UNIVERSITE SORBONNE NOUVELLE - PARIS 3

Ecole doctorale ED 122

Theése de doctorat en science politique

Jacques CARBOU

LA CRITIQUE SOCIALE DE RAYMOND RUYER

These dirigée par Monsieur Stephen LAUNAY

Jury :
Christian BACHELIER : Historien, Centre Raymond Aron, EHESS.

Paulette CHONE : Professeur émérite d’Histoire de I’art moderne a I’Université de
Bourgogne.

Frédéric LAMBERT : Professeur de science politique a I’Université de Rennes 1.

Stephen LAUNAY: directeur de thése, directeur de recherche a Paris III- IHEAL,

maitre de conférences-HDR a I’Université de Paris-Est.

Philippe RAYNAUD : Professeur de science politique a I’Université de Paris II



LA CRITIQUE SOCIALE DE RAYMOND RUYER



Résumé : La critique sociale de Raymond Ruyer (1902-1987) fait partie de son ceuvre ,
surtout connue par les ouvrages de philosophie des sciences et la réflexion sur la biologie dont
Georges Canguilhem avait souligné 1’originalité deés 1947. Nous montrons que la critique
sociale existe dés la these complémentaire de 1930, L ’Humanité de [’avenir d’apres Cournot
se poursuit avec la réflexion sur 1’utopie. L’articulation de la critique sociale avec la
philosophie unie a la science que propose Ruyer se trouve dans les valeurs et 1’axiologie
originale qu’il développe deés 1948. Ce serait une erreur, selon nous, de négliger la critique
sociale de Ruyer et nous présentons ici, pour la premiere fois, une vue d’ensemble des idées
de Ruyer sur les sociétés humaines et leur avenir.

Mots clés : Critique sociale, idéologies, valeurs, utopies.



Abstract: Raymond Ruyer’s social critic, French philosopher, is a part of his works, mainly
known for philosophy of science and philosophy of biology books, whose originality was
underlined as early as 1947. We point out that social critic originates with his Doctorate essay
The Future of Humanity according to Cournot, in 1930, carries on with the studies on utopias.
His philosophy unified to science is articulated to the social critic thanks to his original
philosophy of values unfolded since 1948. It would be a mistake, in our opinion, to ignore
Ruyer’s social critic and we submit here for the first time a survey of Ruyer’s ideas on human
societies and their development.

Key-words: Social critic, ideologies, values, utopias.



A Nora, mon épouse, pour son soutien permanent,
A mes parents, a mes enfants et petits-enfants.

A Monsieur Louis Vax, en remerciement pour son enseignement et les longues conversations
qu’il a bien voulu m’accorder.



TABLE DES MATIERES

Introduction. Pourquoi la critique sociale de Raymond Ruyer ? p. 6

I. Premiére partie. p- 16
Cournot, les valeurs et I’utopie : cheminements vers et autour de la critique sociale.
Chapitre I. Origine de 1’1dée de critique sociale. p. 17

Vers une humanité stabilisée et mécanisée ? — Raymond Aron critique de Cournot — Cournot
dans I’ceuvre de Ruyer.

Chapitre I1. Le rdle et la place des valeurs : le réalisme axiologique. p- 39

Les théories naturalistes de la valeur — Les théories non-naturalistes de 1’agent — les théories
réalistes — les valeurs aujourd’hui — un sociologue et les valeurs : Raymond Boudon.

Chapitre I1I. L’utopie : « un jeu sur les possibles latéraux ». p. 52

Le trompe I’ceil axiologique — la valeur éducative de I’utopie — du paradis perdu a 1’espérance
décue — retour de 1’utopie ?

II. Deuxiéme partie. p. 64
Le ceeur de la critique sociale.
Chapitre IV. L’art de provoquer en 1969. p. 65

Le débat sur la société de consommation — Quel est le réle du consommateur dans la société
de consommation ? — Le théme de la demande conditionnée.

Chapitre V. Les idéologies comme nuisances. p. 81

Le theme de la « fin des idéologies » - Différentes sortes d’idéologies.



Chapitre VI. Qu’est-ce que la nutrition psychique ? p. 101

Le psychique — genese de la notion de nutrition psychique — la nutrition psychique — la
nutrition psychique et I’économie — une théorie « prétentieuse et confuse » : la société de
consommation selon jean Baudrillard — la nutrition psychique et la vie religieuse — les
intoxications psychiques.

III.  Troisiéme partie. p. 122
Politique et critique sociale.
Chapitre VII. La critique sociale apres la Gnose de Princeton. p. 123

Les malentendus d’un succeés — L’Humanité de I’avenir selon Ruyer — Le scepticisme comme
arme contre les discours intimidants.

Chapitre VIII. La pensée politique de Ruyer. p. 153

Contre Sartre : la raison dialectique est un mythe — la politique de Raymond Ruyer — le vrai
principe de la droite politique — Contre les fabricants de projets de société — le respect des
traditions.

Chapitre IX. Retour sur la critique sociale. p. 176

L’Ecole de Francfort : la controverse de Popper avec Adorno et Habermas — L’éphémere
contre-culture — les intellectuels et les modes intellectuelles — Valeur du sens commun.

Conclusion. p- 199

Bibliographie. p- 202



INTRODUCTION

Pourquoi la critique sociale de Raymond Ruyer ?

La vie philosophique, comme toutes les activités humaines, est soumise a des modes ;
ce n’est pas nouveau mais ne laisse pas de surprendre dans la mesure ou I’exercice de la
pensée devrait précisément nous libérer des conformismes et des stéréotypes mentaux.
L’enseignement de Raymond Ruyer nous apprenait a ne pas se laisser impressionner par les
modes philosophiques, a penser par nous-mémes. Philosophe scrupuleux, doté d’une vaste
curiosité intellectuelle, il a abordé les grandes questions de son temps liées a « I’age de la
science » et développé une métaphysique unie a la science. Son ceuvre est aujourd’hui
délaissée — ce qui est le sort de beaucoup de grands esprits — et cela nous semble injuste. Nous
voulons essayer, apres d’autres, de réparer cette injustice qui en dit « long, sans doute, sur
notre propre situation »'.

N¢ en 1902 et mort en 1987, Raymond Ruyer a ¢été professeur de philosophie de 1946 a 1972
a la Faculté des lettres et sciences humaines de 1’université de Nancy et Correspondant de
I’Institut de France (a I’académie des Sciences Morales et Politiques). Nous gardons le
souvenir de ses cours si parfaitement préparés, son affectueuse bienveillance, son attention
sans complaisance ni faveur.

Son ceuvre est connue de quelques spécialistes, respectée par quelques-uns de ceux qui furent
ses collegues ou ses éleves mais elle est trés peu connue du grand public. Il est regrettable
qu’elle n’ait pas rencontré la place qu’elle mérite. Elle se compose de vingt-deux livres et de
plus de cent quinze articles publiés dans des revues spécialisées. Louis Vax, ancien assistant
de Raymond Ruyer a I"université, et qui lui a succédé comme professeur, n’hésite pas a écrire
qu’il fut vraisemblablement un des plus grands philosophes francais du XXéme siécle?.

Recu premier a I’Ecole Normale supérieure en 1921, docteur ¢s lettres en 1930, le point de
départ de sa philosophie est un mécanisme strict exposé dans la thése principale Esquisse
d’une philosophie de la structure qu’il reniera par la suite parce qu’il en percoit assez vite les

! Observation de Fabrice Colonna en ouverture du numéro spécial sur Ruyer de la revue Les Etudes
philosophiques, n°1/2007, p. 1.
% Louis Vax, Raymond Ruyer, « Les Universités de Nancy », Le Pays lorrain, numéro hors-série, mai 2003, p. 72.



limites. La thése centrale en est que « I’étre est structure spatio-temporelle et rien d’autre ».
Les descriptions structurales sont suffisantes, pensait-il au commencement de son itinéraire
intellectuel : « L’arbre n’est qu’un systéme de courbures et de torsions d’espace-temps. La
représentation consciente méme que j’ai de I’arbre, grace aux modulations de mon cortex
cérébral, n’est aussi qu’un systéme structural » si bien que la conscience elle-méme pourrait
se représenter selon un modéle mécanique. Dans cette philosophie, «la connaissance
scientifique n’est autre qu’une correspondance structurale, toujours perfectible »’. La
conscience est bien un systéme structural mais elle n’est pas produite par le cerveau comme le
croient les matérialistes. La conscience est primaire, et le cerveau est la conscience
apparaissant comme objet, comme corps a une autre conscience. Ruyer a vu les limites d’une
telle explication et propose de distinguer radicalement la forme comme résultante d’un jeu
d’¢éléments de la « forme vraie » qui dirige les éléments et les subordonne. Vers 1934, il voit
« la possibilité de faire, sur ces bases, une philosophie de la vie qui échapperait a la fois au
vitalisme et au matérialisme mécaniste »*. C’est I’étude de 1’embryologie expérimentale qui
devait fournir un développement original de la pensée de Ruyer. De 1940 a 1945, en captivité
dans le camp de prisonniers pour officiers francgais, I’oflag XVII A, en Autriche, il écoute les
lecons d’Etienne Wolff® dans le cadre d’une « université », organisée dans le camp, a laquelle
il participe lui-méme, et qui favorise les échanges intellectuels malgré des conditions
matérielles difficiles.

La publication en 1946 des Eléments de psycho-biologie®, livre en partie rédigé au camp,
expose les nouvelles orientations de la philosophie de Ruyer. Il y développe une conception
qui vise a mettre en évidence ce qui est au-dela de 1’espace et du temps des phénomenes c’est-
a-dire, d’'une part les essences et les valeurs, d’autre part les étres mnémiques. Si le
développement embryonnaire des étres vivants est épigénétique’, il faut supposer une réalité
qui transcende 1’espace et le temps : ce que Ruyer appelle le trans-spatial. C’est une des
théses les plus originales du livre difficilement acceptable par les généticiens et les
biochimistes qui ont du mal a admettre une mémoire biologique trans-spatiale (Ruyer parle
aussi de potentiel mnémique). Pourtant, dit-il, les mémoires des espéces informent les
embryons d’étres vivants ; c’est grace a leurs existences que des millions d’individus se
développent de maniére identique. Ruyer établit que la conscience, psychisme secondaire,
suppose un psychisme primaire, la mémoire de 1’espeéce ou mémoire organique qui n’est pas
une propriété de la matic¢re vivante, elle en est plutot la forme méme, la forme vraie, dans son
dynamisme organisateur ; c’est le potentiel. Il redonne ainsi un intérét philosophique a la
notion de potentiel que les biologistes utilisent parfois, comme Stephen Jay Gould qui parle

3 Raymond Ruyer « Raymond Ruyer par lui-méme », Les études philosophiques, 1/2007 (n° 80), p. 3-14.
Réédition du texte paru dans le volume Les philosophes frangais par eux-mémes, G. Deledalle et D. Huisman
(dir.), Paris, Centre de Documentation Universitaire, 1963.

*Ibid.

> Etienne Wolff (1904-1996), biologiste francais qui sera professeur au College de France en 1955, dont il
devient I'administrateur en 1965, élu a I'académie francgaise en 1974.

e Raymond Ruyer, Eléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946.

7 L’épigenése est la théorie selon laquelle I'embryon d’un étre vivant se développe par multiplication et
différenciation cellulaire progressive, et non a partir d’éléments préformés dans I'ceuf. L'épigenése, qui est
adoptée par la physiologie moderne, s’oppose au préformationnisme.



des « capacités latentes au sein des systémes génétiques »°. Toute forme vraie suppose un
potentiel, ¢’est-a-dire un théme formel qui commande « la succession des structures qui nous
apparaissent dans le temps»’. L’apparition du cerveau humain est un exemple de
I’importance du potentiel pour 1’évolution biologique.

La classification habituelle matiere- vie- conscience a le tort, selon Ruyer de nous cacher la
distinction fondamentale entre les formes-structures, qui résultent du fonctionnement
d’¢éléments, et les formes-vraies ; la forme vraie n’est pas un agrégat de parties, partes extra
partes, mais une unité qui tient sa cohérence en elle-méme, par son principe d’individuation.
La forme organique posseéde en elle-méme son unité formelle et la vie est ’ensemble des
enchainements montés par le psychisme primaire. Vie et psychisme primaire désignent la
méme réalité, nourrie par la méme source spirituelle. Si ’on appelle Dieu la source des
essences et des valeurs, chaque x individuel « ajoute a Dieu »'°, par son actualisation.

Peu de philosophes, pour s’en tenir au XXeéme siecle, se sont demandés pourquoi les
organismes vivants se sont créés et pourquoi ils se reproduisent. Il y a 1a un double probléme
cosmologique d’origine et de destinée. Ruyer s’est demandé ce qu’il fallait effectivement
penser de la conscience et du corps, de I’origine de la forme, de I’étre ultime du monde
physique. Il est un des trés rares, en France, avec Bergson — mais a distance de lui'' - 4 oser
développer une métaphysique qui s’allie a la science et oser dépasser 1’épistémologie, la
critique du savoir et de 1’esprit connaissant. Vrai penseur, authentique philosophe, Ruyer se
demande pourquoi les choses ont un sens et quel est le sens de 1’univers. Puisque 1’univers ne
correspond plus aux descriptions de la physique mécaniste classique, la vie ne peut se réduire
a des schémas mécanistes et Ruyer se fait ’avocat d’un nouveau finalisme : « Un étre vivant,
écrit-il, n’est jamais tout *’monté’’ », il ne peut jamais se borner a fonctionner, il se *’forme’’
incessamment »'%. De 1a I’importance de la conscience dans la philosophie de Ruyer. Elle
peut se définit comme une « surface absolue » c¢’est-a-dire une surface sans bords, comme la
vision, qui se survole directement sans distance, par auto-survol. La conscience est « force
liante et modelante », principe d’actualisation, d’abord, de fagcon primaire, dans le modelage
des formes organiques, puis, sous la forme de la conscience proprement dite, dans le
modelage du monde extérieur. Notre conscience individuelle est a la fois un ensemble de
fonctions psychiques (représentations, mémoire, etc.) et un ensemble d’états mentaux. Ces
¢tats mentaux et propriétés mentales sont réels ; ils ne dépendent pas du langage puisque c’est
le langage qui dépend du mental. Ruyer se déclare ouvertement réaliste : pour lui, les choses
existent en dehors de ma perception ; il rejette les théses idéalistes selon lesquelles ’esprit
animé par la raison peut constituer le réel ou le fondement du réel. Contre 1’idéalisme de
Brunschvicg qui a été son professeur et représentait, avec le bergsonisme, dans les années

8 Stephen Jay Gould (1941-2002), Quand les poules auront des dents. Réflexions sur I’histoire naturelle
(Hen’sTeeth and Horse’sToes, 1983), Paris, Seuil, 1991, p. 212-213. Les capacités latentes des embryons des
vertébrés ou des tissus embryonnaires de poulets, exemples donnés par Gould, représentent le potentiel du
vivant.

? Raymond Ruyer, Eléments de psycho-biologie, p. 14.

10op. cit., p. 280.

" selon I’expression de Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007.

12 Raymond Ruyer, Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952, p. 157.

10



1920, la philosophie officielle de la France, il affirmait : le monde ne s’évanouit pas quand je
cesse de le regarder, et la boutade de Brunschvicg que « L’histoire de I’Egypte, c’est I’histoire
de I’égyptologie », lui parait étre une ineptie. Comme 1’écrit Louis Vax, « Il préférait la saine
platitude a I’éristique »"°.

Dans sa réflexion pour savoir si I’'univers a un sens, la pensée de Ruyer s’enrichit des données
de la physique — les développements de la physique quantique — et aussi de la cybernétique et
de la théorie de I’information. Il a également suivi les principaux courants de la psychologie
qui sera le sujet d’un de ses cours a la faculté des Lettres de Nancy ou il a un temps occupé la
chaire de psychologie. Il lit les physiciens, Louis de Broglie et Arthur Eddington'*, Hans
Reichenbach'® et Olivier Costa de Beauregard'®, ces trois derniers ont étudié les implications
de la loi la plus fondamentale de I’univers, la plus significative : le second principe de la
Thermodynamique, loi d’irréversibilité, de dégradation ; ni les systémes naturels, ni ceux
construits par ’homme n’y échappent ; tout systéme isolé voit son entropie s’accroitre, ses
énergies se disperser et 1’Univers pris dans son ensemble tend vers un équilibre qui est une
forme de disparition. L’irréversibilité ou plutdt les irréversibilités de 1’Univers imposent
I’idée d’un état originel extraordinairement singulier, des concentrations d’énergies a peine
imaginables, un état de néguentropie — ou d’information — extrémement ¢levé. Dans ses cours,
des années 1966 a 1969, Ruyer insistait sur I’importance des principes de la
Thermodynamique, les lois de Carnot et la notion de néguentropie, qui occupaient ses
méditations liées a 1’idée de Création ou a I’idée d’un atome primitif. Il répétait aussi que la
connaissance est scientifique et que la métaphysique doit s’allier a la science et que nous, ses
étudiants, apprentis philosophes, devions nous mettre a I’école des sciences.

Le Cosmos originel suggeére des processus de différenciations qui engendrent la réalité
vivante et psychique comme pure création, pur miracle, et méme pur irrationnel pour
nous. « Nous sommes conscients sur fond d’inconscience, rationnels sur fond d’irrationnel »,
écrit Ruyer, et « La philosophie de la nature, qui englobe les sciences de la nature, ne peut se
passer d’un raccord du connu 4 1’Inconnu par le mythe »'”. 1l a dit lui-méme que son ceuvre
pouvait se lire comme 1’¢laboration d’une théologie naturelle, ou théologie rationnelle, et un
de ses livres s’intitule Dieu de la science, Dieu des religions'®. Sur Dieu, une seule certitude :
I’impossibilité de I’athéisme ; 1’athéisme est pour lui une posture théorique et une affirmation
— ou une négation — purement verbale. Fabrice Colonna écrit justement : « Si la spéculation de
Ruyer sur Dieu est I’aboutissement de sa pensée et la tiche ultime de la philosophie, il n’en
demeure pas moins cependant qu’un tel type de discours risque d’étre largement inaudible

3 Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science a la
théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995.

" Arthur Eddington (1882-1944),astrophysicienanglais, Space, Time and Gravitation, Cambridge, Cambridge
University Press, 1920. (Trad.Francgaise: Espace, Temps et gravitation, Paris, Jacques Gabay, 2010).

> Hans Reichenbach (1891-1953), Physicienet philosophe allemand, The Direction of Time, New York, Dover
Books, 1957.

'® Olivier Costa de Beauregard (1911- 2007) physicien francais, Le Second principe de la science du temps, Paris,
Editions du Seuil, 1963.

v Raymond Ruyer, « La philosophie de la nature et le mythe », Revue internationale de philosophie, n°36/1956,
p. 172 et 173.

18 Raymond Ruyer, Dieu de la science, Dieu des religions, Paris, Flammarion, 1970.

11



aujourd’hui. L’homme du début du XXIeme siecle, dans les sociétés occidentales, n’est-il pas
le plus souvent un agnostique devenu indifférent au probléme de Dieu ? »'°.

Ce n’est pourtant pas la raison du silence qui entoure son ceuvre. Il a construit une pensée
précise et informée — nous venons d’en esquisser les grands traits — a 1’écart des modes
philosophiques, loin du bruit et des querelles parisiennes. La Sorbonne lui avait proposé un
poste qu’il a refusé, préférant rester & Nancy dans « sa » Lorraine natale. Il lui en a été tenu
rigueur ; ce qui le laissait indifférent. Le refus de toute posture, ou de « pose », comme aimait
dire Ruyer, le refus de « jouer » a I’intellectuel, au prophéte, sont des raisons suffisantes pour
ne pas accéder a la célébrité¢ dans le monde intellectuel frangais. Le philosophe provincial
constate qu’il est inconnu en France.

Lorsque nous arrivons a la Faculté des Lettres de Nancy, Raymond Ruyer a 64 ans et
I’essentiel de son ceuvre philosophique est publi¢ ; les livres ou sont exposées ses théories et
ses idées — nous ne parlons pas de systéme, car la pensée de Ruyer n’est pas systématique, et
lui-méme se méfiait beaucoup de I’idée de systéme philosophique —sont encore disponibles en
librairie. Pourtant, elle ne recoit que peu d’échos”. En Suisse, les théses de Ruyer sont
discutées : Ferdinand Gonseth?' accueille les articles de Ruyer dans sa revue Dialectica ; Jean
Piaget*” analyse les théses de Ruyer qui lui répond.

En 1969, I’Eloge de la société de consommation® , lui vaut une certaine notoriété, vite oubliée
parce que le livre va a contre-courant des idées regues, il n’est pas dans 1’air du temps. Ruyer
« frola la gloire », selon 1’expression de Louis Vax, aprés la publication de La Gnose de
Princeton, en 1974**; le succés rencontré par le livre est avéré, mais il repose aussi,
malheureusement, sur un malentendu que nous examinons dans ce travail.

Alors que ses livres ne sont plus réédités aujourd’hui, nous constatons que le développement
des sciences n’a pas remis en question les idées avancées par Ruyer qui gardent ainsi toute
leur pertinence philosophique : nous pouvons continuer a penser, avec Ruyer, les relations
entre la conscience et le corps™, entre le cerveau et la conscience, 1’importance de la biologie
moléculaire pour comprendre les mécanismes de fonctionnement de la cellule, car aucune des
avancées ou découvertes des sciences biologiques ont invalidé ou dépassé les theéses de Ruyer.

% Fabrice Colonna, op. cit., p. 205.

%% Dpeux anecdotes personnelles : lorsque Yvon Bres (1927-), Normalien, agrégé de philosophie, est nommé
professeur a la faculté des Lettres de Nancy (de 1967 a 1970), et nous avouera n’avoir rien lu de Ruyer qu’il
découvre pendant son séjour a Nancy et qu’il trouve trés intéressant. En 1970, a Paris, je suis les cours de Jules
Vuillemin (1920-2001), autre Normalien, professeur au Collége de France ; il est un des rares a avoir lu Ruyer
dont il nous dira apprécier le sérieux de la pensée.

*! Ferdinand Gonseth (1890-1975), philosophe des sciences, fondateur de la revue Dialectica. Il considére,
comme Ruyer, que la philosophie et la science s’occupent d’une méme réalité. Maurice Gex, professeur a
Lausanne, souligne I'importance des travaux de Ruyer dans la méme revue en 1959 et 1960.

? Jean Piaget, Sagesse et illusions de la philosophie, Paris, PUF, 1965 (2‘eme éd. augmentée d’une postface,

1968 ; 3°™ &d. augmentée d’une préface, 1972 ; rééd. coll. Quadrige, 1992).

2 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969.

24 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, Fayard, 1974, rééd. augmentée « Pluriel », Hachette, Librairie
Générale Francaise, 1977. Au chapitre V, nous revenons sur le malentendu de ce succés de librairie. Fabrice
Colonna analyse I’ « étrange affaire » de La Gnose de Princeton, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, pp. 12-28.
» Raymond Ruyer, La Conscience et le Corps, Paris, PUF, 1937, rééd. 1950.

12



Dans un tout autre domaine, le livre sur 1’utopie®®, dont nous parlerons, posséde encore
beaucoup d’intérét. Dans la présentation du premier numéro qu’une revue de philosophie
consacre a Ruyer, Fabrice Colonna déplore que « Ruyer a été purement et simplement effacé
du champ des références théoriques »*' et si le silence qui entoure son ceuvre est une erreur,
« l’erreur se double d’une faute, en ce sens que l’ignorance de la pensée ruyérienne a pour
conséquence qu’on se prive de la valeur propre dont est porteuse toute ceuvre majeure »°".

Notre n’allons pas ici présenter I’ceuvre de Ruyer™, nous voulons nous limiter 4 une partie de
I’ceuvre qui n’a pas encore été étudiée : la critique sociale. Il nous faut déclarer d’emblée étre
conscient que la critique sociale de Ruyer n’est pas la partie philosophiquement importante de
I’ceuvre ; elle n’est pas ce qui restera, comme me I’a dit Louis Vax, qui a reconnu d’autre part
que le théme n’a jamais été traité ; ce qui nous encourage d’autant plus a le présenter ici et
nous fournit la premiére réponse a la question : Pourquoi la critique sociale de Raymond
Ruyer ? Parce que le sujet n’a pas encore été analysé.

La deuxieme réponse a cette question est qu’elle est suffisamment intéressante et originale
(comme toute 1’ceuvre de Ruyer) pour étre exposée. La troisieme réponse a la question est la
plus décisive : la critique sociale fait partie de son ceuvre, comme un prolongement des idées
philosophiques de Raymond Ruyer ; la critique sociale est liée a la pensée philosophique de
Ruyer, elle en fait partie. Nous soulignons par-la I’unité de I’ceuvre. On ne trouvera pas ici la
dichotomie que I’on rencontre chez certains philosophes ; chez Bachelard par exemple, il est
habituel de distinguer les deux versants de I’ceuvre : le versant scientifique, épistémologique,
le jour, et le versant poétique, celui de ’imagination et des réveries littéraires, la nuit ; sans
que les deux versants soient reliés ; chez Jankélévitch, nous trouvons le philosophe et le
critique musical, avec la philosophie morale d’un co6té, et les livres sur la musique et les
musiciens de I'autre. Chez Ruyer, il n’y a d’opposition entre la pensée philosophique et la
critique sociale puisque celle-ci fait partie de celle-la : la critique sociale se nourrit de la
réflexion philosophique et métaphysique, comme nous allons le montrer.

Apres avoir justifié le choix de la critique sociale, il nous faut maintenant dire ce qu’entend
Ruyer par critique sociale. Nous annoncerons ensuite le plan que nous allons suivre.

Pourquoi la critique sociale chez Ruyer ?

A la fin des années soixante, Raymond Ruyer semble délaisser les theémes
philosophiques originaux qui constituent son ceuvre et s’intéresse aux débats qui agitent la

% Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, rééd. Gérard Montfort, 1988.

’ Fabrice Colonna, « Présentation », Les Etudes philosophiques, n°1/2007.

% Ibid.

% pour introduire a I'ceuvre de Ruyer, nous recommandons le livre, déja cité, de Fabrice Colonna, Ruyer, Paris,
Les Belles Lettres, 2007 ; celui de Laurent Meslet, Le psychisme et la vie, Paris, L’'Harmattan, 2005, étudie avec
une remarquable précision la philosophie biologique de Ruyer ; il est plus technique ; celui de L. Vax et J.-J.
Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science a la théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995, réunit les actes d’un
colloque. Ces ouvrages tendraient a montrer que le silence autour de I'ceuvre n’est pas total mais les efforts
entrepris sont encore loin de susciter de I'intérét pour I'ceuvre.

13



société francaise. Le livre, au titre volontiers provocateur, Eloge de la société de
consommation®’, est publi¢ chez Calmann-Lévy, dans la collection « Liberté de 1’esprit »
dirigée par Raymond Aron. Il est important de souligner que Raymond Aron a dii reconnaitre
la valeur de I’ouvrage pour non seulement accepter de le publier mais aussi les deux ouvrages
suivants, dans la méme collection: Les Nuisances idéologiques®'et Les Nourritures
psychiques®. Raymond Aron a jugé I'intérét de ces trois livres qui dénoncent les idées de
I’intelligentsia de gauche dominantes apres les événements de mai 1968 et largement reprises
et diffusées par les médias. Les deux premiers livres sont une critique de ces idées fausses,
selon Ruyer et bien d’autres intellectuels, idées venues du marxisme et de I’extréme gauche
qui sont a la mode jusque dans « les beaux quartiers ». Le troisiéme livre introduit le concept
original et, pour autant ignoré de « nutrition psychique », patiemment élaboré par Ruyer,
plusieurs années auparavant, comme nous le verrons. Ces trois livres constituent ce que nous
appelons le ceeur de la critique sociale et signalent le philosophe de province, le « Sage de
Nancy », comme politiquement a droite, en compagnie de Raymond Aron. Pour aggraver son
cas, Ruyer sera catalogu¢ parmi les conservateurs, quand il n’est pas accusé d’étre
réactionnaire. Une bonne raison pour ne pas le lire !

Ces livres ne sont pas des livres de circonstances ; ils ne se réduisent pas a une réaction aux
idées et aux événements de mai 1968, méme si mai 68 a pu servir de facteur déclenchant. Ils
s’inscrivent, chez Ruyer comme chez Aron™, dans une réflexion plus large sur la société. Une
lecture superficielle distinguerait le « bon » et le « mauvais » Ruyer : celui des grands livres
de la maturité et celui des livres de la vieillesse dont le ton cede parfois a la polémique. Cette
distinction, si tant est qu’elle soit formulée, ne résiste pas a I’examen car, nous allons le
montrer, les livres de critique sociale font partie de 1’ceuvre et, en outre, ils ne se réduisent pas
non plus aux trois livres publiés dans la collection dirigée par Raymond Aron que nous
venons de citer.

11 est important de préciser que Ruyer lui-méme parlait de ses livres de critique sociale. 11 était
conscient du travail qu’il réalisait ainsi. Nous notons que lors de la réédition en poche du livre
qui lui a apporté le plus grand succés de librairie, La Gnose de Princeton®®, les principaux
ouvrages de Raymond Ruyer sont divisés en deux catégories : 1. Les ouvrages de critique
sociale® et 2. Les ouvrages dans la méme ligne que la pensée américaine.

La notion de critique sociale.

30 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969.

3 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972.

32 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975.

33 Raymond Aron, La Révolution introuvable. Réflexions sur les événements de mai, Paris, Fayard, 1968.

3 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, Fayard, 1974, réédition coll. « Pluriel », Le Livre de poche,
1977.

% La liste comprend : L’Utopie et les utopies (1950), Le Monde des valeurs (1947), Philosophie de la valeur
(1959), et les trois livres publiés chez Calmann-Lévy. Observons que les dates de publication des deux livres sur
les valeurs sont incorrectes ; ce qui tend a confirmer que Ruyer ne se souciait guére de ces détails. Bien
entendu, ne figurent pas Les Cent prochains siécles, Paris, Fayard, 1977 et Le Sceptique résolu, Paris, Robert
Laffont, 1978.

14



La critique sociale pour Ruyer est le regard lucide du philosophe sur la société dans
laquelle il vit et la réflexion sur les idées qui aident a comprendre le monde contemporain et
son organisation. Il prend le terme dans son acception la plus commune, sans se perdre dans
les subtilités méthodologiques chéres aux sociologues. La critique sociale est un terme
commode utilisé pour faire ressortir les erreurs de jugement, les conformismes, les mensonges
aussi, les pseudo-théories ou les théories fausses et les idéologies diffusées dans la société.
Ruyer ne reprend donc pas les formes habituelles de la critique sociale qui critiquent 1’ordre
¢tabli et prennent pour cible le pouvoir, les dirigeants, les dominants, ou les mécanismes de
domination économique, comme disent certains sociologues situés politiquement a gauche ;
ce qui ajoute a la confusion entre critique sociale et critique sociologique.

La critique sociale trouverait sa source dans le marxisme mais nous pouvons tout aussi bien
la faire remonter a Jean-Jacques Rousseau : « I’homme nait naturellement bon, c’est la société
qui le corrompt »*°. Si I’homme est innocent, c’est la société qui est coupable ; puisque la
société est mauvaise, il faut changer « la » société. Ce mot d’ordre est devenu le leitmotiv des
politiques de gauche sous l’influence du marxisme. La critique sociale serait-elle une
exclusivité de la gauche ? Des intellectuels de gauche ? Cela pourrait étre le cas si la critique
sociale se réduisait a la critique de la domination ou de I’exploitation — théme marxiste par
excellence. L’exploitation est analysée par Ruyer dans I’ Eloge de la société de consommation.

Ruyer montre qu’il est possible de faire une critique sociale qui ne soit pas de gauche ; en
effet, il existe, au moins depuis Tocqueville, un autre courant classique de la critique sociale
qui n’est pas une critique de I’exploitation ou de la domination. Il s’inscrit dans ce courant,
avec Raymond Aron et la droite libérale. Nous retiendrons que dans ses cours a I’'université et
ses propos, Ruyer parlait de ses livres de critique sociale ; et I’expression semblait lui plaire
car elle lui permettait de distinguer, dans son ceuvre philosophique, la métaphysique, sa
conception de la métaphysique unie a la science, de la critique de la société.

Pour Ruyer, I’homme est mal défini comme animal social puisque beaucoup d’animaux sont
sociaux ; il est préférable de définir ’homme comme « un animal avec une culture (au sens
général) »°', ¢’est-a-dire qu’il créé des ceuvres selon des valeurs et les transmet de génération
en génération, de maniére extra-biologique, non-héréditaire. En conséquence, 1’étude de la
culture ne se confond pas avec 1’é¢tude de la société®®. Il convient de distinguer la société
humaine, ou I’organisation sociale, de la culture ; cette autonomie des cultures par rapport aux
sociétés « apparait sous la forme simplifiée de I"opposition du rationnel et de I’organique »°°.

Cette opposition du rationnel et de I’organique est importante pour Ruyer et parcourt toute

\

son ceuvre. Il la découvre en lisant Cournot lorsqu’il est étudiant a I’Ecole Normale
Supérieure.

% La citation : « Qu’il sache gue 'homme est naturellement bon, qu’il le sente, qu’il juge de son prochain par
lui-méme ; mais, qu’il voie comment la société déprave et pervertit les hommes », se trouve dans Emile, ou de
I'éducation, (1762), Paris, Garnier-Flammarion, 1966, p. 308. L'idée se trouve déja dans le Discours sur I'origine
et les fondements de I'inégalité parmi les hommes (1755).

7 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, op. cit. , p. 26.

*Ibid.

*1d., p. 28.

15



La premiere partie de notre travail parcourt le chemin qui conduit a la critique sociale, depuis
la thése complémentaire, en passant par la réflexion sur les valeurs jusqu’a I’analyse des
utopies.

Le premier chapitre présente la thése complémentaire® qui porte sur un aspect de I’ceuvre
Cournot. (Euvre de jeunesse, L ’Humanité de [’avenir d’apres Cournot, subira quelque peu,
dans I’esprit de Ruyer, le méme sort que sa thése principale, qu’il a renié, comme nous
I’avons dit plus haut. Il omettra souvent de la mentionner dans la liste de ses ceuvres. C’est
pourtant un petit livre dont nous allons montrer 1’intérét dans le premier chapitre et qui, selon
nous, est a ’origine de qui deviendra la « critique sociale » développée progressivement par la
réflexion sur les valeurs, puis par I’étude des utopies, vingt ans plus tard.

Le chapitre suivant porte sur la place de I’axiologie dans la philosophie de Ruyer. La théorie
des valeurs, qu’il avait commencé a étudier bien avant la guerre, est assez originale par
rapport aux diverses théories élaborées par différents philosophes et mérite certainement
d’étre étudiée pour elle-méme. Elle nous intéresse ici particuliérement parce qu’elle est
’articulation entre la philosophie de Ruyer et sa critique sociale. Les valeurs sont ce qui relie
la métaphysique au monde terrestre, historique, dans lequel nous vivons.

Le troisiéme chapitre traite de 1’utopie. En 1950, Ruyer publie un livre sur le genre utopique
qui reste, encore aujourd’hui, une référence dans ce domaine et fait partie de la critique
sociale.

La deuxiéme partie est consacrée au cceur de la critique sociale de Ruyer constitué par les
trois ouvrages publiés dans la collection dirigée par Raymond Aron. Un chapitre est dédié¢ a
chacun de ces ouvrages.

La troisiéme partie examine les relations entre la politique et la critique sociale chez Ruyer.

Le chapitre 7 analyse la critique sociale apres La Gnose de Princeton. Elle comprend deux
ouvrages tres différents : Les Cent prochains siéecles et Le sceptique résolu. Le premier est ce
que nous pourrions appeler « I’Humanité de 1’avenir d’aprés Ruyer » et le second un livre
beaucoup plus critique et plus polémique. Nous mettons ainsi I’accent sur une continuité entre
les préoccupations du jeune Ruyer, celui de la maturité et celui de la vieillesse qui prolonge la
pensée de Cournot.

Dans le chapitre 8, nous nous demandons s’il existe une politique de Ruyer pour examiner la
dimension politique de la critique sociale. Le dernier chapitre effectue un retour sur 1’idée de
critique sociale pour montrer I’intérét du parcours intellectuel de Ruyer et la richesse du
contenu de la critique sociale qui ne se réduit pas a une opposition intellectuelle aux
changements provoqués dans 1’université francaise aprés mai 68. Les thémes de la critique
sociale existent dans I’ceuvre de Ruyer bien avant les événements de mai 68. Ils ne se limitent
pas a la seule dimension politique, en particulier a la critique du marxisme et de la gauche
influencée par les idées marxistes. C’est probablement a son retour de captivité, en 1945, qu’il
fait le choix de 1’économie de marché, du libéralisme économique, contre le communisme et

40 Raymond Ruyer, L’Humanité de I’avenir d’apreés Cournot, Paris, PUF, 1930.

16



la planification soviétique, au moment ou le monde d’apres la deuxiéme guerre mondiale se
divise en deux camps : les démocraties occidentales capitalistes contre le bloc communiste.
Ruyer a choisi son camp et, comme Raymond Aron, il ne verra pas 1’effondrement du
systéme soviétique, en 1989.

Ce travail veut rendre hommage au philosophe exceptionnel qu’a ét¢ Raymond Ruyer. Nous
voulons défendre ici I’idée de I'unité de I’ceuvre de Ruyer, elle forme un tout*'. La critique
sociale s’appuie sur la philosophie de Ruyer et les valeurs jouent le role d’articulation entre
les deux domaines. En outre, nous soulignerons la continuité dans les thémes de la critique
sociale de 1930 a 1980 ; cette continuité est assurée par les notions liées et opposées de
I’organique et du rationnel dans les sociétés humaines, idée qui lui vient de Cournot. La
critique sociale de Ruyer ne dépend donc pas des circonstances historiques et sociales méme
si la critique du monde contemporain prend de I’ampleur avec les grands livres de la maturité,
a la fin des années 1960.

La critique sociale repose sur une anthropologie qui peut se résumer par deux
principes énoncés en 1977

1. L’espece humaine n’est pas domesticable.

2. La grande affaire de I’homme est la conquéte du temps. Mais la civilisation
moderniste, progressiste, futuriste semble incapable de conquérir cet avenir dont elle
ne cesse de parler. Il y a une tyrannie de I’instant a laquelle se soumettent les
¢conomies, les politiques, les médias qui ne savent plus que réagir a 1’instant. Nous
vivons dans une sorte de futurisme sans avenir. Ce qu’on appelle « accélération » de
I’histoire traduit plutdét un obscurcissement de I’avenir, un futur de plus en plus
incertain. Les repéres historiques se perdent : si nous ne savons plus ou nous allons, du
méme coup, semble-t-il, nous ne savons plus d’ou nous venons. A I’inverse, Ruyer
souligne le paradoxe apparent : moins les cultures ont de perspective temporelle, plus
elles savent s’inscrire dans la durée.

Ce travail est le résultat d’une longue fréquentation de son ceuvre, de la lecture répétée de ses
livres et de ses articles. Aprés 1’éblouissement de ses cours qui ont été une initiation a la
philosophie, a la psychologie et a 1’histoire des idées, c’est tout naturellement que je préparais
sous sa direction le mémoire de maitrise sur I’espace et le temps chez Bergson. J’ai été
conduit plus tard a lire Cournot et Samuel Butler, les deux auteurs qui ont accompagné Ruyer

* Une exception dans la bibliographie de Ruyer : le livre Homére au féminin ou la jeune femme auteur de
I’Odyssée, Paris, Copernic, 1977. Ruyer, grand admirateur de Samuel Butler qu’il a découvert pendant ses
études a I'Ecole Normale Supérieure, reprend la thése de ce dernier : 'auteur de I'Odyssée serait une femme.
(Cf. The Authoress of the Odyssey, where and when she wrote, who she was, the use she made of the Illiad and
how the poem grew under her hands, Londres, Longman, 1897.) Butler qui a traduit Homere en anglais émet
cette hypothese reprise par Ruyer. L'idée le séduit et elle lui permet d’exposer ses idées sur les valeurs
féminines. Louis Vax nous a appris que Ruyer avait envoyé son manuscrit a une maison d’édition féministe qui
I'a refusé, bien entendu. Ruyer semblait étonné; son image de la femme ne correspond pourtant pas aux
revendications des militantes féministes. Il considérait d’ailleurs que les mouvements féministes se trompaient
en imitant les revendications masculines. Les théses de Simone de Beauvoir étaient erronées selon lui.

* Dans le livre Les Cent prochains siecles, Paris, Fayard, 1977. Nous y voyons la continuité de la réflexion de
Ruyer qui unit vision de I'avenir et audace de la pensée.

17



toute sa vie. Tout aussi naturellement, je me suis orienté vers la critique sociale en essayant de
comprendre pourquoi des livres aussi denses et stimulants pour I’esprit étaient ignorés ou bien
passés sous silence — non seulement dans le monde des médias, ce qui a la limite est
compréhensible, mais surtout dans le monde universitaire.

Premiére partie

Cournot, les valeurs et ’utopie : cheminements vers et autour de la critique sociale.

18



Chapitre 1.

Origine de I’idée de critique sociale chez Ruyer

Dés la thése complémentaire, publiée chez Alcan en 1930, /’Humanité de [’avenir
d’apres Cournot, Ruyer s’intéresse a des questions liées au devenir des sociétés humaines.

En 1921, a I’4ge de 19ans, Ruyer est recu premier au concours de I’Ecole Normale
Supérieure. Il racontera, plus tard, dans ses Souvenirs™ n’avoir pas apprécié¢ I’Ecole Normale
qui n’était pour lui qu’un hotel-restaurant gratuit. 11 y parle de ses professeurs: « L.
Brunschvicg interprétait Einstein tout de travers. Les sociologues continuaient Durkheim, en
ignorant Max Weber et Pareto. Les psychologues paraissaient ignorer Freud. Dumas faisait
des cours amusants de psychologie pseudo-scientifique ». L’Ecole n’était pas encore politisée
bien que Georges Cogniot « qui fut un des piliers du Parti et qui paraissait déja un butor
imperméable »** y sévit prématurément avec quelques camarades. « Heureusement, a la
bibliothéque de I’Ecole, je découvris tout seul Cournot. Je découvris aussi Samuel Butler,
grace a un camarade de turne qui avait acheté Erewhon ». La traduction de Valery Larbaud a
été publiée en 1920%.

Découvrir seul ’ceuvre d’Antoine Augustin Cournot (1801-1877) est la marque d’une
curiosité d’esprit assez peu commune. « Cournot et Samuel Butler sont deux philosophes,
ajoute Ruyer, que les Sorbonnards n’avaient pas encore rattrapés, pas plus d’ailleurs que ceux
de 1985 »*®. L historien Robert Bonnaud parle du « trés sérieux Cournot » dans Le systéme de
[’Histoire : 1l veut «proposer a ’exemple du trés sérieux Cournot, une humanité de
I’avenir »*'.

Cournot est la figure exemplaire de I’homme de science du XIXe siecle : mathématicien et
philosophe, il est connu a I’étranger comme le pionnier de 1’économie mathématique. 11 est le
premier économiste qui, pourvu d’une égale compétence dans les deux domaines, a cherché a
appliquer les mathématiques au traitement des questions économiques. En 1838, il publie

BR. Ruyer, Souvenirs I. Ma famille alsacienne et la vallée vosgienne, Nancy, Vent d’Est, 1985.

“1d., p. 219

> Valery Larbaud a traduit cing livres de Samuel Butler a la NRF, entre 1920 et 1936. Nous pouvons supposer
que Ruyer a pu lire, pendant cette période, le roman Ainsi va toute chair (1921), La vie et I’habitude (1922), et
les Carnets traduits en 1936.

*®En 1985, quand Ruyer publie ses souvenirs, les ceuvres de Cournot et de Butler n’étaient pas tres étudiées en
Sorbonne. Malgré les efforts de Bertrand Saint Sernin en faveur de Cournot, la situation n’a pas beaucoup
changé depuis la remarque de Ruyer.

* Robert Bonnaud, Le systéeme de I’Histoire, Paris, Fayard, 1989, p. 259. Il fait allusion a Ruyer sans le nommer.

19



les Recherches sur les principes mathématiques de la théorie des richesses, livre qui lui
assure une autorité¢ dans le champ de 1’économie. Esprit encyclopédique, Cournot écrit aussi,
dans les dernicres années de sa vie,des livres de philosophie & partir des avancées
scientifiques. Ruyer disait que la philosophie de Cournot représentait la vérité du XIXe siecle.
Nous pouvons remarquer, en passant, que l'intérét de Ruyer pour 1’économie vient, tres
certainement, de la lecture de 1’ceuvre de Cournot.

En 1930, Raymond Ruyer, docteur, agrégé, comme le précise la page de titre, publie a la
librairie Félix Alcan L’ ’Humanité de [’avenir d’apres Cournot. Ce petit livre d’a peine plus de
cent cinquante pages est la thése complémentaire de doctorat. Il comporte huit chapitres et
une conclusion : I L’humanité naturelle et le régne de ’homme, II La phase historique de
I’humanité sans histoire, III L’avenir politique de ’humanité, 1) Cournot et son temps, 2)
Politique et administration, 3) L’avenir de la démocratie, IV L’humanité stabilisée et
mécanisée, V L’homme de 1’avenir, VI La religion de I’avenir, VII L’avenir du socialisme,
VIII L’humanité sans ame, 1) L’humanité unifiée et moyenne, 2) Cournot et I’optimisme, IX
Conclusion.

Nous allons présenter les idées exposées dans la thése complémentaire parce que celle-ci est,
selon nous, a I’origine de la « critique sociale » élaborée ultérieurement, dans les années 1960.

Ruyer reconnait d’entrée que Cournot n’a pas traité ce sujet directement: 1’avenir de
I’humanité, mais, ajoute-t-il, « il y pensait souvent ». Qu’est-ce que penser a 1’avenir de
I’humanité ? « On ne peut penser 1’avenir de I’humanité sans paraitre faire ceuvre d’utopiste »
écrit Ruyer qui semble annoncer un de ses thémes d’études sur 1’utopie, dans le livre de
référence qui paraitra vingt ans plus tard et sera un ¢lément de ce qu’il n’appelle pas encore
la critique sociale en 1930, ni en 1950.

L’humanité de ’avenir d’aprés Cournot sera une humanité ou le rationnel aura supplanté
I’organique ; Il existe, selon lui, une opposition, a I’intérieur méme des sociétés humaines
entre 1’organique et le rationnel. Apres une phase ethnologique, a-historique, pour ne pas dire
préhistorique, 1’humanité sortira de la phase historique, que nous connaissons encore
actuellement, pour entrer dans la troisiéme phase, enticrement rationnelle, monotone et
répétitive, comme une machine administrative et bureaucratique. Ce qui aura beaucoup
d’inconvénients a coté de beaucoup d’avantages : I’homme y gagnera en sécurité et il y perdra
la beauté, I’héroisme et la grande politique. Cette distinction de I’organique et du rationnel a
I’intérieur méme des sociétés humaines est le theme de Cournot sur lequel Ruyer focalise son
attention. Ce théme reviendra souvent dans I’ceuvre de Ruyer, livres et articles et jusque dans
le dernier texte écrit, resté inédit.

« La raison est plus apte a connaitre scientifiquement 1’avenir que le passé », écrit Cournot
) : : 48
dans L Essai sur les fondements de nos connaissances.

*® Cournot, Essai sur les fondements de nos connaissances et sur les caracteres de la critique philosophique,
Paris, 1851, Chap. XX, § 301. Nouvelle édition, Paris, Vrin, 1875.

20



«On a remarqué, dit Ruyer, que les utopistes de la Renaissance placent leurs Cités idéales
dans les régions lointaines, tandis que de notre temps, leurs successeurs les placent presque
tous dans I’avenir : prestige de I’Evolution ! »*’

Pour traiter de I’avenir, Cournot dispose d’un avantage sur le spécialiste, affirme Ruyer ; le
spécialiste, c’est-a-dire 1’historien, le savant, le socialiste marxiste « annongant contre toute
vraisemblance, la formation d’un prolétariat d’esclaves — conception qui passe de mode dans
la littérature, mais qui trouve un refuge dans l’art cinématographique 0, L’avantage de
Cournot, explique Ruyer, c’est qu’il «aborde le probléme en philosophe et non en
métaphysicien, ce qui est beaucoup moins banal, aprés Vico, Hegel et beaucoup d’autres ».
Cournot va donc traiter de I’allure générale de la marche du monde.

Un des thémes essentiels de la philosophie de Cournot est I’opposition du vital et du
rationnel : d’une part, énonce Cournot, le monde physique et le monde de 1’organisation et de
la vie sont « deux mondes distincts ayant leurs lois propres, sans que 1’on puisse concevoir le
passage de I’'un a I’autre par voie de développement graduel et de progrés continu »’' ;
d’autre part, il insiste sur le contraste entre les « procédés et les ceuvres de la nature vivante »
et les théories, les méthodes, les sciences et 1’industrie perfectionnée de I’homme, qui sont du
domaine de la raison.”? Les lois du monde humain sont différentes des lois de la Nature ;

elles-mémes différentes des lois du monde inorganique.

« L’ordre du rationalisme a beau étre enté sur 1’ordre de la vie, commente Ruyer, il est en lui-
A . r r r . . r r \ 53
méme indépendant, comme la géométrie est indépendante du géometre »™.

Pour Cournot, « les sociétés humaines sont & la fois des organismes et des mécanismes »**. 11
souligne le role des langues, des religions, de la morale, du droit, de la politique d’une durée
indéfinie et, dans certains cas, d’un progres indéfini, dans le développement des sociétés
humaines.

Le propos de Ruyer, «notre sujet, dit-il, c’est donc de bien comprendre ce que sera
I’humanité quand elle fonctionnera comme une sorte de mécanisme puisque c’est vers cet état
qu’elle s’achemine »”°. Le vital s’opposera au mécanique, selon Cournot, quand ’homme
sera aussi compleétement que possible sorti de « 1’état de nature » et de la compétence de
I’anthropologie.

En établissant cette opposition du vital et du rationnel et en prévoyant le futur ascendant de
I’élément rationnel ou mécanique (les deux mots sont synonymes pour Cournot), il annonce
tout le contraire de I’avénement du « surhomme », du triomphe de « ce qui est noble », de ce
qui a une « allure tropicale » dans les instincts, puisque tout ce qui est instinctif est destiné a

R, Ruyer, L’Humanité de I’avenir d’aprés Cournot, Paris, Lib. Félix Alcan, 1930, p. 2

4. p.2

>t Cournot, Matérialisme, vitalisme, rationalisme, Paris, 1875, p. 63 (Cité ci-apres, M.V.R.)

> 1d. p. 136

>R, Ruyer, L’Humanité de I"avenir d’prés Cournot, p. 4

> Souligné par Cournot, Traité de I’enchainement des idées fondamentales dans les sciences et dans I’histoire,
1861, nouvelle édition, Paris, Librairie Hachette, 1911, Livre IV, p. 374. Cité ci-aprées : Traité.

>*|’Humanité de I'avenir, p. 5

21



s’effacer. Il annonce plutdt, poursuit Ruyer, la naissance d’une humanité industrieuse,
moyenne, tempérée, sans noblesse, sans génie raisonnable, le « dernier homme » qui fait
horreur a Zarathoustra et qui dit, dans sa pietre sagesse : « Autrefois, tout le monde était
fou »™°.

Selon Ruyer, le langage de Cournot est plus juste que celui de Durkheim qui opposait la
solidarit¢ mécanique primitive a la solidarité organique des sociétés modernes, avec le souci
de donner un sens péjoratif a la «solidarit¢ mécanique » et d’approuver le sens de
I’évolution®’. Cournot, au contraire, ajoute Ruyer, est sceptique, d’une fagon générale, sur le
progres et n’hésite pas a appuyer sur tous les « inconvénients » de I’effacement de I’élément
organique.

Cournot appelle « phase historique » la phase ou les institutions politiques et religieuses
jouent le role principal : « le temps des guerres et des conquétes, de la fondation et de la
destruction d’empires, de 1’¢lévation et de la chute des dynasties, des castes, des
gouvernements aristocratiques ou populaires »*° Dans I’histoire, selon Cournot, la place du
hasard est certes fondamentale. N’oublions pas qu’il est un des premiers théoriciens du
hasard, défini comme la rencontre de plusieurs séries indépendantes de causes et d’effets qui
concourent accidentellement a produire tel événement ou tel phénomene qualifié alors de
fortuit parce que la raison n’en trouve pas la clé. Pourtant le hasard n’est pas seulement la
marque de notre ignorance ; il reléve de I’ordre du monde. Il est la notion d’un fait « vrai en
lui-méme » dont la vérité « peut étre établie par le raisonnement », dans certains cas, ou
constatée par I’observation et I’expérimentation dans la plupart des cas. Le hasard est un fait
«naturel », il est dans la nature et méme de la nature. Présent au cceur de I'intelligibilité
méme du monde, le hasard touche a I’ordre des choses et implique la contingence.”’

L’historien n’est certes pas un statisticien, mais le philosophe de I’histoire — Cournot, en
I’occurrence — 1’aide a déméler 1’ordre des phénomenes qu’il étudie, « I’ordre suivant lequel
les faits, les lois, les rapports, objets de notre connaissance s’enchainent et procédent les uns
des autres » et « assigner une loi aux phénomeénes, c’est tirer d’un principe simple la raison
des apparences variées et multiples qui nous frappent d’abord ; c’est mettre de 1’ordre dans la
confusion des apparences »”

Ainsi, I’histoire est aussi dominée par des lois spécifiques : la loi des ages ou périodisation ;
pour le cosmos — phase chaotique, génétique et finale — pour 1’individu — enfance, maturité,
vieillesse ou décadence — et pour I’histoire humaine — phase préhistorique, phase historique,
phase post historique. Dans la phase préhistorique, ’humanité est a peine dégagée de la
nature ; elle vit dans la domination instinctuelle, sans individualités ni événements au sens des
« faits primordiaux » qui caractérisent 1’histoire. La phase historique, que nous venons
d’esquisser d’apreés Cournot, est celle de ’affrontement entre les grands hommes et les
peuples, entre le fortuit et ’ordre. La raison y est a 1’ceuvre, préparant son régne a venir dans

56

Id.p.7
>" Emile Durkheim (1858-1917), De la division du travail social, Paris, PUF, 1893, |, chap. Il
*Traité, Livre IV, § 541
>° Cf. Son livre Exposition de la théorie des chances et des probabilités complétées, Paris, 1843
60 .

Essai, § 17 et § 397.

22



la période post-historique, et elle est alors soumise a la « physique sociale », terme que
Cournot emprunte a Auguste Comte.

Ruyer examine ainsi, dans la thése complémentaire de 1930, la phase post- historique
annoncée par Cournot, celle de 'humanité stabilisée, réglée, décrite par la statistique, ou
I’anonymat prévaut et ou la société devient calculable. Cournot écrit : « De méme que les
sociétés humaines ont existé avant de vivre de la vie de I’histoire, ainsi I’on congoit qu’elles
peuvent non pas précisément atteindre, mais tendre vers un état ou I’histoire se réduirait a une
gazette officielle, servant a enregistrer les réglements, les relevés statistiques, I’avénement
des chefs d’Etat et la nomination des fonctionnaires, et cesserait par conséquent d’étre une
histoire, selon le sens qu’on continue & donner & ce mot »°'

Phrase que Ruyer aimera souvent citer dans son ceuvre et répéter dans ses cours, et qu’il
traduit dans le langage de 1930 : « L’entropie de I’humanité, pourrait-on dire, augmente ; les
inégalités s’effacent, les personnalités, les différences sont absorbées ; les lois des sociétés ne
seront plus que des lois statistiques, comme celles de la thermodynamique »®

En décrivant rapidement « Cournot en son temps », Ruyer écrit : « Comme tous les prophétes
— moins que d’autres a cause de la largeur de ses vues encyclopédiques et 1I’exceptionnel recul
avec lequel il voit les choses — Cournot projette dans I’avenir, en I’amplifiant, sa propre
expérience historique, et les traits de I’époque ou il vivait, ¢’est-a-dire du Second Empire »®.
Certes, d’une certaine maniere, Cournot « prophétise » sur I’avenir de 1’humanité, mais,
comme le mot « prophéte » est un peu fort, Ruyer nuance immédiatement son idée.

Remarquons aussi que la « largeur de ses vues encyclopédiques » se manifeste avec force
dans les Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes,™
livre publi¢ en deux tomes au début de 1’année 1872, qui bénéficie d’un recul d’ensemble par
rapport aux livres antérieurs et aux différents aspects de 1’ceuvre et, aussi, étant donné
I’ambition de fonder une philosophie de [’histoire, « Or cela nous oblige de dire, avertit
Cournot des la préface , en quoi notre philosophie de I’histoire différe essentiellement de celle
de beaucoup d’autres, qui ont eu la prétention de découvrir des lois dans I’histoire. Qu’il y ait
ou qu’il n’ait pas de lois dans I’histoire, il suffit qu’il y ait des faits, et que ces faits soient,
tantot subordonnés les uns aux autres, tantdt indépendants les uns des autres, pour qu’il y ait
lieu a une critique dont le but est de déméler, ici la subordination, 1 ’indépendance »*. La
philosophie de I’histoire ou « ce que nous aimerions mieux appeler, écrit Cournot, étiologie
historique, en entendant par-la 1’analyse et la discussion des causes qui ont concouru a amener
les événements dont Ihistoire offre le tableau »*® n’entend pas parler « des destinées du
genre humain, du but final de la civilisation, du role de quelques peuples privilégiés en vue de
la poursuite de ce but final, toutes ces idées appartiennent bien, si I’on veut, a la philosophie

61Tm/ité, Livre V, p. 608
®2|’Humanité de I'avenir d’apreés Cournot, p. 15
63
Id. p. 23
64 Cournot, Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes, Paris, 1872,
nouvelle édition, Vrin, 1973. Cité ci-apres : Considérations.
6 Cournot, Considérations, éd. André Robinet, Vrin, 1973, p. 4
66
Id. p. 10

23



de I’histoire, mais a une philosophie transcendante, ambitieuse, hypothétique, qui n’est point
la critique dont nous entendons parler »*’. Et Cournot d’illustrer son propos par une de ces
formules qui faisait la joie de Ruyer: « Aura-t-on jeté beaucoup de lumicres sur I’histoire
parce qu’on aura dit avec ce grand philosophe (Hegel) que « chez les Perses, 1’indéterminé
devient intelligible dans la lumiére ? Ou bien aimerait-on mieux avec M. Cousin « amnistier
I’histoire a tous les points de sa durée » ; dire que dans 1’Orient tout est sacrifi¢ a I’infini ; que
dans I’antiquité gréco-latine, I’infini provoque I’antithése du fini ; et que, maintenant le fini et
I’infini sont en présence ? Grace au prestige de ’action, de pareilles découvertes ont pu
provoquer des battements de mains autour d’une chaire, mais elles sont sans valeur devant la
critique, ¢’est-a-dire devant la bonne philosophie »o.

Observons ici le contraste entre la prudence de Cournot qui décrit les spéculations et les
illusions des philosophies de I’histoire, de Vico a Comte, qui refuse la mise en scene de
I’histoire par Hegel, et qui cependant prédit le déclin de la phase historique de I’humanité. Cet
état final de 1’humanité n’est certes pas atteint et ne sera jamais rigoureusement atteint.*”

Pour revenir a Cournot et son temps, ce qui caractérise 1’époque historique moderne, selon lui,
c’est que « les sciences, I’industrie, tout ce qui comporte par sa nature un accroissement, un
progrés, un perfectionnement infini, jouent un réle de plus en plus indépendant et
prépondérant...il s’ensuit que, dans I’ordre historique, notre époque moderne peut a bon droit
passer pour une époque finale, sauf le chapitre des accidents dont nous parlions tout a I’heure
- 1l s agit de I’histoire politique - « celle ou il entre visiblement le plus de fortuit, d’accidentel
et d’imprévu »et il faut distinguer, poursuit Cournot, « entre le caprice humain, cause des
événements, et la raison des événements qui finit par prévaloir sur les caprices et la fortune
des hommes »”’ et toutes réserves faites au sujet de I’épuisement des ressources que la
civilisation consomme avec d’autant plus de rapidité qu’elle est plus active » "'

Ruyer accorde a Cournot que « le mouvement général qui va de 1850 a 1914, se caractérise
par de grands progres dans la production industrielle, dans la rationalisation administrative,
dans le cadre des nations » ; il observe aussi les complications que Cournot n’a pu prévoir
qu’en partie : le mouvement communiste, I’internationalisme et le probléme des races non
blanches ». Il reste que « la thése de Cournot est bien que la politique pure est destinée a le
céder & 1’administration » >, A la place du mot « internationalisme », on parlerait aujourd”hui
de «mondialisation », ou comme 1’on dit parfois, en imitant les anglo-saxons, de
« globalisation ». D’autre part, poser, en 1930, le probléme des races non blanches est faire
preuve d’une acuit¢ peu commune, alors que les processus de décolonisation ne
commenceront pas avant 1945.

1d. p. 18

®1d. p. 19

®Traité, § 543.

°1d. pp. 15-16

71Considérations, p. 23

7R, Ruyer, L’Humanité de I’avenir d’aprés Cournot, p. 34

24



Le jeune Ruyer semble admettre la thése de Cournot : « il n’est pas siir que la marche des
événements ne finira pas par donner raison a Cournot »"°, tout en reconnaissant que les
hommes se passeront, moins facilement que ne le croit Cournot, « d’un pouvoir politique qui
soit en méme temps un « pouvoir spirituel » au sens large de I’expression » *. Et Ruyer
d’observer la situation de 1930 pour discuter la thése de Cournot : « les partis fascistes ou
bolcheviques sont, d’une part, les manifestations d’une passion politique exaspérée, d’autre
part, ils signifient aussi la négation de toute politique, d’abord pour cette raison péremptoire
qu’ils veulent étre Parti unique et n’admettent pas d’opposition » °C’est avec raison, ajoute-t-
il, qu’ils peuvent prétendre étre au-dessus de la politique. « Les bolchevicks, la téte pleine de
théories économiques, se penchent anxieusement sur les statistiques de I’industrie et du
commerce ». « Le régime soviétique renferme des éléments empruntés a I’ ‘américanisme’,
c’est-a-dire la doctrine par excellence qui met au-dessus de tout I’organisation technique de la
vie matérielle ». A ’appui de ce constat, Ruyer cite les livres d’Alfred Fabre-Luce’® et de
Luc Durtain’’. Ecrire, en 1930, que les « partis fascistes et bolcheviques » sont la négation de
la politique parce qu’ils n’admettent pas d’opposition et prétendent étre au-dessus de la
politique, démontre une capacité d’analyse originale, assez peu partagée, et qui mettra
quelque temps a s’imposer. Pour Ruyer, si la thése de Cournot selon laquelle 1’¢re de la
politique devrait a terme s’achever, ¢’est aux Etats-Unis d’Amérique qu’elle peut trouver un
début de vérification.

« Aux Etats-Unis, poursuit Ruyer, la politique n’est qu’une branche de 1’organisation
générale, a coté, et non au-dessus, de I’industrie, de la banque, du commerce »'®. «Ce qui est
durable, conclut Ruyer, c’est la démocratie comme régime social ; ce qui est éphémere,
superficiel, accidentel, c’est la démocratie comme forme politique » car la liberté politique
apparait « comme un luxe, un luxe compliqué, et coliteux, condamné, par conséquent, a
disparaitre dans la société taylorisée de ’avenir »'°.

Cette vision de la société américaine, de I’ « américanisme », de la vie américaine telle
qu’elle était percue en Europe, dans les années 30, apres la crise de 1929, les Scenes de la vie
future,de Georges Duhamel, semble confirmer la thése de Cournot. Ruyer ne mentionne pas le
récit de Georges Duhamel, publi¢é la méme année que la thése et dont il a di prendre
connaissance ¢étant donné le retentissement qu’il a eu en France. Il cite plutdt le livre d’André
Siegfried, Les Etats-Unis d’aujourd’hui,® pour décrire 1’ére de ’organisation purement
utilitaire, une immense machine a produire dans laquelle I’homme n’est plus qu’un rouage et
ou tout est subordonné a la réussite matérielle. André Siegfried, cité par Ruyer, parle d’une
« théocratie du rendement ». C’est donc I’ Amérique qui pourrait donner le meilleur exemple a

”1d., p. 35

1d., p.36

Ibid.

’® Alfred Fabre-Luce, Russie, Paris, 1927.

7 Luc Durtain, L’Autre Europe : Moscou et sa foi, Paris, NRF, 1928, p. 271

8l ’Humanité de I'avenir d’aprés Cournot, p. 38

”1d., p. 39

8 André Siegfried, Les Etats-Unis d’aujourd’hui, Paris, Librairie Armand Colin, 1931.

25



I’appui de la theése de Cournot ; I’Amérique « et non la France qui a cessé d’étre le pays type
de la civilisation, dans ce qu’elle a de plus moderne et de plus « futuriste ».*'

Cette société américaine « taylorisée », se retrouve, il est intéressant de le noter, chez le
dessinateur Hergé dans Tintin en Amérique, publié en 1932.% Les lecteurs des « aventures de
Tintin » y découvrent I’illustration de 1’opposition entre la société américaine rationalisée,
celle des gratte-ciels des grandes villes, et les sociétés traditionnelles des « peaux-rouges »,
indiens d’Amérique. C’est dire I'importance de cette image « futuriste » ambivalente des
Etats-Unis d’Amérique dans I’Europe d’avant la seconde guerre mondiale, d’avant 1940.

Ruyer pense que Cournot « n’aurait pas cru a ’avenir de régimes tels que le fascisme ou le
bolchevisme, du moins en tant qu’ils s’opposent a cette démocratie sociale, a cette liberté
civile, qui sont indépendants des modes et qui expriment le progrés méme de la civilisation ; il
n’aurait pas cru a la durée de « régimes de foi », qui reposent en méme temps sur la censure,
et qui suspendent artificiellement [’action automatiquement dissolvante de la critique
individuelle et de I’opinion publique. Mais ces régimes seraient, pour lui, «dans le
mouvement », quand ils critiquent et bafouent la démocratie morale, les principes de 1’¢galité,
de la libert¢ et de la souveraineté du peuple, et surtout quand ils aboutissent a un
aménagement amélioré des institutions administratives »**.

A la lecture de Cournot, nous pouvons admettre que celui-ci n’aurait pas accepté les régimes
totalitaires, ni cru a leur avenir, mais c’est surtout le jeune Ruyer qui s’exprime dans ce
passage et tente d’analyser les relations entre les démocraties libérales et les régimes
totalitaires (le terme « totalitarisme » n’est pas encore trés utilisé en 1930). Le jeune Ruyer
prend en compte les critiques de la démocratie par les fascistes et les communistes, mais
I’idée d’une « amélioration des institutions administratives » dans ces régimes n’est-elle pas
une illusion ? Ou alors le reflet des débats de cette époque troublée ?

Parmi ces débats, il y avait la préfiguration du théme de la convergence URSS-USA — qui
prendra une autre ampleur, trente ans plus tard, sur fond de guerre froide — théme qui, nous
I’avons vu, s’accorderait avec les vues de Cournot. Ruyer nous dit que le communisme russe,
«parti d’une idéologie ou certes les ¢éléments religieux et surtout « philosophiques » ne
manquaient pas, arrive a une déification du rendement économique, et peut-Etre son résultat le
plus net sera d’avoir modernisé a I’américaine et lancé sur la voie de la civilisation matérielle
les mystiques populations slaves, et I’évangélisme de Tolstoi. Cournot peut vraiment conclure
que c’est 13 que « de nos jours, toutes les pentes aboutissent »**.

Vers une humanité stabilisée et mécanisée ?

81 ’Humanité de I'avenir d’aprés Cournot, p. 44

82 Hergé, Tintin en Amérique, Bruxelles, Petit Vingtieme, 1932 ; version couleur, Tournai, Casterman, 1946.
83,, ey s y . ’ N

L’Humanité de I'avenir d’apres Cournot, p. 41
84 Id., p. 45 qui cite Cournot, Traité, § 616,

26



Examinons maintenant I’idée de Cournot d’une tendance vers une humanité stabilisée
et mécanisée. « Nous sortons de la phase historique ou les caprices du sort et les actes de
vigueur personnelle et morale ont tant d’influence, pour entrer dans celle ou I’on balance et
suppute les masses, la plume a la main; ou Ion peut calculer les résultats précis d’un
mécanisme régulier ».

Dans les Considerations, 1’'idée est avancée avec précaution : « Pour se préter comme la
science, comme I’industrie a un perfectionnement continuel, il faut que les sociétés humaines
se dépouillent de plus en plus de ce qui fait qu’elles participent a la nature d’un organisme
vivant et par conséquent sujet a la caducité et a la mort. Il faut qu’elles fonctionnent ou
qu’elles approchent de fonctionner a la maniére d’un mécanisme ou tous les ressorts, tous les
rouages peuvent étre définis, mesurés et ajustés avec une précision sans cesse croissante, et
conservés dans un état d’entretien qui se préte a un service régulier. On retombe ainsi sur ce
que I’on peut nommer une dynamique ou une physique sociale, ou tout se fait avec nombre,
poids et mesure »*°,

Cournot poursuit la comparaison avec le mécanisme, en ajoutant qu’a 1’idée de systeme
politique s’est jointe I’idée d’une balance politique. Cette idée de balance politique introduit
la notion d’équilibre stable et « il est en outre de la plus haute importance de savoir, par la
discussion méme des faits historiques, si le monde de I’histoire n’offre qu’une suite
d’agitations sans regle et sans fin, ou s’il tend comme le monde physique, comme le monde
des étres vivants, vers une stabilité relative, en se débarrassant successivement des causes
accidentelles de désordre »*’. 1l s’ensuivrait que la phase historique, I’ére des grands génies,
des puissantes individualités ferait place a une médiocrité générale. Cournot envisage un
développement des sociétés ou la raison triomphe sur 1’énergie vitale, ou 1’administratif
I’emportera sur la politique, les besoins sur les passions, I’ordre interne et rationnel sur
I’homme de génie de plus en plus inutile. Il ne fait pas qu’annoncer, souligne Ruyer, de fagcon
banale le triomphe de la technique industrielle. « Il s’est surtout intéressé a la forme méme de
la société et, en fait, il s’occupe assez peu de I’évolution de I’industrie et de son
organisation »*".

Ce qui est intéressant, c’est de prévoir quels effets le développement du « rationalisme » aura
sur I’ordre social lui-méme, et non sur la seule technique. Poursuivant la réflexion de Cournot,
le jeune Ruyer énonce sa propre vision de I’avenir de I’humanité : « L’humanité n’habitera
jamais tout enti¢re la zone tempérée, elle ne sera jamais tout entiere anglo-saxonne, active,
industrielle. Les peuples non européens, les peuples indolents des Tropiques, les peuples
agriculteurs s’imposeront dans I’équilibre total, et le génie européen, anglo-saxon, ne survivra
vraisemblablement guére plus dans ’humanité future, que la force et la ténacité romaines ne
survivaient dans I’Empire de la décadence »*. Répétons que ces réflexions datent de 1930 !
Le jeune Ruyer, en écrivant cela, t¢émoigne d’une vision de I’histoire, d’une vision de I’avenir

®Traité, Livre V, § 542

86Considérations, p. 147

¥1d., p. 157

81 ’Humanité de I'avenir d’aprés Cournot, p. 59
¥1d., p. 61

27



assez rare en son temps : rappelons que la décolonisation est encore loin d’étre envisagée ! Le
processus commencera apres 1945 ; la seconde guerre mondiale a certainement contribué a la
prise de conscience de ces « peuples des Tropiques ». Mais il faudra encore des années avant
que I’on parle des indépendances de ces peuples. Il est évident que la lecture de Cournot a
stimulé le jeune Ruyer et a aiguisé chez lui le sens historique en portant la raison déductive a
une puissance d’anticipation impressionnante. Ces lignes annoncent ce que Ruyer écrira bien
plus tard dans Les Cent prochains siecles qui sera I’Humanité de I’avenir selon Ruyer. Le
parall¢le entre la fin de I’Empire romain et la fin du « génie européen, anglo-saxon » est un
théme qui revient chez certains penseurs aprés la premiére guerre mondiale ; il suffit de
penser 4 Oswald Spengler” ou a Paul Valéry’' qui annongaient, le premier, le déclin de
I’Occident et le second que les civilisations étaient mortelles. Ce qui frappe dans ce texte du
jeune Ruyer, c’est la perspicacité du diagnostic.

L’homme de I’avenir selon Cournot : I’homme individuel avec les facultés perfectionnées
qu’on lui connait « est le produit de la vie sociale et 1’organisation sociale est la véritable
condition organique de I’apparition de ces hautes facultés »**.

Les sociétés humaines évoluent, tendent vers 1’équilibre, en vertu de leurs lois propres,
auxquelles les individus doivent s’adapter: « L’avénement du régne de 1’idée dans les
sociétés humaines n’y détruit pas les forces instinctives ; mais I’idée régnante est comme une
forme, qui une fois bien arrétée, s’assujettit de plus en plus les forces instinctives, en leur
imposant le cadre ou elles doivent ultérieurement déployer leur activité propre et leur vertu
opérative »°

Il s’agit donc de savoir, explique, Ruyer, quelles seront les répercussions sur I’homme, sur
I’individu, de la tendance de la société a I’organisation rationnelle. Pour Cournot — ¢’est une
de ses theéses philosophiques essentielles, précise Ruyer — la raison n’est, en quelque sorte, pas
de ’homme, elle correspond, par-dela le plan de la biologie a la raison objective, a la raison
des choses : le régne de la raison scientifique n’est pas le régne de I’Esprit, mais bien plutot de
la matiére, ou mieux, des mécanismes inorganiques. Ruyer nous explique donc que
« I’organisation rationnelle, selon Cournot, est une forme qui impose peu a peu son cadre aux
individus »”*. Ainsi le développement des villes est propre a augmenter le role de la raison
individuelle, a hater I’avénement de 1’ « administration » dans toutes les sociétés humaines. Et
Ruyer ajoute : « Si ’on nous permet un exemple minuscule mais significatif, les villes ont
accepté plus facilement que les campagnes, le décret sur I’heure d’été qui est bien du type de
ces institutions utilitaires, rationnelles que Cournot prévoit pour 1’avenir. De méme il est
probable que les villes adopteront plus tot que les campagnes, la journée de travail
continu. »”.

% Oswald Spengler (1880-1936) dont Le déclin de L’Occident date de 1918. (2 vol., Paris Gallimard, 1948,
rééd.1978).
 paul Valéry (1871-1945) La Crise de I'esprit, paru en 1919 puis publié dans Variété I, Paris, Gallimard, 1924.
92 oz
Cournot, Traité, § 321
% 1d. Traité, § 330
*[’Humanité de I'avenir d’aprés Cournot, p. 64
95
Id., p. 65

28



L’homme usera toujours plus de son cerveau comme instrument de calcul, de réflexion
utilitaire, et toujours moins comme expression de sa sensibilité. Cette évolution est
irrémédiable, nécessaire, fatale, comme le vieillissement d’un étre vivant. En expliquant la
pensée de Cournot, Ruyer intervient de nouveau avec des allusions aux années 1920-1930 :
« L’homme, une fois qu’il a fait usage de sa raison, ne peut revenir a la naiveté de
I’instinct...On ne fait que de mornes pastiches quand on prétend, a une époque d’intelligence
critique, faire revivre les coutumes naives des anciennes provinces, ou quand des artistes trop
blasés veulent faire revenir a la fraicheur des primitifs »’°. Les « artistes trop blasés »
pourraient bien étre certains surréalistes, ou méme Braque ou Derain. Le mot « primitif » peut
désigner les peuples primitifs ou les artistes de la premic¢re Renaissance, dénommés primitifs
italiens et flamands, redécouverts au début du vingtiéme sieécle. Ruyer ne parle pas de ces
derniers ici ; il s’agit plutot de ce que 1’on appelle maintenant les « arts premiers » des
sociétés sans écriture. La remarque est plus générale, sans spécifier une période historique ou
une aire ethno géographique. Sans anticiper sur 1’apport de Raymond Ruyer a la philosophie
des valeurs, observons la présence, dans cette idée, d’une réflexion axiologique : on ne peut
pas vouloir incarner une valeur a tout prix. Les valeurs s’incarnent lorsque certaines
conditions sont réunies ; dans le cas contraire, nous n’obtenons que de « mornes pastiches ».

Quelle sera la religion de I’avenir ? Evidemment sympathique & la religion, Cournot n’hésite
pas, cependant a en annoncer le déclin’’. Il existe bien une tendance invincible de ’homme a
croire a I’existence d’une puissance surnaturelle ; une aspiration au sacré, des instincts
religieux et un sentiment du divin ; malgré cela, Cournot pense que I’humanité renoncera a
toute foi’".

Quel sera I’avenir du socialisme ? Cournot écrit, en 1868, que « Le socialisme qui fait de
I’Etat le grand organisateur du travail et le grand distributeur des produits, n’est pas sans
doute en mesure de s’imposer d’emblée a aucune nation civilisée »?, mais, ajoute-t-il, « un
socialisme gradué et mitigé met aux mains de 1I’Etat le souverain aménagement de tous les
canaux de la richesse publique »'®. « Ajoutez 4 cela que chaque jour les esprits se
familiarisent avec tout ce qu’il y a de plus substantiel dans les systémes socialistes ». En
1930, les esprits sont encore plus familiarisés avec les idées socialistes et, pour certains,
I’URSS représente la patrie du socialisme.

Ruyer commence par observer qu’il y a deux éléments essentiels dans le socialisme : d’une
part, le souci de justice ; d’autre part, le souci de I’ordre et de 1’organisation rationnelle de la
vie économique. « En effet, écrit Cournot dans les Considérations, il est naturel que tous les
novateurs invoquent la liberté lorsqu’il s’agit de renverser I’ordre établi, puis se servent du
pouvoir, quand ils ’ont en main, pour imposer leurs systémes. Il était naturel aussi que, dans
un siecle ou les questions économiques prenaient une si grande importance, elles attirassent

*®1d., p. 67

1d., p. 75

% Cf. Traité, § 480
99Considérations, p.434
%pid.

29



plus particuliérement I’attention des auteurs d’utopies et des batisseurs de systémes »'’".
Ruyer cite a nouveau Fabre Luce'®: « Nous sommes murs pour la grande tentation du
socialisme qui nous propose 1’organisation, la simplification suprémes ». C’est bien ainsi que
Cournot entend le socialisme, comme une forme d’organisation sociale, comme une
solidarité, une réglementation étroite, par opposition aux principes du libéralisme. Le danger
du socialisme, selon Cournot, réside dans la réglementation, c’est-a-dire le controle du
commerce, de I’industrie mais aussi de 1’agriculture, de 1’exploitation du sol, si ¢’est le moyen
de réprimer une tendance facheuse de ’intérét individuel. Ruyer ajoute que Cournot « prend
le socialisme dans le sens un peu étroit d’Etatisme ». Il s’oppose aux utopies des réformateurs
de la vie économique. Il ne faut pas 1’oublier, remarque Ruyer, Cournot est un économiste.
« La tournure d’esprit qui nait de la pratique de 1’économie politique, et surtout de I’économie
mathématique dont il est I’initiateur, n’explique pas seulement son manque de foi dans le
socialisme, elle commande dans une large mesure ses conceptions sociologiques et ses idées
sur I’avenir humain en général »'*. En outre, d’aprés Ruyer, « Cournot fait une remarquable
distinction entre ce qu’il y avait dans le socialisme de réalisable, et ce qu’il y avait de faux et
d’excessif, inapte a produire autre chose que des bouleversements et des catastrophes. »'**. En
note, Ruyer ajoute que «la scission actuelle de I’ancien socialisme — Iléme et Illéme
internationale — s’est faite exactement suivant la ligne de partage qu’il indiquait ».

On peut dire avec une quasi-certitude, conclut Ruyer, que « I’humanité future ne renoncera a
ce que Cournot appelle les vaines utopies que parce qu’elle les croira réalisées. Il reste
seulement a savoir jusqu’ou iront ses capacités d’illusions. Les idéologies ne sont pas
pareilles a des hypothéses scientifiques qu’un savant expérimente et rejette si I’expérience les
condamne et qui ne laissent pas de traces. Les idéologies sont appliquées peu a peu, elles
pénétrent peu a peu la matiére sociale qui les transforme et les déforme, mais aussi qu’elles
modifient lentement »'*. Le jeune Ruyer se montre ici critique de la notion « d’idéologie »,
assimilée a de vaines utopies, ou méme au socialisme, et nous pouvons entrevoir, ici, un des
points de vue de Ruyer sur ce qui deviendra, plus tard, la critique sociale qu’il développera,
en particulier la critique des idéologies (en 1972). Les idéologies ne sont pas des hypothéses
scientifiques ; elles n’ont donc pas la méme valeur de vérité, mais elles pénétrent
progressivement la « maticére sociale » qu’elles modifient en se transformant. En cela elles
sont redoutables et Ruyer les définira plus tard comme des nuisances.

Il n’a pas échappé a Cournot que la civilisation mécaniste, sous la forme particuliere et
précise du progrés du machinisme, pouvait étre, par certains cotés, mémes économiques, un
mal réel. Ruyer cite la phrase de Cournot qu’il aimera souvent reprendre dans ses écrits et ses
cours : « De roi de la création qu’il était ou qu’il croyait étre, [’homme est monté ou descendu
(comme il plaira de [’entendre) au role de concessionnaire d’une planete. En sondant
[’étendue et l’épaisseur de ces couches fossiles dont le dépot a exigé tant de milliers de
siecles, que tant de révolutions ont bouleversé avant [’apparition de I’homme sur la terre, et

101 T . . gz .
Du socialisme, in Considérations, p. 432

Russie, p. 108

L’Humanité de I’avenir d’aprés Cournot, p. 80
Id., p. 86

Id., p. 89

102
103
104
105

30



que son activité industrieuse dévore si rapidement aujourd’hui, il a pu tout a la fois reculer
dans un passé indéfini les premiers indices de ses destinées providentielles, et d’autre part
sentir que [’avenir est mesuré, non plus seulement aux individus, mais aux nations, dans un
autre sens qu’on ne le croyait jadis. Il avait a faire valoir un domaine, il a une mine a
exploiter : et ces quelques mots suffisent pour indiquer sous quelle face nouvelle vont
deésormais se présenter les plus graves problemes de [’économie sociale, ainsi que les
conditions de la viehistorique des peuples »'®.

Nous avons souhaité citer le passage entier pour souligner ’ampleur de vues de Cournot et
quelles perspectives se dégagent de ces trois phrases qui font écho au « maitre et possesseur
de la Nature » de Descartes, souvent évoqué superficiellement. Ruyer aimait ainsi renvoyer
Cournot a Descartes. Dans ce texte, important, Cournot définit le nouveau réle de I’homme —
de ’humanité — comme concessionnaire de la planete, avec ce que cela implique de gestion
scrupuleuse, économe, avec le souci de D’exploiter rationnellement, car les ressources
s’épuiseront, contrairement a celles d’un domaine qui se renouvellent au rythme des saisons.
Un siecle avant la montée des préoccupations écologiques, Cournot nous avertit de bien
prendre soin de la planéte Terre car I’ « avenir est mesuré ». Il pressent les « graves problémes
de I’économie sociale » qui vont affecter les conditions de vie des peuples. Selon Ruyer,
Cournot se montre prophétique, dans le bon sens du terme : il annonce ce qui va arriver.
L’homme n’est plus le roi de la création ; il n’est plus le maitre et possesseur de la nature
qu’il a cru étre. Ce qui nous indique, d’autre part, que I’ceuvre de Cournot a été peu lue. Qui
se réfere a lui pour nous demander plus de respect pour la planéte ? 11 voit venir I’exploitation
des ressources naturelles et les graves problémes qui en résulteront ; il annonce que I’homme
doit devenir un bon gestionnaire de la plancte. Ce texte le démontre. Ruyer a ét¢ 1’un des rares
philosophes, universitaires a avoir compris I’importance de Cournot.

Lorsqu’il aborde le théme de I’humanité sans ame, Ruyer donne une interprétation
intéressante ; il parle d’un gnosticisme — triomphe de 1’esprit sur la matiére — mais sous la
forme du triomphe des principes rationnels et généraux des choses sur 1’énergie et les qualités
propres de I’organisme vivant. « Cette théorie « gnosticiste » péche par une intelligence
incompléte des faits historiques et des vrais éléments de la nature humaine »'”. Existe-t-il
quelque chose de supérieur a I’intelligence et a la raison dans la nature humaine ? Oui !
Répond Cournot, I’ame — telle qu’elle se manifeste dans la religion, ’honneur, la charité, le
dévouement, I’amour sous toutes ses formes — I’ame tient a la vie de ’homme, par opposition
a la mécanique de I’intelligence et de la raison.

Or, I’homme de 1’avenir, nous I’avons vu, se bornera a calculer, a raisonner : il sera privé des
cultures, du style. « Cournot, écrit Ruyer, prévoit I’abaissement de I’ame et toutes les valeurs
qu’elle représente, ce qui, pour lui, est le meilleur. Il nous est donc permis de parler de son
pessimisme »'%. Lisons les Considérations : « 1l est impossible que la poursuite de la
richesse par le travail devienne la principale affaire des hommes sans que cela nuise a
[’exercice et au développement d’autres instincts, d autres facultés supérieures qui souvent

106Corlsidéral“ior:s, Paris,Vrin, p. 522

L’Humanité de I'avenir d’apres Cournot, p. 105
Id., p. 108

107
108

31



les tourmentent et les égarent, mais qui temoignent toujours, méme dans les tristesses et les
egarements dont elles sont le principe, de la dignité de la nature humaine et d’'un mystérieux
commerce avec un monde dont, pas plus que la science, le travail et 'industrie, la richesse ne
donneront jamais la clef. Sans doute il y aura toujours des hommes que leur tempérament
intellectuel et moral portera a entretenir ce commerce, si peu lucratif qu’il soit : mais si les
caracteres les plus trempés et les tempéraments les plus équilibrés sont attirés de préférence
vers ce qui procure des avantages plus sensibles, n’est-il pas a craindre que [’on en vienne a
regarder comme une singularité maladive, destinée a rester sans influence sur la société, ce
qui jadis attirait les esprits d’élite, et par eux dominait la société tout entiére ? »'*°.

Selon Ruyer, L’unit¢ et 1’ordre d’une société stabilisée ne sont obtenus que par la
simplification, par 1’abandon de tout ce qu’il y a de complexe, de rare, de précieux dans
I’homme, avec tous ses instincts biologiques, avec toutes les nuances de son ame et de sa
culture historique, qui est un étre plus complexe que I’homme civilisé de I’avenir, qui ne se
servira de son cerveau que comme d’une machine a calculer. Ceux qui travaillent a
I’organisation matérielle du monde, en tuant la nature vivante qu’ils veulent dépasser, croient
travailler a I’avénement du régne de D’esprit alors qu’il s’agit, d’aprés Cournot, d’un
phénomene « grossier ». Répétons que, pour Cournot, le matériel humain de la société future
sera médiocre. Et Ruyer peut affirmer que « le régne humain, le régne de ’homme affranchi
des vieilles lois de la vie, Cournot le voit commencer avec inquiétude et pitié »''°.

La conclusion de la thése complémentaire pour Ruyer est que «le lecteur contemporain
percoit nettement chez Cournot, une prescience du XXeéme siccle plus juste que celle de
Comte, ou de Renouvier, ou méme de Renan will L’ensemble, la direction générale des
événements est bien a peu pres conforme aux vues de Cournot, admet Ruyer.

Un monde nouveau se dessine qui ne ressemble en rien au pass€. La tradition, la culture
classique paraissent périmées. « Les hommes ne se passionnent plus guere pour la gloire, ou
pour un idéal religieux. Leurs passions méme se dirigent vers la raison, ou ce qui leur apparait
comme la raison. Ils ne s’enthousiasment que pour des systémes techniques, dans lesquels,
sans saisir les détails, ils approuvent au moins une idée : la promesse d’une organisation
logique »''?.

C’est pour Ruyer I’occasion d’opposer Cournot a Comte : I’humanité future d’aprés Cournot
est totalement différente de I’humanité positiviste de Comte. Il observe une inversion
curieuse : « Comte athée, croit au triomphe futur de la religion et Cournot, théiste, chrétien,
confiant dans la Providence, est tellement soumis aux « décrets » divins qu’il aboutit & un

absolu matérialisme, a un athéisme social. Il accepte la perspective d’un mercantilisme
mathématique et glacial sans enthousiasme, mais sans récrimination »'"

109 Cournot, Considérations, pp. 523-524

L’Humanité de I’avenir d’apres Cournot, p. 113
Id., p. 115. Il s’agit du lecteur de 1930 !

Id., p. 116

Id., p. 120

110
111
112
113

32



Les derniéres pages de la thése complémentaire sont consacrées a examiner les points faibles
des idées de Cournot. La premicre objection de Ruyer est que la raison individuelle se laisse
plutdt séduire par les idéologies que par des théories vraiment scientifiques. Avant d’arriver a
la phase finale — post historique — I’humanité va passer par des luttes idéologiques.

La deuxiéme objection est que « Cournot, avons-nous dit, raisonne un peu trop avec des
habitudes d’Européen. Le probleme ethnique n’a vraiment commencé a se poser qu’avec le
XXeéme siécle. Chaque siécle a son fardeau » juge Ruyer' .

Le mécanisme bien ordonné de la civilisation moderne, de la civilisation de 1’avenir,
annoncée par Cournot, répugne en réalité aux instincts de I’homme. Alors, demande Ruyer,
peut-on parler en un sens quelconque de stabilité pour I’humanité ?''> L’erreur de Cournot,
selon Ruyer, est qu’il raisonne comme si, les caprices de I’histoire étant supprimés, « la trame
elle-méme de I’histoire, ce qu’il appelle « I’économie sociale » devait étre stable. Comment le
croire ? » Comment croire que 1I’humanité de I’avenir ne connaitra pas d’autres mouvements,
d’autres convulsions ?

Cournot distingue trois ordres de faits lorsqu’il examine les sociétés et leur évolution :
d’abord les accidents historiques ; ensuite les organismes sociaux, et enfin la mécanique ou la
physique sociale. « A notre avis, dit Ruyer, Cournot oublie un quatriéme ordre : les hommes
s’usent selon des lois qu’étudie précis€ément la démographie — par démographie, précise
Ruyer, nous entendons toutes considérations sur la population, les classes sociales, qui font
que le matériel humain n’est pas un matériel »''°.  Pour illustrer ce qu’il entend, Ruyer prend
I’exemple des Etats-Unis avec «la dénatalit¢ anglo-saxonne, la destruction de la famille
américaine, ’'usure nerveusede ses élites, la désagrégation de 1’esprit austére du puritanisme,
la diminution de I’énergie par le luxe ». Ce diagnostic, faut-il le rappeler, est établi en 1930.
L’objection de Ruyer est donc que des classes sociales s’useront, seront remplacées par
d’autres classes ou groupes humains dont I’esprit sera différent. L’humanité de I’avenir sera
donc encore loin de la stabilité.

Raymond Aron critique de Cournot.

Huit ans apres la these de Raymond Ruyer, Raymond Aron critiquera la philosophie
de I’histoire de Cournot dans sa thése Introduction a la philosophie de [’histoire. Essai sur les
limites de I'objectivité historique.'"’ La section I de sa thése prend pour point de départ la
doctrine de Cournot « qui tout entiére porte sur I’histoire tant naturelle qu’humaine ».
Raymond Aron se montre lecteur critique de Cournot qui se bornerait « en fait a formuler en
termes prétendument rigoureux, a l’aide de ses concepts favoris, 1’idée banale et
traditionnelle : au-dela des hasards — passions individuelles, décisions volontaires,
catastrophes naturelles, guerres, etc. — on saisirait un ordre qui rendrait intelligible le chaos

4., p. 130

Id., p. 133
Id., p. 134
Raymond Aron, Introduction a la philosophie de I’histoire, Paris, Gallimard, 1938.

115
116
117

33



qui s’offre d’abord & I’historien »''®. « Toute la philosophie formelle de I’histoire de Cournot,
poursuit Raymond Aron, est dominée par une interprétation matérielle : la période historique
est elle-méme destinée a s’achever ». Aron résume ainsi cette philosophie : « Entre la
solidarité organique des tribus primitives et I’ordre rationnel des sociétés futures, 1’histoire
proprement dite, celle des guerres, des Empires, des initiatives individuelles, ne forme qu’une
transition nécessaire mais bréve »''". Nous avons vu que Cournot a été plus prudent : « Mais,
tant que 1’état final vers lequel tend I’humanité n’est pas atteint (et sans doute il ne sera jamais
rigoureusement atteint) »'2°. Il n’a pas fixé de terme 4 la phase historique et la phase post-
historique qu’il décrit est une sorte d’approximation, puisqu’elle ne sera jamais
« rigoureusement atteinte ».

Aron consideére que « Cournot s’est accordé¢ le droit d’observer le devenir, comme si celui-ci
¢tait a son terme. Ainsi il a réussi a esquiver la difficulté maitresse d’une logique historique :
comment saisir le mouvement global tant qu’il est inachevé ? » Et il conclut, « Cournot nous
apporte donc plus de problémes que de solutions »'%'.

Le jugement de Raymond Aron sur la doctrine de Cournot qui « tient son apparente unité
d’une métaphysique qui menait & la providence »'*%, ne nous semble pas rendre justice de la
richesse et de I’ampleur de la réflexion de Cournot. La problématique aronienne porte sur
I’interprétation de 1’idée d’histoire. « A nos yeux, écrit-il avec raison, le concept d’histoire
n’est pas lié¢ essentiellement a I’hypothése d’un ordre total ».

Dans les Mémoires, Aron mentionnera Cournot a deux reprises, en rapport avec sa theése de
doctorat ; il évoquera « une interprétation philosophique dans le style d’Auguste Comte ou de
Cournot ». [Or les deux styles sont assez opposés, Ruyer I’a bien montr¢, et il suffit de lire
Cournot pour se rendre compte qu’il appréciait peu les théories comtiennes] et « j’esquissai la
conjonction des séries historiques (expression que j’empruntai & Cournot) »'>.

Une note de Sylvie Mesure nous permet de mieux saisir la différence de perception entre
Raymond Aron, préoccupé par 1’épistémologie de I’histoire qu’il ne trouve pas chez Cournot,
et Raymond Ruyer, attiré par une recherche d’ordre anthropologique sur I’humanité de
I’avenir qui existe bien chez Cournot, comme il 1’a montré, et dont il discute le bien fondé.
Elle écrit: « Cournot a donc certes le mérite de souligner qu’il ne saurait y avoir de
connaissance historique sans effort pour mettre en perspective la succession des événements
particuliers par référence a 1’exigence d’une « orientation du mouvement historique » (faute
de quoi I’histoire se réduirait a de simples annales). Mais il a cru par ailleurs pouvoir désigner
le contenu de la fin de I’histoire et donc connaitre le « systeéme total » du devenir. Ainsi, par
exemple, dans le Traité de [’enchainement des idées fondamentales, au paragraphe 330, ou le
but final est situ¢ dans I’avénement d’une société définie par un systéme aussi cohérent que
les lois de la nature. Dés lors, se plagant illusoirement du point de vue de I’histoire achevée ou

18 Id., p. 24, nouvelle édition par Sylvie Mesure, collection Tel, Gallimard, 1986.

Id., p. 25

Cournot, Traité, § 543

Introduction a la philosophie de I’histoire, coll. Tel, p. 26.

Id., p. 39

Raymond Aron, Mémoires. 50 ans de réflexion politique, Julliard, 1983, pp. 290 et 294.

119
120
121
122
123

34



de la totalité (comme ce peut effectivement étre le cas dans les « histoires naturelles », dont il
avait pourtant su distinguer ’histoire humaine), Cournot ne peut que manquer le principal
probléme posé par la connaissance historique : alors que I’historien, plongé lui-méme dans
I’histoire, ne saurait surplomber le devenir et donc en connaitre le systéme total »'>*. Le
reproche de Raymond Aron a Cournot est d’avoir illusoirement surplombé I’histoire achevée
ou la totalit¢ du devenir humain afin de décrire la fin de I’histoire. Cette objection, nous
I’avons vu, n’est pas formulée par Ruyer.

La lecture de Cournot a exercé une influence durable sur Ruyer ; on peut dire que I’ceuvre de
Cournot a accompagnée celle de Ruyer. Ce qui nous autorise a nuancer le jugement de Louis
Vax — ¢€léve puis collégue, le plus proche de Ruyer, a I’'université de Nancy — qui voit dans
L’humanité de [’avenir d’apres Cournot un petit livre intéressant auquel Raymond Ruyer lui-
méme ne donnait pas beaucoup de crédit. « Un livre mince sur I’Amérique ! »'*. Dans les
années soixante, ce livre pouvait représenter, comme sa theése principale, une sorte de « péché
de jeunesse » que Ruyer avait déja, en partie, contredit dans un article, « Les limites du
progrés humain » publié en 1958'%°. Il peut s’agir aussi, de la part de Ruyer, d’une modestie
non feinte quant a la destinée de ses ouvrages, voire de I’attitude des écrivains toujours plus
intéressés par le livre en cours d’¢élaboration que par ceux déja publiés. Il a pu faire un jour
cette confidence a Louis Vax qui, lui-méme, adopte aussi cette attitude vis-a-vis de ses
propres publications dont il minimise I’importance. Pendant les années ou nous avons suivi
ses cours a I’Université de Nancy, il lui est arrivé de citer, peu souvent il est vrai, son livre sur
Cournot. Il pensait plutdt aux livres et aux articles en cours de publication. S’il n’attachait pas
beaucoup d’importance a ce « petit livre », il attachait beaucoup d’importance a Cournot et a
son ceuvre, comme le reconnait Louis Vax.

Il est vrai que le livre est « daté » : le monde de 1930 a, en grande partie, disparu apres la
deuxiéme guerre mondiale, et la thése n’est plus pour Ruyer qu’un souvenir de jeunesse. Le
monde a bien changé depuis 1945, mais il convient tout de méme de constater la persistance,
chez Ruyer, de I’idée d’avenir de I’humanité que 1’on retrouvera, en 1977, dans Les Cent
prochains siecles, essai de futurologie sérieuse, livre dans lequel Cournot est souvent cité, et
aussi dans le manuscrit resté inédit, L 'Embryogénese du monde et le Dieu silencieux (1983).

Examinons maintenant ces références ultérieures a Cournot dans les écrits de Ruyer.

Cournot dans I’ceuvre de Ruyer.

En 1950, vingt ans apres la thése complémentaire, Ruyer cite son travail de 1930 en
opposant Cournot aux utopistes'>’ : « Cournot, qui n’est pas du tout un utopiste bien qu’il ait
beaucoup médité sur I’avenir de ’humanité, prévoit une phase finale d’une durée indéfinie, de
stabilité, apres la phase historique. Mais Cournot, a la différence des utopistes, est conscient

Introduction & la philosophie de I’histoire, coll. Tel, note de Sylvie Mesure, p. 468

Communication personnelle, 14 juin 2009.
126 « Les limites du progrés humain », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1958 :412-427.
127 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950.

125

35



de tout ce qu’implique sa thése, et il donne ses raisons »'**. Ruyer reprend les deux
distinctions : 1) organique/rationnel et 2) phase historique/phase finale exposées dans
L’Humanité de I’avenir d’aprés Cournot : « On peut donc prévoir scientifiquement, et non
utopiquement, un état final stable, ou I’influence de la donnée théorique reprendra le dessus,
conformément a la loi de symétrie générale. La stabilité de I’humanité future, selon Cournot, a
donc des raisons tout a fait fondamentales. Il ne s’agit pas d’un arrét pour cause de
perfection...Il ne sera pas stable parce que parfait ; au contraire, il sera, a beaucoup de points
de vue, inférieur en valeur a la phase historique. L’histoire de I’humanité, alors, ne sera plus
vraiment une histoire »'?. Ruyer cite 4 nouveau le Traité (§ 542) et ajoute : « Bien entendu, il
est possible, il est méme probable que Cournot, lui aussi, se trompe. Mais on saisit, a
contrario, la différence entre un philosophe qui donne ses raisons, et un utopiste qui cede
simplement aux lois d’un genre et aux limitations involontaires inhérentes a un mode de

spéculation »'*°.

Huit ans plus tard, Ruyer publie I’article « Les limites du progrés humain »'. 11 s’agissait

d’une conférence donnée au Collége Philosophique, place Saint-Germain-des-Prés, qui
donnera lieu a une correspondance avec Giorgio de Santillana (1902-1974), Professeur au
MIT de Boston, auquel Ruyer répondra avec beaucoup de pertinence ; nous y reviendrons.
Ruyer y déclare d’emblée : « J’avais étudié, il y a déja trente ans de cela, les vues de Cournot
sur I’avenir de I’humanité, vues qui datent aujourd’hui d’un siecle, car Cournot écrivait de
1850 a 1860 ». Il poursuit : « Il est remarquable que, depuis Cournot, d’autres auteurs, sans le
citer, et probablement sans le connaitre, ont retrouvé ses propres theéses. Ainsi, Seydenberg,
L’homme post-historique. Je vais donc résumer trés rapidement les vues de Cournot. Puis,
j’en ferai la critique. Sans vergogne, je I’avoue, je contredirai tout a fait les conclusions de
mon étude de 1928 »'*%,

Voyons cela : Ruyer reprend les deux thémes essentiels qui guident la pensée de Cournot ; 1)
les sociétés humaines sont semblables a la fois a des organismes vivants et a des machines
fonctionnantes. Elles sont un mixte d’organique et de rationnel. Il est aisé¢ de prévoir 1’avenir
des sociétés humaines ; elles ressembleront de plus en plus a des systémes mécaniques.

2) La fin de I’histoire : la phase historique, qui commence quelques millénaires avant notre
¢re, et a laquelle nous sommes encore probablement pour quelques siécles — Cournot ne fixe
pas de date précise — n’est qu'une courte phase de transition entre la stabilité ethnologique et
la stabilité de la civilisation rationnelle.

Et Ruyer affirme alors : « I’opposition du vital et du mécanique dans I’humanité est la partie
la plus faible de la thése de Cournot »'>> car méme si nous assistons aujourd’hui a la mort
d’une foule de cultures primitives, conformément aux vues de Cournot, cela ne devrait pas
empéecher la variété et la vie organique des cultures.

2214, p. 73

Id., p. 74
1bid.
131 "y
Art. cité plus haut.
Id., p. 412.
Id., p. 414.

129

132
133

36



Ruyer surprend encore une fois le lecteur au sujet du deuxieme théme de Cournot: « La
deuxieme thése de Cournot, annongant la fin de I’histoire, est-elle plus solide ? Je le crois.
Mais je crois aussi qu’il faut avoir recours, pour le prouver, a des considérants assez différents
de ceux qu’il avance »3* En effet, écrit Ruyer, « Cournot, en 1880, assistait a un
développement important de la technique, notamment au développement des chemins de fer.
Mais, comme il n’avait pas encore pu voir les derniers progres, les plus explosifs, il pouvait
croire a une sorte de loi de croissance réguliere, linéaire, arithmétique, par sommation
irréversible »'*°. Mais Cournot s’est trompé, argumente Ruyer, en parlant de sommation et
d’accrétion continue, « le progres technique est accéléré, puis freiné, puis arrété ».

Ceci nous amene, poursuit Ruyer, a une seconde révision plus radicale des vues de Cournot
sur ce qu’il appelle le développement organique de I’humanité. Non seulement il est faux de
croire que la part de 1’organique, de la vie organique des cultures, ira se réduisant jusqu’a
disparaitre, mais il est plutot a prévoir que cette part, non seulement subsistera, mais croitra en
importance relative aprés la fin de I’explosion technique & laquelle nous assistons.'*® La thése
de Ruyer, développée dans I’article de 1958, est que le progrés scientifique et technique
devrait connaitre des limites, dans un futur indéterminé ; le rythme ralentira et pourrait méme
s’arréter en raison de ces limites.

« En résumé, conclut Ruyer, on est amené a corriger Cournot sur presque tous les points. Il est
possible qu’aprés 1’explosion technique, 1’histoire humaine connaisse un arrét, d’ailleurs tout
relatif. Mais cette phase indéfinie, post-historique, ne sera pas minérale et rationnelle. Elle
sera, au moins, aussi organique que la phase ethnographique »'>’

Ainsi, Ruyer déclare qu’il faut modifier les conclusions de la thése complémentaire. L avenir
de I’humanité ne parait plus aussi conforme aux vues de Cournot qu’il pouvait 1’étre pour le
jeune Ruyer, en 1930.

Pour autant, les références a I’ceuvre de Cournot sont une constante dans la pensée de Ruyer,
en particulier dans ses livres de «critique sociale » ; par exemple, dans Les Nuisances
ideologiques, Ruyer cite Cournot : « Plus les sociétés vieillissent, plus elles se dépouillent des
qualités qui leur appartiennent a titre d’organisme vivant, pour se rapprocher du genre de
structure et se préter aux modes de perfectionnement que le mécanisme (ou la raison
scientifique) comporte ».'**. Cette phrase tirée des Considérations vient appuyer I’idée que les
cultures se rationalisent, la politique devient administration et bureaucratie. En se
rationalisant, la société perd beaucoup de ses archaismes mais gagne en harmonie. Il s’agit
d’une conception harmoniste, sinon optimiste, dit Ruyer.

Le commentaire de Ruyer ne tient plus compte des remarques de 1’article de 1958 que nous
venons de voir. « Les forces organiques s’affaiblissent définitivement, tandis que croit, ou
plutdt grossit, la cristallisation minérale, sous 1’action de lois quasi physiques et matérielles.

B4, p. 416.

Id., p. 417.

Ce qui contredit la thése de Cournot.

Id., p. 423.

Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 28

135
136
137
138

37



Cournot écrivait en 1868, bien avant Max Weber. En 1970, on ne peut dire qu’il ait été
mauvais prophete : « Le rationnel sous la forme de la technocratie, des plans économiques, de
la bureaucratie, des assurances, de la production en série et des informations de masse, bref la
civilisation matérielle grossit et s’étend a toutes les couches de la population, et a tous les
peuples. Mais les éléments organiques des cultures ne rétrocédent pas aussi aisément et
uniment qu’il I’imaginait »'°.

Si Ruyer crédite donc Cournot d’avoir bien vu 1’évolution des sociétés vers plus
d’organisation rationnelle, il considére aussi que son erreur a été de croire a la disparition
progressive des formes organiques dans les sociétés. « Un siecle plus tard, constate-t-il, il y a
dans tous les secteurs des poussées de vitalisme sauvage. Les valeurs rationnelles se
combinant mal avec les autres valeurs et forment des mélanges détonants, dans des idéologies
ot se mélent le rationnel et le mystique »'*.

En 1977, Les Cents prochains siecles, sous-titré le destin historique de [’homme selon la
Nouvelle Gnose américaine, pour profiter du succes de La Gnose de Princeton, en 1974, ne
mentionne pas la thése complémentaire - ni dans la rubrique ouvrages du méme auteur, qui
va de 1954 4 1974 ; ni dans la bibliographie, sommaire est-il précisé. D’une certaine maniere,
ce livre est /’avenir de |’humanité d’apres Ruyer et Cournot, qui figure dans la bibliographie,
est souvent mentionné. Agé de 75 ans a la publication du livre, Ruyer réexamine les
préoccupations du jeune homme de 28ans, en 1930, sur le destin des sociétés humaines et
I’avenir de I’humanité. Il évoque I’invraisemblance d’un état terminal stable'*' de populations
ayant atteint « la stabilité économique par le communisme ou la stabilité politique par la
technique administrative », selon la thése de Cournot. La simplification est trop sommaire,
selon lui. Plus loin, il parle d’un « effet Cournot » c’est-a-dire « la prédominance progressive
de la civilisation technique, qui grossit sans cesse, comme un minéral, comme un cristal, sur
la culture, encore semi-organique, qui, elle, a des hauts et des bas » et confirme la prédiction
de Cournot selon laquelle ’humanité future sera de plus en plus civilisée, selon la technique
et selon la raison utilitaire. « L’homme ne sera plus que le concessionnaire de la planéte »'**.
Ruyer ne retient plus 1’idée de la fin de I’histoire selon Cournot, qu’il juge invraisemblable,
mais admet, comme futurologie élémentaire, « le triomphe final de la raison technicienne sur
les instincts irrationnels et les préjugés », ce qui n’a pas que des bons cotés mais simplifiera
beaucoup D’existence, ajoute-t-il avec malice. Cette derniere idée se trouve aussi chez
RoderickSeidenberg'*, déja mentionné dans 1’article de 1958, sur les limites du progrés
humain.

Les Américains, dit-il ne connaissent Cournot que comme économiste; Seidenberg a
retrouvé « I’effet Cournot » sans connaitre Cournot. Notons que cette fois-ci, Ruyer précise
I’édition du livre de Seidenberg (et non plus Seydenberg) qui venait de paraitre lors de la
rédaction de ’article de 1958.

139

Id., p. 29.

“1bid.

1 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siécles, Paris, Fayard, 1977, p. 38.
Id., p. 117.

Roderick Seidenberg, Post-Historic Man, Boston, Beacon Press, 1957.

142
143

38



Plus loin, Ruyer affirme que Cournot « prévoyait correctement les guerres et révolutions du
XXeéme siécle »'**. Enfin, il esquisse un paralléle Toynbee et Cournot : « Aujourd’hui, nous
voyons, sans mérite, le défaut d’une futurologie du genre de celle de Cournot. L’homme
concessionnaire triomphant de la planéte n’est ni un idéal séduisant, ni un idéal possible »'**.
Ruyer reconnait, quelques quarante ans plus tard, que ’humanité de 1’avenir d’apres Cournot,
qui a beaucoup d’inconvénients pour quelques avantages, a perdu de son intérét et méme les
conditions de possibilité de cette humanité future sont secondaires par rapport a 1’attrait

qu’elle pourrait exercer.

Il reviendra une derniére fois sur les idées de Cournot dans le manuscrit inédit,
L’Embryogenése du monde et le Dieu silencieux'’. Le chapitre s’intitule « Théologie de
I’opposition entre I’organique et le rationnel ». Depuis Cournot, écrit Ruyer, cette opposition
est devenue évidente pour les sociologues et les ethnologues. Il ajoute, et c’est la premiere
fois qu’il le mentionne, que Cournot avait en outre le mérite de voir le caractere théologique
de cette opposition. « Chrétien lui-méme, porté par tempérament au conservatisme et au
traditionalisme, il reconnait que 1’avenir avait toutes chances d’appartenir pourtant aux
rationalistes ». Evoquant la dimension théologique de la pensée de Cournot, il en commente
ainsi I’idée que Dieu « se retirera personnellement » de I’organisation sociale, du destin des
sociétés humaines, cette mort de Dieu « annoncée par un homme sincérement religieux, n’a
rien des fantaisies lyriques de Nietzsche, ou de 1’athéisme haineux de Marx et des marxistes,
ou des ¢lucubrations toutes verbales de Sartre et des existentialistes. La thése de Cournot reste
aussi beaucoup plus prés de la réalité sociale — du moins jusque vers le milieu du XXéme
siécle et la crise de 1’énergie ». Notons que I’idée du retrait de Dieu des affaires humaines,
cette sorte de mort de Dieu, présente dans la pensée de Cournot — homme sincérement
religieux, souligne Ruyer — est aussi et, dirions-nous, surtout une idée de Ruyer, développée
dans sa « théologie »47. La crise de I’énergie, rappelons-le, date de 1973-1974 ; nous aurons
I’occasion d’y revenir. A quatre-vingt ans passé€s, Ruyer, on le voit, n’a rien perdu de sa verve
polémique et combative.

Il continue a défendre et présenter les idées de Cournot qui se trouvent a 1’origine de la
réflexion sur les sociétés humaines, qui deviendra, surtout apres 1968, sa « critique sociale ».
La pensée philosophique de Ruyer sur le futur de ’humanité vient directement de la lecture de
Cournot. Elle commence par la thése complémentaire, sur laquelle Ruyer reviendra a
quelques reprises, nous 1’avons vu, et se poursuivra jusqu’a la fin de sa vie. La lucidité de
Cournot restera une référence pour Ruyer. La partie historique, économique, et politique de
I’ceuvre de Cournot alimentera, en partie seulement, la critique sociale de Ruyer qui consiste,
au fond, a mettre en cause les fausses valeurs de notre société.

“es cent prochains siécles, note p. 241.

Id., pp. 259-260.

Raymond Ruyer, L’Embryogénése du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983. Nous remercions Monsieur
Louis Vax qui nous a prété la copie qu’il possede.

Y la théologie rationnelle de Raymond Ruyer, esquissée dans Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952, se poursuit dans
Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970, jusqu’au manuscrit inédit L’embryogenése du
monde et le Dieu silencieux, 1983.

145
146

39



Ruyer a commencé a s’intéresser a la philosophie des valeurs avant la deuxiéme guerre
mondiale. Les conflits de valeurs alimentaient la réflexion d’un certain nombre de
philosophes, en Europe, dont quelques-uns déstabilisés par 1’idée nietzschéenne de
renversement des valeurs et les récupérations idéologiques que I’on en faisait dans les camps
qui allaient s’affronter. De retour de captivité, Ruyer publie deux livres sur les valeurs, en
1948 et 1952, en phase avec ’actualité philosophique.

40



Chapitre II.

Le role et 1a place des valeurs : le réalisme axiologique de Ruyer.

Le mot « valeur » a une signification fondamentalement économique : nous parlons de
ce que « vaut » un produit, la valeur qu’il a ; le mot est alors utilisé en référence au prix d’une
marchandise ou d’un produit. Il existe aussi un sens non-économique ou pas principalement
¢conomique lorsque 1’on dit d’une personne ou d’une ceuvre d’art qu’elle a une grande valeur
ou que certaines actions ont de la valeur. La notion de valeur, en ce sens plus général, est li¢e
a I’idée de choix ou de préférence (que I’on retrouve aussi dans le domaine économique) ;
ainsi, on préfére une chose parce qu’elle a de la valeur.

La notion de valeur est devenue une notion philosophique depuis environ deux siecles : « elle
a émergé progressivement, dit Ruyer, depuis la fin du XVIIIéme siécle »'*®. Ouvrons le
Vocabulaire technique et critique de la philosophie’® d’André Lalande ; nous y lisons les
définitions suivantes : A. Caractére des choses consistant en ce qu’elles sont plus ou moins
estimées ou désirées par un sujet ou, plus ordinairement, par un groupe de sujets déterminés
(Il est précisé qu’Adam Smith a créé cette expression « value in use », pour valeur d’usage,
ophélimité, utile) B. Caractére des choses consistant en ce qu’elles méritent plus ou moins
d’estime. C. Caractere des choses consistant en ce qu’elles satisfont a une certaine fin. Et
enfin, D. Un point de vue économique (qui apparaissait déja dans la définition A).

C’est, dans toutes ses acceptions, un mot de la langue courante et « I’extréme généralité de la
notion de valeur prédestine de toute maniére ce sujet & la philosophie générale »"*°. Ruyer a
écrit deux ouvrages sur le sujet'®' : le premier, Le Monde des valeurs, a pour sous-titre Etudes
systématiques, et propose une réflexion philosophique originale et informée ; le second est un
cours, publi¢ dans une collection universitaire, destiné aux étudiants qui désirent s’y retrouver
sur la question. Plus quun « manuel », il s’agit d’un véritable traité philosophique sur les
théories de la valeur dans lequel Ruyer expose sa propre théorie de la valeur. Nous allons
montrer dans ce chapitre que les valeurs constituent, dans la pensée de Ruyer, le point

d’articulation entre sa philosophie et la critique sociale.

En soulignant la généralit¢ de la notion, nous savons bien que le domaine est vaste et la
littérature abondante sur la question. En 1952 Ruyer 1’avait noté : « On ne sait pas en ouvrant
un livre sur la valeur, si I’on aura 1. Un trait¢ de théologie (Lossky), 2. Un traité¢ de
psychologie sur les tendances et les intéréts (R. B. Perry), 3. Un traité de sociologie (Bougl¢),
4. Un traité d’économie politique (F. Perroux), 5. Un traité¢ de logique (A. Lalande), 6. Un

148 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, introduction.

André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, éd. 2006.
Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 7.
Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948 et Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952.

149
150
151

41



traité de morale (M. Scheler), 7. Un traité de philosophie générale (R. Polin), et 8. Un traité de
152

physique générale (W. Kohler) .
Il insiste sur I’importance primordiale de la notion de valeur et nous devrons nous demander
pourquoi elle n’a plus aujourd’hui, semble-t-il, cette importance primordiale.

Nous savons qu’il s’intéresse a la question de la valeur avant la seconde guerre mondiale ;
c¢’était un théme philosophique important en Europe et aux Etats-Unis. Apres la guerre et les
horreurs qui 1’ont accompagnée, le théme des valeurs revient avec force: il faut non
seulement reconstruire les pays dévastés et meurtris par le conflit, reconstruire aussi un
nouvel ordre mondial ; il faut aussi rétablir les valeurs. En France, la réflexion sur les valeurs
prend une dimension morale'**. La perspective proposée par Ruyer est différente, originale et
sera méme déroutante pour certains de ses colleégues philosophes.

Pour lui, existence et valeur commencent en méme temps ; elles sont aussi universelles 1’une
que P’autre. « Les valeurs sont en dehors du temps a la maniére des essences qui se réalisent
dans le temps quand leurs conditions d’apparitions sont remplies »'*. Les valeurs sont réelles
et transcendantes : Ruyer tient pour le réalisme des valeurs et leur transcendance. La question
se pose alors de savoir comment les connaitre. Il utilise les analogies entre les couleurs et les
valeurs qui sont intemporelles, subjectives et trans-subjectives, relatives et trans-relatives'>>.
La thése de Ruyer est qu’un étre ne peut se développer sans participer au monde des valeurs
auquel son existence est subordonnée. Le monde des valeurs est un monde de valeurs
incarnées parce que les hommes inventent les normes qui permettent d’actualiser les valeurs ;
ils ne créent pas les valeurs'”®. Elles se présentent a I’individu qui en saisit le sens et se
prépare a les actualiser. « On vise un but ou une fin et la valeur, comme le plaisir, est donnée
de surcroit »'*’. L’homme ne saisit jamais que des valeurs incarnées dans des objets. Nous ne
saisissons jamais des valeurs pures'>*. Les significations, les essences et les valeurs tiennent a
la subjectivité'™ ; subjectives parce qu’éprouvées par un sujet ; ainsi, explique Ruyer, le
« rouge » signifie le « rouge-vu », le « beau » signifie le « beau-senti », I’ « amour » signifie
I’ « amour-éprouvé ». « Etre éprouvé » par un sujet ne signifie pas « étre créé » par lui. Les
valeurs ne sont pas subjectives au sens ou elles appartiendraient a un « Pour-soi », une liberté
humaine ; Sartre se trompe, dit Ruyer, lorsqu’il fait de la liberté la source et le fondement de
toute valeur. « La valeur, écrit Sartre, ne peut se dévoiler qu’a une liberté active qui la fait
exister comme valeur du seul fait de la reconnaitre pour telle. Il s’ensuit que ma liberté est
I’unique fondement des valeurs et que rien, absolument rien, ne me justifie d’adopter telle ou

12 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 6.

153 Spiritualiste, chez des auteurs comme René Le Senne (1882-1954), Obstacle et valeur, Paris, Aubier, 1934,
ou Louis Lavelle (1883-1951), dont le Traité des valeurs, Paris, PUF, 1951-1955, fut une référence dans les
années 1950-1960 ; pour I'existentialisme chrétien ou I'existentialisme athée de Sartre.

1 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 13.

Voir Le Monde des valeurs, chap. |.

Ruyer s’oppose ici a Sartre et aux existentialistes.

Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 29.

Contrairement a ce que croient Bergson et Max Scheler.

Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 78 et suivantes.

155
156
157
158
159

42



telle valeur, telle ou telle échelle de valeurs. En tant qu’étre par qui les valeurs existent, je suis
160

injustifiable » ™.

Les analyses de Sartre font de ’homme «un créateur de tout ’’sens’’ et mesure de toute
chose » dit Ruyer'®'. Or la valeur est bien transcendante & ’actuel ; « elle est un idéal a
atteindre par invention et travail »'“%et « les obligations d’un idéal n’ont rien d’une contrainte
ou d’une poussée a tergo : un artiste *’obéit’” a I’appel de la beauté, il se plie a ses conditions
de réalisation et il a le juste sentiment d’étre libre »' et « Iactivité axiologique est libre
parce qu’elle n’est pas sous 1’effet de causes qui la poussent mais qu’elle va vers un but situé
en avant » °*. Nous retrouvons un théme de la philosophie de Ruyer : activité axiologique
n’est pas un fonctionnement selon une structure, elle est une activit¢ de formation, de
structuration, une invention. « C’est parce que 1’on a confondu I’invention libre des moyens
de réalisation avec la création de la valeur que I’on est tombé dans I’idolatrie de la liberté
pure »' . D’ailleurs, un individu est libre de ne pas réaliser les valeurs qui se trouvent dans le
champ du possible. Les valeurs s’imposent a nous mais nous sommes libres de nous tromper,
ou de les refuser, de désobéir. Voila comment Ruyer réfute Sartre et les existentialistes. Alors,
comment expliquer la transcendance de la valeur ? Les actes sont bien dans le temps, mais,
au-dessus des actes, la valeur est intemporelle, et transcendante, c’est-a-dire d’un autre ordre.
Elle n’est pas inaccessible. Ruyer donne un exemple: «la transcendance de la valeur
relativement a 1’activité est tout a fait semblable a la transcendance du souvenir relativement
au “’je’” qui le cherche en tatonnant »'°. Tl s’ensuit que seuls les individus vrais, dotés d’une
conscience, peuvent exercer une activité purement axiologique. Dans la philosophie de Ruyer,
les individus s’opposent aux foules, aux mécanismes qui n’agissent pas mais fonctionnent
purement et simplement. La valeur ne se définit que pour un sujet, une subjectivité, mais cela
ne veut pas dire qu’elle est ’’subjective’’ au sens d’ « arbitraire », « conventionnelle »,
«irréelle ». La valeur n’est pas «relative » : « On n’a pas le droit d’en conclure que les
valeurs sont relatives, en ce sens que ’on peut en dire n’importe quoi »'¢’.

Le lien entre la philosophie de Ruyer et la critique sociale s’établit par les valeurs ou les
essences — qui pour Ruyer ont le méme statut ontologique — car les hommes essaient
d’actualiser les valeurs a travers les obstacles qu’ils rencontrent au cours de I’histoire.
L’actualisation est le passage d’un possible dans le monde réel. Actualiser une valeur c’est
actualiser un possible. Les valeurs définissent le champ des possibles'®. Le champ des
possibles est transcendant et les formes qui incarnent les valeurs sont immanentes. Ce qui
explique I’idée que les valeurs sont a la fois incarnées et transcendantes. L’homme crée les
normes qui permettent d’incarner les valeurs ; il ne crée pas les valeurs elles-mémes. Nous
avons bien affaire a un réalisme de la valeur : « la réalité de la valeur ne tient ni au sujet, ni a

1% Jean-Paul Sartre (1905-1980), L’Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 76.

Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 186.
Id., p. 56.

Id., p. 58.

Id., p. 66.

Id., p. 67.

Id., p.69.

Id., p. 83.

Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 130.

161
162
163
164
165
166
167
168

43



I’objet, elle appartient au systéme indissoluble de I’activité visant un idéal a travers une
forme, ¢’est-a-dire au systéme agent — forme actuelle — idéal »'®. La valeur est réelle mais
dans les choses mémes ; elle a un caractére objectif mais immanents aux objets. La triade
axiologique constituée, comme nous venons de le voir, de 1’agent, de 1’idéal (entrevu par
I’agent) et de la forme réalisée, coincide, selon Ruyer avec la triade ontologique : étre —
existence - réalité'”°. Si ’on veut se représenter le schéma, Ruyer dit que « la valeur est aux
agents ce que I’espece est aux individus : elle ne peut exister sans eux, mais elle ne se réduit
pas a leur actes »' .

Notre exposé serait incomplet si nous omettions les pages savoureuses que Ruyer consacre
aux valeurs négatives. Le faux, le laid, le méchant, le malsain, ’injuste, le vulgaire,
I’inefficace, 1’ignoble, etc. ne sont pas absence pure et simple de valeur ; « un raisonnement
faux est encore un raisonnement. Un mauvais tableau est un tableau. Un mauvais
gouvernement est un gouvernement, mais il est aussi un clan de profiteurs, ou une pure
bureaucratie »''*,

Dans le cours sur les ordres de valeurs qu’il nous avait donné a 1’université a la fin des années
1960, Ruyer insistait sur la polarité des valeurs. Le point a été souligné par plusieurs auteurs
et il n’est pas original de le dire ; de méme dire que les ressentiments, les fautes, les haines
dérivent d’un idéal moral perturbé par la vanité ou I’égoisme' > a déja été décrit par les
moralistes frangais du XVIIeme et XVIIIeme siécles dans de fines analyses psychologiques.
Le mal — comme le faux et le laid — n’est pas un point de départ, « il implique une retombée
qui entraine dans sa chute le bien déja obtenu »''*. Ainsi les vices, les passions, les idolatries,
les fétichismes, les monstruosités supposent des conjugaisons irrationnelles de bien et de ce
qui est étranger au bien. « Un chef d’ceuvre détruit n’est pas simplement un chef d’ceuvre
absent, inexistant. La mort d’un homme n’est pas le retour a I’état du monde avant sa
naissance »' . Comment intégrer le négatif ? Raymond Polin avait examiné la question'’®. Il
serait absurde de considérer la laideur comme une moindre beauté, comme on I’entend dire
parfois, par euphémisme — et les tendances actuelles se caractérisent par 1’abus des
euphémismes, par exces de compassion, sans doute — ou comme un degré modéré de beauté,
ou I’immoralit¢ comme une moindre moralité. « Les valeurs négatives se trouvent,
étrangement, liées a la richesse méme du monde réel »'”’, observe Ruyer. Elles ne sont pas
seulement un manque, une absence, on I’a vu; le manque de sens religieux ou de sens
esthétique ou de sens de I’humour ne passe pas pour pathologique alors que le méchant, le
malsain, 1’ignoble voire I’inefficace peuvent I’étre. Ruyer évoque alors ce qu’il appellera, a la
fin des années 1970, le snobisme des valeurs négatives' ™. « Le snobisme est souvent 1’ordre

169 Raymond Ruyer, La philosophie de la valeur, p. 84.

Id., p. 122-123.

4., p. 83.

21d., p. 33.

Id., p. 34.

Id., p. 35.

Id., p. 36.

Raymond Polin (1910-2001), Du laid, du mal, du faux, Paris, PUF, 1948.

Id., p. 37.

Voir Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, et dans un article devenu introuvable.

170

173
174
175
176
177
178

44



de valeur des sans valeurs, de ceux qui n’ont aucun talent particulier, mais qui jettent des
exclusives qui les rehaussent par contraste »' . Dans les années 1950, la croyance a I’absurde
pouvait passer pour plus raisonnable que le rationalisme, tout comme les « mauvais gargons »
pouvaient passer pour plus authentiques que les honnétes gens ; 1’existentialisme a beaucoup
ceuvré pour la promotion des valeurs négatives'®’. Le sadisme pontifiant est encore a la mode
aujourd’hui, il se porte trés bien dans les milieux littéraires. Ruyer le remarquera des années
plus tard, en pleine mode structuraliste, Sade est plus «intéressant» que Voltaire. Le
snobisme des valeurs négatives, c’est 1’apologie du débraillé ; 1’¢loge du vulgaire et de
I’impoli ou du malpoli. Ruyer le caractérise comme « I’humiliation orgueilleuse » : je tire
orgueil de mon humiliation, par un effet de retournement ou de compensationlgl. I est
possible d’y voir une sorte d’hommage du vice a la vertu car, comme le dit Ruyer, «il n’y
aurait pas d’hypocrisie s’il n’y avait pas de vraie vertu 82,

Dans un souci pédagogique, Ruyer passe en revue les différentes théories de la valeur ; il
distingue trois catégories: 1. Les théories naturalistes de la valeur (I’utilitarisme, le
pragmatisme, les théories psychologiques, les freudiens, les théories sociologiques, les
marxistes), 2. Les théories non naturalistes de 1’agent ou idéalisme de la liberté (Kant, I’Ecole
de Marbourg, Léon Brunschvicg, Eugeéne Dupréel et 1’école de Bruxelles, les existentialistes),
3. Les théories réalistes ou idéalisme objectif (catégorie dans laquelle nous trouvons le néo-
réalisme anglo-saxon de G. E. Moore, Bertrand Russell, S. Alexander, Whitehead, et les
philosophes allemands, Nicolai Hartmann, Max Scheler, Franz Brentano et Edmund Husserl,
Ruyer lui-méme penche pour cette catégorie).

Les théories naturalistes de la valeur.

Les théories qui figurent dans la premiére catégorie ont pour point commun de réduire la
valeur a autre chose qu’elle-méme.

Pour les hédonistes — Ruyer inclut les atomistes de 1’antiquité — et les utilitaristes, la valeur se
confond avec le plaisir, un état simple du corps et de 1’dme : agréable /désagréable ;
plaisir/déplaisir. Les autres prétendues valeurs, la morale, la justice, I’honneur etc. sont des
conventions qui ne valent que par le plaisir qu’elles procurent.

Les pragmatistes, comme Dewey, observent que les jugements de valeurs sont un fait humain,
mais un monde de valeurs, idéal et a priori, est un mythe. William James est encore plus
radical : nous n’avons nul besoin d’un monde de valeurs.

Les psychologues behavioristes et certains biologistes, qui réduisent la vie et les
comportements conscients a des phénomenes physico-chimiques, les valeurs sont définies

179 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 20.

Cf. Les écrits de Sartre sur Jean Genét.

Qui s’apparente presque a un mécanisme de la psychanalyse adlérienne, courant initié par Alfred Adler
(1870-1937), psychothérapeute autrichien.

182 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 53.

180
181

45



comme des tendances et ces tendances sont des mouvements observables ou qui se traduisent
183

par des comportements observables .

Pour Freud'®, les valeurs morales, religieuses, esthétiques — et méme théoriques — n’ont pas
de consistance propre. Elles sont de pures projections, le résultat de diverses sublimations.
Elles sont de pseudo-valeurs, et les tabous moraux et religieux trahissent leur caractere
névrotique.

Les marxistes, suivant le matérialisme historique, ne croient pas a I’authenticité des jugements
de valeurs conscients, des croyances, qui sont pour eux des croyances de « couverture » qui
masquent I’intérét de classe. Il ne s’agit donc pas de savoir si la société future est viable en
réalité, mais « uniquement si elle est bonne et juste en idée. Une fois de plus, la réalité passe
au second plan. L’objectivité cesse d’étre un critére. Pour Marx, selon la 2°™ thése sur
Feuerbach, la vérité dépend de votre puissance ; la vérité est le résultat non d’une recherche
mais de 1’activité, de la puissance. Ce que vous établissez dans 1’action est vrai »'®. Or, dit
Ruyer, il est faux de croire que les intentions bonnes auront nécessairement des conséquences
bonnes. Il est faux de croire que le bien ne peut engendrer que le bien et le mal ne peut
engendrer que le mal. Ruyer fait référence a I’idée de Max Weber d’antagonisme des valeurs
et a celle du paradoxe des conséquences' ™.

Nietzsche « qui a tant fait pour mettre les valeurs a la mode, contre le culte de la vérité
objective et contre le rationalisme socratique, en un sens ne croit pas aux valeurs. Il ne croit
qu’a la volonté de I"homme, et ce qu’il appelle le renversement de toutes les valeurs »''.
C’est I’idée de négation des valeurs qui prédomine dans les théories que nous venons
d’exposer. Or toute valeur suppose une pluralité de valeurs. L’importance d’une valeur se
juge par comparaison avec les autres valeurs. La notion de valeur implique I’idée de
hiérarchie et nous verrons plus loin que cette hiérarchie est difficile a établir. La pluralité des
valeurs ne signifie pas que toutes les valeurs se valent car « si toutes les valeurs se valent, il
n’y a plus de valeur. Le pluralisme des valeurs qui confere une égale légitimité a toutes les
valeurs n’est qu’une doctrine insipide et méme un refus de penser »'**. Max Weber a montré
qu’il y a antagonisme des valeurs du fait de 1’adhésion des hommes a des doctrines
différentes. Mais, selon Ruyer, I’antagonisme n’oppose pas des valeurs sinon des systémes de
valeurs : le communisme, le libéralisme, le conservatisme mais également 1’Islam, le
Judaisme, I’Hindouisme, ete.'®.

Les sociologues, et Ruyer pense plus particulierement a Durkheim et peut-&tre aussi a Bouglé,
« ont considéré la société comme créatrice de valeurs, alors qu’elle ne fait que conditionner et

'8 Notons que I'école behavioriste en psychologie, fondée vers 1913 aux Etats-Unis par J. B. Watson (1878-

1958) et dont B.F. Skinner (1904-1990) est un des derniers représentants, n’a plus beaucoup d’adeptes
aujourd’hui. Elle est encore trés influente, y compris en Europe, au moment ou Ruyer écrit son livre (1952).
184 Sigmund Freud (1858-1939), L’avenir d’une illusion (1927), Paris, PUF, 2004.

Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 138.

Id., p. 172. Le paradoxe des conséquences que les sociologues appelleront « effet pervers ».

Id., p. 152.

Id., p. 141.

®bid.

185
186
187
188

46



faciliter leur incarnation, en les rendant perceptibles ou assimilables aux moins doués. Il est
permis, par souci de briéveté, de parler de la luminosité générale du milieu social »'*°. Cette
idée de luminosité générale du milieu social, que Ruyer ne développe pas, exprime le fait que
différentes sociétés peuvent accepter plusieurs types de valeurs incarnées et que les
incarnations de valeurs se reflétent dans le milieu social, se diffusent, sont acceptées ou
rejetées : certaines sociétés sont presque « monochromes »'”'; il a existé des sociétés
essentiellement religieuses, théocratiques ou militaires ; « des Cités marchandes dominées
par un patriarcat urbain »'°>. Il existerait donc aussi, si nous suivons la métaphore, des
sociétés plus « polychromes » ou les «idéaux » sont plus variés ; mais, avertit Ruyer, « le
spectre des idéaux possibles ne dépend pas plus de la volonté humaine que les couleurs du
prisme. On ne découvrira pas de nouvelles valeurs fondamentales par une exploration
passionnée de I’inconnu »'*3. Revenons & Durkheim pour qui « Les principaux phénomenes
sociaux, religion, morale, droit, économie, esthétique, ne sont autre chose que des systémes de
valeurs, partant, des idéaux » ; mais Ruyer, ne le suit plus lorsqu’il écrit: « Si ’homme
congoit des idéaux...c’est qu’il est un étre social. C’est la société qui le pousse ou 1’oblige a
se hausser ainsi au-dessus de lui-méme, et c’est elle aussi qui lui en fournit les moyens. Il
n’est pas nécessaire de ramener les jugements de valeur a des jugements de réalité en faisant
s’évanouir la notion de valeur, ni de les rapporter a je ne sais quelle facult¢ par laquelle
I’homme entrerait ne relation avec un monde transcendant. La valeur vient bien du rapport des
choses avec les différents aspects de 1’idéal ; mais 1’idéal n’est pas une échappée vers un au-
dela mystérieux ; il est dans la nature et de la nature »'**.

Ruyer répondrait a Durkheim que I’homme qui vise un idéal, une valeur, qui obéit a une régle
— ou a I’idéal — n’obéit pas a une pure poussée, qu’elle provienne de la société, de son
organisme ou de toute autre cause. Nous ne sommes pas, en I’occurrence dans un lien de
causalit¢ mécanique. Il accepterait aussi I’idée que nous ne disposons pas d’une faculté
spéciale — une sorte d’intuition intellectuelle, comme chez Platon — pour entrer en relation
avec le monde transcendant. Il objecterait probablement que si « 1’idéal est dans la nature et
de la nature », ce qu’il peut admettre aussi, il convient alors de savoir de quel niveau de
« Nature » nous parlons. Pour Ruyer, il est inutile de doubler le monde des existants par le
monde des Idées de Platon. Le monde des valeurs, des essences, des possibles fait partie de
I’Univers, du Cosmos ; il nous est inaccessible dans la mesure ou il est transcendant, mais
nous en faisons partie, nous y participons et c’est par cette participation que nous y avons
accés. « Le Cosmos physique est tel que la vie y est possible, c’est un fait »'°°. La finalité¢ du
Cosmos se constate plus qu’elle ne se démontre. Dans sa philosophie, Ruyer distingue trois
niveaux de finalité : la finalité consciente — a notre niveau de conscience, dans nos activités en
vue d’une fin — la finalité biologique et la finalité du Cosmos.

190 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 34.

Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 11

Id., p. 12.

1bid.

%% Emile Durkheim (1858-1917), « Jugements de valeurs, jugements de réalité » (1911), repris dans Sociologie
et philosophie, Paris, PUF, 1924,

19 Raymond Ruyer, Le monde des valeurs, p. 140.

191
192

47



Apres les théories qui réduisent la valeur a un élément naturel, de la nature, en réalité autre
chose qu’elle-méme, Ruyer analyse les théories qui font reposer la valeur dans la conscience
de I’homme qui agit.

Les théories non naturalistes de ’agent.

Ces théories fournissent, d’aprés Ruyer, des descriptions de ’acte axiologique bien
plus subtiles et proches de la réalité¢ que les théories naturalistes. Elles réduisent pourtant la
valeur a I’acte de ’agent, a sa volont¢ libre, a son jugement, a son intention. C’est le cas de
Sartre et des existentialistes, nous 1’avons vu. « L’existentialiste (...) pense qu’il est tres
génant que Dieu n’existe pas, car avec lui disparait toute possibilité de trouver des valeurs
dans un ciel intelligible »'*®. Pour Raymond Polin, il faut renoncer 4 connaitre quoi que ce
soit du domaine des valeurs. Il n’y a pas de « monde des valeurs » explorable'®”.

Passons a la derniére catégorie distinguée par Ruyer, celle des théories réalistes de la valeur
qui, reconnait-il, a sa préférence.

Les théories réalistes.

Les valeurs sont au-dela des faits naturels comme au-dela des agents, a qui elles imposent
des normes. Le platonisme passe pour le modele classique de cette philosophie. « Husserl, dit
Ruyer, a protesté contre I’interprétation platonisante de sa pensée. Il ne croit pas a un cosmos
d’idées. La notion d’essence, pour lui, n’implique qu’un invariant intelligible qui résiste aux
processus empiriques », « Mais, ajoute-t-il, le néo-réalisme anglo-saxon montre que 1’on peut
trés bien *’platoniser’’ tout en proclamant que I’on rejette le mythe d’un monde transcendant
des Idées »°®. En évoquant le néo-réalisme anglo-saxon, Ruyer pense a Samuel
Alexander'”’et principalement a 1’ceuvre de Whitehead”® dont la pensée exercera une
influence sur la sienne, plus profonde que celle de Bertrand Russell qu’il avait lu aussi et dont
il connaissait bien les ouvrages qu’il citait dans ses cours. Il ajoute avec humour : « II est
dommage que Platon ne soit plus 14 pour donner son avis sur la question »*'

Lorsque 1’on aborde la question des valeurs, il est un point qui revient dans de nombreux
ouvrages, c’est celui de la hiérarchie des valeurs. Ruyer estime que le débat est souvent vain,
parce qu’il n’existe pas d’unité de mesure et donc pas de comparaison quantitative possible. Il
se contente donc de proposer une échelle d’ordres de valeurs en distinguant les valeurs
sensibles (agréable/désagréable) ; les valeurs économiques (utilitaires) ; les valeurs vitales

1% jean-Paul Sartre, L’Existentialisme est un humanisme, (1945), Paris, Gallimard, coll. Folio, p. 35.

Raymond Polin, La Création des valeurs : recherches sur le fondement de I'objectivité axiologique, Paris, PUF,
1944, rééd. Vrin, 1977.

198 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 196.

Samuel Alexander (1859-1938), Beauty and Other Forms of Value, (1933), in Collected Works of Samuel
Alexander, Vol. 4, Continuum, International Publishing Group, 2000.

2% Alfred North Whitehead (1861-1947), dont nous reparlerons.

Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 197.

197

199

201

48



(santé, jeunesse, sexualité, force physique, sport); les valeurs de puissance (sociales,
politiques) ; les valeurs spirituelles (théoriques, esthétiques, juridiques) et les valeurs morales
et religieuses (le Bien, le sacré, etc.). Dans le cours qu’il donnera en 1967-1968, il modifiera
quelque peu I'ordre : valeurs économiques (Les biens, les richesses), biologiques (La santé),
sociales (Le statut), sensibles (L’ Amour), intellectuelles (La Vérité), esthétiques (La Beauté),
morales (La bonté), religieuses (Dieu, la foi). Il avait méme ajouté ce qu’il appelait les ordres
composés ou mixtes qui proviennent de deux autres ordres de valeurs, comme la technique
(mixte de théorétiques et d’économiques) ou le pédagogique (mixte de social et théorétique).
Pour conclure que 1’on retrouve toujours dans les sociétés humaines a peu preés les mémes
ordres de valeurs.

A D’issue du livre Philosophie de la valeur, trois problémes sont résolus déclare-t-il : 1. Le
caractére apparemment émergent — épigénétique — de la valeur dans un monde « physique »,
«neutre », 2. La valeur ne parait se définir que pour les étres vivants, leurs besoins, leurs
désirs et pourtant elle transcende la vie, et 3. L’efficacité des valeurs® car « la force que
donne a ’homme un idéal, une valeur entrevue, n’est pas *’force’” par métaphore »203,

Les organismes vivants et les €étres microphysiques ne constituent pas la totalit¢ de 1’univers,
les significations, les essences et les valeurs en font aussi partie, pour Ruyer. Les thémes
biologiques et les valeurs possédent une dimension « verticale » qui les situe hors de notre
monde mais ils interviennent pourtant bien dans notre monde, comme les significations. Nous
cherchons la beauté dans une ceuvre d’art, la vérité dans une théorie scientifique, etc. Il faut
accepter d’obéir aux normes ; I’homme peut décider d’agir suivant la nécessité des lois ; ce
qui n’est pas sans évoquer I’aphorisme de Francis Bacon que Ruyer cite dans un autre
contexte, « On ne commande & la nature qu’en lui obéissant »*** en disant qu’il n’est pas
seulement un mot profond sinon un des mots les plus profonds et les plus fondamentaux qui
ait été prononces.

Yvan Gobry*® reproche 4 Ruyer de traiter de la valeur en savant et non en philosophe :
« épistémologue, Ruyer a traité la valeur non en philosophe, mais en savant ; et en restant sur
le plan critique, il s’est prété complaisamment a la critique ». La critique est étonnante.
Négligeons I’imprécision : Ruyer est un philosophe des sciences qui s’interroge sur les
découvertes et les résultats des sciences.L’épistémologie n’est pas son domaine
d’investigation ; il ne se préoccupe pas — ou alors accessoirement — de vérifier ou valider les
méthodes utilisées par les sciences pour établir la vérité des théories. Ruyer a précisément
déploré que les rapports de 1’axiologie et de la science ait été malheureux : « les théoriciens
des valeurs sont souvent mal informés de la science et les savants respirent mal dans

I’atmosphere raréfiée de la philosophie axiologique »20.

2214d., p. 211.

Id., p. 212.

Francis Bacon (1561-1626), Novum Organum, (1620), Paris, PUF, 1986, Liber Primus, Aphorisme IlI.

Yvan Gobry, « La participation dans I’axiologie de Raymond Ruyer », in Raymond Ruyer, de la science a la
théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995, pp. 267-281.

206 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 207.

203
204
205

49



Ruyer exposera a nouveau sa philosophie de la valeur dans un article publi¢ en Suisse : « Tout
organisme vivant conscient tatonne pour réaliser une norme, instinctive ou directement

o 1 : 20
inspirée par une valeur idéale, pressentie ou entrevue »>°’,

Les valeurs aujourd’hui.

Nous devons nous demander pourquoi la notion de valeur ne semble plus avoir

I’importance primordiale que Ruyer lui donnait en 1952. Un article récent du philosophe Yves
Michaud nous semble refléter la situation actuelle®”®. Nous sommes passés, dit-il, d*un monde
de valeurs a un monde de normes ; les valeurs auraient été remplacées par des droits et des
normes. Partant du constat qu’un récent Dictionnaire des sciences humaines comporte le mot
« évaluation » mais pas celui de valeur, il écrit : « Il y a encore une cinquantaine d’années le
vocabulaire philosophique était peuplé de ces idoles sur lesquelles reposait la morale (le
Traité des valeurs de Louis Lavelle fut une référence dans les années 1950) a moins qu’elles
ne fussent vouées a une destruction nietzschéenne. Méme les hommes politiques, sauf les plus
agés d’entre eux, ne font plus guére référence aux valeurs ». Il est désolant qu’un Normalien
(1964) parle d” «idoles » a propos des valeurs. Il n’a pas di lire Ruyer qui énongait avec une
grande ironie et la force du bon sens ’argument suivant : « Parce qu’une ’’philosophie des
valeurs’’ de style académique est tout a fait démodée, on n’ose plus parler de valeurs que pour
les dénoncer, les renverser, les réduire. C’est a peu prés comme si, parce que 1’existentialisme
est démodé, on croyait passée de mode I’existence méme »>*.
Ruyer fait bien référence a Louis Lavelle — comme Yves Michaud — et a la philosophie
spiritualiste des valeurs, certes dépassée, mais c’est pour mieux souligner 1’absurdité du rejet
de la notion méme de valeur en confondant une mode philosophique avec la réalité, la plus
essentielle, selon lui.

Aprées un rappel de quelques théories de la valeur comme réaction au nihilisme nietzschéen,
Yves Michaud affirme que «nous avons du mal a croire a la transcendance des valeurs
fussent-elles rattachées a une intuition ou a un acte intentionnel particulier ». Les valeurs
comportaient la revendication d’universalité. Si nous acceptons le pluralisme des valeurs, dit-
il, c’est parce que nous le remplagons par le pluralisme des normes. Il n’y a plus pour nous
que des normes et des évaluations » conclut-il. Il parle des valeurs au passé puisque, selon lui,
le remplacement des valeurs par les normes semble un fait acquis. Définissant I’idée de norme
— relative, conventionnelle et arbitraire — il précise que « I’idée de norme, étrangeére au champ
de représentation des philosophies de la valeur, recoupe en revanche celui des philosophies de

I’utilité et de la convention du 18éme si¢cle (Chez Hume par exemple) 210,

207 Raymond Ruyer, « La psychobiologie et la science », Dialectica, vol. 13, 1959 : 103-121.

Yves Michaud (1944-), « Valeurs, normes et évaluations », Espacestemps.net, Actuel, 01.11.2005.
Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 13.

La these de doctorat d’Yves Michaud portait sur I’'empirisme de Hume. Pour Ruyer, nous I'avons vu, les
utilitaristes réduisent la valeur a I'utilité. L'utilité regne dans I'ordre économique, comme domaine de valeur.

208
209
210

50



Yves Michaud mentionne le nom de Ruyer — non pas le théoricien des valeurs mais le
philosophe de la cybernétique — en voulant introduire 1’idée d’évaluation : « Il fut un temps,
écrit-il, ou les représentations systémiques ou cybernétiques du fonctionnement social furent a
la mode (James G. March, Herbert A. Simon, Talcott Parsons, Louis Couffignal, Raymond
Ruyer, Gibert Simondon, pour citer quelques noms seulement). Cette mode a passé alors
méme que le fonctionnement social est devenu presque partout systémique ». Il fait preuve
d’une méconnaissance de 1’ceuvre de Ruyer qui a insisté sur les limites de 1’application du
modéle cybernétique ou systémique a la société’'!. «Par 1’évaluation, explique Yves
Michaud, le procédural a envahi toutes les activités en les transformant peu a peu en activités
formelles. Le pilotage par évaluation consiste a mettre ne place des tableaux de bord et a les
remplir. D’ou le développement d’une bureaucratie procédurale ». Yves Michaud nous
semble confondre valeur et évaluation. Il affirme que les valeurs ont disparu — est-ce certain ?
— qu’elles sont remplacées par les normes, elles-mémes soumises a évaluations. Il déplore que
I’inflation de I’évaluation engendre une perte de sens des activités. Nous voyons beaucoup de
confusion car il semble regretter ce qu’il a pris plaisir a « dévaloriser », c’est-a-dire les
valeurs, auxquelles selon lui, on ne peut plus croire et, dans le méme mouvement, il observe
que « I’on descend des hauteurs de la valeur a la petite épicerie de la norme ». La description
d’Yves Michaud est-elle pertinente ? Il nous donne 1’impression de se soumettre a 1’air du
temps et prendre pour un fait acquis ce qui demande vérification.

Un sociologue et les valeurs : Raymond Boudon.

L’étude de Raymond Boudon®'?, réfute les impressions subjectives calquées sur 1’air du
temps en analysant les résultats d’une vaste enquéte statistique menée par Ronald Inglehart
dans sept pays occidentaux en 1998. L’attachement a certaines valeurs — famille, fidélité,
travail — et la persistance du sens du sacré et du religieux confirmerait plutot, selon Boudon, le
décalage entre 1’opinion publique, I’opinion des intellectuels et I’opinion des médias.

Sociologue libéral, Raymond Boudon adhére a beaucoup des prises de position de Raymond
Aron qui avait dirigé son diplome d’études supérieures ; il partage en particulier son combat
contre les illusions des idées marxistes. Mais sur le plan scientifique, dit-il, il a tiré beaucoup
plus de Tocqueville, Durkheim et Max Weber et, parmi les modernes, Paul Lazarsfeld ou
Robert K. Merton. Il étudie les valeurs en sociologue et ne retient pas la dimension
philosophique de Ruyer qu’il ne cite pas. Il met en doute I’idée d’une crise des valeurs parce
qu’une valeur demeure stable et siire, indépendante de tout conditionnement historique et
social, transcendante. Les hommes préférent inconditionnellement la vérité a son contraire. Le
role du sociologue étant d’expliquer les phénomenes sociaux, il lui faut expliquer I’influence
du relativisme dans le monde d’aujourd’hui.

21 e, Raymond Ruyer, La Cybernétique et I'origine de I'information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée,

1967 et aussi Paradoxes de la conscience et limites de I’automatisme, Paris, Albin Michel, 1966.
212 Raymond Boudon, Déclin de la morale ? Déclin des valeurs ? Paris, PUF, 2002 et un livre antérieur, Le sens
des valeurs, Paris, PUF, 1999.

51



Raymond Boudon désigne 1’origine de I’erreur, le relativisme®'®, selon lequel le sens et la
valeur des croyances et des comportements humains n’ont pas de références absolues qui
seraient transcendantes.

« Le succés immense de Marx et de Nietzsche, écrit Raymond Boudon?', tient pour une

grande part a ce que leur pensée autorise — par-dela 1’abime qui les sépare — un renversement
radical des valeurs du juste et du vrai au profit de I'utile. Pour Nietzsche, /a fausseté d’'un
Jjugement n’est pas une objection contre ce jugement. Non seulement un jugement faux peut
étre utile, mais les catégories du vrai et du faux seraient des produits de 1’illusion. Pour Marx,
ce sont les intéréts du prolétariat qui déterminent le juste et le vrai ». Ce renversement des
valeurs a laissé des traces profondes dans I’histoire des idées. « Le caractere illusoire de la
notion d’objectivité s’agissant de la connaissance des phénoménes moraux, politiques et
sociaux est réapparue dans les dernieéres décennies du XXeme siecle a la faveur de 1’ascension
du relativisme provoquée notamment par la fin des idéologies, la décolonisation puis la
mondialisation. On a soutenu qu’il fallait renoncer a la notion d’objectivité s’agissant méme
des sciences de la nature. S’est alors installé 1’adage du Tout est bon (« Anythinggoes »)*'°.
L’argument principal du relativisme repose sur les variations des valeurs dans le temps et
dans 1’espace. Mais ces variations ne remettent pas en cause la nature des valeurs, comme 1’a
indiqué Ruyer.

« Les nietzschéens et la marxistes du XXéme siecle, ajoute Raymond Boudon, partagent la
thése relativiste selon laquelle les catégories de 1’objectivité et de 1’universalité recouvriraient
des illusions. Il n’y a pas de faits mais seulement des interprétations »*'°.

Boudon a mis en relief le mécanisme qui transforme le relativisme en sorte de vérité
officieuse : toute idée qui légitime le relativisme est socialement valorisée donc valorisante
pour son auteur et approuvée par le conformisme des médias. Les positions contraires sont
rarement exprimées et, quand elles le sont, elles ne sont guére entendues”'’. Ce mécanisme
permet, en grande partie, de comprendre pourquoi Ruyer n’a pas été entendu.

Nous avons voulu montrer que la théorie des valeurs de Ruyer, son axiologie, permet
d’articuler sa philosophie a la critique sociale qu’il ¢élabore progressivement. La
transcendance de la valeur est en relation avec le monde historique des existants, avec notre
immanence. Sans référence aux valeurs, nous vivons dans la contingence et le monde perd
alors toute signification ; la réside I’erreur du relativisme, « doctrine insipide et méme un
refus de penser ».

213 Raymond Boudon, Le Relativisme, Paris, PUF, coll. « Que-sais-je », 2008.

Raymond Boudon, La Rationalité, Paris, PUF, coll. « Que-sais-je », 2009, p. 97.

Id., p. 98.

Id., p. 99.

Raymond Boudon, « Pluralité culturelle et relativisme », Comprendre, n° 1, 2000, p. 311-339.

214
215
216
217

52



Note : avant de clore ce chapitre nous voudrions évoquer un aspect précurseur de Ruyer, sa
pensée anticipatrice. En 1952, il écrit dans Philosophie de la valeur, « De méme qu’une
invention est essentiellement conciliation, toute conciliation est invention. Un conflit non
résolu trahit toujours un manque de génie. La résolution du conflit, quand elle n’est pas due a
un compromis provisoire et quantitatif, demande que I’on passe a un plan supérieur »*'®. S’il
est patent que le manque cruel de génie se fait sentir dans I’ensemble des conflits non résolus
de I’histoire récente, 1’'idée de Ruyer — sortir du cadre de référence pour passer au plan
supérieur — sera popularisée, une vingtaine d’années plus tard, par 1’Ecole de Palo Alto*"’
dont les livres seront traduits en France a partir de 1972.

218 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 95.

L’Ecole de Palo Alto, en Californie, regroupait Gregory Bateson (1904-1980), Donald D. Jackson, les
fondateurs, John Weakland, Jay Haley, et Paul Watzlawick (1921-2007), peut-étre le plus connu d’entre eux par
les livres Une logique de la communication, (1967), Paris, Seuil, 1972, Changements : paradoxes et
psychothérapies, (1974), Paris, Seuil, 1974. Les auteurs de Palo Alto disent avoir trouvé I'idée de sortir du cadre
de référence pour passer au plan supérieur dans la théorie des Types créée par Bertrand Russell pour résoudre
les paradoxes logiques.

219

53



Chapitre III.

L’Utopie : « Un jeu sur les possibles latéraux ».

Dans son livre sur Ruyer, Fabrice Colonna écrit que « Ruyer a été amené a s’interroger
o . : . 220
sur I’intérét des utopies dans le contexte d’une axiologie nouvelle »*° que nous venons de

221
que nous allons analyser, se

voir au chapitre précédent. Le livre L Utopie et les utopies
situe entre les deux ouvrages sur les valeurs Le Monde des valeurs (1948) et Philosophie de la

valeur (1952).

L’intérét de Ruyer pour les utopies a pu venir aussi de sa lecture de Cournot. A la fin des
Considerations sur la marche des idées et des événements dans lestemps modernes, Cournot
traite de la révolution économique au XIXéme siecle et au chapitre VII du Livre V, intitulé
Du Socialisme il écrit : « Il était naturel que dans un siecle ou les questions économiques
prenaient une si grande importance, elles attirassent plus particuliérement 1’attention des
auteurs d’utopies et de batisseurs de systémes »*** et il développe cette idée qui a pu retenir
I’attention de Ruyer: « L’apparition bruyante des utopies socialistes restera 1'un des
caracteres historiques du XIXe siecle, et I’objet principal de ces utopies est de remédier, par
une rénovation radicale des institutions sociales, a des inconvénients que le progres de
I’activité¢ industrielle et la poursuite fiévreuse de la richesse rendent de plus en plus
manifestes. On a pu aisément saisir le coté ridicule de ces utopies ou montrer que ce que leurs
auteurs donnent pour neuf, a ét¢ maintes fois proposé, discuté, réfuté, conformément a cet
adage que rien n’est nouveau sous le soleil, et que les réves mémes se renferment dans un
cercle limité. On en aurait pas moins tort de confondre les utopistes du XIXe si¢cle avec leurs
devanciers : car les uns sont venus dans des temps ou leurs utopies étaient en effet de purs
réves, de vains jeux d’esprit ; tandis que les autres, tout en révant, ont eu de ces songes que la
réalité actuelle suggére et ot se mélent bien des pressentiments de 1’avenir »*>. Admirons
tout d’abord la précision du regard de Cournot sur son si¢cle. Ce texte a di piquer la curiosité
de Ruyer et le conduire a chercher chez les auteurs d’utopies les réves ou les jeux d’esprit, et
les « pressentiments de l’avenir », en particulier lorsqu’il analyse les tares profondes de
I’utopie sociale, un des chapitres de son livre.

L’intérét de Ruyer pour ’utopie prend naissance, selon nous, dans le prolongement de la thése
complémentaire ; la continuité est manifeste lorsqu’il oppose Cournot aux utopistes, comme
nous I’avons vu au premier chapitre’®’. Ruyer se demande quelle est la différence entre
Cournot qui a beaucoup médité sur 1’avenir de ’humanité et les utopistes qui inventent une
société idéale. La distinction établie par Cournot, entre les utopies antérieures au XIX¢éme

2% Eabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 177.

Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950.
Cournot, Considérations, Livre V, chap. VII, p. 432.

Id., p. 433.

Cf. L’Utopie et les utopies, p. 73-74.

221
222
223
224

54



siecle, « purs réves et vains jeux d’esprit » et les utopies du XIXéme siecle, a pu amorcer la
réflexion de Ruyer pour définir le genre utopique, de Platon, considéré comme un précurseur
a Olaf Stapledon — mort 1’année de la publication de /’Utopie et les utopies, souvent considéré
comme auteur de science-fiction, ce qu’il refusait semble-t-il.

L’utopie et les utopies, étude détaillée des utopies, de I’antiquité a 1950, a été d’emblée
reconnue comme un travail pionnier dans le domaine. Ce livre, qui a demandé de nombreuses
recherches et lectures, s’est imposé comme 1’une des principales références sur la question
et a donné une notoriété certaine a Ruyer dans le monde universitaire. On peut considérer
avec Fabrice Colonna®® qu’il reste encore aujourd’hui sans équivalent. Ruyer étudie du point
de vue, philosophique, sociologique et psychologique — au chapitre sur la mentalité utopiste —
la suite historique des utopies, les rapports entre I'utopie et le mythe et, dans le dernier
chapitre, la valeur religieuse de 1’utopie.

Genre littéraire, « une utopie est la description d’un monde imaginaire, en dehors de notre
espace ou de notre temps, ou en tout cas, de I’espace et du temps historiques et
géographiques. C’est la description d’un monde constitué sur des principes différents de ceux
qui sont & ’ceuvre dans le monde réel »**°. Parce que 'utopie reléve de I’ordre de la théorie et
de la spéculation, « I’utopiste ne cherche pas le méme genre de crédibilité, momentanée et
esthétique il cherche davantage. Il attend de son lecteur qu’il croie sérieusement et
durablement au possible qu’il décrit, méme si le cadre géographique n’est pas convaincant ».
Ainsi, le propos de 1'utopie est d’envisager une autre organisation sociale possible. Apres
avoir présenté dans la premicre partie, les caractéres du genre utopique, Ruyer étudie dans la
deuxiéme partie un certain nombre d’utopies, depuis celles de 1’Antiquité jusqu’aux grandes
anticipations contemporaines. Les intentions de l’utopie sont diverses et vari€es, constate
Ruyer. « Il y a des utopies surtout critiques. L’utopiste s’irrite devant les sottises du monde
réel et devant I’arbitraire de la réalité. Il en accuse les hommes, lui qui a le sens des possibles
meilleurs a notre portée »*>’. D’ou la définition de 1’utopie, proposée par Ruyer, comme
« exercice mental sur les possibles latéraux 22,

La plupart des utopies présentent cette dimension sociale et politique. Les auteurs d’utopies
critiquent, implicitement ou explicitement, la société dans laquelle ils vivent. En cela aussi,
I’utopie est un exercice de critique sociale qui intéresse Ruyer. Son livre se range a I’évidence
dans la catégorie de la critique sociale méme si Ruyer n’utilise pas encore trop le mot comme
il le fera a la fin des années 1960 et dans les années 1970.

A cet égard, I’utopie se distingue de 1’idéologie ; « une idéologie est une pseudo-théorie, qui
est en réalit¢ une arme, et 1’expression d’une volonté¢ collective de justification ou de
propagande »**°. Il n’y a pas dans 1’utopie, dit Ruyer, d’ « intervention sournoise et volontaire
du fanatisme comme dans 1’idéologie. L utopie est moins hypocrite que I’idéologie »**°. Pour

*®> Fabrice Colonna, Ruyer, p. 179.

Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 3.
Id., p. 6.

Id., p. 9.

Id., p. 53-54.

Ibid.

226
227
228
229

55



cette raison, Ruyer trouve injuste la conception de Karl Mannheim®' qui définit 1’idéologie

et I’'utopie comme également mythiques : I’idéologie exprimant le mythe justificateur de la
situation présente et de la classe au pouvoir, I’utopie, le mythe révolutionnaire des classes qui
veulent changer le présent et faire ’avenir. Si ’'utopie est presque toujours une erreur, selon
Ruyer, elle est rarement un mensonge. Son « perspectivisme » est plus involontaire que celui
de I’idéologie. Elle respecte plus son public ; elle lui propose un idéal qui est censé faire lui-
méme sa propagande. « Bien que I’utopie puisse étre souvent de truquée et de mauvaise foi, et
puisse devenir un moyen comme un autre de propagande idéologique, cet abus ne touche pas
a son essence »>~. Précisément, « I’exercice utopique chez les gouvernés est un bon antidote
de la propagande et de I’idéologie imposée par des gouvernants. Ce n’est probablement pas un
hasard si les Grecs, les Frangais, les Italiens, et les Anglo-Saxons sont presque les seuls

peuples qui aient produit 4 la fois des gouvernements libéraux et des utopies »>-.

Le « trompe I’ceil » axiologique.

Ruyer ne valorise pas pour autant la littérature utopique ; au contraire, il dénonce dans
un chapitre les tares profondes de 1’utopie sociale dont voici les principales : un penchant
morbide pour la symétrie ; I'uniformisation, I'unanimité compléte, quasi mécanique, des
volontés, des convictions : les divergences, les exceptions, les dissidences n’existent pas en
utopie, comme n’existent pas les conflits, les revendications, I’uniformité sociale domine ;
hostilité envers la nature — presque toutes les utopies sont urbaines car la ville est une création
de ’homme — golt pour I’autarcie, I’isolement, 1’ascétisme, 1’eudémonisme collectif, le
bonheur est collectif en utopie ; dangereuse croyance en la toute-puissance de 1I’éducation.
Mais il y a, en outre, ce que Ruyer appelle le « trompe-I’ceil axiologique »*** car "utopie
sociale ne se donne pas comme un pur réve ; elle se veut normative. Si elle n’invente pas de
nouvelles valeurs, elle se contente de modifier I’ordre des valeurs. Il y a dans les utopies une
confusion des normativités et des ordres de grandeurs: «elle brouille les ordres de
valeurs »™° « L’utopiste fait semblant de créer du nouveau, mais il se contente d’arranger un
peu autrement I’ancien » résume Fabrice Colonna™®. L utopie est par nature contraignante,
chez Thomas More, Campanella, Fénelon ou Morelly et d’autres, tout est organisé,
réglementé. « L’utopiste manque de chaleur. Aussi ne peut-il que faire semblant de toucher
aux valeurs morales »* . De la nait la confusion des normativités et le sentiment que I"homme
devient un automate, victime d’un conditionnement qui aboutit, par ailleurs, aux contre-
utopies ou dystopies”®. Le réve éveillé se transforme en cauchemar. Mais Ruyer n’attache pas

2! Karl Mannheim (1893-1947), Idéologie et utopie,(Une introduction a la sociologie de la connaissance, (1929),

trad. frangaise, Paris, Riviere, 1956, chap. I.

232 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 54.

Id., p. 125.

Id., p. 57.

Id., p. 104.

Fabrice Colonna, Ruyer, p. 186.

Raymond Ruyer, I'Utopie et les utopies, p. 111.

Cf. Eugéne Zamiatine (1884-1937), Nous autres, (1920), trad. frangaise, Paris, Gallimard, coll.

« L'imaginaire », 1979 ; Aldous Huxley (1894-1963), Le meilleur des mondes, (1932), Paris, Pocket, 1998.

233
234
235
236
237
238

56



une grande importance a la distinction des utopies et des contre utopies ; il s’intéresse avant
tout au procédé utopique comme « jeu sur les possibles latéraux ».

L’intéresse aussi le comique involontaire dans certaines utopies, chez Platon, Thomas More
ou Fénelon, par exemple, Mais ce comique est inséparable d’un sentiment de malaise, note-t-
il, car I’atmosphére des utopies est irrespirable ; plutét que des mondes idéaux, ce sont des
mondes ou I’on n’aimerait pas vivre. On se lasse vite, reconnait-t-il, a la lecture des utopies, et
I’on peut supposer qu’il nous fait part, ici, de son expérience personnelle. Et le mot utopie en
est venu a signifier « chimere », réve irréalisable, projet démesuré.

S’il dénonce les défauts de I*utopie proprement dite, que la contre utopie de Samuel Butler®”’,

Erewhon, met en évidence, Ruyer, esprit imaginatif, est pourtant séduit par 1’utopie. « La
valeur pratique des utopies sociales est (tout aussi) incontestable. Les utopies sont comme des
enveloppes de brume sous lesquelles s’avancent des idées neuves réalisables. Il y avait
quelques idées justes et praticables sous les extravagances de Fourier’, beaucoup d’idées
sensées derriére les schémas fragiles du socialisme de Bellamy**'. Le despotisme éclairé, les
l1égislations socialistes, eugénistes, féministes, les cités jardins, 1’organisation des coopératives
de production et de consommation, la journée de huit heures**?, la Société des Nations, les
grandes entreprises comme le percement du canal de Suez, 1’éducation populaire, une foule de
réformes pédagogiques, etc., doivent beaucoup a 'utopie »***. Les utopistes ne se contentent
pas de critiquer la société ; ils veulent la transformer en fabriquant des projets de sociétés.
« Les projets sociaux sont encore plus difficiles a élaborer qu’un plan de débarquement et
surtout & exécuter, mais ils ne sont pas impossible absolument »***, reconnait Ruyer. Les
utopistes, en comparaison, proposent des sociétés artificiellement fabriquées.

La valeur éducative de ’utopie.

Apres avoir dénoncé les tares de 1’utopie sociale, Ruyer veut faire preuve de
bienveillance et chercher quelques « idées neuves réalisables » a sauver dans ces « enveloppes
de brume » selon la belle formule qu’il utilise. C’est pourtant I’enveloppe de brume qui
persiste et tarde a se lever. Dans le catalogue d’idées émises, une sorte de fourre-tout ou
coexistent le despotisme éclairé et les cités jardins ; les législations socialistes, eugénistes et
féministes. L eugénisme est un sujet qui avait intéressé Ruyer, avant-guerre, quand il étudiait
la biologie et I’embryologie ; il convient de souligner aussi I’importance du « féminin » pour

29 samuel Butler (1835-1902), Erewhon, (1872), trad. frangaise, Paris, Gallimard, 1924.

Charles Fourier (1772-1837), Le nouveau monde amoureux, (1816), Paris, Stock, 1999.

Edward Bellamy (1850-1898), LookingBackward (1888), trad. francaise, Cent ans aprés ou I’An 2000, Paris,
Infolio, 2008.

> Note de Ruyer : Cf. Thomas Morus et Veirasse (sic) qui divise la journée selon la formule des « trois huit ». |l
s’agit de Denis Vairasse d’Allais (1630-1672), Histoire des Sevarambes (1682), éd. Raymond Trousson, Geneéve,
Slatkine, 1979.

23 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 116.

Id., p. 63-65. Le débarquement de juin 1944 en Normandie, que Ruyer analyse comme exemple de projet
réussi malgré toutes les difficultés, était encore trés présent dans les esprits en 1950.

240
241

244

57



Ruyer ; la question du féminisme apparait chez lui dés 1949** ; sa défense des valeurs
féminines ne correspond pas aux revendications des mouvements féministes des années 1970.
Il soulignait, dans ses cours, I'importance du rdle civilisateur de la femme dans le
développement des sociétés. Le mouvement coopératif et le percement du canal de Suez, sont
des idées qui se sont traduites dans la réalité. L’éducation populaire et les réformes
pédagogiques illustrent la valeur positive de I’'utopie dans le domaine de 1’éducation : « La
vraie place de I1'utopie et de I’exercice utopique en général, est dans 1'ordre de
I’éducation »**°. L’exercice utopique n’aurait pas seulement pour effet de vacciner contre le
simplisme politique ou social, il aurait les vertus de I’expérience mentale quand celle-ci est
séverement controlée et critiquée. « Surtout, il créerait la distance nécessaire entre I’homme
libre et la massivité tyrannique du présent. Il garantirait aussi bien contre le conservatisme
tétu que contre le fanatisme des idéologues »**’ car « un peuple libre est un peuple qui peut
encore imaginer autre chose que ce qui est »***. Serait-ce, 4 propos de 1’utopie, la dimension
politique de la pensée de Ruyer qui apparait ? La condition de la politique serait alors, pour
lui, la liberté. Il s’inscrit dans la tradition libérale : la liberté, condition premiére de la
politique, favorise I’exercice de 1’utopie. Il poursuit : « Tous les tyrans censurent avec soin,
pour leur peuple, la vue des « possibles latéraux ». En d’autres termes, ils mettent aux gens
des willéres »**. Nous examinerons au chapitre 6 la question de la politique chez Ruyer.

L’intérét de 1’utopie réside, dit-il, dans son utilisation pédagogique. « Dans beaucoup
d’utopies, nous 1’avons noté, 1’éducation tient une grande place, mais il s’agit le plus souvent
d’une éducation-dressage. Un utopiste peut difficilement concevoir que dans son monde
imaginaire, les hommes exercent, eux aussi, leur imagination créatrice »**°. L’utopie, ajoute-t-
il, dans ce qu’elle a de plus intéressant est avant tout un exercice de pastiche sur la réalité
historique ; il en vient & imaginer une pédagogie par l’utopie. Il faut mettre a part
I’enseignement primaire, précise-t-il, car son but est pratique; il a un caractére utilitaire,
« présentiste » et ne peut donc employer la technique de I’exercice utopique. C’est d’ailleurs
pour cela, par sa nature méme de dressage fondamental des enfants, qu’il donne tant de
possibilités aux différentes tyrannies et idéologies. « Le premier conditionnement les marque
profondément »*°'.  L’enseignement secondaire est au contraire un enseignement de la

culture, et la culture est d’essence historique.

Les vues de Ruyer sur le réle de I’enseignement dans les années cinquante sont
¢videmment bien ¢éloignées de la situation actuelle. Le théme de la pédagogie retient toute son
attention et excitera sa verve, nous le verrons, aprés Mai 68, quand il écrira que « derricre tout
pédagogue, il y a un démagogue qui sommeille » et devra reconnaitre que le temps des
maitres et instituteurs semble révolu, ces derniers ayant ét¢ remplacé par les « éducateurs
modernistes » ou progressistes. Avant de voir venir ces bouleversements dans 1I’éducation,

% . Raymond Ruyer, « Pouvoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422.

Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 118.
Id., p. 124.

*®Ibid.

*Ibid.

*Ibid.

4., p. 122.

246
247

58



\

Ruyer s’autorise un instant a imiter les utopistes pour proposer le jeu historique du
pastiche qui serait probablement, croit-il, le moyen le plus efficace de la culture : amusons-
nous, dit-il, a concevoir chaque année scolaire, de la classe de sixiéme aux grandes classes, la
représentation dramatique d’une grande époque de I’humanité. « En premiére année
I’ Antiquité : les jeunes en robe prétexte, jouent aux Grecs et aux Romains, sous la direction
d’un professeur en toge, spécialisé dans la civilisation antique sous toutes ses formes, morale,
littéraire, politique et méme scientifique, car les mathématiques et les sciences enseignées
seraient celles des Anciens, erreurs comprises. On lit les traductions d'écrivains et d’historiens
antiques, et I’on met en sceéne les principaux actes de la vie des citoyens. En deuxiéme année,
changement de décor et changement de costume : tout devient médiéval »*>2. Idée totalement
irréaliste, avouons-le, qui tient plus du canular de « normalien » - tout comme I’idée du
salaire des fonctionnaires, SUIF, que nous verrons dans le chapitre suivant — et dont Louis
Vax s’est gentiment moquée : « Vétu d’une toge, le professeur de sixieme fera revivre a ses
¢léves I’histoire romaine. Or Ruyer, qui n’a jamais a ma connaissance revétu de toge a
I’occasion des solennités universitaires, ne songe nullement aux réactions individuelles et
syndicales des intéressés, aux quolibets des enfants amusés par de pareilles momeries, mais
conscient qu’il était au fond de lui-méme que sa pédagogie par I’utopie n’était qu’une utopie
pédagogique, il se garda bien de proposer sa suggestion aux autorités ministérielles »*>>.
Inutile d’ajouter que nous partageons totalement les remarques de Louis Vax sur ce point.
Ruyer, pensons-nous, s’amusait de ses « momeries » plus dignes d’un canular, répétons-le, et
ne prenait pas cela au sérieux ; il se méfiait d’ailleurs de I’ « esprit de sérieux ».

Nous voudrions revenir sur ce texte important de Louis Vax, Portrait d’un philosophe, dans
lequel, par-dela les souvenirs et anecdotes, il rend un hommage a Raymond Ruyer, « le seul
homme de génie que j’aie rencontré dans mon existence »>*. Louis Vax nous demande de
relire avec attention L ‘utopie et les utopies. « Vous y décelerez aisément les mérites de sa
pensée et les difficultés auxquelles elle achoppe. La premiere partie éblouit, la seconde dégoit
un peu. Ruyer n’est pas un historien. Sa documentation est incompléte, ses références sont
quelque peu négligées. 1l voit dans les ouvrages d’érudition, qu’il considére avec un mélange
d’admiration et d’humour, des ’’travaux pour messieurs’’. Il utilise a des fins propres les
trouvailles d’autrui. Ruyer fait du Ruyer en toute chose »*°. Louis Vax a &crit, en 1965,
I’ouvrage de référence sur la littérature fantastique, La séduction de [’étrange™ ; toutes
proportions gardées, il a fait pour le genre fantastique ce que Ruyer a fait pour le genre
utopique. Le résultat est un travail d’érudition universitaire, de précision dans 1’analyse des
textes qui ne rend jamais la lecture ennuyeuse. La bibliographie est un modéle du genre. Le
livre est devenu un classique pour 1’étude de la littérature fantastique qui représente tout de
méme un domaine plus restreint que celui de 1'utopie. Le fantastique y est défini comme
I’irruption brusque de I’inexplicable dans la vie ordinaire ; le surgissement de 1’irrationnel
dérégle le quotidien ; 1’étrange et ce qui en découle, le mystérieux, séduisent le lecteur par

>21d., p. 123.

Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in Raymond Ruyer, de la science a la théologie, p. 24.
Id., p. 31.

Id., p. 25.

Louis Vax, La Séduction de I’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965.

253
254
255
256

59



I’absence d’une explication : « ce qui est fantastique, c’est le moment d’inquiétude, de crise,
d’affolement »*’. Le théme de 'utopie est plus vaste que celui du fantastique et ses
implications illimitées. Il n’est pas étonnant que la documentation de Ruyer soit incompléte
dans le travail pionnier qu’il a réalisé et les négligences dans les références ne nuisent pas
vraiment a la lecture de L 'Utopie et les utopies.

Selon Louis Vax, Ruyer, esprit spéculatif, est amené a considérer les aspects intellectuels de
I’utopie aux dépens de ses aspects affectifs ou messianiques. I1 nous semble que, méme s’il
met en avant, les aspects intellectuels de 'utopie, il reste attentif aux aspects affectifs.
L’utopiste, lui, néglige 1’affectif, le vital, I’organique, dans la froide élaboration d’une société
idéale. Comment un philosophe qui étudie la Vie, le vivant, certes dans les traités de biologie,
d’une mani¢re scientifique, peut-il négliger la dimension affective? Ruyer citait
fréquemment, dans ses cours, dans ses articles et dans ses livres, la phrase de Cournot « Les
philosophes veulent faire de ’homme ce qu’il n’a jamais été, tantot une pure intelligence,
tantot une brute ou une machine : et la raison de cette méprise...c’est qu’il est plus facile de
se rendre compte, par la constitution de notre entendement, des lois d’une intelligence pure ou
de celles d’une machine que des lois qui réglent le développement de la vie dans un étre
28 Drailleurs, deux ans plus tard, Ruyer prolongeant la réflexion sur I’utopie
écrira : « Les utopistes qui, a la mani¢re de Marx, croient avoir trouvé la formule de la société
idéale, ou I’homme serait définitivement heureux, désaliéné, libéré de toute contradiction, de
toute domination et de toute exploitation. Réveries d’intellectuels. Que savent-ils du bonheur
des hommes ? »*°. 1l évoque alors la dimension utopique du marxisme dont il ne parle pas en
1950. S’il parle de «réveries d’intellectuels », il est bien conscient qu’il manque la part
affective de ’homme dans ’utopie. En revanche, il est vrai, Ruyer n’est pas trés attentif a
I’aspect messianique des utopies. Quand il traite, a la fin de /’Utopie et les utopies, de la
valeur religieuse des grandes anticipations, il considere principalement la valeur spirituelle de
celle-ci ; le messianisme, la dimension messianique des utopies ne semble pas [’avoir
beaucoup intéressé parce qu’il s’en défiait.

vivant et animé »

A la fin du livre sur I’'utopie, Ruyer est sensible a la valeur religicuse des grandes
anticipations. L’An 2440. Réve s’il en fut jamais de Louis Sébastien Mercier *® est, dit-il, la
premicre anticipation proprement dite, qui place le salut de I’humanité dans I’avenir avec une
date assignée. L’idée de progres, vieille de plusieurs décades, se précisait dans les années qui
précedent la Révolution frangaise, surtout depuis 1750, avec Turgot. L’ceuvre de Mercier
n’est guere convaincante, selon Ruyer ; elle est un procédé comme un autre pour permettre a
I’auteur de loger ses réves et ses théories. La lecon de I’anticipation est plutot de nous donner
le sens de nos liens avec les générations futures et le souci du perfectionnement futur.
Apparait ici la figure de I’homme religieux.

Ouvrons une parenthése: Ruyer écrit en 1963 : « En voulant réaliser cette
« théologie », a laquelle j’ai travaillé depuis 1946, j’ai, bien entendu redécouvert que cette

>71d., p. 149.

Cournot, Traité, § 440.
Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 172.
Louis Sébastien Mercier, L’An 2440. Réve s’il en fut jamais, (1771), Paris, La Découverte, 1999.

258
259
260

60



entreprise est vaine et impossible » Pourtant, il affirme plus loin, dans le méme texte « Tout
ce que j’ai publié depuis 1946, a ’exception de mon livre sur 1’utopie, est chapitre détaché de
mon ouvrage manqué. L’étude sur le néo-finalisme, sur les valeurs, sur la morphogénése, et
méme, si étrange que cela paraisse, sur la cybernétique, sont des parties détachées d’un
ouvrage théologique »**'. 1l considére alors qu’un livre de théologie ou un livre sur Dieu est

262

impossible a écrire mais il écrira, en 1970, Dieu des religions, Dieu de la science™".

Si le livre sur I'utopie n’est certes pas un ouvrage de théologie, il s’inscrit dans la
continuité assumée par le jeune auteur de la thése complémentaire sur L humanité de [’avenir
d’apres Cournot jusqu’a celui des Cents prochains siecles, autre récit d’anticipation. Si nous
insistons sur cette continuité, soulignée par Louis Vax, en 1995, c’est qu’elle confirme notre
hypotheése : la critique sociale est présente tout au long de I’ceuvre de Ruyer: a peine
naissante dans la thése complémentaire sur Cournot, elle s’affirme dans le livre de 1950 sur
I’utopie, et se confirme par les essais des derniéres années ; elle s’enracine dans une intuition
fondamentale du réel qui n’a pas varié. Il n’y a pas de coupure entre 1930, 1950 et les années
1970 ; entre les ouvrages philosophiques de la maturité et les ouvrages de critique sociale. Ce
qui va changer, c’est le ton adopté pour « vitupérer 1’époque ».

En 1950, Ruyer présente un inventaire de 1’utopie sans entrer dans des considérations
d’ordre politique pour savoir s’il faut opposer, avec les marxistes, a la suite d’Engels, le
socialisme utopique au socialisme prétendument « scientifique » qui se construirait en Union
Soviétique. Car depuis Engels, le socialisme utopique, celui d’Owen, Fourier et saint-Simon,
est pris en mauvaise part; ce sont des systemes condamnés a I’avance et les marxistes
dénoncent I’immaturité des théories pour mieux faire ressortir la « science » du matérialisme
historique. L utopie est dévalorisée parce qu’elle n’est pas « scientifique » au sens marxiste.
Ruyer ignore 1’opposition entre socialisme utopique et socialisme scientifique tout comme il
ne considére pas les sociétés dites communistes, sous la domination soviétique, comme la
promesse, I’espérance ou la réalisation d’une société sans classes, née des réveries de Marx. Il
ne prend pas au sérieux le socialisme scientifique ni le matérialisme dialectique qui n’ont rien
de scientifique et tiennent plutot de 1’idéologie.

Aprés 1950, Ruyer est plus critique vis-a-vis de 1’utopie. Ainsi, en 1972 : «les
utopistes, les inventeurs de mouvement perpétuel en sociologie, s’imaginent toujours que de
bonnes institutions (bien agencées), donneront par elles-mémes de I’énergie sociale »**. Un
peu plus tard encore il distingue les « utopies refuges » des utopies politiques ; dans les
premicres, « I’auteur réve d’abord d’un refuge a titre personnel, puis il fabrique toute une
société selon son gott, vivant dans ce refuge ¢largi (Abbaye de Théleme, la Cité du Soleil de
Campanella et peut-étre le Phalanstére de Fourier) »*** alors que 1'utopiste politique est un
type d’esprit différent, en général, a celui du réveur éveillé. 1l traite la réalité en expériences
mentales : « la science-fiction et I’utopie ou la politique fiction sont des expériences pseudo-

261 Raymond Ruyer, « Raymond Ruyer par lui-méme », Les Etudes philosophiques, 1/2007, p. 4-5 (réédition du

texte de 1963)

262 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970.
Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 61.

Raymond Ruyer, L’Art d’étre toujours content, p. 139.

263
264

61



scientifiques sur des possibles latéraux »*®°. De « I’exercice mental » qui faisait la part du jeu,
nous passons aux expériences pseudo-scientifiques qui si elles restent de 1’ordre de la fiction
n’en sont pas moins irresponsables ou dans le méme registre que le mouvement perpétuel,
c’est-a-dire une tromperie.

Du paradis perdu a I’espérance décue.

Ruyer, nous le savons, n’a pas connu I’effondrement du Bloc soviétique en 1989-
1991. Evénement considérable qui semble avoir produit a la fois la fin des idéologies et la fin
des utopies. Notre intention, pour terminer ce chapitre, est d’examiner comment a évolué
depuis 1950 la question de 1’utopie. L utopie a-t-elle disparu avec ce que certains appelaient
les grandes utopies du XXeéme siecle ? Mais 1’on nous a répété que la réalité¢ soviétique
représentait 1’avenir de I’humanité, « I’avenir radieux » et n’était plus une utopie, un réve
puisqu’elle était en train de se construire.

Accusées d’avoir engendré des «idéocraties », les utopies ne seraient ni souhaitables ni
possibles. Marc Angenot a établi le proceés de I'utopie’®. 11 ne fait pas référence a Ruyer qui
s’exprimait avant la disparition de 1’utopie. Nous restons dans notre sujet puisque Marc
Angenot place le projet utopique comme le résultat d’une critique sociale radicale : « La
critique sociale démontre par la fatalité de I’avenir que le monde empirique est d’autant plus
mauvais qu’il pourra étre tout autre et qu’il ne dépend que des hommes de 1’organiser
autrement »*°’. L’utopie nait du constat que la société va mal, qu’elle est mal organisée ; « ce
dysfonctionnement rend méchants les méchants et permet leur domination tout en engendrant
le malheur des justes »*.

Notons que la critique sociale de Ruyer n’adopte pas la méme perspective : s’il accepte que la
société puisse et doive étre améliorée, il n’accepte pas pour autant les simplifications sur la
société. La réalité sociale est beaucoup plus complexe que les projets utopiques. Ruyer ne
perc¢oit pas d’emblée que la société est quelque chose qui va mal et qu’il faut nécessairement
la transformer parce qu’il ne la définit pas a priori comme « mauvaise » ou mal organisée. La
critique sociale, selon Ruyer, n’est pas la négation de la réalité. Pour reprendre les catégories
analysées et discutées par Raymond Aron, Ruyer est réformiste, non pas révolutionnaire. Il
préfere les maux présents a la révolution. Pour lui, comme pour Aron, et Karl Popper et Isaiah
Berlin, et bien d’autres, si I’idée communiste est 1’'unique solution aux maux présents, alors
les maux présents sont préférables.

« Que les utopies du XIXeéme si¢cle aient grandement alimenté les malheurs du XXeéme
siecle, c’est ce que soutiennent de nos jours quelques bons esprits, quelques grands
. . 269 . . c 1 .

historiens » . Pour Victor Hugo, une utopie est une idée au berceau, et pour Lamartine, une

> 1d., p. 140.

Marc Angenot, « Le procés de I'utopie », Cités, n° 42, 2010, p. 15-32.
Id., p. 16-17.

% 1bid.

*%1d., p. 18.

266
267

62



idée prématurée. Au XIXeme siecle, beaucoup sont persuadés que les sociétés se développent
sur I’axe du progres et que les utopies ont quelque chose de vrai ; il suffit d’attendre pour les
voir se réaliser. Les esprits positifs rétorquaient qu’elles étaient d’absurdes erreurs capables de
bouleverser 1’ordre social. A la fin du XIX¢éme siecle, 1’utopie socialiste devient « socialisme
scientifique », et une autre logique se met en marche. « De la Révolution de 1917, n’est pas
sorti un régime y constituant un ’’stade supérieur’’ aux démocraties bourgeoises et aux
¢conomies de marché, ni méme une alternative rationnelle, mais une ’’idéocratie’’, un régime
fondé sur un projet irréaliste, sur une *’utopie’’ »*"°, déclare Marc Angenot, commentant
I’historien Martin Malia®’". Ce qui donne toute sa valeur 4 la lucidité de Nicolas Berdiaev qui
écrit en 1924 : « Les utopies apparaissent comme bien plus réalisables qu’on ne le croyait
autrefois. Et nous nous trouvons actuellement devant une question bien autrement
angoissante : comment éviter leur réalisation définitive ?...Les utopies sont réalisables. La vie
marche vers les utopies. Et peut-étre un si¢cle nouveau commence-t-il, un siécle ou les
intellectuels et la classe cultivée réveront au moyen d’éviter les utopies et de retourner a une
société non utopique moins ’parfaite’’ et plus libre »*. Nous verrons plus loin que
I’avertissement n’a pas ét¢ compris quand certains intellectuels communistes ou ex-
communistes, n’ayant pas tiré les lecons de I’effondrement du communisme, se tournent
aujourd’hui vers 1’utopie.

Si I’effondrement du Bloc soviétique « qui semblait & beaucoup invulnérable a force
d’étre verrouillé et bétonné, et qui était cependant, a 1’évidence rétrospective, intégralement
vermoulu »*”* a stupéfié les contemporains, ¢’est aussi parce que le régime n’a laissé aucune
trace et personne n’a fait mine de le défendre. La révolution bolchévique a engendré « un
systtme qui a cherché, par la terreur et dans la pénurie perpétuelle, dans le *’flicage’
généralisé¢ et la misére matérielle et morale de trois générations, a faire fonctionner une
impossibilité pratique »*'*, et a disparu soixante-douze ans plus tard en ne laissant que ruines,
ressentiment et malheur collectif.

Ce qui s’est effondré avec le communisme, conclut Marc Angenot, c’est 1’idée de progres.
Désormais « la représentation de I’avenir est plus liée a une situation d’angoisse qu’a une
situation d’espérance »*'".

Nous comprenons comment 1’idée d’utopie s’est trouvée réduite a une idéologie politique, a
partir de la critique sociale exercée par cette méme idéologie, le marxisme ; ce n’était pas le
sujet de I’é¢tude de Ruyer en 1950. Nous avons vu aussi qu’il a tenté¢ de définir les limites du
progrés humain et montrer qu’il n’y a pas de relation entre progrés technique et progres
humain.

7014, p. 21.

1 Martin Malia (1924-2004), La Tragédie soviétique. Histoire du socialisme en Russie 1917-1991, Paris, Seuil,
1995.

*’? Nicolas Berdiaev (1874-1948), Le Nouveau Moyen-Age, (1924), Paris, L’Age d’Homme, 1986. Aldous Huxley
(1894-1963) a placé cette phrase en exergue de son roman Le Meilleur des mondes, trad. fr. Paris, Pocket,
1998, p. 5.

3 Marc Angenot, « Le procés de I'utopie », p. 21.

Id., p. 22.

Id., p. 29.

274
275

63



Soulignons, pour terminer que Francgois Furet a transposé avec ironie le titre de Freud dans Le
Passé d’une illusion, pour conclure que « La disparition du monde soviétique ne modifie en
rien I’exigence démocratique d’une autre société. Elle reviendra un jour a étre admirée,
jouissant de circonstances atténuantes. Je ne dis pas, dans la forme dans laquelle elle est
morte, I’idée communiste peut renaitre. Il n’y a aucun doute que la révolution prolétarienne, la
science marxiste-Iéniniste, le choix idéologique d’un parti, d’un territoire et d’un empire a
épuisé ses possibilités avec 1’Union soviétique. La disparition de ces figures familiéres de
notre siecle, met seulement un point final a une époque, il n’épuise pas le répertoire de la

démocratie »°'6.

Retour de ’utopie ?

Un certain nombre d’intellectuels communistes ou ex-communistes n’ont pas analysé
la disparition de I’idée communiste comme a su le faire Frangois Furet. Quelques-uns
découvrent, ou semblent découvrir, I"utopie. C’est le cas de Pierre Macherey”’’ : pourquoi
s’intéresser aujourd’hui aux discours des utopistes ? Parce que c’est ce dont nous manquons le
plus, explique-t-il. L’utopie est un concept autour duquel le marxisme a tourné en le frappant
d’infamie. Il est prétentieux et pour le moins exagérer d’affirmer, comme il le fait, que les
utopistes n’ont jamais €té lus ou jamais €té pris au sérieux ; cela vaut probablement pour les
marxistes dont il faisait partie ; Ruyer, que Macherey n’a pas di lire a ce qu’il semble, les a
lus et les a pris au sérieux. Pierre Macherey avoue son intérét pour |’utopie, apres
I’effondrement du communisme, comme une fagon de reprendre sur de nouvelles bases les
croyances d’origine du marxisme, que les intellectuels, comme lui, ont du mal a abandonner,
semble-t-il. Il présente son livre comme un dialogue a posteriori avec Francois Furet, Le
Passé d’une illusion, car tout n’est pas aussi terminé qu’on veut bien le croire, pense-t-il. Une
version du marxisme est certes terminée, révolue, admet-il ; mais alors veut-il laisser entendre
qu’il existe d’autres versions du marxisme qui, elles, ne seraient ni terminées ni révolues ?

« L’utopie, expression d’un besoin qui signale un manque, est elle-méme le point
d’application d’un besoin propre, et ce besoin signale aussi un manque. Manque de quoi ? En
tout premier lieu d’utopie : aujourd’hui méme nous manquons cruellement d’utopie »*"*. Nous
soulignons le « style » a la mode structuraliste si courant dans les années 1960-1970 et que
Pierre Macherey utilise encore, comme des tics de langage dont il n’arrive pas a se
débarrasser. Il distingue I’utopie « classique » de 1’utopie « moderne », plus sociale, ce qui est
assez habituel. Les rapports sociaux, en particulier chez Fourier, y sont présentés d’une
manicre presque libertaire, en tout cas débridée, pour « Déchainer sans frein les élans joyeux
du désir, qui ne passe plus d’abord par le respect d’obligations et de régles »*°. Une
illustration de la posture dénoncée par Ruyer comme pseudo-libération intellectuelle, pseudo-

®Fra ncgois Furet (1927-1997), Le Passé d’une illusion. Essai sur I'idée communiste au XXéme siécle, Paris,

Robert Laffont, 1995, Epilogue.

27 pierre Macherey (1938-), De I'utopie !, Paris, De I'incidence éditeur, 2011.
Id., p. 11.

Id., p. 15.

278
279

64



esthétique, qui se croit au-dela des obligations et des regles. Un réve d’intellectuel coupé des
réalités de la société.

Classiques ou modernes, les utopies contestent ’ordre existant. L’utopie, selon
Macherey, représente par excellence le travail du négatif”™’. Les intellectuels comme lui ont
du mal a reconnaitre la réalité¢ qu’ils disqualifient comme « accablante » ; ils cherchent alors
du coté de ’'utopie d’autres raisons de croire aux illusions auxquelles ils ont cru pendant tant
d’années.

Dans le chapitre suivant, nous abordons le « cceur » de la critique sociale de Ruyer qui
porte précisément sur la fin des années 1960 et les années 1970. Années « idéologiques » ou
la mode structuraliste a remplacé la mode existentialiste. Ruyer est 4g¢ de 67 ans et certains
considerent que les livres de critique sociale sont des livres de vieillesse.

914, p. 16.

65



Deuxieme partie

Le cceur de la critique sociale.

66



Chapitre IV.

L’art de provoquer en 1969.

En abordant, dans ce chapitre, ’histoire des idées, principalement en France, depuis
les années 60, il est peut-tre utile de faire deux citations préliminaires tirées de
I’enseignement de Raymond Ruyer et de Louis Vax, comme deux régles de méthode pour
éviter de tomber dans certains travers intellectuels d’une époque pas si révolue™'.

Ce que nous appelons le coeur de la critique sociale se compose de trois livres publiés
dans la collection « Liberté de 1’esprit », dirigée par Raymond Aron, chez Calmann-Lévy :
Eloge de la société de consommation (1969), Les Nuisances idéologiques (1972) et Les
Nourritures psychiques (1975). Les deux premiers sont écrits en réaction aux événements de
mai 1968 ; le troisiéme présente une notion, la «nutrition psychique » ou nourriture
psychique, comme I’indique le titre du livre, que Ruyer a patiemment ¢laborée (dés 1956) et
qui constitue la contribution la plus originale de « sa » critique sociale ; I’idée de nourriture
psychique permet d’expliquer un certain nombre de phénomenes sociaux et fournit aussi une
réponse possible aux désordres et « pertes de sens » qui affectent la société a partir des années
70.

Les débats sur la société de consommation.

82 et ce titre

Avec la publication de L’Eloge de la société de consommation’
volontairement provocateur, qui lui valut une petite notoriété, le professeur d’université
descendait dans 1’aréne et participait au débat sur la société de consommation, théme a la
mode vers la fin des années soixante et une des cibles, en mai 1968, des étudiants en révolte et
de certains ¢éléments de couches sociales matériellement privilégiées qui se dressent contre la
sociét¢ de consommation jugée aliénante. L’aliénation est, avec la domination et
I’exploitation, un des thémes de la critique sociale ; il y a aussi le theme de I’inégalité qui en
résulte. Apres la crise de mai 68, Ruyer, le philosophe de la biologie, de la psychologie — il
occupe la chaire de psychologie, a la Faculté des lettres et sciences humaines de Nancy ; son
cours sur les principaux courants de la psychologie contemporaine et son cours de
psychopathologie sont trés suivis par les étudiants — intervient dans le débat sur I’aliénation

par la société de consommation. Si ces débats sont quelque peu oubliés aujourd’hui, il n’en

2L y a une infinité de gens qui perdent le sens commun parce qu’ils le veulent passer, et qui ne disent que
des sottises parce qu’ils veulent dire que des paradoxes ». Nicolas Malebranche, La Recherche de la vérité,
Paris, Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade, tome 1, p. 43.

Et « Se défier de ces jeux de réflexion qui, sous prétexte de découvrir la signification profonde d’une
philosophie, commencent par en négliger la signification exacte », Victor Delbos, La Philosophie pratique de
Kant, Paris, F. Alcan, 1926, Avant-propos.

282 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969.

67



est pas de méme des événements de mai 68 qui sont régulicrement célébrés par une
abondance de publications, livres, articles, reportages a la radio, a la télévision, etc. qui
tentent d’analyser et d’expliquer les causes et les conséquences de la révolte.

Aujourd’hui, a froid, avec le recul du temps, nous pouvons résumer les événements de mai
1968 en disant que la révolte étudiante a provoqué : 1. Une crise politique qui a trouvé une
issue fin juin 1968, puis le départ du général de Gaulle en 1969. 2. Une contestation — le mot
¢tait alors a la mode — radicale et globale quoique confuse de la société, société de
consommation ou société capitaliste bureaucratique ; cette contestation traduisait sans doute
des insatisfactions mais n’a rien modifi¢ au final. La radicalité des paroles n’a heureusement
pas pu se traduire dans la réalité. 3. Une crise de 1’Université dont nous subissons encore les
conséquences.

Au mois de mai 1968, sur le campus de la Faculté des Lettres de Nancy, quand les étudiants
ont commencé a occuper les locaux, les amphithéatres et certaines salles de cours, le doyen de
la faculté, Jean Schneider, a décidé, en responsable, de rester dans ses bureaux pour veiller au
respect des batiments et empécher des dégradations possibles. Un certain nombre de
professeurs, dont Ruyer qui habitait a deux pas de 1’Université, 1’ont soutenu dans cette
décision et ont passé des nuits inconfortables a veiller et dormir sur place pour éviter les
débordements. Cela m’a été confirmé par Louis Vax qui faisait aussi partie du groupe de
soutien au doyen, méme s’il n’avait pas encore ét¢ nommé professeur en 1968. Le résultat a
été une « chienlit molle »*** sur le campus de la faculté des Lettres, avec le rituel des AG
(Assemblées générales), les manipulations de ces assemblées, organisées par les étudiants
politisés, et divisés entre différentes tendances et factions ; apres trois semaines de vains et
laborieux discours, la désaffection progressive des étudiants qui se lassaient de I’inactivité
imposée, «le combat cessa faute de combattants ». C’est, en somme, ce que Ruyer a pu
observer sur place, a Nancy. Plus grave que les tumultes, les barricades dans le Quartier latin
a Paris et méme la paralysie de la France pendant quelques semaines a été la dégradation de
I’institution universitaire. C’est la raison pour laquelle un certain nombre de professeurs qui
ont assisté de prés aux événements, quand ils n’y ont pas participé, méme indirectement, ont
publi¢ des propositions comme Rebdtir I'Université de Jules Vuillemin®*, alors professeur au
College de France, passé totalement inapergu, et celui, plus critique, de Frangois Bourricaud
(1922-1991), Universités a la dérive™ que nous citerons plus loin, parce que son approche
sociologique nous semble rejoindre les theéses de Ruyer.

Il suffit de signaler le témoignage de Dominique Lecourt, sur Georges Canguilhem,
spécialiste de 1’épistémologie et de I’histoire des sciences ; en 1968, il était encore directeur
de I’Institut d’Histoire des sciences et des techniques : « Il assista silencieux, d’abord amusé
puis de plus en plus exaspéré au grand carnaval des AG. Notre retour a I’Institut fut rude. Cela
commencga par un savon collectif mémorable : « Vous pouvez étre contents ! Vous avez de

?83 Le mot « chienlit » est entré dans I’Histoire en 1968, il désigne I'agitation, le désordre, la pagaille : utilisé par

le général de Gaulle, président de la République, en mai 1968, devant des journalistes a la sortie d’'un Conseil
des ministres ; il aurait déclaré : « La réforme, oui ; la chienlit, non ».
24 Jules Vuillemin, Rebdtir I’Université, Paris, Fayard, 1968.

285 Francois Bourricaud, Universités a la dérive, Paris, Stock, 1971.

68



quoi étre fiers | Vous avez détruit tout ce que nous avons essayé de construire depuis vingt
ans ! »**°. Canguilhem a reconnu I’importance des travaux philosophiques de Ruyer, d’abord
dans un article de 1947*"’, puis en 1981, face au neurobiologiste Jean-Pierre Changeux, lors
d’une séance de la Société francaise de Philosophie, il déclara : « c’est Ruyer qui est a la fois
le plus réceptif aux enseignements de la neurophysiologie et le plus intransigeant sur
I’irréductibilité du domaine absolu de 1’expérience consciente »**°. Il existait une estime
réciproque entre Ruyer et Canguilhem. Tous deux, comme Aron, Braudel, Lévi-Strauss, et
bien d’autres professeurs et intellectuels, n’ont pas vraiment apprécié¢ la subversion de mai
1968. Il semble pourtant qu’ils aient ét¢ minoritaires car ce qui a dominé, en France, dans
I’Université et, d¢ja, dans les médias, apres 1’échec politique du mouvement de mai 68, c’est-
a-dire des la fin du mois de juin, ce sont les idées de la contestation. Ruyer partage le
diagnostic de Raymond Aron dans La Révolution introuvable : « Disloquer le bloc social de
I’Université sans savoir quel bloc reconstruire ou afin de disloquer la société toute enticre,
c’est nihilisme d’esthétes, ou mieux, c’est I’irruption de barbares inconscients de leur
barbarie »**

Me revient en mémoire une discussion que j’avais eu avec un ami, brillant étudiant en
psychologie — nous suivions ensemble les cours de psychologie de Ruyer — qui m’avait
surpris en se mettant du c6té de la révolte étudiante. Vers la fin des « événements », le
mouvement étudiant s’essoufflait et I’issue de la crise se présentait, je lui demandai : « c’est
entendu, vous voulez détruire I’université actuelle ; mais quel est le projet de remplacement ?
Que voulez-vous reconstruire a la place ? » Sa réponse m’avait laissé pantois : « Reconstruire
est une idée bourgeoise ! » Devant la virulence du défoulement, 1’Université francaise ne s’est
pas remise de mai 68. « Dans les universités, il ne faut pas abuser de la politique » disait
Raymond Aron dans un entretien. Frangois Bourricaud fait le méme diagnostic « Le
symptome qui retient I’attention, c’est la politisation de la vie universitaire »2%° 11 constate
une coupure au sein de la sociologie : les contestataires dénoncent la sociologie « empirique »
et la sociologie « théorique » comme sans intérét ; ils veulent remettre les sciences sociales
dans le courant « révolutionnaire ». Le futur de la sociologie n’est pas de devenir une science
positive mais plutot d’étre une fonction d’instance critique dans la société elle-méme. Mais le
terme de critique est ambigu : pour les sociologues « engagés », il s’agit de la contestation
active de la société dans laquelle ils vivent. Pour les autres, « la critique est la méthode pour
instaurer une certaine distance, non seulement entre I’observateur et 1’objet qu’il étudie, d’une
part, mais entre I’observateur lui-méme, ses préjugés et ses prénotions, d’autre part. Le
véritable sociologue critique est celui qui sait « se mettre a la place des autres »*°'. Nous
retrouvons, ici, un écho d’Adam Smith, de son idée de « spectateur impartial » et I’idée

286 Dominique Lecourt, Georges Canguilhem, Paris, PUF, Que sais-je ?, 2008, p. 119.

287 Georges Canguilhem (1904-1995) , « Note sur la situation faite en France a la philosophie
biologique », Revue de métaphysique et de morale, n° 3-4/1947.

*8Bulletin de la Société francaise de Philosophie, Séance du 28 février 1981, « Les progrés des sciences du
systeme nerveux concernent-ils les philosophes ? » par Jean-Pierre Changeux. L'intervention de Georges
Canguilhem se trouve pp. 101-102.

289 Raymond Aron, La Révolution introuvable. Réflexions sur les événementsde Mai, Paris, Fayard, 1968.
Frangois Bourricaud, Universités a la dérive, Paris, Stock, p. 163.

Id., p.167.

290
291

69



d’empathie ; idées que Ruyer avait présentées dans ses cours en insistant sur leur importance.
Devoir rappeler de telles évidences méthodologiques montre a quel niveau étaient tombés les
débats dans I’Université. Bourricaud savait pertinemment que « cette conception de la critique
entendue comme la méthode méme de la civilité sera dénoncée comme « réactionnaire » C’est
précisément le reproche qui sera fait a Ruyer. « Avouerai-je, conclue Bourricaud, que
I’existence d’une ’intelligentsia’® qui rejette les valeurs de nos sociétés, qui récuse les
méthodes et les procédures par lesquelles celle-ci pourrait étre graduellement et paisiblement
améliorée, ne me préoccupe pas outre mesure, me semble méme normale et dans une certaine
mesure heureuse ? je ne crois pas du tout que cette « intelligentsia » ait raison dans sa critique
contre le ’capitalisme’ ou la *’société de consommation’’, et il me semble que ses griefs
sont pour la plupart mal fondés, excessifs, risibles, ou méme simplement absurdes »*°%.

C’est bien le débat entre les réformistes et les révolutionnaires qui est posé ; Aron
versus Sartre (Quoique 1’on puisse douter que Sartre ait été révolutionnaire. Intellectuel
révolté, oui ! Révolutionnaire, probablement pas!) C’est aussi ouvrir la possibilit¢ d’une
forme de critique sociale différente de la critique sociale d’obédience marxiste ou néo-
marxiste. Est concevable, nous le verrons, une critique sociale qui soit autre chose que la
critique de 1’aliénation ou de I’exploitation, de la domination. La critique sociale de Ruyer
montre qu’il est possible de sortir de la critique sociale marxisante qui oppose en termes
binaires, exploiteurs/ exploités, dominants/dominés, aliénés/non-aliénés (ou désaliénés). Il va
donc commencer a montrer les exces et les absurdités des griefs contre la société de
consommation. Il n’est pas étonnant que le livre soit publi¢ dans la collection dirigée par
Raymond Aron qui accueillera les deux suivants. Il y a concordance d’idées, au-dela de
I’estime mutuelle.

L’Eloge de la société de consommation présente, tout d’abord, les raisonnements
¢conomiques ¢€lémentaires pour comprendre que la consommation est fonction de la
production. Il cite les économistes « sérieux », comme Samuelson dont il a lu le manuel
L’Economique. Ruyer s’est intéressé a 1’économie, nous I’avons supposé, en lisant Cournot,
donc trés tot, et il a étudié cette discipline : il en a lu les principaux textes ; depuis les
classiques, Adam Smith, Ricardo, Malthus, Marx, les extraits des ceuvres publiés avant-guerre
et dans 1’¢édition de la Pléiade, ainsi que les économistes modernes, Mises, Hayek, Frangois
Perroux, Jean Fourasti¢, John K. Galbraith, etc. Les connaissances de Ruyer en économie sont
loin d’étre négligeables. Il se livre a un exercice de vulgarisation économique pour expliquer
les mécanismes de la consommation. Il s’excuse presque d’avoir a énoncer des vérités
premicres, comme : il n’y a pas de « prospérité sans discipline de production ». Il prend un
malin plaisir a citer Karl Marx®”® qui établit que la société ne produit que pour consommer.

*21d., p. 168.

Karl Marx, Introduction générale a la Critique de I’économie politique, in CEuvres, Bibliotheque de la pléiade,
I, Gallimard, PP. 235 et suivantes, et particulierement la page 244.

293

70



Une des erreurs que 1’on pouvait entendre, parmi beaucoup d’autres, sur le campus de la
Faculté des Lettres de Nancy était celle-ci : « Ruyer n’a pas lu Marx 1»**,

Le développement de la production et I’innovation technique ont joué¢ un role moteur dans
I’extension de la société de consommation. Les fameuses « Trente glorieuses », selon le mot
de Jean Fourasti¢, caractérisent I’effort de reconstruction économique entrepris dans les pays
industrialisés apres la seconde guerre mondiale. Le progrés technique et une croissance
¢conomique sans précédent multiplient la masse des biens disponibles. Ce que constatent
beaucoup d’économistes dont Paul Samuelson, Robert Solow, Colin Clark, Walt W. Rostow,
J. K. Galbraith, Frangois Perroux et Alfred Sauvy en France.

Aprées vingt ans de croissance, de 1945 a 1965, surgissent les questions : « Allons-nous vers
le bien-étre généralis¢é ? Vers 1’abondance ? » Un des points que soulignent Ruyer et
Raymond Aron™” est que la croissance économique n’assure pas le bonheur, méme si elle
peut y contribuer. Un des slogans de mai 68 était : « On ne tombe pas amoureux d’un taux de
croissance ! ». En effet | Pourtant, lorsque six ans plus tard, apres le premier choc pétrolier et
la chute de la croissance dans les pays industrialisés, le Club de Rome,essaiera de faire
adopter 1’idée de «croissance zéro», avec des considérations €économiques assez peu
réalistes, la plupart des pays dits développés et leurs gouvernements chercheront le retour a la
croissance et les opinions publiques en feront une exigence auprés des politiques. Dans les
années 1960, avant la premiere crise pétrolicre de 1974, la technique conjuguée au travail
humain bien organisé assurait le développement de la production comme jamais auparavant.
Quelques économistes essayaient de prendre en compte les colts sociaux de la croissance,
comme Bertrand de Jouvenel*® (1903-1987) par exemple.

Ruyer assimile la révolte contre la société de consommation a une révolte contre
I’économie. La révolte contre 1’économie, dit-il, est aussi vieille que 1’activité économique
parce que I’économie, c’est la dure nécessité. Pour échapper aux insupportables pressions de
cette nécessité¢, ’homme a inventé les « grands jeux » : la magie, la mystique, la religion,
I’ascétisme, la drogue, I’art, la danse, la politique, les palabres, I’aventure ou la guerre.
Jusqu’au XIXe siécle, aucune des sociétés connues n’est une « société économique ». La
société économique est une nouveauté dans I’histoire mais elle a apporté un progres immense
et inespéré ; elle a fait sortir de la miseére presque tout I’hémisphére Nord de la planete, et
cela, quoiqu’on le prétende, sans écraser un prolétariat, interne ou externe. Le marxisme, loin
d’avoir été une révolte contre la société économique, est essentiellement un « économisme ».
Hostiles au capitalisme, non a I’économie en général, les marxistes ont aussi contribué¢ a
I’avénement des sociétés industrielles. C’était la vision qui dominait dans les années 1960 :
deux modeles de sociétés industrialisées, société collectiviste étatisée et société capitaliste
privée. La révolte d’aujourd’hui (c’est-a-dire en 1969), diagnostique Ruyer, ne sait pas au

294 P TS ; . s . ]
L’argument était couramment utilisé a I'époque pour disqualifier I'interlocuteur. C’'était le seul argument

qgue I'on ne pouvait pas utiliser contre Raymond Aron qui, lui, avait lu Marx, disait- on au Parti communiste
frangais, et le connaissait mieux que beaucoup d’intellectuels communistes.

29 Raymond Aron, Les désillusions du progres. Essai sur la dialectique de la modernité, Paris, Calmann-Lévy,
1969. Publié dans la méme collection et la méme année que I'Eloge de la société de consommation.

2 Bertrand de Jouvenel, Arcadie. Essais sur le mieux-vivre, Paris, Sedeis, 1968, pp. 266-271.

71



juste si elle est marxiste ou non. L’anticapitalisme du marxisme alimente I’anti économisme
de l’intelligentsia. Les révoltés, contre la société économique, contre le capitalisme, libéral ou
¢tatisé, contre la technocratie, contre la « société de consommation », contre la publicité et les
gadgets, contre la productivité, la rentabilité, se croient souvent marxistes (ou néo-marxistes)
parce qu’ils sont anti-américains. L’Amérique du Nord représente le capitalisme comme
I’Union soviétique représentait le communisme ; mais, derriere la critique du capitalisme par
les intellectuels et universitaires, se profile la critique de I’économie, et aussi, pour certains
d’entre eux, 1’ignorance de 1’économie. Le diagnostic de Ruyer est le suivant : « Aux vieux
griefs contre la société capitaliste : exploitation, aliénation, désordre, se mélent aujourd’hui
des griefs nouveaux contre la société économique en général: ’’ tragédie’” de la
consommation forcée, conditionnement par la publicité, méfaits de la technocratie, etc.
L’ ’’économophobie’ est généralisée ». Et I’on percoit I’ironie de Raymond Ruyer lorsqu’il
parle de la >’tragédie’” de la consommation forcée. Si le théme de 1’exploitation semble avoir
perdu en importance, celui de I’aliénation est beaucoup plus souligné. « L’exploitation a
existé au XIXe siécle et la prolétarisation n’était que trop réelle avec ou sans paupérisation.
La confiscation de la plus-value du travail n’est plus soutenable » affirme Ruyer qui en déduit
que « Marx est un auteur heureux puisque le pilier central de sa théorie s’est effondré et
cependant chacun semble s’accorder, méme les adversaires du marxisme, que la construction
tient bien sans ce pilier central »2.

L’aliénation est un théme, littéraire et philosophique, plus vaste que I’exploitation
¢conomique. Ruyer rappelle qu’il y a selon Feuerbach une aliénation religieuse : ’humanité
se projette en un Dieu qu’elle fabrique, et elle se livre a cette idole qui I’opprime. « Selon
Marx, I’aliénation sort de I’exploitation, en vertu du principe selon lequel religion, politique,
morale, droit, n’ont pas de consistance propre et sont des masques, des idoles fabriquées par
des hommes dans un certain état social des institutions économiques. L’homme crée 1’Etat, la
Patrie, comme il crée Dieu, et il s’aliéne en ses idoles, parce qu’il est aliéné dans le systéme
de I’économie marchande en général, et qu’il est exploité par 1’économie capitaliste en
particulier. Il y a en effet ce double fond — sans quoi on ne comprendrait pas comment les
Etats et les Dieux ont précédé de beaucoup, historiquement, le capitalisme »*°°. Marx, et
encore Lénine et Boukharine, parlent d’affranchir ’homme de 1’ «aliénation dans
I’échange » par la suppression du marché et de la monnaie. Le marxisme prépare la
disparition de I’économie politique, réalité contraignante et aliénante, pesant sur les hommes.
Il est a peine croyable, mais c’est un fait rappelé par Ruyer, que des marxistes plus récents
dénongaient encore le caractére « fétichiste » de I’économie politique en général, et le
caractere « aliénant » du commerce et méme de la monnaie. « Des tricheurs, argumente
Ruyer, peuvent évidemment fausser les échanges, méme les plus élémentaires ; mais Etre
trompé et volé, ce n’est pas €tre ’’aliéné’’. Le sentiment d’aliénation comme toutes les
impressions psychologiques est trés capricieux, trés accessible a 1’autosuggestion et a
I’ambiance »**°. Se référant a Bertrand de Jouvenel et Julien Freund, Ruyer souligne que
I’ordre politique, en pratique, contient beaucoup plus de menaces d’aliénation que I’ordre

297 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 16.

d., p. 28.
d., p. 32.

298
299

72



économique”. Le sentiment d’aliénation, comme le sentiment si répandu de I’ « absurdité
sociale » a sa racine dans ’inconscience sociale, phénoméne capital, étudié par Ruyer®®' et
bien distinct de I’inconscient freudien. Cette inconscience sociale conduit plus souvent a la
bétise qu’a la folie — bétise d’ailleurs aussi dangereuse que la folie. Pourtant, reconnait Ruyer,
I’action et méme la passion politique, plus réellement aliénante que 1’action économique,
donne moins le sentiment de 1’aliénation’®. « La participation 4 la >> prospérité économique’’,
a la ’montée du niveau de vie’’ est, d’une part, peu exaltante et, d’autre part, parait a chacun
insuffisante. Il est plus expédient de crier a I’absurde devant une réalit¢ qu’on ne comprend
plus, qui nous échappe, et d’inventer un autre systéme simpliste du méme niveau que la

rationalité superficielle de I"utopie »°*. C’est le spécialiste de ’utopie qui parle !

Il faut se souvenir que dans les années 50, et les années 60, certains accusaient le
capitalisme et 1’¢économie de marché de créer du désordre auquel la planification pouvait
remédier. Le théme du désordre était au coeur des débats entre le « marché » ou le « plan ». En
France, des économistes et des hauts fonctionnaires révaient d’une troisiéme voie entre le
modele américain du marché et le modele soviétique de la planification. Il suffit de penser a
Pierre Massé (1898-1987), économiste et haut fonctionnaire, auteur de Le Plan, ou [’Anti-
hasard™®.

Les débats reposaient sur le role des ordinateurs pour traiter les grandes quantités
d’information nécessaires au fonctionnement de 1’économie. Le Plan était la solution pour
¢viter le gaspillage de 1’économie de marché et les désordres qui en résultaient. Ces débats
coincidaient, dans les années 50, avec I’invention de la cybernétique (oubliée depuis ou plutdt
remplacée par I’informatique.). Ruyer a ét¢ un des premiers, sinon le premier philosophe
francais & s’intéresser a la cybernétique. Il a publié¢ dés 1954 un livre®” dans lequel il montre
que si la cybernétique représente un des progres les plus remarquables de la technique, de la
science et de la philosophie contemporaines, ses postulats mécanistes sont insoutenables a la
fois logiquement et expérimentalement. Les faits révelent que les machines a information,
aussi bien que les machines ordinaires, sont toujours encadrées par une activité consciente et
signifiante - la conscience humaine, en 1’occurrence. Dans I’Eloge de la société de
consommation, Ruyer définit a nouveau la cybernétique qui, dans 1’esprit de ses fondateurs, et
notamment Norbert Wiener, était la théorie générale des controles par machines a
information. Mais tres vite la cybernétique s’est développée dans deux directions « qu’il est
avantageux de désigner comme cybernétique I et II. D’une part elle est devenue, ou elle est
restée selon son bon sens primitif, la théorie des machines a autorégulation, par rétroaction
(ou feed back) qui se controlent elles-mémes en réutilisant leurs effets de sortie (homéostasies
organiques, homéostats, multistats, régulations et automations de toutes espeéces dans

30 Bertrand de Jouvenel, De la politique pure, Paris, Calmann-Lévy, 1963 et Julien Freund, L’Essence du

politique, Sirey, 1965.

301 Raymond Ruyer, « L'inconscience, la fausse conscience et I'inconscient », Journal de psychologie normale et
pathologique, 1966 : 257-289.

SOZEIoge de la société de consommation, p. 37.

Id., p. 38.

Pierre Massé, Le Plan ou I’Anti-hasard, Paris, Seuil, 1965, rééd. Hermann, 1991.

Raymond Ruyer, La cybernétique et I'origine de I'information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée
1967.

303
304
305

73



I’industrie). D’autre part, elle a conduit aux ordinateurs qui sont des machines a enregistrer,
conserver, traiter, ordonner, selon un programme prédéterminé, de grandes quantités
d’informations »'*®. Ruyer a bien vu le développement de I’informatique, & une époque ou
elle commengait seulement a s’implanter dans les entreprises. Mais il ajoute que
I’interprétation cybernétique I est strictement équivalente a 1’interprétation marginaliste. Ce
qui expliquerait pourquoi les dirigeants russes se sont longtemps défiés de la cybernétique.
« Le plus curieux est que les économistes communistes convertis a la cybernétique ne
paraissent pas s’apercevoir qu’ils condamnent ainsi, par les considérations philosophiques
attenantes, le principe méme de la planification autoritaire et centrale »°’. Il est probablement
exagéré de soutenir avec Von Mises, Von Hayek, Machlup, etc. que tout calcul économique
est impossible dans une économie planifiée, mais Ruyer est d’accord avec ces auteurs pour
dire que méme une supposée planification intégrale de 1’économie par 1’Etat ne peut pas
supprimer le «marché ». Il critique, par ailleurs, le dirigisme économique parce que les
planificateurs seraient censés connaitre les vrais besoins des intéressés, mieux que les
intéressés eux-mémes. Il faut se souvenir que ces débats sur les calculs économiques, qui
semblent aujourd’hui bien datés, opposaient les €économistes libéraux aux économistes

marxistes, ou a ceux qui critiquaient le capitalisme®®.

Quel est le role du consommateur dans la société de consommation ?

Une des questions qui revient fréquemment dans les débats de 1’époque est celle des
besoins : la notion de besoin, en effet, est centrale. Il est classique de distinguer, comme le
font Ruyer et la plupart des psychologues et psychosociologues, les besoins primaires ou
fondamentaux, physiologiques et physiques, et les besoins secondaires, psychiques, définis
par la demande solvable. Cette distinction se trouve déja exposée, en 1945, chez
I’anthropologue américain Ralph Linton®”’. Les premiers peuvent étre satisfaits relativement
facilement et tendent a étre saturés dés lors qu’ils sont satisfaits, alors que les seconds
dépendent des niveaux d’aspirations et ils augmentent avec la masse des moyens de satisfaire
ces besoins. De 1a une insatisfaction persistante, paradoxale dans la mesure ou les possibilités
offertes par la société de consommation ont accentué la diversité des comportements et les
modes de satisfaction des besoins. Les décisions du consommateur, ses préférences, sont une
combinaison de I'utilité¢ (confort, sécurité, etc.), du style de vie ou de I’appartenance a un
groupe social déterminé, et du plaisir, c’est-a-dire de la satisfaction qui résulte de 1’acte
d’achat. Par-dela la dimension économique et sociologique de la notion de besoin, il y a la
dimension psychologique et philosophique : le caractére ouvert des aspirations rend presque
impossible une définition objective des besoins. « Le plaisir, écrit Ruyer dans un autre
contexte, loin d’étre une forme primitive et élémentaire de la valeur, est, comme le besoin, un

306Eloge de la société de consommation, p. 44.

Id. p. 61.

Ruyer fait référence a Raymond Aron, Dix-huit le¢ons sur la société industrielle, Paris, Gallimard, 1962 et
André Gorz (1923-2007), Le socialisme difficile, Paris, Seuil, 1967.

309 Ralph Linton (1893-1953), Le Fondement culturel de la personnalité, Paris, Dunod, 1968.Livre publié aux
Etats-Unis en 1945. Voir aussi, Julien Freund, « Théorie du besoin », L’Année sociologique, 1970, vol. 21, p. 13-
64.

307
308

74



\

phénomene particulierement compliqué, tenant a la multiplicité des sous-individualités
organiques. Il n’a rien d’une substance mesurable, d’un atome axiologique »*'°. C’est parce
qu’il serait un phénoméne compliqué que 1’on insiste tant sur I’impossible satisfaction des
besoins (ou des désirs). Cette société ne nous promet pas la satisfaction de tous les besoins. Il
ne faut pas étre victime d’illusions. La société de consommation est un progres par rapport
aux sociétés antérieures mais il faut rester réaliste ; nous pouvons [’accepter parce qu’elle
nous rend la vie plus facile qu’autrefois. Alors, les consommateurs sont-ils aliénés ou
manipulés ? Le mot « manipulation » ¢€tait trés a la mode a cette époque. C’est le theme de la
demande « conditionnée » a laquelle Ruyer consacre un chapitre de son livre.

Le théme de la demande conditionnée.

Vance Packard, économiste et sociologue américain, attire I’attention sur les

techniques de manipulations des consommateurs®''. Les agences de publicité et les
publicitaires ont eux-mémes puissamment contribué¢ a répandre aupres de leurs clients, les
entreprises qui utilisent leurs services, et dans le public, I’idée d’un consommateur docile.
Ruyer accuse Packard de faire du sensationnalisme en affirmant que le consommateur est
manipulé, conditionné, par les messages subliminaux de la publicité sans apporter de preuves
suffisantes dans son livre’'%.
Pour sa part, ’économiste John Kenneth Galbraith met en doute la souverainet¢ du
consommateur’ > en affirmant que ce sont les entreprises qui imposent leurs produits aux
consommateurs et non [’inverse, c’est-a-dire les consommateurs qui imposent leurs
préférences aux entreprises. La thése est fausse, dit Ruyer. Elle surestime la puissance de la
publicité commerciale®'®. 1l considére en effet que les consommateurs ne sont pas aussi
conditionnés par le marché que 1’affirme Galbraith. Dire que les grandes entreprises créent en
permanence de nouveaux besoins ou que 1’accroissement de la production devient une fin en
soi ne correspond pas a la réalité de la vie économique, dit Ruyer. Il voit dans les théses de
Galbraith une posture plutdét qu'une analyse économique sérieuse, méme s’il accepte 1’idée
que les grandes entreprises peuvent imposer 1’achat de produits par le biais de la publicité, des
politiques de prix et I’acces facile au crédit a la consommation, cela ne signifie pas que le
consommateur soit conditionné ou manipulé. Nous ne sommes pas condamnés a consommer
ni voués a I” « art du gaspillage » . Ce 1a sont des idées regues, pense-t-il.

Ce qui est vrai de la société de consommation ne tient pas a une surproduction industrielle,
totalement imaginaire, mais est plutot li¢ au développement des techniques de communication
ou a la présentation des objets produits, les fameuses techniques de mise ne marché ou

310 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, p. 131, (nous soulignons).

Vance Packard, La Persuasion clandestine, Paris, Calmann-Lévy, 1958. Livre publié aux Etats-Unis en 1957 ou
il fut un best-seller, comme en France.

32 yance Packard, fort du succes de ce livre, récidivera avec un autre livre, L’Art du gaspillage, Paris, Calmann-
Lévy, 1962, promis au méme succes grace aux techniques éprouvées de mise en marché (marketing).

313 John Kenneth Galbraith (1908-2006), L’Ere de I'opulence, Paris, Calmann-Lévy, 1961.

Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 79.

Id. p. 84.

311

314
315

75



marketing qui s’implanteront dans les entreprises fabriquant des biens de consommation de
masse. Dans les années 1960 et les années 1970, les directions marketing de ces entreprises,
en s’appuyant sur les campagnes publicitaires, étaient déterminantes pour les ventes de leurs
produits et par conséquent leurs résultats financiers.

George Katona®'®, le pionnier de la psychologie économique n’a pas obtenu en France le
méme intérét que Galbraith. Il montre que la majorité des consommateurs américains — et
aussi en Europe de 1’Ouest, comme on disait alors — une fois les besoins de nourriture,
logement, habillement, assurés, disposent d’un revenu qui leur permet d’acquérir d’autres
biens — c¢’est le revenu discrétionnaire des économistes, utilisé pour les voyages, distractions,
culture, biens durables etc. Le standard de vie a augmenté mais ce n’est pas pour autant le
régne du gadget, des objets inutiles, ou du gaspillage. Le consommateur, dit Katona, n’agit
pas de maniére irrationnelle ou grossierement matérialiste. Il est important de faire la
distinction entre le revenu, le pouvoir d’achat et la volonté ou le désir d’acheter. Katona et
Ruyer disent que la société occidentale est une société orientée vers la consommation. Ils
reconnaissent 1’importance des facteurs psychosociaux : la décision d’achat dépend des
motivations, des attitudes, des attentes ; elle se traduit par des comportements observables qui
reposent sur des prédispositions mentales. Les enquétes de consommation sur les attitudes des
consommateurs confirment la loi d’Engel en économie®’’ qui peut s’énoncer en trois
propositions : 1. La part des dépenses affectées aux besoins alimentaires est d’autant plus
faible que le revenu augmente ; 2. La part des dépenses en biens d’équipements du foyer reste
constante ; 3. La part des autres besoins - d’éducation, de santé, de voyages, de loisirs -
augmente au fur et 3 mesure que le revenu augmente ; ce que le sens commun résume par
I’opinion suivante : plus les gens se sentent a ’aise, plus ils dépensent ; moins ils se sentent a
I’aise moins ils dépensent. Ruyer, pour sa part, synthétise la loi d’Engel de la maniere
suivante : « A mesure que le niveau de vie monte, la part réservée aux premieéres nécessités
vitales diminue, et le budget des vacances, distractions, voyages, objets de commodités
¢légants, s’allonge »*'®. 1l existe certes un gofit de « la consommation selon des images »,
ajoute-t-il, mais « on ne voit jamais la moindre consommation forcée »°'°. Ruyer reprend un
des arguments des « défenseurs » de la société de consommation : le monde paraitrait
terriblement décoloré si, d’un jour a I’autre, il n’y avait plus nulle part d’efforts publicitaires,
plus d’affiches, plus d’enseignes lumineuses. Il reconnait aussi que les consommateurs
fortunés jouissent, dans cette société de consommation, d’une sorte de « rente de 1’acheteur »
en ce sens qu’il seraient disposés a payer plus cher le produit que la technique moderne met a
leur disposition 4 un prix trés bas**’. Inversement, ceux qui ne peuvent pas acheter faute de
moyens sont pénalisés. Cela correspond a I’impression du sens commun : un pauvre parait

316 George Katona (1914-1996), La société de consommation de masse, Paris, Hommes et techniques, 1966,

publié aux Etats-Unis en 1964.

** La loi d’Engel est une loi empirique avancée en 1857 par le statisticien allemand Ernst Engel (1811-1896).
Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 88.

Id., p. 90.

Cf. Paul Samuelson, L’Economique, t. I, Paris, Armand Colin, 1964, p. 445, note.

318
319
320

76



plus pauvre (2 ses yeux et aux yeux des autres) dans une société riche que dans une société
321

pauvre. Il y a une aggravation de I’inégalité qui parait d’autant plus injuste™ .

Ceux qui critiquent la sociét¢ de consommation sont appelés par Ruyer les
« nouveaux clercs », assimilables a une nouvelle bourgeoisie antibourgeoise®*. Il aimait citer
cette phrase de Samuel Butler : « J’appelle clerc celui, quel qu’il soit, qui se présente comme
sachant mieux et comme agissant mieux que ses voisins ». La nouvelle classe est apparue
d’ailleurs aussi bien dans les pays de I’Est que dans les pays du Tiers-Monde : « Quant a
I’Amérique latine et a I’Afrique, la *’nouvelle classe’” y apparait clairement pour ce qu’elle
est : la forme nouvelle des vieilles exploitations politiques, vieilles comme 1’humanité »*>.
Cette nouvelle classe, donc, est spécialisée dans la politique, la culture, voire la technocratie
et I’administration, en tout cas, sans responsabilit¢ de producteurs sinon « par I’aptitude a
employer le langage promu au rang de véritable instrument de production de la société

nouvelle »°>*

. Les hommes de I’économie lui déplaisent. Pourtant, « malgré la phobie affichée
par beaucoup pour 1’économie en général et I’économie de marché en particulier, il parait peu
vraisemblable que 1’on se résigne longtemps a la sous-consommation et a la chute du niveau
de vie que produirait le choix délibéré de la noble pauvreté ou, ce qui reviendrait vite au
méme, I’abandon délibéré et universel de tout mobile économique »*>. Cependant, avertit
Ruyer, tout peut arriver. Il existe de nombreuses expériences historiques de sociétés
s’appauvrissant elles-mémes d’une maniere quasi délibérée. Il donne I’exemple de I’Espagne
du XVlIle siecle comme le plus caractéristique. Ce pays a choisi délibérément 1’ « honneur de
caste » (hidalguia), et la miscére générale, et a refusé obstinément le capitalisme naissant
ailleurs en Europe. « Le triomphe des « Vieux chrétiens » signifiait le mépris pour « ’esprit
de lucre ». Les artisans, les commergants, les juifs, noyaux de la bourgeoisie espagnole, furent
écrasés apres la révolte des cités de Castille en 1520. Aprés quoi, la société espagnole
s’endetta en cessant de produire. Elle méprisa la « vie marchande » qui comprend... « Tous
ceux qui font commerce de leur travail, de leur art ou de leur esprit ». Aussi tous, gueux et
nobles, aspirent a la vie oisive dans I’hidalguia, ou dans la gueuserie. « Tirer argent d’argent
(ou de marchandises), ¢’est, par définition, fourber autrui »*°,

De méme, poursuit Ruyer, «la misére et le retard actuel de 1’Amérique du Sud sont
attribuables, beaucoup plus qu’aux exactions supposées de I’impérialisme yankee, a ses
préférences pour I"honneur, militaire, intellectuel ou religieux » Il cite Luis Mercier Vega®”’
qui a montré que I’'impérialisme yankee « universellement dénoncé comme seul coupable,
sans étre innocent, est loin d’étre seul en cause. La responsabilité est bien plutot celle de la
classe dirigeante politique et militaire. L’Etat est [’'unique dispensateur des privileges. D’ou
une apre lutte pour le pouvoir, d’ou la recherche exclusive des techniques du pouvoir, au lieu

321Eloge de la société de consommation, p. 92.

2214, p. 149.

3 1d., p. 148.

Id., p. 150.

*Ibid.

3% Luis de Léon, cité par M. Molho, Les romans picaresques espagnols, Paris, Bibliotheque de la Pléiade,
Gallimard, préface, p. XLIV.

327 Luis Mercier Vega (1914-1977), né Charles Cortvrint a Bruxelles, devenu citoyen chilien en 1941, anarcho-
syndicaliste ou militant libertaire, auteur des Mécanismes du pouvoir en Amérique latine, Paris, Belfond, 1967.

324

77



de I’effort vers I’entreprise économique. Les fortunes édifiées par des moyens politiques n’y
sont pas converties en capitaux économiques, mais mises en sécurité a 1’étranger. La carricre
militaire y est la carriére politique en uniforme »*>*.

Ces commentaires sont intéressants parce qu’ils illustrent 1’é¢tendue des sources et références
de Ruyer. Louis Mercier Vega®?, né Charles Cortvrint 4 Bruxelles, est un militant anarchiste
belge, qui se retrouve au Chili en 1941 ou il devient Luis Mercier Vega et s’engage en 1942
dans les Forces Frangaises Libres. Apres la guerre, il est journaliste & Grenoble et il intégre
I’Association des Amis de la liberté, du Congrés pour la liberté de la culture et la revue
Preuves.

« On pourrait faire les mémes réflexions, continue Ruyer, a propos de I’'Inde, et les mémes
prévisions a propos de la révolution culturelle de Mao. Elle aussi a toutes les chances, en
prétendant changer la psychologie humaine, de mettre a nu, tout simplement, 1’Homo
economicus »>°. Le raccourci est audacieux, mais tout bien considéré, en observant
I’évolution de la Chine, celle d’aprés Mao qui a évolué vers un capitalisme d’Etat, la
prévision de Ruyer est assez juste. Il ne s’est guere trompé !

L’Eloge de la société de consommation lui valut une certaine notorié¢té. Au mois de décembre
1969, la revue Esprit publie un dossier spécial « Dépasser la société de consommation » qui
analyse le livre. Son directeur a 1’époque, Jean-Marie Domenach fait la Critique d’un éloge :
« Apres Mai 68, écrit-il, il était inévitable qu’une réaction survienne ». Le ton est donné : « Le
livre de Raymond Ruyer est I’exemple parfait de cette contre-attaque de I’intelligentsia
libérale. On le lira avec profit, surtout si I’on n’est pas de son avis »*>'. Jean-Marie Domenach
commence par s’attribuer la responsabilité du vocable « société de consommation » qui serait
apparu, pour la premiére fois en France dans un article de la revue Esprit’””. 1l admet qu’il
serait abusif d’imaginer que les producteurs peuvent faire avaler n’importe quoi aux
consommateurs grace a la publicité. Ce qu’il reproche a la société de consommation, ce n’est
pas de faire de la publicité, c’est « d’avilir I’homme et les rapports humains en exploitant
systématiquement tous les mécanismes de la convoitise »*>°. Il adopte une position morale en
se référant a Heidegger, « a I’analyse heideggérienne du Verfall, descente de 1’étre et son
enlisement dans les choses »***. 1l en profite pour dire aussi que Jean Baudrillard, dans « une
remarquable étude que R. Ruyer semble ignorer », Le systeme des objets, donne une analyse
trés proche de la sienne. Jean-Marie Domenach reprend I’argument « Répétons-le donc a
I’intention de ceux qui, comme R. Ruyer, feignent de croire qu’en dénoncant la société de
consommation nous sommes les contempteurs aristocratiques de la production et de la
consommation de masse : non, si nous critiquons 1’orientation actuelle de la production et de

328Eloge de la société de consommation, pp. 182-183.

Outre le livre cité par Ruyer, Louis Mercier Véga est I'auteur de : L’increvable anarchisme, Paris, UGE, coll.
10/18, 1970 ; Autopsie de Péron, Liege, Duculot, 1974 ; La Révolution par I’Etat : une nouvelle classe dirigeante
en Amérique latine, Paris, Payot, 1978.

*3%14d., p. 185.

Jean-Marie Domenach (1922-1997), « Critique d’un éloge », Esprit, décembre 1969, p. 875.

Esprit, novembre 1957, p. 480.

4., « Critique d’un éloge », p. 877.

**Ibid.

329

331
332

78



la consommation, c¢’est d’abord parce qu’elle détourne I’homme de son existence authentique,
parce qu’elle stérilise son pouvoir de parler , de créer, d’aimer, de vivre tout simplement ;
c’est ensuite parce qu’elle accentue la division entre les groupes humains, - entre continents
développés et sous-développés, ainsi qu’entre races, classes et groupes sociaux »-°. D’abord
Ruyer ne feint pas de croire a une attitude aristocratique chez certains de ceux qui dénoncent
la société de consommation car cette attitude existe réellement ; ce n’est pas I’attitude de
Jean-Marie Domenach qui ne veut pas passer pour « aristocrate ». Il affirme tout de méme que
la société de consommation empéche ’homme « de parler, de créer, d’aimer et méme de
vivre » ; en bref, « elle stérilise son pouvoir » : c’est trés grave ! Comment peut-il survivre
dans une telle société ? Il ’accuse aussi d’accentuer les divisions entre les groupes humains :
si I’on suit son raisonnement, ce serait la faute de la société de consommation s’il y a une
division entre des consommateurs qui consomment d’une maniére probablement excessive,
selon lui, et d’autres personnes qui ne peuvent pas consommer. Ce qu’il vise, au fond,
reconnait-il, sa cible, « c’est une attitude a 1’égard des choses et des hommes qui se situe dans
la ligne de I’impérialisme du XIXe si¢cle ». Pas moins ! Nous supposons que pour lui,
I’impérialisme est le stade supréme du capitalisme ! « En fait, c’est bien en tant que société de
domination que notre mode actuel d’organisation fondé sur la maximisation des raretés de
facon a créer et a justifier le profit, me parait profondément critiquable ». L’attitude morale de
Jean-Marie Domenach — pour qui le profit c’est le mal — se double de la critique politique
contre la domination : consommation et domination désignent le méme mal, c’est-a-dire
I’exploitation destructive™. 1l confirme ainsi la thése de Ruyer : derriére la critique de la
société de consommation, se dissimule la critique de la société bourgeoise par la vulgate
marxiste, reprise ici par Jean-Marie Domenach qui parle de « faits historiques contemporains :
la lutte des classes, les exploitations, les impérialismes ». Pour lui, « de Marx a Cournot, c’est
la méme folie qui conduit & la dictature des bureaucraties et des technocraties »>', et il
reproche a Ruyer de ne pas voir que « le mal de la puissance réside dans 1’économie ». La
dénonciation morale est en réalit¢ une critique de la société technique, qu’avait annoncé
Heidegger, dit-il, et que Ruyer n’aurait pas, selon lui, encore découvert : a savoir que « la
technique, devenue instrument de la volonté de puissance, opere sur la nature et contre elle,
d’une fagon qui compromet notre survie »*-°. Nous trouvons ici les linéaments de 1’écologie
politique telle qu’elle s’exprimera aprés le premier choc pétrolier de 1973. Nous retirons
I’impression d’une grande confusion : sont convoqués tous ceux qui permettent de critiquer
« la grande machine a produire et a faire avaler » et Jean-Marie Domenach devient lyrique :
« C’est contre cela que le Mouvement de Mai s’est dressé, et qu’il a revendiqué un usage libre
et heureux de la parole, de I’imagination et du corps »**°. Nous aurions pu lui répondre
rétroactivement que c’est précisément contre cela, contre le Mouvement de Mai que Raymond

3 1d., p. 878.

*%1d., p. 879.

Id., p. 880.

**1bid.

339 Id., p. 881. En 1985, bien des années apres, J.-M. Domenach déclarera : « Ayant commencé ma vie adulte
sous la terreur nazie, je suis résolu a ne pas la terminer sous la terreur communiste ». Il avait méme qualifié de
« monstre » I'Union de la gauche promue par Frangois Mitterrand qui, dit-il, « a laissé la France dans un état de
corruption et de déchéance morale qui m’inquiéte beaucoup ».

337

79



Ruyer a écrit son livre. Curieusement, Domenach avoue avoir aimé la satire de Ruyer contre
« la nouvelle bourgeoise intellectuelle ».

A la fin de son article, Il va jusqu’a reprocher a Ruyer d’avoir oubli¢ les idées exprimées
dans le livre de 1930 sur Cournot. Comment peut-il affirmer cela ? L utopie de Cournot, dit-
il, prolonge I’économisme du XIXe siécle, qu’il n’aime pas, nous 1’avons vu, et il fait
semblant de confondre — ou bien confond-il réellement ? — I’humanité de I’avenir esquissée
par Cournot avec la société de 1969 ; pour Domenach, nous vivons — en 1969 — dans une cité
qui perd son ame pour se réduire a un ensemble économique. Cournot opposait le rationnel a
I’organique pour prévoir dans un futur indéterminé le triomphe de la rationalité. Est-ce a dire
que pour Domenach la rationalité économique est déja installée dans le monde et organise
toutes les activités humaines ? C’est ce qu’il semble penser ; mais alors il commet deux
erreurs de perspective : 'une sur Cournot et I’autre sur la société de consommation et la
critique qu’il adresse a Ruyer. Sa critique est celle d’un moraliste qui ne supporte pas que la
société ne ressemble pas a ses réves.

Paul Thibaud, qui succédera, plus tard, a Domenach comme directeur de la revue, écrit, pour
sa part, que I’Eloge de la société de consommation est en réalité une défense du libéralisme —
ce qui n’est pas faux, mais serait plutot un défaut pour Paul Thibaud. Dans le numéro de la
revue, seul D’article de Pierre Kende, économiste, éléve de Raymond Aron, est dans
I’ensemble plus favorable au livre.

Le compte-rendu d’Henri Desroche®®, spécialiste, simultanément, du phénoméne utopique et
du phénomene religieux, insiste particulierement sur «le profil psycho-social de ce que
Raymond Ruyer a baptisé « les nouveaux clercs ». « Il dégage un #ype. Il en formule du moins
I’hypothése, et il ne suffira plus de la déclarer nulle et non avenue pour 1’évacuer ». Il donne
ensuite ses impressions de lecteur : « L’ouvrage est un pamphlet. C’est entendu. Il est
volontiers irrité et volontairement irritant. Mais il est écrit avec intelligence, brio, pénétration.
Et les abces, les inflations ou les enflures que son scalpel prétend débrider ne sont pas
imaginés ni imaginaires », pour conclure : « je tiens a saluer I’ouvrage de Ruyer comme un
ouvrage dont la lecture ne se remplace pas ».

Le livre a contribué¢ a classer Ruyer, au sein de 1I’Université¢, comme dans les médias, au
mieux comme un penseur libéral, au pire comme un « réactionnaire », une maniere comme
une autre de ne pas tenir compte de ses arguments.

Avant d’examiner Les Nuisances idéologiques, nous voulons évoquer ici 1’analyse de Carlos
Rangel**', journaliste et professeur vénézuélien, qui rejoint totalement celle de Ruyer. Au
chapitre 6, intitulé « L’ Amérique latine et I’Eglise », Rangel montre qu’il a existé des unions
tactiques et méme une sympathie mutuelle entre les chrétiens et les communistes, aprés
I’échec de 1’accomplissement de la promesse marxiste de I’abondance des biens matériels

quand I’économie aurait été libérée des chaines de la propriété privée et de la recherche du

340 . csy s . . . .
Henri Desroche, compte rendu d’Eloge de la société de consommation, Archives des sciences sociales des

religions, Année 1970, vol. 29, n°1, pp. 236-237.
*1 Carlos Rangel (1929-1988), Du bon sauvage au bon révolutionnaire, Paris, Robert Laffont, 1976.

80



profit dans les sociétés communistes. C’est ce qu’illustre parfaitement le numéro spécial de la
revue Esprit de décembre 1969 que nous avons présenté plus haut.Non seulement 1’abondance
n’est pas arrivée dans les régimes communistes mais, en outre, on a pu faire des comparaisons
entre I’Europe de L’Ouest et I’Europe de ’est, et aussi entre les deux Allemagnes. Les
communistes se sont alors « employ¢s a faire 1’apologie de la pauvreté exemplaire, partagée
par tous, a I’inverse de la société de consommation capitaliste qui, par I’excés méme des
satisfactions qu’elle offre et qu’elle annonce (par la publicité), et qui, en fait et malgré toutes
les inégalités qu’on peut constater, sont a la portée d’un grande foule de bénéficiaires, mene a
une corruption bassement matérialiste des aspirations de 1’étre humain, lesquelles doivent
viser non pas un confort égoiste, mais un collectivisme fraternel et désintéressé »***.
Retournement dialectique intéressant qui consiste a accuser le capitalisme de ne s’occuper que
des intéréts matériels au détriment des aspirations « spirituelles » de I’étre humain. Une
version du matérialisme dialectique qui n'est pas trés orthodoxe mais dont on voit bien qu’il
s’agissait d’une tactique pour trouver, dans le monde occidental, des alliés utiles contre le
capitalisme. « L’homme nouveau, a Cuba, en Chine, au Vietnam, etc. ne possede
pratiquement rien, mais — selon cette thése — il serait maitre de lui-méme ; il n’est pas aliéné
par des réfrigérateurs, des aspirateurs ou des postes de télévision, et bien moins encore par des
programmes de radio ou de télévision qui, en méme temps que des réclames pour ces articles
et mille autres, diffusent une information et des opinions qui ne sont pas celle que 1’homme
nouveau doit connaitre ou avoir »**. Conclusion de Carlos Rangel : le communisme s’est
ainsi rapproché de facon inattendue des « théories ascétiques et anti mercantiles trés anciennes
et profondément enracinées qu’il avait rejeté en d’autres temps comme obscurantistes et
mensongeres, visant a duper et a bercer les étres humains par la promesse d’une félicité extra-
terrestre en échange de la pauvreté en ce monde, alors qu’ils étaient en fait exploités par les
capitalistes alliés aux prétres ». Nous retrouvons ici les théses exposées dans le livre de Ruyer.

\

Lorsqu’il parle de I’Eglise, Carlos Rangel pense principalement a I’Eglise catholique
d’Amérique latine — en particulier le courant de la « théologie de la révolution » — mais son
raisonnement peut s’appliquer aussi, dans une moindre mesure certes, a I’Eglise de certains
pays européens, dont la France. « L’Eglise donc, aprés plusieurs siécles d’inquiétude et de
panique devant la montée du libéralisme capitaliste, libre penseur et sécularisateur, a eu la
divine surprise de constater qu’elle a dans le socialisme marxiste non pas un ennemi encore
plus dangereux que le libéralisme comme elle le crut d’abord (ainsi que les marxistes) mais
bien un allié tactique, précieux auxiliaire dans la propagation du message qui dit que les
grands ennemis du salut de ’homme sont les marchands et que la tache la plus urgente est de
les chasser du temple ». Le but étant de discréditer 1’exécrable société¢ de consommation
« contre laquelle on a propagé en outre la thése qu’elle n’a été rendue possible, 1a ou elle
existe, que par Iexploitation des pays prolétaires par les pays bourgeois »**.

Carlos Rangel expose la thése en vigueur, dans les années soixante, a Cuba et dans les
mouvements révolutionnaires d’ Amérique latine, diffusée par Fidel Castro et Ernesto « Che »

% Carlos Rangel, Du bon sauvage au bon révolutionnaire, p. 217.

d., p. 218.
d., p. 219.

343
344

81



Guevara, dans des organisations comme la Tricontinentale. Cette thése reste toujours
d’actualité, malgré I’effondrement du communisme en Russie et en Europe de 1’Est, apres
1989, dans certains pays d’Amérique latine et dans certains milieux d’intellectuels
« progressistes ». C’est la thése de 1’écrivain et journaliste uruguayen, Eduardo Galeano qui
accuse les puissances occidentales, depuis le XVeéme siécle, d’avoir exploité et pillé
I’ Amérique latine®®. Contrairement a ce que tente d’expliquer Ruyer, nous venons de le voir,
Eduardo Galeano rejette sur les puissances étrangeres, 1’Espagne mais surtout les Etats-Unis,
la responsabilité¢ de la pauvreté en Amérique latine. Au Venezuela, Hugo Chavez, formé en
cela par Castro, est passé maitre dans I’art d’utiliser cette rhétorique.

345 . ;. . . . . .
Eduardo Galeano, les veines ouvertes de I’Amérique latine. Une contre histoire, traduit de I'espagnol, Paris,

Plon/Terre humaine, 1982.

82



Chapitre V

Les idéologies comme nuisances

Carlos Rangel nous a ainsi fournit une bonne transition pour examiner maintenant le
théme des idéologies. Ruyer publie Les Nuisances idéologiques, dans la méme collection
dirigée par Raymond Aron, « Liberté de I’esprit », en 1972. La dimension politique et
contestataire de mai 68 semble s’étre estompée — certains militants d’ailleurs n’ont pas
supporté¢ I’échec politique qui signifiait, pour eux, le retour a 1’ordre — et c’est alors
I’interprétation « culturaliste » et hédoniste qui domine.

La bataille idéologique prend le relais de la lutte politique. Ruyer se jette encore une fois dans
la bataille des idées. Mais il le fait d’une manicre originale, propre a sa philosophie. Il ne
propose pas un traité¢ sur les idéologies, ni une analyse détaillée, historique, de la notion
d’idéologie comme le fera Julien Freund**® que Ruyer a lu avec intérét. Son livre est bien
différent de ceux, nombreux, qui seront publiés ultérieurement sur ce théme®*’.

Le livre Les Nuisances idéologiques se divise en deux parties : 1. « La société discordante » et
2. « Les idéologies comme nuisances ». Toute société est discordante, dit Ruyer, et I’une des
raisons de cette discordance, sinon « la » raison est que « les conflits de valeurs redescendent
dans la rue » (Allusion a peine voilée a mai 68). Nous avons vu, au chapitre II, que la
contribution de Ruyer a 1’étude des valeurs et des problémes qui s’y rapportent est importante
et occupe une large place dans sa pensée. Nous pensons que la théorie des valeurs de Ruyer
représente le point d’articulation entre sa philosophie et sa critique sociale ; et 1’analyse des

idéologies, dans cet ouvrage, le démontre.

En 1964, dans L’Animal, I'homme, la fonction symbolique,**® il écrivait : « Les morales, les
ideologies, les religions, dans toutes les cultures, sont des théories de l’idéal, des efforts pour
preéciser le controle transversal qui, par lui-méme, sans canalisations sociales, est toujours
vague et presque insaisissable, bien qu’il soit toujours indispensable et premier ». Et, plus
loin : « L’homme, a la différence des animaux, est sensible a un « espace » axiologique,
« transversal » a [’espace-temps physique, qui le controle, qu’elles que soient les
spécifications locales du « bien » et du « mal »**°. L’axiologie ou la théorie des valeurs est
certes « transversale » par rapport aux activités humaines dans « toutes les cultures », mais
elle se réalise dans celles-ci.

36 Julien Freund, L’essence du politique, Paris, Sirey, 1965.

7 || suffit de mentionner Jean Baechler et Stanislas Breton, en 1976 ; Francois Chatelet, Histoire des idéologies,
3 vol., Paris, Hachette, 1978 ; Francois Bourricaud en 1980 ; Jean Servier en 1982 ; Raymond Boudon en 1986 ;
Paul Ricoeur en 1997, pour se limiter a quelques ouvrages en langue francgaise ; nous pourrions aussi inclure
Idéologie et rationalité dans I’histoire des sciences de la vie, Paris, Vrin, 1977, de Georges Canguilhem, qui traite
du cas particulier de I'idéologie scientifique.

348 Raymond Ruyer, L’Animal, ’Homme, la Fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964.

*1d., p. 170.

83



L’introduction du livre Les Nuisances idéologiques présente le « spectre » des valeurs, par la
remarque suivante : « Toutes les descriptions des sociétés et des cultures, quels que soient les
postulats théoriques de I’ethnologue, utilisent toujours a peu prés les mémes rubriques :
institutions familiales, juridiques, politiques, techniques, mythologiques et rites, art, etc. »*>°,
pour conclure que la distinction des ordres de valeurs, c’est-a-dire le politique, I’économique,
le religieux, le scientifique, 1’esthétique, 1’éthique, le juridique, le pédagogique, etc. Ces
ordres de valeurs furent le sujet d’un cours de Ruyer dans les années 1967 et 1968. Le théme
des valeurs «n’a rien d’une nuée philosophique ». « Les problémes de valeurs ne sont plus
réservés aux spéculatifs » car ils se rencontrent dans la vie pratique. Son esprit facétieux
trouve la formule qui résume le probléme dans ce style inimitable: «Parce qu’une
>’ philosophie des valeurs’’ de style académique est tout a fait démodée, on n’ose plus parler
de valeurs, que pour les dénoncer, les renverser, les réduire. C’est a peu prés comme si, parce
que Dexistentialisme est démodé, on croyait passée de mode I’existence méme »'. La
philosophie des valeurs de style académique, c’est, nous I’avons vu, celle de René Le Senne, a
la Sorbonne et Louis Lavelle, au Collége de France, dont le Traité des valeurs, fut une
référence dans les années 50. La mode du structuralisme, dans les années 60, avait démodé la
philosophie des valeurs. Il ne faudrait pas en conclure, dit Ruyer avec quelque ironie, que les
valeurs n’existent plus.

La distinction des valeurs porte donc sur des actes, sur des actes conscients. Il y a, dit Ruyer,
un critére pour trouver 1’ordre réel d’une action : c’est la loi, la norme a laquelle elle obéit.
Ainsi, la « norme » de I’économie « dit » simplement que I’on ne peut longtemps dépenser,
pour fabriquer, plus que la valeur de ce que I’on fabrique. (Nous avons vu que « la valeur » en
économie est bien différente du concept philosophique de « valeur »). « On est dans la sphere
de I’économie quand on cherche un profit en obéissant a la loi du maximum d’utilité vendable
pour le minimum de dépense, et non pas quand on cherche la richesse par des moyens extra-
¢économiques, magiques ou politiques. Beaucoup de marxistes croient vérifier la theése du
matérialisme historique en découvrant que I’on a toujours cherché avant tout a s’enrichir.
Autant prétendre que le gangster est dans 1’ordre économique quand il détrousse les
commercants, ou le conseiller municipal quand il touche des pots-de-vin. »* 2.
Malheureusement, nombreux sont ceux qui, avec les idéologies de I’extréme gauche marxiste,
ont véhiculé ce genre de raisonnements, assimilant capitalisme et mafias, et profitant de
I’ignorance de I’économie, en particulier en France, et confondant ainsi, sciemment ou non,
les ordres de valeur. Ruyer s’amuse avec d’autres exemples: « On n’est pas religieux
simplement parce qu’on emploie les termes de la philosophie religieuse, savant parce qu’on
emploie les termes scientifiques ou parce qu’on parle en >’hexagonal’’. On n’est pas
intelligent parce qu’on est intellectuel, prolétaire parce qu’on s’habille en prolétaire. Un
astrologue ne devient pas un savant parce qu’il emploie un ordinateur »°>>.

Deux remarques a propos de cet extrait: 1. En 1972, les effets de mai 68 se font
encore sentir ; nous en voulons pour preuve, la référence au « prolétaire » ; Ruyer, qui

330 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 12.

Id., p. 13.
Id., p. 15.
33 pid.

351
352

84



professait une admiration sincére pour les ouvriers et les chefs d’entreprise, se gaussait des
fils de bourgeois convertis au culte du Peuple, aprés mai 68 ; 2. Nous pouvons pressentir que
la confusion des ordres de valeurs est ce qui va alimenter les idéologies. Mais, en outre,
celles-ci se construisent aussi sur la fausse conscience ou méme la mauvaise foi*>*. De méme,
« le pédagogue qui abuse de sa fonction pour faire de la propagande politique sait bien que, ce
faisant, il n’est plus pédagogue »*>°. Certes, nous sommes dans le domaine de la mauvaise foi.
Il y a des « fausses consciences » comme il y a des consciences « fausses ». Plus loin, Ruyer
affirme que « dans tout pédagogue, il y a un démagogue qui sommeille. Et tout démagogue
est d’abord un (mauvais) pédagogue »>>°. C’est ce qui explique, selon lui, le grand nombre
d’utopie ou d’idéologies « éducationnistes ». Le chapitre XIII du livre est consacré, nous le
verrons, aux idéologies pédagogiques.

La «norme » en politique, « dit » que la puissance et la sécurité sont incompatibles avec
I’anarchie. La politique, I’économie, la morale, le droit, I’éducation, la science, la technique,
I’art, le religieux, etc., sont des activités autonomes et spécifiques, de sorte qu’elles peuvent
entrer en conflit. « C’est précisément 1’autonomie des ordres de valeur relativement a la
nature humaine qui est a I’origine des désharmonies et des drames »*>".

Ruyer, connaisseur de 1’utopie, nous I’avons vu, distingue deux types d’utopie : 1. Celui qui
dit « On peut changer la nature humaine ». 2. Celui qui dit « On peut changer les lois
inhérentes a la religion, celles de I’économie, de I’art, de la politique, ou I’on peut intervertir
ces lois ». Si le premier type n’est pas absurde, dit Ruyer, parce qu’il entraine des souffrances
mais pas de catastrophes, le deuxiéme type est a la fois absurde et catastrophique ; il prétend
qu’il n’y a pas de lois ou de normes, ou qu’elles sont interchangeables d’un ordre a 1’autre.
Cependant, aucune société¢ ne peut subsister sans valeurs et sans normes. A chaque instant,
nous sommes obligés de choisir entre des priorités, toutes également désirables. « Nous
devons nous soumettre aux lois du genre, comme le marin obéit aux lois de la navigation ».
Le maximum d’égalité politique ne coincide pas avec le maximum de liberté, dit Ruyer ; tout
comme il y a une contradiction entre la critique, par ailleurs justifiée, des nuisances de la
production et la revendication d’une élévation générale du niveau de vie.

« Les ordres de valeurs, leurs lois (normatives), et par conséquent leurs harmonies ou
disharmonies, sont aussi bien indépendants de la société, de I’homme en société, que de la
nature humaine ou de ’homme biopsychologique. C’est mal définir I’homme que d’en faire
un animal social, puisque beaucoup d’animaux sont sociaux. L’homme est un animal avec une
culture (au sens général), c’est-a-dire un animal qui crée des ceuvres selon toutes les valeurs,
qui les transmet, en dehors de 1I’hérédité, de génération en génération. L’étude de la culture ou
« culturologie » ne se confond pas avec 1’étude de la société ou sociologie. Rattacher toutes
les valeurs et leurs lois au « social » est insoutenable »*>*. Ruyer précise plus loin®*’ les

3% Cf. Larticle déja cité « L'inconscience, la fausse conscience et I'inconscient », Journal de psychologie normale
et pathologique, 1966.

| es Nuisances idéologiques, p. 14.

Id., p. 80.

Id., p. 17.

Id., p. 26.

Les Nuisances idéologiques, chap. XIV, « Le millenium culturaliste », p. 269.

356
357
358
359

85



différentes acceptions du mot « culture ». Il souligne ici la discordance qui existe entre société
et culture : « Toute société est toujours en train d’absorber et de digérer la culture et le
progres », ajoute-t-il.

Les idéologies reposent, elles aussi, sur les valeurs. Mais elles transforment leurs mythes en
concepts, c’est-a-dire qu’elles rationalisent et deviennent des pseudosciences. Selon Ruyer,
Karl Marx affirmant le caractére scientifique du « Capital » ne differe pas beaucoup de Platon
fondant ses utopies sur I’arithmétique et la géométrie. On peut dire la méme chose de Freud
avec sa « science de I’inconscient ». Si la science est ouverte et révisable, les pseudosciences,
au contraire, sont allergiques a toute contradiction. En général, les idéologies sont
sanctionnées par le réel, par la réalité. Les idéologies fausses, les modes et les mceurs
excentriques, les erreurs de techniques, les pédagogies aberrantes sont punies finalement. La
«science » du marxisme repose sur une analyse prétendument rigoureuse des faits
économiques. Mais quand les communistes ont pris le pouvoir en Russie, leurs principales
erreurs ont ¢té dans le domaine de I’économie, précisément. De la pourrait provenir une
véritable « haine de I’économie ». C’est que 1’économie implique 1’organisation, c’est-a-dire
ordre, efficacité et rationalité. Les révoltes contre la société économique et politique, dit
Ruyer, aprés mai 68, semblent profondes dans leurs intentions, mais elles sont superficielles
dans leur style, car elles paraissent obéir a des modes : « elles ressemblent a des épidémies
psychiques ». Plus loin, il prédit que « Marx survivra a 1’échec économique du marxisme,
comme Marcuse ou Sartre a I’échec social de leurs idéologies »**°. Ruyer, comme Raymond
Aron, n’a pas vu I’effondrement du communisme en Union soviétique et dans 1’Europe de
I’Est, mais sa prédiction est juste, avec dix-sept ans d’avance : si Marx a survécu a I’échec
¢conomique du marxisme, c’est plus douteux pour Marcuse qui semble avoir ét¢ bien oublié.
Sartre, lui, semble continuer a susciter 1’intérét chez certains écrivains, intellectuels et
journalistes, malgré ou a cause de ses erreurs politiques.

Les lanceurs d’idéologies fausses ou de mceurs ruineuses ne risquent pas grand-chose, et
gagnent parfois une grande réputation. « Les erreurs idéologiques des partis, les erreurs
pédagogiques de 1’éducation ne sont punies que sur la téte des générations innocentes »°°".
Parmi, les erreurs pédagogiques, en France, il suffit de penser aux méthodes d’apprentissage

de la lecture dans I’enseignement primaire, méthode globale ou semi-globale.

Le théme de « la fin des idéologies ».

Les idéologies ne semblent pas perdre de terrain, contrairement au titre du livre de
Daniel Bell La Fin des idéologies,”®* publié en 1960. Cependant, la pensée de Daniel Bell, un
des sociologues américains les plus influents de I’apres-guerre, ne peut pas se résumer a un
slogan pour magazines. Raymond Boudon avait écrit avant de publier la traduction

*914d., p. 46.

Id., p. 46.

Publié aux Etats-Unis en 1960, La fin des idéologies de Daniel Bell (1919-2011) a été republiée, avec une
postface, en 1988 et traduit en France, PUF, 1997, dédié a la mémoire de Raymond Aron, avec une préface de
Raymond Boudon.

361
362

86



francaise dans sa collection « Sociologies » : « Il va sans dire que je ne crois en aucune fagon
363

a la theése de la fin des idéologies »™".

Au chapitre 9 de I’édition francaise, « La fin des idéologies 25 ans apres », dédi¢ a la
mémoire de Raymond Aron, Daniel Bell expose les cing types différents de critiques dirigées
contre le livre : 1. On lui a reproché d’étre une défense du « statu quo », 2. De chercher a
substituer au débat politique, une direction technocratique d’experts, 3. D’€étre un instrument
de la guerre froide, 4. De chercher a substituer le consensus au discours moral et, la critique la
plus forte : 5. D’avoir été réfuté par les événements des années 60 et 70 qui voyaient la
résurgence du radicalisme et de I’idéologie dans les sociétés occidentales ainsi que dans le
Tiers Monde.

I est frappant qu’aucun des critiques de Bell n’ait directement mis en cause son argument
majeur selon lequel le socialisme n’était plus adapté aux problémes de la société industrielle
occidentale®®

D’autre part, Daniel Bell ne pense pas que le radicalisme des années 60 démontra la fausseté
de sa these sur la fin des idéologies. Il cite Raymond Aron, a I’appui de sa position :
« Personne n’a réfuté le diagnostic — qu’il n’y a pas de systeme idéologique existant pour
remplacer le marxisme-léninisme. Ce que les événements ont remis en cause est la confusion
apparente, sinon formelle, du fanatisme et du millénarisme. Les thémes de la protestation
sociale oubliés pendant la guerre froide ou éclipsés par la réussite économique de 1’Occident
ont retrouvé a nouveau de la valeur. L’affaiblissement du dernier grand systéme idéologique
n’a pas donné naissance a une approche pragmatique de la politique mais, bien au contraire, a
encouragé une protestation sociale de grande envergure... »®.

Pour Daniel Bell, ce que I’on vit en Occident ne fut pas un phénomene politique mais un
phénomeéne culturel (et de génération). Il s’agissait d’un réve utopique. Mais on s’éveille d’un
réve, ou on le poursuit et il devient cauchemar. Dans tout ce tumulte, il n’y avait ni idées
socialistes nouvelles, ni idéologies, ni programmes. C’était une réaction contre la rationalité,
contre I’autorité et la hiérarchie, et méme contre la culture.®°.

La fin de I’idéologie pour Daniel Bell, serait la fin de 1’idéologie marxiste-léniniste — comme
dit Raymond Aron — cette idéologie lestée du lourd jargon de la « scolastique » marxiste.
Marx, observe-t-il, a rarement clarifi¢ les termes qu’il employait ou les a rarement utilisés de
manicre cohérente. Il pense aux termes idéologie, idées, conscience et superstructure.

Nous croyons que Raymond Ruyer aurait certainement ét¢ d’accord avec cette analyse ; mais
lorsque Daniel Bell déclare : « ce qui resta apres les événements de 68 ce fut une génération
en quéte d’idéologie » il nous semble décrire plutdt le radicalisme des années 1960 aux Etats-
Unis que le mouvement de Mai 68 en France. Nous verrons plus loin que pour certains acteurs

363 Raymond Boudon, L’idéologie ou I'origine des idées regues, Paris, Fayard, 1986, p. 283.

Cf. Howard Brick, Daniel Bell and the Decline of Intellectual Radicalism, University of Wisconsin Press, 1986.
Raymond Aron, « On the proper use of Ideology », inCulture and its Creators, Essais en
I’honneurd’EdwardShils, University of Chicago Press, 1977, p. 3.

%% Daniel Bell, La fin des idéologies, Paris, PUF, 1997, p. 387.

364
365

87



de Mai 68, a Paris, le moment était politique méme s’ils n’ont rien compris au début. Ils n’ont
pas eu a chercher une idéologie, ils étaient dedans. Daniel Bell semble d’ailleurs reconnaitre
que la disparition de 1’idéologie marxiste-l1éniniste, selon sa thése, a laissé proliférer des
idéologies de remplacement: « Qu’est-ce-qui, aujourd’hui, n’est pas considéré comme
idéologie ? Tout y est passé : les idées, les idéaux, les croyances, les crédos, les passions, les
valeurs, les Weltanschauungen, les religions, les philosophies politiques, les systémes

moraux, les discours linguistiques »®”.

L’ouvrage peut-étre le plus connu de Daniel Bell est Vers la société post-industrielle,*®®

exercice de prospective sociale dans lequel il lance 1’expression de «société post-
industrielle »*®. S’interroger sur la fin des idéologies, comme le fait Daniel Bell est certes
intéressant mais la disparition des idéologies ne semble pas a I’ordre du jour dans les sociétés
industrielles avancées.

Il se trouve que Ruyer a consacré quelques pages a «I’idéologie de la société post-
industrielle » dans Les Nuisances idéologiques®”’ pour relever que c’est Daniel Bell qui a
lancé I’expression —sans citer le livre - et mentionner « le paradoxe de Fourastié » selon
lequel le secteur tertiaire est en développement constant malgré une productivité stagnante et
des prix relatifs toujours plus élevés®’'. Jean Fourastié (1907- 1990), économiste frangais,
célebre pour ses travaux sur les prix et la productivité, est le pére de I’expression les « Trente
Glorieuses » (de 1946 a 1975). Il prévoyait 1’évolution de la société vers une civilisation de
type tertiaire dominée par les services. Ruyer a lu les livres de Fourasti¢, dont il appréciait les
idées, mais, d’apres Louis Vax, « il a sous-estimé I’importance du secteur tertiaire ; il n’a pas
vu que le monde économique avait évolué »*'2. Ce qui est paradoxal quand on sait combien il
¢tait attentif au développement des techniques de pointe, comme la cybernétique,
I’informatique, les télécommunications, etc. Fourastié avait signalé que l’accroissement
tendanciel de la part des services pouvait créer un secteur tertiaire trop développé, ce que
redoutait Ruyer : « situation trés grave, il y a trop de commergants, de serveurs, de militaires,
de fonctionnaires ».

La technocratie est devenue une nouvelle idéologie. Les domaines d’intervention de
I’idéologie se sont multipliés : dans 1’Université, la littérature, le cinéma, 1’urbanisme, etc.
Parmi toutes les affirmations contradictoires, I’individu ne sait plus a qui donner raison et il
lui devient difficile de faire le tri dans I’exces d’informations qu’il regoit et il perd vite le sens
de I’'importance relative de ces informations. La confusion augmente : un sociologue n’est pas
un politique ; un économiste n’est pas un homme d’affaires ; « aujourd’hui, dit Ruyer, les

cinéastes passent pour des maitres & penser et a vivre »° .

367

Id., p. 388.

Daniel Bell, Vers la société post-industrielle, Paris, Robert Laffont, 1973.

Il faut mentionner aussi : Les contradictions culturelles du capitalisme, Paris, PUF, 1979.
Les Nuisances idéologiques, p. 203.

Id., p. 207.

Louis Vax (Communication personnelle, 14 juin 2009).

Les Nuisances idéologiques, p. 32.

368
369
370
371
372
373

88



Les idéologies se manifestent par le refus du fonctionnel ; ce refus est virulent contre la
machine économique, nous venons de le voir, contre |’asservissement a la fonction
économique. Mais il est aussi refus du systéme administratif, policier, ecclésiastique,
universitaire. « C’est a la fois la grandeur et le malheur des hommes que la société ne puisse
jamais ressembler a une machine, ou a un organisme fonctionnant bien. Il n’y a pas de vraie
physique ou de vraie physiologie sociale. Les individus veulent étre des participants et non
des rouages »'*. Ruyer semble admettre, notons-le que I’avenir de I’humanité d’aprés
Cournot ne se réalisera pas ; 1’idée de physique sociale, elle, vient d’Auguste Comte, nous
I’avons vu au chapitre premier. Si les conflits, révoltes et révolutions ont souvent pris, dans
I’histoire, surtout aux XVIIléme et XIXeéme siécles, précise Ruyer, la forme de revendications
d’un meilleur agencement fonctionnel de la société — on en appelle a la raison, a I’utilité
sociale bien comprise — il apparait un mouvement contraire, anti fonctionnel, dans les sociétés
avancées, au XXeéme si¢cle. « Il y a toujours eu, constate Ruyer, sauf dans les sociétés tres
primitives, des réfractaires sociaux, mendiants, clochards, par incapacité fonctionnelle,
souvent voilée d’un prétexte religieux ou philosophique (ermites, cyniques, etc.)’”>. Dans les
sociétés trés spécialisées (bureaucratie, politique planifiée, etc.) 1’aspect mécanisé des
fonctions peut provoquer des névroses, aggravées par les idéologies. L’horreur du
fonctionnel, de 1’aliénation est névrotique. « C’est I’horreur devant la réalité » qui empéche de
bien vivre les fonctions sociales, le métier, le travail monotone. « Les fonctionnements
sociaux régressent alors au niveau des lois de foules »*'®. Il convient ici d’expliquer ce que
Ruyer entend par « lois de foules ».

Le caractere statistique des lois de la nature, mis en évidence par la physique classique, a
montré que toutes les réalités de la physique macroscopique sont des agrégats ou des amas qui
obéissent a des lois de foule. Ces agrégats ou ces amas n’ont pas d’unité propre ; ils
fonctionnent mécaniquement. En cela, ils s’opposent aux «subjectivités » ou aux
« individualités » (Ruyer utilise aussi les termes de « consciences-étres », domaines de
conscience, ou « domaines absolus ») Les foules sont composées d’individualités mais elles
se comportent collectivement selon des lois statistiques.

Les phénoménes de modes, de contagions et d’épidémies psychiques, de conduites
moutonnieres obéissent a des lois de foules. Ils peuvent avoir d’éventuels effets bénéfiques
lorsqu’ils jouent le role de féte sociale. La féte sociale peut étre a la fois sympathique ou
sinistre. Ruyer donne I’exemple de la Commune de Paris, du 28 mai 1871, comme féte
sinistre. L’autre exemple est une référence a Mai 68 : « Paris n’est vivant que lorsqu’il arrache
ses pavés ». Tant que les pavés sont en place, Paris n’est qu'une odieuse machine sans ame,
aux yeux des idéologues, des meneurs et des démagogues. Casser la machine, c’est faire
renaitre la vie »*''. D’ailleurs, certains sociologues y voient du social a 1’état pur. L’émeute,
par ses débordements sauvages, est un spectacle pour les esthétes, « et, pour les philosophes,
une bonne occasion de commentaires subtils ».

*1d., p. 52.

Id., p. 55.
Id., p. 57.
T 1bid,

375
376

89



Les progressistes sont devenus experts pour faire la morale a tout le monde au nom des
idéologies a la mode. Ils prennent leur role trés au sérieux ; ce sont des juges séveres et
impitoyables, au nom de la morale, et dépourvus d’humour, comme les prophéetes. Comme ces
derniers, ils sont toujours préts a condamner ce qu’ils ne comprennent pas. « Ce que 1’on
appelle I’idéologie politique du gauchisme est en fait, plutot, un « moralisme », qui dénonce
I’égoisme bourgeois, 1’idéal mercantile, au nom d’un idéal d’ailleurs assez vague de fraternité
créatrice, exactement comme un curé en chaire (avant le Concile), dénongait les péchés du
monde au nom de la morale chrétienne »°’°. Le concile auquel Ruyer fait allusion est bien
entendu le concile Vatican II, de 1962, pour adapter I’Eglise catholique au monde moderne
par I’ « aggiornamento ».

Une image, suggérée par Ruyer, permet de comprendre le fonctionnement social par ce qu’il
appelle «les effets de volte » : « dans une votte, toutes les pierres tendent a tomber, mais
c’est cette tendance méme qui fait la solidit¢ de la volte et lui permet de s’élever...Les
institutions sociales solides sont des vottes non matérielles, « structurées » au double sens du
mot, & la fois mécaniques et sémantiques » . Pour lui, la science expérimentale et
I’économie libérale sont les deux grands succés humains dus a des effets de voute®®’. En
théorie, ajoute-t-il, I’organisation politique repose aussi sur des effets de votte a base de peur
mutuelle ou de désir de sécurité. En théorie seulement, car «les théories du contrat, a la
Hobbes ou a la Rousseau, sont abstraites et artificielles »**'. Les voltes ne tiennent pas par
elles-mémes et nécessitent des institutions auxiliaires : police et organes répressifs. Les vottes
sociales les plus solides finissent par s’effondrer quand vient a manquer, ou diminue, la force
des traditions ou I’enthousiasme religieux ou idéologique. Les constructions politiques ont
besoin de forces psychologiques préexistantes, sous forme d’aspirations, d’intéréts dans tous
les sens du mot, pour canaliser les énergies psychiques. Ruyer donne deux exemples :
« Lénine n’a pu construire son Etat socialiste sans faire appel a 1’aspiration a la paix
immédiate, sans promettre la terre aux paysans, et 1’usine aux soviets. Porté au pouvoir, il
pouvait, dés 1920, confisquer le pouvoir des Soviets d’usine, et méme faire tirer sur les
ouvriers 4 Cronstadt. Mais, par un dosage subtil, il promettait tout en réprimant »**>. Le
deuxiéme exemple est celui de Churchill qui ose promettre au peuple anglais, en 1940, « du
sang, de la sueur et des larmes » parce qu’il est bien assuré qu’une voite sociale solide est
déja en place. « S’il entend le moindre craquement, il revient alors au plus vite aux promesses
démagogiques »**>

Les voltes sociales peuvent s’effondrer lorsque les antivaleurs sont valorisées. Georges
Bataille est un esthéte qui trouve beau le gaspillage, le vice, et fascinant le vaurien ou le fou,
plus que I’honnéte homme terne, compassé et avare. Sade demande aux frangais « encore un
effort » pour qu’ils soient vraiment libres. « Sade est caractéristique : liberté de viol pour les
hommes et tant pis pour la femme violée. En ce sens, il est anti-utopiste et aux antipodes de

8 1d., p. 72.

Id., p. 62.

Id., p. 63.
*bid.

*214d., pp. 78-79.
*®bid.

379
380

90



Fourier. Seuls les incohérents et inconditionnels du snobisme peuvent les réunir dans la méme
admiration »***. Ruyer vise ici, sans le nommer, Roland Barthes®® qu’il nommera plus loin
dans le livre, a propos des théses de Mac Luhan, en évoquant «la manie a la mode de
détacher les signes du sens. Roland Barthes au retour du Japon, I’appelle «le pays des
signes ». Cette manie sévit partout, et surtout dans ’art. Un écrivain ne commence pas un
roman, il commence 1’ « écriture » 0.

Trente ans apres la mort de Roland Barthes, ses textes sont publiées dont les comptes rendus
de ses séminaires a ’EPHE, par un des proches, Eric Marty, qui, rappelant le climat des
années 70, souligne « 1’audace et parfois la solitude de Barthes » et ose dire dans ’avant-
propos®®’ : «il faudrait écrire 1’histoire des ruptures et des changements dans les pratiques
pédagogiques, au cours du XXeéme siecle, de Kojeve a Deleuze, de Lévi-Strauss a Foucault,
de Lacan, d’Althusser, de Barthes et de bien d’autres qui ont associé¢ la production d’une
pensée neuve a une réflexion sur la transmission des savoirs ». Ce concentré de lieux
communs sur ces années de « pensée neuve » aurait bien fait rire Ruyer qui aurait apprécié, en
particulier, « les ruptures dans les pratiques pédagogiques ».

« Donner une éducation « critique », dresser a 1’esprit critique, donner I’habitude d’examiner,
de discerner le fond et la forme, le valable et 1’arbitraire, la loi nécessaire et le simple tabou,
c’est un idéal admirable mais presque inaccessible »***.
tout critiquer et a tout démolir. Cela devient une invitation a casser « la société aliénante ». Ce
jugement de Ruyer est devenu une réalité diagnostiquée par Marcel Gauchet: « Il y a une
chose que I’école transmet a merveille : ’esprit critique. Les éducateurs ont réussi au-dela de
toute espérance. Osons dire que les ¢léves ont surpassé les maitres. Nous sommes devenus
I’école critique par excellence. Nous avons inventé le conformismecritique. Quoi de plus
pénible que ces exercices de subversion obligatoire et de transgression imposée dont Philippe
Muray a peint 1’absurdité pathétique en des pages inoubliables. Dérapage du béte
conformisme vers le méchant obscurantisme : quand la critique devient une fin en soi. Il ne

Il se transforme en une incitation a

s’agit plus de comprendre, il s’agit de dénoncer, sachant que les institutions sont oppressives
par définition, que le passé est un abime de turpitudes, que les ceuvres véhiculent d’affreux
préjugés. Comme si la dénonciation produisait de I’intelligibilité elle-méme. Elle peut fort
bien aussi secréter de I’inintelligence. Nous y sommes, et en grand. La posture critique est
devenue I’habitus de I’individu en majesté, le support de son narcissisme, le vecteur de
I’ «estime de soi » qui lui est, parait-il, indispensable. « Je m’oppose donc je suis » - « Je
m’oppose au mal donc je suis quelqu’un de bien » - Nous nous sommes enfermés dans un
picge, et nous avons jeté la clé. Qui nous délivrera de la prison ? Qui nous rendra la liberté
que la critique nous promettait ? »%_ Marcel Gauchet —décrit aujourd’hui la situation

*1d., p. 73.

385385 poland Barthes, Sade, Fourier, Loyola, Paris, Seuil, 1971.

Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 231. Ruyer fait référence au livre de Roland Barthes,
L’Empire des signes, Paris, Skira, 1970.

7 Roland Barthes, Le lexique de I'auteur, séminaire a I'EPHE, 1973-1974, Seuil, 2010, avant-propos d’Eric
Marty.

388 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 83.

Marcel Gauchet, Le Débat, n° 160, mai-aolt 2010, p. 278.

386

389

91



annoncée par Ruyer, quelques trente-huit ans plus tot, lorsqu’il prévoyait les ravages des
390

démagogues « éducationnistes »” .

Le sabotage est aussi une forme de destruction. Les techniques de communications
perfectionnées se prétent particulierement bien au sabotage, observe Ruyer et la piraterie
augmente considérablement les colts sociaux. C’est pourquoi «il est ridicule de croire,
comme Mandeville dans La fable des abeilles (1723), que Dactivit¢é des voleurs et
transgresseurs contribue, ainsi que le vice, a la prospérité générale, sous prétexte qu’une
conversion a la vertu des vicieux et transgresseurs réduirait au chomage les magistrats, les
policiers, les fabricants de coffres forts ». La passion idéologique peut devenir hypocrite et
accepter le sabotage et la tricherie pour accélérer la destruction de la société. « Les optimistes
admettent un peu vite, dit Ruyer, que tricherie et sabotage sont limités rapidement par
I’indignation générale, qui fait I'union contre I’adversaire commun »° .

Vouloir agir pour changer la société peut procurer un plaisir proche de I’intoxication. Pour
savourer ce plaisir, il n’est pas nécessaire de transformer la société sur-le-champ ; il suffit
d’agir comme si cette transformation était possible. Ce sont des moments ou I’on peut croire
que tout est possible, comme par exemple, Mai 1968 en France. Ruyer remarque que « Mao
Tsé-toung a suscité et utilisé les gardes rouges pour effrayer ses adversaires politiques et
gonfler ses voiles. Les maoistes occidentaux, qui croient s’inspirer de Mao en jouant aux
gardes rouges, n’imitent que le vent en croyant imiter le navigateur »°°~.

Le témoignage récent d’un de ces maoistes, Jean-Claude Milner, est révélateur du
fonctionnement de ’idéologie. Il montre comment le maoisme d’avant 68 s’est fracassé sur
Mai 68*. 11 avoue, comme beaucoup d’autres, n’avoir rien compris sur le moment ; personne
n’a rien compris, affirme-t-il. La mise en équation de Mai 68 avec la Révolution Culturelle
chinoise servait a mettre en accusation le savoir académique (Nous traduisons : détruire la
Sorbonne). Il reconnait (peut-étre un peu tard ; mais mieux vaut tard que jamais !) que les
enjeux de la révolution Culturelle chinoise étaient autres — comme I’avait expliqué Ruyer, et
quelques autres, en 1972 — et le maoisme d’aprés 1968, c’est la « Gauche prolétarienne ».
Pour Milner, Mai 68 est un moment politique, méme si, apres, on a tiré ’interprétation des
¢vénements vers le social et non le politique. Selon lui, mai 1981 est ’enterrement de Mai
68 ; ce qu’il appelle « 1’équivoque Mitterrand » c’est que Mai 68 ne doit plus jamais avoir
lieu. Il nous semble pourtant que les idées de Mai 68, I’ « idéologie soixante-huitarde » arrive
au pouvoir en 1981. Certes, dans le domaine économique, 1’euphorie idéologique retombée, le
rappel a la réalité se fera vite sentir, en moins de deux ans ; mais dans le domaine « culturel »
et dans celui de I’éducation, en particulier, les idées qui prévalaient en Mai 68 se diffusent
avec I’appui des pouvoirs publics, pour devenir la « pensée officielle ».

Ruyer va établir, dans la deuxiéme partie, une sorte de catalogue de différentes idéologies. Il
n’a pas donné de définition de I’idéologie qu’il réserve pour la fin de I’ouvrage lorsque le

390 Id., Les Nuisances idéologiques, p. 83.

Id., p. 85.
**Ibid.
393 Jean-Claude Milner, L’Arrogance du présent. Regards sur une décennie, 1965-1975, Paris, Grasset, 2009.

391

92



lecteur pourra se faire une idée plus précise de ce qu’est une idéologie. Toute définition est
d’ailleurs quelque peu arbitraire puisqu’elle comprend en elle-méme un élément idéologique ;
d’une certaine maniére, le definiens fait partie du definiendum. Ruyer avait donné une
définition de 1’idéologie dans son livre sur I’utopie, nous 1’avons vu : « Une idéologie est une
pseudo-théorie, qui est en réalit¢ une arme, et 1’expression d’une volonté collective de
justification ou de propagande »***.

En abordant les idéologies comme nuisances, c’est 1’acception négative du terme qui est
soulignée. Existe-t-il des éléments positifs des idéologies ? 1l tentera de répondre avant de
conclure. Mais il se livre a une tentative de classification des idéologies.

Différentes sortes d’idéologies.

Les idéologies racistes et [’eugénisme. Ruyer montre d’emblée 1’erreur du racisme
idéologique en disant que I’histoire réfute 1’idéologie raciste mais elle ne réfute pas
I’importance de la valeur biologique des individus dans une population ou une ethnie. Tout le
monde s’accorde aujourd’hui, « parmi les experts non passionnés et non idéologues », pour
penser que ni I’hérédité ni le milieu ne sont tout-puissants. En revanche, « chacun des deux
facteurs exerce une influence négative sur 1’autre : une mauvaise hérédité limite les effets de
la meilleure éducation ; une mauvaise éducation limite les effets de la meilleure hérédité w2,
Il existe des relations réciproques entre les cultures et leurs supports biologiques. Comme
Lévi-Strauss, Ruyer approuve I’idée d’une préservation des communautés culturelles et des

individus de ces communautés.

Les idéologies antiracistes contre les ethnies. Ruyer attaque les idéologies
antiracistes : n’est-il pas contradictoire d’affirmer, d’une part, que tous les hommes sont
semblables et de revendiquer, d’autre part, «le droit a la différence » et le respect des
minorités ? En 1972, il signale qu’en France et en Angleterre, les gouvernements, autant que
I’économie, laissent créer de toute piéce un probléme racial, « qu’ils envient apparemment a
I’Amérique », en déracinant des Noirs, des Arabes, des gens de couleurs francophones et
anglophones.”®. « L’antiracisme devient un racisme a 1’envers, comme aujourd’hui chez les
snobs d’Occident qui dénoncent ’homme blanc, adulte, civilisé€, correct, raisonnable, de la
manie¢re méme dont les xénophobes dénongaient autrefois les « météques » et les
« inférieurs »**". Il n’est pas possible d’éviter les ethnocides, avertit Ruyer, quand on ignore —
ou quand on décide d’ignorer — les ethnies et le concept d’ethnie.

Les idéologies du vital symbolique. 11 est inutile de discuter les idéologies
« antinatalistes », dit Ruyer, « celles qui veulent libérer la femme de la maternité et I’homme
de la famille, celles qui pronent I’ « unisexisme », les communautés de choix « non rivées a
I’espece et a la reproduction » parce que ces idéologies s’éliminent d’elles-mémes. Il souligne

39 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, p. 53.

Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 97.
Id., p. 120.
Id., p. 122.

395
396
397

93



la toute-puissance de la sélection naturelle pour s’étonner que «les idéologues, et méme
beaucoup de théoriciens sérieux » n’en aient pas compris la portée : la sélection naturelle
¢limine ceux qui ne sont pas aptes a se reproduire. « Une idéologie pronant le suicide est
certes défendable. Mais il faut la présenter comme « conseil de suicide », et non comme
« idéologie d’une nouvelle culture »**®. Ce sont les valeurs vitales qui sont & origine de la
religion du sport, du golt pour I’aventure pure, de 1’érotisme, du naturisme, de 1’idéologie de
la jeunesse dont Ruyer va dénoncer les exces : ainsi, le sport est socialement nuisible s’il
devient une idéologie. « Pour améliorer la race, ajoute-t-il avec ironie, il n’a pas plus de
valeur que la mode de se dorer la peau au soleil »*”°. Deux de ces idéologies paraissent datées
ou se sont transformées ; c’est le cas de la jeunesse comme idéologie. « La thése de la
jeunesse réprimée, exploitée, victime de la société établie, est évidemment fausse jusqu’au
grotesque » pour Ruyer qui ironise: « Ce qu’était le « bon sauvage » pour Diderot et
Rousseau, la femme pour Auguste Comte, le prolétaire pour Marx, la jeunesse 1’est
aujourd’hui pour les néo-marxistes, pour Sartre et Marcuse ». Ce n’est plus le cas aujourd’hui.
Si certaines idées fausses peuvent survivre, en passant aux générations suivantes ; celles-ci
n’ont pas survécu a Sartre et Marcuse, mais pourraient revenir sous un autre habillage.

La seconde idéologie a disparu en méme temps que le mouvement hippie : elle réunissait la
jeunesse et 1’idéologie du bonheur. La revendication du «bonheur tout de suite »
(Paradisenow) qui venait des Etats-Unis, et de Californie, était associée aux « communes »
hippies des USA. Edgar Morin y avait vu, sérieusement, « la mutation occidentale », néo-
rousseauiste, néo-chrétienne, libertaire, « une variante de 1’Anthropos est en train de naitre »
selon ses propres termes*”’. Ruyer laisse alors libre cours 4 sa verve : « Edgar Morin nous
confie méme que dans sa passion profonde pour la « commune » hippie, qui encourage ses
propres répugnances a la vie bourgeoise, il est fort tenté d’abandonner sa situation et son
traitement de chercheur du C.N.R.S. frangais et de vivre dans une de ces communes — malgré
la misére, les maladies vénériennes, les hépatites, les abcés provoqués par les piqtres. (Il y a
tout lieu d’espérer, cependant, que la France le gardera) »*'.

Deux autres idéologies, qui ne sont plus d’actualité, sont étudiées comme idéologies
ambivalentes devant la technique : La premiere s’est diffusée a partir des théses paradoxales
exposées dans deux ouvrages de Marshall Mac Luhan*. Les mass media, comme on disait a
I’époque, « sont souvent jugés treés séverement par les doctes qui leur reprochent, sans trop
oser le dire, leur caractére « populaire »*”. Les media sont en réalité «des moyens
d’influence unilatérale d’une partie de la société sur ’autre, a qui, parfois, on fait semblant de
donner la parole, mais qui, en fait, subit toutes les contagions idéologiques, et qui ne peut se
défendre qu’en se bouchant les yeux et les oreilles — ce qu’elle ne fait pas, car les media sont

8 1d., p. 127.

Id., p. 132.

Edgar Morin, Journal de Californie, Paris, Seuil, 1970.

Les Nuisances idéologiques, p. 142.

Marshall Mac Luhan, La galaxie Gutenberg, Paris, Mame-Seuil, 1967, et Pour comprendre les medias, Paris,
Mame-Seuil, 1968.

%3 es Nuisances idéologiques, p. 227.

399
400
401
402

94



494 Mac Luhan considére que les media sont importants, non par 1’information,

distrayants »
par les messages qu’ils véhiculent mais par leur mode technique lui-méme : « le medium,
c’est le message », annonce-t-il. Prise a la lettre, la formule est dénuée de sens, car la
reproduction n’est pas le tableau, ni le disque la musique, ni le télégramme la nouvelle. « Si
I’on considére sans prévention 1’effet social des media, on vérifie bien, dit Ruyer, que le sens,
comme il est normal, I’emporte sur le mode de transmission »*.

Le second cas est celui des ordinateurs et leur rdle futur — nous sommes en 1972 —
dans I’organisation sociale. On a souvent comparé I’ordinateur a un cerveau. La comparaison
est trompeuse mais elle n’est pas absurde, résume Ruyer. Ce qui est absurde, ce sont les
illusions du public sur le pouvoir des ordinateurs. Cette quasi-idéologie (I’expression est de
Ruyer) a été diffusée par de bons esprits. L’article de 1958 sur Les limites du progrés humain
dont nous avons parlé a propos de Cournot, avait fait 1’objet d’'une note de Giorgio de
Santillana’®®, dans laquelle il évoque D’intelligence artificielle, qui était un domaine de
recherches trés avancé a I’Institut de technologie du Massachusetts, et affirme « lorsque la
machine aura appris a se ramifier et a se reproduire toute seule (nous sommes en train de 1’y
mener), I’homme risque d’étre pris comme un papillon dans un filet » ; la réponse de Ruyer,
en 1958, est sans ambiguité : « les machines s’émancipant du contréle humain, c’est 1a une
pure fantaisie, et ’hypothese est de I’ordre de la pensée magique. Les machines ne s’inventent
pas elles-mémes, elles peuvent «reproduire» d’autres machines, mais elles ne «se
reproduisent » pas. La these de Von Neumann sur ce point est une erreur certaine. Comme j’ai
essay¢ de la montrer (La cybernétique et [’origine de [’information, 1954) elle revient a la
croyance en un « mouvement perpétuel ». Les machines sont toujours « encadrées » par
I’intention humaine. Les récurrences accidentelles ne peuvent étre qu’accidentelles (comme se
blesser avec son propre revolver) ». En 1966, le livre de Ruyer Paradoxes de la conscience ou
les limites de |’automatisme, portait un bandeau sur la couverture qui avertissait : « Le régne
des robots n’est pas pour demain ». Ce livre, pas plus que celui sur la cybernétique, n’avait été
lu par les universitaires ni par le grand public cultivé. Ce n’est qu’a partir de /’Eloge de la
societé de consommation que I’on a commencé a se demander qui était ce penseur inconnu,
qui se permettait de prendre a contrepied, avec une culture encyclopédique et une invention
conceptuelle étourdissante, la plupart des idées a la mode.

Ruyer observe qu’une civilisation technique favorise I’inconscience de la technique. Méme si
un étre vivant est un « paquet » de techniques, il ne vit pas «techniquement » ; il vit
« passionnément ». On n’acquiert pas forcément une mentalité technicienne en vivant dans
une société trés technicisée. « Le régne de la technique n’aboutit pas a une vision magique de
la nature, mais il aboutit bien a une vision magique de la société, ou a une vision
impressionniste, c’est-a-dire a une vision tres superficielle de certains effets sociaux ». Il
prend I’exemple du cinéma qui est « la spécialité, non de techniciens, mais de jeunes esthetes,
passionnés de révolution culturelle ou de politique », et « les amateurs de cinéma ’’engagé’’
ne connaissent pas plus les mécanismes sociaux, les voltes économiques que I’optique

““1bid.

% 14d., p. 231.

Giorgio de Santillana (1912-1974), professeur de philosophie des sciences et historien des sciences au
M.LT. ; proche des néo-positivistes et de la philosophie analytique anglo-saxonne.

406

95



physique. Ils ne sont compétents que sur I’esthétique des images »*”. Mais ceux qui ont une
conscience superficielle de la vie sociale, dans ’inconscience des moyens techniques, ne
renoncent pas a la prétention de savoir ce qu’ils ignorent : « ils compensent leurs ignorances
par des idéologies pseudo-déchiffrantes et pseudo-explicatives ». Les idéologues se déguisent
souvent en savants, car le mélange ressentiment + justification - « scientifique » - de — ce —
ressentiment est un bon carburant idéologique*®. Ils veulent ainsi redresser le sens commun.
« Les savants ont tendance a considérer avec d’autant plus d’attention une hypothése qu’elle
est plus étrange, et heurte davantage le sens commun ». Mais dans la science, explique Ruyer,
le dernier mot reste a la confirmation expérimentale. « La raison théorique, en maticre sociale,
n’a de frein que le sens commun, non I’expérience de laboratoire »*°. La réside une des
différences entre les sciences de la nature et les sciences sociales ou les sciences humaines.
Dans les années soixante, certains théoriciens de ces dernieres ont voulu se parer du prestige
des sciences de la nature et sont tombés dans les idéologies dénoncées par Ruyer. On a parlé
de «science » de la Littérature et on a déclaré que Sade était plus important que Voltaire et
que Lautréamont ou Raymond Roussel étaient plus importants que Victor Hugo. « Il est des
domaines ou Le Prince, de Machiavel, L ’Homme de cour, de Balthasar Gracian, ou méme /es
Fables, de La Fontaine, continuent a étre plus réalistes que les théories et idéologies savantes,
qui cachent la réalité sous les mots, et qui ne 1’ « approchent » - comme on dit — qu’avec un
arsenal de notions mal digérées et pédantesques »*'°.

Un idéologue, s’il est doublé d’un snob, ou d’un démagogue, ou d’un imbécile, se met a
défendre des théses paradoxales pour se donner I’air supérieur. « Déja au XVlIlle siecle,
admettre I’inceste était, disait Morelly*'!, «la pierre de touche d’un esprit vraiment
philosophique ».

« Vous avez supprimé la législation contre 1’homosexualité ? « Mais pourquoi ne pas
admettre le mariage d’homosexuels, ou le mariage & quatre, ou a six ? »*'2. En 2011, nous en
sommes bien la: «vous avez adopté le PACS; pourquoi ne pas admettre le mariage
homosexuel ? »

Ruyer souligne la responsabilité des gouvernements car de méme qu’ils se sont résignés a une
inflation monétaire dite « de croisiere », dés les années 1970, « ils se résignent — en décorant
leur laisser-aller, du nom de libéralisme — a une inflation idéologique. Ils ne sourcillent pas
quand D’intelligentsia va de plus en plus loin dans ses activités de propagande d’idées folles.
IIs y mettent méme leur estampille, et prennent le parti des révolutionnaires contre les

conservateurs — baptisés « réactionnaires »”*"°.

7| es Nuisances idéologiques, p. 235.

% 14d., p. 82.

9 14d., p. 242.

Id., p. 245.

Etienne-Gabriel Morelly, Code de la Nature, 1755. Ruyer a inclus ce philosophe méconnu du XVIlieme siécle
et son Code de la nature, ou le véritable esprit de ses lois de tout négligé ou méconnu, dans L’Utopie et les
utopies.

"2/ es Nuisances idéologiques, p. 243.

Id., p. 244.

410
411

413

96



Les idéologies pédagogiques font aussi grand état d’une technique pédagogique qui
serait désormais a base de science (informatique, psychologie, génétique, etc.). Selon Ruyer,
croire et faire croire a cette technique est la condition pour obtenir la multiplication des
conseillers pédagogiques*'®. La pédagogie, selon lui, est comme la psychologie pratique,
affaire de bon sens plutdt que de science. Malheureusement, la pédagogie dite scientifique
prend le contrepied de la pédagogie de sens commun. « De la Gestalt psychologie mal
comprise, on a tiré¢ la méthode globale de la lecture — méthode désastreuse a laquelle on se
cramponne inexplicablement ; des mathématiques « modernes » et « bourbakiennes » (malgré
les protestations de beaucoup de bourbakiens) on a tiré 1’idée que les mathématiques sont un
langage compliqué pour traduire des « évidences » plutdt qu’un ensemble de problémes a
résoudre »*'°. Pour les mathématiques, qui possédent des méthodes d’évaluations immédiates
des connaissances, il a été plus facile de reconnaitre les dégats et de corriger les erreurs ; le
mathématicien René Thom, avait dénoncé dés 1970, dans un article qui avait fait quelque
bruit dans la communauté des mathématiciens, les erreurs de 1’enseignement des
mathématiques modernes*'®. Il en va tout autrement pour 1’enseignement de la lecture ; dés
1972, Ruyer note qu’ « on se cramponne inexplicablement» a la méthode globale. La
controverse dure encore aujourd’hui, malgré le nombre croissant d’instituteurs — ou de
« professeurs des €écoles » - qui se rendent bien compte de 1I’étendue du désastre.

Il oppose 1’éducation conservatrice a la pédagogie progressiste. Il pensait peut-€tre au livre de
Georges Snyders*'” qui fut son collégue a I’Université de Nancy, professeur de psychologie
de I’enfant, mais qui n’est pas nommé. Il est possible qu’il n’y eut pas beaucoup d’affinités
entre Snyders et Ruyer, tous deux anciens éleves de ’ENS de la rue d’Ulm. Georges Snyders
est Membre du PCF ; il le quittera en 1956 pour y revenir et y demeurer fidéle. En 1967, il est
nomm¢ professeur des sciences de 1’éducation a la Sorbonne.

Les idéologies culturelles font I’objet de ce que Ruyer appelle «le Millénium
culturaliste ». Un Ministére de la Culture, dit-il, est aussi injustifiable qu’un Ministére des
Cultes dont le rétablissement ferait crier. « Une culture établie, protégée, subventionnée,
constituée en église ou chapelle vivant aux dépens du public risque fort de n’étre qu’une
fausse culture ». Cela devient une culture artificielle, idéologique. Il dénonce la théatralisation
de la vie sociale en des termes qui semblent annoncer les essais de Philippe Muray sur la
société « festive », et la critique trés ferme de la politique culturelle francaise par Marc
Fumaroli*'®.

Les idéologies de la culpabilité universelle coincident avec I’invention de la
« responsabilité universelle » qui déclare que nous sommes tous coupables, « de la guerre du
Vietnam, de la faim dans le monde, des retards du Tiers-Monde, des désastres du Pakistan,

414, p. 262.
3 1d., p. 264.
8 René Thom (1923-2002), « Les mathématiques modernes : une erreur pédagogique et philosophique ? »
L’Age de la science, vol. lll, Dunod, 1970, pp. 225-242. Mathématicien francais, Normalien, médaille Fieds en

1958, René Thom est le fondateur de la théorie des catastrophes ; membre de I’Académie des sciences en
1976.
a Georges Snyders, Pédagogie progressiste, Paris, PUF, 1971.

18 Marc Fumaroli, L’Etat culturel. Essai sur une religion moderne, Paris, De Fallois, 1991.

97



etc. ». La guerre du Vietnam se termine en 1975. Ruyer voit dans cette « culpabilité
universelle » beaucoup d’hypocrisie, car la responsabilité est aussitot transposée en
« culpabilité des autres»: I’impérialisme, les multinationales, les «puissants», le
« systeme ». Il faut se souvenir du climat idéologique qui régnait dans les années 70. L’affaire
de Bruay en Artois peut en donner une idée. En octobre 1972, le corps d’une jeune fille de
16ans, fille de mineur, est découvert. Le juge d’instruction de Béthune met en examen le
notaire et sa maitresse. L affaire criminelle devient tres médiatisée car elle se transforme en
affrontement social et prend une dimension politique par I’action des maoistes, soutenus par
des intellectuels, de Sartre a Maurice Clavel, qui réclament une justice populaire. Pour les
maoistes, le coupable n’a qu’un nom : la bourgeoisie, stigmatisée dans un comportement
idéologique homicide et personnifiée par le notaire. A la fin des années 1970, nous avons
entendu un universitaire affirmer sérieusement que les grandes surfaces étaient coupables de
tenter les voleurs qui ne pouvaient résister devant tous les produits présentés. Cette idéologie
est proche, pour Ruyer, du « Reconnaissons que nous sommes tous pécheurs » des précheurs
religieux. Par un paradoxe apparent, la culpabilité¢ universelle renforce la campagne contre
toutes les sanctions. Nous sommes tous coupables, sauf le voleur, 1’assassin, et les victimes
sont plus coupables encore. Le climat idéologique pesant des années 1970 a certes disparu. Il
subsiste le moralisme politique de ces années qui veut que « tout homme arrété est présumeé
non pas seulement innocent mais victime (des policiers, des juges, de la société) et victime
ayant droit & des réparations »*'°.

En 1965, Jacques Ellul avait déja dénoncé ’idéologie de la culpabilité universelle dans les
mémes termes, en soulignant la dimension religieuse pervertie de cette idéologie. Ainsi,
quand un homme est « mauvais », c’est la faute a la société. « Nous sommes tous coupables.
Nous sommes tous des assassins. En contrepartie, on est convaincu que si la société était ce
qu’elle devrait étre, il n’y aurait ni criminels, ni délinquance »**°. La culpabilité universelle
devient une affaire politique; mais c’est une illusion car elle trahit la préoccupation
d’échapper a la responsabilité personnelle : « on récuse, on cache, on fuit sa responsabilité
dans I’immédiat, envers le voisin »**'. Personne n’est responsable; par conséquent la
responsabilité devient universelle et nous sommes tous responsables de la faim dans le
monde. « Rejeter sur I’organisation de la société, la solution de tous les problémes personnels,
la réalisation des valeurs, ¢’est une opération commode d’absentéisme humain »***. Si nous
sommes tous des assassins, personne ne 1’est individuellement, donc je ne le suis pas.
« Reconnaitre que je suis solidaire de tout le mal qui se passe dans le monde, conclut jacques
Ellul, c¢’est, grace a une mauvaise conscience fictive, m’assurer la bonne conscience en ne
faisant pas ce qui est a ma portée. Les exigences de la religion étaient manifestement plus
sévéres | »*2.

Nous avons vu que les idéologies se propagent comme des épidémies, et arrivé a I’analyse des
idéologies comme épidémies, Ruyer peut proposer une définition de I’idéologie : « c¢’est une

| es Nuisances idéologiques, p. 292.

Jacques Ellul (1912-1994), L’lllusion politique, Paris, Robert Laffont, 1965, p. 184.
“bid.
“2bid.
““bid.

420

98



théorie en contrefagon, simpliste, non vérifiée, un systeéme d’interprétation sur lequel on
s’appuie dogmatiquement pour juger la société et la vie humaine. Elle répond a une envie de
comprendre — mais selon une envie de croire »***. 1l importe donc de distinguer 1’idéologie de
la « mentalité ». Si I’idéologie est sur le chemin de I'utopie, Ruyer fait remarquer que « les
distinctions de Mannheim entre 1’idéologie et 1’utopie paraissent assez artificielles et sans
grand intérét »*>,

Il reprend la définition de I’idéologie exposée dans L 'Utopie et les utopies, « une arme qui se
donne comme une théorie. Plus elle a I’apparence d’une théorie authentique, meilleure elle est
comme arme ». Pour Raymond Aron, une bonne définition de 1’idéologie serait « 1’idée de
I’adversaire ». Sartre propose d’inverser les termes et d’appeler « idéologie » la philosophie
au sens traditionnel, tandis que le marxisme, comme « horizon philosophique indépassable de
notre temps » selon la formule fameuse**®, serait « la » philosophie. « Ce genre de polémique
serait évidemment sans issue » dit Ruyer, si la science n’existait pas, « la science, c’est-a-dire
la connaissance pure des faits, toujours jugée en dernier ressort par la vérification (ou la
« falsification ») expérimentale »**’.

Ruyer distingue les épidémies psychiques des épidémies idéologiques, pour ajouter que « les
deux types d’épidémies se mélent souvent », ce qui les rend plus difficile a distinguer ; les
premieres se propagent par contagion, par imitation, semblables aux maladies contagieuses ;
les secondes ressemblent plus au cancer ; la propagation se fait par conviction transmise, par
adoption d’une idée ou d’une « théorie » qui prend possession de 1’esprit, qui est assimilée.
Flaubert dans son Bouvard et Pécuchet, remarque Ruyer, a bien décrit le processus de
contamination idéologique*?®.

Comme dans les cancers, poursuit Ruyer, il y a une clause d’autoreproduction qui fonctionne
particuliérement bien pour le marxisme et la psychanalyse. La « clause » autoreproductrice
du marxisme ajoute au systeme de déchiffrement social : «Si vous n’adoptez pas le
marxisme, c’est que vous é&tes aveuglé par une « fausse conscience »; celle de la
psychanalyse ajoute au systéme de déchiffrement de la psychologique : « Si vous refusez la
vérité de la psychanalyse, c’est que vous étes aveuglé par vos propres complexes »**°. Ruyer
ajoute que « I’existentialisme avait tenté (peu efficacement) de se donner une clause de ce
genre ». Beaucoup de modes intellectuelles se propagent par auto terrorisme ou terrorisme
intellectuel. Plus que le raisonnement par analogie, peu valable, en bonne logique, c’est
I’ « intimidation par analogie » qui fonctionne a merveille : « La pauvret¢ de Van Gogh
continue a enrichir d’innombrables peintres sans talent, le proces des Fleurs du mal a étre une
aubaine pour les exploiteurs d’érotisme, la pauvreté du laboratoire de Pasteur, une mine d’or

4L es Nuisances idéologiques, p. 297.

> 1d., p. 298.
2% Jean-Paul Sartre, Question de méthode, texte paru en 1957 et republié avec la Critique de la raison
dialectique, Paris, Gallimard, 1960.
*| es Nuisances idéologiques, p. 298. Le mot « falsification » ajouté par Ruyer est une allusion a
I’épistémologie de Karl Popper exposée des 1934, traduction francaise : Logique de la découverte scientifique,
Paris, Payot, 1973, et en 1953, Conjectures et réfutations, Paris, Payot, 1985.
428 . .y .

Les Nuisances idéologiques, p. 308.

21d., p. 3009.

99



pour les laboratoires de recherche aujourd’hui (méme pour ceux qui s’occupent de propager la
rage) »"°. La situation a changé aujourd’hui, en particulier & cause des restrictions
budgétaires dans les organismes publics, et Ruyer ne pourrait plus s’amuser autant avec
humour. Cependant, persistent les réflexes de dénonciation des censures au nom d’idéologies
diverses. A cet égard, les médias jouent un role ambigu: a la fois pour et contre le
conservatisme social — plutdt contre, mais il leur faut tenir compte de « 1’opinion publique » -
ils jettent la pierre et cachent la main qui vient de la jeter ; ils condamnent les explosions et
fabriquent les explosifs en série.

Les idées de Marcuse, comme celle de « I’amour du travail considéré comme une névrose,
etc. » apres celles de Fourier, de Sade, étant plus que discutables, ont été sans fin discutées.
Elles intéressent. Puis vient le : « Si c¢’était vrai aprés tout ? » puis : « En affirmant que c’est
vrai, j’intéresserai & mon tour »*'.

Partant de 1a, Ruyer va définir deux sortes de snobisme qui renvoient aux deux types de
bourgeoisie qu’il a identifiés. « Le snobisme, dit-il, c’est toujours I’envie de se faire valoir,
non par ce que 1’on réalise, mais par ce que 1’on dépasse, par ce que 1’on exclut, par ce que
I’on déclare « inexistant ». C’est le snobisme I qu’il oppose au snobisme II (« dans ma 2CV,
je suis plus intelligent, plus génial que toi »), snobisme anticonformiste, snobisme des valeurs
négatives. Ce snobisme est 1i¢, selon Ruyer, a 1’apparition de la nouvelle classe bourgeoise
anti-bourgeoise, liée a D'intelligentsia et différente de la bourgeoisie d’affaires. «La
bourgeoisie I ne connaissait que le snobisme I et la compétition pour le statut social. La
bourgeoisie II pratique le snobisme II. Elle ne peut rivaliser par la richesse, le statut mondain,
puisqu’elle vit de traitements fixes — elle vit fort a I’aise — elle veut éblouir par le style de vie,
et non par le niveau de vie. Elle bariole avec ostentation son renoncement a la compétition
avec la bourgeoisie I'*%.

Apres ces analyses négatives des idéologies, il est bien difficile de leur trouver des
¢léments positifs. Ruyer est peu convaincant : son argument est que les idéologies comblent
un vide, qu’elles répondent a une demande. L’analyse cynique, « réductrice » des idéologies a
des phénomenes pathologiques atteint des limites. Il semble, ici, ouvrir la voie aux théses de
Raymond Boudon***qui montre que les idéologies sont un ingrédient naturel de la vie sociale,
et que les idéologies surgissent non pas bien que ’homme soit rationnel, mais parce qu’il est
rationnel. « Les idées recues qui composent les idéologies peuvent étre considérées, et ont
sans doute intérét a €tre analysées, comme des idées compréhensibles, quitte a reconnaitre la
place résiduelle de irrationnel dans leur genése et dans leur diffusion »***.

En 1972, Ruyer n’en est pas a cette analyse, il cherche plutét a diminuer le prestige des
idéologies et de la culture idéologique. Pour cela, il fait appel au bon sens, au sens de la
réalité. Il cite Samuel Butler : « Tout homme digne de ce nom doit avoir un idéal élevé, et doit
étre prét a lui sacrifier méme sa vie. Mais, cet idéal élevé, il doit étre prét aussi a le mettre de

2014d., p. 311.

Id., p. 315.

Id., p. 318.

Raymond Boudon, L’Idéologie ou I’origine des idées regues, cité plus haut.
Id., p. 22.

431
432
433
434

100



coté sans la moindre hésitation, au premier signe du sens commun »*°. Malheureusement,
reconnait Ruyer, la réaction du bon sens et de la santé mentale est dénoncée d’avance comme
réactionnaire. « L’instinct de conservation est dénoncé d’avance comme conservatisme borné.
Le sens commun est dénoncé comme manque de créativité »H.

Alors Ruyer imagine, sans trop y croire, pensons-nous, « une commission des fraudes
idéologiques » qui obligerait, dit-il, les vendeurs de poisons cérébraux a mettre 1’avis suivant
sur leurs produits (comme pour les fabricants de cigarettes) « Dangereux pour la santé
mentale et sociale ».

Il congoit ensuite — et c’est sans doute la partie la plus faible de son livre — un
traitement unifié pour tous les fonctionnaires de tous ordres, qu’il appelle le S.U.LF. (salaire
unifié¢ inter-fonctionnaires) pour réduire I’éventail des traitements et ainsi établir une certaine
¢galité et prendre ainsi au mot les idéologues égalitaires. Cette proposition, totalement
irréaliste parce qu’elle méconnait les pratiques salariales, y compris dans la fonction publique
ou les pesanteurs et les systéemes de rémunérations sont plus rigides que dans le secteur prive,
veut trouver sa justification dans la remarque de Raymond Aron selon laquelle « les fonctions
les plus honorables, les plus agréables a exercer sont aussi celles qui sont le mieux
rétribuées » ; ce fait a été¢ observé aussi par John K. Galbraith : « Les personnes qui prennent
le plus de plaisir en travaillant, qui bénéficient d’une plus faible pénibilité, sont également
celles qui sont le mieux payées. Ce fait accepté dans la société d’aujourd’hui, 1’était déja au
début du XXeéme siécle avec Thorstein Veblen et la Théorie de la classe de loisir »*". Cet état
des choses, vrai au demeurant, ne justifie, en aucune maniére 1’égalité de traitement des
fonctionnaires. L’éventail des salaires existe et Ruyer exagere en affirmant qu’il n’a pas de
justification économique, ni de justification morale ou sociale. Dans le privé et dans le public,
les postes ou les fonctions n’ont pas les mémes responsabilités, ni ne demandent les mémes
obligations de résultats, ni par conséquent ne nécessitent les mémes compétences. Ruyer
semble faire semblant de ne pas le comprendre. Louis Vax explique 1’idée de la maniere
suivante : « estimant que les fonctionnaires, les hauts fonctionnaires surtout, sont trop bien
rémunérés, il congoit, dans la paix de son cabinet, un SUIF, salaire uniforme inter-
fonctionnaires. L’idée le séduit au point de lui faire perdre de vue que l’appat d’une
promotion accompagnée d’une augmentation, fit-elle symbolique, de salaire est un puissant
stimulant dans la fonction publique en général, et dans le monde universitaire en particulier,
que leur médiocre revenu inciterait des savants de renom a poursuivre leur carriere a
I’étranger. Ruyer lui-méme acceptait avec plaisir les maigres rémunérations de ses travaux, et
savait bien que vouloir diminuer le salaire nominal constitue une faute majeure »**. Nous
partageons les vues de Louis Vax sur ce point. Le plus étonnant est que Ruyer est tellement
séduit par cette idée bizarre qu’il en parle de nouveau, en 1979, dans Le Sceptique résolu :
« La proposition du SUIF avait dii paraitre obscéne car les critiques les plus bienveillants,
dans leur recension, la passérent pudiquement sous silence » et un peu plus loin : « Je me

3 ce précepte de Samuel Butler figure dans le roman Erewhon (1872) ; Butler le reprend dans ses Carnets.

Les Nuisances idéologiques, p. 327.

J. K. Galbraith, Les mensonges de I’économie, Paris, Grasset, 2004.

Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science a
la théologie, Paris, Kimé, 1995.

436
437
438

101



refuse a croire que les hauts fonctionnaires qui réclament a cor et a cri plus de justice sociale
et plus d’égalité, protesteraient longtemps contre le SUIF et I’égalisation des traitements. Je
me refuse & croire que leurs discours pour plus d’égalité ne soient que tartuferies »*°. Nous
voulons voir, ici, une illustration de I’esprit de canular du normalien. L’ironie de Ruyer est de
jouer a I’ingénu, en proposant une idée inapplicable, et de s’étonner ensuite de I’hypocrisie ou
des mensonges des discours sur 1’égalité. La provocation, parfois, ne lui déplaisait pas. Et sa
proposition tient, a la fois, du canular et de la provocation.

Apres s’étre divertit avec le SUIF, Ruyer, en conclusion, revient sur le fléau majeur des
idéologies pour admettre que « lorsqu’une idéologie commence a se répandre dans les masses
semi-intellectualisées, il n’y a guére d’espoir de I’arréter, ni d’intérét a le tenter »*** Que
faire ? « On ne peut que fuir ou se taire, en refusant seulement, par dignité, de hurler avec les
loups. On ne peut qu’attendre, attendre que les idéologies triomphantes se heurtent a la
réalité »**'. Ce qui peut se traduire par le pessimisme a court terme et ’optimisme a long
terme ; en gardant présent a I’esprit le mot de Keynes qu’ «a long terme, nous serons tous
morts ».

Ruyer prévoit que le XXéme siccle, et le XXIéme siccle, seront des siccles de
troubles idéologiques. Il avance alors ’idée, qui reviendra plusieurs fois dans ses écrits de
critique sociale, que les « conservateurs » ont pour eux des lois plus puissantes que le sens
momentané de I’histoire. « Cet optimisme du long terme doit aider a supporter les sinuosités
du fleuve de I’histoire, et les nuisances innombrables, toujours renouvelées, mais éphémeres,
des idéologies »**%. Le livre annonce ainsi le théme de la réflexion de Ruyer qui sera
développé dans les ouvrages suivants, en entremélant critique sociale et futurologie.

439 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979, p. 240.

Les Nuisances idéologiques, p. 336.

Id., p. 337.

Ibid. Ruyer exprimera de nouveau cette idée dans les ouvrages ultérieurs comme Les Cent prochains siecles
et Le Sceptique résolu. |l veut dépasser le pessimisme a court terme par un optimisme a long terme.

440
441
442

102



Chapitre VI

Qu’est-ce que la nutrition psychique ?

En 1975, parait le troisiéme livre de Ruyer dans la collection « Liberté de 1’esprit »
dirigée par Raymond Aron chez Calmann-Lévy. Un an aprés La Gnose de Princeton, livre
publié chez Fayard, avec lequel, comme dit Louis Vax, «il fr6la la gloire ». Le cceur de la
critique sociale de Ruyer, est constitué¢ par ces trois livres publiés dans la méme collection. Si
le livre Les Nourritures psychiques est publié¢ en 1975, la notion de « nutrition psychique »
ou de « nourriture psychique » a été patiemment ¢laborée par Ruyer au milieu des années 50.
Il estime cette notion suffisamment importante pour reprendre, nous allons le voir, les idées
exposées dans les articles publiés dans différentes revues et en développer une large synthése
dans un seul ouvrage. Nous avons déja eu I’occasion d’indiquer 1’invention conceptuelle dont
Ruyer a fait preuve dans son ceuvre philosophique. L’idée de nourriture psychique est
assurément la contribution la plus originale, et la plus personnelle, de la critique sociale de
Raymond Ruyer. Nous allons maintenant expliquer pourquoi.

Nous étudierons la genése de la notion, puis le role qu’elle joue, en particulier en économie et
dans 1’étude des religions. Nous examinerons aussi I’idée d’intoxication psychique et nous
nous interrogerons sur 1’utilité et la validité d’une telle notion.

Le psychique.

Le Vocabulaire de Lalande donne deux sens du mot « psychique » : A. Qui concerne
I’esprit au sens phénoménal et empirique du mot; B. Qui concerne ou qui constitue des
phénoménes de comportement en tant qu’ils ne sont pas stéréotypés dans I’espece, ou dans la
variété mais dépendent de I’expérience antérieure de I’individu. Il est ajouté que Pierre
Janet* critiquait vivement ce terme qu’il trouvait barbare et au son désagréable.

Dans article « Nature du psychique »***, Ruyer définit le psychique comme une région
intermédiaire, un territoire indécis, & mi-chemin entre le spirituel pur et le mécanisme pur.
Pour compléter la description, on peut dire que le psychique est « une sorte d’architecture
vivante dont les matériaux sont des « thémes » a I’état stationnaire, liés les uns aux autres, par
« pulsions » de proche en proche, et par les correspondances intimes de leur sens ». Ainsi,
I’instinct de « self assertion » (auto affirmation), la libido, la crainte de la mort font partie de
cette architecture psychique. En outre, «les grandes lignes de 1’édifice psychique sont
immuables, comme ’anatomie générale de 1’organisme ; 1’hérédité et les impressions de la

“3 pierre Janet (1859-1947), philosophe, psychologue et médecin frangais ; professeur au Collége de France de

1902 a 1934, il a créé le terme « subconscient ».
aa Raymond Ruyer, « Nature du psychique », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952 : 46-66.

103



premiére enfance le déterminent de facon presque irréversible »**. Livré a lui-méme, le
psychique est le monde de la folie, de I’inquiétante étrangeté, « celui des mannequins et
portraits animés, des cadavres vivants, des feux follets, monde bien connu des psychanalystes
et des traditions populaires. Monde que Louis Vax a exploré**®. Cette zone sombre du
psychique qui intéresse la psychopathologie, ne nous intéresse pas ici. Elle nous permet
simplement de souligner que 1’esprit humain n’est pas pur esprit. Ruyer établit une différence
marquée entre le domaine du spirituel et le domaine du psychique : « en fait, I’homme le plus
éminent est « psychique » autant que « spirituel ». Si I’esprit a besoin d’idées pures, ajoute
Ruyer, la conscience ou subconscience, comme phénomene psychique, a besoin d’idées
incarnées. Dés qu’une idée consciente passe a I’état de mémoire, elle est dans la sphére du
psychique. Nos souvenirs, nos habitudes et nos instincts en font partie.

Le psychique a besoin de se nourrir, affirme Ruyer, et c’est pur préjugé mécaniste de
considérer les nourritures matérielles, physiologiques, comme seules réelles.

Genése de la notion de nutrition psychique.

En 1956, Ruyer publie deux articles dans le Journal de psychologie normale et
pathologique, « La nutrition et I’intoxication psychiques » et « La nutrition psychique et la vie
religieuse ». L’année suivante il publie Iarticle « la nutrition psychique et 1’économie »**.
Cette idée occupe les pensées de Ruyer lorsqu’il rédige La Genése des formes vivantes*® ou
I’on peut lire, en effet: « On emploie souvent le mot « nutrition » dans une métaphore
légitime et intéressante, pour désigner un « profit » structural édificateur, aussi bien dans
I’ordre vital que dans I’ordre psychologique ou culturel. On est nourri, disait-on autrefois,
« aux lettres » ou « aux sciences »...La culture d’une société humaine est essentiellement une
possibilité permanente de « nutrition informative »**.

La méme année, dans ’article déja cité « Les limites du progrés humain »*°, Ruyer parle de
la vie esthétique, religicuse, des rites, cérémonies, jeux politiques ou autres, sports et
spectacles « qui contribuent davantage a ce que 1’on pourrait appeler la nutrition psychique,
qu’a I’amélioration de la vie matérielle ». On le voit, ’expression « nutrition psychique » ne
semble pas encore définitivement fixée méme si son contenu - [’extension et la
compréhension du concept - est devenu clair pour Ruyer. « Le cinéma, la radio et la
télévision, la presse d’amusement, ne servent qu’a d’immenses jeux de société. Les délicats
pensent que ces jeux ne sont pas bien relevés, et qu’ils infantilisent le peuple. Mais, le public
fatigué¢ par ’effort de la vie économique, ne cherche encore qu’une détente et qu’une

“1d., p. 61.

6 Cf. Louis Vax, La séduction de I’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965.

Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et I'économie », Cahiers de I'Institut de Science Economique
Appliquée, n°55, Série M : Recherches et dialogues philosophiques et économiques, n°1, 1957 : 1-10. Cet article
sera republié au mois de juin 1963, « étant donné son intérét » avertissent les directeurs des Cahiers.

448 Raymond Ruyer, La Genése des formes vivantes, Paris, Flammarion, 1958.

Id., p. 82.

0 ¢ Les limites du progrés humain », art. cité.

447

449

104



distraction. Plus tard, avec plus d’énergie disponible, il pourra manifester des gotts plus
exigeants ». Au-dela de I’optimisme de Ruyer pour la recherche de « goiits plus exigeants »,
nous percevons bien comment la notion de nutrition psychique recouvre 1’idée d’activités de
divertissement, de distraction, qui font oublier les contraintes de la vie économique
rationnelle.

Nous pouvons nous rendre compte du travail d’élaboration conceptuelle quand, en 1955, un
an avant I’apparition de la notion de « nutrition psychique », dans un article important™', il
¢tablissait une liste d’activités : «le jeu, le sport, la culture, le voyage, les cérémonies, la
mondanité, I’art, le jardinage d’agrément, jusqu’au flirt, tout ce qui ne « signifie » rien »*2. 1l
opposait I’expressif, qui parait « psychique », au signifiant qui est spirituel. Ruyer n’avait pas
encore défini complétement la notion de nourriture psychique dont les activités regroupées
dans la liste font partie.

Un long article, en 1960, «La nutrition psychique et la vie politique »*°, que nous
commenterons plus loin dans le chapitre consacré a la pensée politique de Ruyer. En 1962,
I’article « Les informations de présence »** sera repris en partie dans le livre Les Nourritures
psychiques. Les informations de présence sont essentiellement « rassurantes ». Elles
signifient : « Je suis 1a ». Ce sont les échanges de politesse, les saluts courtois, les hommages,
les cérémonies, etc. « Que reste-t-il d’un voyage ? Et pourquoi voyage-t-on ? Pourquoi lit-on
des romans, des poémes ? Pourquoi écoute-t-on de la musique ? Pourquoi regarde-t-on, de sa
fenétre, les arbres que I’on a déja vus mille fois ? **°. Autre exemple : « dans une foule de
promeneurs du dimanche se regardant les uns les autres, ou dans une réception mondaine, tout
le monde est juge et personne candidat. Chacun est spectateur de la comédie et peut aisément
oublier qu’il est aussi sur la scéne ». Partout, le golit pour la comédie humaine s’accompagne
de régulations par 1’exercice du jugement en présence des autres. « Partout, on se forme non
seulement par ses essais et erreurs mais par les essais et erreurs d’autrui. L’ homme seul est
capable de s’édifier lui-méme par I'exemple des autres »*°. Les informations de présence,
conclut Ruyer, «s’adressent a la sphére psychique plutot que spirituelle. Elles sont donc
plutdt nutritives que régulatrices »*°’. Mais, « les cérémonies sociales sont confirmation plutét
qu’informations de présence. Elles confirment un systéme de présences-croyances ». Un
exemple nous est donné par Etienne Gilson : « Le concert est une cérémonie sociale d’une
complexité a confondre I’imagination. La salle se garnit peu a peu de centaines d’auditeurs
qui ne se connaissent pas les uns les autres et qu’'une méme raison assemble pourtant en ce
lieu. L’orchestre entre a son tour, musicien par musicien, chacun portant son instrument, sauf
les plus lourds. Aprés une bréve pause, entre a son tour I’étre miraculeux qu’est le chef
d’orchestre. J’admire la coutume de certains pays ou 1’orchestre se léve pour saluer son

1 Raymond Ruyer, « L’expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1955 : 69-100.

Id., p. 74.

Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale,
n°2/1960 : 129-162.

% « Les informations de présence », Revue philosophique de la France et de I'étranger, 1962 : 197-218.
Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975, p. 18.

Raymond Ruyer, art. cité, « Les informations de présence », p. 205.

Id., p. 206.

452
453

455
456
457

105



entrée, car il est le magicien dont le geste fera bient6t surgir la beauté. Le chef serre la main
du violon solo. Nous I’accueillons nous-mémes de quelques applaudissements et il nous rend
ce salut d’un signe de téte. Le miracle peut alors se produire et ce miracle est la musique »**®.
La description de Gilson illustre la thése de la cérémonie sociale comme confirmation et
fournit un exemple de nutrition psychique : I’écoute de la musique peut aller jusqu’a procurer

un plaisir spirituel ; le spectacle du concert est aussi une nourriture psychique.

Il a donc fallu presque vingt ans pour élaborer le concept ou la notion de « nourriture
psychique », entre les premiers articles ou apparait I’idée et la publication du livre Les
Nourritures psychiques.

La nutrition psychique.

« L’homme ne vit pas seulement de pain », dit-on pour souligner I’opposition nette
entre les nourritures du corps et celles de 1’esprit. Il ne faudrait pas pour autant négliger une
forme importante de nourritures, nous dit Ruyer : les nourritures psychiques. Si les nourritures
matérielles alimentent le corps en éléments essentiels a la vie de 1’organisme, si les
nourritures spirituelles alimentent 1’esprit en idées et connaissances nouvelles, les nourritures
psychiques, elles, alimentent les instincts et les appétits psychiques en sensations
enrichissantes et en spectacles variés. L’homme ne vit pas seulement de pain et d’idées
abstraites ou de théories scientifiques ; il vit aussi d’émotions, d’idées incarnées, de spectacles
divertissants, toniques ou violents, qui alimentent le psychisme.

Ruyer cite souvent 1’expression de Paul Claudel : le ciel étoilé « palpite et télégraphie ». La
nature donne une nourriture psychique fortifiante « parce qu’elle s’exprime d’une maniére
harmonieuse, selon des mythes d’interprétation. Elle annonce des valeurs qui concernent toute
I’humanité, et non des biens achetables ». La science comme album des « merveilles de la
nature », le sport, le tourisme, le plein air, la vie sociale et mondaine, les terrasses de café, les
magazines a sensations, a confidences, a indiscrétions, la radio et la télévision sont des
exemples de nutrition psychique donnés par Ruyer.

Paul-Jean Toulet, dans le recueil Contrerimes décrit, d’'une maniére intuitive, la nutrition
psychique :

«J’adore les magasins du passage Choiseul,
C’est un véritable divertissement pour I’eil. » (Dixains, XXXVI).

Si la nature alimente la spheére psychique c’est parce qu’elle est « un systeme de présences
mutuelles, de perceptions, qui ne sont pas seulement connaissance abstraite, mais aliment et
stimulant des instincts »*°. L’étude des végétaux dans un traité de botanique « ne saurait
remplacer une promenade en forét » fait remarquer Ruyer. De la méme manicre, « lire

*8 Etienne Gilson, La société de masse et sa culture, Paris, Vrin, 1967, p. 66.

% « La nutrition et I'intoxication psychiques », Journal de psychologie normale et pathologique, 1956, p. 531.

106



I’exposé abstrait d’une idée instruit. Ecouter un conférencier parler de la méme idée donne
60

davantage, nourrit davantage, bien qu’il soit difficile d’exprimer exactement quoi »*%°.
Ruyer multiple les exemples : « Que reste-t-il d’un voyage ? Et pourquoi voyage-t-on ?
Pourquoi lit-on des romans, des poémes ? Pourquoi écoute-t-on de la musique ? Pourquoi
veut-on savoir, comprendre, s’initier, connaitre des chefs-d’ceuvre classiques ou étre au
courant de I’actualité ? » et « Qu’est-ce qu’apportent a leur destinataire des veeux de nouvel
an, des félicitations ? »!l La politesse, les bonnes maniéres, la courtoisie, répond Ruyer,
fournissent de la nutrition psychique et c¢’est par pur snobisme des valeurs négatives que I’on
peut s’amuser a en dénoncer 1’hypocrisie sociale.

La culture d’une société humaine est essentiellement « nutrition psychique ». Certes, le
domaine de la culture ne se confond pas avec celui de la nutrition psychique. La culture au
sens large — le seul correct, dira Ruyer, en 1977, celui de 1’anthropologie — est plus vaste que
la nutrition psychique ; la culture au sens de « culture des gens cultivés » est plus restreinte.
Trois sens du mot culture sont définis : A. L’ensemble des croyances et comportements, des
traditions et techniques transmis par héritage social. B. Au sens restreint, la culture des
hommes dits « cultivés », c’est-a-dire une meilleure maitrise et une conscience plus raffinée
grace a des études qui s’ajoutent a la transmission par participation. Cette culture comporte
toujours une connaissance de I’histoire et des grandes ceuvres du passé. Elle est, en général,
plus spécialement esthétique. Elle donne une épaisseur transfigurante a la vie actuelle et C. La
culture comme théme idéologique qui a un ministeére, un budget, des maisons est encore autre
chose*®%.

La conviction de Ruyer est la suivante : « quelque chose parait manquer dans 1’équation de la
vie humaine quand on ne tient pas compte de la nutrition psychique »*®*. Cette conviction est
renforcée par I'idée que «la vie de tous les étres est enrichie subconsciemment par la
présence de tous les autres »*%*.

La nutrition psychique et I’économie.

La remarque banale selon laquelle ’homme ne vit pas seulement de pain trouve une
confirmation sur le plan économique. En effet, les économistes ont constaté, nous 1’avons déja
indiqué a propos de la société de consommation, que I’augmentation du niveau de vie entraine
la diminution de la part réservée aux biens alimentaires, dans les budgets des familles en
particulier, et I’augmentation de la part attribuée aux distractions, voyages et vacances. Ils ont
insisté aussi sur le role joué par les villes dans le développement économique. Le gotlt des
grandes villes traduit aussi, selon Ruyer, le besoin d’avoir autour de soi des réserves

“Ibid.

11 es Nourritures psychiques, p. 18.

Les Nourritures psychiques, p. 269.

%83 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 173.
%84 « La nutrition et I'intoxication psychiques », p. 531.

462

107



inépuisables de nutrition psychique. Une rue commergante est nourriture psychique autant,
sinon plus, qu’un paysage de campagne, dit-il.

La vie économique ne se limite pas a la production, I’échange et la distribution de biens
matériels et matériellement consommés. L’économie moderne s’adapte aux besoins
psychiques de I’homme et leur fournit des aliments « psychiques » trés abondants bien que de
qualité inégale, reconnait Ruyer. C’est, dans I’ensemble, 1’économie capitaliste, semi —
étatisée précise-t-il, qui donne sans doute beaucoup plus de nutrition psychique que n’importe
quel autre systéme a n’importe quelle époque, et cela grace aux progres techniques. Mais il ne
faut pas faire pour autant de la nutrition psychique une caractéristique de 1’économie
capitaliste. On la trouve aussi dans d’autres types d’économie et a différentes époques de
I’histoire de I’humanité. Les ethnologues ont montré que les peuples de tous les continents de
la planéte, méme les plus déshérités, ont €laborés des coutumes et des folklores variés qui
répondent a leurs besoins. La nutrition psychique ne constitue pas un luxe de pays nantis,
développés économiquement, méme si, nous I’avons vu, elle y est plus abondante. Elle existe
aussi dans tous les continents, dans les pays que I’on considére comme faisant partie du
« tiers-monde » et chez les peuples étudiés par les ethnologues.

Ruyer a analysé¢ « la nutrition psychique et la vie économique » titre de ’article publié en
1957 dans la revue dirigée par Frangois Perroux*®. Dans cet article, il critique la thése de
Veblen*®® sur la consommation ostentatoire. Dans la Théorie de la classe de loisir, Veblen
dénonce le gaspillage et I’inutilit¢ économique de la consommation ostentatoire
(« conspicuous consomption »). Ruyer reprend les arguments de son article pour les
développer dans Les Nourritures psychiques ou il écrit : « Bien avant la théorie prétentieuse et
confuse des objets comme « systeéme de signes », une thése assez voisine mais plus restreinte
et plus précise, avait été soutenue par le sociologue américain Th. Veblen: celle de la
consommation ostentatoire »*®’. Nous nous proposons de présenter la thése de Veblen et la
critique qu’en fait Ruyer, avant de passer a la « théorie prétentieuse et confuse » des objets
comme « systéme de signes » qui fait référence au livre de Jean Baudrillard*®®,

Ruyer nous apprend qu’il a entendu parler de Veblen dans les années 1920, alors qu’il était
éléve a I’ENS, en suivant les cours d’histoire de 1’économie sociale de Célestin Bouglé*® a la
Sorbonne : « Bouglé en était féru et enthousiaste, et il en parlait dans toutes ses lecons ».
Veblen explique que 1’argent est devenu des le début du XIXeéme siecle le critére déterminant
la facon dont les sociétés marchandes évaluent leurs membres. « Aucune classe de la société,

méme si elle se trouve dans la pauvreté la plus abjecte, écrit-il, ne s’interdit toute habitude de

163 Frangois Perroux (1903-1987), économiste, fondateur de L’Institut des sciences économiques appliquées,
devenu Institut des sciences mathématiques économiques appliquées, a été titulaire de la chaire d’analyse des
faits économiques et sociaux au College de France de 1955 a 1976.

% Thorstein Veblen (1857-1929), économiste américain, s’est fait connaitre principalement par le livre Théorie
de la classe de loisir, (publié en 1899), Paris, Gallimard, 1970.

7| es Nourritures psychiques, p. 51.

Jean Baudrillard, Le systéme des objets, Paris, Gallimard, 1968.

Célestin Bouglé (1870-1940), philosophe et sociologue francais, professeur de sociologie a la Sorbonne et
fondateur avec Durkheim, en 1901, de la revue L’Année sociologique. Il dirigea I'ENS de 1935 a 1940.

468
469

108



consommation ostentatoire »*'°. Une fois résolue la question de la nécessité, I’homme cherche
a satisfaire des besoins sociaux et spirituels. Si ’on dépense, c’est pour montrer aux autres
que I’on est capable de gaspiller. La possession de nombreux biens matériels devient
nécessaire, non pas principalement, parce que ces biens donnent du plaisir (bien qu’ils
puissent le faire aussi) mais parce qu’ils conférent une position honorable. « La richesse est
méritoire en soi, reconnait-il en ajoutant que cette richesse tenue pour sacrée tire sa valeur
primordiale du bon renom qu’elle procure quand elle est ostensiblement consommée »*''. Les
hommes veulent soit appartenir a la classe de loisir qui gouverne, soit I’imiter.

La classe de loisir, dit Veblen, adore se mettre en scéne dans des activités a la fois prenantes
et inutiles (I’apprentissage des langues mortes ou la pratique des sciences occultes, sont les
exemples qu’il donne de ces activités) Ce que nous prenons pour nos gotts sont en réalité,
selon Veblen, le désir de comparer notre puissance pécuniaire avec celle de nos semblables.
Le prix d’un bien n’aurait pas seulement une signification économique, mais aussi une
signification sociale.

La classe de loisir possédante et non industrielle, largement a 1’abri des nécessités
économiques « retarde 1’ajustement au milieu qu’on appelle progrés ou évolution sociale »*'%.
Méme si sa fonction économique peut fort bien étre de la plus haute importance dans la
marche de la vie économique, elle exerce une fonction parasitaire, écrit Veblen, parce qu’elle
n’est pas adaptée aux nécessités de la vie industrielle. « La classe de loisir fait en sorte de
conserver, voire méme de réhabiliter le type archaique de naturel et les ¢léments de la culture
archaique dont 1’évolution industrielle a pour effet de débarrasser la société
contemporaine »*°. C’est une classe conservatrice incapable de s’adapter aux mutations et qui
constitue un obstacle aux changements produits par la société industrielle plus rationnelle, car

I’accumulation de richesses et le gaspillage sont irrationnels.

« Ce livre étrange et célebre, note Raymond Aron dans la présentation de la traduction
francaise, Avez-vous lu Veblen ?, le seul des livres de Veblen qui ait connu, du vivant de son
auteur, le grand succes, immédiatement classique et aujourd’hui encore aussi savoureux qu’en
1899...a défaut de vérité scientifique garde la valeur d’un témoignage, d’une critique, voire
d’une caricature, plus fidele que la photographie ou le portrait ». Il résume ainsi la critique de
la société américaine par Veblen : « en une civilisation dominée par et enrichie par I’industrie,
les capitalistes — financiers ou spéculateurs — sont rois. Le capitalisme est un régime qui
prospere par I’industrie pour la plus grande gloire et la richesse des non-industriels. Ou
encore : la richesse vient de I’industrie et les hommes d’argent I’accaparent »*'*.

Les théses de Veblen ont influencé Baudrillard et Bourdieu. Ruyer montre le caractére forcé
de ces theéses — qui n’ont pas « de vérité scientifique », comme le reconnait Aron, car rien ne
prouve que les individus ne soient pas pleinement conscients des effets qu’ils recherchent en
exhibant des symboles de luxe et d’opulence. Il répond a Veblen que I’existence d’une

*° Thorstein Veblen, Théorie de la classe de loisir, p. 57.

Id., p. 79.

Id., p. 130.

Id., p. 149.

Raymond Aron, Avez-vous lu Veblen ? Préface a Théorie de la classe de loisir, 1970.

471
472
473
474

109



¢conomie de prestige est confirmée par les études ethnologiques sur le potlatch, les fétes, le
gaspillage et I’ostentation. Veblen ne voit pas que la consommation ostentatoire « n’a pu se
maintenir comme institution, pendant tant de si¢cles — avec gaspillage de biens, ses décors de
I’habitat et de 1’apparat — que parce qu’elle répondait & un besoin non seulement chez
« I’ostentateur », mais chez le spectateur, besoin qui n’est autre que le besoin de nourriture
psychique ». La thése de Veblen, démystifiante et cynique, n’est pas fausse mais elle
n’apercoit que la partie la plus superficielle d’un phénomene plus profond. Elle est animée par
le ressentiment contre la bourgeoisie. C’est dans le camp de prisonniers de guerre que Ruyer a
eu la révélation de I’erreur de Veblen. Il a passé les années 1940-1945 en captivité, dans
I’Oflag XVII A, a Gopfritz, en Basse Autriche, ou des équipes de prisonniers, pour distraire
leurs camarades, montaient des spectacles qui procuraient un intense soulagement mental. En
effet, explique Ruyer, les richesses ¢étalées, sur la scéne improvisée, ¢Etaient
psychologiquement plus avantageuses et satisfaisantes pour tous que la possession
individuelle de quelques-uns des objets qui contribuaient au spectacle. « Elles laissaient une
trace inépuisable dans les souvenirs et les conversations » se souvient-il*"”.

Si ’Homo economicus recherche 1’utilité économique, I’homme, dans sa vie économique
recherche la satisfaction de tous ses besoins. Le développement économique de nos sociétés
laisse une place plus grande a la consommation de nourritures psychiques. En 1975 les débats
sur la société¢ de consommation continuent d’occuper les esprits. Nombreux sont ceux qui
s’¢levent, nous 1’avons vu, pour dénoncer le matérialisme de nos contemporains ; notre
époque, répond Ruyer, n’est pas plus matérialiste que les autres époques, « mais dans la

mesure ol elle a réussi la production matérielle, elle est matérialiste avec insatisfaction »*'.

Une théorie « prétentieuse et confuse» : la société de consommation selon Jean
Baudrillard (1929-2007).

En 1966, Jean Baudrillard soutient sa thése de doctorat de troisieme cycle « Le
Systéme des objets » qui sera publiée chez Gallimard en 1968. Le jury est composé de Roland
Barthes, Pierre Bourdieu et Henri Lefebvre dont Baudrillard deviendra 1’assistant au
département de Sociologie de I’Université de Nanterre. En 1969, Les Cahiers internationaux
de Sociologie publient un article de Baudrillard « La genése idéologique des besoins » dans
lequel il critique la distinction des besoins primaires et besoins secondaires utilisée par
Ruyer ; distinction qu’il juge naive et idéologique. La description des besoins primaires et des
besoins secondaires, selon Baudrillard, est une « mythologie rationaliste sur les besoins et les
satisfactions » mais il ne donne aucune autre explication. Par ailleurs, Ruyer avait répondu par
avance a Baudrillard en écrivant que le «besoin » est un « phénomene particulierement

compliqué », comme le plaisir : « il n’a rien d’une substance mesurable »*'".

L es Nourritures psychiques, P. 53.

Id., p. 195.
Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, p. 131. Phrase citée plus haut.

476
477

110



Ceux qui, comme Baudrillard, refusent de percevoir la complication, simplifient et réduisent
les besoins a des manifestations idéologiques. En 1970, Baudrillard soutient la thése que la
consommation n’est plus, pour chacun, le moyen de satisfaire ses besoins, sinon un moyen de
se différencier’’®. Les objets de consommation forment, selon lui, un systéme de codes et de
signes ; dans la consommation un individu échange des signes, il ne satisfait pas des besoins.
1l veut donner « une véritable analyse de la logique sociale de la consommation »*”° et cette
logique, « c’est une logique de la production et de la manipulation des signifiants sociaux ».
C’est donc la sémiologie qui inspire la théorie de Baudrillard pour qui « on ne consomme pas
I’objet en soi (dans sa valeur d’usage), on manipule toujours les objets (au sens large) comme
signes qui vous distinguent »**°. 1 utilise aussi le vocabulaire de la psychiatric ou de la
psychanalyse : « le monde des objets et des besoins serait celui d’une hystérie généralisée » ;
nous aurions affaire a des symptomes psychosomatiques, voire hystériques, quand le besoin
de différence s’exacerbe, « le désir de sens social »*'. En conclusion, « dans ce sens la
consommation est un ordre de significations, comme le langage, ou comme le systeme de
parenté en société primitive »*2. Cette derniére allusion au travail de Claude Lévi-Strauss,
nous confirme que la mode du structuralisme — Lacan, Barthes, la sémiologie, Bourdieu, etc. —
est la référence intellectuelle de ces années-1a en France™™.

En lisant Baudrillard, nous apprenons que la logique sociale de la consommation est aussi une
logique de contrdle social. Il parle de « dressage social de la consommation » L’analyse
sémiologique se combine ici avec une analyse marxiste (ou d’apparence marxiste, sinon
marxienne) : « les consommateurs sont, en tant que tels, inconscients et inorganisés, comme
pouvaient 1’étre les ouvriers du début du XIXéme siécle »**. Un marxiste orthodoxe serait
surpris de voir « les consommateurs » ainsi assimilés a une classe sociale, mais Baudrillard,
comme Marcuse (1898-1979) dans L homme unidimensionnel — publi¢ en France en 1968 —
veut démontrer le caractére inégalitaire et totalitaire du capitalisme des sociétés occidentales.
Les néo-marxistes, en particulier ceux de I’Ecole de Francfort dont Marcuse est un des
membres les plus connus apres 1968, essaient de réunir théoriquement Marx et Freud ; ils sont
bien obligés de reconnaitre le caractére totalitaire des sociétés socialistes de 1’Union
soviétique, de I’Europe de I’Est et de la Chine communiste ; des lors, ils tentent de montrer le
caractere insidieux de la société capitaliste, tout aussi totalitaire, selon eux.

La derniére partie du livre de Baudrillard décrit et interpréte la « culture mass-médiatique ». Il
défend la thése de Mac Luhan « le medium, c’est le message » en des termes obscurs : « Cela
signifie que le véritable message que délivrent les médias, TV et radio, celui qui est décodé et
« consommeé » inconsciemment et profondément, ce n’est pas le contenu manifeste des sons et
des images, c’est le schéme contraignant, li¢ a 1’essence technique méme de ces médias ». Si

478 . sy s . . . ;s geae
Jean Baudrillard, La société de consommation, ses mythes, ses structures, Paris, Denoél, 1970 ; réédition

Gallimard, collection Folio, 1986.

479 Id., Denoél, p. 100.

Id., p. 101.

Id., p. 122.

Id., p. 123.

Dés son premier livre, Le systéeme des objets, Baudrillard proposait une analyse « structuraliste » combinée a
une analyse marxiste ou, disons, marxienne du capitalisme industriel et de la « fonctionnalité » des objets.

8 Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 132.

480
481
482
483

111



le lecteur n’est pas certain d’avoir compris ce que veut dire Baudrillard expliquant Mac
Luhan, la suite ne ’éclaire pas plus ; pourtant il affirme : « C’est évident, le contenu nous
cache la plupart du temps la fonction réelle du médium. Il se donne pour message, alors que le
message réel, en regard duquel le discours manifeste n’est peut-étre que connotation, c’est le
changement structurel (d’échelle, de modeles, d’habitus) opéré en profondeur sur les relations
humaines ». Ruyer, il est intéressant de le noter, a souligné « 1’éclat un peu papillotant »**>
des livres de Mac Luhan pour montrer que ce qu’il y affirme contient un peu de vrai et
beaucoup de faux. Les paradoxes de Mac Luhan n’aident pas vraiment a comprendre les
médias. Ces paradoxes ont pu séduire Baudrillard parce qu’ils vont contre le sens commun.

Baudrillard critique la « culture de masse » parce que la culture devient un objet de
consommation. « Toute cette substance culturelle est « consommeée » dans la mesure ou son
contenu n’alimente pas une pratique autonome, mais une rhétorique de la mobilité sociale,
une demande qui vise un autre objet que la culture, ou plutot ne vise celle-ci que comme
élément codé de statut social »**°. Qu’est-ce qui autorise Baudrillard a affirmer cela ? 1l
interprete les résultats d’une enquéte aupres des lecteurs du magazine Science et Vie par le
Centre de Sociologie Européenne : « Bien siir, dit-il, les lecteurs prétendront, et de bonne foi,
s’attacher au contenu méme, et viser un savoir »®7 11 n’est pas dupe ; il sait, lui, que les
lecteurs sont « manipulés », qu’ils « prétendent » apprendre par la lecture du magazine, alors
qu’il s’agit d’autre chose. Les pseudos explications de Baudrillard ne sont gucre
convaincantes. Il en va de méme avec le theme des loisirs : ’ére  du « temps libre » et de la
« société des loisirs » apparaissent en méme temps que la société de consommation*®. Pour
Baudrillard, il s’agit d’une idéologie : « Le repos, la détente, la distraction, I’évasion sont
peut-étre des « besoins » mais ils ne définissent pas en eux-mémes 1’exigence propre du loisir
qui est la consommation du temps »**. Remarquons les guillemets posés sur le mot besoin et
le « peut-€tre » ; aprés nous avoir dit que la notion de besoin est idéologique, il lui est difficile
d’admettre, en effet, que les besoins relévent d’une réalité psycho biologique. De quoi
parlons-nous alors si ces « besoins » ne peuvent définir le loisir ? Baudrillard cite alors
Veblen, dans le texte anglais et traduit : « S’abstenir ostensiblement de travailler est I’indice
partout recu de réputation et de statut » et il affirme que « le loisir est I’idéologie méme du
travail aliéné »**°.

L’anomie en société d’abondance, d’apres Baudrillard, se fonde sur I’illusion de la rationalité
des choix individuels et collectifs. Il croit ainsi définir la sociét¢ de consommation en
affirmant qu’elle « est, dans un méme mouvement, une société de sollicitude et une société de
répression, une société pacifiée et une société de violence »*'. Ainsi définie, la société de
consommation, c’est-a-dire les sociétés capitalistes occidentales, apparait comme aussi

18 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 209.

Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 163.
487,y -
Ibid.
8 e sociologue Joffre Dumazedier (1915-2002), Vers une civilisation du loisir ?, Paris, Seuil, 1962, s’était
spécialisé dans I’étude de ces themes.
8 Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 240.
Id., p. 245.
Id., p. 272.

486

490
491

112



répressive que les sociétés communistes. Tel est le but non avoué¢ de Baudrillard qui avance
masqué : le renouveau de la critique sociale par le freudo-marxisme consiste a affirmer
subrepticement que les controles exercés sur les individus a I’Ouest comme a L’Est se valent.
Tel est le grand mensonge de 1’idéologie néo-marxiste qui cherche a dévaloriser la liberté
dont peuvent jouir les individus des sociétés occidentales, c’est-a-dire les consommateurs, en
voulant nous persuader que ce n’est qu’une pseudo liberté, inconsciente des déterminismes et
controles sociaux qui s’exercent sur elle. Ainsi, Baudrillard critique les mythes du
consommateur, le mythe idéaliste d’une nature humaine et le systeme des valeurs — le Beau et
le Bien (sans mentionner le Vrai) — comme des illusions®?.

Si nous avons passé du temps a montrer que cette théorie est, selon les termes de
Ruyer, « prétentieuse et confuse » c’est qu’elle bénéficie toujours d’un certain prestige aupres
de sociologues et intellectuels qui cherchent, peut-étre, a passer pour profonds et subtils, alors
méme que le théme de la société de consommation, nous 1’avons vu, a perdu de sa pertinence
aujourd’hui. Henry-Pierre Jeudy, sociologue frangais, signale dans un article que « dans les
institutions universitaires, les premiers livres de Baudrillard figuraient et figurent encore au
programme, et que le texte le plus recommandé aux étudiants reste La société de
consommation ». Il y a des raisons de s’inquiéter, surtout lorsque Jeudy parle de « rigueur de
I’analyse critique ». Voici comment il est présenté, dans un ouvrage destiné¢ aux étudiants :
«un livre incontournable sur les idéologies de la société de consommation. Souvent cité, mais
en définitive rarement vraiment lu, il reste a ce jour indépassable pour comprendre les enjeux
de la consommation »*”*. Les paradoxes et les affirmations gratuites de Baudrillard passent
ainsi pour étre de la rigueur intellectuelle. 11 est parfois présenté comme prolongeant le travail
anthropologique de Marcel Mauss et de Georges Bataille. Le fait d’associer ces deux noms si
différents est caractéristique de la mode intellectuelle qui suit la mode structuraliste. C’est
plutot le coté « factice » de la description qui frappe le lecteur de bonne foi: il parle d’hyper
réalité¢ ou tout devient copie et ou le faux serait plus vrai que le réel ; il croit ainsi mieux
décrire la société de consommation, en se voulant plus profond, en niant la réalité, a force de
subtilités verbales, et il manque alors le principal, a cause de ses présupposés idéologiques,
c’est-a-dire la consommation elle-méme. La dimension psychologique est totalement absente
dans le livre, puisqu’elle a été invalidée d’emblée comme trompeuse, subjective, et pour tout
dire, relevant de la « fausse conscience ». Baudrillard évacue ainsi le plaisir qui existe aussi
dans ’acte de consommation : le plaisir est le grand absent, délibérément ignoré. Plus tard, il
a continué a jouer avec les paradoxes en avangant I’idée de « disparition de la réalité » qui
peut procurer des vertiges intellectuels aux ames délicates et raffinées. Il va s’¢loigner du
marxisme : il a affirmé que sa position avait changé en 1979. Deux ans auparavant, il avait
publié¢ Oublier Foucault™ qui avait suscité de vives réactions dans le monde intellectuel - et
le monde universitaire dont il ne faisait plus partie. Son article dans Le Monde, « La Gauche
divine », en 1983, déclenche d’autres réactions indignées parce qu’il tourne en dérision la
prétention de la gauche unie a changer la vie et celle des intellectuels a peser sur les choix

®21d., p. 275.

Benoit Heilbrunn, La consommation et ses sociologies, Paris, Armand Colin, 2010, p. 119. L’auteur est
professeur a I’'ESCP.
4 Jean Baudrillard, Oublier Foucault, Paris, Galilée, 1977.

493

113



politiques*”. En 1997, il accuse ’art contemporain de nullité dans Le complot de I'art™, et
nous sommes entierement de son avis. En 2001, il devient membre du Collége de
Pataphysique, ¢levé a la dignité de Satrape Transcendantal, ce qui nous le rendrait plutot
sympathique. Au bout du compte, faut-il prendre ses premiers textes pour de I’ironie, de la
pure dérision ? Tout cela n’était-il qu’un jeu ? Il aurait joué au « sociologue marxiste », au
« sémiologue » pour finir essayiste et photographe. Reste I’hermétisme et le golt des
paradoxes®” qui rend la lecture de ses textes si fastidieuse.

I1 est un point sur lequel Ruyer pourrait accepter les critiques sur la société de consommation,
c’est au sujet de la nutrition psychique : «les agacantes idées regues contre la société de
consommation sont moins contestables, reconnait-il, s’il s’agit de la «société¢ de
consommation psychique ». On produit a profusion des nourritures matérielles de tous genres.
On produit a profusion des informations et des systémes d’idées. On produit aussi beaucoup
de nourriture psychique, sous forme d’amusements. Les robinets ¢lectroniques en déversent
presque gratuitement »*°. Que dirait-il aujourd’hui ? La multiplication des chaines et des
programmes de télévision a amplifié¢ le phénomene. Le verdict de Ruyer : « on ne produit pas
industriellement de nourriture psychique vraiment nourrissante »*°, reste d’actualité. Nous
reviendrons plus loin sur les intoxications psychiques, car, Ruyer 1’a montré, tout comme
I’alimentation, la nutrition psychique peut provoquer des indigestions et des intoxications
psychiques.

Le besoin de nourriture psychique permet d’expliquer la vogue de la gastronomie — qui ne
s’est pas démentie depuis 1975. La gastronomie joue le role de refuge, dit Ruyer’®. « C’est
une recherche de qualité¢ de vie — dans un domaine évidemment peu ¢élevé — faute d’obtenir
cette qualit¢ dans les autres domaines ». Le succeés de la gastronomie, les chroniques
réguliéres dans les magazines, les émissions culinaires a la télévision, trouvent leur
justification parce que, dans [’ordre gastronomique, dit Ruyer, le consommateur a
I’impression de rester seul juge de son plaisir ; « ’art culinaire peut-étre sophistiqué, mais
dans d’étroites limites » et « la cuisine traditionnelle, si elle bonne, ne passe jamais de mode.
Les styles culinaires ne se condamnent pas entre eux » "'. Ruyer se divertit a I’évocation de
I’inventeur de la « cuisine abstraite » par Jorge Luis Borges’.

Ces considérations plaisantes font place a une réflexion plus grave sur 1’art de savoir choisir
sa nourriture — matérielle, spirituelle et psychique — qui est assez peu cultivé dans le monde
moderne ou il y a pléthore d’informations. Ruyer, a deux reprises dans le livre, évoque « les
gourmets — rares — qui choisissent et qui cultivent I’art difficile de savoir ce qui leur donne du

3 Jean Baudrillard, La Gauche divine, Paris, Grasset, 1985.

Jean Baudrillard, Le Complot de I’art, Paris, Sens et Tonka, 1997.

Ce go(t du paradoxe se confirme a la lecture d’un livre d’entretiens avec Philippe Petit, Le Paroxyste
indifférent, Paris, Grasset, 1997.

498 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 264.

“*Ibid.

14, p.37.

Id., p. 38.

Jorge Luis Borges, Chroniques de BustosDomecgq, Paris, Denoél, 1967, p. 62.

496
497

501
502

114



plaisir »**, pour penser que «1’épicurien intelligent, qui cultive /’art de savoir ce qui lui
donne réellement du plaisir doit étre un ascéte » **. Le théme est approfondi dans un des
derniers livres, L’Art d’étre toujours content qui se présente comme un essai sur la politique
du bonheur™®.

Ruyer consacre aussi deux chapitres a la culture populaire pour montrer que la
nourriture psychique est plus importante que la nourriture spirituelle. Il compare ses souvenirs
personnels™®® a ceux de Richard Hoggart (1918-) exposés dans La culture du pauvre, étude
sur le style de vie des classes populaires en Angleterre® . Richard Hoggart, né dans la
banlieue ouvriere de Leeds, est devenu professeur de littérature anglaise : il est un intellectuel
issu des classes populaires et dénonce, dans son livre, le mythe du conditionnement des
masses en décrivant minutieusement, comme un ethnographe, les dispositions spécifiques
qu’elles adoptent face aux changements apportés par les moyens de communications dans leur
culture. Il est considéré, en Angleterre, comme un des péres des Cultural Studies ou la
critique sociale se méle a 1’analyse ethnographique. Peu connu en France, malgré les efforts
de son traducteur, Jean-Claude Passeron, le livre reléve de 1’autobiographie, sinon de 1’auto-
analyse ; il décrit les nuances de la réalité quotidienne des classes populaires, leur goit du
concret, leur religiosité¢ ¢lémentaire et les formes d’art populaire. Il évoque le « matérialisme
honnéte » des traditions ouvrieres ; il esquisse les portraits du boursier, qu’il a été, de
I’autodidacte, et la quéte du salut par la culture. Lorsqu’il décrit le décor et les personnages,
nous lisons une phrase qui confirme ce que dit Ruyer: « La décoration intérieure des
logements populaires fait appel a des ornements choisis pour leur bariolage évocateur de luxe
et d’opulence »**®. Richard Hoggart parle de rationalité adaptée & la sagesse populaire, d*une
attention souriante et sceptique aux propagandes politiques, car les gens du peuple ne sont pas
des «handicapés culturels» comme a tendance a le faire croire une sociologie
« misérabiliste » pour qui la notion d’aliénation est la vulgate. Son analyse du rapport des
classes populaires a la politique le conduit a penser que le marxiste d’origine bourgeoise,
éprouvant pitié¢ et condescendance pour le travailleur « aliéné€ » qui n’a pas conscience de son
aliénation, « réussit généralement a donner et a se donner une vue totalement faussée de la
classe ouvriére »*”. Cela rejoint les idées que Ruyer développe depuis plusieurs années sur ce
théme’'’. Raymonde Moulin note dans le compte rendu du livre!! que « Hoggart a proteste,
avant beaucoup de monde contre ce qui allait devenir la vulgate sociologique internationale et
trouver sa forme accomplie dans les écrits de Mac Luhan ». Elle termine sa recension par un
¢loge : « Richard Hoggart a pris le risque de se situer a contre-courant des idées les plus

203 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 30.

% 1d., p. 142.

305 Raymond Ruyer, L’Art d’étre toujours content, Paris, Fayard, 1978.

Deux ans avant sa mort, est publié le livre : Souvenirs I. Ma famille alsacienne et ma vallée vosgienne, Nancy,
Vent d’Est, 1985.

*Richard Hoggart, La culture du pauvre, Paris, Minuit, 1970, Traduction de The Uses of Literacy, Aspects of
Working Class Life, Londres, Chatto and Windus, 1957.

>% Richard Hoggart, La culture du pauvre, p. 193-194.

Id., p. 41.

Le livre de Richard Hoggart est publié en Angleterre la méme année que I'article de Ruyer sur « La nutrition
psychique et I’économie ».

>t Raymonde Moulin, Revue frangaise de sociologie, 1971, 12-2, pp. 255-258.

506

509
510

115



répandues sans se protéger d’un bouclier théorique et sans recourir a 1’arsenal du terrorisme
jargonnesque. Le mérite le plus rare du livre est sans doute d’étre simple sans étre dans 1’air
du temps ». Ruyer observe, pour sa part, « que le theme général de Richard Hoggart la vie des
classes populaires a peu changé pour 1’essentiel ; on cherche toujours a s’enraciner sur place
dans la famille et dans le quartier et le peuple manifeste une grande puissance
d’assimilation »*'%. Cependant, Hoggart, comme Ruyer, sont aussi sensibles a la dégradation

de la culture populaire, comme ils sont sensibles a la dégradation de la culture savante’">.

La nutrition psychique et la vie religieuse.

La religion n’est pas qu’une quéte spirituelle, elle est aussi I’expression d’émotions, de
sentiments et d’irrationnel. « La religion est différente de la philosophie pure, parce qu’elle
doit couvrir un domaine beaucoup plus vaste. Elle répond & des besoins plus complexes. »* .
« Une église n’est pas une université, elle compte sur des effets psychiques a base de chants,
de lumiéres tamisées, de décors, de cérémonies, de rituels, qui ont d’autant plus d’expressivité
qu'elles ont perdu davantage de leur sens »’'”. La plupart des religions comportent une
dimension de mystére et de prodigieux. La dimension spirituelle, celle qui s’exprime dans les
textes des « mystiques », Saint Jean de la Croix, Sainte Thérése d’Avila, mais aussi Maitre
Eckhart, veut éviter le prodigieux et le mystérieux. Les traditions mystiques luttent contre les
fausses mystiques et contre les supposées formes inférieures de la vie religieuse. « Toutes les
religions, méme les religions primitives qui n’offrent pas le salut spirituel, prétendent au
moins maitriser le mystérieux effrayant »*'°.

Rudolf Otto (1869- 1937), théologien Iluthérien allemand et professeur de religions
comparées, a décrit une expérience empirique, celle du «numineux », un sentiment
absolument originaire et pur, dans son livre Le Sacré’’’. Le sous-titre indique bien le rapport
avec la nutrition psychique car il précise la définition du sacré comme «1’élément non
rationnel dans 1’idée du divin et sa relation avec le rationnel ». Rudolf Otto ne parle pas bien
entendu de nourriture psychique mais du psychique ; pour lui, « le sentiment du numineux est
un ¢lément psychique primaire qu’il faut comprendre dans sa particularité et sa pureté et qui
ne peut pas étre expliqué par d’autres éléments »° . Le numineux, dit Ruyer, « c¢’est le sacré
primitif dans sa composante irrationnelle »°"°. Il se compose de trois éléments, explique Otto :

1. Le sentiment de 1’état de créature, le mysteriumtremendum, le mystére qui fait frissonner.
Le « Tout —autre » est inconnaissable et incompréhensible, voire paradoxal et antirationnel.

> Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 128.

Richard Hoggart a publié en Angleterre un livre contre le Relativisme, pas encore traduit en frangais : The
Tyranny of Relativism : Culture and Politics in Contemporary English Society, Londres, Transaction Publishers,
1997.

>4 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970, p. 195.

Id., p. 196.

> Ibid.

> Rudolf Otto, Le Sacré, 1917, traduction francaise, Paris, Payot, 1949.

Id., p. 172.

Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, p. 44.

513

515

518
519

116



Otto cite Saint Augustin : « Qu’est-ce donc qui luit devant mes yeux par intermittence et vient
frapper mon cceur sans le blesser ? J’en suis tout plein de frisson et d’ardeur : de frisson dans
la mesure ou je ne lui ressemble pas, d’ardeur, dans la mesure ou je lui ressemble »°2°.

2. Le sentiment de majesté, augustum et 3. Le sentiment d’énergie, fascinum. Ces trois
sentiments sont constitutifs du contenu originaire de Dieu et « la félicité religieuse » renferme
de profonds éléments non rationnels » 2", Otto analyse ensuite les moyens d’expression du
numineux : I’effrayant, le terrible, le hideux, mais aussi le sentiment obscur du solennel et du
grandiose.

D’autre part, certains édifices, certaines créations des arts ornementaux ou décoratifs nous
font une impression « vraiment magique », écrit Otto. Nous pouvons dire, avec Ruyer, qu’ils
procurent des nourritures psychiques, au méme titre que la musique religieuse de Bach ou de
Beethoven.

Hegel se trompe, affirme Otto, lorsqu’il interpréte la parole de Jean I’évangéliste, « Dieu est
esprit ». En effet, Hegel considére le christianisme comme la religion la plus €levée parce que
la plus spirituelle. Or, selon Otto, Jean évoque le « pneuma » sans penser a la raison absolue
mais plutot a I’essence merveilleuse, qui dépasse toute intelligence et toute raison
« naturelle » par son énigme et son mystere. Ces lignes ont da plaire a Ruyer pour qui le
rationalisme hégélien ne reconnait pas la dimension psychique de I’ame humaine.

La religion commence dans le psychique et finit dans le spirituel ; « les religions nouvelles se
présentent en général comme plus « spirituelles » que les religions qu’elles remplacent »
observe Ruyer’?2. 1l arrive aussi que le psychique évolue vers le spiritisme et favorise le
développement de la crédulité. « Victor Hugo est un cas trés typique d’oscillation entre un
spiritualisme ou un déisme sain, ouvert, et une vision animiste du monde tellement intense,
qu’elle le méne a I’occultisme et a la nécromancie »3. Le mystérieux, 1’horreur,
« I’inquiétante étrangeté » dans la dimension a la fois fascinante et effrayante, sont attachés au
psychique. Le spirituel pur ne produit rien de tel. « Un Dieu pur esprit n’a rien d’inquiétant, ni
d’ailleurs d’attirant », selon la remarque de Louis Vax **. Cela permet-il d’expliquer les
dérives actuelles dans les sectes, 1’église de scientologie ou le New Age? Ruyer le
pressentait : « les besoins psychiques, recouverts par les idéologies et les crises spirituelles
subsistent. Les menaces de maladies psychiques aussi...Les contemporains manquent de
nourriture psychologique...Le numineux a disparu d’une nature trop urbanisée » et Ruyer
diagnostiquait un défaut de nutrition psychique et «une avitaminose religieuse » >. Le
diagnostic aide a comprendre le paradoxe actuel d’un regain d’intérét pour le religieux et du
désintérét pour la culture religieuse traditionnelle qui favorise toutes les aventures et toutes les
expériences étudiées par Michel Lacroix™*®. Selon lui, en effet, ’homme contemporain

%0 saint Augustin, Confessions, Livre XI, 9, 2, Gallimard, Bibliotheque de la pléiade, vol. |, p. 1037.

Rudolf Otto, Le Sacré, p. 58.

Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 196.

Id., p. 193.

Citée par Ruyer, « Nature du psychisme », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952, p. 64.
Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 203.

Michel Lacroix, Le développement personnel, Paris, Flammarion, 2000.

521
522
523
524
525
526

117



cherche a se fabriquer des croyances a la carte et adopte volontiers une attitude consumériste
face aux grandes traditions religieuses. Il veut pouvoir choisir celles qui lui conviennent. On
en voudra pour preuve le titre d’un magazine de spiritualité : « Testez les traditions
religieuses et choisissez celles qui sont bonnes pour vous ». Lorsqu’il parle de « I’homme
contemporain », il importe de préciser qu’il s’agit de I’homme des sociétés occidentales
démocratiques, car Dattitude qu’il décrit ne s’observe pas dans I’ensemble du monde
musulman, surtout depuis 1’apparition des « extrémismes » religieux. Aujourd’hui, constate
Michel Lacroix, la tentation est grande de déborder constamment le religieux vers 1’ésotérique
et les «sciences » occultes. On proclame que I’état mystique, le sentiment océanique, la
fusion avec le tout, la dissolution du moi, I’extase, ne sont pas réservés a quelques €lus. Tout
le monde en est capable. Les formateurs en développement personnel ne cessent de rappeler a
leurs clients qu’ « ils possédent un potentiel spirituel ». L’homme d’aujourd’hui veut gotter
une émotion religieuse intense ; il veut connaitre les extases mystiques, mais les églises, en
particulier I’Eglise catholique, n’encouragent pas ce genre de piété.

Les intoxications psychiques.

La nourriture psychique peut devenir nocive et Ruyer parle d’intoxications psychiques
dont les formes sont nombreuses et variées. « Si un enfant sensible est témoin ou victime d’un
acte de sadisme, il peut étre traumatisé pour la vie enticre »2. De méme les legons
d’éducation sexuelle peuvent provoquer une indigestion permanente. Dans le domaine de la
consommation des produits culturels, il peut arriver des cas de « surnutrition culturelle ». La
culture, conseille Ruyer, devrait étre consommée avec modération.

L’économie moderne propose beaucoup de nourriture frelatée, observe-t-il°>**. Les journaux et
magazines, la radio et la télévision exposent la vie intime des hommes politiques, des vedettes
du sport et du cinéma; «des photographes sans scrupules vont recueillir les moindres
tressaillements des victimes des grandes catastrophes ». Que dirait-il aujourd’hui que le
phénomene s’est amplifié au point de devenir préoccupant ?

Les besoins de nourriture psychique peuvent s’ordonner par couples de contraires : besoin
d’ordre et aussi de liberté ; besoin de sécurité et aussi de risque ; d’égalité et de hiérarchie ;
d’obéissance mais aussi d’indépendance, de responsabilité ; de propriété privée mais aussi de
propriété collective ; de liberté d’opinion et d’expression mais aussi de responsabilité de
I’écrivain et de I’artiste. Sur ce dernier point, il note que « les écrivains jouent sur les deux
tableaux. Ils prétendent au réle de directeurs de conscience et 1’exercent en fait. Mais si
quelqu’un leur demande des comptes, ils se réfugient avec indignation derriére les priviléges
de I’art pour I’art »**°. Emporté par son élan polémique, Ruyer généralise un peu trop en
prenant pour cible les écrivains et les artistes ; il convient de préciser « certains écrivains et
artistes » et non pas « tous ». La pique conserve toute sa justesse et elle porte : il suffit de se

> Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 192.

>28 « La nutrition psychique et 'économie », Cahiers de I'ISEA, 1963, p. 103.
529 . .
Les Nourritures psychiques, p. 218.

118



souvenir, pour prendre deux exemples que Ruyer n’a pas pu connaitre, des « débordements »
de Catherine Millet ou de Christine Angot.

Dans le domaine de la nourriture psychique, le besoin d’ordre, de sécurité a pour opposé le
besoin de nouveauté, de changement, de non-encore-vu. « On redoute I’irruption de la
nouveauté, mais on guette avec impatience ce qui pourrait apporter de l’inattendu, de
I’insolite, du marginal, de I’étrangeté inquiétante, mais nourrissante »*".

Nombreux sont ceux qui aiment se repaitre de catastrophes, de malheurs, d’horreurs, de
crimes, de cas pathologiques chez leurs congénéres, et méme dans leur propre vie. Ruyer
attribue ce golt a un « instinct de nutrition psychique plus ou moins perverti » plutdt qu’a
I’instinct de mort décrit par Freud. Ruyer a mis en avant le caractére négatif de la
psychanalyse, du moins sous sa forme freudienne. C’est une méthode de désintoxication, pour
I’ame malade, de mauvaise nourriture psychique ; mais une méthode purement négative car
elle n’offre pas a I’individu de vraie nourriture, aprés I’avoir débarrassé de ses poisons™'.

« L’appétit des masses, populaires ou plutot néo-bourgeoises, pour le drame, le sang,
I’horreur, I’aventure, peut devenir une force politique lorsque «1’¢lite » radicalisante
contamine la masse »*>2. « Les clans révolutionnaires ont naturellement pour premier objectif
de persuader les gens qu’ils sont malheureux par la faute du systéme régnant »*>>. Cela est
toujours vrai; aujourd’hui le mot d’ordre, lancé par des irresponsables privilégiés, est
« Indignez-vous ! ». Le malheur peut devenir nourriture : «le pessimisme amer est, pour
certains, une nourriture, comme le désordre »*>*.

Ruyer demande donc des mesures de protection : « Personne ne soutient, au nom de la sacro-
sainte liberté de I’économie et du commerce, qu’il faille permettre la publicité et la vente
d’aliments avariés et toxiques. Mais on se croit obligé de permettre a un vendeur de nourriture
psychique, a un artiste, a un éducateur propagandiste, de se faire une réputation en
intoxiquant, en souillant, en pervertissant, des milliers de naifs »33,

Personne n’a pu ou n’a voulu — car c’est aussi une question de volonté politique — mettre en
place de telles mesures. Quelles instances, quels mécanismes, pourraient alerter sur les
dangers des intoxications psychiques ? L’idée mérite d’étre examinée car Ruyer décrit, en
1975, une situation qui a proliféré et ce qu’il annonce est aujourd’hui de 1’ordre du constat :
« Une contre-culture diffuse, larvée, a base d’une volonté sournoise de destruction, de
souillure, de « démystification » ricanante des mceurs et des institutions, est évidemment
incompatible avec la bonne santé psychique. Elle ne peut étre, du reste, qu’en transition rapide
vers un autre régime de censure, ou c’est la culture traditionnelle qui est censurée ». Ce qui est
décrit est devenu réalité. Les «théatreux », que Ruyer ne pouvait souffrir, exercent une
censure de fait de la culture théatrale traditionnelle, avec 1’autorisation du Ministére de la

>14d., p. 214.

Dieu des religions, Dieu de la science, p. 201.
Les Nourritures psychiques, p. 215.
533,
Ibid.
>*1d., p. 216.
Id., p. 219.

531
532

535

119



Culture. Au sujet des «théatreux », c’est a I’initiative de Jack Lang, alors assistant a la
Facult¢ de Droit de Nancy, que se tinrent, dans cette ville, les Festivals du Théatre
universitaire. Ruyer disposait alors, sur place, d’un champ d’observation.

La mauvaise nourriture psychique se propage : « Les démystifications et les exhibitionnismes,
les «audaces » esthétiques, puis morales, deviennent des désintégrations en chaine. Les
idéologues révolutionnaires croient ainsi, apres cette destruction en tornade, pouvoir passer a
un autre systeme cohérent et solide. On peut changer aisément en effet d’idéologie. Mais les
destructions psychiques sont beaucoup plus difficilement guérissable »**°. Les intoxications
par les idéologies, affirme Ruyer, sont bien plus graves. Dans le domaine politique ou
religieux, le besoin de croire, la superstition, le dévouement aveugle se conjuguent avec la
vanité et la soif de sensationnel. Les idéologies, a montré Ruyer dans Les Nuisances
idéologiques, sont, de maniere générale, un produit cérébral superficiel et toxique. Cela peut
sembler paradoxal : superficielle, I’idéologie veut faire oublier le role de 1’apprentissage, par
éducation lente, des conventions et rapports sociaux ; toxique, l’idéologie peut faire
s’effondrer les architectures psychiques dont les équilibres complexes forment un « tissu » ou
un « tricot » cérébral qui peut se démailler. Les intoxications par I’instruction sont bien plus
graves que les intoxications par les sous-produits de 1’industrie. Les encombrements par
I’information sont plus graves que les encombrements par les machines et les objets. Les
indigestions de signes sont plus graves que les intoxications alimentaires. Ces affirmations ne
sont pas pure provocation : l’architecture psychique est fragile, Ruyer 1’a montré, et ne
posséde pas la méme résistance ni la méme capacité de récupération que la physiologie du
corps humain. Certes les nourritures matérielles nous apparaissent d’emblée plus vitales que
les nourritures psychiques. Les marchands d’angoisse s’inquictent aujourd’hui de la qualité de
I’alimentation. Apres les craintes nées de la maladie de la vache folle, puis les utilisations
d’organismes génétiquement modifiés, nous sommes alertés en permanence des dangers
supposés ou réels ou présentés comme tels, de notre alimentation. Ruyer a simplement rappelé
qu’il conviendrait aussi de s’inquiéter de la mauvaise qualité¢ de la nutrition psychique et des
intoxications que cela peut provoquer.

En conclusion, nous voudrions vérifier la pertinence du concept de « nutrition psychique » ou
de «nourriture psychique » puisque Ruyer utilise indifféremment les deux vocables. Est-ce
une notion utile pour comprendre les situations de la vie sociale ? Nous croyons 1’avoir
montré et deux exemples nous serviront a confirmer ce point de vue. Le premier exemple est
tiré d’un roman récent et le second exemple correspond a deux événements de 1’année 2011.

Le roman Les pieds dans [’eau de Benoit Duteurtre™’ est une évocation d’Etretat et de
la maison familiale achetée par I’aieul, le président René Coty, dont 1’auteur est I’arriére-petit-
fils, par sa mere. Roman autobiographique qui présente le milieu social et ses transformations,
au cours des années, pendant les vacances dans la station balnéaire. Benoit Duteurtre donne,
sans savoir qu’il s’agit de nutrition psychique, plusieurs exemples qui correspondent aux
descriptions de Ruyer : « Un habitué d’Etretat rencontre presque toujours d’autres habitués

>%1d., p. 221.

>3 Benoit Duteurtre, Les pieds dans I’eau, Paris, Gallimard, 2008.

120



qui s’arrétent un instant pour bavarder, en s’en tenant aux sujets convenus : « Comment ¢a
va ? », « Quel beau temps ! », « Un peu frais quand méme... », « Tu iras au mariage de la
petite machin ? ». Ces échanges, tres faibles, « mais pas totalement inconsistants, apportent au
promeneur une légere excitation d’ordre social » 38 Cette « 1égere excitation d’ordre social »
correspond a la nutrition psychique dans son état le plus simple, la simple politesse, pas tres
nourrissante mais rassurante. Un autre exemple de nutrition psychique se colore de nostalgie :
« Selon cette science sociale oubliée, c’est la convention qui rend I’existence intéressante
comme un morceau de théatre. Le fait de porter des bijoux pour déjeuner, de se montrer
aimable et souriant, d’€tre attentif aux autres et de s’exprimer clairement, tout cela donne une
forme délectable au temps qui passe. Aller au musée, se promener dans les jardins publics, se
retrouver a la messe du dimanche, prendre le thé, parler du dernier film ou du dernier roman :
autant de mornes habitudes nous rappellent 1’équilibre savant d’un ancien art de vivre. Méme
la fameuse hypocrisie bourgeoise devient une qualité quand elle consiste a masquer ses
tourments, a laisser la part d’ombre dans I’ombre, plutdét que de donner le champ libre a la
sincérité et aux conflits. Voila toute une esthétique du quotidien que nous ne connaissons plus
guére, depuis que nos vertus s’appellent franchise et naturel »°>°.

La nostalgie du romancier perce sous 1’évocation de ses souvenirs d’un temps révolu pour lui.
Mais les activités qu’il décrit, ce « folklore social », ne sont pas révolues, elles, et composent
la nutrition psychique dont chacun s’alimente. N¢é en 1960, il fait partie de cette génération
qui a dénoncé I’hypocrisie bourgeoise dont il reconnait pourtant les mérites. Nous 1’avons vu,
cette dénonciation de I’hypocrisie est une forme de snobisme a 1’envers, un snobisme des
valeurs négatives. Il parle de « science sociale oubliée qui rend I’existence intéressante » qui
serait une approximation de la nourriture psychique, dont il n’a pas entendu parler, comme la
majorité¢ d’entre nous. Mais, grace a Ruyer, les descriptions du roman se reconnaissent pour
étre de la nutrition psychique, quelque chose de plus qu’ « une esthétique du quotidien » que
nous pouvons encore vivre, éprouver, heureusement pour nous, et qui n’ont pas disparues
dans le passé de Benoit Duteurtre, parce qu’elles ne sont pas attachées a une époque, a un
mode de vie bourgeois ou autre, a un « ancien art de vivre ». Les « vertus » des nouvelles
générations n’ont pas fait disparaitre la nutrition psychique; peut-€tre ont —elles pu
I’appauvrir, en la rendant moins nourrissante.

Un autre passage du roman raconte comment 1’auteur, par un lent apprentissage, a finalement
pu se débarrasser de ses présupposé€s et préjugés, résultats d’une mauvaise nourriture
psychique : « Il m’a fallu des années pour comprendre que cet exécrable monde bourgeois —
« grand » et « petit » - avait curieusement engendré la plupart des artistes que j’aimais. Esprits
libres, inventeurs, fantaisistes, presque tous provenaient de ce milieu parisien ou provincial,
plus ou moins étriqué : Baudelaire, Flaubert, Mallarmé, Verlaine, Valéry, Proust, Monet,
Renoir, Degas, Cézanne, Signac, Vuillard, Fauré, Debussy, Ravel pour ne citer que d’illustres
francais de la fin du XIXe siccle.

% 1d., p. 27.

>%1d., p. 213.

121



Un siecle plus tard, mon discours antibourgeois stéréotypé restait lui-méme une manifestation
théorique de cet esprit bourgeois, dont 1’'une des qualités principale est d’avoir inventé la
détestation du bourgeois. Je ne connais pas d’autre exemple d’une classe sociale dont 1’une
des activités principales aura consisté dans cette impitoyable critique de soi...La bourgeoisie
a donné jour aux analyses les plus aigiies du style bourgeois, du despotisme bourgeois ou de
la morale bourgeoise. Elle a engendré les théories les plus hostiles a son propre pouvoir (chez

le bourgeois Marx) comme 4 sa vertu sans tiches (chez le bourgeois Freud)™*.

Notre deuxieme exemple porte sur deux événements qui ont rassemblé deux milliards
de téléspectateurs pour le mariage du prince William d’Angleterre et de Kate Middleton ; et
plus d’un million de fidé¢les sur la place Saint Pierre de Rome pour la béatification du pape
Jean Paul II. Beaucoup se sont interrogés sur les raisons d’un tel engouement planétaire. Des
analystes ont parlé de divertissement festif et de calcul stratégique. La monarchie anglaise et
le Vatican auraient instrumentalisé¢ des foules stupides pour le conte de fées du mariage
princier, d’une part, et pour la croyance des fidéles transformée en superstition et idolatrie
pour la personne de Karol Woytila, d’autre part. Les interprétations réductrices de ces
célébrations, qui insistent sur les aspects commerciaux ou sur le défilé des célébrités, passent
a coté de I’essentiel : la nutrition psychique. La ferveur démontrée par les foules lors de ces
deux événements ne peut pas se réduire a une simple fascination pour le spectacle médiatique,
ou a des restes de religiosité dépassée. Les deux événements proposent, chacun a leur maniere
et chacun dans leur domaine, la monarchie anglaise pour I'un, la religion catholique pour
’autre, une nourriture, qui nous I’avons vu, répond a un besoin. Les nombreux spectateurs ont
pu satisfaire ce besoin de nourriture psychique et c’est avoir d’eux une conception bien
méprisante que de voir 1a seulement des comportements irrationnels.

Il faudrait plutét y voir la manifestation de symboles qui donnent une idée du sacré : le sacré
monarchique a Londres et le sacré religieux a Rome. La mise en scéne du sacré fait partie du
pouvoir puisque celui-ci exerce sa 1égitimité par des symboles, par une symbolique.

En 1937, dans « Le prologue aux francais » de La Révolte des masses, José Ortega y Gasset
écrit : « Devant moi le journal ou je viens de lire le récit des fétes du couronnement du
nouveau roi d’Angleterre. Depuis trés longtemps, dit-on, la monarchie anglaise est une
institution purement symbolique. Cela est vrai mais, disant cela nous laissons échapper le
principal. Parce qu’en effet la monarchie n’exerce dans I’Empire Britannique aucune fonction
matérielle ni palpable. Son réle n’est pas de gouverner, ni d’administrer la justice, ni de
commander I’armée. Mais ce n’est pas pour autant une institution vide. La monarchie en
Angleterre exerce une fonction de la plus haute importance : celle de symboliser. Pour cette
raison, le peuple anglais a tenu délibérément a donner au rituel du couronnement une
solennité qui peut sembler aujourd’hui inhabituelle. Il a voulu affirmer la permanence des
normes qui réglent sa vie quand 1I’Europe continentale traverse les turbulences actuelles. Il
nous a donné une autre lecon : il nous a fait constater que son passé, parce qu’il est passé et
parce qu’il est son passe, continue d’exister pour lui... Avec les fétes symboliques du

014, p. 215.

122



couronnement, 1’ Angleterre a opposé€, une fois de plus au principe révolutionnaire, le principe
de continuité, le seul qui puisse nous faire éviter, dans la marche de I’histoire, la lutte
pathologique entre les paralytiques et les épileptiques »°*'.

Le philosophe espagnol, Ortega y Gasset (1883-1955) souligne 1I’'importance du pouvoir
symbolique et du principe de continuité. Ce sont des aliments pour le psychisme. Nous y
reviendrons a propos de la politique de Ruyer, un pouvoir sans symboles n’existe pas. Un
pouvoir politique fond¢ exclusivement sur la raison est froid. Dans notre exemple du mariage
princier ou celui du couronnement du nouveau roi, chez Ortega y Gasset, le rituel du
couronnement contient I’émotion spontanée du peuple anglais dans un cadre symbolique et
les spectateurs non-anglais profitent aussi de la nourriture psychique ainsi offerte. Le pouvoir
politique, comme le pouvoir religieux, se fonde sur des symboles et des rituels qui offrent de
la nourriture psychique, qui sont en eux-mémes nutrition psychique pour les peuples.

Nous avons essayé¢ de mettre en lumiére et de souligner I’intérét de la notion de nourriture
psychique proposée par Ruyer pour rendre compte et décrire différentes activités de ’homme
en société. Son livre Les Nourritures psychiques n’a, semble-t-il, pas rencontré auprés du
public I'intérét qu’il mérite. Il est publié un an apreés La Gnose de Princeton, qui, lui, a connu
un succes de curiosité, a bénéficié¢ des recensions des principaux journaux et magazines et a
connu les faveurs du public ; ce qui ne signifie pas pour autant qu’il a été lu avec attention,
méme s’il s’est bien vendu: «l’ouvrage se vend a plusieurs milliers d’exemplaires en
quelques semaines » confirme Fabrice Colonna™*.

> José Ortega y Gasset, La Rebelion de las masas, Madrid, EspasaCalpe, 1937, 43éme édition, 2007, pp. 73-75,

(notre traduction). Je dois aux stimulantes conversations avec Stephen Launay et sur ses recommandations, la
découverte de ce texte sur la monarchie anglaise extrait du « Prologue aux francgais » de La révolte des masses.
> Eabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les belles Lettres, 2007, p. 13.

123



Troisiéme partie

Politique et critique sociale

124



Chapitre VII.

La critique sociale aprés La Gnose de Princeton.
Les malentendus d’un succés.

En 1974, le livre La Gnose de Princeton connait un succes certain aupres des médias
et du grand public. Le titre énigmatique, voulu par I’auteur, provoque la curiosité, et le sous-
titre, « des savants a la recherche d’une religion », aussi important, sinon plus, que le titre
révele les véritables intentions de 1’auteur. Un groupe informel de scientifiques américains de
I’Université de Princeton formerait un courant d’idées dont I’objectif est la constitution d’une
philosophie et d’une théologie scientifiques qui remettraient a 1’endroit le vieux mécanisme et
le positivisme matérialiste.

La revue de presse est ¢logieuse : Frangois Russo (1909-1998), alors directeur de la revue
Etudes, écrit: «Pour la premicre fois depuis bien longtemps, science et religion se
retrouvent ». Jean Fourastié, dans /'Express : « Un livre difficile, mais bien caractéristique de
notre temps. Les problémes qu’il pose et les tendances qu’il révele ne doivent pas étre
ignorées de nos lecteurs ». Daniel Garric, dans Le Point : « De quoi choquer les esprits forts.
Mais aussi de quoi piquer leur curiosité ». Dans La Quinzaine littéraire, René Alleau
écrit : « Une contribution majeure et originale a I’histoire de la philosophie scientifique
moderne ». Dans Le Figaro, le professeur Pierre Debray-Ritzen: « Un livre hautement
initiateur, fascinant, exceptionnel ». « Un livre qu’il faut lire », s’exclame Louis Salleron dans
Itinéraires. Quelques opinions discordantes a gauche : on s’indigna de I’apolitisme cynique
des gnostiques de Princeton et Roger Dadoun, parle de « chattes miaulant sur le toit du
monde » pendant que les bombardiers du Pentagone vont massacrer les malheureuses
populations du tiers-monde en révolte contre I’impérialisme. Le livre est un succés de
librairie ; il s’est bien vendu, ce qui ne signifie pas qu’il a été bien lu. Nous allons voir pour
quelles raisons. « L’Eloge de la société de consommation valut quelque notoriété a ce
bourgeois économe. Avec La Gnose de Princeton, il frola la gloire » dit Louis Vax’*. Le
quotidien régional, L’Est Républicain, découvre I’existence du « Sage de Nancy». La
découverte est un peu tardive car Raymond Ruyer est I’auteur d’une ceuvre déja considérable
qui n’est pas parvenue auprés du grand public cultivé. Fabrice Colonna, présente ainsi sa
biographie de Ruyer: « Le présent ouvrage a pour objectif de montrer que La Gnose de
Princeton peut, si on la sait lire, étre prise au sérieux, et, plus fondamentalement, d’exposer
pourquoi la pensée de Ruyer dans son ensemble exige une connaissance philosophique »**.
Et il revient sur D'origine du livre : « En 1972, Ruyer, alors agé¢ de soixante-dix ans, est
parvenu au terme de sa carricre universitaire ; il constate que son travail n’a pas rencontré
beaucoup d’écho. Conscient de la fascination générale pour I’irrationnel parascientifique et
les promesses d’absurdes réconciliations entre la science et la foi, il décide de forcer

> Louis Vax, Portrait d’un philosophe, in L. Vax et J.-J. Wunenburger (Ed.), Raymond Ruyer. De la science a la

théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995.
>* Eabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 14.

125



I’attention : en concevant un ouvrage qui, prétendant aller au-devant de ces préoccupations,
lui permettrait en fait d’exposer ses propres idées sur la vie et sur I'univers, mais en les
attribuant — de facon canularesque et humoristique — a de mystérieux ’’gnostiques’
américains, anonymes et naturellement imaginaires, dont Princeton serait le point de
rencontre. C’est ainsi que nait La Gnose de Princeton »**. Nous retrouvons ’esprit de
canular du « normalien » qui s’est déja manifesté dans L 'Utopie et les utopies et dans Les
Nuisances idéologiques. Cette fois, le subterfuge est plus ¢élaboré : Ruyer évoque un groupe
de savants, physiciens et biologistes principalement, qui échangent sur les secrets de
I’univers ; il en aurait rencontré quelques-uns, a Londres, lors d’un « banquet Samuel
Butler ». La principale source d’inspiration des « gnostiques » serait Samuel Butler, un des
auteurs préférés de Ruyer, nous I’avons vu. Un autre précurseur direct serait Alfred North
Whitehead (1861- 1947), mathématicien, logicien et philosophe anglais, auteur d’une ceuvre
importante et difficile, dont Ruyer s’inspire. L’un et 1’autre veulent fonder leur réflexion
philosophique sur les données de la science. Les deux philosophes ¢laborent les éléments
d’une théologie rationnelle renouvelée. Nous pouvons alors parler d’un canular sérieux.

La lecture de La Gnose de Princeton est plus délicate pour ceux, la majorité, qui ne
connaissent pas les idées de Ruyer, les théses qu’il défend depuis 1946, Eléments de
psychobiologie, premier exposé¢ d’une philosophie authentique qui va « construire une
métaphysique qui fasse pleinement droit aux exigences de la science »**. Voila un philosophe
se consacrant a 1’étude des sciences — en particulier celles du vivant — un penseur a 1’écart des
modes, que ce soit celle de D’existentialisme ou celle du structuralisme, qui accéde
brutalement a une notoriété suspecte et « passe pour avoir répondu a une demande forte mais
illégitime du public et I’avoir complaisamment rassasi¢ de révélations mystico-
scientifiques »*. C’est le point de vue de Dominique Terré-Fornacciari®*®. Pour dénoncer
I’irrationalisme contemporain, elle montre comment «le rationnel et I’irrationnel font
alliance, se soutiennent et se renforcent I’un "autre »**°. Ses cibles sont F. Capra, Le Colloque
de Cordoue, la télépathie, Olivier Costa de Beauregard, le paranormal, Lupasco, et La Gnose
de Princeton, dans une sorte d’inventaire fourre-tout qui méle sans distinction un physicien
sérieux comme Costa de Beauregard et 1’auteur de LeTao de la physique, Fritjof Capra®>°, qui
utilise la science pour faire passer un discours de pietre qualité. D’autre part, les phénomenes
paranormaux ont été récusés par Ruyer de la fagcon la plus explicite. Dominique Terré-
Fornacciari ne connait de I’ceuvre de Ruyer que La Gnose de Princeton dont elle fait une
lecture réductrice : « Atlan™', tout comme les princetoniens, et les savants attirés par
I’explication irrationnelle, considére qu’on peut repérer les parentés crois€es de la science et

> 1d., pp. 14-15.

> 1d., p. 17.

> 1d., p. 14.

Dominique Terré-Fornacciari, Les sirénes de l'irrationnel. Quand la science touche a la métaphysique, Paris,
Albin Michel, 1991.

> 1d., p. 11.

Fritjof Capra, Le Tao de la physique, Paris, Tchou, 1979.

Henri Atlan (1931-), médecin biologiste, a étudié la complexité et I'auto-organisation du vivant ; auteur de
livres a succes, Entre le cristal et la fumée, Paris, seuil, 1979.

548

550
551

126



de la mystique »°°>. Jamais Ruyer n’aurait considéré « qu’on peut repérer les parentés croisées
de la science et de la mystique ». A deux reprises elle affirme que « Ruyer et les gnostiques de
Princeton estiment que la science, au sens strict, est née hier, autour des années vingt »3,
Une interprétation erronée qui fait de Ruyer un philosophe ignorant de 1’histoire des sciences.
Une caricature qui traduit une méconnaissance totale de I’ceuvre de Ruyer. Dans un autre
ordre d’idée, affirmer que «1’embryologie, le behaviorisme et la gestaltpsychologie
connaissent aprés la seconde guerre mondiale un déclin notable »*** est une inexactitude.
Enfin, lorsqu’elle écrit : « Georges Canguilhem a consacré de nombreux et célebres ouvrages
aux questions épistémologiques, posant le probléme des rapports de 1’organisme et de la
machine »**°, elle montre simplement qu’elle ignore les travaux de Ruyer sur ces thémes dont
Georges Canguilhem, lui, reconnaissait 1’intérét et I’importance. C’est Canguilhem qui
intervient lors de I’exposé de Jean-Pierre Changeux (1936-), neurobiologiste frangais, pour
rappeler que «c’est Ruyer qui est a la fois le plus réceptif aux enseignements de la
neurophysiologie et le plus intransigeant sur 1’irréductibilit¢ du domaine absolu de
I’expérience consciente »”°.

Louis Pauwels a contribué aussi au malentendu en affirmant que La Gnose de Princeton
pouvait étre considérée comme la suite de son livre Le Matin des magiciens™’. 1l faut rappeler
que le livre écrit par Louis Pauwels et Jacques Bergier, dont le sous-titre est « introduction au
réalisme fantastique », obtint un succes rapide et inattendu dans les années soixante. Composé
de trois parties : 1, Le futur antérieur, une critique du scientisme du XIXéme siccle ; 2,
Quelques années dans [’ailleurs absolu, veut démontrer en particulier les origines occultes du
nazisme et les applications de 1’ésotérisme a certaines théories scientifiques ; 3, L homme, cet
infini, qui traite de parapsychologie, de télépathie, de I’esprit magique, des mutants. Rien a
voir avec La Gnose de Princeton. D’ailleurs Ruyer avait écrit dans un article de 1962 ce qu’il
en pensait : « Dans le livre amusant, mais spéculativement peu honnéte, de Louis Pauwels et
Jacques Bergier : Le Matin des magiciens (et qui pourrait étre aussi intitulé comme 1’émission
radiophonique : Le Monde est fantastique) des faits entrevus et déformés, ou des théories
pseudo-scientifiques, ne servent qu’a un « effet » momentané de choc esthétique, du type
apparition dans le brouillard »*®. C’est dire que Ruyer n’accordait pas de crédit a ce livre
« spéculativement peu honnéte ». Il a récusé avec la plus extréme vigueur les pseudosciences,
la parapsychologie, la télépathie, et le paranormal de manicre générale.

L’engouement est retombé, comme il se devait, et Ruyer est retourné a I’oubli. Les lecteurs
sont passés a coté de I’essentiel, c’est-a-dire une philosophie exposée de facon dissimulée
dans La Gnose de Princeton.

>32 Dominique terré-Fornacciari, Les sirenes de l'irrationnel, p. 84.

>3 1d., p. 146 et p. 169.

>*1d., p. 165.

>%1d., p. 164.

Bulletin de la Société frangaise de Philosophie, Séance du 28 février 1981, « Les progres des sciences du
systéme nerveux concernent-ils les philosophes ? » par Jean-Pierre Changeux. (L'intervention de Georges
Canguilhem se trouve pp. 101-102). Texte déja cité.

> Louis Pauwels (1920-1997) et Jacques Bergier, Le matin des magiciens, Paris, Gallimard, 1960.
Raymond Ruyer, « Perception, croyance, monde symbolique », Revue de métaphysique et de morale,
n°1/1962 : 1-24, p. 17.

556

558

127



Pourquoi ces contresens ? Fabrice Colonna répond que « ce livre est la partie la plus visible de
I’ceuvre de Ruyer mais il n’y introduit pas. Pour en tirer profit, il faut posséder déja une
culture scientifique générale et une connaissance du travail de Ruyer »*>°. Les gnostiques de
Princeton, on I’a compris, n’existent que dans 1’imagination de Ruyer mais les livres cités
dans I’ouvrage viennent des auteurs, physiciens ou biologistes, qu’il a lus pour développer les
théses de la philosophie qu’il exposait depuis fort longtemps, c’est-a-dire depuis 1937 (La
Conscience et le corps) et 1946 (Eléments de psychobiologie) et qui ont trouvé leur
expression la plus accomplie dans Neéofinalisme (1952) sans obtenir de la part des
scientifiques et méme des philosophes autre chose qu’un succes d’estime.

Si les connaissances de Ruyer en matic¢re scientifique étaient considérables, nous avons vu
que I’érudition historique ne le préoccupait pas beaucoup. Il connaissait 1’ouvrage classique
de Hans Leisegang’® sur la Gnose. Il savait que la Gnose était cette hérésie chrétienne qui
récusait le monde comme synonyme de mal — ce qui n’est pas le cas de Ruyer. Il acceptait le
monde, c’est-a-dire notre planéte, infime partie d’une totalité plus grande, I’univers ou le
cosmos. Ruyer emploie le mot « Gnose » dans le sens large de connaissance réservée ou
secrete qui procure le salut intellectuel, et non pas dans le sens de courant d’initiation a un
savoir occulte. Il se démarque avec force de tous les courants regroupés sous le terme de New
Age. «On a dit que le ruyérisme n’était pas un gnosticisme, dans la mesure ou il est aux
antipodes du mépris gnostique du monde. C’est incontestable, et la « gnose de Princeton »
n’est pas gnostique »*°".

Quant au choix de Princeton, il résulte simplement de ce que cette Université comprend en
son sein 1’ Institute for Advanced Studies, 1’un des centres de recherche les plus prestigieux, ou
Albert Einstein (1879-1955), Kurt Godel (1906-1978), John Von Neumann (1903-1967) ont
travaillé.

Les idées exposées dans la Gnose de Princeton, découlent de la science la plus récente et non
d’une illumination mystique ou une révélation transcendante, impossible selon Ruyer. A la
suite de Bergson, sa problématique est 1’articulation de la science et de la métaphysique ou,
comme dit Fabrice Colonna, « construire une métaphysique qui fasse pleinement droit aux
exigences de la science » *%. Il veut faire une métaphysique qui corresponde a la science
contemporaine. « Ma conviction profonde, écrit-il en 1963, est que les philosophes, comme
les théologiens, auraient tort de vouloir revendiquer contre la science soit un domaine, soit
une méthode spécifique, qu’elle soit intuitive, critique, dialectique, phénoménologique. La
vérité est une. La connaissance est scientifique ou fausse. Mais il ne s’agit pas de construire,
en faisant un sort a 1’état actuel de la science, une philosophie scientifique a la Spencer. Il
s’agit encore moins de traduire, comme Hegel dans sa Philosophie de la nature, le texte donné
par les sciences dans une langue spéculative quelconque. Il s’agit simplement de travailler a
une Philosophie-Science indivise, capable de se critiquer et de se généraliser elle-méme —

> Fabrice Colonna, Ruyer, p. 17.

Hans Leisegang, La Gnose, (1924), traduction francaise, Paris, Payot, 1951.
André Conrad, « Liberté humaine et expérience de Dieu », Les Etudes philosophiques, n°1, janvier 2007, p.

560
561

90.

2 Eabrice Colonna, Ruyer, p. 17.

128



avec ou sans ’’spécialistes des généralités’ - a mesure que le réel se révele dans toute son
563

inépuisable subtilité »™".

C’est la thése qui anime /a Gnose de Princeton. Notons, en passant, que Ruyer refuse une
philosophie « scientifique » a la maniére d’Herbert Spencer’®*. En revanche, « En travaillant a
la Philosophie-Science, poursuit-il, on se place dans la ligne centrale du vrai classicisme
philosophique. A toutes les époques, de Platon a Bergson, Whitehead et Husserl, en passant
par Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz, le courant central de la philosophie s’est
toujours volontairement mél¢é, sinon confondu, avec le courant de la science. Aucun
philosophe authentique n’a jamais fait une simple ’philosophie scientifique’, ou une
simple ’’philosophie’” de la science’’. Chacun a voulu orienter, ou redresser le courant, mais
en travaillant avec la science et sans prétendre fonder une connaissance parascientifique » .
Dans la lignée de la philosophie authentique, Ruyer est quasiment un des seuls a poser une
question qui semble tombée en désuétude : quelle est 1’étoffe du réel ? La question est posée
dans La Gnose de Princeton et il répond que « I’esprit est la seule étoffe de 'univers ».
Depuis au moins 1946, il a proposé la distinction « étres primaires »/ « étres secondaires »,
qui rejette la division habituelle entre vie et matiere. Les €tres primaires existent en ligne
continue ; ils sont auto-subjectifs ; ils posseédent une individualité, une forme propre, qui se
maintient a travers le temps ; ils sont « psychiques », comme les atomes ou les organismes
alors que les étres secondaires résultent de phénomenes d’équilibre, d’agrégats ou de foules
du fait de I’interaction des étres primaires, comme les tas de sable, les bulles de savons, les
nuages, les vallées glaciaires, les machines, les planétes qui sont des amas, des phénomenes
de foules. Autre distinction importante pour Ruyer, nous I’avons vu, celle qui concerne la
forme et la structure. Celle-ci est ’ensemble des dispositions visibles dans [’espace et
I’articulation des parties d’un objet quelconque, la maniére dont cet objet est construit en
fait’®. 1l existe une réalité sous-jacente, au-dela de I’organisation spatiale d’un systéme de
forces de liaison, beaucoup plus fondamentale : la forme, qui est un systéme coordonné,
individualisé, qui subsiste a travers le temps, qui maintient sa propre structure. La forme est
un dynamisme, un psychisme primaire, une conscience primaire, un travail incessant. Vie et
psychisme — organisme et conscience — désignent une méme réalité*®’. La grande intuition de
Ruyer, c’est le concept de surface absolue, en auto survol ou survol absolu. Expressions
déroutantes pour définir 1’idée d’une activité sans aucun recul, sans aucune représentation
d’elle-méme ; elles associent la conscience et 1’espace, en rupture délibérée avec la tradition
cartésienne. Ruyer prend I’exemple du champ visuel : ¢’est un fait d’expérience que le champ
visuel s’auto survole sans distance. Une surface capable d’auto survol est une surface absolue.
Une conscience est la capacité immédiate d’une surface d’étre présente a elle-méme en tous
ses points sans passer par le « de proche en proche » - expression qu’utilisait beaucoup Ruyer

3 Raymond Ruyer par lui-méme », Les Etudes philosophiques, n°1, janvier 2007, p. 13 ; réédition du texte
paru sous le titre « Raymond Ruyer » dans le volume Les philosophes francais d’aujourd’hui par eux-mémes, G.
Deledalle et D. Huisman, (dir.), Paris, CDU, 1963.

> Herbert Spencer (1820-1903), philosophe anglais, défenseur de la théorie de I’évolution qu’il a essayé
d’adapter aux sociétés humaines.

5« Raymond Ruyer par lui-méme », p. 14.

Cf. Eléments de psychobiologie, p. 4.

Id., p. 293.

566
567

129



— sans prendre de perspective dans une troisi¢me dimension. C’est une surface absolue qui se
connait elle-méme sans s’observer’®. La notion de survol absolu permet de rendre compte du
probléme de la conscience mais aussi du probléme de la vie. Elle nous aide aussi a saisir la
différence entre la conscience primaire et la conscience seconde. La conscience seconde
présuppose un cerveau qui précisément a été construit par le psychisme primaire.

Ruyer voulait, aurait voulu faire admettre ses idées, faire comprendre ce qu’est un domaine de
survol, un champ de conscience. Il a reconnu n’y étre pas parvenu et, résigné, il en avait pris
son parti. Les scientifiques positivistes ne peuvent comprendre, déplorait-il, et le matérialisme
génétique est une ineptie. « Je suis, avait-il dit un jour, un animal théorétique ». Sceptique
résolu, épris de culture scientifique, passionné de technologie — il attachait beaucoup
d’importance a I’histoire des techniques. Il passe pour un spécialiste de la philosophie
biologique ; il possédait des connaissances €tendues en biologie, en particulier depuis qu’il
avait rencontré dans le camp de prisonniers le biologiste Etienne Wolff et qu’il lui avait
soutenu la thése du « dynamisme organisateur » de 1’ceuf selon laquelle le stade ultime agirait
sur les stades antérieurs. Le biologiste éprouve la tentation de la finalité lorsqu’il est obligé de
constater qu’il y a une commande de I’ensemble sur les parties, réellement subordonnée a la
« décision » d’un tout. Mais dans La Gnose de Princeton, il traite des problémes de la
physique contemporaine. Il reconnaissait lui-méme en savoir plus en biologie qu’en physique.
Les physiciens, disait-il, se comportent eux-mémes en métaphysiciens. La physique est une
discipline qui renvoie a la cosmologie générale et propose une conception de 1’espace-temps
de ’univers.

En biologie, I s’élevait contre le mécanisme strict de Jacques Monod>® et les positions qu’il

soutenait : « Le hasard pur, le seul hasard, liberté absolue mais aveugle, a la racine méme du
prodigieux de I’évolution, cette notion centrale de la biologie moderne n’est plus aujourd’hui
une hypothése parmi d’autres possibles ou au moins concevables. Elle est la seule concevable,
comme seule compatible avec les faits d’observation et d’expérience ». Ruyer reprochait a
Monod de réduire les phénomenes vivants au fonctionnement moléculaire : pourquoi reste-t-il
au niveau moléculaire ? Pourquoi ne descend-il pas au niveau atomique et subatomique ? Il
verrait alors que les structures moléculaires ne sont pas des systémes matériels stables,
comme les pieces d’un mécanisme d’horlogerie. Les derniéres lignes du livre de Jacques
Monod n’étaient pas non plus pour lui plaire : « L’homme sait enfin qu’il est seul dans
I’immensité indifférente de 1’Univers, d’ou il a émergé par hasard. Non plus que dans son
destin, son devoir n’est écrit nulle part. A lui de choisir entre le Royaume et les ténébres »°'°.
11 leur trouvait les accents de I’existentialisme sartrien dont il avait horreur. C’est pourquoi il
en est venu a lire plus fréquemment les physiciens, en particulier Werner Heisenberg (1901-
1976), Erwin Schrodinger (1887-1961), Eugene Wigner (1902-1995) ou Olivier Costa de

%8 cf. Raymond Ruyer, Néo finalisme, Paris, PUF, 1952, p. 58.

Jacques Monod, Le Hasard et la nécessité, Paris, Seuil, 1970. Le livre de Jacques Monod (1910-1976),
biologiste et biochimiste, Prix Nobel de médecine en 1965 avec Francois Jacob et André Lwolff, a connu un
succes certain. Le sous-titre est : essai sur la philosophie naturelle de la biologie moderne.
570

Id., pp. 224-225.

569

130



Beauregard (1911-2007), en plus de Louis de Broglie®”' (1892-1987), dont il avait déja lu les
ouvrages publiés avant-guerre.

A T’idéalisme subjectiviste de Heisenberg et de Schrédinger il préférait un «idéalisme
objectif », c’est-a-dire I’'impossibilité de séparer le sujet de I’objet, le spectateur du spectacle,
I’observation du réel physique de la réalité observée. L’observation est elle-méme un
événement du cosmos. L’observation est une participation, écrit-il dans un important
article®”%.

Si, comme le note Fabrice Colonna, dans La Gnose de Princeton, « les descriptions sont tout a
fait insuffisantes, comme le montre la restitution assez désinvolte des spéculations de certains
physiciens contemporains. Ruyer, qui a su exposer avec brio des faits scientifiques et leur
interprétation dans ses précédents ouvrages, fait ici bien souvent, et volontairement, de la
mauvaise vulgarisation » ">, « non seulement il ne commet pas une imposture intellectuelle,
mais il ne cache pas non plus vraiment son intention »*'*. Alors, Ruyer aurai-il dd se garder
du procédé et s’abstenir de publier ce livre ? « On peut lui reprocher d’avoir accepté de
caricaturer sa pensée pour la diffuser ; on peut aussi comprendre un esprit conscient de son
originalité, et dégu de son peu d’audience. Quoi qu’il en soit, on doit lire le geste de Ruyer
comme le symptome d’une situation de la philosophie elle-méme, qui a rompu avec une de
ses sources d’inspiration les plus profondes »°"°. La science est une des sources d’inspiration
les plus profondes de la philosophie et le « terrain défini par I’intersection de la science et de
la métaphysique a ¢été largement délaissé par les philosophes de la seconde moiti¢ du XXe
siecle, qui ont préféré faire de la philosophie une théorie de la connaissance, ou une
description phénoménologique, ou bien s’occuper principalement d’éthique ou de
politique »°’®. Depuis 1974, la situation n’a guére changé et I’ceuvre de Ruyer, dans la lignée
de celle de Bergson — dont il critique certains aspects, en conservant la méme exigence
théorique — et de celle de Whitehead, reste isolée dans le panorama philosophique francais.
Voila peut-&tre une raison supplémentaire pour la lire sérieusement’’’. L’originalité de Ruyer
est d’avoir entrepris de batir une philosophie unie a la science. Pour cela, il s’appuie sur des
connaissances encyclopédiques ; le style est clair et vif ; les images foisonnent, ’humour est
présent a chaque ouvrage qui en rendent la lecture agréable. Il ne cache pas sa pensée derriére
un langage abscons. Il est ennemi des effets de profondeur. « Beaucoup de Dialectiques, de

"' Louis de Broglie (1892-1987), Prix Nobel de physique en 1929, a écrit : La mécanique ondulatoire, Paris,

Gauthier-Villars, 1928 ; matiére et lumiére et La Physique nouvelle et les quanta, Paris, Albin Michel, 1937 ; et
aussi, Physique et microphysique, Paris, Albin Michel, 1956.

>72 Raymond Ruyer, « Les observables et les participables », Revue philosophique, 1966 : 419-450. |l reprend des
extraits de cet article dans La Gnose de Princeton (pages 127 a 130). Signalons aussi I’article « Le petit chat est-il
mort ? » ou Trois types d’idéalisme, Revue philosophique, 1970 : 121-134, sur I'expérience de Schrodinger
imaginée en 1935 et ses interprétations.

>3 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 16.

Id., p. 17.

Id., p. 22.

Id., p. 21.

Aussi peut-on s’étonner que le nom de Ruyer ne figure pas dans La Philosophie en France au XXéme siécle,
Paris, Gallimard, Coll. Folio, 2009, de Frédéric Worms, livre plutét équilibré dans I’ensemble. OQubli ?
Méconnaissance ? Ce qui serait plus grave, ou l'illustration de la situation de la philosophie en France décrite
par Fabrice Colonna ?

574
575
576
577

131



Phénoménologies, de Discours sur 1’Histoire universelle ou sur la Nature, sont des especes de

galeries des Glaces, ou 1’on croit avoir tout expliqué parce que I’on a fait tout se refléter dans
.. 578 . ~ . .y

le miroir des mots »°'®. Ce grand penseur mérite d’étre lu et étudié.

L’Humanité de I’avenir d’apres Ruyer.

Trois ans aprés la publication de La Gnose de Princeton, Ruyer publie Les Cent
prochains siécles’” dont le sous-titre est: « Le destin historique de I’homme selon la
Nouvelle Gnose américaine ». Il continue donc avec la fiction des « gnostiques » mais avec
un changement notable : la lecture de La Gnose de Princeton, dit-il en avant-propos, n’est pas
nécessaire pour la compréhension de cet ouvrage. « Nous préférons ici parler de la Nouvelle
Gnose, en général, car elle n’est plus localisable a Princeton ou a Pasadena, ou elle a pris
naissance. Elle s’est beaucoup étendue depuis 1970 »°*
explications sur la « Gnose » qui n’a rien a voir avec la Gnose antique ; il ne s’agit pas d’une
illumination, d’une « voyance » ou de visions. Le monde observé, décrit ou construit par la
science est le vrai monde. Car il n’y qu’une vérité, et aucune « autre vérité » ne peut
contredire la vérité scientifique ou ce qui, dans la science, est expérimental. Il s’agit
maintenant d’appliquer a I’histoire, a I’histoire future, les mémes principes pour la lecture de

I’histoire humaine que pour la lecture du cosmos™*'.

. 1l énonce a nouveau quelques

Deux idées majeures sont exposées dans ce livre: 1. L’idée de conquéte du temps; 2.
L’homme, I’humanité est une espéce sauvage, difficile a domestiquer. Nous allons examiner
comment sont présentées et articulées ces deux idées.

La conquéte du temps est différente de la conquéte de 1’espace. L’espace, on le sait depuis
Bergson, est le domaine de la raison, du calcul, de la prévision. Le temps échappe a la
prévision rationnelle.

Dans cet ouvrage malheureusement peu remarqué ni par la presse, ni par le monde
académique, Ruyer se demande quel peut étre le devenir des peuples. Il retrouve ainsi, nous
I’avons dit, a I’age de 75 ans, les préoccupations de la thése complémentaire sur [ humanité de
["avenir d’aprés Cournot, du jeune homme de 28ans. La question est souvent considérée
comme sans intérét, sinon oiseuse, chez les philosophes comme chez les théologiens. Les
politiques aussi vivent dans le court terme ; rares sont les visionnaires en politique. Ils se
réferent volontiers a la célebre phrase de Keynes « Le long terme est un mauvais guide pour
les affaires courantes. A long terme, nous serons tous morts ». Les astrophysiciens, selon qui
notre planete est vieille de 3 milliards et demi d’années, estiment a un milliard et demi
d’années le temps qui lui reste. L’humanité aura disparu bien avant cette échéance trés
lointaine qui nous laisse encore le temps de voir. Nous savons que notre destin dépend d’une

>78 Raymond Ruyer, « L’expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n° 1-2/1955, p. 99. Art. cité.

Raymond Ruyer, Les Cent prochains siécles, Paris, Fayard, 1977.
Id., p. 13.
Id., p. 15.

579
580
581

132



¢toile qui n’en finit pas de mourir. De telles échelles de temps sont de 1’ordre de
I’imprévisible puisque nous ne serons pas en mesure de vérifier la validité des prévisions.

Ruyer se livre dans cet ouvrage a un exercice périlleux de futurologie générale. Il se dit
surpris par le retard que les philosophes de I’histoire, et les philosophes ou idéologues de la
politique, ont pris pour penser le temps long. Les philosophes et les utopistes du XVIIIéme
siécle pensent « petit » pour 1’avenir humain, mais encore au XIXéme sie¢cle et méme apres
Darwin, on continue a penser « petit» >, « Les grandes anticipations de Shaw, Huxley,
Haldane, Stapledon’®’, Wells apparaissent au début du XXéme siécle et n’intéressent que peu
les philosophes de la politique »°**.

Parmi les tentatives de prévisions statistiques pour I’histoire humaine, figure celle de Charles
Galton-Darwin, petit-fils de Charles Darwin, physicien anglais, auteur de The Next Million
Years™®, « Nous nous sommes inspirés de son titre, écrit Ruyer, titre qui lui-méme répondait a
celui d’un livre de C. O. Furnas : The NextHundredYears » *°. Ces exemples donnent une idée
de ’ampleur de I’information de Ruyer qui remarque : « Il n’y a jamais eu autant de livres
sérieux ou fantaisistes sur 1’avenir de I’homme, sur le futur, sur le futurible, sur demain, sur
The Coming World, sur The Future of the Future, sur les Long Range ForecastingMethods.
Mais jamais les hommes ne se sont aussi peu, en fait, subordonnés a leur propre durée »°*'.
Les critiques de la société, les anarchistes contemporains ou ceux qui exigent le paradis
maintenant (ParadiseNow a été le titre d’un spectacle-happening en 1968 a Avignon, du
Living Theatre de Julian Beck, qui mélangeait anarchisme, utopie, libre sexualité, expression
de la contre-culture de ces années 60-70 qui voulait se libérer des conventions bourgeoises qui
régissent le «systtme», le mot a la mode dans ces années-la) ne représentent que
I’exagération caricaturaled’une tendance généralisée a abandonner le temps long au moment
ol I"on conquiert I’espace cosmique »° . Cette tendance généralisée, Ruyer la discerne dans
la politique, que nous aborderons dans le chapitre suivant : « Lorsque les politiques parlent de
« nouvelle société », de nouveau contrat social, de nouvelle croissance, de nouvelle liberté
dans 1’usine, dans 1’école, 1’armée, 1’Eglise, on dirait qu’ils pensent toujours en sourdine ou

) ) ) . e .. 589
subconsciemment : Cela durera bien dix ans. » écrit-il avec ironie’"" .

*#214d., p. 230.

William Olaf Stapledon (1856-1950), philosophe anglais et auteurs de romans de science —fiction dont Last
and First Men, Londres, 1930, traduction francaise, Les Derniers et les premiers, Paris, Denoél, 1972, une des
meilleures anticipations jamais écrites, selon Ruyer.

¥ es Cent prochains siecles, p. 231.

Charles Galton-Darwin (1887-1962), The Next Million Years, Londres, Rupert Hart-Davis, 1952.

>86 Ruyer mentionne « C.0. Furnas » mais il s’agit de Clifford Cook Furnas (1900-1969), chimiste américain qui a
participé a la naissance de la NASA, en 1958, et mené une double carriere d’universitaire (Président de
I’'Université d’Etat de Buffalo, New York) et de membre du gouvernement des Etats-Unis, assistant secrétaire
au Ministere de la Défense, puis président du Defense Science Board. Auteur de plusieurs livres dont The
NextHundredYears, 1930 ou 1936 ?

>87 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siécles, p. 231.

Id., p. 231.

Ibid. La « nouvelle société » était le theme de Jacques Chaban-Delmas (1915-2000) alors premier ministre de
Georges Pompidou, de 1969 a 1972.

583

585

588
589

133



La grande affaire de I’homme serait la conquéte du temps. La civilisation moderniste et
futuriste, conquérante de 1’espace planétaire et interplanétaire, parait incapable de conquérir le
temps, de conquérir cet avenir dont elle ne cesse de parler. Elle parait vouée au suicide et a
I’autodestruction rapide, par ses succeés mémes, grandioses mais momentangés.

L’exploration de I’espace se double nécessairement, dit Ruyer, d’une exploration aventurée
du temps. C’est le point développé dans le chapitre 9 des Cent prochains siecles : «1’espéce
humaine, comme toute espéce vivante, n’est pas promise a I’immortalité : elle est vouée a la
durée »*°°. Pour donner une idée de la conquéte du temps, il imagine dans 1’avant-propos, des
images de départ : un paquebot cosmique qui part explorer les espaces intergalactiques. Le
but de cette image est de persuader le lecteur que « I’homme ne peut conquérir le temps que
par ses descendants, et en s’assurant une descendance »'. Ruyer insiste sur la toute-
puissance de la sé€lection €liminante négative car se reproduire n’est pas une simple propriété
des vivants, un caractére qui s’ajouterait a d’autres caractéres aussi importants que la
respiration, ’assimilation, ou [’adaptation au milieu. La reproduction est une donnée
essentielle, primaire, qui fait la vie. Cela semble évident : la vie complexe d’un étre vivant est
au service de la reproduction de I’étre. « La reproduction n’est pas, comme les généticiens
I’ont souligné, un simple attribut de la vie, c’est la définition méme de la vie » 2. C’est
manifeste pour un végétal ; vrai aussi pour un animal supérieur (apparemment plus obsédé par
sa conservation ou son confort que par sa reproduction) ; c’est vrai aussi pour la vie d’un
peuple®”. Les conquérants de 1’espace, aventuriers-ingénieurs, armés d’une technique
rationnelle, calculatrice sont tout le contraire des conquérants du temps qui ne calculent pas,
ne prévoient pas. En ce sens, la conquéte du temps est une « conquéte » involontaire™*. Ruyer
reprend I’image du paquebot spatial qu’est la planéte Terre, devenue surtout « un paquebot
temporel puisqu’il ne va nulle part, et que la terre est enticrement explorée
géographiquement » . C’est un théme que la science-fiction a utilisé: la terre est un
gigantesque astronef qui se promene dans la Galaxie pour se placer en orbite autour du soleil.
Et Ruyer cite Olaf Stapledon pour son roman Star Maker’*® et Francis Carsac, pour Terre en
fuite””’. 11 est intéressant de noter comment Raymond Ruyer fait son miel de toute la
littérature — quand elle est de qualit¢ — pour alimenter sa réflexion. Sa curiosité
encyclopédique le conduit a s’informer de tout. Il ne joue pas au philosophe austére qui se
cantonne aux seuls ouvrages philosophiques ; il ne se limitait pas dans le champ des savoirs.
En cela, il a pratiqué la transdisciplinarité bien avant que le mot devienne a la mode.

14, p. 210.

*Md., p. 11.

*21d., p. 210.

> 1d., pp. 44-45.

**Ibid.

> 1d., p. 215.

Olaf Stapledon, Star Maker, Londres, Methuen, 1937 (La traduction francaise n’est pas fidele : Le Créateur
d’étoiles, Ed. Rencontre, 1966).

>*7 Francis Carsac (pseudonyme de Francis Bordes, 1919-1981, préhistorien francais et auteur de romans de
science —fiction dont Terre en fuite, Coll. Le rayon fantastique, 1960, réédité a Bruxelles, Lefrancq éditeur,
CEuvres complétes, vol.1.

596

134



Les catastrophismes contemporains — écologiques, politiques ou religieux — qui
commengaient a peine en 1977, a la suite du premier choc pétrolier de 1973, entretiennent la
crainte que I’humanité n’en aurait plus pour trés longtemps, soit du fait de catastrophes qui
semblent inéluctables, soit de la faute de ’humanité elle-méme. Ruyer prévoit une crise de
I’énergie dans les deux prochains siécles™® : « Une paralysie de 'industrie par la crise de
I’énergie produira, selon toute vraisemblance, des convulsions politiques qui finiront bien par
un retour a la nature. Mais ce retour n’aura rien d’idyllique ; il ne ressemblera en rien a un
retour en Arcadie ou vers I’dge d’or »°. La gravité de la crise de I’énergie sera telle que « le
temps viendra rapidement ou I’on pleurera 1’époque ou ’homme avait de quoi vivre dans le
confort et le luxe au prix d’une légére pollution de I’atmosphére »°°. La « 1égére pollution »
du XX¢eme siecle est-elle une provocation délibérée, alors que les dangers du réchauffement
climatique sont aujourd’hui constamment évoqués ? Ou bien remise a plat des risques réels de
la pollution au cours du XX¢éme sic¢cle ? Pour Ruyer, la pollution n’avait évidemment pas
I’importance qu’elle a prise aujourd’hui. Les écologistes, relayés par les médias de
communications, nous alertent presque chaque jour sur cet enjeu majeur, selon eux. Si Ruyer
semble minimiser le danger de la pollution, qu’il évoque bien cependant, c’est parce que les
crises des XXleme et XXIleme siecles seront extrémement graves pour 1’Occident : elles
n’auront pas seulement des effets sur la civilisation industrielle mais aussi sur la distribution
des populations et des races humaines, affirme-t-il°"'. En outre, on se fait des illusions sur le
réalignement post-industriel, selon lui : « on fait confiance — parfois comme Pierre Chaunu
(1923-2009) avec des espoirs religieux et providentialistes, chrétiens — au génie des savants et
aux possibilités infinies de la technique scientifique, dont les ‘multiplications’ paraissent
pouvoir répondre aux multiplications des demandeurs »**2. Le génie humain, dit Ruyer ne
peut créer de la matiére ou de 1’énergie, mais seulement la trouver ou I’utiliser. « Il est fort
probable, poursuit-il, que pendant bon nombre de siécles, pendant I’interrégne entre le régne
du pétrole prolongé par le régne de I'uranium et le régne, encore hypothétique, de I’énergie
tirée de la fusion industrielle de I’hydrogene, ce sont les XIXéme et XXeme siecles qui
paraitront rétrospectivement avoir été 1’age d’or. On s’indignera de I’imprévoyance des
gouvernements et des exigences d’enfants gités des gouvernés »°*. Ruyer s’amuse a imaginer
des historiens du futur décrivant les XIXéme et XXeéme siccles : « On parlera de nous — avec
les embellissements ordinaires en pareil cas — comme au Moyen Age on parlait des Grecs et
des Romains, et des splendeurs de I’Empire romain »°**.

Sachant que I’histoire des humains est une histoire de crises, de guerres, de
révolutions, Ruyer se demande quels seront les conquérants du temps, c’est-a-dire les peuples
qui sauront survivre dans les prochains siecles. A la lecture des Cent prochains siecles, nous
retrouvons parfois I’écho du livre de Raymond Queneau Une histoire modéle®”, dans lequel

% es Cent prochains siecles, p. 25.

Id., p. 198.

Id., p. 204.

Id., p. 191.

Id., p. 194.

Id., pp. 204-205.

Id., p. 205.

Raymond Queneau (1903-1976), Une histoire modéle, Paris, Gallimard, 1966.

599
600
601
602
603
604
605

135



il est énoncé « L’histoire est la science du malheur des hommes ». Ce petit livre — petit par la
taille — est passé inapercu, sauf de quelques historiens. Il est une tentative pour approcher
I’histoire d’une maniére scientifique, a partir d’une série d’axiomes. Ecrit de juillet a octobre
1942, « brouillon projet d’une atteinte a une science absolue de I’histoire », il n’a été publié
qu’en 1966 dans 1’état initial du manuscrit laissé par Queneau. La perspective développée par
Ruyer est certes bien plus vaste que des considérations sur I’histoire ou un modéle de
I’histoire, mais elle contient, nous le verrons, cette vision de 1’histoire comme malheur des
hommes.

Ruyer pense que I’histoire humaine est le prolongement de I’évolution physique et biologique.
Elle obéit aux mémes lois de hasard et de nécessité ; de sélection naturelle et d’élimination
des inadaptés. Sauf que la sélection naturelle pour I’espéce humaine porte sur des phases
temporelles beaucoup plus longues que pour les espeéces animales. En effet, ’homme est un
étre double, écrit Ruyer : «un vivant porteur de culture ; la science de I’homme est une
culturologie autant et plus qu’une biologie. Il importe donc d’étudier les évolutions et les
sélections culturelles. Pour cela, dit-il, quelques définitions sont indispensables : « On appelle
culture au sens large — le seul correct, qui est le sens donné par I’anthropologie — tout ce qui,
dans la vie humaine, sociale et individuelle, est transmis par le milieu social, et non par
I’hérédité : langues, mceurs, croyances, rites, et structures du comportement. Il n’y a pas de
peuple sans culture, ni d’homme sans culture »°*°. « La civilisation fait partie de la culture.
Elle désigne les ¢léments de la culture qui concernent plus spécialement les techniques
rationnelles, bureaucratiques et industrielles. Elle désigne aussi un mode général de la culture
caractérisé¢ par la substitution, dans tous les domaines, de la raison et de I’utilitarisme
calculateur, a la tradition semi-instinctive, a 1’organisation communautaire spontanée. La
« culture » au sens étroit, entre guillemets, désigne (par abus) I’intérét plus particulier de
certains hommes « distingués » ou de spécialistes, pour I’histoire et les ceuvres d’art du passé
de leur peuple, ou de ces peuples « choisis » que sont les Grecs et les Romains, ou, plus
souvent aujourd’hui, de toute I’humanité. L’intérét pour la « culture » est méme parfois
synonyme d’ « intérét pour I’art expérimental (encore plus abusivement). La « culture » en ce
sens, a un ministére, des maisons, et des ateliers subventionnés. Par un abus encore plus
grand, sous le nom de « culture de masse », elle désigne une forme industrialisée de cette
« culture » au sens étroit, mise a la portée de tous »°*’.

Ces définitions existaient dans les livres ou articles précédents de Ruyer qui s’attache
a préciser le sens des termes utilisés : ainsi le culturalisme est une théorie sociologique qui
insiste sur I’indépendance de la culture (au sens le plus général, englobant aussi bien la
civilisation que la culture) relativement aux caractéres biologiques et psychologiques de la
population porteuse de cette culture. Une population désigne 1’ensemble des hommes, dans
une société, considérés du point de vue biologique. Un peuple, dit Ruyer, est une population
homogénéisée par une culture. On parle d’ethnie quand on considére le type de culture®®. Ce
qui s’oppose au culturalisme, c’est le biologisme social, c’est-a-dire la théorie selon laquelle

5%/ es Cent prochains siecles, p. 49.

Id., p. 50.
B1pid.

607

136



la culture exprime directement les instincts vitaux de la population. Le culturalisme est
probablement plus pres de la vérité sans étre absolument vrai ; de méme que le biologisme
social n’est pas absolument faux. Ainsi la sélection naturelle peut s’exercer, ce que
I’expérience vérifie, conclut Ruyer.

Il expose I’expérience mentale proposée par William Mac Dougall (1871-1938),
psychologue anglais, appelée « opération Asmodée », du nom du démon de la Bible: « Si
Asmodée, le démon, interchangeait, a 1’insu des parents, tous les nouveau-nés allemands et
tous les nouveau-nés francais, la plus grande vérit¢é du culturalisme se manifesterait
certainement : les Francais (biologiques) parleraient allemand sans accent, adopteraient les
modes, les meurs et les idées allemandes, boiraient de la bicre, seraient protestants, et
réciproquement, les Allemands (biologiques) parleraient francais sans accent, boiraient du
vin, seraient catholiques. A la longue, néanmoins, il est improbable que la substitution reste
absolument sans effet.

Si Asmodée pouvait interchanger de méme — en détournant 1’attention de 1’aspect physique —
Francais et Chinois, ou Indiens et Chinois, il parait encore plus improbable que la substitution,
tout en laissant subsister sur place un moment langues et institutions, reste absolument sans
effet a la longue. De méme encore si Asmodée interchangeait, au sein d’un méme peuple, les
nouveau-nés des différentes classes »°”. Seuls des pédagogues-éducationnistes —extrémes
pourraient croire que ce genre d’ « échanges » ne produirait aucun effet a long terme. Les
effets produits pourraient d’ailleurs étre aussi bons que mauvais. Il est permis de croire que
des changements profonds s’opéreraient et que le cycle « culture — ethnie — base génétique »
se déplacerait ou se modifierait sous 1’action du seul changement biologique. Les
¢ducationnistes le nieraient ou bien prétendraient le contraire. Il est impossible de trancher le
débat faute d’expérience réelle possible et réalisable. Le point important pour ’homme et son
avenir est de savoir que la sélection éliminante s’exerce, dit Ruyer, contre une pression de
mutation biologique mais aussi contre une pression culturelle ou de mixte bio culturel. En
effet, dit-il, «la civilisation technicienne ne suspend pas, bien au contraire, 1’action de la
s¢lection darwinienne par différence dans le taux de reproduction entre les classes ou entre les
peuples »*'%. 11 cite les études rassemblées dans le livre de Theodosius Dobzhansky®'’,
L’Homme en évolution, pour souligner que 1’action sélective est maximale pour les
populations les moins fécondes, contrairement a la croyance commune. Le fait d’affirmer,
comme le dit Ruyer, que « ceux qui réussissent sont les plus aptes a réussir » n’est pas,
comme on le prétend, une explication toute verbale, tautologique, car ici « ’aptitude »
désigne une réalité distincte, génétique et psychobiologique®?. 1l prend I’exemple des
« Chinois immigrés a Singapour et dans tout I’extréme Orient qui dominent souvent leurs

4., p. 52.

Id., p. 56.

Theodosius Dobzhansky (1900-1975) biologiste et généticien d’origine russe, qui a joué un réle dans la
formulation de la théorie synthétique de I'évolution — qui intégre la théorie de I’hérédité mendélienne et la
génétique des populations a la théorie darwinienne — auteur de : L’Homme en évolution, Paris, Flammarion,
1966.

2/ es Cent prochains siecles, p. 61.

610
611

137



concurrents économiques »°'>. Tout comme il montre, en s’appuyant sur les travaux d’Arnold
Toynbee®* que les élites sont éphéméres. Alors la thése « qu’il y a inévitablement quelque
chose de dysgénique dans la civilisation » ne serait peut-étre pas une erreur, comme le croit
Toynbee. Il faut prendre le mot « civilisation » dans le sens donné plus haut de techniques
rationnelles, bureaucratiques et industrielles qui utilise la raison et I'utilitarisme calculateur.
C’est une conclusion terrible a laquelle Ruyer a préparé le lecteur « que [’intelligence
rationnelle, technicienne, n’est pas appropriée a la conquéte du temps, et que pour conquérir
le temps, pour durer comme peuple, il faut nécessairement ‘s abétir’ »°". 1l faudrait sacrifier
I’intelligence calculatrice et peut-&tre méme I’intelligence scientifique pour découvrir « une
intelligence vitalequi ressemble terriblement a la bétise. Dure découverte pour des hommes
qui peuvent dire, comme le Monsieur Teste de Valéry : « La bétise n’est pas mon fort »°'®. Ce
n’est pas la pure provocation de la part de Ruyer qui écrit plus loin que « la préservation de la
nature humaine dans la civilisation est une tache beaucoup plus difficile que la protection de
la nature »°"". La raison en est que la préservation de la nature humaine n’est pas affaire de
technique et de technocrates ; elle demande une invention plus grande et, ajoute-t-il, des
« quasi-instincts ».

La contrepartie de cette dure découverte c’est que « I’espece humaine sera toujours
une espece sauvage » car « il est impossible que 1’espéce humaine se domestique elle-méme
toute entiére, qu’elle prenne volontairement en main son destin biologique »*'®. Nous
touchons ici le point important de 1’anthropologie politique de Ruyer : depuis L ’Humanité de
["avenir d’apres Cournot, en passant par L’ Utopie et les utopies et jusqu’a Les Cent prochains
siecles qui sont, nous 1’avons dit « I’Humanité de I’avenir d’aprés Ruyer », se réalise
I’anthropologie ruyérienne qui définit la nature humaine comme une espéce sauvage,
indomesticable et qui ne pourra jamais étre totalement domestiquée. Le raisonnement de
Ruyer est que le domestiqueur ne peut étre de la méme espéce que le domestiqué. C’est
pourquoi il rejette la thése de John Von Neumann qui a soutenu la possibilité
d’autoreproduction indéfinie d’une machine cybernétique®'’. Cette idée de Von Neumann a
amusé sans convaincre, dit Ruyer, mais elle a été adoptée par les généticiens positivistes pour
I’origine et la reproduction de la vie selon le « programme génétique ». L’argument de Ruyer
est que « Reproduire » ou étre reproduit n’est pas « se reproduire ». Se reproduire implique
une possession primaire d’espace et de temps, d’un domaine « champ de conscience », a partir
de quoi I’étre vivant conscient étend cette possession domaniale par dédoublement et non par
fabrication. Il « se reproduit », il « n’est pas reproduit ». La reproduction est I’essence de la
vie — oui, a condition d’étre bien comprise comme une « se-reproduction ». Une « machine se
reproduisant », comme une « machine désirante », n’est qu’une plaisanterie
philosophique »**°. Nous retrouvons dans cet extrait les idées fondamentales de Ruyer sur la

*Bibid.

% Arnold Toynbee (1889-1975), A Study of history, Londres, Oxford University Press, 1956, IV, XVI, p. 3.
Les Cent prochains siécles, p. 21.

**°Ibid.

*71d., p. 68.

Id., p. 69.

John Von Neumann, The General and Logical Theory of Automata, New York, John Wiley, 1951.

Les Cent prochains siécles, p. 81.

615

618
619
620

138



biologie et la conscience : la reproduction du vivant n’est pas un fonctionnement mécanique
de cellules ; la cellule elle-méme ne fonctionne pas, elle se forme ; la reproduction, dans ce
cas, n’est pas assimilable a un processus de fabrication ; ’unité absolue de la conscience n’est
pas une unité mécanique ; elle ne résulte pas du fonctionnement d’un mécanisme cérébral,
aussi complexe qu’on le suppose. Notons aussi, au passage, 1’allusion au livre de Gilles
Deleuze®! et Félix Guattari, L Anti-GEdipe, dans lequel il est question des « machines
désirantes », auxquelles il ne faudrait pas donner plus d’importance qu’a une plaisanterie,
méme si elle se veut philosophique.

Ruyer se demande ensuite qu’est-ce qui est biologique et qu’est-ce qui est culturel
dans le comportement humain: dans [’homosexualité, le suicide (ou la composante
« culturelle » est faible, mais existe — que 1’on pense aux suédois !), dans la « féminité » ?
L’erreur la plus fréquente, dit-il, est d’attribuer a 1’¢lément biologique ce qui est di a
I’¢lément culturel. « Une autre erreur, fréquente aujourd’hui, est de considérer 1’élément
culturel comme une mystification : le mariage bourgeois n’est qu’un viol légal ; les policiers,
des matraqueurs en uniforme »°*.

L’importance des hommes, relativement au c6té matériel des institutions et de la civilisation
est souvent soulignée. « C’est méme devenu un lieu commun ou, malheureusement, des
illusions sur la puissance de 1’éducation et de Dl’instruction gatent ce que la theése a de
juste »***. D’une certaine maniére, dire, comme on ’entend parfois, que I’économie est faite
pour I’homme et non I’homme pour I’économie, c’est reconnaitre implicitement que 1’ordre
vital est plus fondamental que I’ordre économique. Ruyer rappelle qu’Alfred Sauvy opposait
plus précisément «les hommes-et-leurs-capacités aux ressources naturelles et aux
capitaux »***. 1 ajoute que I’Europe occidentale, depuis ’ére industrielle, est un exemple
frappant de I’ «importance des hommes ». Ainsi, quoiqu’en disent les communistes, le
capitalisme dépend de la qualit¢ humaine des capitalistes. Avec équité et un certain grain de
sel, il admet que « le communisme aussi dépend de la qualité humaine des communistes. Les
Allemands de I’Est sont moins des communistes allemands que des Allemands communistes.
C’est ce qui rend si vaines les discussions, dans I’abstrait, sur les mérites respectifs des
institutions » car toutes peuvent étre la meilleure et la pire des choses. « Les différences, selon
la population porteuse, sont plus importantes que les identités théoriques de structure. 1l est
caractéristique que les communistes soient d’accord avec les non- communistes pour
discerner, dans le communisme russe ou chinois, ce qui est spécialement russe, ou slave, ou
chinois (et qu’ils considérent comme des distorsions) »***. Insistons ici sur la pertinence des
réflexions de Raymond Ruyer car I’'implosion du systéme communiste soviétique, et du
communisme comme systéme, ne retire rien de leur acuité: Ruyer se permet méme de
souligner D’erreur de perspective des communistes qui attribuent a des
« distorsions idéologiques » ce qui releve de dispositions psychobiologiques des peuples. Le

%21 Gilles Deleuze (1925-1995) et Félix Guattari (1930-1992), Capitalisme et schizophrénie. L’Anti-CEdipe, Paris,

Minuit, 1972.

22| es Cent prochains siécles, p. 102.

Id., p. 128.

Alfred Sauvy, Malthus et les deux Marx, Paris, Gonthier- Denoél, 1963, chap.19, p. 183.
Les Cent prochains siécles, p. 123.

623
624
625

139



bon sens de Ruyer, et sa grande documentation scientifique, lui font admettre que si la
« valeur des hommes » ne tient pas a leurs qualités biologiques seules, elle ne tient pas
davantage a leur culture seule, a leur culture-savoir. « Les peuples ne sont pas des porteurs
neutres de la culture-civilisation : ils la modifient selon leur « génie », pour employer un mot
vague mais juste. Inversement, les cultures-civilisations ne sont pas des navires passant sur la
mer des peuples qui les portent, sans y laisser d’autre trace que leur sillage vite effacé »°*°.

Ruyer avait déja, en 1972, évoqué les inquiétudes 1égitimes des Suisses devant 1’afflux
d’immigrants et d’étrangers qui risquait de changer la qualité de la population, par I’apport de
meeurs et de mentalités inassimilables. Lui, qui aimait la Suisse, trouvait peu honnéte de
reprocher aux Suisses leur prétendue xénophobie pour une loi limitant 1I’immigration. Il
fustigeait la prétention des milieux frangais progressistes de donner des legons aux Suisses,
qui devenaient par la-méme les alliés « objectifs » (comme on disait au Parti communiste
francais) des « milieux économiques et industriels suisses qui souhaitaient 1’importation
intempérante de main-d’ceuvre, mettant ainsi les intéréts matériels au-dessus des intéréts
vitaux »**’. 1l développe ce théme dans Les Cent prochains siécles : « les progressistes sont
d’accord avec les entrepreneurs et capitalistes pour accueillir n’importe quel immigrant
lorsque manque la main-d’ceuvre, en postulant qu’une fois instruit (par 1’école) il sera
substituable a un natif, qu’elles que soient ses habitudes ancestrales, ses empreintes infantiles,
ses croyances »°2".

Ces arguments restent encore totalement inacceptables en 2011 pour une grande partie
de Dl’intelligentsia et des élites politiques. Ils €taient pourtant prémonitoires et annongaient
calmement ce qui allait arriver dans une grande partie de I’Europe. Ruyer commence par
montrer que les migrations décidées par les Etats, selon la logique apparente des besoins en
hommes, sont difficiles, coliteuses et se heurtent a des résistances invincibles de la part des
populations »°*. 1l pense aux transferts de Japonais en Corée ; de deux millions d’Egyptiens
en Syrie; en Indonésie, d’un transfert de Java a Sumatra; en Europe, d’un transfert de
polonais en Tchécoslovaquie. La principale raison de ces difficultés, selon lui, est que
I’espéce humaine est peu domesticable, comme nous 1’avons vu, sauvage — bien que la
« sauvagerie » soit ici un fait culturel qui révele la force de I’attachement aux traditions
ethniques, méme contre 1’intérét économique : « L’assimilation des immigrés ne se fait pas
régulierement, contrairement aux illusions du melting pot et aux croyances en la toute-
puissance de 1’éducation. Elle s’opére dans des convulsions, qui mettent en péril la civilisation
méme. Les immigrés, trop nombreux, imposent, comme malgré eux, leurs manieres de vivre,
choquantes pour les autochtones. Ou ils refusent consciemment de se laisser assimiler, en
prétendant assimiler a leur tour la population accueillante, découragée ou endoctrinée »°.
Faut-il rappeler que ces lignes furent publiées en 1977 ? Elles auraient pu étre écrites 1’an
dernier, avec la méme vigueur d’analyse. Ruyer enfonce le clou : « Il est puéril de s’imaginer
que les U.S.A. resteront les U.S.A., avec leur style, lorsque les Anglo-Saxons n’y

% 14d., p. 131.

Les Nuisances idéologiques, p. 124.
Les Cent prochains siécles, p. 129.
Id., p. 187.

Ibid.

627
628
629

140



représenteront plus qu’une faible minorité, ou que la Suisse restera la Suisse si les Turcs et les
Yougoslaves y deviennent prédominants, ou qu’lsraél sera toujours Israél si les juifs
européens, fondateurs, par départ ou dénatalité, ne sont plus 1a »*'. Il est encore plus
invraisemblable de penser que les politiques de migrations, de natalité pourront trouver des
solutions, dans les prochains siecles, par des réglementations internationales, ou des décisions
d’organismes du type Nations-Unies. « Méme Mao a renoncé a précher aux Tibétains les
restrictions de natalité » commente, avec humour Ruyer®?. Sans parler du fait qu’un optimum
de population est impossible a définir parce que c’est une notion extrémement variable et qui
dépend de plusieurs facteurs.

Ruyer ne dévalorise pas la civilisation en elle-méme ; il lui reconnait de nombreux
avantages : elle permet un énorme accroissement de la population porteuse par la diminution
de la mortalité infantile, et aussi de la mortalit¢ des adultes. La pollution tant dénoncée n’est
pas imaginaire, mais elle est peu de choses comparée a 1’augmentation de 1’hygi¢ne générale
de vie apportée par la civilisation. La durée moyenne de vie s’allonge en civilisation. La
civilisation permet aussi, pour tous et non seulement pour quelques privilégiés, une élévation
considérable du niveau de vie matériel, du confort par des objets et appareils commodes pour
le ménage, par les transports, par les distractions. Quand il écrit Les Cent prochains siecles,
Ruyer ne veut plus perdre de temps en discussions ressassées sur I’encombrement par les
objets industriels que continuent a dénoncer certains intellectuels moralistes, des esthetes et
des politiciens, alors que cet encombrement est bien peu de choses comparé a 1I’immense
commodité qu’ils apportent. Il ne veut plus reprendre les arguments de I’ Eloge de la société
de consommation et veut alors passer a d’autres sujets de préoccupations. « C’est dans un
autre sens , écrit-il, que la civilisation a de mauvais effets sur la vie organique et
psychologique des peuples porteurs qu’elle dégrade, qu’elle stérilise et qu’elle tue. Les
mauvais effets tiennent beaucoup plus aux facilités méme de la civilisation qu’au fardeau trop
lourd qu’elle imposerait »**°. La civilisation aurait un effet délétére sur les peuples qui en
jouissent et perdent alors tout sens de D’effort; elle est déclarée insupportable, elle est
méprisée et méme rejetée, parce qu’elle est devenue trop facile. C’est toute civilisation, c’est-
a-dire la culture technique scientifique, a base de raison calculatrice, qui est suicidaire, c’est
toute la population civilisée qui tend a s’éliminer elle-méme par la prévention généralisée des
naissances : « c’est bien la civilisation qui est antinataliste, suicidaire, parce qu’elle est, par
essence, anti-vitale, anti-instinctive »>*. Nous retrouvons ici I’opposition de Cournot
rationnel/organique : la civilisation est du c6té du rationnel ; elle n’est pas du coté de
I’instinctif, du vital qui composent I’organique chez les €tres humains et chez les peuples.

Ruyer illustre cette disposition au suicide : « Si I’on est disposé au suicide ou si ’on
croit la fin du monde prochaine, I’éventail des possibles s’ouvre largement. Si I’on dit « non »
a la vie, on peut tout faire, en attendant la mort proche. Une foule de dissipations, de
transgressions, de libérations, de gaspillages, de libertinages, d’imprévisions, d’extravagances

*lipid.

%214d., p. 188.
Id., p. 133.
Id., p. 161.

633
634

141



cessent d’étre insensées puisqu’il n’y a plus d’avenir »**°. L’absence d’avenir, ce no future du
mouvement punk — au-dela de la pose esthéte — est une forme évidente de suicide plus ou
moins consciemment voulu. L’usage et la consommation de drogues, dont Ruyer ne parle pas
dans le livre, est aussi une forme de suicide de la civilisation occidentale. Il prend I’exemple
du mariage de I’Occident traditionnel, indissoluble, uniforme, pour toute une vie et pour les
enfants, réputé austere, pour 1’opposer aux formes de mariages vari€es et fantaisistes — dans
une société présentiste — qui peuvent aisément se dissoudre et ne répondre qu’aux envies
momentanées et multiformes des adultes. On peut s’amuser a toutes les démolitions, a toutes
les créations. Détruire toutes les défenses, toutes les polices, toutes les assurances, toutes les
consciences, toutes les éducations. Organiser une féte, une cérémonie, un congres est plus
facile qu’organiser la vie séculaire et millénaire d’un peuple. Ruyer écrit d’une manicre
provocante : « Une féte de la nation n’est pas la vie de la nation. Une féte de I’humanité n’est
pas la vie de I’humanité »**°. Nous sommes passés a la féte permanente, comme le notait
Philippe Muray®’. La méme logique suicidaire prévaut: ¢’est une sorte d’ « aprés-nous le
déluge ! ».

Le lecteur des Cent prochains siecles pourrait étre tenté¢ d’établir un parallele avec La
Grande implosion, le livie de Pierre Thuillier™ qui se présente comme un rapport
supposément publié en 2081 sur I’implosion de I’Occident. L’échec de 1’Occident serait avant
tout culturel : la civilisation occidentale se ferait une idée fausse d’elle-méme. Pierre Thuillier
voyait dans les diverses formes du scientisme 1’une des racines des malheurs de la civilisation
occidentale. L’absence de spiritualité, I’absence de poésie reviennent fréquemment dans le
rapport. Sans mythes, il n’y a pas de société humaine. Claude Lévi-Strauss cité dans le rapport
pour ses réflexions sur la taille optimale d’une société est présenté pour avoir préconisé¢ deux
préceptes pour I’humanité et les sociétés humaines : 1. de savoir accepter ses limites et 2. De
ne pas étre trop interculturel, ce qui parait aujourd’hui politiquement incorrect. Il a été peu
parlé de ce gros livre de 480 pages au moment de sa parution ; ceci peut expliquer cela. Les
journalistes et chroniqueurs n’ont pas été intéressés par 1’effondrement de 1’Occident annoncé
pour 1999-2002. Ajoutons que le livre n’a pas I’ampleur de vues et les perspectives proposées
par Ruyer. Autant lire les Cent prochains siecles provoque une véritable stimulation
intellectuelle par les arguments et les explications proposées par Ruyer, autant La Grande
implosion laisse le lecteur sur sa faim car il ne percoit pas clairement — et pour cause —
comment s’est effondré 1’Occident. Le supposé¢ rapport est allusif et ne donne pas
d’explications vraiment satisfaisantes : il tourne autour de son sujet sans pouvoir le cerner,
alors que Ruyer, pour sa part, propose une synthese de ses réflexions. Il y a toute la différence
entre un grand penseur, comme Ruyer, et un professeur de philosophie, journaliste

scientifique®”’.

635

Id., p. 232.

**Ibid.

637 Philippe Muray, Festivus, festivus. Conversations avec Elisabeth Lévy, Paris, fayard, 2005.

Pierre Thuillier (1927-1998), philosophe et historien des sciences, La Grande implosion, Paris, Fayard, 1995.
Le premier livre de Pierre Thuillier était un pamphlet, Socrate fonctionnaire, Paris, Robert Laffont, 1969,
contre les programmes de philosophie de classes terminales et la philosophie universitaire. Jean Lacroix a

638
639

142



Ruyer s’attend donc a des fluctuations démographiques, il parle d’oscillations, au
cours des prochains siécles. Ces oscillations sont caractérisées par un plancher et un plafond
qu’il appelle « Malthus-Pincus »** et qui nous donne la clé de Ihistoire statistique des
prochains siécles. Thomas Robert Malthus, dans I’Essai sur le principe de population®’, ne
pensait pas spéculer sur I’avenir de I’humanité ou fonder une « futurologie », dit Ruyer qui
avait exposé les theses de Malthus dans un cours de 1’Université¢ de 1965 a 1967 sur «les
idées aux XVIlIeme et XIXeéme sic¢cles ». Malthus était un philanthrope qui ne croyait pas au
progres économique indéfini, ou a des réformes politiques ou sociales ou a la justice ou a la
charité pour combattre la misére. Son idée était qu’il y avait trop de convives au banquet de la
nature. La loi de Malthus est beaucoup plus fondamentale pour 1’avenir de I’espéce humaine,
selon Ruyer, que la dialectique marxiste qui fait passer la société d’un systeme économique a
un autre. Or, argumente Ruyer, « un autre systéeme économique ou politique — pas plus qu’il
ne pourra changer le plafond des subsistances, résoudre la crise de I’énergie ou créer une
goutte de pétrole — ne pourra changer grand-chose durablement au rythme de reproduction des
hommes, ne changera pas les instincts vitaux »°*. Le dépeuplement relatif des peuples
civilisés de 1’Occident serait donc le bienvenu puisqu’il coincide avec I’épuisement prévisible
des ressources disponibles. Il n’en est pas moins un suicide, répond catégoriquement Ruyer,
suicide qui ne dépend pas de 1’épuisement effectif de ces ressources. Il se fonde sur les
données de jean Marie Poursin® : En 1925, 1 habitant sur 6 de la planéte était européen ; en
2075, ce sera peut-étre 1 sur 17. L’humanité de 1’avenir évoluera donc entre le plafond
« Malthus » des ressources alimentaires et des ressources énergétiques, et le plancher
Pincus®** de la prévention des naissances. Si ce schéma est simplifié, comme le reconnait
Ruyer, il est moins simpliste, dit-il, que celui de Charles Galton-Darwin qui imagine un avenir
de famines et de pénuries, par excés de population non freinée. Charles Galton-Darwin reste
malthusien sur ce plan. Le schéma est moins simpliste que celui des optimistes de la
civilisation rationnelle ou les semi-optimistes comme Cournot ou Seidenberg®® qui
envisagent une civilisation rationnelle bureaucratique, a durée indéfinie, sans pénurie de
matériaux ni d’hommes. Il est enfin moins simpliste que les schémas d’une humanité décimée
par un cataclysme atomique avec retour a la sauvagerie définitive.

Les historiens du futur imaginés par Ruyer pourront écrire du XXéme si¢cle : « On
parlait d’accélération de I’histoire. Mais ce n’était pas I’histoire qui s’accélérait. Si 1’on
entend par ‘histoire’ le changement organique ou ‘dialectique’ des institutions, ne

s’accélérait que le fonctionnement des appareils par suralimentation énergétique »°*.

exécuté le livre dans sa chronique réguliére du journal Le Monde ce qui a nui a la carriéere universitaire de Pierre
Thuillier.
¥ es Cent prochains siecles, p. 168.
Thomas Robert Malthus (1766-1834) a publié I'Essai sur le principe de population en 1798 ; il a été traduit en
France en 1805, et réédité en 1817 ; ce qui donne une idée de I'intérét qu’il avait soulevé.
642 . 5N
Les Cent prochains siécles, p. 162.
Jean-Marie Poursin, La Population mondiale, Paris, Seuil, 1976, p. 155.
Gregory Pincus (1903-1967) est le célebre docteur américain, créateur de la pilule contraceptive en 1956, et
mise en vente dés 1960, aux Etats-Unis d’Amérique.
645 . .
Cf. Notre premier chapitre.
Les Cent prochains siécles, p. 206.

641

643
644

646

143



La futurologie et la prospective se combinent, en apparence aisément, avec 1’idéologie
des partis politiques progressistes : lutte contre la pollution, éducation préparant au monde
futur, libérations des tabous, égalitarisme comme condition d’une civilisation solide et
progressive, mobilité a 1’état permanent. En 1970, 1’écrivain, futurologue américain Alvin
Toffler® connut un beau succés de librairie avec son livre Le Choc du futur. Mais, dit Ruyer,
ce « choc du futur » est en réalité le suicide de la civilisation. « Le futur s’anéantit lui-méme
dans le choc »**®. Le « futurisme » des partis dits progressistes n’est qu’une illusion. Il ne
s’agit que d’un pseudo-futurisme qui n’est que dans les mots et les discours. Ruyer démonte
la philosophie « progressiste » qui n’est pas tournée vers |’avenir lointain: «elle est
« moderniste » ce qui est trés différent et beaucoup plus négatif »**°. Elle prend parti contre
tout ce qui reste des formes passées. Son leitmotiv serait : « Du passé faisons table rase ». Elle
consiste a favoriser systématiquement les nouveautés et a éliminer systématiquement les
restes du passé : cela fait avancer, ou plutot bouger les peuples. « Mais avancer ou bouger
vers leur destruction »*°. Ruyer insiste en particulier sur le théme de la lutte contre les
tabous : il épingle la naiveté des chasseurs de tabous illustrée par le Thésée d’André Gide®',
dernier livre publié de son vivant ; dans ce récit, Gide imagine les réflexions de Thésée quant
aux étapes successives de la vie : « Je sais bien que tout passe, mais ne m’occupe que du
présent », fait-il dire a son héros. Comme tous les progressistes, dit Ruyer, il voit 1’avenir
comme une succession de «luttes» contre d’autres tabous. Or, ajoute-t-il, les
« libéralisations » occidentales, 1’¢limination des tabous et des interdits a surtout accéléré la
décomposition du systeme d’éducation, des Eglises, des arts. « W. Reich, Marcuse, Pincus,
Laing, Leary peuvent dire comme Thésée : Je laisse le monde plus libre. Mais s’ils ont fait
avancer le monde, c’est vers son suicide. Ou plutdt, ils n’ont rien fait avancer du tout. Ils ont
accompagné de leurs encouragements le mouvement spontané de la civilisation vers son
autodestruction »***. Avec 1’assurance d’avoir pour eux le sens de histoire et la conquéte de
I’avenir, les progressistes s’attaquent aux derniers préjugés : le préjugé du travail, celui de la
discipline sexuelle, de la normalité, etc.

Nous avons vu que la thése de Ruyer est que I’espace et le présent appartiennent a
I’homme civilisé, a ses calculs, a ses entreprises techniciennes et rationnelles, alors que le
temps appartient a Dieu, a ses desseins inconnus — c’est-a-dire que nous ne les connaissons
pas ou apres coup, par la sélection naturelle négative et ¢liminante. « C’est pourquoi les
progressistes intelligents, en revendiquant un avenir pour I’homme, fait par I’homme, ont
toujours senti, non sans un certain malaise, qu’ils se posaient ainsi en rivaux de Dieu, et sur
son propre terrain »°>°. Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865) est classé dans la catégorie de

847 Alvin Toffler (1928-), Future Shock, New York, Random House, 1970, traduction francaise, Le Choc du futur,

Paris, Denoél, 1971.
L es cent prochains siecles, p. 217.
% 1d., p. 218.
*OIbid.
1 André Gide (1869-1951), Thésée, Paris, Gallimard, 1946.
Les cent prochains siécles, p. 219. Wilhelm Reich (1897-1957), psychanalyste autrichien, éléve de Freud a
Vienne, connu pour ses études sur la sexualité et devenu dissident. Ronald Laing (1927-1989) psychiatre
anglais, initiateur du mouvement antipsychiatrique. Timothy Leary (1920-1996), neuropsychologue américain,
ggilitant pour |'utilisation libre des drogues psychédéliques, en particulier le LSD.

Id., p. 221.

652

144



ces progressistes intelligents. Ruyer cite Le systeme des contradictions économiques, ou
Philosophie de la misére (1846) en particulier le chapitre VIII ou Proudhon s’attaque au
probléme de la Providence. « Proudhon, écrit Ruyer, en ses heures de plus grande lucidité,
reconnaissait que le combat de I’homme contre Dieu ne pouvait trouver de solution finale :
«On n’a jamais fini de se débattre contre Dieu ». En cela, pense Ruyer, Proudhon est plus
profond que Marx, n’en déplaise aux marxistes. C’est Marx qui est le rhéteur lorsqu’il affirme
que « I’humanité ne se pose jamais que les problémes qu’elle peut résoudre, car, a regarder de
plus prés, il se trouvera toujours que le probléme lui-méme ne se présente que lorsque les
conditions matérielles pour le résoudre existent ou du moins sont en voie de le devenir »**,
L’objection de Ruyer a Marx est la suivante : « méme si c¢’était vrai pour 1’espace, pour le
présent, ce n’est pas vrai pour le temps, pour 1’avenir puisque nous ne pouvons pas téléguider
nos propres enfants, encore moins bien les enfants que nous laissons aux autres peuples le
soin de faire »*>. La rhétorique de Marx nous entraine vers la philosophie de I’histoire. Le
mot rhétorique étant pris ici dans sa forme négative de « manipulation » ou de « mouvement
verbal fallacieux ». Il désigne alors I’art de I’emphase que Ruyer ne pratiquait pas.

« Les interprétations traditionnelles de I’histoire jusqu’a Hegel inclus, font la distinction entre
la volonté humaine et la Volonté de Dieu, entre les desseins cachés et « rusés » de la Raison
surhumaine et les desseins de la liberté et de la raison humaine. Et elles admettent que Dieu
est le plus fort »°°°. L’histoire, selon Ruyer, n’est pas plus une dialectique continue a la Hegel,
qu’une éducation continue — ’éducation du genre humain, comme le croient Lessing®’ dans
Education de [’humanité et les francs-magons — elle est aussi une succession d’essais et
d’erreurs.

Il oppose le « sens de I’histoire » (meaning) au « sens de I’histoire » (Richtung). Le
sens de I’histoire comme « signification », a la maniére de Vico ou Burckhardt, interdit de
croire au sens de I’histoire comme «direction» a la maniére des marxistes ou des
progressistes.®>®. 11 juge les philosophies de I’histoire de Giambattista Vico (1668-1744) et de
Jacob Burckhardt (1818-1897) plus intéressantes que celle de Hegel ou de Marx.

Il nous propose une lecture de La Science nouvelle™” : la science de la durée humaine
en opposition consciente avec la science cartésienne de 1’espace et de la géométrie du monde
physique. Ruyer reconnait que les cycles — corsiet ricorsi — de Vico ne sont pas tres
convaincants mais que la description des décadences est excellente.’®. 11 dit avec admiration
que Vico est plus prés de la réalité historique que Condorcet, Comte et méme Hegel ou Marx
parce qu’il a vu I’'importance des corruptions « faites de millions de corruptions, de tricheries,
de faiblesses individuelles... (Qui) sont de petites et multiples atteintes au tissu social, les

84 Karl Marx, Contribution a la critique de I’économie politique, Paris, éditions Giard et Briere, 1909, Préface, p.

7, (Traduction Laura Lafargue).

3| es Cent prochains siécles, p. 224.

Id., p. 222.

Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781), L’Education du genre humain, 1780, traduction francaise, Paris
Aubier, 1946.

% es Cent prochains siecles, p. 269.

Giambattista Vico (1668-1744), La SienzaNuova, Naples, 1744, traduction intégrale, Paris, Nagel, 1953.
Les Cent prochains siécles, p. 238.

656
657

659
660

145



petits « démaillages » qui produisent, de proche en proche, de grands effets, inattendus,
661

imprévisibles » .

Il admire le « pessimisme clairvoyant » de Jacob Burckhardt dans les Considérations
sur [’histoire universelle’”. Burckhardt a été un des esprits les plus cultivés de son temps.
Historien de I’art, philosophe de I’histoire et de la culture, spécialiste de la Renaissance. Les
Consideérations sur [’histoire universelle (1905) veulent dépasser les contradictions de
I’historicisme allemand, celui de Léopold Von Ranke et de Johann Gustav Droysen dont il
avait suivi les cours a Berlin. Il ne voit pas de progres dans le cours de I’histoire et différe en
cela de Hegel et Marx. Ruyer reconnait que « la position de Burckhardt devant 1’histoire du
monde et devant 1’avenir humain, semble paradoxale et contradictoire. L’histoire n’a pas de
but transcendant, et, pourtant, c’est une foi vraiment religieuse qui doit croire a la continuité
culturelle et qui doit se sacrifier, au besoin, pour cette continuité contre la barbarie »°®.
Critique prophétique de son époque, Burckhardt a entrevu la possibilité de grandes guerres
entre les peuples, et il a pressenti 1’abaissement général de ’instruction et 1’incompatibilité
entre I’Europe et I’Islam. Ce que Ruyer résume par le «pessimisme clairvoyant » de
Burckhardt®®,

Ces détours par la philosophie de I’histoire permettent a Ruyer d’esquisser le profil
des «peuples longs-vivants ». Le terme « long-vivant » est emprunté a George Bernard
Shaw®®. Les occidentaux sont des anti-modéles : « on peut étre bien sir qu’un peuple long-
vivant ne ressemblera pas a un peuple actuel de I’Occident et que, surtout, il ressemblera aussi
peu que possible aux réves progressistes des intellectuels avancés de 1’Occident »°°°. Suivent
des réflexions sur I’erreur de Feuerbach et sur D’erreur de Marx au sujet de
’aliénation : « I’homme ne peut étre désaliéné de sa situation biologique d’étre vivant, obligé
de se reproduire, et soumis a la sélection naturelle, méme s’il peut étre désaliéné
politiquement et économiquement »*’. Cette idée, Ruyer I’avait exprimée dix ans plus tot
dans un article important668 ou il concluait: « Toute conscience est fondamentalement et
irrémédiablement aliénée et il est tout a fait absurde de croire qu’en supprimant les aliénations
politiques ou économiques de la conscience humaine, on supprime du méme coup 1’aliénation
— disons métaphysique ou religieuse — qui impose a tous la voie detoute chair »*®. La « voie
de toute chair » est une allusion directe au titre du roman de Samuel Butler.

Ruyer s’interroge sur les formes religieuses de 1’avenir parce qu’il ne suffit pas de
« projeter dans I’avenir les formes du Pouvoir spirituel du Moyen Age chrétien. C’est ce qui
condamne ce que 1’on pourrait appeler les « futurologies réactionnaires », qui ne peuvent

4., p. 239.

%2 Jacob Burckhardt (1818-1897), Considérations sur I’histoire universelle, Paris, Allia, 2001. Ruyer utilise

|’édition Alcan, 1938.

3 es Cent prochains siecles, p. 265.

Id., p. 263.

George Bernard Shaw (1856-1950), Prix Nobel de Littérature en 1925; dansBack to Methuselah, Londres,

1921, Shaw parle des short-lived.Ruyer, a I'inverse, forge le terme long-vivant.

%1 es Cent prochains siécles, p. 270.

Id., p. 281.

Z: « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1967 : 406-413.
Id., p. 413.

664
665

667

146



imaginer les peuples de I’avenir que sur le modele des époques organiques du passé et mettent
leurs espoirs des religions dans une reviviscence des religions — en Occident, du christianisme
— ou dans une « copie conforme » des religions et des Pouvoirs spirituels d’antan qui ont fait
leurs preuves historiques »*’°. C’est d’ailleurs ce que fait Auguste Comte avec sa religion
positiviste.

Cet extrait montre qu’il est abusif de qualifier Ruyer de réactionnaire. Certains ne veulent voir
qu’un « vieux » réactionnaire agé de 75 ans, en 1977, qui ne comprendrait plus 1I’époque dans
laquelle il vit. Il nous semble au contraire qu’il a trés compris son époque et qu’il ne voit pas
d’un ceil favorable 1’évolution de la société. Il envisage une décadence des religions actuelles,
compromises, selon lui, par leurs mariages successifs avec les Pouvoirs temporels, pour voir
surgir des religions a base de sentiments vitaux, a prédominance féministe et matriarcale. La
femme régnera sur ’avenir de "homme en tant que gardienne des pouvoirs spirituels®’’. 11
s’agit 1a d’une idée récurrente chez Ruyer qui avait écrit, en 1949 sur ce théme®”. Le
féminisme, pour lui, n’a rien a voir avec le féminisme « viriliste » du M.L.F. Il en est méme
I’opposé puisque les mouvements féministes, nés des revendications américaines et des livres
de Simone de Beauvoir, proposent des libérations illusoires, selon lui. « En tout cas, il est
exclu que régne longtemps 1’antisystéme religieux qui caractérise notre phase de civilisation :
anti-ascétisme, mariage désacralis¢, démythifi¢, démystifi¢, visant essentiellement I’agrément
personnel, sans tabous ni complexes, sans péché, sans normal ni anormal, mariage-
compagnonnage avec adoption d’animaux ou d’enfants, de préférence de race étrangere ;
oubli accéléré des parents défunts par « libération psychanalytique », abandon des taches
éducatives sur les enfants remis aux mains des pédagogues-idéologues ; répudiation du
patrimoine et de I’héritage »°”°. Nous aborderons dans le chapitre suivant les formes
politiques de I’avenir d’aprés Ruyer. Qu’il nous suffise d’indiquer ici que Ruyer entrevoit
plus d’avenir pour les peuples de I’Inde et de la Chine, avec « de meilleures chances pour les
Chinois d’étre longtemps « en gain » et de fournir I’axe central qui sortira du buissonnement
des peuples, et qui portera les divers rameaux ultérieurs de I’humanité »°’*. 1l se fonde sur les
travaux de Joseph Needham®” qui a montré que « la Chine des mandarins — de la bureaucratie
mandarinale — a longtemps controlé les inventions et les nouveautés techniques, trés
nombreuses en Chine, en empéchant leur industrialisation et leur commerce. Ce qui a interdit
a la Chine de connaitre 1’équivalent de la Renaissance de 1’Occident, avec ses bénéfices et ses
maléfices »°7°.

Le livre Les Cent prochains siecles n’a pas été assez pris au sérieux, méme par des
penseurs favorables aux idées de Ruyer comme Jean Brun®”’. Passionné par Kierkegaard, au

% es Cent prochains siecles, p. 286.

Id., p. 291.

Cf. I'article « Pouvaoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422.

Les cent prochains siécles, p. 292.

Id., p. 325.

Joseph Needham (1900-1995), La Science chinoise et I’Occident, Paris, Seuil, 1969.

Les Cent prochains siécles, p. 303.

Jean Brun (1919-1994), Professeur de philosophie a I’'Université de Dijon, profondément affecté, comme
Ruyer, par les événements de Mai 68 qu’il considérait comme une expression de la dégradation des moeurs
sociales.

671
672
673
674
675
676
677

147



contraire de Ruyer, il s’appliquait a mettre a jour les faux saluts inventés par 1’homme,
échappatoires, illusions, alibis et autres leurres. Georges Canguilhem a déclaré : « Toute
I’ceuvre de Jean Brun est une exhortation a nous résigner a n’étre pas a nous-mémes notre
propre solution »°’®. Cette phrase s’applique aussi 4 I’ceuvre de Ruyer.

Sur les traces de Raymond Ruyer, est le texte, trés amical, que Jean Brun a présenté au
colloque Ruyer®”®. Aprés avoir parlé de La Gnose de Princeton, il écrit cependant : « Devant
le succeés de I’ouvrage, Ruyer lui donna une suite : Les Cent prochains siécles d’apres les
Gnostiques de Princeton. 11 'y énonce des truismes séduisants destinés a provoquer I’adhésion
inconditionnelle du lecteur attentif et a le rassurer sur la lointaine destinée de 1’humanité.
C’est ainsi qu’il tient a préciser que, dans les cent prochains siécles, seules subsisteront les
sociétés qui seront parvenues a survivre, ou que, de toute maniere, I’impossible n’arrivera
jamais. Ainsi apaisé par des prévisions aussi rigoureusement scientifiques, le lecteur pouvait
continuer a vivre en toute sérénité »**. Certes Jean Brun a raison de souligner « I"humour
plein de bon sens » de Ruyer, mais il sous-estime totalement I’importance du livre Les Cent
prochains siecles et passe a coté de I’essentiel que nous venons de résumer. La Gnose et les
Gnostiques ont eu un effet contreproductif puisque ils ont fait négliger les théses du livre. Une
telle incompréhension a de quoi laisser perplexe.

L’interprétation de Roland Quilliot®™

, elle, ne nous surprend pas. Il écrit: « Que
penser par exemple de I’affirmation, au dos des Cent prochains siecles, ou s’expriment des
positions politiques d’un conservatisme trés appuyé, que « la morale de Dieu nous dépasse, et
se moque de nos idéologies et de nos idéaux, en laissant périr ceux qui ne se conforment pas
aux normes de la survie et de la longue durée ». C’est le jugement d’un moraliste —
progressiste ? — qui s’est contenté de lire la quatrieme de couverture du livre pour y flairer un
« conservatisme appuyé » et, par la-méme, se refuser a examiner plus avant. La posture
morale adoptée par Roland Quilliot le fait évaluer en termes politiques les théses de Ruyer
qu’il rejette, d’une maniere réductrice et simplificatrice, comme conservatrices. Elle fournit

une bonne illustration de la maniére dont I’ceuvre de Ruyer a été lue et rejetée.

Un point de détail pour terminer qui donne raison a Louis Vax : la bibliographie des Cent
prochains siecles aurait mérité une présentation plus soignée et aurait justifié d’en confier la
réalisation a quelqu’un si Ruyer ne voulait pas perdre de temps a de telles futilités pour un
ouvrage qu’il destinait au grand public. La bibliographie ne rend pas justice a ’ampleur et la
variété de ses lectures que nous avons eues 1’occasion de souligner. Louis Vax a raconté
comment Ruyer avait inventé des noms d’auteurs et des titres d’ouvrages lorsque la revue
Critique pour laquelle il avait rédigé un exposé de ses propres idées, I’avait prié¢ de fournir,
selon 1’usage, une bréve bibliographie. Nul ne s’avisa de la supercherie, tant il est vrai, disait
Ruyer, que les philosophes se lisent peu les uns les autres.

678 Georges Canguilhem, Ouverture de la Journée Jean Brun, Dijon, Editions universitaires de Dijon, 1996.

Dans L. Vax et J.-J. Wunenburger, Raymond Ruyer. De la science a la théologie, Paris, Kimé, 1995.
Id., p. 316.
Roland Quilliot, « La métaphysique de Raymond Ruyer », Zénon, 1°" semestre 2004.

679
680
681

148



Le scepticisme comme arme contre « les discours intimidants ».

Un an apres Les Cent prochains siecles, Ruyer publie L’Art d’étre toujours content
dont le sous-titre est Introduction a la vie gnostique®” dans lequel il revient sur le théme du
bonheur. « Ose étre heureux ! » pourrait étre la maxime du livre, d’autant plus que le bonheur
est décrit comme la capacité, a la portée de tous, de romancer le présent, de le colorier ou de
I’iriser poétiquement. Ce livre prend volontairement le contrepied de 1’intellectualisme triste
et ennuyeux des penseurs a la mode. Il affiche par ailleurs une indifférence a la politique qui
I’¢loigne quelque peu de la critique sociale comme telle.

Le dernier ouvrage de critique sociale de Ruyer est Le sceptique résolu...devant les
discours intimidants® qui conjugue pensée roborative, ironie et humour. Agé de 77ans,
Ruyer écrira, en 1983, un texte resté inédit et publiera un volume de souvenirs en 1985.

Dans L’Opium des intellectuels, Raymond Aron appelait de ses veeux les sceptiques

pour combattre le fanatisme : « Si la tolérance nait du doute, qu’on enseigne a douter des
modeles et des utopies, a récuser les prophétes du salut, les dénonciateurs de catastrophes.
Appelons de nos veeux la venue de sceptiques, s’ils doivent éteindre le fanatisme »°**.
Ruyer, nous ’avons montré, n’a pas attendu 1955 et L 'Opium des intellectuels, pour « douter
des modeles et des utopies ». Des 1930, il doutait des socialismes et du communisme.
Incontestablement, Ruyer a ét¢ du coté de la tolérance contre le fanatisme et du coté de
Raymond Aron contre les marxistes et contre Sartre. Mais, en 1977, il estime que les
«discours intimidants », qui prétendent représenter la « modernité », ont pris trop
d’importance a 1I’Université, dans les médias, dans la vie politique, dans la société. Il convient
donc de leur opposer, avec résolution, le scepticisme que Raymond Aron appelait de ses veeux
depuis 1955.

Ce dernier livre de critique sociale reprend presque tous les thémes de la critique
sociale que nous avons exposés. Dées 1’avant-propos, Ruyer distingue ce qu’il appelle les
niveaux d’esbroufe : a) 1’esbroufe d’ordre simple est anodine : elle régne dans l’art et la
critique d’art ; b) ’esbroufe « d’ordre simple par déplacement d’étiquettes — on fait du théatre
avec le traité de Marx, Travail salarié et capital, avec la correspondance de Diderot ou les
Pensées de Pascal, on baptise « poésie » un traité de géologie ; c) I’esbroufe d’ordre composé
politico-esthétique : Ruyer donne comme exemple les pages de Simone de Beauvoir dans
Tout compte fait® : enchantée par le spectacle 1789 d’Ariane Mnouchkine qui met en scéne
la cour de Louis XVI, a Versailles, mangeant d’une maniere obscéne pendant que le peuple
meurt de faim ; plus loin, le récit du voyage en URSS en 1963, avec Sartre. Simone de
Beauvoir découvre les marchés vides d’une république socialiste soviétique et, a 1’invitation
des officiels de la ville, le buffet rempli de victuailles. Prenant conscience du contraste, elle se

682 Raymond Ruyer, L’Art d’étre toujours content, Paris, Fayard, 1978.

Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979.

Raymond Aron, L’Opium des intellectuels, Paris, Calmann-Lévy, 1955, pp. 434-435.

Simone de Beauvoir, Tous compte fait, Paris, Gallimard, 1972, éd. Folio, p. 272 et pp. 408-410 pour le voyage
en URSS.

683
684
685

149



demande si sa présence est justifiée. Ruyer admet que le lecteur se le demande aussi ; d)
I’esbroufe par I’intimidation et e) le terrorisme.

Cette gradation, de 1’esbroufe simple a I’esbroufe composée jusqu’au terrorisme, en passant
par I’intimidation, se veut pédagogique : il s’agit d’apprendre a ne pas se laisser intimider par
les discours prétentieux. Le « sceptique » de Ruyer s’appuie sur le bon sens pour démonter les
« discours intimidants » ; ce bon sens si dévalorisé aujourd’hui — en 1977, lors de la
publication du livre et encore de nos jours — assimilé a une simple idéologie parce que le
divorce a été prononcé entre raison et bon sens. Selon Ruyer, notre éducation ne sait
développer que I’intelligence abstraite ; elle fait peu de cas du bon sens. Apprendre a
observer, c¢’est éduquer le bon sens. Le sens de 1’observation s’est perdu dans notre culture.
La lucidité repose aussi sur ’observation. L’exercice de lucidité est souvent une preuve de
bon sens. L’homme de bon sens juge par lui-méme et fonde ce qu’il sait sur ce qu’il voit, ce
qu’il entend, ce qu’il comprend. Le bon sens est une protection contre les esprits raisonneurs
contre les illusions, contre les conformismes paresseux. Le bon sens aide a ne pas tomber dans
I’inconscience sociale, un des thémes de prédilection de Ruyer, nous 1’avons vu.

Le Sceptique résolu se présente donc comme un catalogue assez drole de tous les types
d’esbroufe : « des raisonneurs de mauvaise foi», des « immoralistes », des « démagogues
non-professionnels » - nous pouvons supposer que les démagogues professionnels se
rencontrent parmi les politiciens ou les hommes de pouvoir - des « clercs prétentieux », des
« sociologues fantaisistes », des « fabricateurs de projets de société », des « théologiens du
futur », des « révolutionnaires de I’économie », des « humanistes crédules », des réveurs sur
I’homme futur », des « anarchistes et des nihilistes naifs ».

Il poursuit la critique des idéologies, qu’il avait étudiées dans Les Nuisances idéologiques, en
avancgant 1’idée que 1’idéologie dans la politique ressemble beaucoup a 1’académisme dans
1art®®® : « De méme que ’académisme consiste a prétendre que artiste doit faire ses études
théoriques dans des écoles, et non pas étre apprenti chez un artiste artisan, qui lui apprend a
s’exprimer en travaillant d’abord dans son atelier, I’idéologie, pense-t-on, est ce qui doit étre
¢tudié préalablement. Le jeune étudiant doit étre initi€ au marxisme, au matérialisme
dialectique, a la théorie rousseauiste du contrat social, ou a la théorie sartrienne du serment,
ou a la théorie du ‘champ social’ et du désir. Il doit s’exercer a ne voir la réalité sociale que

conforme aux ‘canons’ orthodoxes de la bonne idéologie.

Aprés quoi seulement il verra ce qu’il convient de voir et ne verra pas ce qu’il ne faut pas
voir. Il sera imperméable a I’expérience.

Le jeune étudiant a été transformé en idéologue, pédant, académique. Mais, avertit Ruyer, le
mot « idéologue » sonne mal — tout comme le mot académisme. 11 faut donc prétendre que les
adversaires sont aussi des idéologues mais des idéologues inconscients qui représentent
I’idéologie par excellence, 1’idéologie dominante. Ce mensonge devient : nous ne sommes pas
des idéologues mais des philosophes ou des scientifiques ; nos adversaires, eux, ne sont que

e Sceptique résolu, p. 34-35.

150



des idéologues. En un troisiéme temps, le mensonge peut se transformer par 1’affirmation :
« Tout est idéologie. La science n’est qu'une idéologie parmi d’autres, comme la religion ».

« A ce stade, conclut Ruyer, les trompeurs se trompent eux-mémes. Ils considérent péle-méle
comme des idéologies toutes les visions du monde, qu’elles soient fabriquées ou instinctives,
qu’elles soient des concoctions d’intellectuels ou qu’elles soient des mythes spontanés qui
aident les hommes a vivre et a s’adapter parce que I’homme parle, pense, imagine, et ne vit
pas seulement de pain, mais a besoin de nourriture psychique et spirituelle »°*’.

Le scepticisme s’exerce d’abord sur soi-méme : « La philosophie est 1’abus d’une
terminologie inventée en vue de cet abus méme »**. Ruyer attribue cette définition a un
philosophe allemand alors qu’il s’agirait plutdt Francis Herbert Bradley, philosophe anglais
(1846-1924). Avec ce dernier livre de critique sociale nous voyons que les vices de la société
contemporaine excitaient la verve de Ruyer et qu’il portait volontiers sur les événements et
les hommes des jugements sans complaisance. Louis Vax a rapporté des conversations avec
Ruyer : « Le grand moteur de I’histoire n’était a son sens ni le Dieu de Bossuet, ni la
Dialectique de Marx, ni le Progrés de la conscience mais plutot « 1’éternelle bétise (il usait
d’un terme plus énergique et plus vulgaire) humaine ».

-« Savez-vous, me disait-il, quelle exclamation revenait le plus souvent dans les
conversations des prisonniers de guerre ?
- Eh bien, ¢’était : en plein vingtieme siecle ! » Et de hausser les épaules.

Persuadé¢ que le pourcentage d’imbéciles est constant dans tous les milieux, Ruyer en
concluait naturellement que cette loi s’applique au monde universitaire. Il acceptait cependant
la remarque d’un collégue luxembourgeois® selon qui la proportion d’imbéciles est plus
forte dans I’intelligentsia que dans les milieux populaires. Le magon est en effet tenu de batir
un mur vertical et le garagiste de remettre en marche un véhicule tombé en panne, alors que le
prestige d’un penseur estimé n’est en rien affecté par les sottises qu’il profére. Encore faut-il
distinguer, dis-je, les imbéciles épais, qu’on détecte aisément, et les imbéciles subtils, dont le
prestige est considérable chez les beaux esprits.

- En effet, me répondit-il, un style alambiqué, pimenté au besoin d’un peu d’érotisme,
jouit naturellement d’un grand succes mondain. Une dame me disait récemment :
« Quel dommage que ces grands hommes ne se mettent a notre portée. Que de choses
intéressantes ils nous révéleraient !
- Non, madame, le jour ou ces gens-1a s’exprimeront clairement, vous vous apercevrez
qu’ils n’ont rien a dire »**°,
Ruyer connait I’importance du snobisme dans la vie intellectuelle et il sait que « dégonfler »
les fausses valeurs peut se retourner contre soi. Lorsqu’il s’agit de Mac Luhan, aujourd’hui

**Ibid.

4., p. 53.

Le collegue luxembourgeois n’est autre que Monsieur Vax lui-méme qui a été professeur au Centre
universitaire de Luxembourg.

%% | ouis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science a
la théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995.

689

151



bien oublié, cela ne porte pas a conséquence : « Mac Luhan s’est complétement trompé. 11
attache une importance trés exagérée au progres technique dans la vitesse des transmissions,
et il confond ce progrés avec un progreés dans la compréhension du sens de ce qui est
transmis »*'. On voit I’erreur de Mac Luhan quand il croit que la vitesse des médias
transforme la planéte entiére en un « village planétaire »**2.

Autre idée fort a la mode : « L’avenir de ’homme ne dépend que de la volonté des
hommes ». Cette idée semble donner toute licence aux créateurs en tout genre, artistes,
politiques, moralistes ou immoralistes révolutionnaires, qui pensent que 1’avenir est a créer de
toutes picces. Il sera ce que nous voudrons. « C’est une idée de civilisé gaté par la civilisation,
dit Ruyer, habitué¢ aux écoles et aux bureaux et aussi aux terrasses de café : en parlant ou en
écrivant, on peut influencer les autres, créer un autre monde social, et par 1a, une autre
nature »* . Le slogan du parti socialiste « Changer la vie » avait retenu I’attention de Ruyer
qui demande avec bon sens : avant de changer la vie, il serait bon de se demander « Qu’est-ce
qui fait aimer la vie ? »

Pour Ruyer, rien n’est plus faux qu’un temps enti¢rement a la libre disposition des hommes.
Nous avons vu qu’il est allergique a I’existentialisme et a I’idée de liberté sartrienne.
« Vouloir quelque chose, ¢’est vouloir aussi le chemin vers ce quelque chose. Whereis a will,
thereis a way. On interpréte souvent ce dicton d’une fagon orgueilleusement optimiste: « une
volonté, si elle est forte, créé ses moyens ». Le vrai sens en est plutdt : une volonté, si elle est
forte, finit toujours par découvrir le chemin qu’elle doit suivre pour le réaliser »***.

Il y a une réflexion sur les formes dans la philosophie de Ruyer. Nous avons vu qu’il
oppose formation et fonctionnement, en particulier dans 1’é¢tude du vivant. Nous avons vu
qu’il s’est intéressé a la genese des formes vivantes et sa philosophie biologique garde toute
son actualité. Les idées qu’il a avancées lui permettent de réfuter 1’idée que « I’homme est le
Seigneur des formes »*°° : « Enfant, en voyant pour la premiére fois le grand pont de Kehl sur
le Rhin, je me demandai: «Pourquoi ce lourd assemblage de poutrelles métalliques
entrecroisées, cette surcharge inutile ? » Il a plus tard compris la raison de cette surcharge. Il
prend aussi comme exemple une forme plus simple : une théicre ; les théicres et verseuses
sont de formes trés variées mais il est impossible d’utiliser une verseuse dont le conduit
verseur ne serait pas au niveau du haut du récipient. Il y a des contraintes dans 1’invention des
formes et Ruyer a montré que 1’invention des formes dans la conscience humaine ne differe
pas essentiellement de I’invention des formes vivantes. Ce qui l’autorise a réfuter les
anarchistes qui affirment: «1’homme est créateur, et en créant, c’est lui qui créé non
seulement de nouvelles formes concrétes, mais de nouveaux Possibles, de nouvelles Normes,
de nouvelles Idées. Il n’y a pas d’ordre naturel essentiel, pas de filigrane divin précédant et
guidant les formes créées par ’homme. Ce monde est un chaos, un informe pur. Nous

®le Sceptique résolu, p. 71.

**bid.

3 1d., p. 257.
Id., p. 258.
Id., p. 292.

694
695

152



formons le monde »**°. Faut-il discuter ces enfantillages, se demande Ruyer, parce qu’ils sont
parfois signés de noms prestigieux ? Nietzsche, Bergson, Sartre ? Le potentiel créateur des
formes vivantes ou des formes artistiques posséde, selon Ruyer, une unité organisatrice, un
«sens » qui dépasse le créateur. On a pu parler de « platonisme » chez Ruyer, sauf que les
formes ne préexistent pas toutes faites et 1’on ne peut lui faire «les reproches habituels
adressés au platonisme, a savoir qu’un monde d’essences ou de themes ne fait que redoubler
inutilement le monde visible »*°’. Ruyer nous offre un autre exemple pour expliciter son idée :
« Les poissons ont tous la méme forme et reproduisent leurs formes a chaque génération. De
méme les engins spatiaux américains ou russes aux formes « inventées » par ’homme mais
selon des possibles »**. En 1979, la compétition spatiale entre russes et américains était
encore d’actualité. Ruyer veut montrer que I’idée d’une invention des formes par ’homme est
un enfantillage, que cette création des formes se réalise dans des conditions bien précises. Il
¢tend I’idée aux formes des institutions, des sociétés pour s’opposer aux anarchistes ou
nihilistes : « Essayez donc ! Vos sociétés sans police, vos entreprises sans rentabilité, vos
subventions sans impdts, vos écoles ou les éleéves commandent aux maitres ? » L’invention
des formes, qu’elles soient formes vivantes, formes artistiques, formes sociales, etc. obéit aux
mémes contraintes ce qu’oublient les réveurs, révolutionnaires, clercs prétentieux ou
fabricateurs de « projets de société ». Ruyer poursuit la réflexion des Cent prochains siéecles :
« Une société humaine n’est pas hors de la nature vivante. Elle doit survivre de génération en
génération. Elle n’est pas instantanée. Il n’y a pas de contrat social rationnel possible entre la
génération présente et les générations passées ou futures »*°.

I en arrive a reprocher au libéralisme économique — tout comme la « théorie superficielle du
contrat social — de méconnaitre les conditions de durée d’un peuple et de sa vie longue. Le
reproche était déja présent dans Les Cent prochains siecles. Selon lui, le libéralisme
économique repose sur le « présentisme » *° et 1’intérét actuel est tout aussi aveugle que le
« désir », et I’utilitarisme que 1’épicurisme.

Le Sceptique résolu se termine par un « Hymne a Zeus » : « Je te loue de m’avoir fait vivre et
de me laisser vivre encore un moment avant de me laisser mourir — sans jugement dernier,
sans rétribution, ni punition — comme tu laisseras mourir toute 1’espéce humaine et tous les
vivants. Du moins sur cette terre qui n’est pas promise a une vie éternelle mais qui aura été
une fenétre sur 1’éternité ».

Ruyer résume avec cet hymne a Zeus sa pensée sur le destin de ’humanité. Cet Hymne
n’entre pas dans la critique sociale mais il permet d’éclairer la critique sociale. Tout comme
Le Sceptique résolu nous permet de ne pas nous égarer dans les faux-semblants, les fausses
promesses — comme « changer la vie » - ou les fantaisies des sociologues, et de ne pas nous
laisser intimider par leurs discours. Telle est la legon de ce livre qui n’a pas rencontré non
plus le public qu’il mérite. Le Sceptique résolu s’inscrit dans la méme veine polémique que

4., p. 291.

Cf. Fabrice Colonna, Ruyer, p. 117.
Le Sceptique résolu, p. 293.

Id., p. 300.

Id., p. 303.

697
698
699
700

153



les précédents livres de critique sociale. Moins provocateur que L ’Eloge de la sociéte de
consommation, écrit dix ans plus tot, et I’air du temps a changé, mais plus polémique que Les
Nuisances idéologiques et surtout que Les Nourritures psychiques, le moins polémique des
livres de critique sociale de Ruyer.

Nous avons donc analysé les livres de critique sociale de Raymond Ruyer et nous allons
¢tudier sa pensée politique. Passer de la critique sociale a la pensée politique peut surprendre
comme s’il n’y avait pas déja une approche de la politique dans la premiére. Pourtant la
politique concerne le ou les pouvoirs, 1’organisation d’ensemble de la société, ou encore la
scene sur laquelle se joue la compétition entre les partis politiques. Chez Raymond Ruyer il
existe une réflexion sur la politique, comme nous allons maintenant essayer de le montrer.

154



Chapitre VIII

La pensée politique de Raymond Ruyer

Nous nous proposons de montrer dans ce chapitre qu’il existe une réflexion sur la
politique chez Ruyer mais qu’il n’y a pas pour autant de théorie politique. Il étudie la théorie
politique, les normes de la politique, la politique comme domaine de valeurs mais il refuse de
faire de la politique 1’horizon ultime de la vie humaine. La politique n’est pas au cceur de son
entreprise philosophique, nous 1’avons vu : le point de départ de sa réflexion philosophique
est la connaissance et les moyens que nous avons de connaitre, la matiére, la vie, la
conscience, la nature et I'univers. Il se met a 1’école des sciences : biologie, physique puis
cosmologie pour déboucher sur une sorte de théologie. L’originalit¢ de Ruyer est que sa
métaphysique se construit a partir des données scientifiques les plus précises et les plus
récentes. Dans le méme temps, il s’intéresse au comportement de 1’homme et cherche a
obtenir une meilleure connaissance de ’homme. Pour lui, la politique ou « le politique » est
un ordre de valeurs, de normes ; il n’y a pas, dit-il, de société sans contréle social. Il
s’intéresse aux débats de son temps, prend parti contre Sartre — nous allons le voir — méme s’il
ne s’engage pas, il expose des positions politiques que nous examinerons.

Le sujet de la thése complémentaire peut surprendre : pourquoi un jeune philosophe — méme
impressionné par I’ampleur intellectuelle d’Antoine Augustin Cournot — s’intéresserait-il a
[’Humanité de [’avenir ? 11 cherche a comprendre, au-dela de son époque, comme Cournot,
nous 1’avons vu, avait cherché a comprendre le 19°™ siécle, le role joué par I’humanité et il
s’interroge sur les évolutions prévisibles du destin de I’humanitg.

Nous avons vu que ’intérét du jeune Ruyer avait été éveillé par la thése de Cournot qui peut
se résumer de la maniére suivante : les sociétés humaines sont a la fois des organismes et des
mécanismes’’'. Dans ses Souvenirs’’, rédigés en 1859, Cournot, alors 4gé de 58ans, écrit que
son intérét pour la politique lui vient de son passage chez le Maréchal de Gouvion Saint-Cyr
ou se forma sa philosophie de I’histoire. De 1823 a 1833, Cournot est secrétaire de Laurent,
marquis de Gouvion Saint-Cyr (1764-1830), Maréchal d’Empire et homme politique
francais ; il 1’aide a rédiger ses mémoires, puis sera le précepteur de son fils. Cournot
distingue « la politique pratique et actuelle pour laquelle il est impropre, toujours un peu en
retard ou en avance sur les événements, de la politique générale et spéculative » . La
politique est a jamais rebelle aux lois de la raison ; en revanche « I’administration des intéréts
sociaux », a mesure que la civilisation progresse, est susceptible de prendre une allure

701 oy s ~ s . . . .
Cournot, Traité de I'enchainement des idées fondamentales dans les sciences et dans I’histoire, Paris,

Librairie Hachette, 1911, Livre IV, « Les sociétés humaines sont tout a la fois des organismes et des
mécanismes », p. 374, (soulignés par Cournot).

702 L’autobiographie de Cournot, Souvenirs(1760-1860), écrite en 1859 ne sera publiée qu’en 1913, a Paris, par
la librairie Hachette, précédée d’une introduction par Emile Botinelli. Nous utilisons cette édition.

703 Cournot, Souvenirs, Paris, Librairie Hachette, 1913, p. 57.

155



scientifique, conforme aux lois de la raison. Cournot n’est pas loin de penser que
704

I’administration suffit a assurer la bonne marche de la société ™.

Sur la politique spéculative, Il écrit : « La plupart des philosophes s’accordent a dire que le
cours des choses et ’adoucissement progressif des moeurs amenent la substitution du régne du
droit et de la loi au régne de la force, comme le triomphe de I’esprit sur la matiére brute et
celui de la raison sur les penchants grossiers. D’autres philosophes, Hobbes par exemple,
veulent que la force soit le fondement nécessaire de 1’institution politique. Mais, a notre avis,
toutes ces théories péchent par une intelligence incompléte des faits historiques et des vrais
¢léments de la nature humaine. Les philosophes veulent faire de I’homme ce qu’il n’est pas,
ce que I’histoire nous montre qu’il n’a jamais ¢été ; tantot une pure intelligence, tantdt une
brute ou une machine : et la raison de cette méprise (nous ne saurions trop insister la-dessus)
c’est qu’il est plus facile de se rendre compte, par la constitution de notre entendement , des
lois d’une intelligence pure ou de celles d’une machine que des lois qui réglent le
développement de la vie dans un étre vivant et animé » >

Le jeune Ruyer qui découvre I’ceuvre de Cournot a di étre influencé par cette vision de la
politique ; vision, certes classique, qui distingue la pratique politique de la théorie. Ses intéréts
intellectuels se portent sans doute plutdt sur les réflexions de Cournot, savant, mathématicien,
économiste et philosophe que sur I’activité politique (ou le politique). Mais il ne néglige pas
pour autant la politique comme activité humaine, méme s’il ne lui réserve pas une place de
premier plan dans sa pensée. Ruyer a pu penser, a la lecture de Cournot, que la politique allait
se réduire a la gestion administrative. Il s’est rendu compte que la politique ne pouvait pas
disparaitre simplement parce qu’elle est une activité irrationnelle. Il percoit le caractére
tragique de la politique parce que I’homme n’est ni naturellement bon, ni naturellement
mauvais ; il ne suit pas Rousseau sur ce point ; il n’existe pas d’état de nature pré politique ou
présocial. Nous avons vu que Ruyer n’accepte pas la doctrine du « contrat social » de
Rousseau. Il insiste a plusieurs reprises sur le fait qu’il n’y a pas et qu’il ne peut pas y avoir de
« contrat » passé entre les générations. De méme, il rejette, nous 1’avons vu, I’affirmation que
« tout est politique » comme un non-sens. Comme Julien Freund, il pense que si fout est
politique, rien ne ’est.

Cournot rapporte une conversation familiére entre Lagrange (Joseph Louis Lagrange
(1736-1813), mathématicien et astronome) et Poinsot (Louis Poinsot (1777-1859),
mathématicien) — qu’il tient de Poinsot lui-méme — au cours de laquelle Lagrange lui annonce
« que tout cela’® aurait une fin, que les Bourbons reviendraient, que le régne des dévots et
des Jésuites reviendrait aussi: que les jeunes gens devaient s’y attendre et s’arranger en
conséquence. Lagrange devait surtout a son age le don de la prophétie. Il est mort en 1813,
juste au moment ou sa prédiction allait s’accomplir ». Cournot admire Lagrange pour sa
capacité a « lire » les événements politiques : « Lagrange avait donc raison, les Bourbons
devaient revenir; voyez-en les conséquences» . Ruyer inclut Cournot parmi les

704 Cournot, Traité, Livre IV, p. 499.

Id. pp. 499-500.
Lagrange parle de 'Empire de Napoléon Bonaparte.
Cournot, Souvenirs, p. 41 et 45.

705
706
707

156



« conservateurs intelligents » (avec Tocqueville et Max Weber)'", et il admire Cournot pour

sa clairvoyance. Cela pourrait expliquer 1’évolution politique de Ruyer qui a appris de
Cournot non seulement la science économique mais aussi une maniere de considérer la
politique « générale et spéculative ».

La critique sociale de Ruyer comporte une dimension politique qui établit les bases
d’une anthropologie politique. Cela se traduit par des prises de positions politiques, en
particulier aprés les événements de mai 1968 et jusqu’a la fin de sa vie. Mais la réflexion
politique est subordonnée a la réflexion philosophique ; Ruyer dira qu’il est un « animal
théorétique » et ses prises de position politiques reposent sur sa conception de ’homme, de
I’histoire et de la société. Nous pouvons dire que la « métaphysique » de Ruyer détermine sa
conception de la politique. La réflexion philosophique qui organise sa pensée donne a la
politique une place secondaire par rapport a la connaissance fondée sur les sciences. Si Ruyer
reconnait I’importance de la religion, de la politique et de 1’art dans les activités humaines, il
privilégie le domaine scientifique : « En travaillant a la Philosophie-Science, on se place dans
la ligne centrale du vrai classicisme philosophique. A toutes les époques, de Platon a Bergson,
Whitehead, et Husserl, en passant par Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz, le courant
central de la philosophie s’est toujours volontairement mélé, sinon confondu, avec le courant
de la science. Aucun philosophe authentique n’a jamais fait une simple « philosophie
scientifique », ou une simple « philosophie de la science ». Chacun a voulu orienter, ou
redresser le courant, mais en travaillant avec la science et sans prétendre fonder une
connaissance parascientifique » "’

En philosophe «authentique », Ruyer s’inscrit dans le courant du vrai classicisme
philosophique, celui de laPhilosophie unie a la science, selon le titre de son article publié
dans I’Encyclopédie francaise, en 1957, antérieur au texte que nous venons de citer.

L’ceuvre de Ruyer comprend quelques articles consacrés plus spécifiquement a la politique et
les livres de critique sociale, nous 1’avons vu, comprennent des réflexions sur la politique.
C’est ce que nous allons examiner maintenant.

La politique trouve sa place, comme I’économie, la morale, le droit, I’éducation, la
science, 1’art, la religion, dans les activités autonomes et spécifiques de sorte qu’elles peuvent
entrer en conflit. Ces activités correspondent a des domaines de valeurs. Ruyer traite ce point,
nous 1’avons vu, dés 1948 : Le Monde des valeurs. L’ordre politique est un ordre de valeurs,
comme 1’ordre vital, I’ordre religieux et I’ordre économique. Il a ses lois propres qui ne se
déduisent pas de la morale, de la religion, de la science ou du droit naturel, ou qui ne se
réduisent pas, comme le pensent les marxistes, a une infrastructure qui serait I’économie ou la
technique. « La politique a droit a une certaine autonomie a 1’égard de la morale et de la
religion, comme a 1’égard de la civilisation...La-dessus, Machiavel avait raison contre les
théories pseudo-politiques des théologiens du Moyen Age, qui prétendaient tout tirer des

78R, Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 305.

79 Raymond Ruyer par lui-méme », Les études philosophiques, janvier 2007, n°1, p. 14 ; réédition du texte
paru sous le titre « Raymond Ruyer », in Les Philosophes frangais d’aujourd’hui par eux-mémes, G. Deledalle et
D. Huisman, (dir.), Paris, CDU, 1963.

157



préceptes de la charité chrétienne, ou contre celles des humanistes livresques et moralisateurs
a la Pétrarque, trop admirateurs des belles attitudes romaines pour étudier les conditions
réelles de I’action politique dans I’Italie des Visconti, des Sforza et des Médicis. Une
politique sans aucune inspiration esthétique, morale, religieuse au sens large, est courte,
mesquine, dangereuse. Mais une politique qui se voudrait intégralement morale et sainte ne
ferait que paver I’enfer de ses vaines intentions » '°. Ruyer ajoute en note « qu’il n’y a rien, a
notre avis, de scandaleux dans la these de C. Schmitt : Der Begriff des Politischen en tant
qu’elle insiste sur la spécificité de la distinction politique « Ami-Ennemi », considérée comme
indépendante des autres polarités : Bien-Mal ; Beau-laid ; Utile-Nuisible. Ce qui est
scandaleux, c’est de vouloir I’émancipation absolue de la valeur politique, c’est de refuser, en
cas de conflit, toute sentence arbitrale d’un tiers, si ce «tiers» est porteur de valeurs
spirituelles » ''. Ruyer sait que le politique ne se réduit pas 4 la distinction « ami-ennemi » ; il
y a aussi les distinctions « commandement-obéissance » et « public-privé ».

Il y a confusion des valeurs « quand les poétes se déguisent en conducteurs de peuples (a la
mode romantique), ou les savants de laboratoire en hommes politiques, au lieu de se borner a
maintenir, au-dessus de la politique, une atmosphére et une orientation spirituelles, il y a,
comme disait Sainte-Beuve, de quoi frémir »’'2. Nous avons connu, en France, des poétes —
de Lamartine a Victor Hugo — et des savants de laboratoire, qui se sont mélés de politique ; a
la confusion des rdles ou « déguisements », selon Ruyer, s’ajoute la confusion des ordres de
valeurs. Ils devraient, pense-t-il, se maintenir « au-dessus de la politique », ce qui indique
I’idée d’une hiérarchie, assez classique, selon laquelle I’Art et la Science sont « au-dessus »
de la politique par leurs visées, leurs finalités : le Beau et le Vrai.

La finalit¢ de la politique, pour sa part, est la protection de la collectivité et celle de ses
membres. « Les normes politiques ont été dégagées empiriquement par les dirigeants
politiques eux-mémes, ou par les observateurs réalistes des expériences sociales et
historiques, comme Thucydide, Aristote, Machiavel, Clausewitz, Cournot, Pareto, Weber,
Carl Schmitt ». Ruyer renvoie souvent a la thése de Julien Freund’" et il fait confiance aux
analyses politiques de Raymond Aron. Si I’on peut dire que Raymond Aron a influencé tous
ceux qui ne se reconnaissaient pas dans les intellectuels de gauche, il est certain que Raymond
Ruyer a ¢été de ceux-la. Une estime réciproque les liaient I’'un a D’autre ; une estime
intellectuelle car ils se sont peu fréquentés. Ils sont tous deux normaliens ; Ruyer est a Nancy,
ville dont sont originaires les parents d’Aron. Un autre point commun les réunit: leur
opposition a Sartre. Ce n’est donc pas par hasard que Raymond Aron a accepté de publier,
nous 1’avons souligné, les trois livres de critique sociale dans la collection qu’il dirigeait chez
Calmann-Lévy.

En outre, sur le plan des idées politiques, ils sont tous deux « réalistes » ; la philosophie de
Ruyer, nous I’avons dit, sa métaphysique débouche sur la transcendance qui est absente chez
Raymond Aron, mais il n’y a pas non plus pour Ruyer de transcendance de 1’histoire humaine.

70R. Ruyer, Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, p. 126.

Id. p. 126
"ibid.
3 Julien Freund, L’Essence du politique, Paris, Sirey, 1965.

711

158



Tous deux refusent le déterminisme historique : il n’y a pas de nécessit¢ ou de lois qui
régissent 1’histoire, d’ou leur refus du marxisme ; il n’y a pas de Providence. Ruyer, Aron,
tout comme Karl Popper’'* ne croient pas en un sens de I’histoire, un sens plus ou moins
caché, qui obéirait a des lois déterminées. Ils ne croient pas aux théories du progrés qui
caractérisent le XIXéme siecle, celles de Hegel, Comte ou Marx mais ils ne croient pas plus
aux théories de la décadence ou du déclin, a la mani¢re d’Oswald Spengler. Ils refusent la
conception romantique d’une histoire tragique et absurde parce que 1’histoire dépend en partie
de nous, en luttant contre les fanatiques, les utopistes, les révolutionnaires qui veulent imposer
le paradis sur terre ou leurs conceptions de la politique et de la société. Ils s’opposent aussi au
relativisme en histoire et en politique pour lequel toutes les opinions se valent, selon les
époques ou selon les situations.

Ils ne sont pas essentialistes : il n’existe pas d’essences des régimes politiques. « On ne
comprend pas la politique, écrit Ruyer, si I’on part de I’idée que la démocratie libérale et
égalitaire est 1’idéal normal de toute politique »’ . Enfin, ils refusent la posture idéologique :
ils assument la complexité et 1’incertitude et ne veulent pas jouer aux prophétes - méme
lorsque Ruyer construit une futurologie sérieuse, comme nous 1’avons vu, avec Les Cent
prochains siéecles.

Lorsque Ruyer écrit : « L’Histoire des idées politiques est 1’histoire d’illusions successives,
comme [’histoire politique est 1’histoire d’abus sans fin. Il en est de méme pour I’histoire des
religions »''°, on croit retrouver le pessimisme aronien : « Oui, I’histoire est la tragédie d’une
humanité qui fait son histoire, mais qui ne sait pas I’histoire qu’elle fait »''". Le pessimisme
de Raymond Aron peut-étre tempéré par I’optimisme de Karl Popper selon qui «nous
pouvons donner nous-mémes un sens a 1’histoire politique et lui fixer un objectif, un sens et
un objectif conformes a la dignit¢ de I’homme »''®. Popper fonde son optimisme sur
I’ Aufkldrung, la philosophie des Lumicéres issue de Kant qui voit bien dans 1’histoire une série
de conflits d’idées, de conflits de croyances, de luttes de pouvoir de la vie politique, mais qui
a tiré les legons « des horreurs de la Révolution frangaise »'"°. Car Popper commence par
rappeler que les idées de 1I’Aufkldrung et du rationalisme ont eu les répercussions les plus

effroyables » .

. 4 . 20 oy
En 1937, larticle «La cause élémentaire des guerres modernes » > s’écarte des

préoccupations philosophiques et scientifiques de Ruyer, sur la connaissance, la notion de
temps, la biologie et la psychologie, pour examiner les tensions qui vont conduire a la
deuxiéme guerre mondiale. Ruyer se propose d’analyser le mécanisme qui met en jeu les
causes psychologiques qui meénent aux guerres. Il décrit des phénomeénes auxquels les

714 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, Paris, Les Belles Lettres, 2011, chap.10, p. 18.

R. Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p.170.

7% « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960 : 129-162,
p.161.

7 Raymond Aron, Introduction, Max Weber Le Savant et le Politique, (1919), Paris, Plon, 1959.

Karl Popper, A la recherche d’'un monde meilleur, p. 186 et p. 192.

Id., p. 194.

"Ibid.

72! « La cause élémentaire des guerres modernes », Revue philosophique, 1937 : 63-78.

715

718
719

159



sciences sociales nous ont habitué¢ depuis longtemps : « La conscience individuelle assiste
tragiquement au « de proche en proche » de la mécanique sociale dont elle est le matériel ;
elle arrive a en maitriser des fragments, mais 1’ensemble finit presque toujours par obéir a des
lois toutes physiques...Des hommes sains et normaux peuvent ainsi €tre le « champ » de
phénoménes sociaux, ordonnés a leur fagon, mais aussi aveugles qu’un orage » 2.

Ruyer reprend I’idée de mécanique sociale composée de phénomeénes sociaux qui semblent
obéir a des lois physiques. La réflexion de Ruyer se poursuivra, pendant la captivité et apres
la guerre, par la publication des Eléments de psychobiologie’”, livre qui distingue les
phénomenes primaires, liés a I’individu et I’individuation, et les phénoménes secondaires
attachés aux lois de foule — causalité déterministe, « de proche en proche » -

De I’observation des phénoménes sociaux, il est permis de tirer quelques conclusions : « dans
les schémas de I’économie libérale orthodoxe, 1’égoisme de chacun produit, en principe, le
maximum d’utilité ou ‘d’ophélimité’ collective. Parallélement, dans le cas de la guerre, on
pourrait dire, schématiquement, que le souci pour chaque nation du maximum de sécurité,
produit le maximum d’insécurité collective ».

L’objectif, suffisamment ardu, de cet article, pour Ruyer, est « d’augmenter chez chacun une
certaine forme d’intelligence ‘appliquée’, le sens de phénomeénes sociaux et de la technique
sociale »"**. Cette intelligence appliquée nous permettra de comprendre que les seules causes
psychologiques ne déterminent pas la guerre ; pas plus que I’instinct combatif ne produit
directement la guerre, les sentiments pacifistes ne produisent directement la paix. Ruyer
souligne I’impuissance des idées pacifistes dont le philosophe Alain était, en France, parmi les
représentants les plus influents. Raymond Aron, on le sait, a été influencé par le pacifisme
d’Alain dont il se détachera dans les années 1930, aprés son sé¢jour en Allemagne ou il
observera la montée du nazisme de 1930 a 1933. Si nous savons rétrospectivement que Ruyer
avait raison, sa conclusion n’en reste pas moins déprimante : « Il n’y a donc pas a compter,
pour arréter le fonctionnement de la machine qui fait les guerres, sur un progres intellectuel de
I’espéce. Il faut plutdt s’attendre & voir chacun recommencer sans cesse les mémes fautes » .
Ce jugement anticipe celui qu’il relatait, bien plus tard, a son collégue, Monsieur Louis Vax
en évoquant les conversations du camp de prisonniers ou il se trouvait ; certains d’entre eux
ne parvenaient pas a comprendre les horreurs de la guerre, « en plein vingtieme siecle ! » et
Ruyer de hausser les épaules devant la « bétise » humaine.

Nous avons dit que cet article de 1937 apparaissait comme une pause dans le développement
de I’ceuvre philosophique de Ruyer qui s’alarme alors de la situation de la France a ’intérieur
et a I’extérieur, en cherchant des explications a I’engrenage qui conduira au conflit mondial de
1939-1945 ; s’il releve, en un sens, de la critique sociale, il ne reléve pas vraiment de
I’analyse politique. L’idée de critique sociale est peut-étre présente a I’esprit du philosophe
mais elle n’est alors pas formulée clairement comme telle. L’article prolonge d’une certaine

722 Ve .

« La cause élémentaire des guerres modernes », p. 66
"BLléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946.
724 v .

« La cause élémentaire des guerres modernes », p. 75.
1d., p. 77

160



manicre les réflexions de la these complémentaire sur Cournot par la référence a la mécanique
sociale, aux lois physiques et au progres — ou plutdt a I’absence de progres — intellectuel de
I’humanité (Ruyer parle de I’espéce pour mettre 1’accent, ici, sur la dimension biologique de
I’intelligence). Il nous faut donc étudier, dans la critique sociale de Ruyer, ce qui concerne
directement la politique ou « le » politique.

Nous avons vu comment Ruyer a congu la notion de « nutrition psychique » et le role qu’elle
peut jouer dans la critique sociale en offrant une nouvelle perspective d’interprétation de
certains phénomenes psychiques, économiques, religieux ou politiques. En 1960, 1’article
« La nutrition psychique et la vie politique » examine comment elle se présente dans la
politique comme, auparavant, Ruyer I’avait ¢étudiée en économie. La thése de 1’article, qui
sera en grande partie reprise dans le livre Les Nourritures psychiques publié en 1975, est que
la politique n’est pas et n’a jamais été rationnelle. Les constructions rationnelles de la
politique aux XVIeme et XVIIeme siécles, de Machiavel et Hobbes, évacuent les passions et
le mystere li¢ au pouvoir politique. Tout comme I’idée de Contrat social ; Rousseau, comme
I’a souligné Robert Dérathé, est un pur rationaliste en politique.”*°En tant que telle, la thése
n’est pas vraiment originale mais la nouveauté provient de I’application de la nutrition
psychique a la politique. Les romantiques allemands (Herder, Novalis, Schelling, Schlegel)
reconnaissent le réle de I’ame et de la nutrition psychique mais ne s’intéressent qu’assez peu a
la politique alors que Hegel met la politique au centre de la culture en méconnaissant le role
de I’ame humaine et de la nutrition psychique. Pour Hegel, dit Ruyer, « la réalité politique
n’est que I’Idée manifestée ».

Pour Ruyer, la politique rationnelle devrait étre subordonnée a 1’économie générale de
la société et le gouvernement devrait étre €tabli pour le bien général. Une telle description
idéale de la politique, souligne la subordination du politique a I’économique, en termes tres
généraux, et D’orientation libérale de Ruyer. La réalit¢ des sociétés concrétes est assez
¢loignée de cette vision de la « politique rationnelle ». Pourtant, « Il faut se garder de ’erreur
commune qui impute a 1’égoisme des princes, ou a la sottise des masses, la politique de
puissance et de prestige, qui nourrit 1’ame et vide les poches ».”?” Ce genre d’erreur vient de la
méconnaissance de la nutrition psychique. « Rien de superficiel comme les interprétations
« cyniques » de la politique qui, par exemple, attribuent les révolutions politiques et les
guerres aux « marchands de canons », a la «finance internationale » ou aux « grandes
compagnies pétrolieres », bref a des intéréts matériels parfaitement définis, parfaitement
conscients d’eux-mémes et tirant quelques ficelles pour faire mouvoir tout le reste de
I’humanité innocente » ** Ruyer, on le voit, rejette les explications de la politique qui reposent
sur les théories du complot comme superficielles ou cyniques. Il expose les idées de
I’anthropologue anglais A. M. Hocart’* : « la philosophie utilitariste du siécle dernier, dit A.
M. Hocart, est responsable du préjugé selon lequel I’intérét meéne les hommes ». Il s’agit du
19°™ siécle, bien entendu ! C’est ce préjugé qui expliquerait la rapacité des marchands et des
financiers. La thése de Hocart, explique Ruyer, est que le snobisme joue dans la vie humaine

726 Robert Derathé, Le rationalisme de Jean-Jacques Rousseau, Paris, PUF, 1948.

727 « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960, p. 137.
728, .
Ibid. p. 138.

722 Arthur Maurice Hocart(1883-1939), The Life-Giving Myth, Londres, Methuen, 1952.

161



et la vie politique en particulier un role capital et encore trop méconnu. Ainsi, dans 1’histoire
de la colonisation, le snobisme a joué¢ un grand role. Nous pouvons accepter 1’idée d’apres ce
que nous savons de la colonisation britannique en Inde et en Afrique. Ruyer adapte la thése de
Hocart : « En France, aujourd’hui, le parti communiste recrute beaucoup d’intellectuels, parce
qu’il y a, grace a Hegel et au Marxisme, un prestige philosophique, malgré sa clientéle
d’ouvriers » *°. Il voit une part de snobisme dans 1’adhésion d’un certain nombre
d’intellectuels au parti communiste. Nous pensons cependant qu’il faudrait écrire que ces
intellectuels adhérent non pas « malgré » mais « a cause » de sa clientele d’ouvriers. Il ne faut
pas négliger les cas ou la « mauvaise conscience bourgeoise » de certains intellectuels les fait
rejoindre la classe ouvriere. Il s’agirait alors d’une forme d’inversion du snobisme. Il sera
toujours temps, aprés Mai 68, pour ces mémes intellectuels, de dénoncer
I’ « embourgeoisement » de la classe ouvri¢re — a la suite de Marcuse — et de quitter le PCF
pour rejoindre I’extréme gauche.

La theése de Hocart, ajoute Ruyer, est probablement inspirée de celle, bien connue, dit-il, de
Thorstein Veblen sur la « consommation ostensible »mqu’il avait exposée et critiquée
quelques années plus tot. Veblen aurait montré, en somme, le réle du snobisme en matiére
d’économie politique et surtout en matiere de consommation : « Nous avons essayé¢ de
montrer que cette thése ‘cynique’, sans étre fausse, est forcée et ne voit qu'un coté de la
question. La consommation ostensible ne peut se maintenir comme institution que parce
qu’elle répond a un besoin, non seulement chez I’ostentateur, mais chez le spectateur. Besoin
de nutrition psychique et de spectacles nourrissants » >>. Conclusion de Ruyer : la thése de
Hocart sur le réle du snobisme dans la politique est aussi impossible a pousser jusqu’au bout
que la theése de Veblen sur I’économie dite de prestige. Le snobisme, comme |’ostentation
dans I’économie, n’a un rdle en politique que relativement a un besoin primaire de nutrition
psychique. Nous avons vu, en outre, que tout n’est pas mensonge dans la nutrition psychique.
Par conséquent, pourrions-nous ajouter, tout n’est pas mensonge dans la vie politique.

Contre Sartre : la raison dialectique est un mythe.

L’année suivante, 1961, Ruyer publie D’article sur « Le mythe de la raison
dialectique » > : «Je veux essayer de montrer que la notion d’une raison dialectique,
opposable a la raison tout court, et consistante, définissable, utilisable comme instrument
philosophique, n’est qu’un mythe philosophique, et parfois un fléau pour la pensée
contemporaine ». Le mot « dialectique », écrit Ruyer, ne désigne rien de précis, il n’est qu’un
fourre-tout mais il tend a passer dans le langage courant. Il cite, non sans ironie, la définition
que Hegel propose : « I’application scientifique de la légalité inhérente a la nature de la
pensée »>*. 1l y a affinité — surprenante a premiére vue — de 1’existentialisme pour le
matérialisme dialectique. En effet, la dialectique nie la pluralité des normes et des valeurs.

739 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 140.

73 Ruyer écrit : consommation « ostensible » dans I'article ; on dit plutdt consommation « ostentatoire ».
732 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 141.

3« Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, n° 1-2/1961 :1-34.

734 Hegel, Encyclopédie, § 10.

162



Ruyer parle de la « monochromie axiologique » de I’existentialisme et du matérialisme
dialectique ; pour le premier, la liberté absolue, vide, est la seule valeur « qui n’est pas
justifiée par rapport & quelque chose de plus haut que ’homme libre, qui n’est pas liberté
pour...mais arrachement violent a tout ce qui la menacerait d’engluement »' .

Au-dela de cette affinité, 1’existentialisme, philosophie de la liberté, et le marxisme semblent,
a priori, difficilement conciliables. De nombreux lecteurs de la Critique de la raison
dialectique’®, Raymond Aron en particulier, se sont demandé si Sartre avait, comme il le
souhaitait, « contribu¢ a la rénovation du marxisme figé par les staliniens en un dogmatisme
stérile ? »"’. Les marxistes-léninistes, ajoute Aron, « rejettent le marxisme accommodé 4 la
mode sartrienne ». « Il est facile, dit-il, de montrer que Sartre, quoi qu’il en ait, ne parvient
jamais a étre un bon marxiste, mais il resterait peut-étre a savoir pourquoi il attache tant de
prix a I’étre »*°. La réponse serait-elle dans la formule de Sartre, maintes fois reprise par tous
ceux qui refusaient de mettre en cause le marxisme comme « la philosophie indépassable de
notre temps » ? Raymond Aron déclare qu’il n’a jamais pris cette formule au sérieux ; tout
comme « le curieux mélange d’insistance sur I’engagement libre et de dogmatisme marxiste
dans la pensée de Sartre ne paraissait acceptable »"%. Plus loin, dans les Mémoires, il partage
le point de vue de Ruyer ; « Il n’existe pas de Raison dialectique, différente en essence de la
raison analytique : il existe, a I’intérieur de la pensée de Sartre, une dialectique qui, a la
différence des dialectique de la plupart des philosophes, ne se définit pas, directement ou
indirectement par le dialogue. La dialectique sartrienne se réduit a la saisie totalisante de la
situation, a la projection de la conscience vers 1’avenir »'*. Pour Aron, méme si Sartre veut
démontrer que I’Histoire tout entiere est dialectique, il n’y a « aucun motif d’appeler Raison
la dialectique de la conscience ; puisque la conscience est libre, comment affirmer a priori
qu’elle choisira le rationnel ? »"*'

Revenons a l’article de Ruyer qui reconnait que « Sartre a raison contre le positivisme abusif
imprégnant la marxisme aujourd’hui », mais la raison dialectique ne décrit pas correctement
les faits. Selon Ruyer, la sociologie de I’action, celle de Talcott Parsons par exemple, est
beaucoup plus prés des faits’*%. Les dialecticiens, écrit Ruyer, parmi lesquels il inclut Sartre,
«se rendent incapables de comprendre la vie politique dont ils font une révolution
permanente, une lutte sans fin »' *. Ils soutiennent, ajoute-t-il, « qu’il y a une loi de I’histoire
qui s’applique a la totalité de I’histoire, et qui détermine ses phases et ses périodes, dont
chacune a un aspect, un sens, particulier et unique »'**.

73> « Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, 1961.

73 Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialectique (précédé de Question de méthode), t.1 : Théorie des
ensembles pratiques, Paris, Gallimard, 1960.

737 Raymond Aron, Marxismes imaginaires, Paris, Gallimard, coll. Idées, 1970, p. 187 (Etude intitulée : La lecture
existentialiste de Marx).

78 1d. p. 191.

Raymond Aron, Mémoires, Paris, Julliard, 1983, p. 523.

Id. p. 586.

Id. p. 587.

Talcott Parsons (1902-1979), Eléments pour une sociologie de I’action, Paris, Plon, 1955.

Ruyer, « Le mythe de la raison dialectique », p. 20

"Ibid.

739
740
741
742
743

163



Une des conséquences est la politisation de la philosophie contre laquelle s’insurge Ruyer.
« Pour Marx, la connaissance est indissociable de 1’action. La vérité de la pensée, c’est son
pouvoir, et un pouvoir doit étre démontré dans la pratique. La encore I’affinité est évidente
avec I’existentialisme, qui refuse aussi la vie de bienheureux sur la terre. 1l est caractéristique
que Sartre intervertisse compleétement le sens des mots idéologie et philosophie. L’idéologie
devient la seule vraie philosophie »'*. Dix ans aprés cet article, Ruyer écrira Les Nuisances
idéologiques pour montrer les effets pernicieux des idéologies. Il opposera ensuite les
Nourritures psychiques aux nourritures idéologiques qui « sont par elles-mémes creuses, peu
nourrissantes pour I’ame. Les meneurs idéologiques sont souvent des hommes qui ne savent
pas vivre dans le bonheur quotidien...et qui cherchent des compensations dans le bonheur
froid du pédantisme et de la haine politique »'*°. Pour Ruyer, Sartre est un de ces hommes qui
ne savent pas vivre dans le bonheur quotidien. D’autre part, le « bonheur froid » n’est pas sans
évoquer L’Idéologie froide du philosophe et historien de I’art KostasPapaioannou’*’.
Remarquons, au sujet des idéologies, que Ruyer est considéré comme un philosophe politique
de droite dans un ouvrage publi¢ au Québec ou il n’a pas ét¢ mieux lu qu’en France : « De
tous les critiques de ce concept, les idéologies de droite sont celles qui semblent éprouver le
plus de difficulté a reconnaitre la validité de ce concept, allant jusqu’a en proscrire 1’usage.
Par exemple, c’est souscrivant a une telle méfiance que le philosophe politique francgais
Raymond Ruyer (1902-1987) décrit les idéologies dans un ouvrage comme des ‘nuisances’,
ajoutant qu’elles sont « les pestes noires de notre temps » .

Raymond Ruyer et Raymond Aron n’ont pu voir I’effondrement de 1’Union Soviétique et du
systtme communiste qu’ils considéraient comme une erreur sur le plan économique et par
conséquent sur le plan politique. Ils ont pris parti pour les démocraties occidentales contre le
soviétisme, pour les réformes contre les révolutions ; ce qui n’excluait pas de leur part une
distance critique et reposait sur une connaissance de la réalité sociale et politique. Un des
reproches qu’ils font a Sartre est I’apologie de la violence qui se déclare dans I’attirance pour
la révolution. Ce reproche figure dans I’article de Ruyer que nous commentons. Pour
Raymond Aron, nous renvoyons a ses livres et a I’analyse qu’en donne Stephen Launay dans
le chapitre sur « la critique des idéologies » du livre La pensée politique de Raymond Aron™®.
L’argumentation de Ruyer prend pour point de départ une erreur de Marx sur laquelle repose
la « philosophie dialectique » pour justifier la violence qui prendra fin « dans un lointain
utopique, quand la rareté aura cessé d’imposer sa loi, autrement dit a la semaine des quatre
jeudis »"°. Suivons le texte de Ruyer : « C’était, de la part de Marx, une grave erreur — le
cours de I’histoire 1’a bien montré — de croire que les entrepreneurs capitalistes iraient
aveuglément jusqu’au bout de la logique présumée du systéme, et attendraient stupidement de

"Ibid.

746 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975, p. 250.

KostasPapaioannou (1925-1981), L’idéologie froide. Essai sur le dépérissement du marxisme, Paris, J.-).
Pauvert, coll. « Libertés », 1967.

’*® Danic Parenteau et lan Parenteau, Les idéologies politiques. Le clivage gauche-droite, Québec, Presses de
I"'université du Québec, 2008. (C’est nous qui soulignons).

749 Stephen Launay, La pensée politique de Raymond Aron, Paris, PUF, 1995, en particulier les pages 106 et 107.
Raymond Ruyer, « Le mythe de la raison dialectique », p. 20.

747

750

164



se trouver réduits a un petit groupe de milliardaires au milieu d’un immense prolétariat
misérable, et de périr dans un cataclysme inévitable. (Anatole France, converti au marxisme,
dans le dernier chapitre de L 'Ile des Pingouins’’, prévoit méme des cataclysmes a répétition,
tous les deux ou trois millénaires). La politique des hauts salaires, chez les peuples les plus
intelligents et de bon niveau technique, a au moins retardé considérablement 1’échéance. La
philosophie dialectique porte a considérer toutes les questions politiques et sociales, sous
I’angle des inévitables épreuves de force, des négations affrontées, la raison humaine ne
pouvant avoir d’autre role, d’autre liberté que de préparer ces épreuves, non de chercher a les
éviter » 2

L’ Histoire de France fournit malheureusement de nombreux exemples de ces épreuves de
forces et négations affrontées, poursuit Ruyer : « La France est passée de la Terreur de 1793 a
la réaction bonapartiste, et des désordres des premieres Républiques aux répressions de
Cavaignac et de Thiers. Mais dans le méme temps, remarque un publiciste, nos voisins
britanniques conquéraient les mémes libertés politiques et sociales a travers une évolution
sans heurts. Ne transformons pas une calamité en Vérité Philosophique »'>>. Nous retrouvons
I’ironie de Ruyer et cette ironie se double d’une analyse psychologique aigiie qui discerne
dans le golt pour la catastrophe quelque chose de plus que la résignation a une loi immanente
du devenir historique : « Le dialecticien attend la catastrophe, parce qu’il la juge inévitable,
mais aussi pour voir la téte que fera I’adversaire, et pour vivre des heures exaltantes » >*. Et il
conclut ainsi ’article : « L’espoir humain n’est pas dans la dialectique historique de la guerre
et de la révolution. L’espoir est au contraire d’échapper aux mouvements d’une demi-raison,
myope ou aveugle, d’étre sauvé au dernier moment par une lueur d’intelligence et de vraie
conscience, par un compromis, une organisation a 1’amiable, qui incarne la raison — contre la
dialectique »'>".

Raymond Aron et Raymond Ruyer n’ont pas été les seuls, bien entendu, a critiquer les
positions politiques de Jean-Paul Sartre. Jacques Ellul a, lui aussi, développé une critique
virulente en dénoncant 1’engagement politique de Sartre comme un moyen de fuir devant la
réalit¢ au nom d’une pseudo-réalité. Il souligne que « 1’étude des textes de Sartre, entre autres,
manifeste qu’il y a toute une élaboration abstraite du concept de politique, en vue de 1’action
politique, sans aucune référence avec la réalité de I’Etat ou des problémes politiques. Cela
obéit sans doute a un point de départ philosophique sur la nécessité pour la liberté de
s’engager dans le réel, mais un réel fait sur mesure et destiné a pouvoir se donner bonne
conscience d’une part, & prouver sa liberté d’autre part. Mais les initiatives de Monsieur
Sartre, et surtout ses palinodies, manifestent tout autre chose que la moindre liberté ! Nous
sommes en présence d’une mystification portée a son comble d’habileté, et acceptée par

> Anatole France (1844-1924), L’lle des Pingouins, Paris, Calmann-Lévy, 1908. Il a recu le prix Nobel de

littérature en 1921.

2 1d., p. 33.

Id., p. 34 (C’est nous qui soulignons).
" Ibid.

"SIbid.

753

165



beaucoup de jeunes parce que ceux-ci ont besoin de faire de la politique , mais ont aussi
756

besoin d’y trouver un sens »"~".

Précisément, Ruyer, comme Aron, ont été libres. Ruyer n’a jamais été militant et cela prend
toute sa dimension positive : il n’a jamais été prisonnier d’une orthodoxie, d’une maniére de
penser. Il se méfiait des militants ; il refusait les conformismes — 1’esprit de sérieux, I’esprit de
parti, les stéréotypes « progressistes », le dogmatisme, les impostures et le pédantisme. Son
enseignement nous invitait a apprendre a étre libres, a nous défier des idées regues, des
opinions toutes faites, bien arrétées. Il nous apprit 1’esprit critique, c’est-a-dire a penser par
nous-mémes sans se préoccuper des modes intellectuelles. Durant ces années utopiques, selon
le titre du livre de Gil Delannoi’”’, les modes philosophiques dominaient. Vincent Descombes
en fait la description, souvent critique, en parlant d’une approche bruyante de la philosophie,
du « tintamarre » ~°. 1l cite Jean-Francois Lyotard, qui dans le livre Economie libidinale,”’
« Le désir nommé Marx », décrit I’illusion du militant qui croyait parler au nom de la vérité,
« la vérité qu’offrait le savoir de la théorie révolutionnaire n’était qu’un idéal. Elle n’était pas
du tout la vérité, mais seulement I’expression d’un désir de vérité. Elle procédait de la méme
croyance en la vérité que la religion ». Arrivés a ce point, écrit Descombes, « nous voudrions
pouvoir interrompre un instant Lyotard et lui dire : Peut-étre était-ce cette vérité du militant
qui ¢était mal fondée ; un désir lui a fait recevoir les énoncés marxistes comme vrais, mais
peut-étre, tout simplement, n’étaient-ils pas vrais ». Mais Lyotard va plus loin et franchit d’un
seul bond toute la distance qui sépare sa désillusion d’une polémique contre la vérit¢é comme
telle. « Si le marxisme n’est pas vrai, ce n’est pas parce qu’il est faux, mais parce que rien
n’est vrai » °. Ruyer, Aron et tous ceux qui n’ont pas accepté « la vérité » du marxisme, ont
aussi refusé le nihilisme, consécutif aux désillusions provoquées par 1’effondrement du
communisme et par le marxisme qui le fondait.

Ruyer fait partie de ces intellectuels universitaires, assez peu nombreux semble-t-il, qui ont
refusé I’inconscience et I’aveuglement en matiére politique. Le constat de Jacques Bouveresse
est a cet égard impitoyable "®' : « Si ’on considére 1’évolution de la philosophie francaise
depuis une quarantaine d’années, on est bien obligé de constater que dans le domaine qui
constitue pour elle, comme dit Descombes, I’ “épreuve décisive’, a savoir la prise de position
politique, elle s’est surtout distinguée par ce que 1’on ne peut percevoir aujourd’hui autrement
que comme une inconscience et un aveuglement exceptionnels et, secondairement, par une
aptitude remarquable a dénoncer apres coup, comme si elles avaient été et étaient encore
celles de tout le monde, des erreurs et des illusions qui €taient, en réalité, essentiellement les
siennes ».

En contrepoint de 1’attitude de Ruyer vis-a-vis de la politique, il est intéressant d’observer
celle d’un autre grand intellectuel francais, Claude Lévi-Strauss, (1908-2009) qui a eu

7% Jacques Ellul (1912-1994), L’lllusion politique, Paris, Robert Laffont, 1964, p. 166.

Gil Delannoi, Les années utopiques (1968-1978), Paris, La Découverte, 1990.

Vincent Descombes, Le Méme et I'autre. Quarante-cing ans de philosophie francaise (1933-1978), Paris,
Editions de Minuit, 1979.

739 Jean-Francois Lyotard, Economie libidinale, Paris, Editions de Minuit, 1974.

Vincent Descombes, Le Méme et I'autre, p. 211.

Jacques Bouveresse, Le Philosophe chez les autophages, Paris, Editions de Minuit, 1984.

757
758

760
761

166



I’¢légance de reconnaitre ses erreurs en politique. Ce dernier, dans les années 1920 -1930, a
été tout d’abord un étudiant & 1’engagement militant socialiste, a la SFIO, dont il sera ensuite
un membre prometteur, comme le rappelle Alexandre Pajon762. Quand il passe de la politique
a I’ethnologie, a partir de 1933, ses convictions socialistes passent au second plan. Il partit
pour le Brésil en février 1935, comme il le raconte dans le livre Tristes Tropiques. 1l repartit
en 1937 pour revenir en France au début 1939 : « Avec la guerre et la défaite de la France,
tout s’écroula. Lévi-Strauss explique ainsi sa sortie de la politique par 1’aveuglement de son
pacifisme » *>. Aprés la guerre, il devient un intellectuel « peu engagé ». Par exemple, il
refusa de signer, en 1960, « 1I’Appel des 121 », universitaires, intellectuels, artistes, sur le droit
a ’insoumission pendant la guerre d’Algérie, au moment du procés du réseau Jeanson, accusé
d’avoir « porté les valises » du FLN. Claude Lévi-Strauss s’est expliqué a plusieurs reprises
sur son ¢loignement de la politique : « J’ai compris que c’était un grand tort d’enfermer les
réalités politiques dans le cadre d’idées formelles »'**. Un an plus tard, il déclare : « Quant
aux engagements politiques, j’ai été pacifiste dans ma jeunesse et puis j’ai vécu la débacle de
I’armée francaise [...] De m’étre si lourdement trompé m’a inspiré une défiance définitive
envers mes jugements politiques » . Ce ne sont pas des affirmations 4 la légére puisqu’il y
reviendra, plus tard, dans les mémes termes : « je me suis tant trompé en politique que j’y ai
renoncé » et « Quand on s’est trompé si gravement, il n’y a qu’une conclusion a tirer : c’est
qu’on n’a pas la téte politique »*°.

Nous avons vu que le parcours politique de Ruyer a été différent puisqu’il n’a pas été militant.
Sa défiance de la politique ne vient pas du fait de s’étre trompé : il n’a pas pris d’engagements
qu’il aurait eu a regretter. Cette défiance est clairement exposée dans un livre dont nous
n’avons pas encore parlé, L Art d’étre toujours content’™, qui ne fait pas partie des ouvrages
de critique sociale. Nous pouvons y lire : « Il est absurde de croire qu’une société doit étre en
¢tat de politisation permanente, avec enthousiasmes collectifs, passions jalouses et
soupgonneuses, libertaires et égalitaires, exigences de participation directe a toutes les affaires
768 et « On ne risque guére de se tromper en conseillant la
passivité plutdét que [1activité politique, 1’isolationnisme plutét que 1’enthousiasme
collectif »"®°. Ruyer poursuit dans ce livre la fiction de la « Gnose de Princeton » pour
I’appliquer a la vie individuelle comme I’indique le sous-titre : « Introduction a la vie
gnostique ». L’ironie est toujours présente : « Les Mémoires des hommes politiques sont,
certes, toujours faux. Mais ils sont psychologiquement intéressants, par leurs mensonges
mémes et par leurs embellissements. La rédaction de ses Mémoires a di étre plus curative

pour I’intéressé que n’importe quel traitement psychologique »'"°.

et a tous les niveaux a la fois »

72 Alexandre Pajon, Lévi-Strauss politique. De la SFIO a I’'Unesco, Toulouse, Editions Privat, 2011.

%3 1d., p. 175.

7% Entretien de Claude Lévi-Strauss avec Jean-Marie Benoist, Le Monde, 21-22 janvier 1979, p. 14.

7% Entretien de C. Lévi-Strauss avec Jean-Paul Enthoven et André Burguiere, « Ce que je suis », Le Nouvel
Observateur, n° 817, 5 juillet 1980, p. 15-18.

7% « Un anarchiste de droite. L’Express va plus loin avec Claude Lévi-Strauss », L’Express, 24 oct. 1986, p. 67.
Raymond Ruyer, L’Art d’étre toujours content. Introduction a la vie gnostique, Paris, Fayard, 1978.

Id., p.40.

Id., p. 41.

Id., p. 154.

767
768
769
770

167



Les Gnostiques, c’est-a-dire Ruyer lui-méme, sont trés indifférents a la politique, écrit-il.
Cette indifférence a la politique explique le peu d’intérét de Ruyer pour la théorie politique
mais ne I’empéche pas d’exposer ses préférences en matiere de politique.

Les Gnostiques « prévoient, comme tout le monde, ajoute Ruyer avec une pointe d’humour,
que le socialisme de distribution qui régne déja en Sucde, et qui gagne tous les pays
industrialisés, évoluera vers un socialisme de production ou vers une organisation
bureaucratique universelle. Ce socialisme diminuera certainement le niveau de vie, et ralentira
ou stoppera le développement »' .

Dans le livre précédent, Les Cent prochains siecles, Ruyer avait imaginé les formes politiques
de I’avenir car les formes politiques actuelles des démocraties occidentales sont condamnées
par le survoltage de la civilisation économique qui « continuera avec des destructions
accélérées de la nature, des meeurs naturelles, et de la qualité des populations »’ ">, Cette idée
de survoltage de la civilisation vient de la lecture de Frangois Meyer, La surchauffe de la
croissance’ . Ruyer avait beaucoup de considération pour ce professeur de philosophie et
doyen de la faculté de lettres d’Aix en Provence (1912-2004) ; Il avait rendu compte d’un
livre antérieur de Francois Meyer dans des termes ¢élogieux et avait manifesté son intérét’’,
Le dernier livre de Frangois Meyer énonce ce que Ruyer pensait et rejoint ses idées sur le
développement exponentiel des processus évolutifs qui ne peut pas continuer a ce rythme.
Francois Meyer écrit : « tandis que nous discourons, les choses vont leur train. Plaise a Dieu
que cela ne soit pas un train d’enfer »’

Puisque, dit Ruyer, « la civilisation industrielle libérale est suicidaire parce qu’elle ne contrdle
pas, ou controle mal, un développement technique-économique en rétroaction et aussi parce
que le libéralisme économique entraine un libéralisme des mceurs par I’intérét qu’ont les
producteurs libres & satisfaire tous les désirs quels qu’ils soient »' °la forme la plus probable
de I’avenir politique, apres des périodes de guerres raciales, sera de grands empires
territoriaux qui s’établiront par un puissant contrdle social reposant sur de fortes croyances
collectives. Cette prévision pour les siecles a venir se fonde sur I’arrét obligé de la civilisation
explosive dans laquelle nous vivons actuellement, par épuisement des ressources. Ruyer est
conscient que cette prévision entrainera une stagnation, ou, au pire, un abaissement du niveau
de vie matérielle et obligera a des réadaptations difficiles. Les peuples civilisés considérent
aujourd’hui toute chute du niveau de vie comme une menace vitale justifiant des réactions
violentes et révolutionnaires’’’. Ruyer imagine un futur dans lequel les sociétés d’abondance
et de consommation s’effondrent par 1’effet combiné de la pénurie de pétrole et des métaux, et
aussi des troubles sociaux qui s’ensuivront.

M1d., p. 264.

772 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siécles, p. 294.

Frangois Meyer, La surchauffe de la croissance. Essai sur la dynamique de I’évolution, Paris, Fayard, 1974.
Raymond Ruyer, « Revue critique de : Problématique de I’évolution par Frangois Meyer, Les études
philosophiques, 1955 : 271-282.

7 Fra ngois Meyer, La surchauffe de la croissance, p. 133.

Raymond Ruyer, Les Cent prochains siécles, p. 298.

Id., p. 300.

773
774

776
777

168



Certains pourront se demander ce qui fonde Ruyer a prévoir des guerres raciales et la création
de grands empires. Son pessimisme repose sur 1’épuisement des ressources de la planéte. Bien
entendu, nous ne serons plus 1a pour vérifier le bien-fondé de ses prévisions. L’objection
serait que le pire n’est pas sir ; Ruyer ne fait que supposer ou projeter I’idée d’empire dans
les siécles a venir. L’humanité pourra-t-elle imaginer des solutions a I’épuisement programmé
des ressources ? Ruyer ne le pense pas. Son argument est qu’il n’y a aucune raison pour que
les deux ou trois siécles a venir soient moins sanguinaires que le XX¢éme siecle avec ses deux
guerres mondiales. Des guerres a venir sortiront des organisations politiques impériales parce
que supranationales. L’hypothése n’est pas déraisonnable.

La politique de Raymond Ruyer.

Le Sceptique résolu est le livre qui expose le plus clairement les idées politiques de
Raymond Ruyer. C’est, en outre, son dernier livre de critique sociale.

Raymond Aron appelait de ses voeux la venue de sceptiques : « Si la tolérance nait du doute,
qu'on enseigne a douter des modeles et des utopies, a récuser les prophétes du salut, les
dénonciateurs de catastrophes. Appelons de nos veeux la venue des sceptiques, s’il doivent
éteindre le fanatisme »'*. Raymond Ruyer a répondu aux veeux de Raymond Aron, vingt-
quatre ans plus tard, avec ce livre.

Il tente de définir la droite et la gauche — et la gauche libertaire, qui s’est développée apres
Mai 68 — dans I’ordre politique et aussi dans les secteurs de la culture. Il essaie de comprendre
les ¢léments de croyance intellectuelle qui se retrouvent dans les attitudes de droite ou de
gauche. « L’homme de droite serait essentiellement inégalitaire, explique Ruyer. Il croirait
aux hiérarchies naturelles — qui se réaffirment quand on essaie de les effacer. L’homme de
gauche, lui, croit a I’égalité fondamentale entre les peuples ou entre les individus d’un méme
peuple. Les races ne sont que des ethnies, et les ethnies sont plutdt culturelles que
biologiques. Leur inégalit¢ est historique, momentanée, variable selon les nouvelles
circonstances historiques. Les différences de performances tiennent a 1’éducation et aux
institutions, plutét qu’aux dons innés ou a I’hérédité. Les hiérarchies sont toujours
artificielles, précaires » . Si la distinction entre la droite et la gauche repose sur la distinction
entre la croyance en 1’inégalité et la croyance en 1’égalité ; si « étre de droite » signifie
« croire en I’inégalité naturelle des hommes » - et surtout en tirer les conséquences — ce serait
bien triste pour ’avenir de la droite, dit Ruyer. Méme si I’inégalité naturelle des individus
n’est pas contestable et 1’éducation n’est pas toute-puissante pour la corriger, comme Ruyer a
essay¢ de le montrer dans ses ouvrages précédents, I’argument de 1’inégalité parait toujours
virtuellement faux. La droite politique ne peut pas s’en tenir a la thése de 1’inégalité naturelle
des hommes, et, en réalité, elle ne le fait pas car elle serait en position de faiblesse, sur ce
terrain, face aux arguments de la gauche.

78 Raymond Aron, L’Opium des intellectuels, Paris, Gallimard, 1955.

779 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979, p. 112.

169



Si D’opposition inégalité/égalit¢ ne fonde pas 1’opposition droite/gauche, quelle autre
distinction retenir ? L’argument redoutable contre la droite est celui du « sens de I’histoire ».
«Je suis dans le sens de I’histoire » dit le penseur socialiste-communiste. Ce fut I’argument
utilisé par John Kenneth Galbraith, face a Raymond Aron, au cours d’une célébre émission de
télévision”’, a qui il reprochait d’aller contre le sens de I’histoire. Raymond Aron avait
répondu qu’il n’acceptait pas I’argument car personne ne connait le mouvement de I’histoire
et sa direction.

« Un conservateur de la droite traditionnelle, reconnait Ruyer, est embarrassé¢ pour répondre a
cette gauche académique. 1l répond, d’habitude, que lui aussi est réformiste et progressiste a
sa maniere. Le conservateur pourrait répondre qu’il comprend beaucoup mieux les impératifs
de la longue durée et de la longue survie. Il pourrait répondre que la gauche se trompe souvent
en prenant pour le sens de I’histoire un méandre momentané de Ihistoire”™'. Ainsi la gauche
extrapole arbitrairement parce qu’elle raisonne par analogie trompeuse. Parce qu’aujourd’hui
le courant est a la libération dans tous les domaines, les meceurs, 1’éducation, la culture, le
travail, la famille, la gauche imagine que d’autres libérations, plus raffinées, sont a venir et
que les peuples continueront & vivre dans un ordre a la fois non contraignant, détendu et
cependant solide. « A 1’argument sidérant et médusant : J'ai pour moi le sens de [’histoire,
I’homme de droite peut répondre : «J’ai pour moi un Principe beaucoup plus puissant :
I’impossible ne peut jamais se réaliser. On ne peut violer longtemps les lois de 1’auto-
cohérence et de I’équilibre sans s’écrouler » 2.

En lisant Ruyer, nous nous sommes demandé¢ si son argument était vraiment convaincant : est-
il susceptible de convaincre 1’adversaire de gauche avec cette idée d’un principe plus puissant
que le sens de I’histoire. En revanche, il est possible de 1’ébranler dans ses convictions en
démontrant que 1’argument du sens de I’histoire ne résiste pas a I’analyse.

Le vrai principe de la droite politique.

Ainsi la distinction droite/gauche repose plutdt sur I’opposition entre la croyance en la
toute-puissance des Lois et des Normes, des Possibles qui fixent les limites infranchissables
aux désirs et aux volontés des hommes, et la croyance en la toute-puissance de la Liberté et de
la Volonté¢ humaine, créatrice méme de nouvelles normes et de nouveaux possibles, ce qui,
pour Ruyer, est une illusion. Le vrai principe de la droite, selon Ruyer, est de « croire a la
toute-puissance des Lois naturelles, qui dépasse la volonté humaine » ™ ; ¢’est, précise Ruyer,
une preuve de modestie de la part de la droite, alors que la gauche fait preuve d’outrecuidance
et de présomption en croyant a la toute-puissance de la Liberté et de la Volonté humaines.

« On a tendance a croire que les politiciens de gauche sont normalement, plus mystiques, plus
hommes de foi que les politiciens de droite, qui seraient plus politiques, plus réalistes, plus

78 Emission « Apostrophes » du 29 janvier 1982.

Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 115.
Id., p. 116.
Id., p. 113.

781
782
783

170



bornés aux moyens de gouvernement, sans idéal, sans programme, autre que celui de
conserver — de conserver surtout le pouvoir pour eux-mémes. Tout cela est faux. Tous les
politiques, dans 1’action, sont invinciblement portés a oublier les fins pour les moyens, parce
que la politique est avant tout I’art de mobiliser des alliés et de réunir des moyens, en
cherchant la puissance. Ils se disent : - Comme je vaux mieux que mes adversaires, je ferai
mieux qu’eux » o', « Il n’est pas surprenant, ajoute Ruyer, avant I’arrivée de la gauche au
pouvoir, en France, en 1981, que les politiques de gauche, parvenus au pouvoir, décoivent
tout le monde, 4 commencer par leurs propres troupes » . Mais les politiques de droite,
conservateurs traditionnels, n’obtiennent pas plus la confiance des peuples quand ils « se
crispent » sur la conservation du passé valorisé¢ en tant que passé. « Un peuple ne se conserve
pas comme une photographie », dit Ruyer’*®. C’est que I’opposition conservation/changement
ne distingue la droite et la gauche que superficiellement. Les deux termes « conservation » et
« changement » sont aussi équivoques 1’un que I’autre. La conservation, nous I’avons dit, est
une action complexe, difficile : « elle consiste, et c’est le spécialiste de la biologie qui parle, a
lutter contre toutes les menaces de dégradation vitale, a mettre en place, activement, des
filtres, des anticorps, des organes de survie» . Ajoutons que Ruyer n’est pas dupe de
I’analogie biologique ; loin de sa pensée, 1’idée de réduire la société et la vie politique a la vie
organique ; tout au contraire, il s’est efforcé, dans son ceuvre philosophique, de maintenir la
distinction entre les sciences biologiques et les sciences sociales et de se méfier des analogies
trompeuses. Parler, par exemple, du corps social d’une société donnée est une image : Ruyer
veut seulement dire que la conservation d’une société, d’un peuple, est un processus aussi
difficile que la conservation du corps humain. Il sait bien que la politique est toujours conflit,
tension, équilibre difficile, collaboration orageuse. Il insiste sur le fait que les luttes politiques
mettent en jeu la vanité et le besoin d’affirmation ; elles sont un combat pour gagner du
prestige.

Il ironise aussi sur le slogan de la campagne présidentielle du candidat Frangois Mitterrand :
« Avant de « Changer la vie », il serait bon de se demander « Qu’est-ce qui fait aimer la
vie 2 »"®. Ces considérations de Ruyer sur la droite et la gauche ne sont pas sans évoquer le
texte posthume de Paul Valéry : « Les gens de droite ont toujours manqué de de ce qu’il faut
d’esprit pour paraitre avoir du cceur. Les gens de gauche ne savent ni construire, ni

conserver ))789.

#1d., p. 148.

Id., p. 149.

" Ibid.

" Ibid.

4., p. 211. « Changer la vie », slogan de la campagne présidentielle de Frangois Mitterrand en 1981.
Paul Valéry, Les principes d’an-archie pure et appliquée, Paris, Gallimard, 1984.

785

789

171



Contre les fabricants de projets de société.

« Dans I’ordre politique, écrit Ruyer, un projet de société devrait commencer par
I’analyse précise de ce que devra €tre, pour vraiment exister, cette société en projet. Il devrait
continuer par 1’étude des moyens » . Il développe la comparaison avec 1’ « opération
Neptune » qui a préparé le débarquement alli¢ de 1944 sur les plages de la Normandie. Or,
curieusement, remarque-t-il, on assiste a une inversion de la démarche rationnelle : Les
utopistes qui sont des « idéalistes » mais aussi les «réalistes », parmi lesquels il range
Machiavel, le Grand Frédéric, Lénine et méme Marx, « commencent par les moyens, sans
savoir au juste ou ils vont » ', Il est alors permis de penser que la politique ne répond pas a
une démarche purement rationnelle et les projets de société — méme bien étudiés — risquent de
sombrer dans les scandales. Ruyer mentionne le cas du scandale de Panama. C’est que la
difficulté de I’organisation et de la vie politique, selon lui, est de concilier trois ordres : 1°
matériel- organique, 2°Psychique et 3° spirituel.

Les fabricants de projets de société décident de créer un avenir nouveau. Pour le réaliser,
ajoutent-ils, il suffit de renoncer a I’ancien monde, a 1’ancienne société, archaique ou
dépassée par le cours de I’histoire, prétendent-ils, a refuser I’ordre établi, selon 1’idée que
I’avenir de I’homme ne dépend que de la volonté des hommes. L’avenir est a créer de toutes
picces ; il sera ce que nous voulons. « C’est une idée de civilisé gaté par la civilisation,
habitu¢ aux écoles et aux bureaux et aussi aux terrasses de cafés : en parlant, en écrivant, on
peut influencer les autres, créer un autre monde social » °-.

Nous avons vu que, pour Ruyer, le seul cas possible d’avenir crée a volonté est le suicide ;
mais c¢’est une absence totale d’avenir. Refuser d’admettre les lois et les normes de la vie,
c’est accepter de mourir. L’homme est un étre fini, imparfait et tragique mais il participe de
manicre plus ou moins consciente au Grand Tout, a I'universel. « Or, il n’est ni lache ni
indigne d’accepter I’ordre cosmique, de collaborer avec Dieu. Et d’abord, ici, le refus de
collaborer n’est pas possible, ou il s’appelle suicide. Le Dieu de la vie est, pour chacun et
pour chaque peuple, 1’ordre qui permet de vivre, et non I'ordre qui réprime »'°°. En 1938,
Jean Grenier écrivait: « C’est ’honneur de ’homme de se soumettre a des choses qui le
dépassent » **. Se soumettre ainsi a 1’ordre du monde fait partie de la grandeur de I’homme et
n’a rien a voir avec la soumission a I’histoire - ou a des ordres ou des intéréts humains, trop
humains. Le slogan des anarchistes, « Ni Dieu, ni maitre » montre vite ses limites : I’esprit de
résistance aux Pouvoirs peut devenir résistance aux Pouvoirs religieux, a Dieu, a I’ordre
cosmique apres 1’ordre social ; car psychologiquement, c’est plut6t : 1. Ni maitre ; 2. Ni Dieu.

Se dégage ainsi le portrait du « conservateur intelligent », déja évoqué par les figures
de Tocqueville, Cournot et Max Weber . Le conservateur intelligent considére le passé

790 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 176.

bid.

2 1d., p. 257.

Id., p. 272.

Jean Grenier (1898-1971), Essai sur I’esprit d’orthodoxie, Paris, Gallimard, 1938, rééd. Coll. Idées, 1967, p.

793
794

18.

793 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 305.

172



comme une source de connaissance ; son projet est de préserver pour les générations a venir.
Il a le sens de la durée en conservant ce qui mérite de I’étre, dans les traditions et les
héritages. Le conservateur intelligent résiste aux changements incessants, aux innovations qui
détruisent les traditions, en particulier, celles de la technoscience. Le conservatisme est
condamné par les adeptes du changement parce qu’il représente la Droite, et, donc, selon eux,
I’ordre existant. Mais si remplacer 1’ordre existant entraine des désorganisations et des
effondrements d’architectures sociales, il est préférable selon Ruyer, de ne rien changer. Si la
société future se présente comme la solution aux maux du temps présent selon 1’idée
communiste, préférons les maux du temps présent « capitaliste ».

La civilisation technique moderne, dominée par la médiocrit¢ dans certaines de ses
réalisations, donne parfois I’impression de ressembler a la société post-historique envisagée
par Cournot.

Le conservateur intelligent affirme qu’ « il n’y aura jamais de société sans un contrdle social
de quelque sorte, tantdt plus externe — par un pouvoir oppresseur — tantot plus interne — le
pouvoir insidieux et intolérant d’une tradition qu’il parait sacrilége de combattre — entre les
deux limites, également invivables, les cas les plus fréquents seront des mixtes de ces deux
cas extrémes. Une illusion commune en Occident est de croire que la démocratie, politique et
¢conomique, constitue un troisiéme type, pur, essentiellement différent des deux autres, et
supérieur » °°.

Le conservateur intelligent, contre les « anarchistes et les nihilistes naifs », pense qu’une
société humaine n’est pas hors de la nature vivante. Elle n’est pas instantanée. Elle doit
survivre de génération en génération. Ruyer reprend I’idée, déja exposée antérieurement,
«qu’il n’y a pas de contrat rationnel possible entre la génération présente et les générations
passées et futures »’° .

Ce que dénonce Ruyer, c’est I’oubli de la durée. 11 est artificiel de traiter un peuple hors de sa
durée car un peuple n’est pas seulement « actuel », ne vit pas seulement dans le présent : « Ce
qui assure la durée d’un peuple comme peuple, ayant une mémoire et assurant son avenir par
des institutions a longue portée : organisation familiale, culte des ancétres et souci des
descendants et de leur éducation, patrimoine et héritage matériel et psychique, rites et
croyances religieuse, respect des traditions, du Droit coutumier et de la langue nationale » .
Or, les « nouveaux progressistes » trouvent absurde ce qui géne les volontés et les fantaisies
individuelles ; ces positions sont partagées par des libéraux, de droite comme de gauche. Les
illusions des progressistes — « Je suis ce que je suis ; je serai ce que je dis vouloir étre » -
comme du libéralisme économique, reposent sur le « présentisme » et la méconnaissance de la
durée.

Nous étudierons, dans le prochain chapitre, une inflexion notable dans la pensée de Ruyer sur
I’économie libérale.

796 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 300.

d., p. 300.
d., p. 302.

797
798

173



Le respect des traditions.

Le respect des traditions est un point d’opposition entre la droite et la gauche. Pour les
progressistes, les traditions seraient, nous I'avons vu, des vieilleries dont il faut se débarrasser
pour étre « moderne », dans 1’esprit du temps. Or les traditions, nous dit Ruyer, procurent des
nourritures psychiques. Certes, toutes les traditions ne sont pas bonnes en soi. Le conservateur
intelligent n’est pas un réactionnaire crispé sur le passé. Il convient de savoir distinguer entre
les bonnes traditions qui assurent la bonne organisation sociale et sont source de nutrition
psychique et celles dont on peut se passer. Un livre récent étudie la question des
traditions” du point de vue de la psychologie cognitive : il explique ce qui permet I’existence
des traditions et leur stabilité. Son propos est aussi de montrer les conditions qui permettent la
transmission culturelle, et donc la culture au sens anthropologique du terme que Ruyer avait
pris soin de définir.

Puisque Ruyer insiste sur le respect des traditions, n’oublions pas les traditions politiques et,
parmi celles-ci, les traditions démocratiques. Il nous faut préciser ce que la phrase citée plus
haut dans ce chapitre®”aurait pu avoir de surprenant et pourrait ranger, selon certains, Ruyer
parmi les réactionnaires anti-démocratiques ; ce qui est une erreur parce que Ruyer est tres
explicite sur ce point. Lorsqu’il affirme que I’ « on ne comprend pas la politique si I’on part
de I’'idée que la démocratie libérale et égalitaire est 1’idéal normal de toute politique. Ou si
I’on s’imagine que la démocratie, idéal normal, est pervertie par des phases de gouvernement
autoritaire », c’est pour ajouter : « C’est la démocratie qui est exceptionnelle, et quasi
miraculeuse. Elle est une neutralisation précaire, par I’intelligence des ‘obéissants’, de
I’impression d’étre commandés par d’autres hommes qui apparaissent pour ce qu’ils sont :
gardiens de I’ordre politique, et non tyrans. Ou du moins, sous un gouvernement médiocre, la
démocratie est la ratification tacite de la raison publique, qui pése les inconvénients et les
avantages, et qui supporte les inconvénients tant qu’ils sont peu de choses en comparaison des
maux qu’entraineraient soit une révolution, soit I’absence de gouvernement »™".

Un texte de Karl Popper permet d’éclairer et de préciser les idées de Ruyer et aussi de
confirmer la convergence d’idées entre les penseurs libéraux que sont Ruyer, Aron et Popper.
Ce dernier présente des théses qui forment les principes du libéralisme®” : « Ce n’est pas
parce que la majorité a toujours raison que nous sommes démocrates, mais parce que des
institutions démocratiques, quand elles s ’enracinent dans des institutions démocratiques, sont
de loin les moins nuisibles que nous connaissions. Que la majorité¢ (I’ ’opinion publique’’)
tranche en faveur d’un régime despotique, ce n’est pas ce qui fera renoncer un démocrate a
ses convictions ; seulement, il réalisera que, dans son pays, la tradition démocrate n’était pas

799 .. . iy . .. . .
Olivier Morin, Comment les traditions naissent et meurent. La transmission culturelle, Paris, Odile Jacob,

2011. Le compte rendu de ce livre dans Le Monde des livres du 2 décembre 2011 est une caricature de la
pensée de gauche, en particulier lorsqu’il oppose le « mariage traditionnel » au mariage homosexuel.
800 .

Voir plus haut, page 8 et note 14.
Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 170.
Popper renvoie a son livre La Société ouverte et ses ennemis (1945), 2 vol., traduction frangaise, Paris, Seuil,
1979.

801
802

174



assez forte »*”°. Popper souligne ainsi I’importance de la tradition dans la vie politique
démocratique. Mais c’est pour ajouter : « A elles seules, les institutions ne suffisent jamais des
lors qu’elles ne sont pas ancrées dans des traditions »*”. Les traditions sont nécessaires pour
assurer la continuité entre les institutions et les représentations des individus d’une société
donnée. La derniére these est la suivante : « Parmi les traditions nous devons regarder comme

IR

essentielles celles qui constituent le ’’ cadre moral’ d’une société (en corrélation avec le
“cadre 1égal’” institutionnel) et en incarnent le juste et le convenable »**. Popper ne confond
pas ici « Morale » et « Politique » ; il note seulement, dans la tradition libérale représentée
aussi par Aron et Ruyer, que les traditions, en particulier celles qui incarnent le juste et le
convenable et fournissent le cadre moral sont essentielles au bon fonctionnement politique de
la démocratie. La destruction de ces traditions conduit au relativisme, au cynisme ou au
nihilisme. Nous reviendrons sur la convergence entre Ruyer et Popper dans le chapitre

suivant, au sujet de la critique sociale.

Pour souligner I’importance des traditions, y compris les traditions politiques qui en font
partie, Ruyer distingue la durée biologique et la durée extra-biologique, aussi bien pour un
individu que pour un peuple : « Un peuple - par opposition a I’espéce ou a une population
biologique — n’est pas une population, c¢’est un étre biologico-culturel, une ethnie, ¢’est-a-dire
une ensemble particularisé d’hommes, dans une durée faite d’hérédité biologique et d’hérédité
extra-biologique, par transmission de mceurs, d’idées, particularisées »*°. Les progressistes
sous-estiment la durée biologique et ne veulent pas prendre en compte la durée extra-
biologique parce qu’ils croient, de manicre erronée, que celle-ci est fabricable a volonté, dans
le présent. « Nous sommes les maitres de notre avenir » ou « L’avenir sera ce que nous
voulons » sont les affirmations — d’une prétention inconsidérée — que les progressistes ne
cessent de répéter comme pour essayer de se convaincre qu’il en sera bien ainsi.

Ruyer énumére les ferments de destruction qui vont contre la durée : la micro-décomposition
des mceurs, la fatigue de la vie civilisée, le dégotlit de 1’ordre public, I’ardeur a détruire et
I’envie du parasitisme généralisé. Précisément, les anarchistes ou nihilistes, naifs ou non, qui
répandent I’idée qu’il faut détruire pour reconstruire, sont avant tout des destructeurs ; on ne
construit ou reconstruit que sur des fondations. Il y a aussi dans le nihilisme un phénoméne de
pose, d’esthétisme négatif que Ruyer avait percu. Sur ce théme, Karl Popper dans le
neuvieme chapitre du premier volume de La Société ouverte cite Roger Martin du Gard qui
fait dire a un des personnages des Thibault : « Tout doit étre détruit. Tout notre civilisation
doit disparaitre pour qu’on puisse construire quelque chose de propre »*. Les anarchistes et
les nihilistes sont aussi des « actualistes », dirait Ruyer ; ils vivent dans le présent sans aucune
perspective du futur, si ce n’est un futur fantasmé, abstrait et artificiel.

893 karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, p. 207. |l s’agit d’une conférence sur « L’Opinion publique a

la lumiere des principes du libéralisme » prononcée a Venise en 1954.

% 1bid.

83 14d., p. 208.

Le Sceptique résolu, p. 301.

Roger Martin du Gard, Les Thibault, Bibliotheque de la Pléiade, Gallimard, p. 544. Mourlan, ami d’exil de
jacques Thibault a Genéve, prononce ces paroles.

806
807

175



La revendication de vivre dans la liberté du présent revient a se désintéresser de la survie du
peuple auquel on appartient, a se désintéresser de la durée. Cette revendication s’illustre par le
libéralisme des droits de I’homme : « chacun a le droit de chercher dans cette vie présente son
bonheur matériel et son intérét ». « Paradoxalement aujourd’hui, commente Ruyer, il y a, dans
toutes les théories et dans tous les partis, une surenchére de superficialité, de libéralisme
individualiste, de permissivité, d’autonomie (autre nom de I’anarchie) »***. Dans le livre
précédent, Ruyer s’¢tait ¢élevé contre la notion du «Droit» qu’il considérait
psychologiquement néfaste . « Nous n’avons droit a rien, ni des autres, ni de 1’Etat, ni du
Destin. La notion juridique du « Droit » est psychologiquement néfaste. Elle peut nous
fortifier pour une lutte mais en nous remplissant d’amertume et en nous rendant enragés au
moindre échec. J’appelle mon droit ce que je crois pouvoir demander aux autres, avec une
bonne conscience, et éventuellement leur prendre par force s’ils refusent. Cela peut me
soulager momentanément, de penser que je suis justifié, en faisant un procés a mon
débiteur »*%°.

En conclusion, faut-il se demander si Raymond Ruyer est de droite ? Réactionnaire ?
Conservateur ? Antimoderne ? Il n’est ni anarchiste (de droite) ni libertaire. Il a publié des
articles dans la revue Contrepoint qui nait au printemps 1970 a Paris « dans les milieux de la
droite étudiante de I’Institut d’études politiques de Paris en réaction au terrorisme et a
I’anarchie nihiliste du parti intellectuel dominant »*'°.

Il nous semble plus judicieux de nous demander en quoi Raymond Ruyer n’est-il pas de
gauche ? Qu’est-ce que la gauche pour Ruyer ? Un ensemble d’illusions : « Changer la vie » ;
« Un autre monde est possible ! ». Nous avons vu que les programmes de gauche visent a
libérer I’homme des forces qui 1’aliénent. Or, Ruyer soutient qu’il existe une aliénation
métaphysique dont on ne peut se libérer®''. Vouloir faire advenir un homme nouveau est une
illusion. Ruyer se méfie de la pensée de gauche qui se prétend dialectique en croyant au
Progrés. Son pessimisme pour le « présent », 1’ « actuel », se conjugue a I’optimisme quant a
la durée, et lorsqu’il pense a la durée, pour ’homme et la société, il s’agit nous I’avons vu, de
la longue durée, a I’échelle des générations. Les « progressistes » qui ont essay¢ de lire Ruyer
le réduisent a un homme de droite, ou, pire, réactionnaire. Sans doute, Raymond Ruyer est de
droite, dans la mesure ou il ne peut pas adhérer aux préjugés de la gauche et, parmi ceux-ci, la
conviction que, par définition, les hommes de gauche sont supérieurs moralement et
intellectuellement a ceux de droite. Ruyer préférait probablement — ou préférerait — se définir
comme « conservateur intelligent » qui se différencie du conservateur classique ou du
conservateur « crispé » puisque, nous 1’avons vu, la conservation est une action difficile,
complexe.

808 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 303.

Raymond Ruyer, L’Art d’étre toujours content, p. 320.

Contrepoint, n° 1, mai 1970, liminaire, cité par Pierre Grémion, Intelligence de I’Anticommunisme. Le congrés
pour la liberté de la culture a Paris (1950-1975), Paris, Fayard, 1995, chap. XII.

81 « Toute conscience est fondamentalement et irrémédiablement « aliénée », et il est tout a fait absurde de
croire qu’en supprimant les aliénations politiques ou économiques de la conscience humaine, on supprime du
méme coup l'aliénation — disons métaphysique, ou religieuse — qui impose a tous « la voie de toute chair », « La
conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n° 4, 1967, p. 413.

809
810

176



A la question de savoir s’il était de droite ou de gauche, Raymond Aron répondait qu’il ne
voulait pas étre hémiplégique. Raymond Ruyer aurait probablement acquiescé a cette formule,
tout en préférant, si de deux maux il faut choisir le moindre, I’hémiplégique de droite a
I’hémiplégique de gauche. Ruyer reconnait la nécessité de la politique pour organiser la
société, mais il ne lui accorde pas la premicre place dans sa pensée; au contraire, il se
désintéresse des «jeux politiciens » ou de la « politique politicienne », comme il se dit
maintenant, pour établir la distinction avec la « théorie » politique ou les principes — mot peu
utilisé aujourd’hui parce qu’il a beaucoup servi autrefois — de la politique. Aucune allusion
aux situations politiques dans ses cours a I’Université ; il n’exprimait pas ses opinions devant
les étudiants auxquels il recommandait parfois la lecture du « Canard enchainé » qu’il se
divertissait a lire. Nous pourrions dire, d’une certaine maniere, qu’il était « modéré » parce
qu’il redoutait les extrémes. Selon le mot de Paul Valéry : « Le monde ne vaut que par les
extrémes et ne dure que par les moyens. Il ne vaut que par les ultras et ne dure que par les
modérés »*'%. La durée est bien, nous I’avons vu, ce qui préoccupe Ruyer pour I’humanité. Sa
modération en politique, qui n’est pas incompatible avec le « conservatisme intelligent »,
vient de la conception tragique de I’histoire politique, « 1’histoire d’abus sans fin » et
I’histoire des idées politiques « est I’histoire d’illusions successives »"'°. Pour lui, le moteur
de I’histoire était [’éternelle « bétise » humaine — Louis Vax ajoutait en souriant que Ruyer
utilisait un terme plus fort. D’ou son scepticisme quant a la politique qui mélange raison,
passions et intéréts ; et les passions et les intéréts ’emportent souvent sur la raison. Les
intéréts théorétiques de Ruyer le portaient plus vers les sciences et la philosophie, y compris
I’esthétique, que vers la réflexion sur la politique. C’est la raison pour laquelle, nous 1’avons
dit, il n’a jamais été militant ; ce qui ne 1’a pas empéché de prendre position contre ce qu’il
considérait comme de dangereuses dérives politiques.

812 paul Valéry, Tel quel, Paris, Gallimard, 1941, réed. Coll. Idées, 1971.

Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale,
n°2/1960, p. 161.

813

177



Chapitre IX.

Retour sur la critique sociale.

Le terme de « critique sociale » manque de précision. Il n’existe pas de définition ou,
plutot, il en existe plusieurs, selon les auteurs choisis. Par exemple Michaél Walzer écrit :
« La critique sociale est une activité si commune — tant de personnes s’y livrent d’une maniére
ou d’une autre — que nous présumons intuitivement qu’elle ne nécessite pas de découverte ou
d’invention philosophique »*'*. Analysant les sciences sociales, le philosophe Mario Bunge
déclare : « Nous toucherons a peine a la sociologie marxiste parce que, a 1’exception de
quelques essais perspicaces mais schématiques, elle n’a pas beaucoup avancé ; elle s’intéresse
plus a la controverse et a la critique sociale qu’a la théorisation rigoureuse ou a
I’investigation empirique sérieuse ; elle n’a pas vu les maux du prétendu socialisme réel ce
qui I’a empéché de prévoir son effondrement »*'°. Ce jugement de Mario Bunge nous permet
de dégager deux points : 1. La critique de la société — social criticism, en anglais — serait une
activité d’intellectuels, de sociologues politiquement situés a gauche ou a I’extréme gauche, et
2. La critique sociale est plutot de 1’ordre de la controverse, et s’oppose aux théories
rigoureuses, scientifiques, ¢laborées a partir d’hypotheses et de méthodes validées.

Dans ce chapitre, nous nous proposons de préciser 1’idée de critique sociale pour tenter
d’évaluer cette partie de I’ceuvre de Raymond Ruyer. La critique sociale de Ruyer est, en
partie, une critique des idées de gauche, devenues dominantes dans la société. Y a-t-il une
critique de la critique sociale chez Ruyer ? Nous ne le croyons pas puisque lui-méme parlait
de ses livres de critique sociale. Dans la réédition de La Gnose de Princeton, en livre de
poche®®, Ruyer divise ses principaux ouvrages en deux catégories : 1. Ouvrages de critique
sociale qui comprend les six livres dont nous avons parlé (L 'Utopie et les utopies ; Le Monde
des valeurs ; Philosophie de la valeur ; et les trois livres publiés chez Calmann-Lévy), 2.
Ouvrages dans la méme ligne que la pensée gnostique américaine, qui comprend les autres
principaux livres, avec quelques erreurs de date de publication, confirmation que Ruyer ne se
souciait pas trop des détails de sa bibliographie.

Nous devons admettre qu’il existe, pour lui, une critique sociale qui ne se réclame pas
des thémes habituellement entendus sous le vocable critique sociale, c’est-a-dire ceux de
I’aliénation et de la domination, qui sont, au contraire, critiqués par Ruyer. Irons-nous
jusqu’a dire qu’il développe une critique sociale de droite ? Il faudra alors nous interroger sur
la pertinence de I’idée d’une « critique sociale » de droite.

814 . . o . oy . . e . .
Michaél Walzer, Critique et sens commun. Essai sur la critique sociale et son interprétation, Paris, La

Découverte, 1990, p. 47.

81> Mario Bu nge, Social Science under Debate: a Philosophical Perspective, Toronto, Toronto University Press,
1998, p. 81, (Notre traduction).

816 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, L.G.F., Coll. Pluriel, 1977.

178



Nous dégagerons d’abord quelques points communs entre la pensée de Ruyer et celle
de Karl Popper sur la critique sociale et le statut des sciences sociales, et indiquerons ce qui
rapproche les deux philosophes sur ces thémes, méme s’ils ont développé leur ceuvre
indépendamment 1’un de ’autre. Popper n’a sans doute pas lu Ruyer, qui pour autant ne cite
pas Popper, sinon par allusion, ce qui semblerait indiquer une connaissance succincte de
I’ceuvre de Popper, traduite assez tardivement en France, mais 1’on sait que Ruyer lisait les
auteurs allemands et anglais dans le texte original. Nous savons d’autre part que Ruyer n’avait
pas d’attirance pour le Cercle de Vienne et les philosophes néo-positivistes. S’il a lu une
partie de I’ceuvre de Bertrand Russell et de Ludwig Wittgenstein, il se sentait plus proche de
Whitehead, nous I’avons dit, que des viennois, auxquels il avait peut-étre assimilé Karl
Popper, alors que ce dernier s’est toujours défendu d’appartenir aux cercle des néo-
positivistes de Vienne. Nous savons d’autre part que Ruyer était informé de ces courants en
épistémologie et philosophie des sciences par son éléve et collégue a ’université de Nancy,
Louis Vax, mais qu’il manifestait peu d’intérét pour la logique mathématique et les
préoccupations méthodologiques des néo-positivistes. Lors des conversations philosophiques,
fréquentes et régulieres, qu’ils tenaient, il lui arrivait de plaisanter en lui disant: «c’est
encore une de vos crises de néopositivisme ! ».

Raymond Ruyer et Karl Popper, nés la méme année, en 1902, construisent une ceuvre
philosophique en deux parties : théorie de la connaissance, épistémologie et méthodologie des
sciences, d’une part et réflexion sur I’histoire et sur la démocratie libérale pour Popper ;
philosophie de la connaissance, sciences de la nature et métaphysique d’une part et critique
sociale, comprenant une axiologie et des considérations sur le devenir des sociétés humaines
chez Ruyer. L’un comme [’autre n’ont jamais séparé ces deux parties de leur ceuvre qui
constitue ainsi, pour eux, un « tout ».

Dans les années 1920, Popper a été socialiste mais adversaire de Marx a cause de divergences
avec les communistes viennois. Il a expliqué, plus tard, qu’il n’acceptait pas les mensonges
des communistes pour justifier les décisions politiques du parti communiste ; il est resté
membre du parti social-démocratique — qui était d’obédience marxiste en Autriche ou s’était
développé I’austro-marxisme — jusqu’en 1937, année de son départ pour la Nouvelle Z¢lande.
Il a connu la Révolution bolchévique et la chute de 1’Union soviétique. Pendant la seconde
guerre mondiale il écrit les deux livres qui assureront sa réputation de penseur libéral : Miseére
de [’historicisme, publié¢ en 1944, et surtout La Société ouverte et ses ennemis, en 1945 817

Pour I’historicisme, les connaissances, les valeurs d’une société sont li€ées a une situation
historique donnée. L historicisme croit en une loi de I’histoire ; or, pour Popper il n’y a pas de
lois de I’histoire — et Ruyer le rejoint sur ce point. L’historicisme est, dit Popper, a I’origine
des doctrines communistes et fascistes ; et le marxisme, ajoute-t-il, qui fait de la lutte des
classes le moteur de I’histoire, est I’historicisme le plus abouti. Dés 1938, Raymond Aron
définissait ’historicisme comme la « doctrine qui proclame la relativité des valeurs et des

87 |’ euvre de Karl Popper (1902-1994) a été traduite tardivement en France. Misére de I’historicisme est

publié chez Plon, en 1955 ; La Société ouverte et ses ennemis, t. 1, Platon et t.2, Hegel et Marx, est publié au
Seuil en 1979. L’édition frangaise a heureusement comblé son retard et les principaux livres de Karl Popper
sont aujourd’hui disponibles au public francais.

179



philosophies aussi bien que de la connaissance historique »°'°

nous I’avons vu, contre le relativisme. « Le relativisme est un des nombreux crimes perpétrés
par les intellectuels. Il est une trahison a 1’endroit de la raison, et de I’humanité »1. Popper
émet ’hypothése que le relativisme de certains philosophes provient de la confusion des idées
de vérité et de certitude. Or la vérité est quelque chose d’objectif et la certitude est quelque
chose de subjectif'; il existe des degrés de certitude, donc plus ou moins de certitude ; si la
certitude est relative, il n’en est pas de méme de la vérité.**°

. Ruyer et Popper se retrouvent,

L’argument de Ruyer contre I’historicisme est le suivant : I’historiciste soutient que « Toute
pensée et toute croyance est historique ; il n’y a, il n’y aura jamais de vérit¢ ou de valeur
trans-historique. » Mais alors, demande Ruyer, I’historicisme lui-méme ne peut avoir qu’une
validité temporaire, il ne peut étre vrai. Le fait d’affirmer la thése historiciste équivaut donc
au fait d’en douter ou de la transcender »**'

Le livre La Société ouverte et ses ennemis oppose la société close a la société ouverte,
distinction établie dans le dernier livre d’Henri Bergson®*%. La société ouverte, selon Popper,
est diversifiée, repose sur des institutions et autorise 1’esprit critique. Elle se caractérise par un
systéme politique dans lequel les dirigeants politiques ou le gouvernement sont remplacés
sans violence a la différence des sociétés autoritaires ou les mécanismes de remplacement des
gouvernements sont la révolution ou le coup d’état. Les lois doivent permettre d’empécher ou
du moins de limiter les abus de pouvoir, de réduire I’'importance de I’Etat et de maintenir les
libertés individuelles. Ce sont les mémes arguments utilisés par Friedrich Von Hayek qui est
contre une démocratie illimitée et admet que tout gouvernement doit étre doté de pouvoirs
limités. La démocratie qui permet la transition pacifique au sommet du pouvoir politique est
« quelque chose de précieux, et qui mérite qu’on lutte pour le conserver »*>>.

Il s’agit d’un plaidoyer pour la démocratie et une critique de 1’historicisme. « L’objet de ce
livre, écrit Popper®*, est d’aider 4 la défense de la liberté et de la démocratie. Je n’ignore rien
des difficultés et des dangers inhérents a la démocratie, mais je n’en pense pas moins qu’elle
est notre seul espoir. Bien des exemples montrent que cet espoir n’est pas vain ». Il est
d’accord, et Ruyer aussi, avec la célebre formule de Winston Churchill « La démocratie est le
pire systétme de gouvernement, a I’exception de tous les autres qui ont pu étre expérimentés
dans I’histoire»®*.

Popper expose une conception de I’histoire assez proche de celle de Ruyer — pour qui, nous
I’avons vu, 1’histoire est « une suite d’abus sans fin ». « L’Histoire est souvent 1’histoire du
pouvoir, pour plusieurs raisons ; I’une d’entre elles est que le pouvoir exerce sur nous tous

818 Raymond Aron, La philosophie critique de I’histoire. Essai sur une théorie allemande del’histoire, Paris,

Julliard, 1987 (1°® é&d. : Paris, Vrin, 1938).

819 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, Paris, Les Belles Lettres, 2011, p. 24.

Id., p. 25.

Raymond Ruyer, « la conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n°
4/1967, p. 410.

82 Henri Bergson, Les Deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 1932 ; en particulier le chap. IV.
Friedrich Von Hayek (1899-1992), Droit, Législation et liberté, vol.3, Paris, PUF, 1980, p. 118.

Karl Popper, La Société ouverte et ses ennemis, Paris, Seuil, 1979, préface a I'édition francaise.

Winston Churchill, Déclaration a la Chambre des Communes, Londres, 11 novembre 1947.

820
821

823
824
825

180



une influence ; une autre raison est que les étres humains tendent a vénérer le pouvoir. Mais
I’adoration du pouvoir est une des formes les plus méprisables d’idolatrie et de servitude. La
vénération pour le pouvoir nait de la peur : la peur est un sentiment que nous méprisons, avec
raison. Une troisieme raison est que le pouvoir politique est le centre d’intérét de I’historien.
Les puissants et les hommes politiques, souvent, désirent qu’on les vénére et ils disposent des
moyens pour obtenir cette vénération. De nombreux historiens ont écrit pour des commandes
ou sous la supervision d’empereurs, de généraux ou de dictateurs. L’Histoire des hommes
politiques, des Chefs d’Etats, des puissants est, dans le meilleur des cas, une comédie insipide,
un opéra-bouffe »**°. Ruyer pourrait peut-étre ajouter que Popper oublie la dimension de
nutrition psychique dans la vie politique et la vénération du pouvoir, car tout n’est pas
mensonge dans la nutrition psychique qui organise la mise en scéne du pouvoir.

Dans le méme recueil®’, Popper présente quelques réflexions sur la théorie de la démocratie
en faisant le lien entre les idéaux sociaux et la critique sociale. « Ecrivant sur 1’utopie de
Platon, j’ai écrit, dit Popper, que ceux qui veulent faire advenir le paradis sur la terre ont tout
simplement créé un enfer »***. Telle est la legon que nous devons garder en mémoire. La
Suisse et 1’Angleterre furent les premiers pays a apprendre la lecon : La révolution anglaise,
explique Popper, n’apporta pas le Royaume des Cieux sinon 1’exécution du roi Charles Ier et
la dictature de Cromwell. Fatiguée par les guerres civiles et religieuses, 1’ Angleterre était
disposée a accepter les arguments de John Locke en faveur de la tolérance religieuse®’. La
Suisse, 1’Angleterre et les Etats-Unis ont pu atteindre par des réformes démocratiques ce
qu’ils n’auraient pas pu obtenir par la révolution, le fanatisme, la dictature et 1’'usage de la
force. Conclusion a laquelle était parvenu Ruyer a partir du contre-exemple frangais sur la
période qui va de 1789 a 1815.

Popper, comme Ruyer, est pour un gouvernement constitutionnel démocratiquement €lu et
responsable — ce qui signifie qu’il doit rendre des comptes — et non pas, précise-t-il, pour un
gouvernement du peuple, ce qui est trés différent®’. Les théses de Popper ont été critiquées,
en particulier celles exposées dans La Société ouverte et ses ennemis, pour une lecture de
Platon réductrice et anachronique en faisant de Platon un précurseur de I’historicisme

hégélien et marxiste®'.

826 Karl Popper, All Life is Problem Solving, London, Routledge, 1999 (1994, pour I'édition allemande) p. 107,

(Notre traduction).

87 Traduit en fra ngais : Toute vie est résolution de problemes, Arles, Actes Sud, 1998, 2 vol.

Id., All Life is Problem Solving(Notre traduction).

Karl Popper, A la recherche d’'un monde meilleur, Paris, Les Belles Lettres, 2011, p. 196.

Karl Popper, Toute vie est résolution de probléemes, Préface.

Une critique récente, en France est celle de Anne Baudart, Qu’est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin, 2005,
p. 116.

828
829
830
831

181



L’Ecole de Francfort : l1a controverse de Popper avec Adorno et Habermas.

L’Ecole de Francfort regroupe des intellectuels allemands — Theodor Adorno (1903-
1969), Max Horkheimer, Herbert Marcuse — a I’Institut de recherche sociale, fondé en 1923.
Le projet initial de DInstitut était d’étudier les gréves de masse, le sabotage, la vie
internationale du syndicalisme, le marxisme, les modes de vie des différentes couches de la
société. Dans les années 1960, I’Ecole de Francfort veut actualiser le marxisme par une
analyse critique des sciences sociales dans une perspective néo-marxiste ; Adorno critique le
taylorisme et la société de consommation ; il entreprend aussi une critique de la « culture de
masse » a travers la notion d’industrie culturelle. Pour Horkheimer et Marcuse, la critique
sociale doit s’appuyer sur une analyse des évolutions sociales et identifier les obstacles a
I’émancipation qui pervertissent les luttes sociales. L’Ecole de Francfort se caractérise par un
refus radical du monde sur la base théorique du marxisme. Jiirgen Habermas (1929-) est le
représentant de la seconde génération de I’Ecole de Francfort. En France, Jean-Marie Vincent,
universitaire venu du Trotskysme, qui a fondé et dirigé, jusqu’a sa retraite en 2002, le
département de sciences politiques de I’Université de Vincennes (Paris VIII), a contribué a
faire connaitre les auteurs et les textes de L’Ecole de Francfort®*.
En 1961, Popper est invité a donner la conférence inaugurale des Journées de la Société
allemande de sociologie a Tiibingen. Il présenta vingt-sept théses sur « La logique des
sciences sociales ». Adorno devait répondre a Popper mais - ainsi que l’observa Ralf
Dahrendorf dans ses « Commentaires sur les discussions de Tiibingen » - exprima, assez
curieusement son accord avec Popper, sans toutefois prendre position sur les théses de ce
dernier, en particulier la dixiéme thése qui critique le relativisme historique « pour lequel il
n’y a pas de vérité objective mais seulement des vérités bonnes pour telle ou telle époque ; et
le relativisme sociologique qui enseigne qu’il existe des vérités ou des sciences valables pour
tel groupe ou telle classe, par exemple une science prolétarienne et une science
bourgeoise »***. Cette thése est intéressante, d’autre part, parce qu’elle signale, en 1961, la
« victoire » de 1’anthropologie sociale sur la sociologie, « victoire d’une méthode soi-disant
observatrice, soi-disant descriptive, soi-disant plus objective et donc conforme en apparence a
la méthode des sciences naturelles »**. La huitiéme thése énoncait le renversement de
I’anthropologie et de la sociologie de la maniére suivante : « Avant la deuxiéme guerre
mondiale, la sociologie était encore considérée comme une science théorique universelle
tandis que I’anthropologie sociale était considérée comme une sociologie appliquée aux
sociétés « primitives ». Le rapport s’est complétement inversé dans les années 1960 :
I’anthropologie sociale est devenue une science sociale universelle et il semble que la
sociologie se résigne a devenir un secteur de [’anthropologie sociale — a savoir une
anthropologie sociale appliquée aux sociétés industrialisées. L’anthropologue, jadis homme
de terrain modeste, est devenu un théoricien social aux vues vastes et profondes »*°. Ces

2 Jean-Marie Vincent (1934-2004), La Théorie critique de I’Ecole de Francfort, Paris, Galilée, 1976. On peut lire

aussi : Ralf Wiggershaus, L’Ecole de Francfort. Histoire, développement, signification, Paris, PUF, 1993.

831 Adorno-K. Popper, De Vienne a Francfort. La querelle allemande des sciences sociales, Bruxelles, Editions
Complexe, 1979, p. 82.

844, p.79.

8 14d., p. 79.

182



théses n’ont pas été¢ discutées aux journées de Tiibingen ; étaient-elles alors acceptées sans
discussion parce qu’elles correspondaient a la réalité de 1’état des sciences sociales ?

Nous avons connu, en France aussi, I’engouement des « milieux intellectuels » pour

I’anthropologie structurale, représentée par Claude Lévi-Strauss ; pour autant la sociologie
n’était pas résignée «a devenir un secteur de l’anthropologie sociale ». La vogue du
structuralisme une fois passée, I’anthropologie a perdu de son éclat, méme si Lévi-Strauss
continuait a exercer une influence intellectuelle, de plus en plus discréte, il est vrai. Il est
aujourd’hui difficile de parler de « victoire » de 1’anthropologie sociale. Il n’en reste pas
moins que les théses de Popper auraient dii provoquer la discussion. Dahrendorf témoigne, en
conclusion, de la déception des participants qui n’ont pas assist¢ a la controverse attendue
entre les deux rapporteurs — Adorno et Popper — qui n’ont pas abordé les problémes
spécifiques de la sociologie™®.
En 1969 est publi¢ en Allemagne le recueil d’essais « La querelle du positivisme dans la
sociologie allemande » qui sera traduit en anglais en 1976 et en frangais en 1979. Ce recueil
comprend les trois textes des journées de Tiibingen, deux textes d’Adorno: une longue
introduction, dernier texte d’Adorno, publié¢ apres sa mort, et un texte intitulé « Sociologie et
recherche empirique » ; sont ajoutés deux autres essais de Jirgen Habermas et du professeur
Hans Albert qui prend la défense de Popper en réponse aux attaques d’Habermas. Ces textes
ne figuraient pas au programme des journées de 1961 puisqu’ils leur sont postérieurs.

En prélude aux textes d’Adorno, un des traducteurs prend la précaution d’avertir le lecteur
qu’ils sont rédigés dans un allemand fort ardu. Il faut reconnaitre que la lecture des essais
d’Adorno et d’Habermas suscite le malaise car, au-dela des critiques du positivisme, en réalité
du néo-positivisme du Cercle de Vienne auquel Popper est assimilé de manicre abusive, il est
difficile de comprendre les objectifs des attaques contre la sociologie empirique ; certes
Adorno comme Habermas condamnent 1’empirisme en sociologie ; ils se font les avocats des
« dialecticiens » contre les « positivistes » en insistant sur une divergence de conception qui
nous semble tres artificielle : « Le positivisme voit dans la sociologie une science parmi
d’autres et consideére depuis Comte que les méthodes éprouvées dans les sciences anciennes,
surtout les sciences de la nature, peuvent étre transposées a la sociologie »*’. Cette
présentation nous apparait plutot caricaturale et confond le positivisme de Comte et le néo-
positivisme du Cercle de Vienne. Un autre exemple de raisonnement abstrait ou le lecteur
s’interroge sur le sens a donner aux phrases : « Rien de social ne peut étre pensé sans
référence a la totalité, au systéme total qui est réel mais intraduisible en une immédiateté
tangible, et qui pourtant ne peut étre concu que dans la mesure ou il est appréhendé dans le
factuel et l’individuel. C’est ce qui confére toute son importance a |interprétation
(« Deutung ») en sociologie »*3¥ Méme si la traduction ne parvient pas a restituer le sens
original, I’expression en elle-méme manque de clarté.

8%14d., p. 110.

Theodor Adorno, « Introduction », De Vienne a Francfort, p. 32.
Id. p. 32.

837
838

183



Popper rappelle qu’il ne voulait pas attaquer Adorno et 1’Ecole « dialectique » de
Francfort « que je n’ai jamais considérée comme importante, si ce n’est peut-&tre d’un point
de vue politique — encore qu’en 1960, je n’étais méme pas conscient de 1’influence politique
de cette école. Bien que je n’hésiterais pas aujourd’hui a dire de leur influence qu’elle est
« irrationaliste » et « destructrice de I’intelligence », je ne pourrais jamais prendre leur
méthodologie (quoiqu’on entende par-la) au sérieux d’un point de vue intellectuel ou
académique »*°. 1l reproche aux praticiens des sciences sociales en Allemagne d’avoir été
formés dans le «style » hégélien, « et ceci est, a mon avis, une tradition destructrice de
I’intelligence et de la pensée critique »"*. Popper et Ruyer s’accordent & penser que le devoir
de tout intellectuel «est de s’efforcer constamment de parler un langage simple et clair.
Chaque pensée devrait étre formulée aussi clairement et simplement que possible. Ce qu’on
ne peut obtenir qu’en travaillant beaucoup »**'. Ruyer et Popper rejettent le jargon
philosophique et la cuistrerie intellectuelle qui servent a formuler des banalités dans un
discours boursouflé. Popper dit qu’il avait 1’habitude de mettre en garde ses étudiants,
particuliérement en Allemagne, qui venaient a I’université pour apprendre a parler et a écrire
de maniére impressionnante et incompréhensible®*?. A Nancy, Raymond Ruyer et Louis Vax
nous ont appris a nous défier de la fausse profondeur, du langage incompréhensible, a ne pas
admirer 1’opacité brillante qui sévissait aussi dans les universités francaises. Le modé¢le
inconscient qui consiste a énoncer des trivialités dans un verbalisme plus ou moins vide,
considéré « comme la valeur intellectuelle par excellence »** et que Popper attribue a
I’ Allemagne, existe — ou a existé — aussi en France ; le structuralisme y a contribué™*. (Nous
avons ici méme donné quelques exemples — de Roland Barthes et Jean Baudrillard, pour ne
citer que ces deux noms). Le langage incompréhensible est celui d’Adorno et d’Habermas,
comme s’amuse Popper a le relever : Habermas commence a citer une phrase d’Adorno qu’il
approuve®”. Popper donne la citation dans le texte allemand original puis la traduction du
livre De Vienne a Francfort et sa propre « traduction ». Ainsi, « La totalité sociale ne mene
pas de vie propre par-dessus ce dont elle assure la cohésion, en quoi elle trouve ses propres
composants. Elle se produit et se reproduit au travers de ses moments singuliers... aussi peu
ce tout peut étre séparé de la vie, de la coopération et de 1’antagonisme de ses ¢léments, aussi
peu un élément quelconque peut-il étre compris dans son seul fonctionnement sans prise en
considération du tout qui a son essence dans le mouvement du singulier lui-méme. Systéme et
singularité¢ doivent €tre connus réciproquement et seulement dans leur réciprocité » devient :
«la société consiste en relations sociales. Les diverses relations sociales produisent en
quelque sorte la société. Parmi ces relations figurent la coopération et I’antagonisme ; et

Bk, Popper, « Raison ou Révolution ? », De Vienne a Francfort, p. 238. Cet article fut d’abord publié dans les

Archives européennes de sociologie, X1, 1970, pp. 252-62.

#94. p. 241.

¥4, p. 240.

#214. p. 242.

#31d. p. 242.

Contre I'obscurité de la notion de structuralisme que tout le monde appliquait a tout le monde dans les
années 1960, Jean-Francois Revel a demandé a Clément Rosset d’écrire une satire : Les matinées
structuralistes, Paris, Robert Laffont, « Libertés », 1969.

#5 J. Habermas, « Théorie analytique de la science et dialectique », post-scriptum a la controverse entre Popper
et Adorno, De Vienne a Francfort, p. 115. La phrase d’Adorno est tirée de « Sur la logique des sciences
sociales », De Vienne a Francfort, p. 93.

844

184



puisque (comme on I’a dit) la société consiste en ces relations, il est impossible de 1’en
séparer. Mais I’inverse est vrai aussi : aucune de ces relations ne peut étre comprise sans les
autres »**°.

Popper enfonce le clou : la théorie des totalités sociales n’est pas nouvelle et elle n’est pas
fausse, elle est simplement triviale. Habermas ne sait pas poser les choses simplement, « la
plus grande part de ce qu’il dit me semble trivial ; le reste me semble erroné »7 11 est
difficile de discuter avec lui, méme si, comme le reconnait Popper, nous sommes convaincu
de sa parfaite sincérité. Il cherche a impressionner autrui ; « Le professeur Habermas semble
penser que celui seul qui critique pratiquement la société existante peut produire des
arguments théoriques séreux a propos de la société, puisque que la connaissance sociale ne
peut étre séparée d’attitudes sociales fondamentales »***. Une telle maniére de penser,
erronée, empéche, ou du moins biaise tout débat puisqu’avant de s’interroger sur le contenu
de ce qui est dit, on commence par soupgonner les présupposés de celui qui parle.

Le probleme de fond qui oppose 1’école de Francfort a Popper est le choix de la
révolution ou celui de la réforme ; nous retrouvons le théme de la critique sociale. « Il se peut
que les injustices sociales soient mieux pergues par les révolutionnaires que par les autres
gens, admet Popper. La plupart des révolutions ont produit des sociétés tres différentes de
celles désirées par les révolutionnaires. Voila un probleme qui mérite d’étre retenu dans toute
critique sérieuse de la société »™*.

Si Ruyer, pour sa part, a critiqué les idées d’Herbert Marcuse, il ne parle pas de 1’école
de Francfort®’. Elle a exercé une influence en France auprés d’universitaires d’obédience
marxiste et aussi, parmi d’autres, Bourdieu et Foucault. Dans un ouvrage remarquable par sa
critique précise des théses de Michel Foucault, I'universitaire et diplomate brésilien José
Guilherme Merquior®™' montre que la théorie du pouvoir de Foucault, comme augmentation
de la domination, converge avec la tradition critique qui va de Marx aux philosophes de
I’école de Francfort. Sur le théme de la critique sociale, Merquior écrit : « Foucault applique
la legon de Nietzsche a un phénomene que nous a rendu familier I’avancée générale des theses
de ce que I’on appelle le marxisme occidental (c’est-a-dire essentiellement celui de Lukécs et
la premiére génération de I’école de Francfort), a savoir la fusion de la critique sociale (la
condamnation de la société¢ bourgeoise) et d’une position contre-culturelle (le grand refus de

la civilisation moderne) »*>%.

e Popper, « Raison ou révolution ? », De Vienne a Francfort, p. 244.

Id. p. 245. Popper a reproduit I'exercice en le poursuivant dans A la recherche d’un monde meilleur, Paris,
Les Belles Lettres, p. 140.

#814d. p. 245.

¥91d. pp. 245-246.

Il cite Adorno etThe AuthoritarianPersonnality, New York, Harper, 1950, dans un article peu connu : « La
boule d’or ou la droite, la gauche et la gauche libertaire », Défense nationale, février 1978, p. 9.

8l 6. Merquior (1941-1991), Foucault et le nihilisme de la chaire, Paris, PUF, 1986. Malheureusement ce livre
a rencontré peu d’échos si ce n’est quelques réprobations pour avoir osé souligner les approximations et les
erreurs de I'« archéologue des savoirs ».

82 6. Merquior, Foucault et le nihilisme de la chaire, p. 118.

847

850

185



L’éphémeére contre-culture.

La critique sociale regroupe, assez indistinctement, la condamnation de la société
bourgeoise et le refus de la civilisation occidentale a quoi se reconnaissait la « contre-
culture » telle qu’elle s’est exprimée aux Etats-Unis. Le mot « contre-culture », qui définit le
mouvement culturel contestataire né a la fin des années 1960, est attribué a Théodore Roszak
(1934-2011), professeur d’histoire a I'université d’état de Californie quand il publie le livre
Vers une contre-culture®. Le succés de ce livre est immédiat tant auprés des jeunes
américains, étudiants radicaux contre la guerre du Vietnam et jeunes « hippies » ayant
abandonné I’université, que de leurs ainés, les parents a qui il proposait une analyse de ce qui
arrivait a I’Amérique du Nord, présentée comme société technocratique. Alan Watts (1915-
1978), « gourou » autodidacte des religions asiatiques, figure emblématique du mouvement
hippie, avait déclaré a propos de Vers une contre-culture : « C’est le livre utile pour savoir ce
qui se passe dans la téte de votre enfant intelligent et rebelle ». Roszak voyait, avec
enthousiasme et démagogie, dans les mouvements contestataires les prémices de la contre-
culture a venir. La société moderne dominée par la science est laide, répressive et sans ame.
La contre-culture issue de la jeunesse dissidente débouchera sur une nouvelle civilisation
visionnaire, ouverte a toutes les expériences qui incluaient la recherche des paradis artificiels
avec le LSD, les religions exotiques, la liberté¢ sexuelle, toutes les formes de musiques
populaires et les bandes dessinées, au contenu assez superficiel. La révolte des campus et le
mouvement des droits civiques allaient libérer la jeunesse de la corruption du monde ;
I’idéalisme est naif par son optimisme mais dangereux par son irrationalisme et méme
antirationalisme. Les mouvements contestataires se sont arrétés avec la fin de la guerre du
Vietnam, et, a la fin des années 1970, il s’est passé ce que Roszak redoutait: la
« récupération » et la disparition de la contre-culture. L’idée de contre-culture n’était-elle pas
simplement une escroquerie médiatique ? Il est permis de le penser devant 1’indigence
théorique, artistique et méme culturelle, des contenus qu’elle prétendait offrir.

Le livre de Roszak ne mériterait pas d’y consacrer plus d’attention s’il ne dévoilait, comme un
symptome, la critique sociale néo-gauchiste®*. 1l relie le théme de la critique sociale a celui
du désaccord entre les générations qui serait 1’agent essentiel du changement social. Si nous
suivons Roszak™, la critique sociale, née de I’opposition entre les générations — les enfants
critiquent les parents — débouche sur le changement social. L’aliénation est bien un theme de
la critique sociale mais, pour Roszak elle devient « étouffement de la personnalité¢ et
fermeture de 1’homme & I’homme »**®; conception inhabituelle de 1’aliénation, assez peu
marxiste, peut-étre parce que Roszak pense a la « nouvelle gauche » : « les contestataires
cherchent a doter d’une base culturelle la Nouvelle Gauche, nouvelles formes de
communauté, nouveaux schémas familiaux, nouveaux plaisirs sexuels, nouvelles formes
¢thiques, nouvelles valeurs personnelles loin de la politique de pouvoir, du foyer bourgeois et

3 Theodore Roszak,The Making of a Counter Culture, New York, Doubleday, 1969; traductionfrancaise,

Versunecontre-culture, Paris, Stock, 1970.
S Roszak, Vers une contre-culture, p. 86.
Id. p. 15.

Id. p. 77.

855
856

186



de la société de consommation »> .

Le lecteur observera le golt prononcé pour la
«néomanie » : la contre-culture n’apporte que du nouveau. Nous nous interrogeons cependant
sur les « nouveaux plaisirs sexuels » (sic). La société d’ Amérique du Nord était-elle a ce point
réprimée qu’il fallut attendre 1969 pour découvrir de nouveaux plaisirs sexuels ? En revanche
nous retrouvons sans surprise la critique de la société de consommation qui €tait en 1969 le
sujet préféré des universitaires de gauche en Occident. Ce catalogue de bonnes intentions
énonce le programme que les « progressistes », comme disait Ruyer, la gauche généralement
parlant, va essayer de mettre en place au nom du changement et au nom du progres des
meeurs, c’est-a-dire de leur libération, puisqu’elles avaient été jusqu’alors réprimées. La
génération issue du « baby-boom » dans le monde occidental se chargera de donner une
réalité politique a ces thémes. En premier lieu, le refus de la hiérarchie des cultures deviendra
I’idéologie du « tout culturel » : tout se vaut car tout est culture. Cette idéologie sera validée
par des intellectuels, des artistes et des hommes politiques.

La critique de la société de consommation a renouvelé le théme de 1’aliénation qui est passé
du cas du travailleur ou du prolétaire qui vend sa force de travail — aliénation économique —
au cas de l’individu dépossédé¢ de lui-méme en acceptant le «systéme » technique
asservissant par toutes sortes de controles sociaux et qui propose le plaisir et la jouissance de
la marchandise, ou des « objets ». Le théme de 1’aliénation n’est pas nouveau, pas plus que
celui de la domination, nous le verrons, mais il a gagné en extension puisque dans les années
1960 il concernait tous les consommateurs. Il est exposé dans les livres d’Henri Lefebvre et
ceux d’Herbert Marcuse. Ruyer avait montré les limites du théme de 1’aliénation : « Toute
conscience est fondamentalement et irrémédiablement aliénée, et il est tout a fait absurde de
croire qu’en supprimant les aliénations politiques ou économiques de la conscience humaine,
on supprime du méme coup 1’aliénation — disons métaphysique ou religieuse — qui impose a
tous la voie de toute chair »>°.

Le théme de la domination n’a rien de nouveau non plus. I repose sur les considérations
théoriques et la rhétorique inspirées du marxisme et du socialisme. L’exploitation capitaliste
est génératrice de misere et d’inégalité chez les « travailleurs » victimes de cette exploitation,
et d’égoisme dans la vie sociale. La société se divise en dominants et dominés ; il y a d’un
coté le Pouvoir, les dirigeants, les dominants et de I’autre, la masse des dominés. Pierre
Bourdieu a défini la culture comme instrument de domination utilisé par la classe dominante.
Elle sert a assurer la reproduction sociale. Son livre La distinction™’ a pour sous-titre Critique
sociale du jugement. 1l se veut une critique de la culture et des usages qu’on en fait comme
moyen de domination. A partir d’enquétes réalisées dans le cadre du Centre de sociologie
européenne, Bourdieu veut montrer que le golit est socialement déterminé; pour cela il
s’attache a dégager les principes généraux des conduites qui permettent d’établir I’ensemble
des gotts, pas seulement en matiére d’art, mais aussi d’alimentation, de loisirs, musique,
cinéma, de vétement, etc. qui déterminent les styles de vie. Il propose une représentation de
I’espace social puis essaie d’expliquer comment 1’appartenance sociale détermine un style de

857

Id. p. 86.

Raymond Ruyer, « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale,
n°4/1967, p. 413.

89 pierre Bourdieu, La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Editions de Minuit, 1979.

858

187



vie avec les notions de capital social, de capital économique et de capital culturel (ou niveau
d’instruction). Tout cela pour affirmer que I’art est un des lieux par excellence de la
dénégation du monde social. Une maniére pour les classes supérieures de maintenir leur
domination sur les classes populaires. « Ce livre, écrit Philippe Raynaud860, construit tout
entier sur I’opposition de la distinction et de la vulgarité, trouve peut-étre son équilibre — et les
raisons de son succés — dans le fait qu’il représente aujourd’hui la forme distinguée du
marxisme vulgaire ». Une autre raison de son succes, selon Philippe Raynaud, vient de ce que
ce livre est un exemple de culture distinguée : « critique de la culture savante, La distinction
est aussi un livre d’intellectuel pour intellectuels, dont la compréhension requiert la maitrise
symbolique de la culture légitime en méme temps qu’elle procure la satisfaction de la distance

critique & son égard »™°'.

Les intellectuels et les modes intellectuelles.

En novembre 2010 s’est tenu a Paris un colloque « 30 ans apres La Distinction ». Le
texte de présentation du colloque affirme que cet ouvrage — 1’'un des plus lus et les plus
commentés — a mis en avant I’importance des dimensions symboliques et culturelles de
I’ordre social, des processus de domination et d’exclusion, contribuant a un renouvellement
de la sociologie de la stratification sociale et des rapports de classe. Les organisateurs du
colloque se croient obligés de dire que la sociologie de Bourdieu n’est pas binaire ; « elle est
davantage une sociologie de 1’espace social que de I’échelle sociale » ; I’un n’empéche pas
I’autre, sommes-nous tentés d’ajouter. Sur la question de savoir si la recherche en sciences
sociales doit étre neutre ou adopter consciemment un point de vue partisan — qui était ’enjeu
du débat manqué entre Popper et 1’école de Francfort — Bourdieu a répondu qu’un bon usage
de la sociologie était d’en faire un instrument de transformation du monde social. Il a mis son
« capital symbolique » au service de la cause des dominés, contre le « néo-libéralisme » ;
cohérent en cela avec le néo-marxisme de ses écrits.

Mais en contradiction avec 1’exigence ou I’affectation de « scientificité » ; il considérait que
la sociologie qu’il faisait était de la science®?. Lors d’un entretien sur France culture, il avait
déclaré : Il y a place pour un utopisme rationnel, c¢’est-a-dire a une part d’utopie dans les
limites du possible ; il faut définir les limites de ce qu’on peut faire et aller aussi loin que
possible au-dela de ces limites avec une toute petite chance de réussir » ; ici, en I’occurrence,
ce n’est plus le sociologue qui se veut scientifique qui parle sinon I’intellectuel engagé. A la
suite de Foucault, Bourdieu se définissait comme un « intellectuel spécifique » ¢’est-a-dire un
intellectuel « qui ne travaille plus dans 1’'universel, dans I’exemplaire, dans le-juste-et-le-vrai-
pour-tous mais dans des secteurs déterminés en des points précis »*®. I se voulait le porte-
voix des sans voix ; n’était-ce pas aussi le projet de Sartre ? Parler au nom des damnés de la

860 Philippe Raynaud, « Le sociologue contre le droit », Revue Esprit, mars 1980, pp. 82-93.

Id. p. 93.

Jeannine Verdés-Ledoux, Le Savant et le politique. Essai sur le terrorisme sociologique de Pierre Bourdieu,
Paris, Grasset, 1998 ; rééd. LGF, Le livre de poche, « Biblio essais », 2002.

83 Michel Foucault, « La Fonction politique de I'intellectuel », Dits et écrits, Vol. 2 : 1976-1988, Paris, Gallimard,
Coll. Quarto, 2001, p. 109.

861
862

188



terre ? Ruyer portait peu d’intérét a ce genre de distinction sophistique entre intellectuel et
« intellectuel spécifique ». Il partagerait plutot 1’observation de Jean Grenier: « J’ai cru
constater les années dernicres un gott trés vif des intellectuels pour les grossi¢res majorités. Il
m’a semblé voir qu’ils ne répugnaient & aucune compromission ni aucun compromis. J’ai vu
les plus indépendants et les plus révoltés rivaliser de zéle et d’obéissance »***. Ruyer se
méfiait des intellectuels auxquels il reprochait de suivre la mode. Il rejoignait Karl Popper,
nous 1’avons vu pour dénoncer la pédanterie, les grandes phrases obscures et inintelligibles
qui menent au relativisme. Pour le relativiste, la vérité est sans importance puisque tout est
vrai ou plutdt rien ne 1’est.

Valeur du sens commun :

Le jeune Ruyer a voulu réhabiliter le sens commun en philosophie, dans un article
publié en 1934, assez peu lu et peu commenté*®. « Ne pas mépriser I"univers de I’homme de
la rue est une indispensable assurance contre les fantaisies philosophiques »*®. Ruyer
connaissait bien le risque d’étre mal compris et mal jugé, en abordant le theme du sens
commun. II le fait a propos de I’existence du monde extérieur en citant les réflexions sensées
de Bertrand Russell*”’. Un autre point qui le rapproche de Karl Popper : il apprécie le robuste
bon sens anglo-saxon, celui des anglais, de Samuel Butler, tout comme il appréciait I’humour
anglais — et aussi Alphonse Allais pour I’humour frangais. Pour le jeune Ruyer, «le sens
commun peut et doit fournir au philosophe un cadre général, la terre ferme du monde
communément accepté dans sa géographie sommaire »*®®. La notion de sens commun se
rapporte a une forme de connaissance qui regroupe des savoirs socialement transmis et
diffusés dans une culture donnée, des normes, des valeurs et symboles, des régles admises. Le
sens commun est toujours social, et pour cette raison il intéresse les philosophes et les
sociologues. Aristote parle de koine aisthesis ou sensibilités communes. Une certaine tradition
philosophique francaise, de Descartes a Bergson, a eu tendance a disqualifier le sens commun
comme certains sociologues, de Durkheim a Bourdieu, réduisent le sens commun a un type de
connaissance inférieur au savoir scientifique, ce qu’il est assurément mais qui ne mérite pas
autant de réprobation. A propos du sens commun, Bourdieu mentionne ces « évidences
immédiates souvent illusoires »**°. Selon Marc Crapez, la critique du sens commun est une
illusion propre a certains sociologues récents®’’. Il distingue les intellectuels dénonciateurs du
bon sens, des hommes d’étude et de réflexion que le bon sens préserve de 1’esprit de systéme.
Pour lui, le rejet du bon sens comme «lieu commun du parti intellectuel », apparait au
XIXeéme siecle et s’impose comme argument d’autorité dans les années 1960. Il y a un parti

84 Jean Grenier, Essai sur I’esprit d’orthodoxie, Paris Gallimard, 1938, rééd. Coll. Idées, 1967, p. 178.

Raymond Ruyer, « Role du sens commun en philosophie », Revue philosophique, 1934 :248-258.

Id. p. 252.

Bertrand Russell, Our Knowledge of the External World as a Field for Scientific Method in Philosophy, Chicago
and London, Open Court Publishing Company, 1914. (Traduction francaise: La méthode scientifique en
philosophie).

868 Raymond Ruyer, article cité, p. 249.

Pierre Bourdieu, Choses dites, Paris, Editions de Minuit, 1987.

Marc Crapez, Défense du bon sens ou la controverse du sens commun, Monaco, Editions du Rocher, 2004.

865
866
867

869
870

189



pris scientiste qui déprécie la perception spontanée ou ces « savoirs » qui organisent la vie
sociale : ceux qui méprisent le bon sens n’évitent parfois pas de tomber dans le dogmatisme
ou le scientisme ; ils deviennent le pédant ou le Trissotin de Moliére. Bachelard évite le
vertige scientiste et sauve in extremis le sens commun, blame le jargon, dénonce la fausse
profondeur, prone un esprit scientifique capable de diriger ses critiques contre lui-méme.
Bourdieu tire son hostilité au sens commun d’une lecture de Bachelard®”".

Plus récemment, Raymond Boudon s’est élevé contre la dévalorisation du sens
commun®’?. Dans un entretien, il a précisé sa position : « Les élites intellectuelles frangaises
ont souvent dans les derniéres décennies donné I’impression qu’elles n’accordaient que peu
de valeur a I’esprit critique qui est pourtant le nerf et définit le sens de 1’activité intellectuelle
et qu’elles avaient plutot une vocation a la militance, souvent au service de causes ou d’idées
confuses voire perverses, comme Louis Althusser, Pierre Bourdieu ou Michel Foucault, dont
les engagements évoquent davantage I’aveuglement de Sartre en faveur du régime cubain que
le caractére visionnaire des prises de position de Voltaire, dans 1’affaire Calas par
exemple w7,

Lorsque furent publiés les Carnets de voyage en Chine®’* de Roland Barthes, Simon
Leys, a la fin du compte-rendu qu’il en donne®”, cite George Orwell : « Vous devez faire
partie de I’intelligentsia pour écrire des choses pareilles ; nul homme ordinaire ne saurait étre
aussi stupide ». Simon Leys avait raconté que le voyage en Chine de Roland Barthes, en avril-
mai 1974, avec un petit groupe de ses amis de la revue Tel Quel avait coincidé avec une purge
colossale et sanglante déclenchée par le régime maoiste : la fameuse campagne « Pi Lin, Pi
Kong », contre Lin Biao et contre Confucius. Simon Leys avait accusé Barthes de n’avoir rien
dit dans le récit publié¢ par Le Monde a son retour en France. Un an plus tard, Barthes réédite
I’article en plaquette de luxe pour bibliophile avec une postface justificatrice®’®. Simon Leys
note alors avec ironie que Barthes venait d’inventer cette catégorie inouie le « discours ni
assertif, ni négateur, ni neutre », «l’envie de silence en forme de discours spécial » et
« venait d’investir d’une dignité enticrement neuve la vieille activité, si injustement décriée,
du parler-pour-ne-rien-dire »*"". La publication des Carnets de voyage en Chine, chez le
méme éditeur que la plaquette de 1975, n’entraine pas Simon Leys a réviser son opinion de
1976, au contraire elle justifie la phrase d’Orwell citée plus haut. A propos de voyage en
Chine, est édifiant le florilége de citations proposé€ par Frangois Hourmant d’intellectuels
francais en voyage en URSS, a Cuba et en Chine®’®.

Nous avons mis en relation la critique sociale, les intellectuels, le bon sens et la
sociologie ou les sciences sociales. Revenons a la critique sociale puisque nous voulons

¥114., p. 10.

872 Raymond Boudon, Renouveler la démocratie. Eloge du sens commun, Paris, Odile Jacob, 2006.
Raymond Boudon, « Entretien sur la démocratie avec Julien Serey », revue Entrée libre, 2008, n° 5.
Roland Barthes, Carnets de voyage en Chine, Paris, Christian Bourgois, 2009.

Simon Leys, « Une indécence extraordinaire », journal La Croix du 4 février 2009.

Roland Barthes, Alors la Chine ?, Paris, Christian Bourgois, 1975.

Simon Leys, Images brisées, Paris, Robert Laffont, 1976

Frangois Hourmant, Au pays de I’avenir radieux, voyages des intellectuels francais en URSS, a Cuba et en
Chine, Paris, éd. Aubier, 2000.

873
874
875
876
877
878

190



¢valuer ce que Ruyer a réalisé avec ce qu’il appelle « critique sociale ». Nous avons vu aussi
que I’idée de critique sociale fait partie du registre politique de la gauche : les themes de la
critique sociale viennent du marxisme et nous pourrions peut-étre trouver chez Jean-Jacques
Rousseau les formes classiques de la critique sociale avec le theme de I’inégalité et le théme
de I’innocence de I’homme dans une société qui le corrompt. Nous nous sommes demandé¢ s’il
peut exister une critique sociale qui soit autre chose que la critique de la domination, a
I’exemple de celle de Ruyer. Avant de revenir a Ruyer, nous nous proposons d’examiner la
distinction entre critique sociale et critique sociologique établie par Claude Grignon.

Il déclare d’entrée que la critique sociale et 1’expertise politique font partie du métier de
sociologue. En opposant critique sociale et critique sociologique, Claude Grignon® ’rappelle
la mise en garde de Max Weber : « prendre une position politique pratique est une chose,
analyser scientifiquement des structures politiques et des doctrines de parti en est une
autre »**°. Pour passer de la critique sociale a la critique sociologique, il faut que « la division
des roles et du travail soit scrupuleusement respectée et que le savant s’abstienne de juger en
moraliste et de décider en politique »*'. S’il est nécessaire de rappeler de telles vérités de bon
sens, c’est que les sciences de I’homme et la sociologie sont exposées a étre enrdlées par les
intéréts et les mouvements sociaux, politiques et intellectuels, d’abord et principalement par
les mouvements en lutte contre I’ordre établi, parfois aussi par des mouvements conservateurs
soucieux de retourner la critique contre les idéologies critiques. Ce dernier point ne s’applique
pas a Ruyer qui n’est enr6lé dans aucun parti, ne défend aucun intérét ni mouvement social ;
sa critique sociale, liée a sa philosophie, repose sur I’analyse philosophique des évolutions
sociales ; elle est indépendante des orientations sociologiques méme si elle est nourrie par la
lecture des sociologues.

Pour Claude Grignon, « la critique sociale critique 1’ordre établi au nom d’un ordre idéal, plus
’juste’’, plus *’rationnel’” ; ¢’est une dévalorisation qui suppose une valorisation. Son ressort
est le méme que celui de la satire au théatre ou dans le roman »***. Le sociologue est tenté de
confondre critique sociale et critique sociologique alors que, «par principe, la critique
sociologique se retient au contraire, de dévaloriser ce qu’elle relativise : elle se contente de
mettre au jour, de *’dévoiler’’ les mécanismes sociaux cachés dont les valorisations sont le
produit »*. Le sociologue aurait donc un rdle d’arbitre, impartial et objectif. Il prend ainsi
ses distances avec Pierre Bourdieu dont il a été un des collaborateurs au Centre de sociologie
européenne. Il évoque « des écoles de pensées regroupées autour d’un professeur
charismatique, faisant office de maitre spirituel, qui impose d’autant mieux sa sociologie
personnelle qu’il la met au service d’une *’bonne’’ cause, c’est-a-dire d’une cause approuvée,
comptant bon nombre de sympathisants dans le milieu »***. Claude Grignon raconte son

879 . ~ . . ey . . ey .
Claude Grignon, « L’enquéte sociologique, la critique sociale et I'expertise politique », Revue européenne des

sciences sociales, XXXVI11-118/2000.

80 Max Weber, La savant et le politique, Paris, Plon, coll. 10/18, 1963, pp. 81-82.

Id., p. 101.

Claude Grignon, « L’enquéte sociologique, la critique sociale et I'expertise », Revue européenne des sciences
sociales, XXXVII1-118/2000.

*Bbid.

*1bid.

881
882

191



itinéraire personnel et professionnel, dans un article ultérieur®’, et ses attaques se font plus
précises ; évoquant le virage populiste de Bourdieu et de son entourage, il lui reproche de
« prendre pour une théorie générale de la société un systéme de pensée fondé sur une vision
personnelle du monde »**®. Une pseudo-théorie vouée par principe & avoir toujours raison est
I’inverse d’une théorie scientifique.

Tout récemment, Jean Baudoin, professeur de sciences politiques a 1’université¢ de
Rennes, s’interroge sur le parcours intellectuel de Pierre Bourdieu, en particulier les vingt
derniéres années, de 1982 a 2002%7. 11 observe que Bourdieu a profité des disparitions de
Jean-Paul Sartre et de Michel Foucault et qu’il aspire sans déplaisir 4 occuper la place®®.
Dans un premier temps, Bourdieu participe a ’amnésie volontaire qui consiste a occulter les
échecs des sociétés communistes pour détruire 1’économie de marché ; et ensuite il faut
stigmatiser la mondialisation néolibérale qui serait I’incarnation du mal. Le capitalisme s’est
mondialis¢ et s’est radicalis¢, selon Bourdieu qui offre «une vision apocalyptique d’un
monde voué a la *’barbarie’” et 4 la >’marchandisation’”®*’

Le terme « mondialisation » (les anglo-saxons parlent de globalization) recouvre plusieurs
idées : les mécanismes de marché mondialisés et par conséquent la généralisation du systéme
capitaliste ; le développement des transports et la suppression des distances par les nouvelles
technologies de 1’information, internet en particulier. Si la mondialisation de I’économie est
privilégiée, on entend parler aussi de mondialisation politique et de mondialisation culturelle
pour les raisons que nous venons d’indiquer. On 1’accuse de désagréger les valeurs établies,
d’ébranler les structures sociales, de favoriser l’éclatement890, de rendre impuissants les Etats
nationaux.

Ruyer n’a pu connaitre que les débuts de ce phénomeéne complexe qu’est la mondialisation,
tout comme, nous I’avons dit, il n’a pas assist¢ a I’implosion du systéme communiste en
Union soviétique et en Europe de I’Est. Cependant, il a pu entrevoir 1I’impuissance des Etats-
nations ce qui l’aurait conduit a envisager la constitution d’Empires dans les prochains
siécles. Il a surtout observé les évolutions du libéralisme économique et comment le
capitalisme en augmentant la compétitivité, la réactivité et la flexibilité augmentait aussi les
déréglementations. Il avait noté, nous 1’avons dit, le malaise des suisses face aux demandes de
main d’ceuvre immigrée de la part de leurs entreprises multinationales. Il voyait 1a une preuve
de désarroi devant les ébranlements des « voltes sociales ».

Nous pouvons repérer ici une inflexion dans la pensée de Raymond Ruyer entre les
théses exprimées dans L ’Eloge de la société de consommation présentées comme une défense
de I’économie libérale, du libéralisme ¢économique et les derniers livres Les Cent prochains

885 . ~ . . . .
Claude Grignon, « Comment peut-on étre sociologue ? », Revue européenne des sciences sociales, XL-

123/2002, pp. 181-225.
886
Id.
7 Jean Baudoin, Pierre Bourdieu. Quand l'intelligence entrait enfin en politique !, Paris, Cerf, 2012.
Id., p. 15
Id., p. 29.
Cf. L'éloge du nomadisme que la mondialisation fait redécouvrir a I’'humanité, selon Jacques Attali :
L’Homme nomade, Paris, Fayard, 2003.

888
889
890

192



siecles et Le Sceptique résolu — mais déja aussi dans Les Nourritures psychiques — dans
lesquels Ruyer avertissait ses lecteurs sur le caractére destructeur de 1’économie libérale.
Certes il connaissait la théorie de Schumpeter sur la «destruction créatrice » inhérente,
comme les crises économiques, a la logique interne du capitalisme. Au-dela du phénomene de
destruction, Ruyer reproche au libéralisme économique de privilégier le court-terme, le
présent et d’oublier la durée. L’immédiat, I’actuel est ce qui caractérise le fonctionnement
¢conomique avec souvent l’arriere-pensée : « aprées moi le déluge ! ». Il avait pourtant
remarqué I’importance des marques pour les entreprises : celles-ci font des efforts pour
inscrire leurs marques dans la durée ; on a souligné que les marques durent plus longtemps
que ceux qui consacrent leurs vies a les développer, a les promouvoir, a les vendre. Mais
Ruyer a observé aussi le phénomeéne de I’innovation, les changements accélérés et
I’obsolescence planifiée des produits et des biens de consommation — qui vaut aussi bien pour
les produits culturels — et ne semble plus répondre aux besoins des étres humains. Car
I’homme a besoin de permanence dans I’impermanence du changement économique et social.
Les artistes, les poetes et les philosophes ont souvent insisté sur ce point.

I s’agit d’une inflexion notable dans la réflexion de Ruyer et sa critique sociale porte alors
sur la notion de changement perpétuel qui qui a remplacé 1’idée de progres et ne peut créer
que des désirs provisoires ; il a compris les dangers de 1’'importance donnée a I’immeédiateté.
Il a percu et pressenti les évolutions sociales et les modes de pensée qui proclamaient que
toutes les cultures, toutes les expressions esthétiques sont légitimes, que tous les systémes de
valeurs sont équivalents ce qui conduirait a des attitudes conformistes et méme jusqu’au rejet
de la raison et de la rationalité.

Ruyer revient sur ces thémes dans un texte resté inédit®”'. Il souligne une inversion politique
curieuse : « Les progressistes, en principe adversaires de I’irrationnel vital en politique, se
font les champions des formes plus traditionnelles contre le capitalisme abstrait et
mécaniquement destructeur »2, L’opposition de Cournot entre I’organique et le rationnel
recouvre, en théorie, I’opposition droite/gauche. Et, en effet, « les rationalistes, en détruisant
toutes les ébauches d’institutions organiques qui ne se justifient pas devant la raison
raisonnante, croient préparer 1’avénement d’une société selon les droits de ’homme. Mais ils
préparent en fait une société soumise aux seules lois d’équilibres physiques ou la vie, a la
limite, devient impossible. Ils s’apercoivent alors, un peu tard, que le vital/instinctif protége
contre le régne mortel des équilibres physiques et mécaniques et que détruire
systématiquement les tabous, les scrupules, les interdits, les vénérations religieuses, les rituels
sociaux, ce n’est pas le bon moyen pour atteindre a la ‘bonne société’ ou tout serait juste et
raisonnable »***. Ruyer propose une organisation sociale raisonnable plutot que rationnelle car
«la critique systématique de la société dans tout ce qu’elle a de traditionnel ou simplement
d’habituel, et de toutes les institutions instinctives et adaptées, la croyance — soigneusement
suggérée par des faux-monnayeurs intellectuels, suivis par le troupeau d’imbéciles — que
toutes les institutions ne sont I’effet que de complots des *’pouvoirs’’, la croyance que toutes

81 Raymond Ruyer, L’Embryogenése du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983, Troisieme partie, « Les quasi-

embryogenéses sociales ».
8214d., p. 121.

83 14d., p. 122.

193



les régles sociales et tous les scrupules moraux ne sont que des ‘tabous’ artificieux a rejeter
les uns apres les autres, la croyance que la sagesse ancestrale n’est qu’une duperie, et que le
grand philosophe X, ou le grand psychologue Y, ou le grand politique Z, fondateur du
bonheur humain, a enfin découvert la vérité dissimulée depuis des millénaires par le complot
des pouvoirs, tout cela peut produire plus de malheurs que les cataclysmes naturels »***.

La critique de la critique de la société provient d’une anthropologie philosophique qui

elle-méme est fondée sur la métaphysique de Ruyer comme I’explique Fabrice Colonna®”. Si
nous acceptons que ’homme est un étre vivant comme les autres encore faut-il déterminer ce
qui fait Iirréductible singularité humaine. Ruyer consacre un livre a cette question®”®dans
lequel il insiste sur I’importance de 1’éthologie et des autres branches de la biologie. Dans ses
cours, Ruyer soulignait I’importance du concept de néoténie pour caractériser 1’inachévement
de I’homme, étre intrinséquement prématuré : la vulnérabilité¢ des petits humains, leur longue
dépendance vis-a-vis des adultes et le long processus de socialisation pourrait expliquer la
substitution nécessaire de la Culture a la Nature. Konrad Lorenz relie la néoténie a la curiosité
et ’ouverture au monde™’ ; I’homme est un étre curieux et non spécialisé. D’aprés Fabrice
Colonna, « Ruyer fait partie de ces rares philosophes qui ont percu et accepté pleinement la
révolution éthologique et nous a permis de la penser »***. Dans le méme temps, il a récusé
I’essentiel de la théorie sociobiologique et les interprétations néo-darwiniennes appliquées
aux phénomeénes humains®”.
En outre, Ruyer reconnait la justesse du culturalisme : « Ce n’est évidemment pas un hasard si
I’homme, seul de tous les animaux, a la fois parle, crée des conventions juridiques, des
religions, des techniques, et a une histoire proprement dite » °. Cela ne signifie pas que la
culture soit autosuffisante, comme miraculeusement douée de sens, car il ne sert a rien de
doter les systémes culturels d’autonomie si c’est pour affirmer qu’en derniére instance ce sont
les hommes qui font la culture. L’homme se définit par la fonction symbolique qui lui donne
acces a un domaine invisible, au-dela de 1’espace et du temps, domaine des Sens, des valeurs,
des normes : « L’humanité se définit par I’acceés au sens et c’est ce qui explique que les
hommes puissent se rejoindre et se comprendre, quels que soient les écarts culturels qui les
séparent » "'. La base biologique de notre accés aux sens et aux valeurs, c’est notre cerveau
qui est I’instrument de contact avec le domaine des valeurs. Nous avons vu que Ruyer opte
pour un réalisme axiologique : il parvient ainsi a réintégrer I’homme dans la vie et dans le
cosmos en ¢liminant toute forme d’idéalisme.

L’idéalisme reléve de 1’inconscience. L’inconscience n’est pas 1’inconscient. « On peut
souvent comprendre ce que comprend un autre. On peut aussi comprendre ce qu’il ne

8414, p. 130.

83 Fabrice Colonna, « L’homme ruyérien », Les études philosophiques, n° 80, 2007/1, p. 63-84.

Raymond Ruyer, L’animal, ’homme, la fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964.

Konrad Lorenz (1903-1989), Trois essais sur le comportement animal et humain, Paris, Seuil, Coll. Points,
1970, derniere partie.

88 Fabrice Colonna, « 'homme ruyérien », p. 67.

Id., p. 69.

Raymond Ruyer, L’animal, ’'homme, la fonction symbolique, p. 90.

Fabrice Colonna, « L’homme ruyérien », p. 74.

896
897

899
900
901

194



comprend pas, et parfois en voyant clairement pourquoi, dans sa situation, il ne comprend pas.
On peut voir par exemple qu’il se met en danger sans étre conscient du danger que nous, nous
voyons, ou qu’il est exploité, trompé, sans le savoir. L’inconscience est le plus souvent une
question de situation (et de manque de survol de ses relations avec les autres) » %
L’inconscience témoigne d’une incapacité a saisir des rapports, des sens, des valeurs ; le
narcissisme et 1’anthropocentrisme sont des formes d’inconscience. Freud avait exposé que
I’humanité, au cours de son histoire, avait subi trois blessures narcissiques’ : La premiére
avec Copernic, ’homme sur la Terre n’est plus au centre de I'univers ; la deuxiéme avec
Darwin et la théorie de 1’évolution, I’homme est renvoyé¢ a sa filiation avec le monde animal ;
et la troisiéme « vexation et la plus cuisante », avec Freud lui-méme et la découverte de
I’inconscient « qui veut prouver au Moi qu’il n’est plus maitre dans sa propre maison, mais
qu’il en est réduit a des informations parcimonieuses sur ce qui se joue inconsciemment dans
sa vie psychique »”**. Freud parait ici se donner le beau role avec cette idée qui rabaisse
I’orgueil humain ; pourtant 1’idée est trop générale pour €tre vraiment convaincante. Ruyer,
on le sait voyait dans la psychanalyse qui a ét¢ inventée comme un traitement des névroses,
une cure qui dissout les complexes inconscients, une thérapeutique de la « fausse
conscience », une technique parfois désastreuse de la désillusion ou de la suspicion, une
démystification qui ne peut procurer le bonheur méme si elle prétend libérer la personne de
ses complexes. Il pensait que le plaisir n’entre pas toujours en conflit avec la réalité puisqu’il
en fait partie, qu’il en est une des dimensions, contrairement a un des enseignements de la
psychanalyse qui oppose le principe de plaisir au principe de réalité. Selon Ruyer, la
psychanalyse ne voit que le c6té négatif de I’empreinte familiale, faisant méconnaitre que les
suggestions infantiles sont surtout nutritives, formatrices, porteuses de sécurité, créatrices
normalement de normalité, et seulement par accident, d’anomalies et de monstruosités
psychiques. L’analysé oublie qu’il doit tout a la famille ; il ne se souvient que d’en avoir
hérité¢ quelques névroses. Tout comme 1’adulte peut oublier qu’il doit tout a la culture sociale.
Si ’on peut sortir de la famille, d’'un milieu familial supposé « névrosant » - précisément
parce qu’il est milieu social — on ne peut pas sortir du milieu social, comme essaient de le
faire croire les illusions libertaires.

En début d’année universitaire, au commencement de I’un de ses cours, Ruyer proposait aux
¢tudiants de répondre a un court questionnaire pour lequel chaque étudiant devait inscrire,
apres réflexion, ce qui lui venait de ses parents, de sa famille, de I’école et ce qui venait en
propre de lui-méme. L’objectif de I’exercice, avant d’introduire a I’é¢tude de la psychologie,
¢tait de montrer tout ce que le «je », ou le « moi-propre », devait aux autres, comment il était
aussi fagonné par la société, par la culture dont nous sommes issus.

%02 Raymond Ruyer, « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale,

n°4/1967, p. 409.
203 Sigmund Freud, Une difficulté de la psychanalyse (1917), texte repris dans Introduction a la psychanalyse,
Paris, Payot, coll. « Petite Bibliothéque », 1975, lleme partie, chap. 18, p. 266-267.
904, .
Ibid.

195



De Freud et du freudo-marxisme.

Certains épigones de Freud, Marcuse en particulier, avaient tenté¢ une conciliation avec
le marxisme, le freudo-marxisme, en contradiction avec ce qu’a écrit Freud: «Les
communistes croient avoir découvert la voie de la délivrance du mal. D’apres eux, I’homme
uniquement bon ne veut que le bien de son prochain ; mais I’institution de la propriété a vicié
sa nature...Lorsqu’on abolira la propriété privée, qu’on rendra toutes les richesses communes
et que chacun pourra participer aux plaisirs qu’elles procurent, la malveillance et I’hostilité
qui régnent parmi les hommes disparaitront. Comme tous les hommes seront satisfaits, nul
n’aura besoin de voir un ennemi en autrui, tous se plieront bénévolement a la nécessité du
travail » >, Freud continue : « la critique économique du systéme communiste n’est pas mon
affaire. En ce qui concerne son postulat psychologique, je me crois toutefois autorisé a y
reconnaitre une illusion sans aucune consistance » *°. Et Freud précise la nature du postulat
psychologique : « La tentative d’instauration en Russie d’une civilisation communiste
nouvelle trouve son point d’appui psychologique dans la persécution des bourgeois.
Seulement on se demande avec anxiété ce qu’entreprendront les Soviets une fois tous leurs
bourgeois exterminés » . Le Malaise dans la civilisation, un des derniers livres de Freud est
souvent lu comme 1’expression du pessimisme freudien. Les hommes aspirent au bonheur ; ils
veulent étre heureux mais leurs instincts, en particulier I’instinct de cruauté et celui
d’agression, doivent étre réprimés par la civilisation. Freud cite Plaute’®
lupus : qui aurait le courage, en face de tous les enseignements de la vie et de I’histoire, de

s’inscrire en faux contre cet adage ? »o.

« Homo homini

La répression des instincts par la civilisation, qui parait nécessaire d’aprés Freud, se traduit
par la perte du bonheur: les étres humains doivent intérioriser la cruauté et 1’agression
naturelles et peuvent développer un sentiment de culpabilité qui se transforme en névroses.
« L’édifice de la civilisation repose sur le principe du renoncement aux pulsions instinctives,
et postule précisément la non-satisfaction de puissants instincts. Ce ‘renoncement culturel’
régit le vaste domaine des rapports sociaux entre humains »°'°. L’homme devient névrosé
parce qu’il ne peut accepter le niveau de renoncement - de ses instincts - exigé par la société
au nom de 1’idéal culturel.

Faut-il traduire Le Malaise dans la civilisation ou Le Malaise dans la culture ? Freud
définit dans ce livre la culture (Ku/tur) comme « la totalité¢ des ceuvres et organisations dont
I’institution nous ¢€loigne de 1’état animal de nos ancétres et qui servent a deux fins: la
protection de I’homme contre la nature et la réglementation des relations des hommes entre

eux » . Une édition récente du texte propose Le Malaise dans la culture’’”. Le dossier qui

905 Sigmund Freud, Le Malaise dans la civilisation, [1929], traduction frangaise Ch. Odier, 1934, reproduite,

Paris, PUF, 1971, V, p. 39.
*Ibid.
*Ibid.
%% plaute (254 av. JC- 184 av. JC) Asinaria (La Comédie des anes)
Sigmund Freud, Le Malaise dans la civilisation, V, p. 38.
910
Id., lll, p. 28.
d., 1, p. 23.

909

196



fait suite a cette nouvelle traduction « Le Monde selon Sigmund Freud », pose la question de
savoir si la Psychanalyse est une idéologie de la libération. Freud, nous le savions, avait été
désigné avec Marx et Nietzsche parmi les « philosophes du soupgon », pour avoir mis a jour
les motivations inconscientes des étres humains. Rejoindrait-il aussi les libérateurs qui sont
curieusement les mémes ? Pierre Pellegrin écrit: « Dans les années 1960-1970 lorsqu’une
grande partie de ’activité des intellectuels européens s’investissait dans la critique sociale et
donc idéologique, Freud avait été enrolé dans le bataillon des libérateurs, aux cotés de Marx et
de Nietzsche, tous considérés comme des critiques radicaux de I’ordre social et intellectuel
existant. Freud était alors tenu pour I'un de ceux qui avaient le plus efficacement contribu¢ a
miner la morale de la société “patriarcale’ en critiquant la répression que celle-ci faisait peser
sur ses membres et notamment sur leurs revendications aux plaisirs sexuels. Quand on lit Le
Malaise dans la culture, une telle approche laisse réveur... » ">, Nous partageons totalement
ce jugement de Pierre Pellegrin qui respecte le texte de Freud. Pendant les « années
idéologiques » (1960-1970), sous I’influence du freudo-marxisme, s’est diffusée une lecture
fausse des textes de Freud qui lui faisait dire ce qu’il ne disait tout simplement pas. Ruyer qui
a exprimé, nous le savons, de nombreuses réserves a 1’égard des théories freudiennes et de la
Psychanalyse, en général, n’a jamais commis [’erreur de considérer Freud comme un
libérateur des pulsions instinctives contre les répressions sociales. Pour sa part, Louis Vax
note : « A ceux qui I’étudient sans hargne et sans complaisance, 1’ceuvre de Freud laisse une
impression déroutante : la désinvolture y cotoie le scrupule, et I’extravagance la pensée
saine ! » '*. Notons au passage que Pierre Pellegrin assimile la critique sociale a la critique
idéologique. Or la critique sociale de Ruyer repose sur la philosophie si originale qu’il a
développée. Elle est précisément la moins idéologique possible en raison de la critique des
idéologies qui se retrouve dans ses livres.

I1 est temps maintenant de nous demander que faire de la critique sociale de Ruyer qui
rend responsable la plupart des idéologies des maux de la civilisation occidentale et du
démaillage social auquel nous assistons. La premicre attitude a ét€¢ d’ignorer les livres de
Ruyer, a quelques rares exceptions, nous 1’avons vu ; de faire comme s’ils n’existaient pas. En
partant du principe que ce dont on ne parle pas n’existe pas ; le silence est une maniére de nier
ce qui géne ou incommode les conformismes ambiants. La deuxieme attitude, beaucoup
moins fréquente, a ét¢ d’invalider les idées exprimées par Ruyer en les qualifiant de
« réactionnaires » - ce qui est une autre maniére de les réduire au silence ; puisque ce sont des
idées réactionnaires, on ne se donne méme pas la peine de les examiner. C’est la tactique
utilisée par la « gauche morale », donneuse de lecons, qui s’autorise a juger le bien et le mal
selon le « camp du bien » qu’elle prétend incarner. On pourra aller jusqu’a prétendre que
Ruyer est li¢ a I’extréme droite sans plus d’arguments. Il suffit de disqualifier pour s’interdire
de prendre en considération les idées exprimées dans les livres. La troisiéme attitude consiste
a reconnaitre qu’il existe une critique sociale de droite dont Ruyer est un des représentants. Il

12 Freud, Le Malaise dans la culture, trad. Dorian Pastor, introduction et dossier de Pierre Pellegrin, Paris,

Flammarion, GF, poche, janv. 2010.

4., p. 205.

Louis Vax, Les Chefs d’ceuvre de la littérature fantastique, Paris, PUF, 1979, p. 119. Wittgenstein parlait des
pseudo-explications de Freud, Legcons et conversations sur I'esthétique, la psychologie et la croyance religieuse,
Paris, Gallimard, Folio, 1992.

914

197



a critiqué les idées socialement pernicieuses qui conduisent les sociétés aux désastres. Cette
critique sociale, pendant les années 1970-1980, allait contre les courants dominants de la
production intellectuelle en France, dominée par les idées de gauche, alors que la droite restait
forte politiquement en France — elle I’est peut-&étre méme encore. Depuis 1945, depuis la fin
de la deuxiéme guerre mondiale, la droite en France s’était trouvée accusée par la propagande
des communistes, qui étaient du c6té des vainqueurs, d’avoir été, elle, du c6té du mal, d’avoir
eu des sympathies fascistes voire nazies. Le nazisme étant le mal absolu, les termes
« fascisme » ou « fasciste » étaient suffisants pour dénoncer 1’infame. Le Parti communiste a
pu commencer a imposer son hégémonie intellectuelle. Si la [IVéme République a pu effacer
les traces de fascisme dans la société frangaise, elle n’a pas pu réduire I’influence du
marxisme qui a fait son chemin dans I’administration, les syndicats, 1’enseignement, la presse
« capitaliste », ou beaucoup avaient regu une formation dans les écoles du Parti, la presse du
Parti, sans oublier I’extréme gauche, trotskisme, puis maoisme et tiers-mondisme. La Véme
République n’a pas beaucoup changé la situation ; nous avons noté que de nombreux hauts
fonctionnaires, avec la « troisieme voie frangaise », ni communiste, ni capitaliste, avaient
faconné un capitalisme d’état. Ce modele frangais qui donne un réle central a I’Etat, un « Etat
protecteur », et au service public dans le domaine économique et social, a été étudié par
Jacques Lesourne qui €crit : « Pendant trente ans, la France a été sur le plan économique une
Union soviétique qui a réussi »15. La formule avait 6té reprise par ’historien Jacques
Marseille”'® et des libéraux facétieux avaient proposé¢ de la rectifier en: « une Union
soviétique qui n’aurait pas encore disparu ». L’influence politique du marxisme et du
socialisme, y compris sur la droite, en France, a commencé a perdre du terrain apres
I’implosion du systtme communiste en Union soviétique et les pays satellites d’Europe de
I’Est. La représentation politique du Parti communiste frangais est devenue marginale et s’il a
perdu son hégémonie intellectuelle, pourtant son influence persiste avec les mouvements
altermondialistes et écologistes qui continuent a propager les idées de gauche : nous sommes
passés de Marcuse et Mao a la vénération pour Bourdieu. Certes, on ne croit plus aujourd’hui
en la Révolution. La nébuleuse idéologique qui tient lieu de pensée a la gauche et I’extréme
gauche persévere, en France, dans les mémes erreurs.

La lecture de Ruyer est recommandée pour ne pas se laisser impressionner par les
discours intimidants. Lorsque le philosophe Michel Onfray ose écrire: « Il n’y a pas de
différence de nature entre ce qui se passait dans I’enceinte de Buchenwald et ce qui est visible
dans le monde du travail habituel »”'". Des absurdités aussi énormes de la part d’un
« philosophe médiatique » comme Onfray obligent a revenir au bon sens de Ruyer et a son
ironie.

o Jacques Lesourne, Le modéle frangais. Grandeur et décadence, Paris, Odile Jacob, 1998. Jacques Lesourne

(1928-), polytechnicien, major de la promotion 1948, économiste, éléve de Maurice Allais, est considéré
comme un des péres de la prospective en France.

o1 Jacques Marseille (1945-2010), Du bon usage de la guerre civile en France, Paris, éditions Perrin, coll.
Tempus, 2006.

97 Michel Onfray, Politique du rebelle, traité de résistance et d’insoumission, Paris, le Livre de Poche, 1999 (Cité
par Jean Baudoin, Pierre Bourdieu, Paris, Cerf, 2012, p. 30).

198



La meilleure maniére de présenter la critique sociale de Ruyer serait précisément de voir
comment il analysait les idées fausses de la critique sociale de gauche : « Il y a quelque chose
de touchant dans la croyance que si I’homme voulait sérieusement, il pourrait changer la vie,
abolir toute injustice, éviter les guerres, supprimer la criminalité, atteindre le bonheur. On se
résigne mal a admettre que les formes culturelles et les institutions de la société ou 1’on vit se
développent d’une fagon quasi autonome »° '°. Ruyer ne dit pas qu’il faut se résigner a
I’injustice, a la criminalité, aux guerres ; il dit simplement que penser résoudre ces maux par
une décision volontaire est une illusion digne de 1’adolescence. Nous pouvons vouloir agir
pour changer la société — et Ruyer savait que cette prise de conscience apporte en elle-méme
un plaisir proche de l’intoxication, que nous avons évoqué a propos des intoxications
psychiques. Il n’est d’ailleurs pas nécessaire de transformer la société sur-le-champ,
immédiatement, pour savourer ce plaisir, proprement intellectuel ; il suffit de vivre, de penser,
d’agir comme si 1l était possible d’effectuer cette transformation de la société. Le plaisir se
transformera en déception lorsqu’il faudra se rendre a 1’évidence, si aucun changement
n’apparait ; il sera toujours temps d’accuser les circonstances, les résistances au changement,
de trouver les boucs émissaires, les responsables des échecs, puis de se résigner dans la
déception aprés ’exaltation des moments ou tout semble possible — par exemple, en France,
en 1848 et en 1968 — et les frustrations de la participation a la vie publique. Ruyer écrivait
que le recul manque pour savoir quelle peut étre la forme présentée par un vieux gauchiste
guéri, ou un vieux soixante-huitard. Certains romanciers ont utilisé¢ le théme romanesque du
vieux militant révolutionnaire revenu de tout, et parfois de ses illusions. « Les hommes
s’imaginent que les institutions sont modifiables a volonté. Il suffirait de vouloir, en brisant
les mauvaises volontés, par une éducation appropriée » '°. C’est alors que les malheurs
commencent ; malheurs sociaux, malheurs historiques et malheurs individuels.

Ruyer, nous 1’avons vu s’est intéressé au théme du bonheur. Si I’on a écrit des milliers
de livre sur la conquéte du bonheur individuel, les « politiques du bonheur » sont tout autre
chose. Il se méfiait des marchands de bonheur qui se transforment vite en marchands
d’angoisse. « L’idée d’une politique du bonheur date bien des philosophes et littérateurs
parisiens du XVIIIeme siécle qui croyaient au bonheur par le régne de la raison (contre les
superstitions qu’ils baptisaient fanatisme) et qui méconnaissaient de la fagon la plus grossiére
les vraies conditions du bonheur social »**°. Il s’agissait alors d’opposer le bonheur ici-bas au
salut dans 1’au-dela. Les conditions du bonheur social reposent, pour Ruyer, sur une morale de
bon sens qui permet de vivre, dans sa famille comme dans la société en bonne intelligence
avec les proches, les amis et les étrangers. La critique de Ruyer est que « les conditions du
bonheur social sont & peine entrevues et, comme d’habitude, on commence par d’énormes
bévues, et par de détestables recettes, qui continuent les bévues du XVIIIéme siécle »° 2.
Ruyer retrouve ici le ton de Cournot qui écrivait sur ce théme : « En s’adressant par choix
aux ames sensibles, la philosophie du XVIIléme sieécle, conséquente a elle-méme, leur

18 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 85.

Id., p. 83.
Id., p. 195. Cf. L’article | de la Constitution de 1794 : « le but de la société est le bonheur commun » et, Saint
Just, Rapport a la Convention du 3 mars 1794 : « Le bonheur est une idée neuve en Europe ».
921
Id., p. 197.

919
920

199



propose comme le but social a poursuivre *’le bonheur des hommes’’. Ce n’est plus 1a le but
du patriotisme antique, encore moins celui pour lequel, suivant la religion, I’homme a été mis
sur la terre. C’est quelque chose de vague et d’indécis (...) Tranchons le mot : c’est une idée
creuse ou une idée fausse, mise a la disposition des sophistes pour duper les cceurs
honnétes »’*%. Ce que Ruyer redoute ici, et nous avec lui, c’est que nous pourrions étre
condamnés a étre heureux, que nous devrions €tre heureux par décret, ou comme dans Le
Meilleur des mondes d’Aldous Huxley’>, prendre le soma qui empéche les gens d’étre
malheureux. On ne peut qu’étre pessimiste sur le proche avenir, avertit Ruyer, et I’optimisme
du long-terme doit aider a supporter les nuisances innombrables, toujours renouvelées mais
éphémeres, des idéologies.

922 .y . .y ;.
A. A. Cournot, Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes, Ouevres

completes, t. IV, Paris, Vrin, 1973, p. 308.
93 Aldous Huxley, Le Meilleur des mondes (1932), Paris, Le Livre de poche, 1961.

200



CONCLUSION

Nous avons voulu montrer que 1’ceuvre de Raymond Ruyer est trés originale dans la
philosophie francaise du 20°™ siécle et en particulier sa critique sociale ; il est dommage
qu’elle n’ait pas été reconnue comme elle le devrait. Il sera toujours temps de se rendre
compte de I'importance de sa réflexion dans le domaine de la philosophe de la biologie,
comme dans celui de I’origine de I’information ou il s’est affirmé un théoricien les plus
pénétrants : il a montré qu’aucune machine ne peut créer de I’information; elle peut
seulement la traiter. Il est un des tres rares philosophes de sa génération a avoir entrepris de
batir une philosophie unie a la science.

Nous sommes d’accord avec Louis Vax pour penser que la critique sociale de Raymond
Ruyer n’est pas la partie la plus importante de 1’ceuvre, celle qui restera pour la postérité.
Nous ne le suivrons pas, cependant, pour dire qu’elle est la partie la plus faible. Nous
espérons avoir montré, au contraire, que « sa » critique sociale est loin d’étre négligeable
dans la mesure, précisément, ou elle repose, en partie, sur 1’ceuvre philosophique. Nous avons
insisté sur 1'unité de la pensée de Ruyer. En outre, I’analyse qu’il donne de la plupart des
thémes de la critique sociale reste d’une étonnante actualité.

Notre intention a été de dégager les points suivants :

1. Que I’'intérét de Raymond Ruyer pour la critique sociale prend naissance des la theése
complémentaire, rédigée a partir de 1928, soutenue et publiée en 1930 — Ruyer est
alors 4gé de 28 ans. La lecture de I’ceuvre de Cournot initiée a 1’Ecole Normale,
I’influence profondément et sera une référence tout au long de sa vie intellectuelle. Il
voudra faire partager a ses étudiants son admiration pour Cournot. De méme, I’intérét
pour la critique sociale, telle qu’il ne la congoit pas encore explicitement comme telle,
qui vient en partie de la lecture de Cournot, se maintiendra jusqu’a la fin.

2. Que le point d’articulation entre la philosophie de Ruyer, sa métaphysique et la
critique sociale, se trouve étre la théorie des valeurs. La réflexion philosophique sur le
role et la place des valeurs fait partie de la critique sociale comme il 1’indique lui-
méme clairement.

3. Que I’analyse de I'utopie et des utopies, proposée en 1950 — dans le livre qui reste,
encore aujourd’hui, une référence de langue frangaise sur le sujet — fait partie de la
critique sociale de Ruyer. Vingt ans aprés la thése complémentaire, il retrouve
Cournot qu’il oppose aux utopistes.

4. Que la critique sociale de Raymond Ruyer ne se limite pas aux trois ouvrages publiés
dans la collection dirigée par Raymond Aron, et que nous considérons comme « le
ceeur » de sa critique sociale, c’est-a-dire 1’¢loge provocateur de la société de
consommation, la critique des nuisances idéologiques et la présentation des
«nourritures psychiques ». A partir de 1969, il parle de «ses livres de critique
sociale » pour dénoncer le démaillage social proné par les hyper-culturalistes et leurs
idéologies qui accentuent les maux des sociétés occidentales au lieu de tenter de les
soulager.

5. Que la notion de « nutrition psychique » est certainement la plus brillante et la plus
originale de la critique sociale de Ruyer. Elle a suscité peu d’écho jusqu’a présent a

201



I’université. Il s’agit pourtant d’un concept opératoire qui fournit une description assez
précise de certains phénomenes psychologiques et sociaux. La « nutrition psychique »
est plus intéressante par son contenu riche, que les théories du « complot ».

6. Que s’il n’y a pas de théorie du Politique chez Ruyer comme il en existe chez
Raymond Aron, par exemple, il y a une réflexion sur la politique et une prise de
position politique contre les discours intimidants, contre toute forme de terrorisme
intellectuel qui mobilise son attention. D¢s la thése complémentaire, il s’intéresse aux
problémes politiques.

Si la politique n’est pas et n’a jamais ¢été rationnelle, pour lui, il ne méprise pas les

passions et les opinions politiques. Il fait un effort pour comprendre la singularité¢ du
politique par rapport aux autres domaines d’activités humaines, comme la religion,
I’art, la science, la technique, 1’économie, etc.

Libéral, par tempérament, il était plutdt conservateur en économie. Il craignait une
surchauffe de 1’économie avec les inconvénients que nous avons connus et que nous
connaissons encore. Il s’inquiétait de 1’évolution de 1’économie et déclarait a Louis
Vax, en 1947, « que ¢a ne pouvait pas durer »; il a pu constater que 1’accélération
s’est poursuivi, pendant les fameuses « Trente glorieuses », et il pensait que
I’impossibilité de contrdler I’économie nous conduirait a la catastrophe.

I1 était contre 1’idée d’une nécessité historique et pessimiste sur le court-terme — pour
une ou deux, voire trois générations — mais optimiste sur le long-terme.

7. Que la critique sociale ne se réduit pas a la seule dimension politique méme si elle en
est un des composantes, peut-&tre majeures. Ruyer a fait preuve d’une étonnante
vision de I’avenir dés la thése complémentaire, /’Humanité de [’avenir d’apres
Cournot, jusqu’a la fin de sa vie, Les Cent prochains siecles. 1l esquisse ainsi une
anthropologie philosophique et politique qui permette de comprendre la place de
I’homme dans le monde, sur cette planéte, et dans I’'univers. L’homme est un mélange
de biologie et de culture ; pour avoir affirmé ce simple fait, et ne pas avoir cru a la
toute-puissance de I’éducation sur le développement de D’intelligence, pour avoir
admis les inégalités naturelles, biologiques, Ruyer a été considéré, par les intellectuels
et universitaires de gauche, comme un penseur de droite. Il est certain qu’il donnait
peu de crédit, nous I’avons vu, aux idées « progressistes », comme il aimait a dire.
Lucide, il savait que la droite ne peut pas s’identifier a I’inégalité, a I’ordre et a
I’autorité, comme la gauche n’a aucun droit a s’identifier avec la morale et le « camp
du Bien ».

Nous ne souhaitons pas « tirer » la critique sociale de Ruyer vers la politique mais plus

simplement nous demander si 1’air du temps est devenu propice a une lecture objective de
I’ceuvre de Ruyer et, en particulier, ses livres de critique sociale. Nous savons bien qu’ « on
ne mesure pas les mérites d’un grand penseur a la seule actualit¢ intempestive des
implications socio-politiques de sa doctrine »’**. Notre objectif est aussi de contribuer a faire
lire son ceuvre malgré les difficultés actuelles d’acces aux livres qui ne se trouvent pas en
librairies a quelques rares exceptions.

924 . ° ;. . . s
Laurent Meslet, « L'ceuvre de Raymond Ruyer », Le Pays Lorrain, n° Hors-série : les Universités de Nancy,

mai 2003.

202



Pourquoi, finalement, faut-il continuer a lire Ruyer ? En premier lieu parce quec’est une
manicre de prolonger le dialogue avec un philosophe stimulant. Mais aussi parce qu’il critique
les idées recues d’une maniere originale en choisissant un angle d’attaque qui trouble nos
¢vidences. D’une maniére surprenante, il éclaire notre actualité et, en cela il reste trés actuel.
Enfin, la lecture de Ruyer contient sa propre récompense intellectuelle. Il est important de le
lire parce que c’est un exercice gratifiant. Nous espérons avoir montré la richesse et I’audace
de sa pensée.

203



BIBLIOGRAPHIE

1. (Euvres de Ruyer
1.1 . Ouvrages de critique sociale :

L’Humaniteé de I’avenir d’apres Cournot, Paris, Alcan, 1930.
Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948.
L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, rééd. Gérard Montfort, 1988.
Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952.
Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969.
Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972.
Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975.
Les Cent prochains siecles, Paris, Fayard, 1978.
Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979.
1.2. Articles de critique sociale :
« La cause ¢élémentaire des guerres modernes », Revue philosophique, 1937 : 63-78.
« Pouvoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422.

« La nutrition et I’intoxication psychiques », Journal de psychologie normale et pathologique,
1956 :747-783.

« La nutrition psychique et I’économie », Cahiers de [’Institut de Science Economique
Appliquée, n° 55, Série M, n°1, décembre 1957 : 1-10.

« Les limites du progrés humain », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1958 : 412-427.

« Les idéologies de notre temps et la toile de fond de la science », Les Etudes philosophiques,
1959 : 139-150.

« La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960 :
129-162.

« Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1961 : 1-
34.

« Lectures du monde abusives, et lectures 1égitimes », Cahiers internationaux du symbolisme,
n° 13, 1967.

« L’éducation impossible », Contrepoint, n°11, 1973 : 187-192.

204



« La Boule d’or ou la droite, la gauche et la gauche libertaire », Défense nationale, février
1978 : 5-15.

1.3. Autres ouvrages :
Esquisse d’une philosophie de la structure, Paris, Alcan, 1930.
La conscience et le corps, Paris, 1937, rééd. PUF, 1950.
Eléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946.
Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952.

La Cybernétique et l’origine de [’information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée,
1967.

La Genese des formes vivantes, Paris, Flammarion, 1958.

L’Animal, I’homme et la fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964.

Paradoxes de la conscience et les limites de ['automatisme, Paris, Albin Michel, 1966.
Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970.

La Gnose de Princeton, Paris, fayard, 1974, rééd. augmentée, Hachette, LGF, « coll. Pluriel »,
1977.

Homeére au féminin, Paris, Copernic, 1977.
L’Art d’étre toujours content, Paris, Fayard, 1978.

L’Embryogenese du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983.

Souvenirs 1. Ma famille alsacienne et ma vallée vosgienne, Nancy, Vent d’Est, 1985.
1.4. Sélection d’articles :

« Role du sens commun en philosophie », Revue philosophique, 1934 : 248-258.

« Nature du psychique », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952 : 46-66.

« L’Expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1955 : 69-100.

« Le relief axiologique et le sentiment de profondeur », Revue de métaphysique et de morale,
n°3-4/1956 : 242-258.

« La philosophie de la nature et le mythe », Revue Internationale de philosophie, n° 36, 1956 :
166-173.

« La philosophie unie a la science », in Encyclopédie frangaise, 19.04, 1957 : 6-10.

« Domaine animal et monde humain », Diogene, n°11, 1957 : 37-51.

205



« La psychobiologie et la science », Dialectica, vol. 13, 1959 : 103-121.

« Réponse a la Note de M. Jean-Claude Piguet », Dialectica, vol. 14, 1960 : 32-36.
« Les informations de présence », Revue philosophique, 1962 : 197-218.

« Les observables et les participables », Revue philosophique, 1966 : 419-450.

« Aspects dialectiques de la croyance », Diogene, n° 60, 1967 : 72-86.

« La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1967 :
406-413.

« En marge du culturalisme et du psychologisme », Revue philosophique, 1968 : 15-40.
« Théologiens du salut et théologiens du plaisir », Commentaire, n°4, 1978 : 551-554.

« Raymond Ruyer par lui-méme », Les Etudes philosophiques, n°1/ 2007 : 3-14.

2.1. Ouvrages sur Ruyer :
Chambon (Roger), Le Monde comme perception et réalité, Paris, Vrin, 1974.

Vax (Louis) et Wunenburger (Jean-Jacques) (dir.), Raymond Ruyer, de la Science a la
théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995.

Meslet (Laurent), Le psychisme et la vie, Paris, L’Harmattan, 2005.
Colonna (Fabrice), Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007.
2.2.  Articles sur Ruyer :

Goldschmidt (Victor), « Raymond Ruyer. Néo-finalisme »Revue d’Histoire des religions, t.
144,n° 1, 1953 : 118-120.

Vax (Louis), « Introduction a la métaphysique de Raymond Ruyer », Revue de métaphysique
et de morale, n°1-2/1953 :188-202.

Gex (Maurice), « La philosophie d’inspiration scientifique », Dialectica, vol.13, 1959 :160-
184.

-« Défense de la philosophie d’inspiration scientifique », Dialectica, vol.14, 1960 : 21-31.
-« La Gnose de Princeton. Une synthése de la philosophie et de la religion », Revue de
théologie et de philosophie, Lausanne, n® 114/1982 : 415-426.

Desroche (Henri), « revue critique de Eloge de la société de consommation par Raymond
Ruyer », Archives des sciences sociales des religions, vol. 29, n°1/1970 : 236-237.

Carbou (Jacques), « Le Néo-finalisme de Raymond Ruyer », Cahiers d’épistéemologie, n°
9117, Université du Québec a Montréal, UQAM, Montréal, 1991.

206



Meslet (Laurent), « L’ceuvre de Raymond Ruyer », Le Pays Lorrain, numéro hors-série, mai
2003.

Quilliot (Roland), « La métaphysique de Raymond Ruyer », Zénon, 17 semestre 2004.

Barbaras (Renaud), « Vie et extériorité. Le probléme de la perception chez Ruyer », Les
Etudes philosophiques, n°1/2007 : 15-37.

Brémondy (Frangois), « Ruyer et la physique quantique ou ‘le cadeau royal de la physique a
la philosophie’ », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 39-62.

Colonna (Fabrice), « L’Homme Ruyérien », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 63-84.

Conrad (André), « Liberté humaine et expérience de Dieu dans la philosophie de Raymond
Ruyer », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 85-108.

3. Autres ouvrages.
3.1.Bibliographie d’ouvrages jusqu’a 1945.

Bacon (Francis), Novum Organum, (1620), Paris, PUF, 1986.

Bateson (Gregory), Vers une écologie de [’esprit, (1972), tr.fr, Paris, Seuil, t. I, 1977, t. II,
1980.

Bergson (Henri), Les Deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 1932.
Berdiaev (Nicolas), Le Nouveau Moyen-Age, (1924), Paris, L’Age d’Homme, 1986.

- Les Sources et le sens du communisme russe, (1937), tr.fr, Paris, Gallimard, coll.
« Idées », 1963.

Bouglé (Célestin), Legons de sociologie sur I’évolution des valeurs, Paris, Armand Colin,
1924.

Burckhardt (Jacob), Considérations sur [’Histoire universelle, (1905), tr.fr, Paris, Payot,
1971.

Butler (Samuel), Erewhon, (1872), tr.fr, Paris, Gallimard, 1920.

- LaVie et I’habitude, (1878), tr.fr, Paris, Gallimard, 1922.
- Carnets, (1912), tr.fr, Paris, Gallimard, 1936.

Cournot (Antoine Augustin), Essai sur les fondements de nos connaissances et sur le
caractere de la critique philosophique, (1851), Paris, Vrin, 1975.

- Traité de I’enchainement des idées fondamentales dans les sciences et dans [’histoire,
(1861), Paris, Vrin, 1982.

- Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes,
(1872), Paris, Vrin, 1973.

- Matérialisme, vitalisme, rationalisme, (1875), Paris, Vrin, 1979.

207



- Souvenirs 1760-1860, (rédigés en 1859) avec introduction et notes par E.P. Botinelli,
Paris, Hachette, 1913.

Durkheim (Emile), Sociologie et philosophie, Paris, Alcan, 1924.
Durtain (Luc), L 'Autre Europe. Moscou et sa foi, Paris, NRF, 1928.

Engels (Friedrich), Socialisme utopique et socialisme scientifique, Paris, Editions Sociales,
1973.

Freud (Sigmund), Malaise dans la culture, (1930), trad. Dorian Astor, introduction et dossier
Pierre Pellegrin, Paris, Flammarion, coll. GF poche, 2010.

Hegel (Georg Wilhelm Friedrich), La Raison dans [’histoire, trad. nouvelle, introduction et
notes par Kostas Papaioannou, Plon, 1965.

Malthus (Thomas-Robert), Essai sur le principe de population, (1798), tr.fr, Paris, PUF, 1980.
Mannheim (Karl), Idéologie et utopie, (1929), trad. partielle, Paris, Marcel Riviere, 1956.
Marx (Karl), (Euvres, t. I, Economie, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 1963.

- Euvres, t. 11, Economie (suite), Paris, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 1968.
Ortega y Gasset (José), La rebelion de las masas, (1929), Madrid, Espasa Calpe, 2007.

Otto (Rudolf), Le Sacré. Sur l'irrationnel des idées du divin et de leur relation au rationnel,
(1917), tr.fr, Paris, Payot, 1949.

Pareto (Vilfredo), Cours d’économie politique, Geneve, Librairie Droz, 1964.

- Les systemes socialistes, Geneve, Librairie Droz, 1965.
- Traité de sociologie genérale, édition francaise revue par 1’auteur, Genéve, Droz, 1968.

Rousseau (Jean-Jacques), Du Contrat social-Ecrits politiques, Paris, Gallimard, Bibliothéque
de la Pléiade, tome 111, 1964.

Schumpeter (Joseph), Capitalisme, socialisme et démocratie, (1942), tr.fr, Paris, Payot, coll.
« Petite bibliothéque Payot », 1965.

Siegfried (André), Tableau politique de la France de L’Ouest, (1913), Paris, Imprimerie
nationale, 1995.

- Les Etats-Unis d’aujourd’hui, Paris, Librairie Armand Colin, 1927.
- Amérique latine, Paris, Armand Colin, 1934.

Smith (Adam), Théorie des sentiments moraux, (1759), tr.fr, Paris, PUF, 1999.

Tocqueville (Alexis de), De la démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la
Pléiade, tome II, 1992.

208



- L’Ancien Régime et la Révolution, in (Euvres tome 111, Paris, Bibliotheéque de la Pl¢iade,
2004.

Valéry (Paul), Euvres, t. I, Paris Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, 1960.

- Regards sur le monde actuel, (1931), rééd. coll. « Idées », 1962.
- Les principes d’an-archie pure et appliquée, Paris, Gallimard, 1984.
- Souvenirs et réflexions, Paris, Bartillat, 2010.

Veblen (Thorstein), Théorie de la classe de loisir, (1899), tr.fr, Paris, Gallimard, 1970.

Vico (Giambattista), La Science nouvelle, (1744), Paris, Fayard, trad. et présenté par Alain
Pons, 2001.

Weber (Max), Le Savant et le politique, (1919), tr. fr, Paris, Plon, 1959, rééd. UGE 10/18,
1963.

Whitehead (Alfred North), Le concept de nature, (1920), tr.fr, Paris, Vrin, 1998, rééd. Poche,
2006.

- La Science et le monde moderne, (1925), tr. fr, Monaco, Ed. du Rocher, 1994.
- Le Devenir de la religion, (1926), Paris, Aubier, 1939.

- La fonction de la raison, (1929), tr.fr, Paris, Payot, 1969.

- Proces et réalite, (1929), tr.fr, Paris, Gallimard, 1995.

- Modes de pensée, (1938), tr.fr, Paris, Vrin, 2004.

3.2. Bibliographie depuis 1945.

Adorno (Theodor) et Popper (Karl), De Vienne a Francfort. La querelle allemande des
sciences sociales, Bruxelles, Editions Complexe, 1979.

Alexander (Jeffrey C.), La Réduction. Critique de Bourdieu (1995), tr.fr, Paris Cerf, 2000.
Aftalion (Florin), Socialisme et économie, Paris, PUF, 1978.

Aron (Raymond), Introduction a la philosophie de [’histoire. Essai sur les limites de
[’objectivite historique, Paris, Gallimard, 1938, nouvelle édition par Sylvie Mesure, 1986.

- L’Opium des intellectuels, Paris, Gallimard, 1955, rééd. Hachette, coll. « Pluriel », 1991.
- Les Etapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 1967.

- La Révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai, Paris, Fayard, 1968.

- Les Désillusions du progres, Paris, Calmann-Lévy, 1969.

- Marxismes imaginaires, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1970.

- Etudes politiques, Paris, Gallimard, 1972.

- Mémoires, Paris, Julliard, 1983.

209



Audier (Serge), La pensée Anti-68. Essais sur les origines d 'une restauration intellectuelle,
Paris, La Découverte, 2008.

Ayer (Alfred), Langage, vérité et logique, (1936), tr.fr, Paris, Flammarion, 1956.
Baechler (Jean), Les phénomenes révolutionnaires, Paris, PUF, 1970.

- Les origines du capitalisme, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1971.
- Qu’est-ce que l’idéologie ?, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1976.

Baudart (Anne), Qu ’est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin, 2005.
Baudrillard (Jean), Le systéme des objets, Paris, Gallimard, 1968.

- La société de consommation, ses mythes, ses structures, Paris, Denoél, 1970, rééd.
Gallimard, coll. Folio, 1986.

- Oublier Foucault, Paris, Galilée, 1977.

- La gauche divine, Paris, Grasset, 1985.

Beaudoin (Jean), Pierre Bourdieu. Quand l’intelligence entrait enfin en politique !, paris,
Cerf, 2012.

Bell (Daniel), La fin des idéologies, (1960), tr.fr, Paris, PUF, 1980.
- Les contradictions culturelles du capitalisme, (1976), tr.fr, Paris, PUF, 1979.
Bergier (Jacques), voir Pauwels (Louis).

Berlin (Isaiah), 4 contre-courant. Essais sur [’histoire des idées, (1979), tr.fr, Paris, Albin
Michel, 1988.

- Eloge de la liberté, tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1989.
- Le Bois tordu de I’humanité : Romantisme, nationalisme, totalitarisme, (1990), tr.fr,
Paris, Albin Michel, 1992.

Bonnaud (Robert), Le Systéme de [’Histoire, Paris, Fayard, 1989.
Boudon (Raymond), L’Idéologie ou l’origine des idées recues, Paris, Fayard, 1986.

- L’Art de se persuader des idées douteuses, fragiles ou fausses, Paris, Fayard, 1990.
- LeJuste et le vrai, Paris, Fayard, 1995.

- Le sens des valeurs, Paris, PUF, 1999.

- Declin de la morale, deéclin des valeurs ? Paris, PUF, 2002.

- Raisons, bonnes raisons, Paris, PUF, 2003.

- Pourquoi les intellectuels n’aiment pas la démocratie ?, Paris, Odile Jacob, 2004.

- Le Relativisme, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2008.

- La Rationalité, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2009.

Bourdieu (Pierre), La Distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Minuit, 1979.

210



- Science de la scienceet réflexivité, Raisons d’agir, 2001.
- Esquisse pour une auto-analyse, Raisons d’agir, 2004.

Bourricaud (Frangois), Universités a la dérive, Paris, Stock, 1971.

- Le bricolage idéologique. Essai sur les intellectuels et les passions démocratiques, Paris,
PUF, 1980.

Bouveresse (Jacques), Le philosophe chez les autophages, Paris, Minuit, 1984.

- Prodiges et vertiges de [’analogie. De [’abus des belles-lettres dans la pensée, Paris,
Raisons d’agir, 1999.

Bricmont (Jean), voir Sokal (Alan).
Brzezinski (Zbigniew), La révolution technétronique, tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1971.

Brun (Jean) et Robinet (Andr¢), (dir.), Etudes pour le centenaire de la mort d’A. Cournot,
Paris, Vrin et Economica, 1978.

Brun (Jean), Philosophie de [’histoire. Les promesses du temps, Paris, Stock, 1990.

Bunge (Mario), Social Science under Debate: a philosophical perspective, Toronto,
University of Toronto Press, 1998.

Castoriadis (Cornelius), La Montée de l’insignifiance. Les carrefours du labyrinthe IV, Paris,
Le Seuil, 1996.

Caute (David), Le communisme et les intellectuels frangais. 1914-1960, (1964), tr.fr, Paris,
Gallimard, 1972.

- Les compagnons de route. 1917-1968, (1973), tr.fr, Paris, Robert Laffont, 1979.
Cazes (Bernard), Histoire des futurs, Paris, Seghers, 1986.

Chaunu (Pierre), De [’histoire a la prospective, Paris, Robert Laffont, 1975.

- Histoire et decadence, Paris, Perrin, 1981.

Cioran (E. M.), Histoire et utopie, Paris, Gallimard, 1960.

Crapez (Marc), Défense du bon sens ou la controverse du sens commun, Monaco-Paris,
Editions du Rocher, 2004.

Crémant (Roger) [voir Rosset Clément], Les Matinées structuralistes, Paris, Robert Laffont,
1969.

Delannoi (Gil), Les années utopiques (1968-1978), Paris, La découverte, 1990.

Deleuze (Gilles) et Guattari (Félix), Capitalisme et schizophrénie. L’ Anti-(Edipe, Paris,
Minuit, 1972.

211



Derathé (Robert), Le Rationalisme de Jean-Jacques Rousseau, Paris, PUF, 1948.

Descombes (Vincent), Le Méme et [’autre. Quarante-cing ans de philosophie frangaise
(1933-1978), Paris, Minuit, 1979.

Dumont (René), Cuba est-il socialiste ?, Paris, Seuil, 1970.
Duveau (Georges), Sociologie de | 'utopie et autres «Essais », Paris, PUF, 1961.
Ellul (Jacques), ! ’Illusion politique, Paris, Robert Laffont, 1965.

Fourasti¢ (Jean), Idées majeures. Pour un humanisme de la société scientifique, Paris,
Gonthier, 1966.

- Les Trente Glorieuses ou la révolution invisible de 1946 a 1975, Paris, Fayard, 1979,
rééd. coll. « Pluriel », 1979.

Freund (Julien), L Essence du politique, Paris, Sirey, 1965.
Fumaroli (Marc), L Etat culturel. Essai sur une religion moderne, Paris, De Fallois, 1991.

Furet (Frangois), Le Passé d’une illusion. Essai sur l’'idée communiste au XXeme siecle, Paris,
Robert Laffont, 1995.

Galbraith (John Kenneth), L Ere de [’opulence, (1958), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1961.
- Le Nouvel Etat industriel, (1967), tr.fr, Paris, Gallimard, 1969.

Gilson (Etienne), La Société de masse et sa culture, Paris, Vrin, 1967.

Gorz (André), Le socialisme difficile, Paris, Le Seuil, 1967.

Gremion (Pierre), Intelligence de I’ Anticommunisme. Le Congreés pour la liberté et la culture
a Paris (1950-1975), Paris, Fayard, 1995.

Grenier (Jean), Essai sur [’esprit d orthodoxie, Paris Gallimard, 1938, rééd. , coll. « Idées »,
1967.

Hayek (Friedrich), La route de la servitude, (1944), tr.fr, Paris, Librairie de Médicis, 1945,
rééd. PUF, 2000.

- Droit, législation et liberte, (1973), tr. fr, Paris, PUF, 3 vol., 1995, rééd. en un seul
volume, 2007.

Heilbrunn (Benoit), La consommation et ses sociologies, Paris, Armand Colin, 2010.
Hirschman (Albert), Bonheur privé, action publique, (1982), tr.fr, Paris, Fayard, 1983.
Hocart (Arthur Maurice), The Life-Giving Myth, Londres, Methuen, 1952.

Hoggart (Richard), La culture du pauvre. Etude sur le style de vie des classes populaires en
Angleterre, (1957), tr.fr, Paris, Minuit, 1970.

212



Hourmant (Frangois), Au pays de [’avenir radieux, voyages des intellectuels frangais en
URSS, a Cuba et en Chine, Paris, Aubier, 2000.

Jouvenel (Bertrand de), De la politique pure, Paris, Calmann-Lévy, 1963.

- L’Art de la conjecture, Monaco, Editions du Rocher, 1964.
- Arcadie. Essais sur le mieux-vivre, Paris, SEDEIS, 1968.
- La civilisation de puissance, Paris, Fayard, 1976.

Katona (George), Analyse psychologique du comportement économique, (1951), tr.fr, Paris,
Payot, 1969.

- La société de consommation de masse, (1964), tr.fr, Paris, Hommes et techniques, 1966.
Lacroix (Michel), Le Développement personnel, Paris, Flammarion, 2000.

Launay (Stephen), La Pensée politique de Raymond Aron, Paris, PUF, 1995.

Lavelle (Louis), Traité des valeurs, Paris, PUF, 2 vol. 1955.

Lecourt (Dominique), Georges Canguilhem, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2008.

Lefebvre (Henri), La vie quotidienne dans le monde moderne, Paris, Gallimard, coll.
« idées », 1968.

- Durural a I'urbain, Paris, Anthropos, 1970.
Lesourne (Jacques), Le modeéle francais. Grandeur et décadence, paris, Odile Jacob, 1998.
Lévi-Strauss (Claude), Race et Histoire, Paris, Unesco, 1952.

- Tristes Tropiques, Paris, Plon, 1955.

- Mpythologiques t. IV, L ’'Homme nu, Paris, Plon, 1971.
- Leregard éloigné, Paris, Plon, 1983.

- Regarder, écouter, lire, Paris, Plon, 1993.

Leys (Simon), Images brisées, Paris, Robert Laffont, 1976.
- Essais sur la Chine, Paris, Laffont, coll. « Bouquins », 1998.
Linton (Ralph), Le fondement culturel de la personnalité, (1945), tr.fr, Paris, Dunod, 1968.

Lorenz (Konrad), [’Agression, une histoire naturelle du mal, (1963), tr.fr, Paris, Flammarion,
1969.

- Trois essais sur le comportement anima et humain, (1965), tr.fr, Paris, Seuil, 1970.
Lowith (Karl), Histoire et Salut, (1949), tr.fr, Paris, Gallimard, 2002.
Lyotard, (Jean-Francgois), Economie libidinale, Paris, Minuit, 1974.

Macherey (Pierre), De ['utopie !, Paris, De I’incidence éditeur, 2011.

213



Mac Luhan (Marshall), La galaxie Gutenberg. La genese de |’homme typographique, (1962),
tr.fr, Paris, Mame, 1967.

- Pour comprendre les Medias, (1964), tr.fr, Paris, Mame-Seuil, 1968.

Malia (Martin), La Tragédie soviétique. Histoire du socialisme en Russie 1917-1991, (1994),
tr.fr, Paris, Seuil, 1995.

Mandosio (Jean-Marc), Longévité d 'une imposture : Michel Foucault, édition revue et
augmentée, suivi de Foucaultphiles et foucaulatres, Paris, Editions de I’Encyclopédie des
nuisances, 2010.

Manent (Pierre), Cours familier de philosophie politique, Paris, Fayard, 2001.

Marcuse (Herbert), L ’Homme unidimensionnel. Essai sur [’idéologie de la société industrielle
avancee, tr.fr, Paris, Minuit, 1968.

Meadows (Dennis) et al. Halte a la croissance ? Rapport sur les limites de la croissance,
(1972), tr.fr, Paris, Fayard, 1973.

Mercier Vega (Louis), Mécanismes du pouvoir en Amérique latine, Paris, Belfond, 1967.

Merquior (Jos¢ Guilherme), Foucault ou le nihilisme de la chaire, (1985), tr.fr, Paris, PUF,
1986.

Michéa (Jean-Claude), L ‘enseignement de [’ignorance et ses conditions modernes, Castelnau-
Le-Lez, Climats, 1999.

Meyer (Frangois), Problématique de [’évolution, Paris, PUF, 1952.
- La Surchauffe de la croissance, Paris, Fayard, 1974.

Milner (Jean-Claude), L ’Arrogance du présent. Regards sur une décennie 1965-1975, Paris,
Grasset, 2009.

Monod (Jacques), Le Hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de la biologie
moderne, Paris, Seuil, 1970.

Morin (Edgar), Journal de Californie, Paris, Seuil, 1970.

Morin (Olivier), Comment les traditions naissent et meurent. La transmission culturelle,
Paris, Odile Jacob, 2011.

Muray (Philippe), Festivus, festivus. Conversations avec Elisabeth Lévy, Paris, Fayard, 2005.
Needham (Joseph), La science chinoise et I’Occident, (1969), tr.fr, Paris, Seuil, 1973.

Odier (Charles), Les deux sources conscientes et inconscientes de la vie morale, Neuchatel,
Editions de la Baconniére, 1968.

Packard (Vance), La Persuasion clandestine, (1957), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1958.

214



- L’Art du gaspillage, (1960), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1962.
Pajon (Alexandre), Lévi-Strauss politique. De la SFIO a [’Unesco, Toulouse, Privat, 2011.

Papaioannou (Kostas), L 'Idéologie froide. Essai sur le dépérissement du marxisme, Paris,
Jean-Jacques Pauvert, coll. « Libertés », 1967.

- La Consécration de [’histoire, Paris, Champ libre, 1983.
- De Marx et du marxisme, Paris, Gallimard, 1983.

Parenteau (Danic) et Parenteau (Jean), Les idéologies politiques. Le clivage gauche-droite,
Québec, Presses de 1’université du Québec, 2008.

Parsons (Talcott), Eléments pour une sociologie de [’action, (1937) tr.fr, Paris, Plon 1955.

- Le Systeme des sociétés modernes (1960), tr.fr, Paris, Dunod, 1973.
- Sociétés : essai sur leur évolution comparée, (1966), tr.fr, Paris, Dunod, 1972.

Pauwels (Louis) et Bergier (Jacques), Le Matin des magiciens. Introduction au réalisme
fantastique, Paris, Gallimard, 1960.

Perroux (Frangois), La Valeur, Paris, PUF, 1943.

- Masse et classe, Paris, Casterman, 1972.

Petitfils (Jean-Christian), Les socialismes utopiques, Paris, PUF, 1977.
Peyrefitte (Alain), Le Mal Frangais, Paris, Plon, 1976.

Piaget (Jean), Sagesse et illusions de la philosophie, Paris, PUF, 1965, (2°™ éd. 1968 ; 3°™
éd. augmentée d’une préface, 1972 ; rééd. coll. « Quadrige », 1992).

Polin (Raymond), La Création des valeurs, Paris, PUF, 1944, rééd. Vrin, 1977.
- Du laid, du mal, du faux, Paris, PUF, 1948.

Popper (Karl), La Société ouverte et ses ennemis, 2 vol. (1945), tr. fr, partielle, Paris, Seuil,
t.1, L’ Ascendant de Platon ; t. 2, Hegel et Marx, 1979.

- A larecherche d’un monde meilleur, (1984), tr.fr, Paris, Les Belles Lettres, 2011.
- Toute vie est résolution de problemes (1994), tr.fr, Arles, Actes Sud, t. 1, Questions

autour de la connaissance de la Nature ; t. 2, Réflexions sur [’Histoire et la Politique,
1998.

Queneau (Raymond), Une Histoire modele, Paris, Gallimard, 1966.
Rangel (Carlos), Du bon sauvage au bon révolutionnaire, Paris, Robert Laffont, 1976.
Raynaud (Philippe), L 'Extréme gauche plurielle, Paris, Autrement, 2006.

Revel (Jean-Francois), La Tentation totalitaire, Paris, Robert Laffont, 1976.

215



- Comment les déemocraties finissent, Paris, Grasset, 1983.
- La Connaissance inutile, Paris, Grasset, 1988.

Ricard (Frangois), La Génération lyrique. Essai sur la vie et [’ceuvre des premiers nés du
baby-boom, Montréal, Boréal, 1992, rééd. Paris, Climats, 2001.

Ricoeur (Paul), L 'Idéologie et [ 'utopie, Paris, Seuil, 1997.

Rosset (Clément), Les Matinées savantes, 34980 Saint Clément, Fata Morgana, 2011. (Voir
Crémant Roger).

Roszak (Theodore), Vers une contre-culture. Réflexions sur la société technologique et
[’oppression des jeunes, (1969), tr.fr, Paris, Stock, 1970.

Rougier (Louis), Du Paradis a ['utopie, Paris, Copernic, 1979.

Rouvillois (Frédéric), L Utopie, Paris, Flammarion, coll. « GF-Corpus », 1998.
Saint-Sernin (Bertrand), Cournot. Le réalisme, Paris, Vrin, 1998.

Salomon (Jean-Jacques), Science et politique, Paris, Seuil, 1970.

Samuelson (Paul Anthony), L’ ’Economique, (1948), tr.fr, Paris, Armand Colin, 1965.
Sartre (Jean-Paul), Critique de la raison dialectique, Paris, Gallimard, 1960.

Sauvy (Alfred), Malthus et les deux Marx, Paris, Denoél, 1967.

Snyders (Georges), Pédagogie progressiste, Paris, PUF, 1971.

Sokal (Alan) et Bricmont (Jean), Impostures intellectuelles, Paris, Odile Jacob, 1997.
Stent (Gunther), L ’Avenement de [’dge d or, (1969), tr.fr, Paris, Fayard, 1973.
Taguieff (Pierre-André), Julien Freund, au ceeur du politique, Paris, La Table ronde, 2008.

Terré-Fornacciari (Dominique), Les sirenes de l’irrationnel. Quand la science touche a la
métaphysique, Paris, Albin Michel, 1991.

Thuillier (Pierre), La Grande implosion. Rapport sur [’effondrement de [’Occident, 1999-
2002, Paris, Fayard, 1995.

Toffler (Alvin), Le Choc du futur, (1970), tr.fr, Paris, Denoél, 1971.
Vax (Louis), La Séduction de [’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965.
- Critique de la profondeur, Nancy, Publications de la faculté des Lettres de Nancy, 1967.

Verdes-Leroux (Jeannine), Le savant et le politique. Essai sur le terrorisme sociologique de
Pierre Bourdieu, Paris, Grasset, 1998, rééd. LGF, Le Livre de poche « biblio-essais », 2002.

Vincent (Jean-Marie), La Théorie critique de [’Ecole de Francfort, Paris, Galilée, 1975.

216



Walzer (Michaél), Critique et sens commun, (1987), tr.fr, Paris, la Découverte, 1990.

- Le deuxieme dge de la critique sociale au XXeme siecle, (1988), tr.fr, Paris, Métailié,
1996.

Wolfe (Bertram David), Le Marxisme, (1965), tr.fr, Paris, Fayard, 1965.

Worms (Frédéric), La philosophie en France au XXeme siecle, Paris, Gallimard, coll.
« Folio », 2009.

Wunenberger (Jean-Jacques), L 'Utopie ou la crise de I’'imaginaire, Paris, Delarge, 1979.

Zancarini-Fournel (Michelle), Le Moment 68 ; une histoire contestée, Paris, Seuil, 2008.

Principaux articles consultés :
Angenot (Marc), « Le proces de 1’utopie », Cités, n® 42, 2010 : 15-32.

Canguilhem (Georges), « La décadence de 1’idée de progres », Revue de métaphysique et de
morale, n1°4/1987 : 437-454.

Crapez (Marc), « De quand date le clivage gauche/droite en France ? », Revue frangaise de
science politique, 48°™ année, n°1/1998 : 42-75.

Domenach (Jean-Marie), « Critique d’un €loge », Esprit, décembre 1969.

Grignon (Claude), « L’enquéte sociologique, la critique sociale et I’expertise politique »,
Revue européenne des sciences sociales, XXXVIII, 118/2000.

-« Comment peut-on étre sociologue ? », Revue européenne des sciences sociales, XL-
123/2002 : 181-215.

Lévi-Strauss (Claude), « Un anarchiste de droite. L’Express va plus loin avec Claude Lévi-
Strauss », L ’Express, 24 octobre 1986.

Leys (Simon), « Une indécence extraordinaire », La Croix, 4 février 2003.
Manent (Pierre), « Lire Michel Foucault », Commentaire, n° 7/1979 : 369-375.

Moulin (Raymonde), « La culture du pauvre. A propos du livre de Richard Hoggart », Revue
francaise de sociologie, 1971, 12-2 : 255-258.

Raynaud (Philippe), « Le sociologue contre le droit », Esprit, mars 1980 : 82-93.

Thom (René), « Les mathématiques modernes : une erreur pédagogique et philosophique ? »,
L’Age de la science, Dunod, vol. 111, 1970 : 225-242.

217



