
1 

 

UNIVERSITE SORBONNE  NOUVELLE - PARIS 3 

Ecole doctorale ED 122 

 

 

 

 

 

Thèse de doctorat en science politique 

Jacques CARBOU 

 

 

 

LA CRITIQUE  SOCIALE  DE  RAYMOND  RUYER 

 

 

 

Thèse dirigée par Monsieur Stephen LAUNAY 

 

 

Jury : 

Christian BACHELIER : Historien, Centre Raymond Aron, EHESS. 

Paulette CHONÉ :  Professeur émérite d’Histoire de l’art moderne à l’Université de 
Bourgogne. 

Frédéric LAMBERT :  Professeur de science politique à l’Université de Rennes I. 

Stephen LAUNAY:  directeur de thèse, directeur de recherche à Paris III- IHEAL, 
maître de conférences-HDR à l’Université de Paris-Est. 

Philippe RAYNAUD :  Professeur de science politique à l’Université de Paris II 



2 

 

 

 

 

 

 

LA CRITIQUE SOCIALE  DE RAYMOND RUYER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

 

 

 

Résumé : La critique sociale de Raymond Ruyer (1902-1987) fait partie de son œuvre , 
surtout connue par les ouvrages de philosophie des sciences et la réflexion sur la biologie dont 
Georges Canguilhem avait souligné l’originalité dès 1947. Nous montrons que la critique 
sociale existe dès la thèse complémentaire de 1930, L’Humanité de l’avenir d’après Cournot 
se poursuit avec la réflexion sur l’utopie. L’articulation de la critique sociale avec la 
philosophie unie à la science que propose Ruyer se trouve dans les valeurs et l’axiologie 
originale qu’il développe dès 1948. Ce serait une erreur, selon nous, de négliger la critique 
sociale de Ruyer et nous présentons ici, pour la première fois, une vue d’ensemble des idées 
de Ruyer sur les sociétés humaines et leur avenir. 

 

Mots clés : Critique sociale, idéologies, valeurs, utopies. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

Abstract: Raymond Ruyer’s social critic, French philosopher, is a part of his works, mainly 
known for philosophy of science and philosophy of biology books, whose originality was 
underlined as early as 1947. We point out that social critic originates with his Doctorate essay 
The Future of Humanity according to Cournot, in 1930, carries on with the studies on utopias. 
His philosophy unified to science is articulated to the social critic thanks to his original 
philosophy of values unfolded since 1948. It would be a mistake, in our opinion, to ignore 
Ruyer’s social critic and we submit here for the first time a survey of Ruyer’s ideas on human 
societies and their development. 

 

Key-words: Social critic, ideologies, values, utopias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Nora, mon épouse, pour son soutien permanent, 

A mes parents, à mes enfants et petits-enfants. 

A Monsieur Louis Vax, en remerciement pour son enseignement et les longues conversations 
qu’il a bien voulu m’accorder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

TABLE  DES  MATIERES 

 

Introduction. Pourquoi la critique sociale de Raymond Ruyer ? p. 6 

 

I. Première partie.        p. 16 

 Cournot, les valeurs et l’utopie : cheminements vers et autour de la critique sociale. 

Chapitre I. Origine de l’idée de critique sociale.     p. 17 

Vers une humanité stabilisée et mécanisée ? – Raymond Aron critique de Cournot – Cournot 
dans l’œuvre de Ruyer. 

Chapitre II. Le rôle et la place des valeurs : le réalisme axiologique.           p. 39 

Les théories naturalistes de la valeur – Les théories non-naturalistes de l’agent – les théories 
réalistes – les valeurs aujourd’hui – un sociologue et les valeurs : Raymond Boudon. 

Chapitre III. L’utopie : « un jeu sur les possibles latéraux ».                       p. 52 

Le trompe l’œil axiologique – la valeur éducative de l’utopie – du paradis perdu à l’espérance 
déçue – retour de l’utopie ? 

 

II. Deuxième partie.         p. 64 

Le  cœur de la critique sociale. 

Chapitre IV.  L’art de provoquer en 1969.      p. 65 

Le débat sur la société de consommation – Quel est le rôle du consommateur dans la société 
de consommation ? – Le thème de la demande conditionnée. 

Chapitre V.  Les idéologies comme nuisances.            p. 81 

Le thème de la « fin des idéologies » - Différentes sortes d’idéologies. 



7 

 

Chapitre VI.  Qu’est-ce que la nutrition psychique ?           p. 101 

Le psychique – genèse de la notion de nutrition psychique – la nutrition psychique – la 
nutrition psychique et l’économie – une théorie  « prétentieuse et confuse » : la société de 
consommation selon jean Baudrillard – la nutrition psychique et la vie religieuse – les 
intoxications psychiques. 

 

 

III. Troisième partie.               p. 122 

Politique et critique sociale. 

Chapitre VII.   La critique sociale après la Gnose de Princeton.        p. 123 

Les malentendus d’un succès – L’Humanité de l’avenir selon Ruyer – Le scepticisme comme 
arme contre les discours intimidants. 

Chapitre VIII.  La pensée politique de Ruyer.         p. 153 

Contre Sartre : la raison dialectique est un mythe – la politique de Raymond Ruyer – le vrai 
principe de la droite politique – Contre les fabricants de projets de société – le respect des 
traditions. 

Chapitre IX.     Retour sur la critique sociale.         p. 176 

L’Ecole de Francfort : la controverse de Popper avec Adorno et Habermas – L’éphémère 
contre-culture – les intellectuels et les modes intellectuelles – Valeur du sens commun. 

 

Conclusion.               p. 199 

Bibliographie.              p. 202 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

Pourquoi la critique sociale de Raymond Ruyer ? 

La vie philosophique, comme toutes les activités humaines, est soumise à des modes ; 
ce n’est pas nouveau mais ne laisse pas de surprendre dans la mesure où l’exercice de la 
pensée devrait précisément nous libérer des conformismes et des stéréotypes mentaux. 
L’enseignement de Raymond Ruyer nous apprenait à ne pas se laisser impressionner par les  
modes philosophiques, à penser par nous-mêmes. Philosophe scrupuleux, doté d’une vaste 
curiosité intellectuelle, il a abordé les grandes questions de son temps liées à « l’âge de la 
science » et développé une métaphysique unie à la science. Son œuvre est aujourd’hui 
délaissée – ce qui est le sort de beaucoup de grands esprits – et cela nous semble injuste. Nous 
voulons essayer, après d’autres, de réparer cette injustice qui en dit « long, sans doute, sur 
notre propre situation »1. 

Né en 1902 et mort en 1987, Raymond Ruyer a été professeur de philosophie de 1946 à 1972 
à la Faculté des lettres et  sciences humaines de l’université de Nancy et Correspondant de 
l’Institut de France (à l’académie des Sciences Morales et Politiques). Nous gardons le 
souvenir de ses cours si parfaitement préparés, son affectueuse bienveillance, son attention 
sans complaisance ni faveur.  

Son œuvre est connue de quelques spécialistes, respectée par quelques-uns de ceux qui furent 
ses collègues ou ses élèves mais elle est très peu connue du grand public. Il est regrettable 
qu’elle n’ait pas rencontré la place qu’elle mérite. Elle se compose de vingt-deux livres et de 
plus de cent quinze articles publiés dans des revues spécialisées. Louis Vax, ancien assistant 
de Raymond Ruyer à l’université, et qui lui a succédé comme professeur, n’hésite pas à écrire 
qu’il fut vraisemblablement un des plus grands philosophes français du XXème siècle2.  

Reçu premier à l’Ecole Normale supérieure en 1921, docteur ès lettres en 1930, le point de 
départ de sa philosophie est un mécanisme strict exposé dans la thèse principale Esquisse 
d’une philosophie de la structure qu’il reniera par la suite parce qu’il en perçoit assez vite les 
                                                           
1
 Observation de  Fabrice Colonna en ouverture du numéro spécial sur Ruyer de la revue Les Etudes 

philosophiques, n°1/2007, p. 1. 
2
 Louis Vax, Raymond Ruyer, « Les Universités de Nancy », Le Pays lorrain, numéro hors-série, mai 2003, p. 72. 



9 

 

limites. La thèse centrale en est que « l’être est structure spatio-temporelle et rien d’autre ». 
Les descriptions structurales sont suffisantes, pensait-il au commencement de son itinéraire 
intellectuel : « L’arbre n’est qu’un système de courbures et de torsions d’espace-temps. La 
représentation consciente même que j’ai de l’arbre, grâce aux modulations de mon cortex 
cérébral, n’est aussi qu’un système structural » si bien que la conscience elle-même pourrait 
se représenter selon un modèle mécanique. Dans cette philosophie, « la connaissance 
scientifique n’est autre qu’une correspondance structurale, toujours perfectible »3. La 
conscience est bien un système structural mais elle n’est pas produite par le cerveau comme le 
croient les matérialistes. La conscience est primaire, et le cerveau est la conscience 
apparaissant comme objet, comme corps à une autre conscience. Ruyer  a vu les limites d’une 
telle explication et propose de distinguer radicalement la forme comme résultante d’un jeu 
d’éléments de la « forme vraie » qui dirige les éléments et les subordonne. Vers 1934, il voit 
« la possibilité de faire, sur ces bases, une philosophie de la vie qui échapperait à la fois au 
vitalisme et au matérialisme mécaniste »4. C’est l’étude de l’embryologie expérimentale qui 
devait fournir un développement original de la pensée de Ruyer. De 1940 à 1945, en captivité 
dans le camp de prisonniers pour officiers français, l’oflag XVII A, en Autriche, il écoute les 
leçons d’Etienne Wolff5 dans le cadre d’une « université », organisée dans le camp, à laquelle 
il participe lui-même, et qui favorise les échanges intellectuels malgré des conditions 
matérielles difficiles.  

La publication en 1946 des Eléments de psycho-biologie6, livre en partie rédigé au camp, 
expose les nouvelles orientations de la philosophie de Ruyer. Il y développe une conception 
qui vise à mettre en évidence ce qui est au-delà de l’espace et du temps des phénomènes c’est-
à-dire, d’une part les essences et les valeurs, d’autre part les êtres mnémiques. Si le 
développement embryonnaire des êtres vivants est épigénétique7, il faut supposer une réalité 
qui transcende l’espace et le temps : ce que Ruyer appelle le trans-spatial. C’est une des 
thèses les plus originales du livre difficilement acceptable par les généticiens et les 
biochimistes qui ont du mal à admettre une mémoire biologique trans-spatiale (Ruyer parle 
aussi de potentiel mnémique). Pourtant, dit-il, les mémoires des espèces informent les 
embryons d’êtres vivants ; c’est grâce à leurs existences que des millions d’individus se 
développent de manière identique. Ruyer établit que la conscience, psychisme secondaire, 
suppose un psychisme primaire, la mémoire de l’espèce ou mémoire organique qui n’est pas 
une propriété de la matière vivante, elle en est plutôt la forme même, la forme vraie, dans son 
dynamisme organisateur ; c’est le potentiel. Il redonne ainsi un intérêt philosophique à la 
notion de potentiel que les biologistes utilisent parfois, comme Stephen Jay Gould qui  parle 

                                                           
3
 Raymond Ruyer « Raymond Ruyer par lui-même », Les études philosophiques, 1/2007 (n° 80), p. 3-14. 

Réédition du texte paru dans le volume Les philosophes français par eux-mêmes, G. Deledalle et D. Huisman 

(dir.), Paris, Centre de Documentation Universitaire, 1963. 
4
Ibid. 

5
 Etienne Wolff (1904-1996), biologiste français qui sera professeur au Collège de France en 1955, dont il 

devient l’administrateur en 1965, élu à l’académie française en 1974. 
6
 Raymond Ruyer, Eléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946. 

7
 L’épigenèse est la théorie selon laquelle l’embryon d’un être vivant se développe par multiplication et 

différenciation cellulaire progressive, et non à partir d’éléments préformés dans l’œuf. L’épigenèse, qui est 

adoptée par la physiologie moderne,  s’oppose  au préformationnisme. 



10 

 

des « capacités latentes au sein des systèmes génétiques »8. Toute forme vraie suppose un 
potentiel, c’est-à-dire un thème formel qui commande « la succession des structures qui nous 
apparaissent dans le temps »9. L’apparition du cerveau humain est un exemple de 
l’importance du potentiel pour l’évolution biologique.  

La classification habituelle matière- vie- conscience a le tort, selon Ruyer de nous cacher la 
distinction fondamentale entre les formes-structures, qui résultent du fonctionnement 
d’éléments,  et les formes-vraies ; la forme vraie n’est pas un agrégat de parties, partes extra 
partes, mais une unité qui tient sa cohérence en elle-même, par son principe d’individuation. 
La forme organique possède en elle-même son unité formelle et la vie est l’ensemble des 
enchaînements montés par le psychisme primaire. Vie et psychisme primaire désignent la 
même réalité, nourrie par la même source spirituelle. Si l’on appelle Dieu la source des 
essences et des valeurs, chaque x individuel « ajoute à Dieu »10, par son actualisation. 

Peu de philosophes, pour s’en tenir au XXème siècle, se sont demandés pourquoi les 
organismes vivants se sont créés et pourquoi ils se reproduisent. Il y a là un double problème 
cosmologique d’origine et de destinée. Ruyer s’est demandé ce qu’il fallait effectivement 
penser de la conscience et du corps, de l’origine de la forme, de l’être ultime du monde 
physique. Il est un des très rares, en France, avec Bergson – mais à distance de lui11 - à oser 
développer une métaphysique qui s’allie à la science et oser dépasser l’épistémologie, la 
critique du savoir et de l’esprit connaissant. Vrai penseur, authentique philosophe, Ruyer se 
demande pourquoi les choses ont un sens et quel est le sens de l’univers. Puisque l’univers ne 
correspond plus aux descriptions de la physique mécaniste classique, la vie ne peut se réduire 
à des schémas mécanistes et Ruyer se fait l’avocat d’un nouveau finalisme : «  Un être vivant, 
écrit-il, n’est jamais tout ’’monté’’ », il ne peut jamais se borner à fonctionner, il se ’’forme’’ 
incessamment »12. De là l’importance de la conscience dans la philosophie de Ruyer. Elle 
peut se définit comme une « surface absolue » c’est-à-dire une surface sans bords, comme la 
vision, qui se survole directement sans distance, par auto-survol. La conscience est « force 
liante et modelante », principe d’actualisation, d’abord, de façon primaire, dans le modelage 
des formes organiques, puis, sous la forme de la conscience proprement dite, dans le 
modelage du monde extérieur. Notre conscience individuelle est à la fois un ensemble de 
fonctions psychiques (représentations, mémoire, etc.) et un ensemble d’états mentaux. Ces 
états mentaux et propriétés mentales sont réels ; ils ne dépendent pas du langage puisque c’est 
le langage qui dépend du mental. Ruyer se déclare ouvertement réaliste : pour lui, les choses 
existent en dehors de ma perception ; il rejette les thèses idéalistes selon lesquelles l’esprit 
animé par la raison peut constituer le réel ou le fondement du réel. Contre l’idéalisme de 
Brunschvicg qui a été son professeur et représentait, avec le bergsonisme, dans les années 

                                                           
8
 Stephen Jay Gould (1941-2002), Quand les poules auront des dents. Réflexions sur l’histoire naturelle 

(Hen’sTeeth and Horse’sToes, 1983), Paris, Seuil, 1991, p. 212-213. Les capacités latentes des embryons des 

vertébrés ou des tissus embryonnaires de poulets, exemples donnés par Gould, représentent le potentiel du 

vivant. 
9
 Raymond Ruyer, Eléments de psycho-biologie, p. 14. 

10
op. cit., p. 280. 

11
 Selon l’expression de Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007.  

12
 Raymond Ruyer, Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952, p. 157. 



11 

 

1920, la philosophie officielle de la France, il affirmait : le monde ne s’évanouit pas quand je 
cesse de le regarder, et la boutade de Brunschvicg que « L’histoire de l’Egypte, c’est l’histoire 
de l’égyptologie », lui paraît être une ineptie. Comme l’écrit Louis Vax, « Il préférait la saine 
platitude à l’éristique »13.  

Dans sa réflexion pour savoir si l’univers a un sens, la pensée de Ruyer s’enrichit des données 
de la physique – les développements de la physique quantique – et aussi de la cybernétique et 
de la théorie de l’information. Il a également suivi les principaux courants de la psychologie 
qui sera le sujet d’un de ses cours à la faculté des Lettres de Nancy où il a un temps occupé la 
chaire de psychologie. Il lit les physiciens, Louis de Broglie et Arthur Eddington14, Hans 
Reichenbach15 et Olivier Costa de Beauregard16, ces trois derniers ont étudié les implications 
de la loi la plus fondamentale de l’univers, la plus significative : le second principe de la 
Thermodynamique, loi d’irréversibilité, de dégradation ; ni les systèmes naturels, ni ceux 
construits par l’homme n’y échappent ; tout système isolé voit son entropie s’accroître, ses 
énergies se disperser et l’Univers pris dans son ensemble tend vers un équilibre qui est une 
forme de disparition. L’irréversibilité ou plutôt les irréversibilités de l’Univers imposent 
l’idée d’un état originel extraordinairement singulier, des concentrations d’énergies à peine 
imaginables, un état de néguentropie – ou d’information – extrêmement élevé. Dans ses cours, 
des années 1966 à 1969, Ruyer insistait sur l’importance des principes de la 
Thermodynamique, les lois de Carnot et la notion de néguentropie, qui occupaient ses 
méditations liées à l’idée de Création ou à l’idée d’un atome primitif. Il répétait aussi que la 
connaissance est scientifique et que la métaphysique doit s’allier à la science et que nous, ses 
étudiants, apprentis philosophes, devions nous mettre à l’école des sciences.  

Le Cosmos originel suggère des processus de différenciations qui engendrent la réalité 
vivante et psychique comme pure création, pur miracle, et même pur irrationnel pour 
nous. « Nous sommes conscients sur fond d’inconscience, rationnels sur fond d’irrationnel », 
écrit Ruyer, et « La philosophie de la nature, qui englobe les sciences de la nature, ne peut se 
passer d’un raccord du connu à l’Inconnu par le mythe »17. Il a dit lui-même que son œuvre 
pouvait se lire comme l’élaboration d’une théologie naturelle, ou théologie rationnelle, et un 
de ses livres s’intitule Dieu de la science, Dieu des religions18. Sur Dieu, une seule  certitude : 
l’impossibilité de l’athéisme ; l’athéisme est pour lui une posture théorique et une affirmation 
– ou une négation – purement verbale. Fabrice Colonna écrit justement : « Si la spéculation de 
Ruyer sur Dieu est l’aboutissement de sa pensée et la tâche ultime de la philosophie, il n’en 
demeure pas moins cependant qu’un tel type de discours risque d’être largement inaudible 

                                                           
13

 Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science à la 

théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995. 
14

 Arthur Eddington (1882-1944),astrophysicienanglais, Space, Time and Gravitation, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1920. (Trad.Française: Espace, Temps et gravitation, Paris, Jacques Gabay, 2010). 
15

 Hans Reichenbach (1891-1953), Physicienet philosophe allemand, The Direction of Time, New York, Dover 

Books, 1957. 
16

 Olivier Costa de Beauregard (1911- 2007) physicien français, Le Second principe de la science du temps, Paris, 

Editions du Seuil, 1963. 
17

 Raymond Ruyer, « La philosophie de la nature et le mythe », Revue internationale de philosophie, n°36/1956, 

p. 172 et 173. 
18

 Raymond Ruyer, Dieu de la science, Dieu des religions, Paris, Flammarion, 1970. 



12 

 

aujourd’hui. L’homme du début du XXIème siècle, dans les sociétés occidentales, n’est-il pas 
le plus souvent un agnostique devenu indifférent au problème de Dieu ? »19. 

Ce n’est pourtant pas la raison du silence qui entoure son œuvre. Il a construit une pensée 
précise et informée – nous venons d’en  esquisser les grands traits – à l’écart des modes 
philosophiques, loin du bruit et des querelles parisiennes. La Sorbonne lui avait proposé un 
poste qu’il a refusé, préférant rester à Nancy dans « sa » Lorraine natale. Il lui en a été tenu 
rigueur ; ce qui le laissait indifférent. Le refus de toute posture,  ou de « pose », comme aimait 
dire Ruyer, le refus de « jouer » à l’intellectuel, au prophète, sont des raisons suffisantes pour 
ne pas accéder à la célébrité dans le monde intellectuel français. Le philosophe provincial 
constate qu’il est inconnu en France. 

Lorsque nous arrivons à la Faculté des Lettres de Nancy, Raymond Ruyer a 64 ans et 
l’essentiel de son œuvre philosophique est publié ; les livres où sont exposées ses théories et 
ses idées – nous ne parlons pas de système, car la pensée de Ruyer n’est pas systématique, et 
lui-même se méfiait beaucoup de l’idée de système philosophique –sont encore disponibles en 
librairie. Pourtant, elle ne reçoit que peu d’échos20. En Suisse, les thèses de Ruyer sont 
discutées : Ferdinand Gonseth21 accueille les articles de Ruyer dans sa revue Dialectica ; Jean 
Piaget22 analyse les thèses de Ruyer qui lui répond. 

En 1969, l’Eloge de la société de consommation23, lui vaut une certaine notoriété, vite oubliée 
parce que le livre va à contre-courant des idées reçues, il n’est pas dans l’air du temps. Ruyer 
« frôla la gloire », selon l’expression de Louis Vax, après la publication de La Gnose de 
Princeton, en 197424 ; le succès rencontré par le livre est avéré, mais il repose aussi, 
malheureusement, sur un malentendu que nous examinons dans ce travail.  

Alors que ses livres ne sont plus réédités aujourd’hui, nous constatons que le développement 
des sciences n’a pas remis en question les idées avancées par Ruyer qui gardent ainsi toute 
leur pertinence philosophique : nous pouvons continuer à penser, avec Ruyer, les relations 
entre la conscience et le corps25, entre le cerveau et la conscience, l’importance de la biologie 
moléculaire pour comprendre les mécanismes de fonctionnement de la cellule, car aucune des 
avancées ou découvertes des sciences biologiques ont invalidé ou dépassé les thèses de Ruyer. 

                                                           
19

 Fabrice Colonna, op. cit., p. 205. 
20

 Deux anecdotes personnelles : lorsque Yvon Brès (1927-), Normalien, agrégé de philosophie, est nommé 

professeur à la faculté des Lettres de Nancy (de 1967 à 1970), et nous avouera n’avoir rien lu de Ruyer qu’il 

découvre pendant son séjour à Nancy et qu’il trouve très intéressant. En 1970, à Paris,  je suis les cours de Jules 

Vuillemin (1920-2001), autre Normalien, professeur au Collège de France ; il est un des rares à avoir lu Ruyer 

dont il nous dira apprécier le sérieux de la pensée. 
21

 Ferdinand Gonseth (1890-1975), philosophe des sciences, fondateur de la revue  Dialectica. Il considère, 

comme Ruyer, que la philosophie et la science s’occupent d’une même réalité. Maurice Gex, professeur à 

Lausanne, souligne l’importance des travaux de Ruyer dans la même revue en 1959 et 1960. 
22

 Jean Piaget, Sagesse et illusions de la philosophie, Paris, PUF, 1965 (2
ème

 éd. augmentée d’une postface, 

1968 ; 3
ème

 éd. augmentée d’une préface, 1972 ; rééd. coll. Quadrige, 1992). 
23

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969. 
24

 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, Fayard, 1974, rééd. augmentée « Pluriel », Hachette, Librairie 

Générale Française, 1977. Au chapitre V, nous revenons sur le malentendu de ce succès de librairie. Fabrice 

Colonna analyse l’ « étrange affaire » de La Gnose de Princeton, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, pp. 12-28.  
25

 Raymond Ruyer, La Conscience et le Corps, Paris, PUF, 1937, rééd. 1950. 



13 

 

Dans un tout autre domaine, le livre sur l’utopie26, dont nous parlerons, possède encore 
beaucoup d’intérêt. Dans la présentation du premier numéro qu’une revue de philosophie 
consacre à Ruyer, Fabrice Colonna déplore que « Ruyer a été purement et simplement effacé 
du champ des références théoriques »27 et si le silence qui entoure son œuvre est une erreur, 
« l’erreur se double d’une faute, en ce sens que l’ignorance de la pensée ruyérienne a pour 
conséquence qu’on se prive de la valeur propre dont est porteuse toute œuvre majeure »28. 

Notre n’allons pas ici présenter l’œuvre de Ruyer29, nous voulons nous limiter à une partie de 
l’œuvre qui n’a pas encore été étudiée : la critique sociale. Il nous faut déclarer d’emblée être 
conscient que la critique sociale de Ruyer n’est pas la partie philosophiquement importante de 
l’œuvre ; elle n’est pas ce qui restera, comme me l’a dit Louis Vax, qui a reconnu d’autre part 
que le thème n’a jamais été traité ; ce qui nous encourage d’autant plus à le présenter ici et 
nous fournit la première réponse à la question : Pourquoi la critique sociale de Raymond 
Ruyer ? Parce que le sujet n’a pas encore été analysé. 

La deuxième réponse à cette question est qu’elle est suffisamment intéressante et originale 
(comme toute l’œuvre de Ruyer) pour être exposée. La troisième réponse à la question est la 
plus décisive : la critique sociale fait partie de son œuvre, comme un prolongement des idées 
philosophiques de Raymond Ruyer ; la critique sociale est liée à la pensée philosophique de 
Ruyer, elle en fait partie. Nous soulignons par-là l’unité de l’œuvre. On ne trouvera pas ici la 
dichotomie que l’on rencontre chez certains philosophes ; chez Bachelard par exemple, il est 
habituel de distinguer les deux versants de l’œuvre : le versant scientifique, épistémologique, 
le jour, et le versant poétique, celui de l’imagination et des rêveries littéraires, la nuit ; sans 
que les deux versants soient reliés ; chez Jankélévitch, nous trouvons le philosophe et le 
critique musical, avec la philosophie morale d’un côté, et les livres sur la musique et les 
musiciens de l’autre. Chez Ruyer, il n’y a d’opposition entre la pensée philosophique et la 
critique sociale puisque celle-ci fait partie de celle-là : la critique sociale se nourrit de la 
réflexion philosophique et métaphysique, comme nous allons le montrer. 

Après avoir justifié le choix de la critique sociale, il nous faut maintenant dire  ce qu’entend 
Ruyer par critique sociale. Nous annoncerons ensuite le plan que nous allons suivre.  

 

Pourquoi la critique sociale chez Ruyer ?  

A la fin des années soixante, Raymond Ruyer semble délaisser les thèmes 
philosophiques originaux qui constituent son œuvre et s’intéresse aux débats qui agitent la 

                                                           
26

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, rééd. Gérard Montfort, 1988. 
27

 Fabrice Colonna, « Présentation », Les Etudes philosophiques, n°1/2007. 
28

 Ibid. 
29

 Pour introduire à l’œuvre de Ruyer, nous recommandons le livre, déjà cité, de Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, 

Les Belles Lettres, 2007 ; celui de Laurent Meslet, Le psychisme et la vie, Paris, L’Harmattan, 2005,  étudie avec 

une remarquable précision la philosophie biologique de Ruyer ; il est plus technique ; celui de L. Vax et J.-J. 

Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science à la théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995,  réunit les actes d’un 

colloque. Ces ouvrages  tendraient à montrer que le silence autour de l’œuvre n’est pas total mais les efforts 

entrepris sont encore loin de susciter de l’intérêt pour l’œuvre.  



14 

 

société française. Le livre, au titre volontiers provocateur, Eloge de la société de 
consommation30, est publié chez Calmann-Lévy, dans la collection « Liberté de l’esprit » 
dirigée par Raymond Aron. Il est important de souligner que Raymond Aron a dû reconnaître 
la valeur de l’ouvrage pour non seulement accepter de le publier mais aussi les deux ouvrages 
suivants, dans la même collection : Les Nuisances idéologiques31et Les Nourritures 
psychiques32. Raymond Aron a jugé l’intérêt de ces trois livres qui dénoncent les idées de 
l’intelligentsia de gauche dominantes après les événements de mai 1968 et largement reprises 
et diffusées par les médias. Les deux premiers livres sont une critique de ces idées  fausses, 
selon Ruyer et bien d’autres intellectuels, idées venues du marxisme et de l’extrême gauche 
qui sont à la mode jusque dans « les beaux quartiers ». Le troisième livre introduit le concept 
original et, pour autant ignoré de « nutrition psychique », patiemment élaboré par Ruyer, 
plusieurs années auparavant, comme nous le verrons. Ces trois livres constituent ce que nous 
appelons le cœur de la critique sociale et signalent le philosophe de province, le « Sage de 
Nancy », comme politiquement à droite, en compagnie de Raymond Aron. Pour aggraver son 
cas, Ruyer sera catalogué parmi les  conservateurs, quand il n’est pas accusé d’être 
réactionnaire. Une bonne raison pour ne pas le lire !  

Ces livres ne sont pas des livres de circonstances ; ils ne se réduisent pas à une réaction aux 
idées et aux événements de mai 1968, même si mai 68 a pu servir de facteur déclenchant. Ils 
s’inscrivent, chez Ruyer comme chez Aron33, dans une réflexion plus large sur la société. Une 
lecture superficielle distinguerait le « bon » et le « mauvais » Ruyer : celui des grands livres 
de la maturité et celui des livres de la vieillesse dont le ton cède parfois à la polémique. Cette 
distinction, si tant est qu’elle soit formulée, ne résiste pas à l’examen car, nous allons le 
montrer, les livres de critique sociale font partie de l’œuvre et, en outre, ils ne se réduisent pas 
non plus aux trois livres publiés dans la collection dirigée par Raymond Aron que nous 
venons de citer.  

Il est important de préciser que Ruyer lui-même parlait de ses livres de critique sociale. Il était 
conscient du travail qu’il réalisait ainsi. Nous notons que lors de la réédition en poche du livre 
qui lui a apporté le plus grand succès de librairie, La Gnose de Princeton34, les principaux 
ouvrages de Raymond Ruyer sont divisés en deux catégories : 1. Les ouvrages de critique 
sociale35 et 2. Les ouvrages dans la même ligne que la pensée américaine. 

 

La notion de critique sociale. 
                                                           
30

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969. 
31

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972. 
32

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975. 
33

 Raymond Aron, La Révolution introuvable. Réflexions sur les événements de mai, Paris, Fayard, 1968. 
34

 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, Fayard, 1974, réédition coll. « Pluriel », Le Livre de poche, 

1977. 
35

 La liste comprend : L’Utopie et les utopies (1950), Le Monde des valeurs (1947), Philosophie de la valeur 

(1959), et les trois livres publiés chez Calmann-Lévy. Observons que les dates de publication des deux livres sur 

les valeurs sont incorrectes ; ce qui tend à confirmer que Ruyer ne se souciait guère de ces détails. Bien 

entendu, ne figurent pas Les Cent prochains siècles,  Paris, Fayard, 1977 et Le Sceptique résolu, Paris, Robert 

Laffont, 1978. 



15 

 

La critique sociale pour Ruyer est le regard lucide du philosophe sur la société dans 
laquelle il vit et la réflexion sur les idées qui aident à comprendre le monde contemporain et 
son organisation. Il prend le terme dans son acception la plus commune, sans se perdre dans 
les subtilités méthodologiques chères aux sociologues. La critique sociale est un terme 
commode utilisé pour faire ressortir les erreurs de jugement, les conformismes, les mensonges 
aussi, les pseudo-théories ou les théories fausses et les idéologies diffusées dans la société. 
Ruyer ne reprend donc pas les formes habituelles de la critique sociale qui critiquent l’ordre 
établi et prennent pour cible le pouvoir, les dirigeants, les dominants, ou les mécanismes de 
domination économique, comme disent certains sociologues situés politiquement à gauche ; 
ce qui ajoute à la confusion entre critique sociale et critique sociologique.  

La critique sociale trouverait sa source dans le marxisme mais nous pouvons tout aussi bien  
la faire remonter à Jean-Jacques Rousseau : « l’homme naît naturellement bon, c’est la société 
qui le corrompt »36. Si l’homme est innocent, c’est la société qui est coupable ; puisque la 
société est mauvaise, il faut changer « la » société. Ce mot d’ordre est devenu le leitmotiv des 
politiques de gauche sous l’influence du marxisme. La critique sociale serait-elle une 
exclusivité de la gauche ? Des intellectuels de gauche ? Cela pourrait être le cas si la critique 
sociale se réduisait à la critique de la domination ou de l’exploitation – thème marxiste par 
excellence. L’exploitation est analysée par Ruyer dans l’Eloge de la société de consommation. 

Ruyer montre qu’il est possible de faire une critique sociale qui ne soit pas de gauche ; en 
effet, il existe, au moins depuis Tocqueville, un autre courant classique de la critique sociale 
qui n’est pas une critique de l’exploitation ou de la domination. Il s’inscrit dans ce courant, 
avec Raymond Aron et la droite libérale. Nous retiendrons que dans ses cours à l’université et 
ses propos, Ruyer parlait de ses livres de critique sociale ; et l’expression semblait lui plaire 
car elle lui permettait de distinguer, dans son œuvre philosophique, la métaphysique, sa 
conception de la métaphysique unie à la science, de la critique de la société.  

Pour Ruyer, l’homme est mal défini comme animal social puisque beaucoup d’animaux sont 
sociaux ; il est préférable de définir l’homme comme « un animal avec une culture (au sens 
général) »37, c’est-à-dire qu’il créé des œuvres selon des valeurs et les transmet de génération 
en génération, de manière extra-biologique, non-héréditaire. En conséquence, l’étude de la 
culture ne se confond pas avec l’étude de la société38. Il convient de distinguer la société 
humaine, ou l’organisation sociale, de la culture ; cette autonomie des cultures par rapport aux 
sociétés « apparaît sous la forme simplifiée de l’opposition du rationnel et de l’organique »39. 

Cette opposition du rationnel et de l’organique est importante pour Ruyer et parcourt toute 
son œuvre. Il la découvre en lisant Cournot lorsqu’il est étudiant à l’Ecole Normale 
Supérieure.  

                                                           
36

 La citation : «  Qu’il sache que l’homme est naturellement bon, qu’il le sente, qu’il juge de son prochain par 

lui-même ; mais, qu’il voie comment la société déprave et pervertit les hommes », se trouve dans Emile, ou de 

l’éducation, (1762), Paris, Garnier-Flammarion, 1966, p. 308. L’idée se trouve déjà dans le Discours sur l’origine 

et les fondements de l’inégalité parmi les hommes (1755). 
37

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, op. cit. , p. 26. 
38

Ibid. 
39

 Id., p. 28. 



16 

 

La première partie de notre travail parcourt le chemin qui conduit à la critique sociale, depuis 
la thèse complémentaire, en passant par la réflexion sur les valeurs jusqu’à l’analyse des 
utopies. 

Le premier chapitre présente la thèse complémentaire40 qui porte sur un aspect de l’œuvre 
Cournot. Œuvre de jeunesse, L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, subira quelque peu, 
dans l’esprit de Ruyer, le même sort que sa thèse principale, qu’il a renié, comme nous 
l’avons dit plus haut. Il omettra souvent de la mentionner dans la liste de ses œuvres. C’est 
pourtant un petit livre dont nous allons montrer l’intérêt dans le premier chapitre et qui, selon 
nous, est à l’origine de qui deviendra la « critique sociale » développée progressivement par la 
réflexion sur les valeurs, puis par l’étude des utopies, vingt ans plus tard. 

Le chapitre suivant porte sur la place de l’axiologie dans la philosophie de Ruyer. La théorie 
des valeurs, qu’il avait commencé à étudier bien avant la guerre, est assez originale par 
rapport aux diverses théories élaborées par différents philosophes et mérite certainement 
d’être étudiée pour elle-même. Elle nous intéresse ici particulièrement parce qu’elle est 
l’articulation entre la philosophie de Ruyer et sa critique sociale. Les valeurs sont ce qui relie 
la métaphysique au  monde terrestre, historique, dans lequel nous vivons.  

Le troisième chapitre traite de l’utopie. En 1950, Ruyer publie un livre sur le genre utopique  
qui reste, encore aujourd’hui, une référence dans ce domaine et fait partie de la critique 
sociale. 

La deuxième partie  est consacrée au cœur de la critique sociale de Ruyer constitué par les 
trois ouvrages publiés dans la collection dirigée par Raymond Aron. Un chapitre est dédié à 
chacun de ces ouvrages.  

La troisième partie examine les relations entre la politique et la critique sociale chez Ruyer. 

Le chapitre 7 analyse la critique sociale après La Gnose de Princeton. Elle comprend  deux 
ouvrages très différents : Les Cent prochains siècles et Le sceptique résolu. Le premier est ce 
que nous pourrions appeler « l’Humanité de l’avenir d’après Ruyer » et le second un livre 
beaucoup plus critique et plus polémique. Nous mettons ainsi l’accent sur une continuité entre 
les préoccupations du jeune Ruyer, celui de la maturité et celui de la vieillesse qui prolonge la 
pensée de Cournot. 

Dans le chapitre 8, nous nous demandons s’il existe une politique de Ruyer pour examiner la 
dimension politique de la critique sociale. Le dernier chapitre effectue un retour sur l’idée de 
critique sociale pour montrer l’intérêt du parcours intellectuel de Ruyer et la richesse du 
contenu de la critique sociale  qui ne se réduit pas à une opposition intellectuelle  aux 
changements provoqués dans l’université française après mai 68. Les thèmes de la critique 
sociale existent dans l’œuvre de Ruyer bien avant les événements de mai 68. Ils ne se limitent 
pas à la seule dimension politique, en particulier à la critique du marxisme et de la gauche 
influencée par les idées marxistes. C’est probablement à son retour de captivité, en 1945, qu’il 
fait le choix de l’économie de marché, du libéralisme économique, contre le communisme et 
                                                           
40

 Raymond Ruyer, L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, Paris, PUF, 1930. 



17 

 

la planification soviétique, au moment où le monde d’après la deuxième guerre mondiale se 
divise en deux camps : les démocraties occidentales capitalistes contre le bloc communiste. 
Ruyer a choisi son camp  et, comme Raymond Aron, il ne verra pas l’effondrement du 
système soviétique, en 1989. 

Ce travail veut rendre hommage au philosophe exceptionnel qu’a été Raymond Ruyer.  Nous 
voulons défendre ici l’idée de l’unité de l’œuvre de Ruyer, elle forme un tout41. La critique 
sociale s’appuie sur la philosophie de Ruyer et les valeurs jouent le rôle d’articulation entre 
les deux domaines. En outre, nous soulignerons la continuité dans les thèmes de la critique 
sociale de 1930 à 1980 ; cette continuité est assurée par les notions liées et opposées de 
l’organique et du rationnel dans les sociétés humaines, idée qui lui vient de Cournot. La 
critique sociale de Ruyer ne dépend donc pas des circonstances historiques et sociales même 
si la critique du monde contemporain prend de l’ampleur avec les grands livres de la maturité, 
à la fin des années 1960.  

La critique sociale repose sur une anthropologie qui peut se résumer par deux 
principes énoncés en 197742:  

1. L’espèce humaine n’est pas domesticable. 
2. La grande affaire de l’homme est la conquête du temps. Mais la civilisation 

moderniste, progressiste, futuriste semble incapable de conquérir cet avenir dont elle 
ne cesse de parler. Il y a une tyrannie de l’instant à laquelle se soumettent les 
économies, les politiques, les médias qui ne savent plus que réagir à l’instant. Nous 
vivons dans une sorte de futurisme sans avenir. Ce qu’on appelle « accélération » de 
l’histoire traduit plutôt un obscurcissement de l’avenir, un futur de plus en plus 
incertain. Les repères historiques se perdent : si nous ne savons plus où nous allons, du 
même coup, semble-t-il, nous ne savons plus d’où nous venons. A l’inverse, Ruyer  
souligne le paradoxe apparent : moins les cultures ont de perspective temporelle, plus 
elles savent s’inscrire dans la durée. 

Ce travail est le résultat d’une longue fréquentation de son œuvre, de la lecture répétée de ses 
livres et de ses articles. Après l’éblouissement de ses cours qui ont été une initiation à la 
philosophie, à la psychologie et à l’histoire des idées, c’est tout naturellement que je préparais 
sous sa direction le mémoire de maîtrise sur l’espace et le temps chez Bergson. J’ai été 
conduit plus tard à lire Cournot et Samuel Butler, les deux auteurs qui ont accompagné Ruyer 

                                                           
41

 Une exception dans la bibliographie de Ruyer : le livre Homère au féminin ou la jeune femme auteur de 

l’Odyssée, Paris, Copernic, 1977. Ruyer, grand admirateur de Samuel Butler qu’il a découvert pendant ses 

études à l’Ecole Normale Supérieure, reprend la thèse de ce dernier : l’auteur de l’Odyssée serait une femme. 

(Cf. The Authoress of the Odyssey, where and when she wrote, who she was, the use she made of the Iliad and 

how the poem grew under her hands, Londres, Longman, 1897.) Butler qui a traduit Homère en anglais émet 

cette hypothèse reprise par Ruyer. L’idée le séduit et elle lui permet d’exposer ses idées sur les valeurs 

féminines. Louis Vax nous a appris que Ruyer avait envoyé son manuscrit à une maison d’édition féministe qui 

l’a refusé, bien entendu. Ruyer semblait étonné ; son image de la femme ne correspond pourtant pas aux 

revendications des militantes féministes. Il considérait d’ailleurs que les mouvements féministes se trompaient 

en imitant les revendications masculines. Les thèses de Simone de Beauvoir étaient erronées selon lui. 
42

 Dans le livre Les Cent prochains siècles, Paris, Fayard, 1977. Nous y voyons la continuité de la réflexion de 

Ruyer qui unit vision de l’avenir et audace de la pensée. 



18 

 

toute sa vie. Tout aussi naturellement, je me suis orienté vers la critique sociale en essayant de 
comprendre pourquoi des livres aussi denses et stimulants pour l’esprit étaient ignorés ou bien 
passés sous silence – non seulement dans le monde des médias, ce qui à la limite est 
compréhensible, mais surtout dans le monde universitaire.  

Première partie 

 

 

 

Cournot, les valeurs et l’utopie : cheminements vers et autour de la critique sociale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

 

 

 

Chapitre I. 

 

Origine de l’idée de critique sociale chez Ruyer 

 

Dès la thèse complémentaire, publiée chez Alcan en 1930, l’Humanité de l’avenir 
d’après Cournot,  Ruyer s’intéresse à des questions liées au devenir des sociétés humaines.  

En 1921, à l’âge de 19ans, Ruyer est reçu premier au concours de l’Ecole Normale 
Supérieure. Il racontera, plus tard, dans ses Souvenirs43 n’avoir pas apprécié l’Ecole Normale 
qui n’était pour lui qu’un hôtel-restaurant gratuit. Il y parle de ses professeurs : «  L. 
Brunschvicg interprétait Einstein tout de travers. Les sociologues continuaient Durkheim, en 
ignorant Max Weber et Pareto. Les psychologues paraissaient ignorer Freud. Dumas faisait 
des cours amusants de psychologie pseudo-scientifique ». L’Ecole n’était pas encore politisée 
bien que Georges Cogniot « qui fut un des piliers du Parti et qui paraissait déjà un butor 
imperméable »44 y sévît prématurément avec quelques camarades. « Heureusement, à la 
bibliothèque de l’Ecole, je découvris tout seul Cournot. Je découvris aussi Samuel Butler, 
grâce à un camarade de turne qui avait acheté Erewhon ». La traduction de Valery Larbaud a 
été publiée en 192045.  

Découvrir seul l’œuvre d’Antoine Augustin Cournot (1801-1877)  est la marque d’une 
curiosité d’esprit assez peu commune. « Cournot et Samuel Butler sont deux philosophes, 
ajoute Ruyer, que les Sorbonnards n’avaient pas encore rattrapés, pas plus d’ailleurs que ceux 
de 1985 »46. L’historien Robert Bonnaud parle du « très sérieux Cournot » dans Le système de 
l’Histoire : il veut « proposer à l’exemple du très sérieux Cournot, une humanité de 
l’avenir »47. 

Cournot est la figure exemplaire de l’homme de science du XIXe siècle : mathématicien et 
philosophe, il est connu à l’étranger comme le pionnier de l’économie mathématique. Il est le 
premier économiste qui, pourvu d’une égale compétence dans les deux domaines, a cherché à 
appliquer les mathématiques au traitement des questions économiques.  En 1838, il publie 
                                                           
43

 R. Ruyer, Souvenirs I. Ma famille alsacienne et la vallée vosgienne, Nancy, Vent d’Est, 1985. 
44

 Id., p. 219 
45

 Valery Larbaud a traduit cinq livres de Samuel Butler à la NRF, entre 1920 et 1936. Nous pouvons supposer 

que Ruyer a pu lire,  pendant cette période, le roman Ainsi va toute chair (1921), La vie et l’habitude (1922), et 

les Carnets traduits en 1936. 
46

 En 1985, quand Ruyer publie ses souvenirs, les œuvres de Cournot et de Butler n’étaient pas très étudiées en 

Sorbonne. Malgré les efforts de Bertrand Saint Sernin en faveur de Cournot, la situation n’a pas beaucoup 

changé depuis la remarque de Ruyer. 
47

 Robert Bonnaud, Le système de l’Histoire, Paris, Fayard, 1989, p. 259. Il fait allusion à Ruyer sans le nommer. 



20 

 

les  Recherches sur les principes mathématiques de la théorie des richesses, livre qui lui 
assure une autorité dans le champ de l’économie. Esprit encyclopédique, Cournot écrit aussi, 
dans les dernières années de sa vie,des livres de philosophie à partir des avancées 
scientifiques. Ruyer disait que la philosophie de Cournot représentait la vérité du XIXe siècle. 
Nous pouvons remarquer, en passant, que l’intérêt de Ruyer pour l’économie vient, très 
certainement, de la lecture de l’œuvre de Cournot. 

En 1930, Raymond Ruyer, docteur, agrégé, comme le précise la page de titre, publie à la 
librairie Félix Alcan L’Humanité de l’avenir d’après Cournot. Ce petit livre d’à peine plus de 
cent cinquante pages est la thèse complémentaire de doctorat. Il comporte huit chapitres et 
une conclusion : I L’humanité naturelle et le règne de l’homme, II La phase historique de 
l’humanité sans histoire, III L’avenir politique de l’humanité, 1) Cournot et son temps, 2) 
Politique et administration, 3) L’avenir de la démocratie, IV L’humanité stabilisée et 
mécanisée, V L’homme de l’avenir, VI La religion de l’avenir, VII L’avenir du socialisme, 
VIII L’humanité sans âme, 1) L’humanité unifiée et moyenne, 2) Cournot et l’optimisme, IX 
Conclusion. 

Nous allons présenter les idées exposées dans la thèse complémentaire parce que celle-ci est, 
selon nous, à l’origine de la « critique sociale » élaborée ultérieurement, dans les années 1960.  

Ruyer reconnaît d’entrée que Cournot n’a pas traité ce sujet directement: l’avenir de 
l’humanité, mais, ajoute-t-il, « il y pensait souvent ». Qu’est-ce que penser à l’avenir de 
l’humanité ? « On ne peut penser l’avenir de l’humanité sans paraître faire œuvre d’utopiste » 
écrit Ruyer qui semble annoncer un de ses thèmes d’études sur l’utopie, dans le livre de 
référence qui paraîtra vingt ans plus tard  et sera un élément de ce qu’il n’appelle pas encore 
la critique sociale en 1930, ni  en 1950.  

L’humanité de l’avenir d’après Cournot sera une humanité où le rationnel aura supplanté 
l’organique ; Il existe, selon lui,  une opposition, à l’intérieur même des sociétés humaines 
entre l’organique et le rationnel. Après une phase ethnologique, a-historique, pour ne pas dire 
préhistorique,  l’humanité sortira de la phase historique, que nous connaissons encore 
actuellement, pour entrer dans la troisième phase, entièrement rationnelle, monotone et 
répétitive, comme une machine administrative et bureaucratique. Ce qui aura beaucoup 
d’inconvénients à côté de beaucoup d’avantages : l’homme y gagnera en sécurité et il y perdra 
la beauté, l’héroïsme et la grande politique. Cette distinction de l’organique et du rationnel à 
l’intérieur même des sociétés humaines est le thème de Cournot sur lequel Ruyer focalise son 
attention. Ce thème reviendra souvent dans l’œuvre de Ruyer, livres et articles et jusque dans 
le dernier texte écrit, resté inédit. 

« La raison est plus apte à connaître scientifiquement l’avenir que le passé », écrit Cournot 
dans L’Essai sur les fondements de nos connaissances.48 

                                                           
48

 Cournot, Essai sur les fondements de nos connaissances et sur les caractères de la critique philosophique, 

Paris, 1851, Chap. XX, § 301. Nouvelle édition, Paris, Vrin, 1875. 



21 

 

« On a  remarqué, dit Ruyer,  que les utopistes de la Renaissance placent leurs Cités idéales 
dans les régions lointaines, tandis que de notre temps, leurs successeurs les placent presque 
tous dans l’avenir : prestige de l’Evolution ! »49 

Pour traiter de l’avenir, Cournot dispose d’un avantage sur le spécialiste,  affirme Ruyer ; le 
spécialiste, c’est-à-dire l’historien, le savant, le socialiste marxiste « annonçant contre toute 
vraisemblance, la formation d’un prolétariat d’esclaves – conception qui passe de mode dans 
la littérature, mais qui trouve un refuge dans l’art cinématographique –50. L’avantage de 
Cournot, explique Ruyer, c’est qu’il  « aborde le problème en philosophe et non en 
métaphysicien, ce qui est beaucoup moins banal, après Vico, Hegel et beaucoup d’autres ». 
Cournot va donc traiter de l’allure générale de la marche du monde.  

Un des thèmes essentiels de la philosophie de Cournot est l’opposition du vital et du 
rationnel : d’une part, énonce Cournot, le monde physique et le monde de l’organisation et de 
la vie sont « deux mondes distincts ayant leurs lois propres, sans que l’on puisse concevoir le 
passage de l’un à l’autre par voie de développement graduel et de progrès continu »51  ; 
d’autre part, il insiste sur le contraste entre les « procédés et les œuvres de la nature vivante » 
et les théories, les méthodes, les sciences et l’industrie perfectionnée de l’homme, qui sont du 
domaine de la raison.52  Les lois du monde humain sont différentes des lois de la Nature ; 
elles-mêmes différentes des lois du monde inorganique. 

« L’ordre du rationalisme a beau être enté sur l’ordre de la vie, commente Ruyer, il est en lui-
même indépendant, comme la géométrie est indépendante du géomètre »53. 

Pour Cournot, « les sociétés humaines sont à la fois des organismes et des mécanismes »54. Il 
souligne le rôle des langues, des religions, de la morale, du droit, de la politique d’une durée 
indéfinie et, dans certains cas, d’un progrès indéfini, dans le développement des sociétés 
humaines.  

Le propos de Ruyer, « notre sujet, dit-il, c’est donc de bien comprendre ce que sera 
l’humanité quand elle fonctionnera comme une sorte de mécanisme puisque c’est vers cet état 
qu’elle s’achemine »55. Le vital s’opposera au mécanique, selon Cournot,  quand l’homme 
sera aussi complètement que possible sorti de « l’état de nature » et de la compétence de 
l’anthropologie.  

En établissant cette opposition du vital et du rationnel  et en prévoyant le futur ascendant de 
l’élément rationnel ou mécanique (les deux mots sont synonymes pour Cournot), il annonce 
tout le contraire de l’avènement du « surhomme », du triomphe de « ce qui est noble », de ce 
qui a une  « allure tropicale » dans les instincts, puisque tout ce qui est instinctif est destiné à 

                                                           
49

 R. Ruyer, L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, Paris, Lib. Félix Alcan, 1930, p. 2 
50

 Id. p.2 
51

 Cournot, Matérialisme, vitalisme, rationalisme, Paris, 1875, p. 63 (Cité ci-après, M.V.R.) 
52

 Id. p. 136 
53

 R. Ruyer, L’Humanité de l’avenir d’près Cournot, p. 4 
54

 Souligné par Cournot, Traité de l’enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l’histoire, 

1861, nouvelle édition, Paris, Librairie Hachette, 1911, Livre IV, p. 374. Cité ci-après : Traité. 
55

L’Humanité de l’avenir, p. 5 



22 

 

s’effacer. Il annonce plutôt, poursuit Ruyer, la naissance d’une humanité industrieuse, 
moyenne, tempérée, sans noblesse, sans génie raisonnable, le « dernier homme » qui fait 
horreur à Zarathoustra et qui dit, dans sa piètre sagesse : « Autrefois, tout le monde était 
fou »56. 

Selon Ruyer, le langage de Cournot est plus juste que celui de Durkheim qui opposait la 
solidarité mécanique  primitive à la solidarité organique des sociétés modernes, avec le souci 
de donner un sens péjoratif à la « solidarité mécanique » et d’approuver le sens de 
l’évolution57. Cournot, au contraire, ajoute Ruyer, est sceptique, d’une façon générale, sur le 
progrès et n’hésite pas à appuyer sur tous les « inconvénients » de l’effacement de l’élément 
organique.  

Cournot appelle « phase historique » la phase où les institutions politiques et religieuses 
jouent le rôle principal : «  le temps des guerres et des conquêtes, de la fondation et de la 
destruction d’empires, de l’élévation et de la chute des dynasties, des castes, des 
gouvernements aristocratiques ou populaires »58  Dans l’histoire, selon Cournot, la place du 
hasard est certes fondamentale. N’oublions pas qu’il est un des premiers théoriciens du 
hasard, défini comme la rencontre de plusieurs séries indépendantes de causes et d’effets qui 
concourent accidentellement à produire tel événement ou tel phénomène qualifié alors de 
fortuit parce que la raison n’en trouve pas la clé. Pourtant le hasard n’est pas seulement la 
marque de notre ignorance ; il relève de l’ordre du monde. Il est la notion d’un fait « vrai en 
lui-même » dont la vérité « peut être établie par le raisonnement », dans certains cas, ou 
constatée par l’observation et l’expérimentation dans la plupart des cas. Le hasard est un fait 
« naturel », il est dans la nature et même de la nature. Présent au cœur de l’intelligibilité 
même du monde, le hasard touche à l’ordre des choses et implique la contingence.59 

L’historien n’est certes pas un statisticien, mais le philosophe de l’histoire – Cournot, en 
l’occurrence – l’aide à démêler l’ordre des phénomènes qu’il étudie, « l’ordre suivant lequel 
les faits, les lois, les rapports, objets de notre connaissance s’enchaînent et procèdent les uns 
des autres » et « assigner une loi aux phénomènes, c’est tirer d’un principe simple la raison 
des apparences variées et multiples qui nous frappent d’abord ; c’est mettre de l’ordre dans la 
confusion des apparences »60 

Ainsi, l’histoire est aussi dominée par des lois spécifiques : la loi des âges ou périodisation ; 
pour le cosmos – phase chaotique, génétique et finale – pour l’individu – enfance, maturité, 
vieillesse ou décadence – et pour l’histoire humaine – phase préhistorique, phase historique, 
phase post historique. Dans la phase préhistorique, l’humanité est à peine dégagée de la 
nature ; elle vit dans la domination instinctuelle, sans individualités ni événements au sens des 
« faits primordiaux » qui caractérisent l’histoire. La phase historique, que nous venons 
d’esquisser d’après Cournot, est celle de l’affrontement entre les grands hommes et les 
peuples, entre le fortuit et l’ordre. La raison y est à l’œuvre, préparant son règne à venir dans 
                                                           
56

 Id. p. 7 
57

 Emile Durkheim (1858-1917), De la division du travail social, Paris, PUF, 1893, I, chap. II 
58

Traité, Livre IV, § 541 
59

 Cf. Son livre Exposition de la théorie des chances et des probabilités complétées, Paris, 1843 
60

Essai, § 17 et § 397. 



23 

 

la période post-historique, et elle est alors soumise à la « physique sociale », terme que 
Cournot emprunte à Auguste Comte. 

Ruyer examine ainsi, dans la thèse complémentaire de 1930, la phase post- historique 
annoncée par Cournot, celle de l’humanité stabilisée, réglée, décrite par la statistique, où 
l’anonymat prévaut et où la société devient calculable. Cournot écrit : « De même que les 
sociétés humaines ont existé avant de vivre de la vie de l’histoire, ainsi l’on conçoit qu’elles 
peuvent non pas précisément atteindre, mais tendre vers un état où l’histoire se réduirait à une 
gazette officielle, servant à enregistrer les règlements,  les relevés statistiques, l’avènement 
des chefs d’Etat et la nomination des fonctionnaires, et cesserait par conséquent d’être une 
histoire, selon le sens qu’on continue à donner à ce mot »61 

Phrase que Ruyer aimera souvent citer dans son œuvre et répéter dans ses cours, et qu’il 
traduit dans le langage de 1930 : «  L’entropie de l’humanité, pourrait-on dire, augmente ; les 
inégalités s’effacent, les personnalités, les différences sont absorbées ; les lois des sociétés ne 
seront plus que des lois statistiques, comme celles de la thermodynamique »62 

En décrivant rapidement « Cournot en son temps »,  Ruyer écrit : « Comme tous les prophètes 
– moins que d’autres à cause de la largeur de ses vues encyclopédiques et l’exceptionnel recul 
avec lequel il voit les choses – Cournot projette dans l’avenir, en l’amplifiant, sa propre 
expérience historique, et les traits de l’époque où il vivait, c’est-à-dire du Second Empire »63. 
Certes, d’une certaine manière, Cournot « prophétise » sur l’avenir de l’humanité, mais, 
comme le mot « prophète » est un peu fort, Ruyer nuance immédiatement son idée. 

Remarquons aussi que la « largeur de ses vues encyclopédiques » se manifeste avec force 
dans les Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes,64 
livre publié en deux tomes au début de l’année 1872, qui bénéficie d’un recul d’ensemble  par 
rapport aux livres antérieurs et aux différents aspects de l’œuvre et, aussi, étant donné 
l’ambition de fonder une philosophie de l’histoire, « Or cela nous oblige de dire, avertit 
Cournot dès la préface , en quoi notre philosophie de l’histoire diffère essentiellement de celle 
de beaucoup d’autres, qui ont eu la prétention de découvrir des lois dans l’histoire. Qu’il y ait 
ou qu’il n’ait pas de lois dans l’histoire, il suffit qu’il y ait des faits, et que ces faits soient, 
tantôt subordonnés les uns aux autres, tantôt indépendants les uns des autres, pour qu’il y ait 
lieu à une critique dont le but est de démêler, ici la subordination, là l’indépendance »65. La 
philosophie de l’histoire ou « ce que nous aimerions mieux appeler, écrit Cournot, étiologie 
historique, en entendant par-là l’analyse et la discussion des causes qui ont concouru à amener 
les événements dont l’histoire offre le tableau »66 n’entend pas parler «  des destinées du 
genre humain, du but final de la civilisation, du rôle de quelques peuples privilégiés en vue de 
la poursuite de ce but final, toutes ces idées appartiennent bien, si l’on veut, à la philosophie 

                                                           
61

Traité, Livre V, p. 608 
62

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 15 
63

 Id. p. 23 
64

 Cournot, Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes, Paris, 1872, 

nouvelle édition, Vrin, 1973. Cité ci-après : Considérations. 
65

 Cournot, Considérations, éd. André Robinet, Vrin, 1973, p. 4 
66

 Id. p. 10 



24 

 

de l’histoire, mais à une philosophie transcendante, ambitieuse, hypothétique, qui n’est point 
la critique dont nous entendons parler »67. Et Cournot d’illustrer son propos par une de ces 
formules qui faisait la joie de Ruyer : «  Aura-t-on jeté beaucoup de lumières sur l’histoire 
parce qu’on aura dit avec ce grand philosophe (Hegel) que « chez les Perses, l’indéterminé 
devient intelligible dans la lumière ? Ou bien aimerait-on mieux avec M. Cousin «  amnistier 
l’histoire à tous les points de sa durée » ; dire que dans l’Orient tout est sacrifié à l’infini ; que 
dans l’antiquité gréco-latine, l’infini provoque l’antithèse du fini ; et que, maintenant le fini et 
l’infini sont en présence ? Grâce au prestige de l’action, de pareilles découvertes ont pu 
provoquer des battements de mains autour d’une chaire, mais elles sont sans valeur devant la 
critique, c’est-à-dire devant la bonne philosophie »68.  

Observons ici le contraste entre la prudence de Cournot qui décrit les spéculations et les 
illusions des philosophies de l’histoire, de Vico à Comte, qui refuse la mise en scène de 
l’histoire par Hegel, et qui cependant prédit le déclin de la phase historique de l’humanité. Cet 
état final de l’humanité n’est certes pas atteint et ne sera jamais rigoureusement atteint.69 

Pour revenir à Cournot et son temps, ce qui caractérise l’époque historique moderne, selon lui, 
c’est que «  les sciences, l’industrie, tout ce qui comporte par sa nature un accroissement, un 
progrès, un perfectionnement infini, jouent un rôle de plus en plus indépendant et 
prépondérant…il s’ensuit que, dans l’ordre historique, notre époque moderne peut à bon droit 
passer pour une époque finale, sauf le chapitre des accidents dont nous parlions tout à l’heure 
- Il s’agit de l’histoire politique - «  celle où il entre visiblement le plus de fortuit, d’accidentel 
et d’imprévu »et il faut distinguer, poursuit Cournot, « entre le caprice humain, cause des 
événements, et la raison des événements qui finit par prévaloir sur les caprices et la fortune 
des hommes »70 et toutes réserves faites au sujet de l’épuisement des ressources que la 
civilisation consomme avec d’autant plus de rapidité qu’elle est plus active »71 

Ruyer accorde à Cournot que « le mouvement général qui va de 1850 à 1914, se caractérise 
par de grands progrès dans la production industrielle, dans la rationalisation administrative, 
dans le cadre des nations » ; il observe aussi les complications que Cournot n’a pu prévoir 
qu’en partie : le mouvement communiste, l’internationalisme et le problème des races non 
blanches ». Il reste que « la thèse de Cournot est bien que la politique pure est destinée à le 
céder à l’administration »72. A la place du mot « internationalisme », on parlerait aujourd’hui 
de « mondialisation », ou comme l’on dit parfois, en imitant les anglo-saxons, de 
« globalisation ». D’autre part, poser, en 1930, le problème des races non blanches est faire 
preuve d’une acuité peu commune, alors que les processus de décolonisation ne 
commenceront pas avant 1945. 

                                                           
67

 Id. p. 18 
68

 Id. p. 19 
69

Traité, § 543. 
70

 Id. pp. 15-16 
71

Considérations, p. 23 
72

 R. Ruyer, L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 34 



25 

 

 Le jeune Ruyer semble admettre la thèse de Cournot : «  il n’est pas sûr que la marche des 
événements ne finira pas par donner raison à Cournot »73, tout en reconnaissant que les 
hommes se passeront, moins facilement que ne le croit Cournot, « d’un pouvoir politique qui 
soit en même temps un « pouvoir spirituel » au sens large de l’expression »74.  Et Ruyer 
d’observer la situation de 1930 pour discuter la thèse de Cournot : «  les partis fascistes ou 
bolcheviques sont, d’une part, les manifestations d’une passion politique exaspérée, d’autre 
part, ils signifient aussi la négation de toute politique, d’abord pour cette raison péremptoire 
qu’ils veulent être Parti unique et n’admettent pas d’opposition »75C’est avec raison, ajoute-t-
il, qu’ils peuvent prétendre être au-dessus de la politique. « Les bolchevicks, la tête pleine de 
théories économiques, se penchent  anxieusement sur les statistiques  de l’industrie et du 
commerce ». « Le régime soviétique renferme des éléments empruntés à l’  ‘américanisme’, 
c’est-à-dire la doctrine par excellence qui met au-dessus de tout l’organisation technique de la 
vie matérielle ».  A l’appui de ce constat, Ruyer cite les livres d’Alfred Fabre-Luce76 et de 
Luc Durtain77. Ecrire, en 1930, que les « partis fascistes et bolcheviques » sont la négation de 
la politique parce qu’ils n’admettent pas d’opposition et prétendent être au-dessus de la 
politique, démontre une capacité d’analyse originale, assez peu partagée, et qui mettra 
quelque temps à s’imposer. Pour Ruyer, si la thèse de Cournot selon laquelle l’ère de la 
politique  devrait à terme s’achever, c’est aux Etats-Unis d’Amérique qu’elle peut trouver un 
début de vérification. 

« Aux Etats-Unis, poursuit Ruyer, la politique n’est qu’une branche de l’organisation 
générale, à côté, et non au-dessus, de l’industrie, de la banque, du commerce »78.  « Ce qui est 
durable, conclut Ruyer, c’est la démocratie comme régime social ; ce qui est éphémère, 
superficiel, accidentel, c’est la démocratie comme forme politique » car la liberté politique 
apparaît « comme un luxe, un luxe compliqué, et coûteux, condamné, par conséquent, à 
disparaître dans la société taylorisée de l’avenir »79. 

 Cette vision de la société américaine, de l’ « américanisme », de la vie américaine  telle 
qu’elle était perçue en Europe, dans les années 30, après la crise de 1929, les Scènes de la vie 
future,de Georges Duhamel, semble confirmer la thèse de Cournot. Ruyer ne mentionne pas le 
récit de Georges Duhamel, publié la même année que la thèse et dont il a dû prendre 
connaissance étant donné le retentissement qu’il a eu en France. Il cite plutôt le livre d’André 
Siegfried, Les Etats-Unis d’aujourd’hui,80 pour décrire l’ère de l’organisation purement 
utilitaire, une immense machine à produire dans laquelle l’homme n’est plus qu’un rouage et 
où tout est subordonné à la réussite matérielle. André Siegfried, cité par Ruyer, parle d’une 
« théocratie du rendement ». C’est donc l’Amérique qui pourrait donner le meilleur exemple à 

                                                           
73

 Id., p. 35 
74

 Id.,  p. 36 
75

Ibid. 
76

 Alfred Fabre-Luce, Russie, Paris, 1927. 
77

 Luc Durtain, L’Autre Europe : Moscou et sa foi, Paris, NRF, 1928, p. 271 
78

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 38 
79

 Id., p. 39 
80

 André Siegfried, Les Etats-Unis d’aujourd’hui, Paris, Librairie Armand Colin, 1931. 



26 

 

l’appui de la thèse de Cournot ; l’Amérique « et non la France qui a cessé d’être le pays type 
de la civilisation, dans ce qu’elle a de plus moderne et de plus « futuriste ».81 

Cette société américaine « taylorisée », se retrouve, il est intéressant de le noter, chez le 
dessinateur Hergé dans Tintin en Amérique, publié en 1932.82 Les lecteurs des « aventures de 
Tintin » y découvrent l’illustration de l’opposition entre la société américaine rationalisée, 
celle des gratte-ciels des grandes villes, et les sociétés traditionnelles des « peaux-rouges », 
indiens d’Amérique. C’est dire l’importance de cette image « futuriste » ambivalente des 
Etats-Unis d’Amérique dans l’Europe d’avant la seconde guerre mondiale, d’avant 1940.  

Ruyer pense que Cournot « n’aurait pas cru à l’avenir de régimes tels que le fascisme ou le 
bolchevisme, du moins en tant qu’ils s’opposent à cette démocratie sociale, à cette liberté 
civile, qui sont indépendants des modes et qui expriment le progrès même de la civilisation ; il 
n’aurait pas cru à la durée de « régimes de foi », qui reposent en même temps sur la censure, 
et qui suspendent artificiellement l’action automatiquement dissolvante de la critique 
individuelle et de l’opinion publique. Mais ces régimes seraient, pour lui, « dans le 
mouvement », quand ils critiquent et bafouent la démocratie morale, les principes de l’égalité, 
de la liberté et de la souveraineté du peuple, et surtout quand ils aboutissent à un 
aménagement amélioré des institutions administratives »83.  

 A la lecture de Cournot, nous pouvons admettre que celui-ci n’aurait pas accepté les régimes 
totalitaires, ni cru à leur avenir, mais c’est surtout le jeune Ruyer qui s’exprime dans ce 
passage et tente d’analyser les relations entre les démocraties libérales et les régimes 
totalitaires (le terme « totalitarisme » n’est pas encore très utilisé en 1930). Le jeune Ruyer 
prend en compte les critiques de la démocratie par les fascistes et les communistes, mais 
l’idée d’une « amélioration des institutions administratives » dans ces régimes n’est-elle pas 
une illusion ? Ou alors le reflet des débats de cette époque troublée ? 

Parmi ces débats, il y avait la préfiguration du thème de la convergence URSS-USA – qui 
prendra une autre ampleur, trente ans plus tard, sur fond de guerre froide – thème qui, nous 
l’avons vu, s’accorderait avec les vues de Cournot. Ruyer nous dit que le communisme russe, 
« parti d’une idéologie où certes les éléments religieux et surtout « philosophiques » ne 
manquaient pas, arrive à une déification du rendement économique, et peut-être son résultat le 
plus net sera d’avoir modernisé à l’américaine et lancé sur la voie de la civilisation matérielle 
les mystiques populations slaves, et l’évangélisme de Tolstoï. Cournot peut vraiment conclure 
que c’est là que « de nos jours, toutes les pentes aboutissent »84. 

 

Vers une humanité stabilisée et mécanisée ? 

                                                           
81

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 44  
82

 Hergé, Tintin en Amérique, Bruxelles, Petit Vingtième, 1932 ; version couleur, Tournai, Casterman, 1946. 
83

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 41 
84

 Id., p. 45 qui cite Cournot, Traité, § 616,  



27 

 

Examinons maintenant l’idée  de Cournot d’une tendance vers une humanité stabilisée 
et mécanisée. « Nous sortons de la phase historique où les caprices du sort et les actes de 
vigueur personnelle et morale ont tant d’influence, pour entrer dans celle où l’on balance et 
suppute les masses, la plume à la main ; où l’on peut calculer les résultats précis d’un 
mécanisme régulier »85. 

 Dans les Considérations, l’idée est avancée avec précaution : « Pour se prêter comme la 
science, comme l’industrie à un perfectionnement continuel, il faut que les sociétés humaines 
se dépouillent de plus en plus de ce qui fait qu’elles participent à la nature d’un organisme 
vivant et par conséquent sujet à la caducité et à la mort. Il faut qu’elles fonctionnent ou 
qu’elles approchent de fonctionner à la manière d’un mécanisme où tous les ressorts, tous les 
rouages peuvent être définis, mesurés et ajustés avec une précision sans cesse croissante, et 
conservés dans un état d’entretien qui se prête à un service régulier. On retombe ainsi sur ce 
que l’on peut nommer une dynamique ou une physique sociale, où tout se fait avec nombre, 
poids et mesure »86. 

Cournot poursuit la comparaison  avec le mécanisme, en ajoutant qu’à l’idée de système 
politique s’est jointe l’idée d’une balance politique. Cette idée de balance politique introduit 
la notion d’équilibre stable et « il est en outre de la plus haute importance de savoir, par la 
discussion même des faits historiques, si le monde de l’histoire n’offre qu’une suite 
d’agitations sans règle et sans fin, ou s’il tend comme le monde physique, comme le monde 
des êtres vivants, vers une stabilité relative, en se débarrassant successivement des causes 
accidentelles de désordre »87.   Il s’ensuivrait que la phase historique, l’ère des grands génies, 
des puissantes individualités ferait place à une médiocrité générale. Cournot envisage un 
développement des sociétés où la raison triomphe sur l’énergie vitale, où l’administratif 
l’emportera sur la politique, les besoins sur les passions, l’ordre interne et rationnel sur 
l’homme de génie de plus en plus inutile. Il ne fait pas qu’annoncer, souligne Ruyer, de façon 
banale le triomphe de la technique industrielle. « Il s’est surtout intéressé à la forme même de 
la société et, en fait, il s’occupe assez peu de l’évolution de l’industrie et de son 
organisation »88.  

Ce qui est intéressant, c’est de prévoir quels effets le développement du « rationalisme » aura 
sur l’ordre social lui-même, et non sur la seule technique. Poursuivant la réflexion de Cournot, 
le jeune Ruyer énonce sa propre vision de l’avenir de l’humanité : «  L’humanité n’habitera 
jamais tout entière la zone tempérée, elle ne sera jamais tout entière anglo-saxonne, active, 
industrielle. Les peuples non européens, les peuples indolents des Tropiques, les peuples 
agriculteurs s’imposeront dans l’équilibre total, et le génie européen, anglo-saxon, ne survivra 
vraisemblablement guère plus dans l’humanité future, que la force et la ténacité romaines ne 
survivaient dans l’Empire de la décadence »89.  Répétons que ces réflexions datent de 1930 ! 
Le jeune Ruyer, en écrivant cela, témoigne d’une vision de l’histoire, d’une vision de l’avenir 

                                                           
85

Traité, Livre V, § 542 
86

Considérations, p. 147 
87

 Id., p. 157 
88

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 59 
89

 Id., p. 61 



28 

 

assez rare en son temps : rappelons que la décolonisation est encore loin d’être envisagée ! Le 
processus commencera après 1945 ; la seconde guerre mondiale a certainement contribué à la 
prise de conscience de ces « peuples des Tropiques ». Mais il faudra encore des années avant 
que l’on parle des indépendances de ces peuples. Il est évident que la lecture de Cournot a 
stimulé le jeune Ruyer et a aiguisé chez lui le sens historique en portant la raison déductive à 
une puissance d’anticipation impressionnante. Ces lignes annoncent ce que Ruyer écrira bien 
plus tard dans  Les Cent prochains siècles qui sera l’Humanité de l’avenir selon Ruyer. Le 
parallèle entre la fin de l’Empire romain et la fin du « génie européen, anglo-saxon » est un 
thème qui revient chez certains penseurs après la première guerre mondiale ; il suffit de 
penser à Oswald Spengler90 ou à Paul Valéry91 qui annonçaient, le premier, le déclin de 
l’Occident et le second que  les civilisations étaient mortelles. Ce qui frappe dans ce texte du 
jeune Ruyer, c’est la perspicacité du diagnostic. 

L’homme de l’avenir selon Cournot : l’homme individuel avec les facultés perfectionnées 
qu’on lui connaît « est le produit de la vie sociale et l’organisation sociale est la véritable 
condition organique de l’apparition de ces hautes facultés »92.  

 Les sociétés humaines évoluent, tendent vers l’équilibre, en vertu de leurs lois propres, 
auxquelles les individus doivent s’adapter : « L’avènement du règne de l’idée dans les 
sociétés humaines n’y détruit pas les forces instinctives ; mais l’idée régnante est comme une 
forme, qui une fois bien arrêtée, s’assujettit de plus en plus les forces instinctives, en leur 
imposant le cadre où elles doivent ultérieurement déployer leur activité propre et leur vertu 
opérative »93 

Il s’agit donc de savoir, explique, Ruyer, quelles seront les répercussions sur l’homme, sur 
l’individu, de la tendance de la société à l’organisation rationnelle. Pour Cournot – c’est une 
de ses thèses philosophiques essentielles, précise Ruyer – la raison n’est, en quelque sorte, pas 
de l’homme, elle correspond, par-delà le plan de la biologie à la raison objective, à la raison 
des choses : le règne de la raison scientifique n’est pas le règne de l’Esprit, mais bien plutôt de 
la matière, ou mieux, des mécanismes inorganiques. Ruyer nous explique donc que 
« l’organisation rationnelle, selon Cournot,  est une forme qui impose peu à peu son cadre aux 
individus »94. Ainsi le développement des villes est propre à augmenter le rôle de la raison 
individuelle, à hâter l’avènement de l’ « administration » dans toutes les sociétés humaines. Et 
Ruyer ajoute : « Si l’on nous permet un exemple minuscule mais significatif, les villes ont 
accepté plus facilement que les campagnes, le décret sur l’heure d’été qui est bien du type de 
ces institutions utilitaires, rationnelles que Cournot prévoit pour l’avenir. De même il est 
probable que les villes adopteront plus tôt que les campagnes, la journée de travail 
continu. »95.  

                                                           
90

 Oswald Spengler (1880-1936) dont  Le déclin de L’Occident date de 1918. (2 vol., Paris Gallimard, 1948, 

rééd.1978). 
91

 Paul Valéry (1871-1945) La Crise de l’esprit, paru en 1919 puis publié dans Variété I, Paris, Gallimard, 1924. 
92

 Cournot, Traité, § 321 
93

 Id. Traité, § 330 
94

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 64 
95

 Id., p. 65 



29 

 

 L’homme usera toujours plus de son cerveau comme instrument de calcul, de réflexion 
utilitaire, et toujours moins comme expression de sa sensibilité. Cette évolution est 
irrémédiable, nécessaire, fatale, comme le vieillissement d’un être vivant. En expliquant la 
pensée de Cournot, Ruyer intervient de nouveau avec des allusions aux années 1920-1930 : 
« L’homme, une fois qu’il a fait usage de sa raison, ne peut revenir à la naïveté de 
l’instinct…On ne fait que de mornes pastiches quand on prétend, à une époque d’intelligence 
critique, faire revivre les coutumes naïves des anciennes provinces, ou quand des artistes trop 
blasés veulent faire revenir à la fraîcheur des primitifs »96. Les « artistes trop blasés » 
pourraient bien être certains surréalistes, ou même Braque ou Derain. Le mot « primitif » peut 
désigner les peuples primitifs ou les artistes de la première Renaissance, dénommés primitifs 
italiens et flamands, redécouverts au début du vingtième siècle. Ruyer ne parle pas de ces 
derniers ici ; il s’agit plutôt de ce que l’on appelle maintenant les « arts premiers » des 
sociétés sans écriture. La remarque est plus générale, sans spécifier une période historique ou 
une aire ethno géographique. Sans anticiper sur l’apport de Raymond Ruyer à la philosophie 
des valeurs, observons la présence, dans cette idée, d’une réflexion axiologique : on ne peut 
pas vouloir incarner une valeur à tout prix. Les valeurs s’incarnent lorsque certaines 
conditions sont réunies ; dans le cas contraire, nous n’obtenons que de « mornes pastiches ». 

Quelle sera la religion de l’avenir ? Évidemment sympathique à la religion, Cournot n’hésite 
pas, cependant à en annoncer le déclin97. Il existe bien une tendance invincible de l’homme à 
croire à l’existence d’une puissance surnaturelle ; une aspiration au sacré, des instincts 
religieux et un sentiment du divin ; malgré cela, Cournot pense que l’humanité renoncera à 
toute foi98. 

Quel sera l’avenir du socialisme ? Cournot écrit, en 1868, que « Le socialisme qui fait de 
l’Etat le grand organisateur du travail et le grand distributeur des produits, n’est pas sans 
doute en mesure de s’imposer d’emblée à aucune nation civilisée »99,  mais, ajoute-t-il, « un 
socialisme gradué et mitigé met aux mains de l’Etat le souverain aménagement de tous les 
canaux de la richesse publique »100.  « Ajoutez à cela que chaque jour les esprits se 
familiarisent avec tout ce qu’il y a de plus substantiel dans les systèmes socialistes ». En 
1930, les esprits sont encore plus familiarisés avec les idées socialistes et, pour certains, 
l’URSS représente la patrie du socialisme.  

 Ruyer commence par observer qu’il y a deux éléments essentiels dans le socialisme : d’une 
part, le souci de justice ; d’autre part, le souci de l’ordre et de l’organisation rationnelle de la 
vie économique. «  En effet, écrit Cournot dans les Considérations, il est naturel que tous les 
novateurs invoquent la liberté lorsqu’il s’agit de renverser l’ordre établi, puis se servent du 
pouvoir, quand ils l’ont en main, pour imposer leurs systèmes. Il était naturel aussi que, dans 
un siècle où les questions économiques prenaient une si grande importance, elles attirassent 

                                                           
96

 Id., p. 67 
97

 Id., p. 75 
98

 Cf. Traité, § 480 
99

Considérations, p. 434 
100

Ibid. 



30 

 

plus particulièrement l’attention des auteurs d’utopies et des bâtisseurs de systèmes »101. 
Ruyer cite à nouveau Fabre Luce102 : « Nous sommes murs pour la grande tentation du 
socialisme qui nous propose l’organisation, la simplification suprêmes ». C’est bien ainsi que 
Cournot entend le socialisme, comme une forme d’organisation sociale, comme une 
solidarité, une règlementation étroite, par opposition aux principes du libéralisme. Le danger 
du socialisme, selon Cournot, réside dans la règlementation, c’est-à-dire le contrôle du 
commerce, de l’industrie mais aussi de l’agriculture, de l’exploitation du sol, si c’est le moyen 
de réprimer une tendance fâcheuse de l’intérêt individuel. Ruyer ajoute que Cournot « prend 
le socialisme dans le sens un peu étroit d’Etatisme ». Il s’oppose aux utopies des réformateurs 
de la vie économique. Il ne faut pas l’oublier, remarque Ruyer, Cournot est un économiste. 
« La tournure d’esprit qui naît de la pratique de l’économie politique, et surtout de l’économie 
mathématique dont il est l’initiateur, n’explique pas seulement son manque de foi dans le 
socialisme, elle commande dans une large mesure ses conceptions sociologiques et ses idées 
sur l’avenir humain en général »103. En outre, d’après Ruyer, « Cournot fait une remarquable 
distinction entre ce qu’il y avait dans le socialisme de réalisable, et ce qu’il y avait de faux et 
d’excessif, inapte à produire autre chose que des bouleversements et des catastrophes. »104. En 
note, Ruyer ajoute que « la scission actuelle de l’ancien socialisme – IIème et IIIème 
internationale – s’est faite exactement suivant la ligne de partage qu’il indiquait ». 

On peut dire avec une quasi-certitude, conclut Ruyer, que « l’humanité future ne renoncera  à 
ce que Cournot appelle les vaines utopies que parce qu’elle les croira réalisées. Il reste 
seulement à savoir jusqu’où iront ses capacités d’illusions. Les idéologies ne sont pas 
pareilles à des hypothèses scientifiques qu’un savant expérimente et rejette si l’expérience les 
condamne et qui ne laissent pas de traces. Les idéologies sont appliquées peu à peu, elles 
pénètrent peu à peu la matière sociale qui les transforme et les déforme, mais aussi qu’elles 
modifient lentement »105.  Le jeune Ruyer se montre ici critique de la notion « d’idéologie », 
assimilée à de vaines utopies, ou même au socialisme, et nous pouvons  entrevoir, ici, un des 
points de vue de Ruyer sur ce qui deviendra, plus tard,  la critique sociale qu’il développera, 
en particulier la critique des idéologies (en 1972). Les idéologies ne sont pas des hypothèses 
scientifiques ; elles n’ont donc pas la même valeur de vérité, mais elles pénètrent 
progressivement la « matière sociale » qu’elles modifient en se transformant. En cela elles 
sont redoutables et Ruyer les définira plus tard comme des nuisances.  

Il n’a pas échappé à Cournot que la civilisation mécaniste, sous la forme particulière et 
précise du progrès du machinisme, pouvait être, par certains côtés, mêmes économiques, un 
mal réel. Ruyer cite la phrase de Cournot qu’il aimera souvent reprendre dans ses écrits et ses 
cours : « De roi de la création qu’il était ou qu’il croyait être, l’homme est monté ou descendu 
(comme il plaira de l’entendre) au rôle de concessionnaire d’une planète. En sondant 
l’étendue et l’épaisseur de ces couches fossiles dont le dépôt a exigé tant de milliers de 
siècles, que tant de révolutions ont bouleversé avant l’apparition de l’homme sur la terre, et 
                                                           
101

Du socialisme, in Considérations, p. 432 
102

Russie, p. 108 
103

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 80 
104

 Id., p. 86 
105

 Id., p. 89 



31 

 

que son activité industrieuse dévore si rapidement aujourd’hui, il a pu tout à la fois reculer 
dans un passé indéfini les premiers indices de ses destinées providentielles, et d’autre part 
sentir que l’avenir est mesuré, non plus seulement aux individus, mais aux nations, dans un 
autre sens qu’on ne le croyait jadis. Il avait à faire valoir un domaine, il a une mine à 
exploiter : et ces quelques mots suffisent pour indiquer sous quelle face nouvelle vont 
désormais se présenter les plus graves problèmes de l’économie sociale, ainsi que les 
conditions de la viehistorique des peuples »106. 

Nous avons souhaité citer le passage entier pour souligner l’ampleur de vues de Cournot et 
quelles perspectives se dégagent de ces trois phrases qui font écho au « maître et possesseur 
de la Nature » de Descartes, souvent évoqué superficiellement. Ruyer aimait ainsi renvoyer 
Cournot à Descartes. Dans ce texte, important, Cournot définit le nouveau rôle de l’homme – 
de l’humanité – comme concessionnaire de la planète, avec ce que cela implique de gestion 
scrupuleuse, économe, avec le souci de l’exploiter rationnellement, car les ressources 
s’épuiseront, contrairement à celles d’un domaine qui se renouvellent au rythme des saisons. 
Un siècle avant la montée des préoccupations écologiques, Cournot nous avertit de bien 
prendre soin de la planète Terre car l’ « avenir est mesuré ». Il pressent les « graves problèmes 
de l’économie sociale » qui vont affecter les conditions de vie des peuples. Selon Ruyer, 
Cournot se montre prophétique, dans le bon sens du terme : il annonce ce qui va arriver. 
L’homme n’est plus le roi de la création ; il n’est plus le maître et possesseur de la nature  
qu’il a cru être. Ce qui nous indique, d’autre part, que l’œuvre de Cournot a été peu lue.  Qui 
se réfère à lui pour nous demander plus de respect pour la planète ?  Il voit venir l’exploitation 
des ressources naturelles  et les graves problèmes qui en résulteront ; il annonce que l’homme 
doit devenir un bon gestionnaire de la planète. Ce texte le démontre. Ruyer a été l’un des rares 
philosophes, universitaires à avoir compris l’importance de Cournot.    

Lorsqu’il aborde le thème de l’humanité sans âme, Ruyer donne une interprétation 
intéressante ; il parle d’un gnosticisme – triomphe de l’esprit sur la matière – mais sous la 
forme du triomphe des principes rationnels et généraux des choses sur l’énergie et les qualités 
propres de l’organisme vivant. « Cette théorie « gnosticiste » pêche  par une intelligence 
incomplète des faits historiques et des vrais éléments de la nature humaine »107. Existe-t-il 
quelque chose de supérieur à l’intelligence et à la raison dans la nature humaine ? Oui ! 
Répond Cournot, l’âme – telle qu’elle se manifeste dans la religion, l’honneur, la charité, le 
dévouement, l’amour sous toutes ses formes – l’âme tient à la vie de l’homme, par opposition  
à la mécanique de l’intelligence et de la raison.  

Or, l’homme de l’avenir, nous l’avons vu, se bornera à calculer, à raisonner : il sera privé des 
cultures, du style. « Cournot, écrit Ruyer, prévoit l’abaissement de l’âme et toutes les valeurs 
qu’elle représente, ce qui, pour lui, est le meilleur. Il nous est donc permis de parler de son 
pessimisme »108. Lisons les Considérations : «  Il est impossible que la poursuite de la 
richesse par le travail devienne la principale affaire des hommes sans que cela nuise à 
l’exercice et au développement  d’autres instincts, d’autres facultés supérieures qui souvent 
                                                           
106

Considérations, Paris,Vrin, p. 522 
107

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 105 
108

 Id., p. 108 



32 

 

les tourmentent et les égarent, mais qui témoignent toujours, même dans les tristesses et les 
égarements dont elles sont le principe, de la dignité de la nature humaine et d’un mystérieux 
commerce avec un monde dont, pas plus que la science, le travail et l’industrie, la richesse ne 
donneront jamais la clef. Sans doute il y aura toujours des hommes que leur tempérament 
intellectuel et moral portera à entretenir ce commerce, si peu lucratif qu’il soit : mais si les 
caractères les plus trempés et les tempéraments les plus équilibrés sont attirés de préférence  
vers ce qui procure des avantages plus sensibles, n’est-il pas à craindre que l’on en vienne à 
regarder comme une singularité maladive, destinée à rester sans influence sur la société, ce 
qui jadis attirait les esprits d’élite, et par eux dominait la société tout entière ? »109. 

Selon Ruyer, L’unité et l’ordre d’une société stabilisée ne sont obtenus que par la 
simplification, par l’abandon de tout ce qu’il y a de complexe, de rare, de précieux dans 
l’homme, avec tous ses instincts biologiques, avec toutes les nuances de son âme et de sa 
culture historique, qui est un être plus complexe que l’homme civilisé de l’avenir, qui ne se 
servira de son cerveau que comme d’une machine à calculer. Ceux qui travaillent à 
l’organisation matérielle du monde, en tuant la nature vivante qu’ils veulent dépasser, croient 
travailler à l’avènement du règne de l’esprit alors qu’il s’agit, d’après Cournot, d’un 
phénomène « grossier ». Répétons que, pour Cournot, le matériel humain de la société future 
sera médiocre. Et Ruyer peut affirmer que « le règne humain, le règne de l’homme affranchi 
des vieilles lois de la vie, Cournot le voit commencer avec inquiétude et pitié »110. 

La conclusion de la thèse complémentaire pour Ruyer est que « le lecteur contemporain  
perçoit nettement chez Cournot, une prescience du XXème siècle plus juste que celle de 
Comte, ou de Renouvier, ou même de Renan »111  L’ensemble, la direction générale des 
événements est bien à peu près conforme aux vues de Cournot, admet Ruyer. 

Un monde nouveau se dessine qui ne ressemble en rien au passé. La tradition, la culture 
classique paraissent périmées. « Les hommes ne se passionnent plus guère pour la gloire, ou 
pour un idéal religieux. Leurs passions même se dirigent vers la raison, ou ce qui leur apparaît 
comme la raison. Ils ne s’enthousiasment que pour des systèmes techniques, dans lesquels, 
sans saisir les détails, ils approuvent au moins une idée : la promesse d’une organisation 
logique »112. 

 C’est pour Ruyer l’occasion d’opposer Cournot à Comte : l’humanité future d’après Cournot 
est totalement différente de l’humanité positiviste de Comte. Il observe une inversion 
curieuse : « Comte athée, croit au triomphe futur de la religion et Cournot, théiste, chrétien, 
confiant dans la Providence, est tellement soumis aux « décrets » divins qu’il aboutit à un 
absolu matérialisme, à un athéisme social. Il accepte la perspective d’un mercantilisme 
mathématique et glacial sans enthousiasme, mais sans récrimination »113 

                                                           
109

 Cournot, Considérations, pp. 523-524 
110

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, p. 113 
111

 Id., p. 115. Il s’agit du lecteur de 1930 ! 
112

 Id., p. 116 
113

 Id., p. 120 



33 

 

Les dernières pages de la thèse complémentaire sont consacrées à examiner les points faibles 
des idées de Cournot. La première objection de Ruyer est que la raison individuelle se laisse 
plutôt séduire par les idéologies que par des théories vraiment scientifiques. Avant d’arriver à 
la phase finale – post historique – l’humanité va passer par des luttes idéologiques.  

La deuxième objection est que « Cournot, avons-nous dit, raisonne un peu trop avec des 
habitudes d’Européen. Le problème ethnique n’a vraiment commencé à se poser qu’avec le 
XXème siècle. Chaque siècle a son fardeau » juge Ruyer114. 

Le mécanisme bien ordonné de la civilisation moderne, de la civilisation de l’avenir, 
annoncée par Cournot, répugne en réalité aux instincts de l’homme. Alors, demande Ruyer, 
peut-on parler en un sens quelconque de stabilité pour l’humanité ?115  L’erreur de Cournot, 
selon Ruyer, est qu’il raisonne comme si, les caprices de l’histoire étant supprimés, « la trame 
elle-même de l’histoire, ce qu’il appelle « l’économie sociale » devait être stable. Comment le 
croire ? » Comment croire que l’humanité de l’avenir ne connaîtra pas d’autres mouvements, 
d’autres convulsions ? 

Cournot distingue trois ordres de faits lorsqu’il examine les sociétés et leur évolution : 
d’abord les accidents historiques ; ensuite les organismes sociaux, et enfin la mécanique ou la 
physique sociale. « A notre avis, dit Ruyer, Cournot oublie un quatrième ordre : les hommes 
s’usent selon des lois qu’étudie précisément la démographie – par démographie, précise 
Ruyer, nous entendons toutes considérations sur la population, les classes sociales, qui font 
que le matériel humain n’est pas un matériel »116.    Pour illustrer ce qu’il entend, Ruyer prend 
l’exemple des Etats-Unis avec « la dénatalité anglo-saxonne, la destruction de la famille 
américaine, l’usure nerveusede ses élites, la désagrégation de l’esprit austère du puritanisme, 
la diminution de l’énergie par le luxe ». Ce diagnostic, faut-il le rappeler, est établi en 1930. 
L’objection de Ruyer est donc que des classes sociales s’useront, seront remplacées par 
d’autres classes ou groupes humains dont l’esprit sera différent. L’humanité de l’avenir sera 
donc encore loin de la stabilité. 

 

Raymond Aron critique de Cournot. 

Huit ans après la thèse de Raymond Ruyer, Raymond Aron critiquera la philosophie 
de l’histoire de Cournot dans sa thèse Introduction à la philosophie de l’histoire. Essai sur les 
limites de l’objectivité historique.117 La section I de sa thèse prend pour point de départ la 
doctrine de Cournot « qui tout entière porte sur l’histoire tant naturelle qu’humaine ». 
Raymond Aron se montre lecteur critique de Cournot qui se bornerait « en fait à formuler en 
termes prétendument rigoureux, à l’aide de ses concepts favoris, l’idée banale et 
traditionnelle : au-delà des hasards – passions individuelles, décisions volontaires, 
catastrophes naturelles, guerres, etc. – on saisirait un ordre qui rendrait intelligible le chaos 

                                                           
114

 Id., p. 130 
115

 Id., p. 133 
116

 Id., p. 134 
117

 Raymond Aron, Introduction à la philosophie de l’histoire, Paris, Gallimard, 1938. 



34 

 

qui s’offre d’abord à l’historien »118.  « Toute la philosophie formelle de l’histoire de Cournot, 
poursuit Raymond Aron, est dominée par une interprétation matérielle : la période historique 
est elle-même destinée à s’achever ». Aron résume ainsi cette philosophie : « Entre la 
solidarité organique des tribus primitives et l’ordre rationnel des sociétés futures, l’histoire 
proprement dite, celle des guerres, des Empires, des initiatives individuelles, ne forme qu’une 
transition nécessaire mais brève »119.  Nous avons vu que Cournot a été plus prudent : « Mais, 
tant que l’état final vers lequel tend l’humanité n’est pas atteint (et sans doute il ne sera jamais 
rigoureusement atteint) »120. Il n’a pas fixé de terme à la phase historique et la phase post-
historique qu’il décrit est une sorte d’approximation, puisqu’elle ne sera jamais 
« rigoureusement atteinte ». 

Aron considère que « Cournot s’est accordé le droit d’observer le devenir, comme si celui-ci 
était à son terme. Ainsi il a réussi à esquiver la difficulté maîtresse d’une logique historique : 
comment saisir le mouvement global tant qu’il est inachevé ? » Et il conclut, « Cournot nous 
apporte donc plus de problèmes que de solutions »121.  

 Le jugement de Raymond Aron sur la doctrine de Cournot qui « tient son apparente unité 
d’une métaphysique qui menait à la providence »122,  ne nous semble pas rendre justice de la 
richesse et de l’ampleur de la réflexion de Cournot. La problématique aronienne porte sur 
l’interprétation de l’idée d’histoire. « A nos yeux, écrit-il avec raison, le concept d’histoire 
n’est pas lié essentiellement à l’hypothèse d’un ordre total ».  

Dans les Mémoires, Aron  mentionnera Cournot à deux reprises, en rapport avec sa thèse de 
doctorat ; il évoquera « une interprétation philosophique dans le style d’Auguste Comte ou de 
Cournot ».  [Or les deux styles sont assez opposés, Ruyer l’a bien montré, et il suffit de lire 
Cournot pour se rendre compte qu’il appréciait peu les théories comtiennes] et « j’esquissai la 
conjonction des séries historiques (expression que j’empruntai à Cournot) »123. 

Une note de Sylvie Mesure nous permet de mieux saisir la différence de perception entre  
Raymond Aron, préoccupé par l’épistémologie de l’histoire qu’il ne trouve pas chez Cournot, 
et Raymond Ruyer, attiré par une recherche d’ordre anthropologique sur l’humanité de 
l’avenir qui existe bien chez Cournot, comme il l’a montré, et dont il discute le bien fondé. 
Elle écrit : « Cournot a donc certes le mérite de souligner qu’il ne saurait y avoir de 
connaissance historique sans effort pour mettre en perspective la succession des événements 
particuliers par référence à l’exigence d’une « orientation du mouvement historique » (faute 
de quoi l’histoire se réduirait à de simples annales). Mais il a cru par ailleurs pouvoir désigner 
le contenu de la fin de l’histoire et donc connaître le « système total » du devenir. Ainsi, par 
exemple, dans  le Traité de l’enchaînement des idées fondamentales, au paragraphe 330, où le 
but final est situé dans l’avènement d’une société définie par un système aussi cohérent que 
les lois de la nature. Dès lors, se plaçant illusoirement du point de vue de l’histoire achevée ou 
                                                           
118

 Id., p. 24, nouvelle édition par Sylvie Mesure, collection Tel, Gallimard, 1986. 
119

 Id., p. 25 
120

 Cournot, Traité, § 543 
121

Introduction à la philosophie de l’histoire, coll. Tel, p. 26. 
122

 Id., p. 39 
123

 Raymond Aron, Mémoires. 50 ans de réflexion politique, Julliard, 1983, pp. 290 et 294. 



35 

 

de la totalité (comme ce peut effectivement être le cas dans les « histoires naturelles », dont il 
avait pourtant su distinguer l’histoire humaine), Cournot ne peut que manquer le principal 
problème posé par la connaissance historique : alors que l’historien, plongé lui-même dans 
l’histoire, ne saurait surplomber le devenir et donc en connaître le système total »124. Le 
reproche de Raymond Aron à Cournot est d’avoir illusoirement surplombé l’histoire achevée 
ou la totalité du devenir humain afin de décrire la fin de l’histoire. Cette objection, nous 
l’avons vu, n’est pas formulée par Ruyer.  

 La lecture de Cournot a exercé une influence durable sur Ruyer ; on peut dire que l’œuvre de 
Cournot a accompagnée celle de Ruyer. Ce qui nous autorise à nuancer le jugement de Louis 
Vax – élève puis collègue, le plus  proche de Ruyer, à l’université de Nancy – qui voit dans 
L’humanité de l’avenir d’après Cournot un petit livre intéressant auquel Raymond Ruyer lui-
même ne donnait pas beaucoup de crédit. « Un livre mince sur l’Amérique ! »125. Dans les 
années soixante, ce livre pouvait représenter, comme sa thèse principale, une sorte de « péché 
de jeunesse » que Ruyer avait déjà, en partie, contredit dans un article,  « Les limites du 
progrès humain » publié en 1958126. Il peut s’agir aussi, de la part de Ruyer, d’une  modestie 
non feinte quant à la destinée de ses ouvrages, voire de l’attitude des écrivains toujours plus 
intéressés par le livre en cours d’élaboration que par ceux déjà publiés. Il a pu faire un jour 
cette confidence à Louis Vax qui, lui-même, adopte aussi cette attitude vis-à-vis de ses 
propres publications dont il minimise l’importance. Pendant les années où nous avons suivi 
ses cours à l’Université de Nancy, il lui est arrivé de citer, peu souvent il est vrai, son livre sur 
Cournot. Il pensait plutôt aux livres et aux articles en cours de publication. S’il n’attachait pas 
beaucoup d’importance à ce « petit livre », il attachait beaucoup d’importance à Cournot et à 
son œuvre, comme le reconnaît Louis Vax. 

Il est vrai que le livre est « daté » : le monde de 1930 a, en grande partie, disparu après la 
deuxième guerre mondiale, et la thèse n’est plus pour Ruyer qu’un souvenir de jeunesse. Le 
monde a bien changé depuis 1945, mais il convient tout de même de constater la persistance, 
chez Ruyer,  de l’idée d’avenir de l’humanité que l’on retrouvera, en 1977, dans Les Cent 
prochains siècles, essai de futurologie sérieuse, livre dans lequel Cournot est souvent cité, et 
aussi dans le manuscrit resté inédit, L’Embryogénèse du monde et le Dieu silencieux (1983). 

Examinons maintenant ces références ultérieures à Cournot dans les écrits de Ruyer. 

 

Cournot dans l’œuvre de Ruyer. 

En 1950, vingt ans après la thèse complémentaire, Ruyer cite son travail de 1930 en 
opposant Cournot aux utopistes127 : « Cournot, qui n’est pas du tout un utopiste bien qu’il ait 
beaucoup médité sur l’avenir de l’humanité, prévoit une phase finale d’une durée indéfinie, de 
stabilité, après la phase historique. Mais Cournot, à la différence des utopistes, est conscient 

                                                           
124

Introduction à la philosophie de l’histoire, coll. Tel, note de Sylvie Mesure, p. 468 
125

 Communication personnelle, 14 juin 2009. 
126

 « Les limites du progrès humain », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1958 :412-427. 
127

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950. 



36 

 

de tout ce qu’implique sa thèse, et il donne ses raisons »128. Ruyer reprend les deux 
distinctions : 1) organique/rationnel et 2) phase historique/phase finale exposées dans 
L’Humanité de l’avenir d’après Cournot : « On peut donc prévoir scientifiquement, et non 
utopiquement, un état final stable, où l’influence de la donnée théorique reprendra le dessus, 
conformément à la loi de symétrie générale. La stabilité de l’humanité future, selon Cournot, a 
donc des raisons tout à fait fondamentales. Il ne s’agit pas d’un arrêt pour cause de 
perfection…Il ne sera pas stable parce que parfait ; au contraire, il sera, à beaucoup de points 
de vue, inférieur en valeur à la phase historique. L’histoire de l’humanité, alors, ne sera plus 
vraiment une histoire »129. Ruyer cite à nouveau le Traité (§ 542) et ajoute : « Bien entendu, il 
est possible, il est même probable que Cournot, lui aussi, se trompe. Mais on saisit, a 
contrario, la différence entre un philosophe qui donne ses raisons, et un utopiste qui cède 
simplement aux lois d’un genre et aux limitations involontaires inhérentes à un mode de 
spéculation »130. 

Huit ans plus tard, Ruyer publie l’article « Les limites du progrès humain »131.  Il s’agissait 
d’une conférence donnée au Collège Philosophique, place Saint-Germain-des-Prés, qui 
donnera lieu à une correspondance avec Giorgio de Santillana (1902-1974), Professeur au 
MIT de Boston, auquel Ruyer répondra avec beaucoup de pertinence ; nous y reviendrons.  
Ruyer y  déclare d’emblée : « J’avais étudié, il y a déjà trente ans de cela, les vues de Cournot 
sur l’avenir de l’humanité, vues qui datent aujourd’hui d’un siècle, car Cournot écrivait de 
1850 à 1860 ». Il poursuit : « Il est remarquable que, depuis Cournot, d’autres auteurs, sans le 
citer, et probablement sans le connaître, ont retrouvé ses propres thèses. Ainsi, Seydenberg, 
L’homme post-historique. Je vais donc résumer très rapidement les vues de Cournot. Puis, 
j’en ferai la critique. Sans vergogne, je l’avoue, je contredirai tout à fait les conclusions de 
mon étude de 1928 »132. 

Voyons cela : Ruyer reprend les deux thèmes essentiels qui guident la pensée de Cournot ; 1) 
les sociétés humaines sont semblables à la fois à des organismes vivants et à des machines 
fonctionnantes. Elles sont un mixte d’organique et de rationnel. Il est aisé de prévoir l’avenir 
des sociétés humaines ; elles ressembleront de plus en plus à des systèmes mécaniques. 

2) La fin de l’histoire : la phase historique, qui commence quelques millénaires avant notre 
ère, et à laquelle nous sommes encore probablement pour quelques siècles – Cournot ne fixe 
pas de date précise – n’est qu’une courte phase de transition entre la stabilité ethnologique et 
la stabilité de la civilisation rationnelle. 

Et Ruyer affirme alors : « l’opposition du vital et du mécanique dans l’humanité est la partie 
la plus faible de la thèse de Cournot »133 car même si nous assistons aujourd’hui à la mort 
d’une foule de cultures primitives, conformément aux vues de Cournot, cela ne devrait pas 
empêcher la variété et la vie organique des cultures. 
                                                           
128

 Id., p. 73 
129

 Id., p. 74 
130

Ibid. 
131

 Art. cité plus haut. 
132

 Id., p. 412. 
133

 Id., p. 414. 



37 

 

Ruyer surprend encore une fois le lecteur au sujet du deuxième thème de Cournot : « La 
deuxième thèse de Cournot, annonçant la fin de l’histoire, est-elle plus solide ? Je le crois. 
Mais je crois aussi qu’il faut avoir recours, pour le prouver, à des considérants assez différents 
de ceux qu’il avance »134. En effet, écrit Ruyer, « Cournot, en 1880, assistait à un 
développement important de la technique, notamment au développement des chemins de fer. 
Mais, comme il n’avait pas encore pu voir les derniers progrès, les plus explosifs, il pouvait 
croire à une sorte de loi de croissance régulière, linéaire, arithmétique, par sommation 
irréversible »135. Mais Cournot s’est trompé, argumente Ruyer, en parlant de sommation et 
d’accrétion continue, « le progrès technique est accéléré, puis freiné, puis arrêté ». 

Ceci nous amène, poursuit Ruyer, à une seconde révision plus radicale des vues de Cournot 
sur ce qu’il appelle le développement organique de l’humanité. Non seulement il est faux de 
croire que la part de l’organique, de la vie organique des cultures, ira se réduisant jusqu’à 
disparaître, mais il est plutôt à prévoir que cette part, non seulement subsistera, mais croîtra en 
importance relative après la fin de l’explosion technique à laquelle nous assistons.136  La thèse 
de Ruyer, développée dans l’article de 1958, est que le progrès scientifique et technique 
devrait connaître des limites, dans un futur indéterminé ; le rythme ralentira et pourrait même 
s’arrêter en raison de ces limites. 

« En résumé, conclut Ruyer, on est amené à corriger Cournot sur presque tous les points. Il est 
possible qu’après l’explosion technique, l’histoire humaine connaisse un arrêt, d’ailleurs tout 
relatif. Mais cette phase indéfinie, post-historique, ne sera pas minérale et rationnelle. Elle 
sera, au moins, aussi organique que la phase ethnographique »137 

Ainsi, Ruyer déclare qu’il faut modifier les conclusions de la thèse complémentaire. L’avenir 
de l’humanité ne paraît plus aussi conforme aux vues de Cournot qu’il pouvait l’être pour le 
jeune Ruyer, en 1930.  

Pour autant, les références à l’œuvre de Cournot sont une constante dans la pensée de Ruyer, 
en particulier dans ses livres de « critique sociale » ; par exemple, dans Les Nuisances 
idéologiques, Ruyer cite Cournot : « Plus les sociétés vieillissent, plus elles se dépouillent des 
qualités qui leur appartiennent à titre d’organisme vivant, pour se rapprocher du genre de 
structure et se prêter aux modes de perfectionnement que le mécanisme (ou la raison 
scientifique) comporte ».138. Cette phrase tirée des Considérations vient appuyer l’idée que les 
cultures se rationalisent, la politique devient administration et bureaucratie. En se 
rationalisant, la société perd beaucoup de ses archaïsmes mais gagne en harmonie. Il s’agit 
d’une conception harmoniste, sinon optimiste, dit Ruyer.  

Le commentaire de Ruyer ne tient plus compte des remarques de l’article de 1958 que nous 
venons de voir. « Les forces organiques s’affaiblissent définitivement, tandis que croît, ou 
plutôt grossit, la cristallisation minérale, sous l’action de lois quasi physiques et matérielles. 

                                                           
134

 Id., p. 416. 
135

 Id., p. 417. 
136

 Ce qui contredit la thèse de Cournot. 
137

 Id., p. 423. 
138

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 28 



38 

 

Cournot écrivait en 1868, bien avant Max Weber. En 1970, on ne peut dire qu’il ait été 
mauvais prophète : « Le rationnel sous la forme de la technocratie, des plans économiques, de 
la bureaucratie, des assurances, de la production en série et des informations de masse, bref la 
civilisation matérielle grossit et s’étend à toutes les couches de la population, et à tous les 
peuples. Mais les éléments organiques des cultures ne rétrocèdent pas aussi aisément et 
uniment qu’il l’imaginait »139. 

Si Ruyer crédite donc Cournot d’avoir bien vu l’évolution des sociétés vers plus 
d’organisation rationnelle, il considère aussi que son erreur a été de croire à la disparition 
progressive des formes organiques dans les sociétés. « Un siècle plus tard, constate-t-il, il y a 
dans tous les secteurs des poussées de vitalisme sauvage. Les valeurs rationnelles se 
combinant mal avec les autres valeurs et forment des mélanges détonants, dans des idéologies 
où se mêlent le rationnel et le mystique »140. 

En 1977, Les Cents prochains siècles, sous-titré le destin historique de l’homme selon la 
Nouvelle Gnose américaine, pour profiter du succès de La Gnose de Princeton, en 1974, ne 
mentionne pas la thèse complémentaire -  ni dans la rubrique  ouvrages du même auteur, qui 
va de 1954 à 1974 ; ni dans la bibliographie, sommaire est-il précisé. D’une certaine manière, 
ce livre est l’avenir de l’humanité d’après Ruyer et Cournot, qui figure dans la bibliographie, 
est souvent mentionné. Agé de 75 ans à la publication du livre, Ruyer réexamine les 
préoccupations du jeune homme de  28ans, en 1930, sur le destin des sociétés humaines et 
l’avenir de l’humanité. Il évoque l’invraisemblance d’un état terminal stable141 de populations 
ayant atteint « la stabilité économique par le communisme ou la stabilité politique par la 
technique administrative », selon la thèse de Cournot. La simplification est trop sommaire, 
selon lui.  Plus loin, il parle d’un « effet Cournot » c’est-à-dire « la prédominance progressive 
de la civilisation technique, qui grossit sans cesse, comme un minéral, comme un cristal, sur 
la culture, encore semi-organique, qui, elle, a des hauts et des bas » et confirme la prédiction 
de Cournot selon laquelle l’humanité future sera de plus en plus civilisée, selon la technique 
et selon la raison utilitaire. « L’homme ne sera plus que le concessionnaire de la planète »142. 

Ruyer ne retient plus l’idée de la fin de l’histoire selon Cournot, qu’il juge invraisemblable, 
mais admet, comme futurologie élémentaire, « le triomphe final de la raison technicienne sur 
les instincts irrationnels et les préjugés », ce qui n’a pas que des bons côtés mais simplifiera 
beaucoup l’existence, ajoute-t-il avec malice. Cette dernière idée se trouve aussi chez 
RoderickSeidenberg143, déjà mentionné dans l’article de 1958, sur les limites du progrès 
humain. 

 Les Américains, dit-il ne connaissent Cournot que comme économiste ; Seidenberg a 
retrouvé « l’effet Cournot » sans connaître Cournot. Notons que cette fois-ci, Ruyer précise 
l’édition du livre de Seidenberg (et non plus Seydenberg) qui venait de paraître lors de la 
rédaction de l’article de 1958.  
                                                           
139

 Id., p. 29. 
140

Ibid. 
141

 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siècles, Paris, Fayard, 1977, p. 38. 
142

 Id., p. 117. 
143

 Roderick Seidenberg, Post-Historic Man, Boston, Beacon Press, 1957. 



39 

 

Plus loin, Ruyer affirme que Cournot « prévoyait correctement les guerres et révolutions du 
XXème siècle »144. Enfin, il esquisse un parallèle Toynbee et Cournot : « Aujourd’hui, nous 
voyons, sans mérite, le défaut d’une futurologie du genre de celle de Cournot. L’homme 
concessionnaire triomphant de la planète n’est ni un idéal séduisant, ni un idéal possible »145. 
Ruyer reconnaît, quelques quarante ans plus tard, que l’humanité de l’avenir d’après Cournot, 
qui a beaucoup d’inconvénients pour quelques avantages, a perdu de son intérêt et même les 
conditions de possibilité de cette humanité future sont secondaires par rapport à l’attrait 
qu’elle pourrait exercer. 

Il reviendra une dernière fois sur les idées de Cournot dans le manuscrit inédit, 
L’Embryogenèse du monde et le Dieu silencieux146. Le chapitre s’intitule « Théologie de 
l’opposition entre l’organique et le rationnel ». Depuis Cournot, écrit Ruyer, cette opposition 
est devenue évidente pour les sociologues et les ethnologues. Il ajoute, et c’est la première 
fois qu’il le mentionne, que Cournot avait en outre le mérite de voir le caractère théologique 
de cette opposition. « Chrétien lui-même, porté par tempérament au conservatisme et au 
traditionalisme, il reconnaît que l’avenir avait toutes chances d’appartenir pourtant aux 
rationalistes ». Evoquant la dimension théologique de la pensée de Cournot, il en commente 
ainsi l’idée que Dieu « se retirera personnellement » de l’organisation sociale, du destin des 
sociétés humaines, cette mort de Dieu « annoncée par un homme sincèrement religieux, n’a 
rien des fantaisies lyriques de Nietzsche, ou de l’athéisme haineux de Marx et des marxistes, 
ou des élucubrations toutes verbales de Sartre et des existentialistes. La thèse de Cournot reste 
aussi beaucoup plus près de la réalité sociale – du moins jusque vers le milieu du XXème 
siècle et la crise de l’énergie ». Notons que l’idée du retrait de Dieu des affaires humaines, 
cette sorte de mort de Dieu, présente dans la pensée de Cournot – homme sincèrement 
religieux, souligne Ruyer – est aussi et, dirions-nous, surtout une idée de Ruyer, développée 
dans sa « théologie »147. La crise de l’énergie, rappelons-le, date de 1973-1974 ; nous aurons 
l’occasion d’y revenir. A quatre-vingt ans passés, Ruyer, on le voit, n’a rien perdu de sa verve 
polémique et combative.  

Il continue à défendre et présenter les idées de Cournot qui se trouvent à l’origine de la 
réflexion sur les sociétés humaines, qui deviendra, surtout après 1968, sa « critique sociale ». 
La pensée philosophique de Ruyer sur le futur de l’humanité vient directement de la lecture de 
Cournot. Elle commence par la thèse complémentaire, sur laquelle Ruyer reviendra à 
quelques reprises, nous l’avons vu, et se poursuivra jusqu’à la fin de sa vie. La lucidité de 
Cournot restera une référence pour Ruyer. La partie historique, économique, et politique de 
l’œuvre de Cournot alimentera, en partie seulement, la critique sociale de Ruyer qui consiste, 
au fond, à mettre en cause les fausses valeurs de notre société.  

                                                           
144

Les Cent prochains siècles, note p. 241. 
145

 Id., pp. 259-260. 
146

 Raymond Ruyer, L’Embryogénèse du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983. Nous remercions Monsieur 

Louis Vax qui nous a prêté la copie qu’il possède.   
147

 La théologie rationnelle de Raymond Ruyer, esquissée dans Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952, se poursuit dans 

Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970, jusqu’au manuscrit inédit L’embryogenèse du 

monde et le Dieu silencieux, 1983.  



40 

 

Ruyer a commencé à s’intéresser à la philosophie des valeurs avant la deuxième guerre 
mondiale. Les conflits de valeurs alimentaient la réflexion d’un certain nombre de 
philosophes, en Europe, dont quelques-uns déstabilisés par l’idée nietzschéenne de 
renversement des valeurs et les récupérations idéologiques que l’on en faisait dans les camps 
qui allaient s’affronter. De retour de captivité, Ruyer publie deux livres sur les valeurs, en 
1948 et 1952, en phase avec l’actualité philosophique.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

 

Chapitre II. 

 

Le rôle et la place des valeurs : le réalisme axiologique de Ruyer. 

 

Le mot « valeur » a une signification fondamentalement économique : nous parlons de 
ce que « vaut » un produit, la valeur qu’il a ; le mot est alors utilisé en référence au prix d’une 
marchandise ou d’un produit. Il existe aussi un sens non-économique ou pas principalement 
économique lorsque l’on dit d’une personne ou d’une œuvre d’art qu’elle a une grande valeur 
ou que certaines actions ont de la valeur. La notion de valeur, en ce sens plus général, est liée 
à l’idée de choix ou de préférence (que l’on retrouve aussi dans le domaine économique) ; 
ainsi, on préfère une chose parce qu’elle a de la valeur.   

La notion de valeur est devenue une notion philosophique depuis environ deux siècles : « elle 
a émergé progressivement, dit Ruyer, depuis la fin du XVIIIème siècle »148. Ouvrons  le 
Vocabulaire technique et critique de la philosophie149 d’André Lalande ; nous y lisons les 
définitions suivantes : A. Caractère des choses consistant en ce qu’elles sont plus ou moins 
estimées ou désirées par un sujet ou, plus ordinairement, par un groupe de sujets déterminés 
(Il est précisé qu’Adam Smith a créé cette expression « value in use », pour valeur d’usage, 
ophélimité, utile) B. Caractère des choses consistant en ce qu’elles méritent plus ou moins 
d’estime. C. Caractère des choses consistant en ce qu’elles satisfont à une certaine fin. Et 
enfin, D. Un point de vue économique (qui apparaissait déjà dans la définition A). 

C’est, dans toutes ses acceptions, un mot de la langue courante et « l’extrême généralité de la 
notion de valeur prédestine de toute manière ce sujet à la philosophie générale »150. Ruyer a 
écrit deux ouvrages sur le sujet151 : le premier, Le Monde des valeurs, a pour sous-titre Etudes 
systématiques, et propose une réflexion philosophique originale et informée ; le second est un 
cours, publié dans une collection universitaire, destiné aux étudiants qui désirent s’y retrouver 
sur la question. Plus qu’un « manuel », il s’agit d’un véritable traité philosophique sur les 
théories de la valeur dans lequel Ruyer expose sa propre théorie de la valeur. Nous allons 
montrer dans ce chapitre que les valeurs constituent, dans la pensée de Ruyer, le point 
d’articulation entre sa philosophie et la critique sociale.  

En soulignant la généralité de la notion, nous savons bien que le domaine est vaste et la 
littérature abondante sur la question. En 1952 Ruyer l’avait noté : « On ne sait pas en ouvrant 
un livre sur la valeur, si l’on aura 1. Un traité de théologie (Lossky), 2. Un traité de 
psychologie sur les tendances et les intérêts (R. B. Perry), 3. Un traité de sociologie (Bouglé), 
4. Un traité d’économie politique (F. Perroux), 5. Un traité de logique (A. Lalande), 6. Un 

                                                           
148

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, introduction. 
149

 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, éd. 2006. 
150

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 7. 
151

Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948 et Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952. 



42 

 

traité de morale (M. Scheler), 7. Un traité de philosophie générale (R. Polin), et 8. Un traité de 
physique générale (W. Köhler)152.  

Il insiste sur l’importance primordiale de la notion de valeur et nous devrons nous demander 
pourquoi elle n’a plus aujourd’hui, semble-t-il, cette importance primordiale. 

Nous savons qu’il s’intéresse à la question de la valeur avant la seconde guerre mondiale ; 
c’était un thème philosophique important en Europe et aux Etats-Unis. Après la guerre et les 
horreurs qui l’ont accompagnée, le thème des valeurs revient avec force : il faut non 
seulement reconstruire les pays dévastés et meurtris par le conflit, reconstruire aussi un 
nouvel ordre mondial ; il faut aussi rétablir les valeurs. En France, la réflexion sur les valeurs 
prend une dimension morale153. La perspective proposée par Ruyer est différente, originale et 
sera même déroutante pour certains de ses collègues philosophes. 

Pour lui, existence et valeur commencent en même temps ; elles sont aussi universelles l’une 
que l’autre. « Les valeurs sont en dehors du temps à la manière des essences qui se réalisent 
dans le temps quand leurs conditions d’apparitions sont remplies »154. Les valeurs sont réelles 
et transcendantes : Ruyer tient pour le réalisme des valeurs et leur transcendance. La question 
se pose alors de savoir comment les connaître. Il utilise les analogies entre les couleurs et les 
valeurs qui sont intemporelles, subjectives et trans-subjectives, relatives et trans-relatives155. 
La thèse de Ruyer est qu’un être ne peut se développer sans participer au monde des valeurs 
auquel son existence est subordonnée. Le monde des valeurs est un monde de valeurs 
incarnées parce que les hommes inventent les normes qui permettent d’actualiser les valeurs ; 
ils ne créent pas les valeurs156. Elles se présentent à l’individu qui en saisit le sens et se 
prépare à les actualiser. « On vise un but ou une fin et la valeur, comme le plaisir, est donnée 
de surcroît »157. L’homme ne saisit jamais que des valeurs incarnées dans des objets. Nous ne 
saisissons jamais des valeurs pures158. Les significations, les essences et les valeurs tiennent à 
la subjectivité159 ; subjectives parce qu’éprouvées par un sujet ; ainsi, explique Ruyer, le 
« rouge » signifie le « rouge-vu », le « beau » signifie le « beau-senti », l’  « amour » signifie 
l’ « amour-éprouvé ». « Etre éprouvé » par un sujet ne signifie pas « être créé » par lui. Les 
valeurs ne sont pas subjectives au sens où elles appartiendraient à un « Pour-soi », une liberté 
humaine ; Sartre se trompe, dit Ruyer, lorsqu’il fait de la liberté la source et le fondement de 
toute valeur. « La valeur, écrit Sartre, ne peut se dévoiler qu’à une liberté active qui la fait 
exister comme valeur du seul fait de la reconnaître pour telle. Il s’ensuit que ma liberté est 
l’unique fondement des valeurs et que rien, absolument rien, ne me justifie d’adopter telle ou 

                                                           
152

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 6. 
153

 Spiritualiste, chez des auteurs comme René Le Senne (1882-1954), Obstacle et valeur, Paris, Aubier, 1934, 

ou Louis Lavelle (1883-1951), dont le Traité des valeurs, Paris, PUF, 1951-1955, fut une référence dans les 

années 1950-1960 ; pour l’existentialisme chrétien ou l’existentialisme athée de Sartre. 
154

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 13. 
155

 Voir Le Monde des valeurs, chap. I. 
156

 Ruyer s’oppose ici à Sartre et aux existentialistes. 
157

 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 29. 
158

 Contrairement à ce que croient Bergson et Max Scheler. 
159

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 78 et suivantes. 



43 

 

telle valeur, telle ou telle échelle de valeurs. En tant qu’être par qui les valeurs existent, je suis 
injustifiable »160.  

Les analyses de Sartre font de l’homme « un créateur de tout ’’sens’’ et mesure de toute 
chose » dit Ruyer161. Or la valeur est bien transcendante à l’actuel ; « elle est un idéal à 
atteindre par invention et travail »162et « les obligations d’un idéal n’ont rien d’une contrainte 
ou d’une poussée a tergo : un artiste ’’obéit’’ à l’appel de la beauté, il se plie à ses conditions 
de réalisation et il a le juste sentiment d’être libre »163 et « l’activité axiologique est libre 
parce qu’elle n’est pas sous l’effet de causes qui la poussent mais qu’elle va vers un but situé 
en avant »164. Nous retrouvons un thème de la philosophie de Ruyer : l’activité axiologique 
n’est pas un fonctionnement selon une structure, elle est une activité de formation,  de 
structuration, une invention. « C’est parce que l’on a confondu l’invention libre des moyens 
de réalisation avec la création de la valeur que l’on est tombé dans l’idolâtrie de la liberté 
pure »165. D’ailleurs, un individu est libre de ne pas réaliser les valeurs qui se trouvent dans le 
champ du possible. Les valeurs s’imposent à nous mais nous sommes libres de nous tromper, 
ou de les refuser, de désobéir. Voilà comment Ruyer réfute Sartre et les existentialistes. Alors, 
comment expliquer la transcendance de la valeur ? Les actes sont bien dans le temps, mais, 
au-dessus des actes, la valeur est intemporelle, et transcendante, c’est-à-dire d’un autre ordre. 
Elle n’est pas inaccessible. Ruyer donne  un exemple : « la transcendance de la valeur 
relativement à l’activité est tout à fait semblable à la transcendance du souvenir relativement 
au ’’je’’ qui le cherche en tâtonnant »166. Il s’ensuit que seuls les individus vrais, dotés d’une 
conscience, peuvent exercer une activité purement axiologique. Dans la philosophie de Ruyer, 
les individus s’opposent aux foules, aux mécanismes qui n’agissent pas mais fonctionnent 
purement et simplement. La valeur ne se définit que pour un sujet, une subjectivité, mais cela 
ne veut pas dire qu’elle est ’’subjective’’ au sens d’ « arbitraire », « conventionnelle », 
« irréelle ». La valeur n’est pas « relative » : « On n’a pas le droit d’en conclure que les 
valeurs sont relatives, en ce sens que l’on peut en dire n’importe quoi »167.  

Le lien entre la philosophie de Ruyer et la critique sociale s’établit par les valeurs ou les 
essences – qui pour Ruyer ont le même statut ontologique – car les hommes essaient 
d’actualiser les valeurs à travers les obstacles qu’ils rencontrent au cours de l’histoire. 
L’actualisation est le passage d’un possible dans le monde réel. Actualiser une valeur c’est 
actualiser un possible. Les valeurs définissent le champ des possibles168. Le champ des 
possibles est transcendant et les formes qui incarnent les valeurs sont immanentes. Ce qui 
explique l’idée que les valeurs sont à la fois incarnées et transcendantes. L’homme crée les 
normes qui permettent d’incarner les valeurs ; il ne crée pas les valeurs elles-mêmes. Nous 
avons bien affaire à un réalisme de la valeur : « la réalité de la valeur ne tient ni au sujet, ni à 
                                                           
160

 Jean-Paul Sartre (1905-1980), L’Etre et le Néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 76. 
161

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 186. 
162

 Id., p. 56. 
163

 Id., p. 58. 
164

 Id., p. 66. 
165

 Id., p. 67. 
166

 Id., p.69. 
167

 Id., p. 83. 
168

 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 130. 



44 

 

l’objet, elle appartient au système indissoluble de l’activité visant un idéal à travers une 
forme, c’est-à-dire au système agent – forme actuelle – idéal »169. La valeur est réelle mais 
dans les choses mêmes ; elle a un caractère objectif mais immanents aux objets. La triade 
axiologique constituée, comme nous venons de le voir, de l’agent, de l’idéal (entrevu par 
l’agent) et de la forme réalisée, coïncide, selon Ruyer avec la triade ontologique : être – 
existence - réalité170. Si l’on veut se représenter le schéma, Ruyer dit que « la valeur est aux 
agents ce que l’espèce est aux individus : elle ne peut exister sans eux, mais elle ne se réduit 
pas à leur actes »171. 

Notre exposé serait incomplet si nous omettions les pages savoureuses que Ruyer consacre 
aux valeurs négatives.  Le faux, le laid, le méchant, le malsain, l’injuste, le vulgaire, 
l’inefficace, l’ignoble, etc. ne sont pas absence pure et simple de valeur ; « un raisonnement 
faux est encore un raisonnement. Un mauvais tableau est un tableau. Un mauvais 
gouvernement est un gouvernement, mais il est aussi un clan de profiteurs, ou une pure 
bureaucratie »172.  

Dans le cours sur les ordres de valeurs qu’il nous avait donné à l’université à la fin des années 
1960, Ruyer insistait sur la polarité des valeurs. Le point a été souligné par plusieurs auteurs 
et il n’est pas original de le dire ; de même dire que les ressentiments, les fautes, les haines 
dérivent d’un idéal moral perturbé par la vanité ou l’égoïsme173 a déjà été décrit par les 
moralistes français du XVIIème et XVIIIème siècles dans de fines analyses psychologiques. 
Le mal – comme le faux et le laid – n’est pas un point de départ, « il implique une retombée 
qui entraîne dans sa chute le bien déjà obtenu »174. Ainsi les vices, les passions, les idolâtries, 
les fétichismes, les monstruosités supposent des conjugaisons irrationnelles de bien et de ce 
qui est étranger au bien. « Un chef d’œuvre détruit n’est pas simplement un chef d’œuvre 
absent, inexistant. La mort d’un homme n’est pas le retour à l’état du monde avant sa 
naissance »175. Comment intégrer le négatif ? Raymond Polin avait examiné la question176. Il 
serait absurde de considérer la laideur comme une moindre beauté, comme on l’entend dire 
parfois, par euphémisme – et les tendances actuelles se caractérisent par l’abus des 
euphémismes, par excès de compassion, sans doute – ou comme un degré modéré de beauté, 
ou l’immoralité comme une moindre moralité. « Les valeurs négatives se trouvent, 
étrangement, liées à la richesse même du monde réel »177, observe Ruyer. Elles ne sont pas 
seulement un manque, une absence, on l’a vu ; le manque de sens religieux ou de sens 
esthétique ou de sens de l’humour ne passe pas pour pathologique alors que le méchant, le 
malsain, l’ignoble voire l’inefficace peuvent l’être. Ruyer évoque alors ce qu’il appellera, à la 
fin des années 1970, le snobisme des valeurs négatives178. « Le snobisme est souvent l’ordre 

                                                           
169

 Raymond Ruyer, La philosophie de la valeur, p. 84. 
170

 Id., p. 122-123. 
171

 Id., p. 83. 
172

 Id., p. 33. 
173

 Id., p. 34. 
174

 Id., p. 35. 
175

 Id., p. 36. 
176

 Raymond Polin (1910-2001), Du laid, du mal, du faux, Paris, PUF, 1948. 
177

 Id., p. 37. 
178

 Voir Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, et dans un article devenu introuvable. 



45 

 

de valeur des sans valeurs, de ceux qui n’ont aucun talent particulier, mais qui jettent des 
exclusives qui les rehaussent par contraste »179. Dans les années 1950, la croyance à l’absurde 
pouvait passer pour plus raisonnable que le rationalisme, tout comme les « mauvais garçons » 
pouvaient passer pour plus authentiques que les honnêtes gens ; l’existentialisme a beaucoup 
œuvré pour la promotion des valeurs négatives180. Le sadisme pontifiant est encore à la mode 
aujourd’hui, il se porte très bien dans les milieux littéraires. Ruyer le remarquera des années 
plus tard, en pleine mode structuraliste, Sade est plus « intéressant » que Voltaire. Le 
snobisme des valeurs négatives, c’est l’apologie du débraillé ; l’éloge du vulgaire et de 
l’impoli ou du malpoli. Ruyer le caractérise comme « l’humiliation orgueilleuse » : je tire 
orgueil de mon humiliation, par un effet de retournement ou de compensation181. Il est 
possible d’y voir une sorte d’hommage du vice à la vertu car, comme le dit Ruyer, « il n’y 
aurait pas d’hypocrisie s’il n’y avait pas de vraie vertu »182. 

Dans un souci pédagogique, Ruyer passe en revue les différentes théories de la valeur ; il 
distingue trois catégories : 1. Les théories naturalistes de la valeur (l’utilitarisme, le 
pragmatisme, les théories psychologiques, les freudiens,  les théories sociologiques, les 
marxistes), 2. Les théories non naturalistes de l’agent ou idéalisme de la liberté (Kant, l’Ecole 
de Marbourg, Léon Brunschvicg, Eugène Dupréel et l’école de Bruxelles, les existentialistes), 
3. Les théories réalistes ou idéalisme objectif (catégorie dans laquelle nous trouvons le néo-
réalisme anglo-saxon de G. E. Moore, Bertrand Russell, S. Alexander, Whitehead, et les 
philosophes allemands, Nicolaï Hartmann, Max Scheler, Franz Brentano et Edmund Husserl, 
Ruyer lui-même penche pour cette catégorie). 

 

Les théories naturalistes de la valeur. 

Les théories qui figurent dans la première catégorie ont pour point commun de réduire la 
valeur à autre chose qu’elle-même.  

Pour les hédonistes – Ruyer inclut les atomistes de l’antiquité – et les utilitaristes, la valeur se 
confond avec le plaisir, un état simple du corps et de l’âme : agréable /désagréable ; 
plaisir/déplaisir. Les autres prétendues valeurs, la morale, la justice, l’honneur etc. sont des 
conventions qui ne valent que par le plaisir qu’elles procurent. 

Les pragmatistes, comme Dewey, observent que les jugements de valeurs sont un fait humain, 
mais un monde de valeurs, idéal et a priori, est un mythe. William James est encore plus 
radical : nous n’avons nul besoin d’un monde de valeurs. 

Les psychologues behavioristes et certains biologistes, qui réduisent la vie et les 
comportements conscients à des phénomènes physico-chimiques,  les valeurs sont définies 

                                                           
179

 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 20. 
180

 Cf. Les  écrits de Sartre sur Jean Genêt. 
181

 Qui s’apparente presque à un mécanisme de la psychanalyse adlérienne, courant initié par Alfred Adler 

(1870-1937), psychothérapeute autrichien. 
182

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 53. 



46 

 

comme des tendances et ces tendances sont des mouvements observables ou qui se traduisent 
par des comportements observables183.  

Pour Freud184, les valeurs morales, religieuses, esthétiques – et même théoriques – n’ont pas 
de consistance propre. Elles sont de pures projections, le résultat de diverses sublimations. 
Elles sont de pseudo-valeurs, et les tabous moraux et religieux trahissent leur caractère 
névrotique. 

Les marxistes, suivant le matérialisme historique, ne croient pas à l’authenticité des jugements 
de valeurs conscients, des croyances, qui sont pour eux des croyances de « couverture » qui 
masquent l’intérêt de classe. Il ne s’agit donc pas de savoir si la société future est viable en 
réalité, mais « uniquement si elle est bonne et juste en idée. Une fois de plus, la réalité passe 
au second plan. L’objectivité cesse d’être un critère. Pour Marx, selon la 2ème thèse sur 
Feuerbach, la vérité dépend de votre puissance ; la vérité est le résultat non d’une recherche 
mais de l’activité, de la puissance. Ce que vous établissez dans l’action est vrai »185. Or, dit 
Ruyer, il est faux de croire que les intentions bonnes auront nécessairement des conséquences 
bonnes. Il est faux de croire que le bien ne peut engendrer que le bien et le mal ne peut 
engendrer que le mal. Ruyer fait référence à l’idée de Max Weber d’antagonisme des valeurs 
et à celle du paradoxe des conséquences186.  

Nietzsche « qui a tant fait pour mettre les valeurs à la mode, contre le culte de la vérité 
objective et contre le rationalisme socratique, en un sens ne croit pas aux valeurs. Il ne croit 
qu’à la volonté de l’homme, et ce qu’il appelle le renversement de toutes les valeurs »187.  

C’est l’idée de négation des valeurs qui prédomine dans les théories que nous venons 
d’exposer. Or toute valeur suppose une pluralité de valeurs. L’importance d’une valeur se 
juge par comparaison avec les autres valeurs. La notion de valeur implique l’idée de 
hiérarchie et nous verrons plus loin que cette hiérarchie est difficile à établir. La pluralité des 
valeurs ne signifie pas que toutes les valeurs se valent car « si toutes les valeurs se valent, il 
n’y a plus de valeur. Le pluralisme des valeurs qui confère une égale légitimité à toutes les 
valeurs n’est qu’une doctrine insipide et même un refus de penser »188. Max Weber a montré 
qu’il y a antagonisme des valeurs du fait de l’adhésion des hommes à des doctrines 
différentes. Mais, selon Ruyer, l’antagonisme n’oppose pas des valeurs sinon des systèmes de 
valeurs : le communisme, le libéralisme, le conservatisme mais également l’Islam, le 
Judaïsme, l’Hindouisme, etc.189. 

Les sociologues, et Ruyer pense plus particulièrement à Durkheim et peut-être aussi à Bouglé, 
« ont considéré la société comme créatrice de valeurs, alors qu’elle ne fait que conditionner et 
                                                           
183

 Notons que l’école behavioriste en psychologie, fondée vers 1913  aux Etats-Unis par J. B. Watson (1878-

1958)  et dont B.F. Skinner  (1904-1990) est un des derniers représentants, n’a plus beaucoup d’adeptes 

aujourd’hui. Elle est encore très influente, y compris en Europe, au moment où Ruyer écrit son livre (1952). 
184

 Sigmund Freud (1858-1939), L’avenir d’une illusion (1927), Paris, PUF, 2004. 
185

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 138. 
186

 Id., p. 172. Le paradoxe des conséquences que les sociologues appelleront « effet pervers ». 
187

 Id., p. 152. 
188

 Id., p. 141. 
189

Ibid. 



47 

 

faciliter leur incarnation, en les rendant perceptibles ou assimilables aux moins doués. Il est 
permis, par souci de brièveté, de parler de la luminosité générale du milieu social »190. Cette 
idée de luminosité générale du milieu social, que Ruyer ne développe pas, exprime le fait que 
différentes sociétés peuvent accepter plusieurs types de valeurs incarnées et que les 
incarnations de valeurs se reflètent dans le milieu social, se diffusent, sont acceptées ou 
rejetées : certaines sociétés sont presque « monochromes »191 ; il a existé des sociétés 
essentiellement religieuses, théocratiques ou militaires ; «  des Cités marchandes dominées 
par un patriarcat urbain »192. Il existerait donc aussi, si nous suivons la métaphore, des 
sociétés plus « polychromes » où les « idéaux » sont plus variés ; mais,  avertit Ruyer, « le 
spectre des idéaux possibles ne dépend pas plus de la volonté humaine que les couleurs du 
prisme. On ne découvrira pas de nouvelles valeurs fondamentales par une exploration 
passionnée de l’inconnu »193. Revenons à Durkheim pour qui « Les principaux phénomènes 
sociaux, religion, morale, droit, économie, esthétique, ne sont autre chose que des systèmes de 
valeurs, partant, des idéaux » ; mais Ruyer, ne le suit plus  lorsqu’il écrit : « Si l’homme 
conçoit des idéaux…c’est qu’il est un être social. C’est la société qui le pousse ou l’oblige à 
se hausser ainsi au-dessus de lui-même, et c’est elle aussi qui lui en fournit les moyens. Il 
n’est pas nécessaire de ramener les jugements de valeur à des jugements de réalité en faisant 
s’évanouir la notion de valeur, ni de les rapporter à je ne sais quelle faculté par laquelle 
l’homme entrerait ne relation avec un monde transcendant. La valeur vient bien du rapport des 
choses avec les différents aspects de l’idéal ; mais l’idéal n’est pas une échappée vers un au-
delà mystérieux ; il est dans la nature et de la nature »194.  

Ruyer répondrait à Durkheim que l’homme qui vise un idéal, une valeur, qui obéit à une règle 
– ou à l’idéal – n’obéit pas à une pure poussée, qu’elle provienne de la société, de son 
organisme ou de toute autre cause. Nous ne sommes pas, en l’occurrence dans un lien de 
causalité mécanique. Il accepterait aussi l’idée que nous ne disposons pas d’une faculté 
spéciale – une sorte d’intuition intellectuelle, comme chez Platon – pour entrer en relation 
avec le monde transcendant. Il objecterait probablement que si « l’idéal est dans la nature et 
de la nature », ce qu’il peut admettre aussi, il convient alors de savoir de quel niveau de  
« Nature » nous parlons. Pour Ruyer, il est inutile de doubler le monde des existants par le 
monde des Idées de Platon. Le monde des valeurs, des essences, des possibles fait partie de 
l’Univers, du Cosmos ; il nous est inaccessible dans la mesure où il est transcendant, mais 
nous en faisons partie, nous y participons et c’est par cette participation que nous y avons 
accès. « Le Cosmos physique est tel que la vie y est possible, c’est un fait »195. La finalité du 
Cosmos se constate plus qu’elle ne se démontre. Dans sa philosophie, Ruyer distingue trois 
niveaux de finalité : la finalité consciente – à notre niveau de conscience, dans nos activités en 
vue d’une fin – la finalité biologique et la finalité du Cosmos. 

                                                           
190

 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, p. 34. 
191

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 11 
192

 Id., p. 12. 
193

Ibid. 
194

 Emile Durkheim (1858-1917), « Jugements de valeurs, jugements de réalité » (1911), repris dans Sociologie 

et philosophie, Paris, PUF, 1924.  
195

 Raymond Ruyer, Le monde des valeurs, p. 140. 



48 

 

Après les théories qui réduisent la valeur à un élément naturel, de la nature, en réalité autre 
chose qu’elle-même, Ruyer analyse les théories qui font reposer la valeur dans la conscience 
de l’homme qui agit. 

 

Les théories non naturalistes de l’agent. 

Ces théories fournissent, d’après Ruyer, des descriptions de l’acte axiologique bien 
plus subtiles et proches de la réalité que les théories naturalistes. Elles réduisent pourtant la 
valeur à l’acte de l’agent, à sa volonté libre, à son jugement, à son intention. C’est le cas de 
Sartre et des existentialistes, nous l’avons vu. « L’existentialiste (…) pense qu’il est très 
gênant que Dieu n’existe pas, car avec lui disparaît toute possibilité de trouver des valeurs 
dans un ciel intelligible »196. Pour Raymond Polin, il faut renoncer à connaître quoi que ce 
soit du domaine des valeurs. Il n’y a pas de « monde des valeurs » explorable197. 

Passons à la dernière catégorie distinguée par Ruyer, celle des théories réalistes de la valeur 
qui, reconnaît-il, à sa préférence. 

 

Les théories réalistes. 

Les valeurs sont au-delà des faits naturels comme au-delà des agents, à qui elles imposent 
des normes. Le platonisme passe pour le modèle classique de cette philosophie. « Husserl, dit 
Ruyer, a protesté contre l’interprétation platonisante de sa pensée. Il ne croit pas à un cosmos 
d’idées. La notion d’essence, pour lui, n’implique qu’un invariant intelligible qui résiste aux 
processus empiriques », « Mais, ajoute-t-il, le néo-réalisme anglo-saxon montre que l’on peut 
très bien ’’platoniser’’ tout en proclamant que l’on rejette le mythe d’un monde transcendant 
des Idées »198. En évoquant le néo-réalisme anglo-saxon, Ruyer pense à Samuel 
Alexander199et principalement à l’œuvre de Whitehead200 dont la pensée exercera une 
influence sur la sienne, plus profonde que celle de Bertrand Russell qu’il avait lu aussi et dont 
il connaissait bien les ouvrages qu’il citait dans ses cours. Il ajoute avec humour : «  Il est 
dommage que Platon ne soit plus là pour donner son avis sur la question »201 

Lorsque l’on aborde la question des valeurs, il est un point qui revient dans de nombreux 
ouvrages, c’est celui de la hiérarchie des valeurs. Ruyer estime que le débat est souvent vain, 
parce qu’il n’existe pas d’unité de mesure et donc pas de comparaison quantitative possible. Il 
se contente donc de proposer une échelle d’ordres de valeurs en distinguant les valeurs 
sensibles (agréable/désagréable) ; les valeurs économiques (utilitaires) ; les valeurs vitales 
                                                           
196

 Jean-Paul Sartre, L’Existentialisme est un humanisme, (1945), Paris, Gallimard, coll. Folio, p. 35. 
197

 Raymond Polin, La Création des valeurs : recherches sur le fondement de l’objectivité axiologique, Paris, PUF, 

1944, rééd. Vrin, 1977. 
198

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 196. 
199

Samuel Alexander (1859-1938), Beauty and Other Forms of Value, (1933), in Collected Works of Samuel 

Alexander, Vol. 4, Continuum, International Publishing Group, 2000. 
200

 Alfred North Whitehead (1861-1947), dont nous reparlerons. 
201

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 197. 



49 

 

(santé, jeunesse, sexualité, force physique, sport) ; les valeurs de puissance (sociales, 
politiques) ; les valeurs spirituelles (théoriques, esthétiques, juridiques) et les valeurs morales 
et religieuses (le Bien, le sacré, etc.). Dans le cours qu’il donnera en 1967-1968, il modifiera 
quelque peu l’ordre : valeurs économiques (Les biens, les richesses), biologiques (La santé), 
sociales (Le statut), sensibles (L’Amour), intellectuelles (La Vérité), esthétiques (La Beauté), 
morales (La bonté), religieuses (Dieu, la foi). Il avait même ajouté ce qu’il appelait les ordres 
composés ou mixtes qui proviennent de deux autres ordres de valeurs, comme la technique 
(mixte de théorétiques et d’économiques) ou le pédagogique (mixte de social et théorétique). 
Pour conclure que l’on retrouve toujours dans les sociétés humaines à peu près les mêmes 
ordres de valeurs. 

A l’issue du livre Philosophie de la valeur, trois problèmes sont résolus déclare-t-il : 1. Le 
caractère apparemment émergent – épigénétique – de la valeur dans un monde « physique », 
« neutre », 2. La valeur ne paraît se définir que pour les êtres vivants, leurs besoins, leurs 
désirs et pourtant elle transcende la vie, et 3. L’efficacité des valeurs202 car « la force que 
donne à l’homme un idéal, une valeur entrevue, n’est pas ’’force’’ par métaphore »203.  

Les organismes vivants et les êtres microphysiques ne constituent pas la totalité de l’univers, 
les significations, les essences et les valeurs en font aussi partie, pour Ruyer. Les thèmes 
biologiques et les valeurs possèdent une dimension « verticale » qui les situe hors de notre 
monde mais ils interviennent pourtant bien dans notre monde, comme les significations. Nous 
cherchons la beauté dans une œuvre d’art, la vérité dans une théorie scientifique, etc. Il faut 
accepter d’obéir aux normes ; l’homme peut décider d’agir suivant la nécessité des lois ; ce 
qui n’est pas sans évoquer l’aphorisme de Francis Bacon que Ruyer cite dans un autre 
contexte, « On ne commande à la nature qu’en lui obéissant »204 en disant qu’il n’est pas 
seulement un mot profond sinon un des mots les plus profonds et les plus fondamentaux qui 
ait été prononcés.   

Yvan Gobry205 reproche à Ruyer de traiter de la valeur en savant et non en philosophe : 
« épistémologue, Ruyer a traité la valeur non en philosophe, mais en savant ; et en restant sur 
le plan critique, il s’est prêté complaisamment à la critique ». La critique est étonnante. 
Négligeons l’imprécision : Ruyer est  un philosophe des sciences qui s’interroge sur les 
découvertes et les résultats des sciences.L’épistémologie n’est pas son domaine 
d’investigation ; il ne se préoccupe  pas – ou alors accessoirement – de  vérifier ou valider les 
méthodes utilisées par les sciences pour établir la vérité des théories. Ruyer a précisément 
déploré que les rapports de l’axiologie et de la science ait été malheureux : « les théoriciens 
des valeurs sont souvent mal informés de la science et les savants respirent mal dans 
l’atmosphère raréfiée de la philosophie axiologique »206. 

                                                           
202

 Id., p. 211. 
203

 Id., p. 212. 
204

 Francis Bacon (1561-1626), Novum Organum, (1620), Paris, PUF, 1986, Liber Primus, Aphorisme III. 
205

 Yvan Gobry, « La participation dans l’axiologie de Raymond Ruyer », in Raymond Ruyer, de la science à la 

théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995, pp. 267-281. 
206

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 207. 



50 

 

Ruyer exposera à nouveau sa philosophie de la valeur dans un article publié en Suisse : « Tout 
organisme vivant conscient tâtonne pour réaliser une norme, instinctive ou directement 
inspirée par une valeur idéale, pressentie ou entrevue »207. 

 

Les valeurs aujourd’hui. 

Nous devons nous demander pourquoi la notion de valeur ne semble plus avoir 
l’importance primordiale que Ruyer lui donnait en 1952. Un article récent du philosophe Yves 
Michaud nous semble refléter la situation actuelle208. Nous sommes passés, dit-il, d’un monde 
de valeurs à un monde de normes ; les valeurs auraient été remplacées par des droits et des 
normes. Partant du constat qu’un récent Dictionnaire des sciences humaines comporte le mot 
« évaluation » mais pas celui de valeur, il écrit : «  Il y a encore une cinquantaine d’années le 
vocabulaire philosophique était peuplé de ces idoles sur lesquelles reposait la morale (le 
Traité des valeurs de Louis Lavelle fut une référence dans les années 1950) à moins qu’elles 
ne fussent vouées à une destruction nietzschéenne. Même les hommes politiques, sauf les plus 
âgés d’entre eux,  ne font plus guère référence aux valeurs ». Il est désolant qu’un Normalien 
(1964) parle d’  « idoles » à propos des valeurs. Il n’a pas dû lire Ruyer qui énonçait avec une 
grande ironie et la force du bon sens l’argument suivant : « Parce qu’une ’’philosophie des 
valeurs’’ de style académique est tout à fait démodée, on n’ose plus parler de valeurs que pour 
les dénoncer, les renverser, les réduire. C’est à peu près comme si, parce que l’existentialisme 
est démodé, on croyait passée de mode l’existence même »209.  

Ruyer fait bien référence à Louis Lavelle – comme Yves Michaud – et à la philosophie 
spiritualiste des valeurs, certes dépassée, mais c’est pour mieux souligner l’absurdité du rejet 
de  la notion même de valeur en confondant  une mode philosophique avec la réalité, la plus 
essentielle, selon lui.  

Après un rappel de quelques théories de la valeur comme réaction au nihilisme nietzschéen, 
Yves Michaud affirme que « nous avons du mal à croire à la transcendance des valeurs 
fussent-elles rattachées à une intuition ou à un acte intentionnel particulier ». Les valeurs 
comportaient la revendication d’universalité. Si nous acceptons le pluralisme des valeurs, dit-
il, c’est parce que nous le remplaçons par le pluralisme des normes. Il n’y a plus pour nous 
que des normes et des évaluations » conclut-il. Il parle des valeurs au passé puisque, selon lui, 
le remplacement des valeurs par les normes semble un fait acquis. Définissant l’idée de norme 
– relative, conventionnelle et arbitraire – il précise que « l’idée de norme, étrangère au champ 
de représentation des philosophies de la valeur, recoupe en revanche celui des philosophies de 
l’utilité et de la convention du 18ème siècle (Chez Hume par exemple) »210.  

                                                           
207

 Raymond Ruyer, « La psychobiologie et la science », Dialectica, vol. 13, 1959 : 103-121. 
208

 Yves Michaud (1944-), « Valeurs, normes et évaluations », Espacestemps.net, Actuel, 01.11.2005. 
209

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 13. 
210

 La thèse de doctorat d’Yves Michaud portait sur l’empirisme de Hume. Pour Ruyer, nous l’avons vu, les 

utilitaristes réduisent la valeur à l’utilité. L’utilité règne dans l’ordre économique, comme domaine de valeur.  



51 

 

Yves Michaud mentionne le nom de Ruyer – non pas le théoricien des valeurs mais le 
philosophe de la cybernétique – en voulant introduire l’idée d’évaluation : « Il fut un temps, 
écrit-il, où les représentations systémiques ou cybernétiques du fonctionnement social furent à 
la mode (James G. March, Herbert A. Simon, Talcott Parsons, Louis Couffignal, Raymond 
Ruyer, Gibert Simondon, pour citer quelques noms seulement). Cette mode a passé alors 
même que le fonctionnement social est devenu presque partout systémique ». Il fait preuve 
d’une méconnaissance de l’œuvre de Ruyer qui a insisté sur les limites de l’application du 
modèle cybernétique ou systémique à la société211. « Par l’évaluation, explique Yves 
Michaud, le procédural a envahi toutes les activités en les transformant peu à peu en activités 
formelles. Le pilotage par évaluation consiste à mettre ne place des tableaux de bord et à les 
remplir. D’où le développement d’une bureaucratie procédurale ». Yves Michaud nous 
semble confondre valeur et évaluation. Il affirme que les valeurs ont disparu – est-ce certain ? 
– qu’elles sont remplacées par les normes, elles-mêmes soumises à évaluations. Il déplore que 
l’inflation de l’évaluation engendre une perte de sens des activités. Nous voyons beaucoup de 
confusion car il semble regretter ce qu’il a pris plaisir à « dévaloriser », c’est-à-dire les 
valeurs, auxquelles selon lui, on ne peut plus croire et, dans le même mouvement, il observe 
que « l’on descend des hauteurs de la valeur à la petite épicerie de la norme ». La description 
d’Yves Michaud est-elle pertinente ? Il nous donne l’impression de se soumettre à l’air du 
temps et prendre pour un fait acquis ce qui demande vérification. 

 

Un sociologue et les valeurs : Raymond Boudon. 

L’étude de Raymond Boudon212, réfute les impressions subjectives calquées sur l’air du 
temps en analysant les résultats d’une vaste enquête statistique menée par Ronald Inglehart 
dans sept pays occidentaux en 1998. L’attachement à certaines valeurs – famille, fidélité, 
travail – et la persistance du sens du sacré et du religieux confirmerait plutôt, selon Boudon, le 
décalage entre l’opinion publique, l’opinion des intellectuels et l’opinion des médias. 

Sociologue libéral, Raymond Boudon adhère à beaucoup des prises de position de Raymond 
Aron qui avait dirigé son diplôme d’études supérieures ; il partage en particulier son combat 
contre les illusions des idées marxistes. Mais sur le plan scientifique, dit-il, il a tiré beaucoup 
plus de Tocqueville, Durkheim et Max Weber et, parmi les modernes, Paul Lazarsfeld ou 
Robert K. Merton. Il étudie les valeurs en sociologue et ne retient pas la dimension 
philosophique de Ruyer qu’il ne cite pas. Il met en doute l’idée d’une crise des valeurs parce 
qu’une valeur demeure stable et sûre, indépendante de tout conditionnement historique et 
social, transcendante. Les hommes préfèrent inconditionnellement la vérité à son contraire. Le 
rôle du sociologue étant d’expliquer les phénomènes sociaux, il lui faut expliquer l’influence 
du relativisme dans le monde d’aujourd’hui. 

                                                           
211

 Cf. Raymond Ruyer, La Cybernétique et l’origine de l’information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée, 

1967 et aussi Paradoxes de la conscience et limites de l’automatisme, Paris, Albin Michel, 1966. 
212

 Raymond Boudon, Déclin de la morale ? Déclin des valeurs ? Paris, PUF, 2002 et un livre antérieur, Le sens 

des valeurs, Paris, PUF, 1999. 



52 

 

Raymond Boudon désigne l’origine de l’erreur, le relativisme213, selon lequel le sens et la 
valeur des croyances et des comportements humains n’ont pas de références absolues qui 
seraient transcendantes.  

« Le succès immense de Marx et de Nietzsche, écrit Raymond Boudon214, tient pour une 
grande part à ce que leur pensée autorise – par-delà l’abîme qui les sépare – un renversement 
radical des valeurs du juste et du vrai au profit de l’utile. Pour Nietzsche, la fausseté d’un 
jugement n’est pas une objection contre ce jugement. Non seulement un jugement faux peut 
être utile, mais les catégories du vrai et du faux seraient des produits de l’illusion. Pour Marx, 
ce sont les intérêts du prolétariat qui déterminent le juste et le vrai ». Ce renversement des 
valeurs a laissé des traces profondes dans l’histoire des idées. « Le caractère illusoire de la 
notion d’objectivité s’agissant de la connaissance des phénomènes moraux, politiques et 
sociaux est réapparue dans les dernières décennies du XXème siècle à la faveur de l’ascension 
du relativisme provoquée notamment par la fin des idéologies, la décolonisation puis la 
mondialisation. On a soutenu qu’il fallait renoncer à la notion d’objectivité s’agissant même 
des sciences de la nature. S’est alors installé l’adage du Tout est bon (« Anythinggoes »)215. 
L’argument principal du relativisme repose sur les variations des valeurs dans le temps et 
dans l’espace. Mais ces variations ne remettent pas en cause la nature des valeurs, comme l’a 
indiqué Ruyer.  

« Les nietzschéens et la marxistes du XXème siècle, ajoute Raymond Boudon, partagent la 
thèse relativiste selon laquelle les catégories de l’objectivité et de l’universalité recouvriraient 
des illusions. Il n’y a pas de faits mais seulement des interprétations »216.  

Boudon a mis en relief le mécanisme qui transforme le relativisme en sorte de vérité 
officieuse : toute idée qui légitime le relativisme est socialement valorisée donc valorisante 
pour son auteur et approuvée par le conformisme des médias. Les positions contraires sont 
rarement exprimées et, quand elles le sont, elles ne sont guère entendues217. Ce mécanisme 
permet, en grande partie, de comprendre pourquoi Ruyer n’a pas été entendu. 

Nous avons voulu montrer que la théorie des valeurs de Ruyer, son axiologie, permet 
d’articuler sa philosophie à la critique sociale qu’il élabore progressivement. La 
transcendance de la valeur est en relation avec le monde historique des existants, avec notre 
immanence. Sans référence aux valeurs, nous vivons dans la contingence et le monde perd 
alors toute signification ; là réside l’erreur du relativisme, « doctrine insipide et même un  
refus de penser ». 

 

 

                                                           
213

 Raymond Boudon, Le Relativisme, Paris, PUF, coll. « Que-sais-je », 2008. 
214

 Raymond Boudon, La Rationalité, Paris, PUF, coll. « Que-sais-je », 2009, p. 97. 
215

 Id., p. 98. 
216

 Id., p. 99. 
217

 Raymond Boudon, « Pluralité culturelle et relativisme », Comprendre, n° 1, 2000, p. 311-339. 



53 

 

Note : avant de clore ce chapitre nous voudrions évoquer un aspect précurseur de Ruyer, sa 
pensée anticipatrice. En 1952, il écrit dans Philosophie de la valeur, « De même qu’une 
invention est essentiellement conciliation, toute conciliation est invention. Un conflit non 
résolu trahit toujours un manque de génie. La résolution du conflit, quand elle n’est pas due à 
un compromis provisoire et quantitatif, demande que l’on passe à un plan supérieur »218. S’il 
est patent que le manque cruel de génie se fait sentir dans l’ensemble des conflits non résolus 
de l’histoire récente, l’idée de Ruyer – sortir du cadre de référence pour passer au plan 
supérieur – sera popularisée, une vingtaine d’années plus tard, par l’Ecole de Palo Alto219 
dont les livres seront traduits en France à partir de 1972. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
218

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 95. 
219

 L’Ecole de Palo Alto, en Californie, regroupait Gregory Bateson (1904-1980), Donald D. Jackson, les 

fondateurs, John Weakland, Jay Haley, et Paul Watzlawick (1921-2007), peut-être le plus connu d’entre eux par 

les livres Une logique de la communication, (1967), Paris, Seuil, 1972, Changements : paradoxes et 

psychothérapies, (1974), Paris, Seuil, 1974. Les auteurs de Palo Alto disent avoir trouvé l’idée de sortir du cadre 

de référence pour passer au plan supérieur dans la théorie des Types créée par Bertrand Russell pour résoudre 

les paradoxes logiques. 



54 

 

Chapitre  III. 

 

L’Utopie : « Un jeu sur les possibles latéraux ». 

 

Dans son livre sur Ruyer, Fabrice Colonna écrit que « Ruyer a été amené à s’interroger 
sur l’intérêt des utopies dans le contexte d’une axiologie nouvelle »220 que nous venons de 
voir au chapitre précédent. Le livre L’Utopie et les utopies221  que nous allons analyser, se 
situe entre les deux ouvrages sur les valeurs Le Monde des valeurs (1948) et Philosophie de la 
valeur (1952).  

L’intérêt de Ruyer pour les utopies a pu venir aussi de sa lecture de Cournot. A la fin des 
Considérations sur la marche des idées et des événements dans lestemps modernes, Cournot 
traite de la révolution économique au XIXème siècle et au chapitre VII du Livre V, intitulé 
Du Socialisme il écrit : «  Il était naturel que dans un siècle où les questions économiques 
prenaient une si grande importance, elles attirassent plus particulièrement l’attention des 
auteurs d’utopies et de bâtisseurs de systèmes »222 et il développe cette idée qui a pu retenir 
l’attention de Ruyer : « L’apparition bruyante des utopies socialistes restera l’un des 
caractères historiques du XIXe siècle, et l’objet principal de ces utopies est de remédier, par 
une rénovation radicale des institutions sociales, à des inconvénients que le progrès de 
l’activité industrielle et la poursuite fiévreuse de la richesse rendent de plus en plus 
manifestes. On a pu aisément saisir le côté ridicule de ces utopies ou montrer que ce que leurs 
auteurs donnent pour neuf, a été maintes fois proposé, discuté, réfuté, conformément à cet 
adage que rien n’est nouveau sous le soleil, et que les rêves mêmes se renferment dans un 
cercle limité. On en aurait pas moins tort de confondre les utopistes du XIXe siècle avec leurs 
devanciers : car les uns sont venus dans des temps où leurs utopies étaient en effet de purs 
rêves, de vains  jeux d’esprit ; tandis que les autres, tout en rêvant, ont eu de ces songes que la 
réalité actuelle suggère et où se mêlent bien des pressentiments de l’avenir »223. Admirons 
tout d’abord la précision du regard de Cournot sur son siècle. Ce texte a dû piquer la curiosité 
de Ruyer et le conduire  à chercher chez les auteurs d’utopies les rêves ou les jeux d’esprit, et 
les « pressentiments de l’avenir », en particulier lorsqu’il analyse les tares profondes de 
l’utopie sociale, un des chapitres de son livre.  

L’intérêt de Ruyer pour l’utopie prend naissance, selon nous, dans le prolongement de la thèse 
complémentaire ; la continuité est manifeste lorsqu’il oppose Cournot aux utopistes, comme 
nous l’avons vu au premier chapitre224. Ruyer se demande quelle est la différence entre 
Cournot qui a beaucoup médité sur l’avenir de l’humanité et les utopistes qui inventent une 
société idéale. La distinction établie par Cournot, entre les utopies antérieures au XIXème 

                                                           
220

 Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 177. 
221

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950. 
222

 Cournot, Considérations, Livre V, chap. VII, p. 432. 
223

 Id., p. 433. 
224

 Cf. L’Utopie et les utopies, p. 73-74. 



55 

 

siècle, « purs rêves et vains jeux d’esprit » et les utopies du XIXème siècle, a pu amorcer la 
réflexion de Ruyer pour définir le genre utopique, de Platon, considéré comme un précurseur 
à Olaf Stapledon – mort l’année de la publication de l’Utopie et les utopies, souvent considéré 
comme auteur de science-fiction, ce qu’il refusait semble-t-il.  

L’utopie et les utopies, étude détaillée des utopies, de l’antiquité à 1950, a été d’emblée 
reconnue comme un travail pionnier dans le domaine. Ce livre, qui a demandé de nombreuses 
recherches et lectures, s’est imposé  comme l’une des principales références  sur la question  
et a donné une notoriété certaine à Ruyer dans le monde universitaire. On peut considérer 
avec Fabrice Colonna225 qu’il reste encore aujourd’hui sans équivalent. Ruyer étudie du point 
de vue, philosophique, sociologique et psychologique – au chapitre sur la mentalité utopiste – 
la suite historique des utopies, les rapports entre l’utopie et le mythe et, dans le dernier 
chapitre, la valeur religieuse de l’utopie. 

Genre littéraire, « une utopie est la description d’un monde imaginaire, en dehors de notre 
espace ou de notre temps, ou en tout cas, de l’espace et du temps historiques et 
géographiques. C’est la description d’un monde constitué sur des principes différents de ceux 
qui sont à l’œuvre dans le monde réel »226. Parce que l’utopie relève de l’ordre de la théorie et 
de la spéculation, « l’utopiste ne cherche pas le même genre de crédibilité, momentanée et 
esthétique il cherche davantage. Il attend de son lecteur qu’il croie sérieusement et 
durablement au possible qu’il décrit, même si le cadre géographique n’est pas convaincant ». 
Ainsi, le propos de l’utopie est d’envisager une autre organisation sociale possible. Après 
avoir présenté dans la première partie, les caractères du genre utopique, Ruyer étudie dans la 
deuxième partie un certain nombre d’utopies, depuis celles de l’Antiquité jusqu’aux grandes 
anticipations contemporaines. Les intentions de l’utopie sont diverses et variées, constate 
Ruyer. « Il y a des utopies surtout critiques. L’utopiste s’irrite devant les sottises du monde 
réel et devant l’arbitraire de la réalité. Il en accuse les hommes, lui qui a le sens des possibles 
meilleurs à notre portée »227. D’où la définition de l’utopie, proposée par Ruyer, comme 
« exercice mental sur les possibles latéraux »228. 

La plupart des utopies présentent cette dimension sociale et politique. Les auteurs d’utopies 
critiquent, implicitement ou explicitement, la société dans laquelle ils vivent. En cela aussi, 
l’utopie est un exercice de critique sociale qui intéresse Ruyer. Son livre se range à l’évidence 
dans la catégorie de la critique sociale même si Ruyer n’utilise pas encore trop le mot comme 
il le fera à la fin des années 1960 et dans les années 1970. 

A cet égard, l’utopie se distingue de l’idéologie ; « une idéologie est une pseudo-théorie, qui 
est en réalité une arme, et l’expression d’une volonté collective de justification ou de 
propagande »229. Il n’y a pas dans l’utopie, dit Ruyer, d’ « intervention sournoise et volontaire 
du fanatisme comme dans l’idéologie. L’utopie est moins hypocrite que l’idéologie »230. Pour 
                                                           
225

 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 179. 
226

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 3. 
227

 Id., p. 6. 
228

 Id., p. 9. 
229

 Id., p. 53-54. 
230

Ibid. 



56 

 

cette raison, Ruyer trouve injuste la conception de Karl Mannheim231  qui définit l’idéologie 
et l’utopie comme également mythiques : l’idéologie exprimant le mythe justificateur de la 
situation présente et de la classe au pouvoir, l’utopie, le mythe révolutionnaire des classes qui 
veulent changer le présent et faire l’avenir. Si l’utopie est presque toujours une erreur, selon 
Ruyer, elle est rarement un mensonge. Son « perspectivisme » est plus involontaire que  celui 
de l’idéologie. Elle respecte plus son public ; elle lui propose un idéal qui est censé faire lui-
même sa propagande. « Bien que l’utopie puisse être souvent de truquée et de mauvaise foi, et 
puisse devenir un moyen comme un autre de propagande idéologique, cet abus ne touche pas 
à son essence »232. Précisément, « l’exercice utopique chez les gouvernés est un bon antidote 
de la propagande et de l’idéologie imposée par des gouvernants. Ce n’est probablement pas un 
hasard si les Grecs, les Français, les Italiens, et les Anglo-Saxons sont presque les seuls 
peuples qui aient produit à la fois des gouvernements libéraux et des utopies »233. 

 

Le « trompe l’œil » axiologique. 

Ruyer ne valorise pas pour autant la littérature utopique ; au contraire, il dénonce dans 
un chapitre les tares profondes de l’utopie sociale dont voici les principales : un penchant 
morbide pour la symétrie ; l’uniformisation, l’unanimité complète, quasi mécanique, des 
volontés, des convictions : les divergences, les exceptions, les dissidences n’existent pas en 
utopie, comme n’existent pas les conflits, les revendications, l’uniformité sociale domine ; 
hostilité envers la nature – presque toutes les utopies sont urbaines car la ville est une création 
de l’homme –  goût pour l’autarcie, l’isolement, l’ascétisme, l’eudémonisme collectif, le 
bonheur est collectif en utopie ; dangereuse croyance en la toute-puissance de l’éducation. 
Mais il y a, en outre, ce que Ruyer appelle le « trompe-l’œil axiologique »234 car l’utopie 
sociale ne se donne pas comme un pur rêve ; elle se veut normative. Si elle n’invente pas de 
nouvelles valeurs, elle se contente de modifier l’ordre des valeurs. Il y a dans les utopies une 
confusion des normativités et des ordres de grandeurs : « elle brouille les ordres de 
valeurs »235  « L’utopiste fait semblant de créer du nouveau, mais il se contente d’arranger un 
peu autrement l’ancien » résume Fabrice Colonna236. L’utopie est par nature contraignante, 
chez Thomas More, Campanella, Fénelon ou Morelly et d’autres, tout est organisé, 
réglementé. « L’utopiste manque de chaleur. Aussi ne peut-il que faire semblant de toucher 
aux valeurs morales »237. De la naît la confusion des normativités et le sentiment que l’homme 
devient un automate, victime d’un conditionnement qui aboutit, par ailleurs,  aux contre-
utopies ou dystopies238. Le rêve éveillé se transforme en cauchemar. Mais Ruyer n’attache pas 

                                                           
231

 Karl Mannheim (1893-1947), Idéologie et utopie,(Une introduction à la sociologie de la connaissance, (1929), 

trad. française, Paris, Rivière, 1956, chap. I. 
232

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 54. 
233

 Id., p. 125. 
234

 Id., p. 57. 
235

 Id., p. 104. 
236

 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 186. 
237

 Raymond Ruyer, l’Utopie et les utopies, p. 111. 
238

 Cf. Eugène Zamiatine (1884-1937), Nous autres, (1920), trad. française, Paris, Gallimard, coll. 

« L’imaginaire », 1979 ; Aldous Huxley (1894-1963), Le meilleur des mondes, (1932), Paris, Pocket, 1998. 



57 

 

une grande importance à la distinction des utopies et des contre utopies ; il s’intéresse avant 
tout au procédé utopique comme « jeu sur les possibles latéraux ». 

L’intéresse aussi le comique involontaire dans certaines utopies, chez Platon, Thomas More 
ou Fénelon, par exemple, Mais ce comique est inséparable d’un sentiment de malaise, note-t-
il, car l’atmosphère des utopies est irrespirable ; plutôt que des mondes idéaux, ce sont des 
mondes où l’on n’aimerait pas vivre. On se lasse vite, reconnaît-t-il, à la lecture des utopies, et 
l’on peut supposer qu’il nous fait part, ici, de son expérience personnelle. Et le mot utopie en 
est venu à signifier « chimère », rêve irréalisable, projet démesuré. 

S’il dénonce les défauts de l’utopie proprement dite, que la contre utopie de Samuel Butler239, 
Erewhon, met en évidence, Ruyer, esprit imaginatif, est pourtant séduit par l’utopie. « La 
valeur pratique des utopies sociales est (tout aussi) incontestable. Les utopies sont comme des 
enveloppes de brume sous lesquelles s’avancent des idées neuves réalisables. Il y avait 
quelques idées justes et praticables sous les extravagances de Fourier240, beaucoup d’idées 
sensées derrière les schémas fragiles du socialisme de Bellamy241. Le despotisme éclairé, les 
législations socialistes, eugénistes, féministes, les cités jardins, l’organisation des coopératives 
de production et de consommation, la journée de huit heures242, la Société des Nations, les 
grandes entreprises comme le percement du canal de Suez, l’éducation populaire, une foule de 
réformes pédagogiques, etc., doivent beaucoup à l’utopie »243. Les utopistes ne se contentent 
pas de critiquer la société ; ils veulent la transformer en fabriquant des projets de sociétés. 
« Les projets sociaux sont encore plus difficiles à élaborer qu’un plan de débarquement et 
surtout à exécuter, mais ils ne sont pas impossible absolument »244, reconnaît Ruyer. Les 
utopistes, en comparaison, proposent des sociétés artificiellement fabriquées. 

 

La valeur éducative de l’utopie. 

 Après avoir dénoncé les tares de l’utopie sociale, Ruyer veut faire preuve de 
bienveillance et chercher quelques « idées neuves réalisables » à sauver dans ces « enveloppes 
de brume » selon la belle formule qu’il utilise. C’est pourtant l’enveloppe de brume qui 
persiste et tarde à se lever. Dans le catalogue d’idées émises, une sorte de fourre-tout où 
coexistent le despotisme éclairé et les cités jardins ; les législations socialistes, eugénistes et 
féministes. L’eugénisme est un sujet qui avait intéressé Ruyer, avant-guerre, quand il étudiait 
la biologie et l’embryologie ; il convient de souligner aussi l’importance du « féminin » pour 

                                                           
239

 Samuel Butler (1835-1902), Erewhon, (1872), trad. française, Paris, Gallimard, 1924.  
240

 Charles Fourier (1772-1837), Le nouveau monde amoureux, (1816), Paris, Stock, 1999. 
241

 Edward Bellamy (1850-1898), LookingBackward (1888), trad. française, Cent ans après ou l’An 2000, Paris, 

Infolio, 2008. 
242

 Note de Ruyer : Cf. Thomas Morus et Veirasse (sic) qui divise la journée selon la formule des « trois huit ». Il 

s’agit de Denis Vairasse d’Allais (1630-1672), Histoire des Sevarambes (1682), éd. Raymond Trousson, Genève, 

Slatkine, 1979. 
243

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 116. 
244

 Id., p. 63-65. Le débarquement de juin 1944 en Normandie, que Ruyer analyse comme exemple de projet 

réussi malgré toutes les difficultés, était encore très présent dans les esprits en 1950. 



58 

 

Ruyer ; la question du féminisme apparaît chez lui dès 1949245 ; sa défense des valeurs 
féminines ne correspond pas aux revendications des mouvements féministes des années 1970. 
Il soulignait, dans ses cours, l’importance du rôle civilisateur de la femme dans le 
développement des sociétés. Le mouvement coopératif et le percement du canal de Suez, sont 
des idées qui  se sont traduites dans la réalité. L’éducation populaire et les réformes 
pédagogiques illustrent la valeur positive de l’utopie dans le domaine de l’éducation : « La 
vraie place de l’utopie et de l’exercice utopique en général, est dans l’ordre de 
l’éducation »246.  L’exercice utopique n’aurait pas seulement pour effet de vacciner contre le 
simplisme politique ou social, il aurait les vertus de l’expérience mentale quand celle-ci est 
sévèrement contrôlée et critiquée. « Surtout, il créerait la distance nécessaire entre l’homme 
libre et la massivité tyrannique du présent. Il garantirait aussi bien contre le conservatisme 
têtu que contre le fanatisme des idéologues »247 car « un peuple libre est un peuple qui peut 
encore imaginer autre chose que ce qui est »248. Serait-ce, à propos de l’utopie, la dimension 
politique de la pensée de Ruyer qui apparaît ? La condition de la politique serait alors, pour 
lui, la liberté. Il s’inscrit dans la tradition libérale : la liberté, condition première de la 
politique, favorise l’exercice de l’utopie.  Il poursuit : « Tous les tyrans censurent avec soin, 
pour leur peuple, la vue des « possibles latéraux ». En d’autres termes, ils mettent aux gens 
des œillères »249. Nous examinerons au chapitre 6 la question de la politique chez Ruyer. 

L’intérêt de l’utopie réside, dit-il, dans son utilisation pédagogique. « Dans beaucoup 
d’utopies, nous l’avons noté, l’éducation tient une grande place, mais il s’agit le plus souvent 
d’une éducation-dressage. Un utopiste peut difficilement concevoir que dans son monde 
imaginaire, les hommes exercent, eux aussi, leur imagination créatrice »250. L’utopie, ajoute-t-
il, dans ce qu’elle a de plus intéressant est avant tout un exercice de pastiche sur la réalité 
historique ; il en vient à imaginer une pédagogie par l’utopie. Il faut mettre à part 
l’enseignement primaire, précise-t-il, car son but est pratique ; il a un caractère utilitaire, 
« présentiste » et ne peut donc employer la technique de l’exercice utopique. C’est d’ailleurs 
pour cela, par sa nature même de dressage fondamental des enfants, qu’il donne tant de 
possibilités aux différentes tyrannies et idéologies. « Le premier conditionnement les marque 
profondément »251.  L’enseignement secondaire est au contraire un enseignement de la 
culture, et la culture est d’essence historique.  

Les vues de Ruyer sur le rôle de l’enseignement dans les années cinquante sont 
évidemment bien éloignées de la situation actuelle. Le thème de la pédagogie retient toute son 
attention et excitera sa verve, nous le verrons, après Mai 68, quand il écrira que « derrière tout 
pédagogue, il y a un démagogue qui sommeille » et devra reconnaître que le temps des 
maîtres et instituteurs semble révolu, ces derniers ayant été remplacé par les « éducateurs 
modernistes » ou progressistes. Avant de voir venir ces bouleversements dans l’éducation, 

                                                           
245

 Cf. Raymond Ruyer, « Pouvoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422. 
246

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, p. 118. 
247

 Id., p. 124. 
248

Ibid. 
249

Ibid. 
250

Ibid. 
251

 Id., p. 122. 



59 

 

Ruyer s’autorise un instant à imiter les utopistes pour proposer le jeu historique du 
pastiche qui serait probablement, croit-il, le moyen le plus efficace de la culture : amusons-
nous, dit-il, à concevoir chaque année scolaire, de la classe de sixième aux grandes classes, la 
représentation dramatique d’une grande époque de l’humanité. « En première année 
l’Antiquité : les jeunes en robe prétexte, jouent aux Grecs et aux Romains, sous la direction 
d’un professeur en toge, spécialisé dans la civilisation antique sous toutes ses formes, morale, 
littéraire, politique et même scientifique, car les mathématiques et les sciences enseignées 
seraient celles des Anciens, erreurs comprises. On lit les traductions d'écrivains et d’historiens 
antiques, et l’on met en scène les principaux actes de la vie des citoyens. En deuxième année, 
changement de décor et changement de costume : tout devient médiéval »252. Idée totalement 
irréaliste, avouons-le, qui tient plus du canular de « normalien »   - tout  comme l’idée du 
salaire des fonctionnaires, SUIF, que nous verrons dans le chapitre suivant –  et dont Louis 
Vax s’est gentiment moquée : «  Vêtu d’une toge, le professeur de sixième fera revivre à ses 
élèves l’histoire romaine. Or Ruyer, qui n’a jamais à ma connaissance revêtu de toge à 
l’occasion des solennités universitaires, ne songe nullement aux réactions individuelles et 
syndicales des intéressés, aux quolibets des enfants amusés par de pareilles mômeries, mais 
conscient qu’il était au fond de lui-même que sa pédagogie par l’utopie n’était qu’une utopie 
pédagogique, il se garda bien de proposer sa suggestion aux autorités ministérielles »253. 
Inutile d’ajouter que nous partageons totalement les remarques de Louis Vax sur ce point. 
Ruyer, pensons-nous, s’amusait de ses « mômeries » plus dignes d’un canular, répétons-le, et 
ne prenait pas cela au sérieux ; il se méfiait d’ailleurs de l’  « esprit de sérieux ». 

Nous voudrions revenir sur ce texte important de Louis Vax, Portrait d’un philosophe, dans 
lequel, par-delà les souvenirs et anecdotes, il rend un hommage à Raymond Ruyer, « le seul 
homme de génie que j’aie rencontré dans mon existence »254. Louis Vax nous demande de 
relire avec attention L’utopie et les utopies. « Vous y décèlerez aisément les mérites de sa 
pensée et les difficultés auxquelles elle achoppe. La première partie éblouit, la seconde déçoit 
un peu. Ruyer n’est pas un historien. Sa documentation est incomplète, ses références sont 
quelque peu négligées. Il voit dans les ouvrages d’érudition, qu’il considère avec un mélange 
d’admiration et d’humour, des ’’travaux pour messieurs’’. Il utilise à des fins propres les 
trouvailles d’autrui. Ruyer fait du Ruyer en toute chose »255. Louis Vax a écrit, en 1965, 
l’ouvrage de référence sur la littérature fantastique, La séduction de l’étrange256 ; toutes 
proportions gardées, il a fait pour le genre fantastique ce que Ruyer a fait pour le genre 
utopique. Le résultat est un travail d’érudition universitaire, de précision dans l’analyse des 
textes qui ne rend jamais la lecture ennuyeuse. La bibliographie est un modèle du genre. Le 
livre est devenu un classique pour l’étude de la littérature fantastique qui représente tout de 
même un domaine plus restreint que celui de l’utopie. Le fantastique y est défini comme 
l’irruption brusque de l’inexplicable dans la vie ordinaire ; le surgissement de l’irrationnel 
dérègle le quotidien ; l’étrange et ce qui en découle, le mystérieux, séduisent le lecteur par 

                                                           
252

 Id., p. 123. 
253

 Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in Raymond Ruyer, de la science à la théologie, p. 24. 
254

 Id., p. 31. 
255

 Id., p. 25. 
256

 Louis Vax, La Séduction de l’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965. 



60 

 

l’absence d’une explication : « ce qui est fantastique, c’est le moment d’inquiétude, de crise, 
d’affolement »257. Le thème de l’utopie est plus vaste que celui du fantastique et ses 
implications illimitées. Il n’est pas étonnant que la documentation de Ruyer soit incomplète 
dans le travail pionnier qu’il a réalisé et les négligences dans les références ne nuisent pas 
vraiment à la lecture de L’Utopie et les utopies. 

Selon Louis Vax, Ruyer, esprit spéculatif,  est amené à considérer les aspects intellectuels de 
l’utopie aux dépens de ses aspects affectifs ou messianiques. Il  nous semble que, même s’il 
met en avant, les aspects intellectuels de l’utopie, il reste attentif aux aspects affectifs. 
L’utopiste, lui, néglige l’affectif, le vital, l’organique, dans la froide élaboration d’une société 
idéale. Comment un philosophe qui étudie la Vie, le vivant, certes dans les traités de biologie, 
d’une manière scientifique, peut-il négliger la dimension affective ? Ruyer citait 
fréquemment, dans ses cours, dans ses articles et dans ses livres, la phrase de Cournot « Les 
philosophes veulent faire de l’homme ce qu’il n’a jamais été, tantôt une pure intelligence, 
tantôt une brute ou une machine : et la raison de cette méprise…c’est qu’il est plus facile de 
se rendre compte, par la constitution de notre entendement, des lois d’une intelligence pure ou 
de celles d’une machine que des lois qui règlent le développement de la vie dans un être 
vivant et animé »258. D’ailleurs, deux ans plus tard, Ruyer prolongeant la réflexion sur l’utopie 
écrira : « Les utopistes qui, à la manière de Marx, croient avoir trouvé la formule de la société 
idéale, où l’homme serait définitivement heureux, désaliéné, libéré de toute contradiction, de 
toute domination et de toute exploitation. Rêveries d’intellectuels. Que savent-ils du bonheur 
des hommes ? »259. Il évoque alors la dimension utopique du marxisme dont il ne parle pas en 
1950. S’il parle de « rêveries d’intellectuels », il est bien conscient qu’il manque la part 
affective de l’homme dans l’utopie. En revanche, il est vrai, Ruyer n’est pas très attentif à 
l’aspect messianique des utopies. Quand il traite, à la fin de l’Utopie et les utopies, de la 
valeur religieuse des grandes anticipations, il considère principalement la valeur spirituelle de 
celle-ci ; le messianisme, la dimension messianique des utopies ne semble pas l’avoir 
beaucoup intéressé parce qu’il s’en défiait.    

A la fin du livre sur l’utopie, Ruyer est sensible à la valeur religieuse des grandes 
anticipations. L’An 2440. Rêve s’il en fut jamais de Louis Sébastien Mercier 260 est, dit-il, la 
première anticipation proprement dite, qui place le salut de l’humanité dans l’avenir avec une 
date assignée. L’idée de progrès, vieille de plusieurs décades, se précisait dans les années qui 
précèdent la Révolution française, surtout depuis 1750, avec Turgot. L’œuvre de Mercier 
n’est guère convaincante, selon Ruyer ; elle est un procédé comme un autre pour permettre à 
l’auteur de loger ses rêves et ses théories. La leçon de l’anticipation est plutôt de nous donner 
le sens de nos liens avec les générations futures et le souci du perfectionnement futur. 
Apparaît ici la figure de l’homme religieux.  

Ouvrons une parenthèse : Ruyer écrit en 1963 : «  En voulant réaliser cette 
« théologie », à laquelle j’ai travaillé depuis 1946, j’ai, bien entendu redécouvert que cette 

                                                           
257

 Id., p. 149. 
258

 Cournot, Traité, § 440. 
259

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, p. 172. 
260

 Louis Sébastien Mercier, L’An 2440. Rêve s’il en fut jamais, (1771), Paris, La Découverte, 1999. 



61 

 

entreprise est vaine et impossible » Pourtant, il affirme plus loin, dans le même texte «  Tout 
ce que j’ai publié depuis 1946, à l’exception de mon livre sur l’utopie, est chapitre détaché de 
mon ouvrage manqué. L’étude sur le néo-finalisme, sur les valeurs, sur la morphogénèse, et 
même, si étrange que cela paraisse, sur la cybernétique, sont des parties détachées d’un 
ouvrage théologique »261.  Il considère alors qu’un livre de théologie ou un livre sur Dieu est 
impossible à écrire mais il écrira, en 1970,  Dieu des religions, Dieu de la science262. 

Si le livre sur l’utopie n’est certes pas un ouvrage de théologie, il s’inscrit dans la 
continuité assumée par le jeune auteur de la thèse complémentaire sur L’humanité de l’avenir 
d’après Cournot jusqu’à celui des Cents prochains siècles, autre récit d’anticipation. Si nous 
insistons sur cette continuité, soulignée par Louis Vax, en 1995, c’est qu’elle confirme notre 
hypothèse : la critique sociale est présente tout au long de l’œuvre de Ruyer : à peine 
naissante dans la thèse complémentaire sur Cournot, elle s’affirme dans le livre de 1950 sur 
l’utopie, et se confirme par les essais des dernières années ; elle s’enracine dans une intuition 
fondamentale du réel qui n’a pas varié. Il n’y a pas de coupure entre 1930, 1950 et les années 
1970 ; entre les ouvrages philosophiques de la maturité et les ouvrages de critique sociale. Ce 
qui va changer, c’est le ton adopté pour « vitupérer l’époque ». 

En 1950, Ruyer présente un inventaire de l’utopie sans entrer dans des considérations 
d’ordre politique pour savoir s’il faut opposer, avec les marxistes, à la suite d’Engels, le 
socialisme utopique au socialisme prétendument « scientifique » qui se construirait en Union 
Soviétique. Car depuis Engels, le socialisme utopique, celui d’Owen, Fourier et saint-Simon, 
est pris en mauvaise part ; ce sont des systèmes condamnés à l’avance et les marxistes 
dénoncent l’immaturité des théories pour mieux faire ressortir la « science » du matérialisme 
historique. L’utopie est dévalorisée parce qu’elle n’est pas « scientifique »  au sens marxiste. 
Ruyer ignore l’opposition entre socialisme utopique et socialisme scientifique tout comme il 
ne considère pas les sociétés dites communistes, sous la domination soviétique, comme la 
promesse, l’espérance ou la réalisation d’une société sans classes, née des rêveries de Marx. Il 
ne prend pas au sérieux le socialisme scientifique ni le matérialisme dialectique qui n’ont rien 
de scientifique et tiennent plutôt de l’idéologie.  

Après 1950, Ruyer est plus critique vis-à-vis de l’utopie. Ainsi, en 1972 : « les 
utopistes, les inventeurs de mouvement perpétuel en sociologie, s’imaginent toujours que de 
bonnes institutions (bien agencées), donneront par elles-mêmes de l’énergie sociale »263. Un 
peu plus tard encore il distingue les « utopies refuges » des utopies politiques ; dans les 
premières, « l’auteur rêve d’abord d’un refuge à titre personnel, puis il fabrique toute une 
société selon son goût, vivant dans ce refuge élargi (Abbaye de Thélème, la Cité du Soleil de 
Campanella et peut-être le Phalanstère de Fourier) »264 alors que l’utopiste politique est un 
type d’esprit différent, en général, à celui du rêveur éveillé. Il traite la réalité en expériences 
mentales : « la science-fiction et l’utopie ou la politique fiction sont des expériences pseudo-

                                                           
261

 Raymond Ruyer, « Raymond Ruyer par lui-même », Les Etudes philosophiques, 1/2007, p. 4-5 (réédition du 

texte de 1963) 
262

 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970. 
263

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 61. 
264

 Raymond Ruyer, L’Art d’être toujours content, p. 139. 



62 

 

scientifiques sur des possibles latéraux »265. De « l’exercice mental » qui faisait la part du jeu, 
nous passons aux expériences pseudo-scientifiques qui si elles restent de l’ordre de la fiction 
n’en sont pas moins irresponsables ou dans le même registre que le mouvement perpétuel, 
c’est-à-dire une tromperie. 

 

Du paradis perdu à l’espérance déçue. 

Ruyer, nous le savons, n’a pas connu l’effondrement du Bloc soviétique en 1989-
1991. Evénement considérable qui semble avoir produit à la fois la fin des idéologies et la fin 
des utopies. Notre intention, pour terminer ce chapitre, est d’examiner comment a évolué 
depuis 1950 la question de l’utopie. L’utopie a-t-elle disparu avec ce que certains appelaient 
les grandes utopies du XXème siècle ? Mais l’on nous a répété que la réalité soviétique 
représentait l’avenir de l’humanité, « l’avenir radieux » et n’était plus une utopie, un rêve 
puisqu’elle était en train de se construire.  

Accusées d’avoir engendré des « idéocraties », les utopies ne seraient ni souhaitables ni 
possibles. Marc Angenot a établi le procès de l’utopie266. Il ne fait pas référence à Ruyer qui 
s’exprimait avant la disparition de l’utopie. Nous restons dans notre sujet puisque Marc 
Angenot place le projet utopique comme le résultat d’une critique sociale radicale : « La 
critique sociale démontre par la fatalité de l’avenir que le monde empirique est d’autant plus 
mauvais qu’il pourra être tout autre et qu’il ne dépend que des hommes de l’organiser 
autrement »267. L’utopie naît du constat que la société va mal, qu’elle est mal organisée ; « ce 
dysfonctionnement rend méchants les méchants et permet leur domination tout en engendrant 
le malheur des justes »268. 

Notons que la critique sociale de Ruyer n’adopte pas la même perspective : s’il accepte que la 
société puisse et doive être améliorée, il n’accepte pas pour autant les simplifications  sur la 
société. La réalité sociale est beaucoup plus complexe que les projets utopiques. Ruyer ne 
perçoit pas d’emblée que la société est quelque chose qui va mal et qu’il faut nécessairement 
la transformer parce qu’il ne la définit pas a priori comme « mauvaise » ou mal organisée. La 
critique sociale, selon Ruyer, n’est pas la négation de la réalité. Pour reprendre les catégories 
analysées et discutées par Raymond Aron, Ruyer est réformiste, non pas révolutionnaire. Il 
préfère les maux présents à la révolution. Pour lui, comme pour Aron, et Karl Popper et Isaiah 
Berlin, et bien d’autres, si l’idée communiste est l’unique solution aux maux présents, alors 
les maux présents sont préférables. 

« Que les utopies du XIXème siècle aient grandement alimenté les malheurs du XXème 
siècle, c’est ce que soutiennent de nos jours quelques bons esprits, quelques grands 
historiens »269. Pour Victor Hugo, une utopie est une idée au berceau, et pour Lamartine, une 

                                                           
265

 Id., p. 140. 
266

 Marc Angenot, « Le procès de l’utopie », Cités, n° 42, 2010, p. 15-32. 
267

 Id., p. 16-17. 
268

Ibid. 
269

 Id., p. 18. 



63 

 

idée prématurée. Au XIXème siècle, beaucoup sont persuadés que les sociétés se développent 
sur l’axe du progrès et que les utopies ont quelque chose de vrai ; il suffit d’attendre pour les 
voir se réaliser. Les esprits positifs rétorquaient qu’elles étaient d’absurdes erreurs capables de 
bouleverser l’ordre social. A la fin du XIXème siècle, l’utopie socialiste devient  « socialisme 
scientifique », et une autre logique se met en marche. « De la Révolution de 1917, n’est pas 
sorti un régime y constituant un ’’stade supérieur’’ aux démocraties bourgeoises et aux 
économies de marché, ni même une alternative rationnelle, mais une ’’idéocratie’’, un régime 
fondé sur un projet irréaliste, sur une ’’utopie’’ »270, déclare Marc Angenot, commentant 
l’historien Martin Malia271. Ce qui donne toute sa valeur à la lucidité de Nicolas Berdiaev qui 
écrit en 1924 : «  Les utopies apparaissent comme bien plus réalisables qu’on ne le croyait 
autrefois. Et nous nous trouvons actuellement devant une question bien autrement 
angoissante : comment éviter leur réalisation définitive ?...Les utopies sont réalisables. La vie 
marche vers les utopies. Et peut-être un siècle nouveau commence-t-il, un siècle où les 
intellectuels et la classe cultivée rêveront au moyen d’éviter les utopies et de retourner à une 
société non utopique moins ’’parfaite’’ et plus libre »272. Nous verrons plus loin que 
l’avertissement n’a pas été compris quand certains intellectuels communistes ou ex-
communistes, n’ayant pas tiré les leçons de l’effondrement du communisme, se tournent 
aujourd’hui vers l’utopie. 

Si l’effondrement du Bloc soviétique « qui semblait à beaucoup invulnérable à force 
d’être verrouillé et bétonné, et qui était cependant, à l’évidence rétrospective, intégralement 
vermoulu »273 a stupéfié les contemporains, c’est aussi parce que le régime n’a laissé aucune 
trace et personne n’a fait mine de le défendre. La révolution bolchévique a engendré « un 
système qui a cherché, par la terreur et dans la pénurie perpétuelle, dans le ’’flicage’’ 
généralisé et la misère matérielle et morale de trois générations, à faire fonctionner une 
impossibilité pratique »274, et a disparu soixante-douze ans plus tard en ne laissant que ruines, 
ressentiment et malheur collectif.  

Ce qui s’est effondré avec le communisme, conclut Marc Angenot, c’est l’idée de progrès. 
Désormais « la représentation de l’avenir est plus liée à une situation d’angoisse qu’à une 
situation d’espérance »275. 

Nous comprenons comment l’idée d’utopie s’est trouvée réduite à une idéologie politique, à 
partir de la critique sociale exercée par cette même idéologie, le marxisme ; ce n’était pas le 
sujet de l’étude de Ruyer en 1950. Nous avons vu aussi qu’il a tenté de définir les limites du 
progrès humain et montrer qu’il n’y a pas de relation entre progrès technique et progrès 
humain. 

                                                           
270

 Id., p. 21. 
271

 Martin Malia (1924-2004), La Tragédie soviétique. Histoire du socialisme en Russie 1917-1991, Paris, Seuil, 

1995. 
272

 Nicolas Berdiaev (1874-1948), Le Nouveau Moyen-Age, (1924), Paris, L’Age d’Homme, 1986. Aldous Huxley 

(1894-1963) a placé cette phrase en exergue de son roman Le Meilleur des mondes, trad. fr. Paris, Pocket, 

1998, p. 5. 
273

 Marc Angenot, « Le procés de l’utopie », p. 21. 
274

 Id., p. 22. 
275

 Id., p. 29. 



64 

 

Soulignons, pour terminer que François Furet a transposé avec ironie le titre de Freud dans Le 
Passé d’une illusion, pour conclure que « La disparition du monde soviétique ne modifie en 
rien l’exigence démocratique d’une autre société. Elle reviendra un jour à être admirée, 
jouissant de circonstances atténuantes. Je ne dis pas, dans la forme dans laquelle elle est 
morte, l’idée communiste peut renaître. Il n’y a aucun doute que la révolution prolétarienne, la 
science marxiste-léniniste, le choix idéologique d’un parti, d’un territoire et d’un empire a 
épuisé ses possibilités avec l’Union soviétique. La disparition de ces figures familières de 
notre siècle, met seulement un point final à une époque, il n’épuise pas le répertoire de la 
démocratie »276. 

 

Retour de l’utopie ? 

Un certain nombre d’intellectuels communistes ou ex-communistes n’ont pas analysé 
la disparition de l’idée communiste comme a su le faire François Furet. Quelques-uns 
découvrent, ou semblent découvrir, l’utopie. C’est le cas de Pierre Macherey277 : pourquoi 
s’intéresser aujourd’hui aux discours des utopistes ? Parce que c’est ce dont nous manquons le 
plus, explique-t-il. L’utopie est un concept autour duquel le marxisme a tourné en le frappant 
d’infamie. Il est prétentieux et pour le moins exagérer d’affirmer, comme il le fait, que les 
utopistes n’ont jamais été lus ou jamais été pris au sérieux ; cela vaut probablement pour les 
marxistes dont il faisait partie ; Ruyer, que Macherey n’a pas dû lire à ce qu’il semble, les a 
lus et les a pris au sérieux. Pierre Macherey avoue son intérêt pour l’utopie, après 
l’effondrement du communisme, comme une façon de reprendre sur de nouvelles bases les 
croyances d’origine du marxisme, que les intellectuels, comme lui, ont du mal à abandonner, 
semble-t-il. Il présente son livre comme un dialogue a posteriori avec François Furet, Le 
Passé d’une illusion, car tout n’est pas aussi terminé qu’on veut bien le croire, pense-t-il. Une 
version du marxisme est certes terminée, révolue, admet-il ; mais alors veut-il laisser entendre 
qu’il existe d’autres versions du marxisme qui, elles, ne seraient ni terminées ni révolues ? 

« L’utopie, expression d’un besoin qui signale un manque, est elle-même le point 
d’application d’un besoin propre, et ce besoin signale aussi un manque. Manque de quoi ? En 
tout premier lieu d’utopie : aujourd’hui même nous manquons cruellement d’utopie »278. Nous 
soulignons le « style » à la mode structuraliste si courant dans les années 1960-1970 et que 
Pierre Macherey utilise encore, comme des tics de langage dont il n’arrive pas à se 
débarrasser. Il distingue l’utopie « classique » de l’utopie « moderne », plus sociale, ce qui est 
assez habituel. Les rapports sociaux, en particulier chez Fourier, y sont présentés d’une 
manière presque libertaire, en tout cas débridée, pour « Déchaîner sans frein les élans joyeux 
du désir, qui ne passe plus d’abord par le respect d’obligations et de règles »279. Une 
illustration de la posture dénoncée par Ruyer comme pseudo-libération intellectuelle, pseudo-

                                                           
276

 François Furet (1927-1997), Le Passé d’une illusion. Essai sur l’idée communiste au XXème siècle, Paris, 

Robert Laffont, 1995, Epilogue.  
277

 Pierre Macherey (1938-), De l’utopie !, Paris, De l’incidence éditeur, 2011. 
278

 Id., p. 11. 
279

 Id., p. 15. 



65 

 

esthétique, qui se croit au-delà des obligations et des règles. Un rêve d’intellectuel coupé des 
réalités de la société.  

Classiques ou modernes, les utopies contestent l’ordre existant. L’utopie, selon 
Macherey, représente par excellence le travail du négatif280. Les intellectuels comme lui ont 
du mal à reconnaître la réalité qu’ils disqualifient comme « accablante » ; ils cherchent alors 
du côté de l’utopie d’autres raisons de croire aux illusions auxquelles ils ont cru pendant tant 
d’années.  

Dans le chapitre suivant, nous abordons le « cœur » de la critique sociale de Ruyer qui 
porte précisément sur la fin des années 1960 et les années 1970. Années « idéologiques » où 
la mode structuraliste a remplacé la mode existentialiste. Ruyer est âgé de 67 ans et certains 
considèrent que les livres de critique sociale sont des livres de vieillesse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
280

 Id., p. 16. 



66 

 

Deuxième partie 

 

 

 

Le cœur de la critique sociale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

Chapitre IV. 

 

L’art de provoquer en 1969. 

 

En abordant, dans ce chapitre, l’histoire des idées, principalement en France, depuis 
les années 60, il est peut-être utile de faire deux citations préliminaires tirées de 
l’enseignement de Raymond Ruyer et de Louis Vax, comme deux règles de méthode pour 
éviter de tomber dans certains travers intellectuels d’une époque pas si révolue281. 

Ce que nous appelons le cœur de la critique sociale se compose de trois livres publiés 
dans la collection « Liberté de l’esprit », dirigée par Raymond Aron, chez Calmann-Lévy : 
Eloge de la société de consommation (1969), Les Nuisances idéologiques (1972) et Les 
Nourritures psychiques (1975). Les deux premiers sont écrits en réaction aux événements de 
mai 1968 ; le troisième présente une notion, la « nutrition psychique » ou nourriture 
psychique, comme l’indique le titre du livre, que Ruyer a patiemment élaborée (dès 1956) et 
qui constitue la contribution la plus originale de « sa » critique sociale ; l’idée de nourriture 
psychique permet d’expliquer un certain nombre de phénomènes sociaux et fournit aussi une 
réponse possible aux désordres et « pertes de sens » qui affectent la société à partir des années 
70. 

 

Les débats sur la société de consommation. 

Avec la publication de L’Eloge de la société de consommation282 et ce titre 
volontairement provocateur, qui lui valut une petite notoriété, le professeur d’université 
descendait dans l’arène et participait au débat sur la société de consommation, thème à la 
mode vers la fin des années soixante et une des cibles, en mai 1968, des étudiants en révolte et 
de certains éléments de couches sociales matériellement privilégiées qui se dressent contre la 
société de consommation jugée aliénante. L’aliénation est, avec la domination et 
l’exploitation, un des thèmes de la critique sociale ; il y a aussi le thème de l’inégalité qui en 
résulte. Après la crise de mai 68, Ruyer, le philosophe de la biologie, de la psychologie – il 
occupe la chaire de psychologie, à la Faculté des lettres et sciences humaines de Nancy ; son 
cours sur les principaux courants de la psychologie  contemporaine et son cours de 
psychopathologie sont très suivis par les étudiants – intervient dans le débat sur l’aliénation 
par la société de consommation. Si ces débats  sont quelque peu oubliés aujourd’hui, il n’en 

                                                           
281

 « Il y a une infinité de gens qui perdent le sens commun parce qu’ils le veulent passer, et qui ne disent que 

des sottises parce qu’ils veulent dire que des paradoxes ». Nicolas Malebranche, La Recherche de la vérité, 

Paris, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, tome 1, p. 43. 

Et «  Se défier de ces jeux de réflexion qui, sous prétexte de découvrir la signification profonde d’une 

philosophie, commencent par en négliger la signification exacte », Victor Delbos, La Philosophie pratique de 

Kant, Paris, F. Alcan, 1926, Avant-propos. 
282

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969. 



68 

 

est pas de même des événements de mai 68 qui sont régulièrement célébrés par une 
abondance de publications, livres, articles, reportages à la radio, à la télévision, etc. qui 
tentent d’analyser et d’expliquer les causes et les conséquences de la révolte. 

Aujourd’hui, à froid, avec le recul du temps, nous pouvons résumer les événements de mai 
1968 en disant que la révolte étudiante a provoqué : 1. Une crise politique qui a trouvé une 
issue fin juin 1968, puis le départ du général de Gaulle en 1969. 2. Une contestation – le mot 
était alors à la mode – radicale et globale quoique confuse de la société, société de 
consommation ou société capitaliste bureaucratique ; cette contestation traduisait sans doute 
des insatisfactions mais n’a rien modifié au final. La radicalité des paroles n’a heureusement 
pas pu se traduire dans la réalité. 3. Une crise de l’Université dont nous subissons encore les 
conséquences. 

Au mois de mai 1968, sur le campus de la Faculté des Lettres de Nancy, quand les étudiants 
ont commencé à occuper les locaux, les amphithéâtres et certaines salles de cours, le doyen de 
la faculté, Jean Schneider, a décidé, en responsable, de rester dans ses bureaux pour veiller au 
respect des bâtiments et empêcher des dégradations possibles. Un certain nombre de 
professeurs, dont Ruyer qui habitait à deux pas de l’Université, l’ont soutenu dans cette 
décision et ont passé des nuits inconfortables à veiller et dormir sur place pour éviter les 
débordements. Cela m’a été confirmé par Louis Vax qui faisait aussi partie du groupe  de 
soutien au doyen, même s’il n’avait pas encore été nommé professeur en 1968. Le résultat a 
été une « chienlit molle »283 sur le campus de la faculté des Lettres, avec le rituel des AG 
(Assemblées générales), les manipulations de ces assemblées, organisées par les étudiants 
politisés, et divisés entre différentes tendances et factions ; après trois semaines de vains et 
laborieux discours, la désaffection progressive des étudiants qui  se lassaient de l’inactivité 
imposée, « le combat cessa faute de combattants ». C’est, en somme, ce que Ruyer a pu 
observer sur place, à Nancy. Plus grave que les tumultes, les barricades dans le Quartier latin 
à Paris et même la paralysie de la France pendant quelques semaines a été la dégradation de 
l’institution universitaire. C’est la raison pour laquelle un certain nombre de professeurs qui 
ont assisté de près aux événements, quand ils n’y ont pas participé, même indirectement, ont 
publié des propositions comme Rebâtir l’Université de Jules Vuillemin284, alors professeur au 
Collège de France, passé totalement inaperçu, et celui, plus critique, de François Bourricaud 
(1922-1991), Universités à la dérive285 que nous citerons plus loin, parce que son approche 
sociologique nous semble rejoindre les thèses de Ruyer.  

Il suffit de signaler le témoignage de Dominique Lecourt, sur Georges Canguilhem, 
spécialiste de l’épistémologie et de l’histoire des sciences ; en 1968, il était encore directeur 
de l’Institut d’Histoire des sciences et des techniques : « Il assista silencieux, d’abord amusé 
puis de plus en plus exaspéré au grand carnaval des AG. Notre retour à l’Institut fut rude. Cela 
commença par un savon collectif mémorable : « Vous pouvez être contents ! Vous avez de 

                                                           
283

 Le mot « chienlit » est entré dans l’Histoire en 1968, il désigne l’agitation, le désordre, la pagaille : utilisé par 

le général de Gaulle, président de la République, en mai 1968, devant des journalistes à la sortie d’un Conseil 

des ministres ; il aurait déclaré : « La réforme, oui ; la chienlit, non ». 
284

 Jules Vuillemin, Rebâtir l’Université, Paris, Fayard, 1968. 
285

 François Bourricaud, Universités à la dérive, Paris, Stock, 1971. 



69 

 

quoi être fiers ! Vous avez détruit tout ce que nous avons essayé de construire depuis vingt 
ans ! »286. Canguilhem a reconnu l’importance des travaux philosophiques de Ruyer, d’abord 
dans un article de 1947287, puis en 1981, face au neurobiologiste Jean-Pierre Changeux, lors 
d’une séance de la Société française de Philosophie, il déclara : « c’est Ruyer qui est à la fois 
le plus réceptif aux enseignements de la neurophysiologie et le plus intransigeant sur 
l’irréductibilité du domaine absolu de l’expérience consciente »288. Il existait une estime 
réciproque entre Ruyer et Canguilhem. Tous deux, comme Aron, Braudel, Lévi-Strauss, et 
bien d’autres professeurs et intellectuels, n’ont pas vraiment apprécié la subversion de mai 
1968. Il semble pourtant qu’ils aient été minoritaires car ce qui a dominé, en France, dans 
l’Université et,  déjà, dans les médias, après l’échec politique du mouvement de mai 68, c’est-
à-dire dès la fin du mois de juin, ce sont les idées de la contestation. Ruyer partage le 
diagnostic de Raymond Aron dans La Révolution introuvable : «  Disloquer le bloc social de 
l’Université sans savoir quel bloc reconstruire ou afin de disloquer la société toute entière, 
c’est nihilisme d’esthètes, ou mieux, c’est l’irruption de barbares inconscients de leur 
barbarie »289 

Me revient en mémoire une discussion que j’avais eu avec un ami, brillant étudiant en 
psychologie – nous suivions ensemble les cours de psychologie de Ruyer – qui m’avait 
surpris en se mettant du côté de la révolte étudiante. Vers la fin des « événements », le 
mouvement étudiant s’essoufflait et l’issue de la crise se présentait, je lui demandai : « c’est 
entendu, vous voulez détruire l’université actuelle ; mais quel est le projet de remplacement ? 
Que voulez-vous reconstruire à la place ? » Sa réponse m’avait laissé pantois : « Reconstruire 
est une idée bourgeoise ! » Devant la virulence du défoulement, l’Université française ne s’est 
pas remise de mai 68. « Dans les universités, il ne faut pas abuser de la politique » disait 
Raymond Aron dans un entretien. François Bourricaud fait le même diagnostic « Le 
symptôme qui retient l’attention, c’est la politisation de la vie universitaire »290. Il constate 
une coupure au sein de la sociologie : les contestataires dénoncent la sociologie « empirique » 
et la sociologie « théorique » comme sans intérêt ; ils veulent remettre les sciences sociales 
dans le courant « révolutionnaire ». Le futur de la sociologie n’est pas de devenir une science 
positive mais plutôt d’être une fonction d’instance critique dans la société elle-même. Mais le 
terme de critique est ambigu : pour les sociologues « engagés », il s’agit de la contestation 
active de la société dans laquelle ils vivent. Pour les autres, « la critique est la méthode pour 
instaurer une certaine distance, non seulement entre l’observateur et l’objet qu’il étudie, d’une 
part, mais entre l’observateur lui-même, ses préjugés et ses prénotions, d’autre part. Le 
véritable sociologue critique est celui qui sait « se mettre à la place des autres »291. Nous 
retrouvons, ici, un écho d’Adam Smith, de son idée de « spectateur impartial » et l’idée 

                                                           
286

 Dominique Lecourt, Georges Canguilhem, Paris, PUF, Que sais-je ?, 2008, p. 119. 
287

 Georges Canguilhem (1904-1995)              , « Note sur la situation faite en France à la philosophie 

biologique », Revue de métaphysique et de morale, n° 3-4/1947. 
288

Bulletin de la Société française de Philosophie, Séance du 28 février 1981, « Les progrès des sciences du 

système nerveux concernent-ils les philosophes ? » par Jean-Pierre Changeux. L’intervention de Georges 

Canguilhem se trouve pp. 101-102. 
289

 Raymond Aron, La Révolution introuvable. Réflexions sur les événementsde Mai, Paris, Fayard, 1968. 
290

 François Bourricaud, Universités à la dérive, Paris, Stock, p. 163. 
291

 Id.,  p. 167. 



70 

 

d’empathie ; idées que Ruyer avait présentées dans ses cours en insistant sur leur importance. 
Devoir rappeler de telles évidences méthodologiques montre à quel niveau étaient tombés les 
débats dans l’Université. Bourricaud savait pertinemment que « cette conception de la critique 
entendue comme la méthode même de la civilité sera dénoncée comme « réactionnaire » C’est 
précisément le reproche qui sera fait à Ruyer. « Avouerai-je, conclue Bourricaud, que 
l’existence d’une  ’’intelligentsia’’ qui rejette les valeurs de nos sociétés, qui récuse les 
méthodes et les procédures par lesquelles celle-ci pourrait être graduellement et paisiblement 
améliorée, ne me préoccupe pas outre mesure, me semble même normale et dans une certaine 
mesure heureuse ? je ne crois pas du tout que cette « intelligentsia » ait raison dans sa critique 
contre le  ’’capitalisme’’  ou la ’’société de consommation’’, et il me semble que ses griefs 
sont pour la plupart mal fondés, excessifs, risibles, ou même simplement absurdes »292.  

C’est bien le débat entre les réformistes et les révolutionnaires qui est posé ; Aron 
versus Sartre (Quoique l’on puisse douter que Sartre ait été révolutionnaire. Intellectuel 
révolté, oui ! Révolutionnaire, probablement pas !) C’est aussi ouvrir la possibilité d’une 
forme de critique sociale différente de la critique sociale d’obédience marxiste ou néo-
marxiste. Est concevable, nous le verrons, une critique sociale qui soit autre chose que la 
critique de l’aliénation ou de l’exploitation, de la domination. La critique sociale de Ruyer 
montre qu’il est possible de sortir de la critique sociale marxisante qui oppose en termes 
binaires, exploiteurs/ exploités, dominants/dominés, aliénés/non-aliénés (ou désaliénés). Il va 
donc commencer à montrer les excès et les absurdités des griefs contre la société de 
consommation. Il n’est pas étonnant que le livre soit publié dans la collection dirigée par 
Raymond Aron qui accueillera les deux suivants. Il y a concordance d’idées, au-delà de 
l’estime mutuelle. 

L’Eloge de la société de consommation présente, tout d’abord, les raisonnements 
économiques élémentaires pour comprendre que la consommation est fonction de la 
production. Il cite les économistes « sérieux », comme Samuelson dont il a lu le manuel 
L’Economique. Ruyer s’est intéressé à l’économie, nous l’avons supposé, en lisant Cournot, 
donc très tôt, et il a étudié cette discipline : il en a lu les principaux textes ; depuis les 
classiques, Adam Smith, Ricardo, Malthus, Marx, les extraits des œuvres publiés avant-guerre 
et dans l’édition de la Pléiade, ainsi que les économistes modernes, Mises, Hayek, François 
Perroux, Jean Fourastié, John K. Galbraith, etc. Les connaissances de Ruyer en économie sont  
loin d’être négligeables. Il se livre à un exercice de vulgarisation économique pour expliquer 
les mécanismes de la consommation. Il s’excuse presque d’avoir à énoncer des vérités 
premières, comme : il n’y a pas de « prospérité sans discipline de production ». Il prend un 
malin plaisir à citer Karl Marx293 qui établit que la société ne produit que pour consommer. 

                                                           
292

 Id., p. 168. 
293

 Karl Marx, Introduction générale à la Critique de l’économie politique, in Œuvres, Bibliothèque de la pléiade, 

I, Gallimard, PP. 235 et suivantes, et particulièrement la page 244. 



71 

 

Une des erreurs que l’on pouvait entendre, parmi beaucoup d’autres,  sur le campus de la 
Faculté des Lettres de Nancy était celle-ci : « Ruyer n’a pas lu Marx !»294. 

 Le développement de la production et l’innovation technique ont joué un rôle moteur dans 
l’extension de la société de consommation. Les fameuses « Trente glorieuses », selon le mot 
de Jean Fourastié, caractérisent l’effort de reconstruction économique entrepris dans les pays 
industrialisés après la seconde guerre mondiale. Le progrès technique et une croissance 
économique sans précédent multiplient la masse des biens disponibles. Ce que constatent 
beaucoup d’économistes dont Paul Samuelson, Robert Solow, Colin Clark, Walt W. Rostow, 
J. K. Galbraith, François Perroux et Alfred Sauvy en France. 

 Après vingt ans de croissance, de 1945 à 1965, surgissent les questions : « Allons-nous vers 
le bien-être généralisé ? Vers l’abondance ? » Un des points que soulignent Ruyer et 
Raymond Aron295 est que la croissance économique n’assure pas le bonheur, même si elle 
peut y contribuer. Un des slogans de mai 68 était : « On ne tombe pas amoureux d’un taux de 
croissance ! ». En effet ! Pourtant, lorsque six ans plus tard, après le premier choc pétrolier et 
la chute de la croissance dans les pays industrialisés, le Club de Rome,essaiera de faire 
adopter l’idée de « croissance zéro », avec des considérations économiques assez peu 
réalistes, la plupart des pays dits développés et leurs gouvernements chercheront le retour à la 
croissance et les opinions publiques en feront une exigence auprès des politiques. Dans les 
années 1960, avant la première crise pétrolière de 1974, la technique conjuguée au travail 
humain bien organisé assurait le développement de la production comme jamais auparavant. 
Quelques économistes essayaient de prendre en compte les coûts sociaux de la croissance, 
comme Bertrand de Jouvenel296 (1903-1987) par exemple.  

Ruyer assimile la révolte contre la société de consommation à une révolte contre 
l’économie. La révolte contre l’économie, dit-il, est aussi vieille que l’activité économique 
parce que l’économie, c’est la dure nécessité. Pour échapper aux insupportables pressions de 
cette nécessité, l’homme a inventé les « grands jeux » : la magie, la mystique, la religion, 
l’ascétisme, la drogue, l’art, la danse, la politique, les palabres, l’aventure ou la guerre. 
Jusqu’au XIXe siècle, aucune des sociétés connues n’est une « société économique ». La 
société économique est une nouveauté dans l’histoire mais elle a apporté un progrès immense 
et inespéré ; elle a fait sortir de la misère presque tout l’hémisphère Nord de la planète, et 
cela, quoiqu’on le prétende, sans écraser un prolétariat, interne ou externe. Le marxisme, loin 
d’avoir été une révolte contre la société économique, est essentiellement un « économisme ». 
Hostiles au capitalisme, non à l’économie en général, les marxistes ont aussi contribué à 
l’avènement des sociétés industrielles. C’était la vision qui dominait dans les années 1960 : 
deux modèles de sociétés industrialisées, société collectiviste étatisée et société capitaliste 
privée. La révolte d’aujourd’hui (c’est-à-dire en 1969), diagnostique Ruyer, ne sait pas au 

                                                           
294

 L’argument était couramment utilisé à l’époque pour disqualifier l’interlocuteur. C’était le seul argument 

que l’on ne pouvait pas utiliser contre Raymond Aron qui, lui, avait lu Marx, disait- on au Parti communiste 

français, et le connaissait mieux que beaucoup d’intellectuels communistes. 
295

 Raymond Aron, Les désillusions du progrès. Essai sur la dialectique de la modernité, Paris, Calmann-Lévy, 

1969. Publié dans la même collection et la même année que l’Eloge de la société de consommation. 
296

 Bertrand de Jouvenel, Arcadie. Essais sur le mieux-vivre, Paris, Sedeis, 1968, pp. 266-271. 



72 

 

juste si elle est marxiste ou non. L’anticapitalisme du marxisme alimente l’anti économisme 
de l’intelligentsia. Les révoltés, contre la société économique, contre le capitalisme, libéral ou 
étatisé, contre la technocratie, contre la « société de consommation », contre la publicité et les 
gadgets, contre la productivité, la rentabilité, se croient souvent marxistes (ou néo-marxistes) 
parce qu’ils sont anti-américains. L’Amérique du Nord représente le capitalisme comme 
l’Union soviétique représentait le communisme ; mais, derrière la critique du capitalisme  par 
les intellectuels et universitaires, se profile la critique de l’économie, et aussi, pour certains 
d’entre eux, l’ignorance de l’économie. Le diagnostic de Ruyer est le suivant : « Aux vieux 
griefs contre la société capitaliste : exploitation, aliénation, désordre, se mêlent aujourd’hui 
des griefs nouveaux contre la société économique en général : ’’ tragédie’’ de la 
consommation forcée, conditionnement par la publicité, méfaits de la technocratie, etc. 
L’  ’’économophobie’’ est généralisée ». Et l’on perçoit l’ironie de Raymond Ruyer lorsqu’il 
parle de la ’’tragédie’’ de la consommation forcée. Si le thème de l’exploitation semble avoir 
perdu en importance, celui de l’aliénation est beaucoup plus souligné. « L’exploitation a 
existé au XIXe siècle et la prolétarisation n’était que trop réelle avec ou sans paupérisation. 
La confiscation de la plus-value du travail n’est plus soutenable » affirme Ruyer qui en déduit 
que « Marx est un auteur heureux puisque le pilier central de sa théorie s’est effondré et 
cependant chacun semble s’accorder, même les adversaires du marxisme, que la construction 
tient bien sans ce pilier central »297. 

L’aliénation est un thème, littéraire et philosophique, plus vaste que l’exploitation 
économique. Ruyer rappelle qu’il y a selon Feuerbach une aliénation religieuse : l’humanité 
se projette en un Dieu qu’elle fabrique, et elle se livre à cette idole qui l’opprime. « Selon 
Marx, l’aliénation sort de l’exploitation, en vertu du principe selon lequel religion, politique, 
morale, droit, n’ont pas de consistance propre et sont des masques, des idoles fabriquées par 
des hommes dans un certain état social des institutions économiques. L’homme crée l’Etat, la 
Patrie, comme il crée Dieu, et il s’aliène en ses idoles, parce qu’il est aliéné dans le système 
de l’économie marchande en général, et qu’il est exploité par l’économie capitaliste en 
particulier. Il y a en effet ce double fond – sans quoi on ne comprendrait pas comment les 
Etats et les Dieux ont précédé de beaucoup, historiquement, le capitalisme »298. Marx, et 
encore Lénine et Boukharine, parlent d’affranchir l’homme de l’  « aliénation dans 
l’échange » par la suppression du marché et de la monnaie. Le marxisme prépare la 
disparition de l’économie politique, réalité contraignante et aliénante, pesant sur les hommes. 
Il est à peine croyable, mais c’est un fait rappelé par Ruyer, que des marxistes plus récents 
dénonçaient encore le caractère « fétichiste » de l’économie politique en général, et le 
caractère « aliénant » du commerce et même de la monnaie. « Des tricheurs, argumente 
Ruyer, peuvent évidemment fausser les échanges, même les plus élémentaires ; mais être 
trompé et volé, ce n’est pas être ’’aliéné’’. Le sentiment d’aliénation comme toutes les 
impressions psychologiques est très capricieux, très accessible à l’autosuggestion et à 
l’ambiance »299. Se référant à Bertrand de Jouvenel et Julien Freund, Ruyer souligne que 
l’ordre politique, en pratique, contient beaucoup plus de menaces d’aliénation que l’ordre 

                                                           
297

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 16. 
298

 Id., p. 28. 
299

 Id., p. 32. 



73 

 

économique300. Le sentiment d’aliénation, comme le sentiment si répandu de l’ « absurdité 
sociale » a sa racine dans l’inconscience sociale, phénomène capital, étudié par Ruyer301 et 
bien distinct de l’inconscient freudien. Cette inconscience sociale conduit plus souvent à la 
bêtise qu’à la folie – bêtise d’ailleurs aussi dangereuse que la folie. Pourtant, reconnaît Ruyer, 
l’action et même la passion politique, plus réellement aliénante que l’action économique, 
donne moins le sentiment de l’aliénation302. « La participation à la ’’ prospérité économique’’, 
à la ’’montée du niveau de vie’’ est, d’une part, peu exaltante et, d’autre part, paraît à chacun 
insuffisante. Il est plus expédient de crier à l’absurde devant une réalité qu’on ne comprend 
plus, qui nous échappe, et d’inventer un autre système simpliste du même niveau que la 
rationalité superficielle de l’utopie »303.  C’est le spécialiste de l’utopie qui parle ! 

Il faut se souvenir que dans les années 50, et les années 60, certains accusaient le 
capitalisme et l’économie de marché de créer du désordre auquel la planification pouvait 
remédier. Le thème du désordre était au cœur des débats entre le « marché » ou le « plan ». En 
France, des économistes et des hauts fonctionnaires rêvaient d’une troisième voie entre le 
modèle américain du marché et le modèle soviétique de la planification. Il suffit de penser à 
Pierre Massé (1898-1987), économiste et haut fonctionnaire, auteur de Le Plan, ou l’Anti-
hasard304.  

Les débats reposaient sur le rôle des ordinateurs pour traiter les grandes quantités 
d’information nécessaires au fonctionnement de l’économie. Le Plan était la solution pour 
éviter le gaspillage de l’économie de marché et les désordres qui en résultaient. Ces débats 
coïncidaient, dans les années 50, avec l’invention de la cybernétique (oubliée depuis ou plutôt 
remplacée par l’informatique.). Ruyer a été un des premiers, sinon le premier philosophe 
français à s’intéresser à la cybernétique. Il a publié dès 1954 un livre305 dans lequel il  montre 
que si la cybernétique représente un des progrès les plus remarquables de la technique, de la 
science et de la philosophie contemporaines, ses postulats mécanistes sont insoutenables à la 
fois logiquement et expérimentalement. Les faits révèlent que les machines à information, 
aussi bien que les machines ordinaires, sont toujours encadrées par une activité consciente et 
signifiante - la conscience humaine, en l’occurrence. Dans l’Eloge de la société de 
consommation, Ruyer définit à nouveau la cybernétique qui, dans l’esprit de ses fondateurs, et 
notamment Norbert Wiener, était la théorie générale des contrôles par machines à 
information. Mais très vite la cybernétique s’est développée dans deux directions « qu’il est 
avantageux de désigner comme cybernétique I et II. D’une part elle est devenue, ou elle est 
restée selon son bon sens primitif, la théorie des machines à autorégulation, par rétroaction 
(ou feed back) qui se contrôlent elles-mêmes en réutilisant leurs effets de sortie (homéostasies 
organiques, homéostats, multistats, régulations et automations de toutes espèces dans 
                                                           
300

 Bertrand de Jouvenel, De la politique pure, Paris, Calmann-Lévy, 1963 et Julien Freund, L’Essence du 

politique, Sirey, 1965. 
301

 Raymond Ruyer, « L’inconscience, la fausse conscience et l’inconscient », Journal de psychologie normale et 

pathologique, 1966 : 257-289. 
302

Eloge de la société de consommation, p. 37. 
303

 Id., p. 38. 
304

 Pierre Massé, Le Plan ou l’Anti-hasard, Paris, Seuil, 1965, rééd. Hermann, 1991.  
305

 Raymond Ruyer, La cybernétique et l’origine de l’information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée 

1967. 



74 

 

l’industrie). D’autre part, elle a conduit aux ordinateurs qui sont des machines à enregistrer, 
conserver, traiter, ordonner, selon un programme prédéterminé, de grandes quantités 
d’informations »306. Ruyer a bien vu le développement de l’informatique, à une époque où 
elle commençait seulement à s’implanter dans les entreprises. Mais il ajoute que 
l’interprétation cybernétique I est strictement équivalente à l’interprétation marginaliste. Ce 
qui expliquerait pourquoi les dirigeants russes se sont longtemps défiés de la cybernétique. 
« Le plus curieux est que les économistes communistes convertis à la cybernétique ne 
paraissent pas s’apercevoir qu’ils condamnent ainsi, par les considérations philosophiques 
attenantes, le principe même de la planification autoritaire et centrale »307. Il est probablement 
exagéré de soutenir avec Von Mises, Von Hayek, Machlup, etc. que tout calcul économique 
est impossible dans une économie planifiée, mais Ruyer est d’accord avec ces auteurs pour 
dire que même une supposée planification intégrale de l’économie par l’Etat ne peut pas 
supprimer  le « marché ». Il critique, par ailleurs, le dirigisme économique parce que les 
planificateurs seraient censés connaître les vrais besoins des intéressés, mieux que les 
intéressés eux-mêmes. Il faut se souvenir que ces débats sur les calculs économiques,  qui 
semblent aujourd’hui bien datés, opposaient les économistes libéraux aux économistes 
marxistes, ou à ceux qui critiquaient le capitalisme308. 

 

Quel est le rôle du consommateur dans la société de consommation ? 

Une des questions qui revient fréquemment dans les débats de l’époque est celle des 
besoins : la notion de besoin, en effet, est centrale. Il est classique de  distinguer, comme le 
font Ruyer et la plupart des psychologues et psychosociologues,  les besoins primaires ou 
fondamentaux, physiologiques et physiques, et les besoins secondaires, psychiques, définis 
par la demande solvable. Cette distinction se trouve déjà exposée, en 1945, chez 
l’anthropologue américain Ralph Linton309. Les premiers peuvent être satisfaits relativement 
facilement et tendent à être saturés dès lors qu’ils sont satisfaits, alors que les seconds 
dépendent des niveaux d’aspirations et ils augmentent avec la masse des moyens de satisfaire 
ces besoins. De là une insatisfaction persistante, paradoxale dans la mesure où les possibilités 
offertes par la société de consommation ont accentué la diversité des comportements et les 
modes de satisfaction des besoins. Les décisions du consommateur, ses préférences, sont une 
combinaison de l’utilité (confort, sécurité, etc.), du style de vie ou de l’appartenance à un 
groupe social déterminé, et du plaisir, c’est-à-dire de la satisfaction qui résulte de l’acte 
d’achat. Par-delà la dimension économique et sociologique de la notion de besoin, il y a la 
dimension psychologique et philosophique : le caractère ouvert des aspirations rend presque 
impossible une définition objective des besoins. « Le plaisir, écrit Ruyer dans un autre 
contexte, loin d’être une forme primitive et élémentaire de la valeur, est, comme le besoin, un 
                                                           
306

Eloge de la société de consommation, p. 44. 
307

 Id. p. 61. 
308

 Ruyer fait référence à Raymond Aron, Dix-huit leçons sur la société industrielle, Paris, Gallimard, 1962 et 

André Gorz (1923-2007), Le socialisme difficile, Paris, Seuil, 1967. 
309

 Ralph Linton (1893-1953), Le Fondement culturel de la personnalité, Paris, Dunod, 1968.Livre publié aux 

Etats-Unis en 1945. Voir aussi, Julien Freund, « Théorie du besoin », L’Année sociologique, 1970, vol. 21, p. 13-

64. 



75 

 

phénomène particulièrement compliqué, tenant à la multiplicité des sous-individualités 
organiques. Il n’a rien d’une substance mesurable, d’un atome axiologique »310. C’est parce 
qu’il serait un phénomène compliqué que l’on insiste tant sur l’impossible satisfaction des 
besoins (ou des désirs). Cette société ne nous promet pas la satisfaction de tous les besoins. Il 
ne faut pas être victime d’illusions. La société de consommation est un progrès par rapport 
aux sociétés antérieures mais il faut rester réaliste ; nous pouvons  l’accepter parce qu’elle 
nous rend la vie plus facile qu’autrefois. Alors, les consommateurs sont-ils aliénés ou 
manipulés ? Le mot « manipulation » était très à la mode à cette époque. C’est le thème de la 
demande « conditionnée » à laquelle Ruyer consacre un chapitre de son livre. 

 

Le thème de la demande conditionnée. 

Vance Packard, économiste et sociologue américain, attire l’attention sur les 
techniques de manipulations des consommateurs311. Les agences de publicité et les 
publicitaires ont eux-mêmes puissamment contribué à répandre auprès de leurs clients, les 
entreprises qui utilisent leurs services, et dans le public, l’idée d’un consommateur docile. 
Ruyer accuse Packard de faire du sensationnalisme en affirmant que le consommateur est 
manipulé, conditionné, par les messages subliminaux de la publicité sans apporter de preuves 
suffisantes dans son livre312.  

Pour sa part, l’économiste John Kenneth Galbraith  met en doute la souveraineté du 
consommateur313 en affirmant que ce sont les entreprises qui imposent leurs produits aux 
consommateurs et non l’inverse, c’est-à-dire les consommateurs qui imposent leurs 
préférences aux entreprises. La thèse est fausse, dit Ruyer. Elle surestime la puissance de la 
publicité commerciale314. Il considère en effet que les consommateurs ne sont pas aussi 
conditionnés par le marché que l’affirme Galbraith. Dire que les grandes entreprises créent en 
permanence de nouveaux besoins ou que l’accroissement de la production devient une fin en 
soi ne correspond pas à la réalité de la vie économique, dit Ruyer. Il voit dans les thèses de 
Galbraith une posture plutôt qu’une analyse économique sérieuse, même s’il accepte l’idée 
que les grandes entreprises peuvent imposer l’achat de produits par le biais de la publicité, des 
politiques de prix et l’accès facile au crédit à la consommation, cela ne signifie pas que le 
consommateur soit conditionné ou manipulé. Nous ne sommes pas condamnés à consommer 
ni voués à l’ « art du gaspillage »315. Ce là sont des idées reçues, pense-t-il. 

Ce qui est vrai de la société de consommation ne tient pas à une surproduction industrielle, 
totalement imaginaire, mais est plutôt lié au développement des techniques de communication 
ou à la présentation des objets produits, les fameuses techniques de mise ne marché ou 
                                                           
310

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, p. 131, (nous soulignons). 
311

 Vance Packard, La Persuasion clandestine, Paris, Calmann-Lévy, 1958. Livre publié aux Etats-Unis en 1957 où 

il fut un best-seller, comme en France. 
312

 Vance Packard, fort du succès de ce livre, récidivera avec un autre livre, L’Art du gaspillage, Paris, Calmann-

Lévy, 1962,  promis au même succès grâce aux techniques éprouvées de mise en marché (marketing). 
313

 John Kenneth Galbraith (1908-2006), L’Ere de l’opulence, Paris, Calmann-Lévy, 1961. 
314

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 79. 
315

 Id. p. 84. 



76 

 

marketing qui s’implanteront dans les entreprises fabriquant des biens de consommation de 
masse. Dans les années 1960 et les années 1970, les directions marketing de ces entreprises, 
en s’appuyant sur les campagnes publicitaires, étaient déterminantes pour les ventes de leurs 
produits et par conséquent leurs résultats financiers. 

 George Katona316, le pionnier de la psychologie économique n’a pas obtenu en France le 
même intérêt que Galbraith. Il montre que la majorité des consommateurs américains – et 
aussi en Europe de l’Ouest, comme on disait alors – une fois les besoins de nourriture, 
logement, habillement, assurés, disposent d’un revenu qui leur permet d’acquérir d’autres 
biens – c’est le revenu discrétionnaire  des économistes, utilisé pour les voyages, distractions, 
culture, biens durables etc. Le standard de vie a augmenté mais ce n’est pas pour autant le 
règne du gadget, des objets inutiles, ou du gaspillage. Le consommateur, dit Katona, n’agit 
pas  de manière irrationnelle ou grossièrement matérialiste. Il est important de faire la 
distinction entre le revenu, le pouvoir d’achat et la volonté ou le désir d’acheter. Katona et 
Ruyer disent que la société occidentale est une société orientée vers la consommation. Ils 
reconnaissent l’importance des facteurs psychosociaux : la décision d’achat dépend des 
motivations, des attitudes, des attentes ; elle se traduit par des comportements observables qui 
reposent sur des prédispositions mentales. Les enquêtes de consommation sur les attitudes des 
consommateurs confirment la loi d’Engel en économie317  qui peut s’énoncer en trois 
propositions : 1. La part des dépenses affectées aux besoins alimentaires est d’autant plus 
faible que le revenu augmente ; 2. La part des dépenses en biens d’équipements du foyer reste 
constante ; 3. La part des autres besoins - d’éducation, de santé, de voyages, de loisirs - 
augmente au fur et à mesure que le revenu augmente ; ce que le sens commun résume par 
l’opinion suivante : plus les gens se sentent à l’aise, plus ils dépensent ; moins ils se sentent à 
l’aise moins ils dépensent. Ruyer, pour sa part, synthétise la loi d’Engel de la manière 
suivante : « A mesure que le niveau de vie monte, la part réservée aux premières nécessités 
vitales diminue, et le budget des vacances, distractions, voyages, objets de commodités 
élégants, s’allonge »318. Il existe certes un goût de « la consommation selon des images », 
ajoute-t-il, mais « on ne voit jamais la moindre consommation forcée »319. Ruyer reprend un 
des arguments des « défenseurs » de la société de consommation : le monde paraîtrait 
terriblement décoloré si, d’un jour à l’autre, il n’y avait plus nulle part d’efforts publicitaires, 
plus d’affiches, plus d’enseignes lumineuses. Il reconnaît aussi que les consommateurs 
fortunés jouissent, dans cette société de consommation, d’une sorte de « rente de l’acheteur » 
en ce sens qu’il seraient disposés à payer plus cher le produit que la technique moderne met à 
leur disposition à un prix très bas320. Inversement, ceux qui ne peuvent pas acheter faute de 
moyens sont pénalisés. Cela correspond à l’impression du sens commun : un pauvre paraît 

                                                           
316

 George Katona (1914-1996), La société de consommation de masse, Paris, Hommes et techniques, 1966, 

publié aux Etats-Unis en 1964. 
317

 La loi d’Engel est une loi empirique avancée en 1857 par le statisticien allemand Ernst Engel (1811-1896). 
318

 Raymond Ruyer, Eloge de la société de consommation, p. 88. 
319

 Id., p. 90. 
320

 Cf. Paul Samuelson, L’Economique, t. II, Paris, Armand Colin, 1964,  p. 445, note. 



77 

 

plus pauvre (à ses yeux et aux yeux des autres) dans une société riche que dans une société 
pauvre. Il y a une aggravation de l’inégalité qui paraît d’autant plus injuste321.  

Ceux qui critiquent la société de consommation sont appelés par Ruyer  les 
« nouveaux clercs », assimilables à une nouvelle bourgeoisie antibourgeoise322. Il aimait citer 
cette phrase de Samuel Butler : « J’appelle clerc celui, quel qu’il soit, qui se présente comme 
sachant mieux et comme agissant mieux que ses voisins ». La nouvelle classe est apparue 
d’ailleurs aussi bien dans les pays de l’Est que dans les pays du Tiers-Monde : « Quant à 
l’Amérique latine et à l’Afrique, la ’’nouvelle classe’’ y apparaît clairement pour ce qu’elle 
est : la forme nouvelle des vieilles exploitations politiques, vieilles comme l’humanité »323. 
Cette nouvelle classe, donc, est spécialisée dans la politique, la culture, voire la technocratie 
et l’administration, en tout cas, sans responsabilité de producteurs sinon « par l’aptitude à 
employer le langage promu au rang de véritable instrument de production de la société 
nouvelle »324. Les hommes de l’économie lui déplaisent. Pourtant, « malgré la phobie affichée 
par beaucoup pour l’économie en général et l’économie de marché en particulier, il paraît peu 
vraisemblable que l’on se résigne longtemps à la sous-consommation et à la chute du niveau 
de vie que produirait le choix délibéré de la noble pauvreté ou, ce qui reviendrait vite au 
même, l’abandon délibéré et universel de tout mobile économique »325. Cependant, avertit 
Ruyer, tout peut arriver. Il existe de nombreuses expériences historiques de sociétés 
s’appauvrissant elles-mêmes d’une manière quasi délibérée. Il donne l’exemple de l’Espagne 
du XVIIe siècle comme le plus caractéristique. Ce pays a choisi délibérément l’ « honneur de 
caste » (hidalguia), et la misère générale, et a refusé obstinément le capitalisme naissant 
ailleurs en Europe. « Le triomphe des « Vieux chrétiens » signifiait le mépris pour « l’esprit 
de lucre ». Les artisans, les commerçants, les juifs, noyaux de la bourgeoisie espagnole, furent 
écrasés après la révolte des cités de Castille en 1520. Après quoi, la société espagnole 
s’endetta en cessant de produire. Elle méprisa la « vie marchande » qui comprend…  « Tous 
ceux qui font commerce de leur travail, de leur art ou de leur esprit ». Aussi tous, gueux et 
nobles, aspirent à la vie oisive dans l’hidalguia, ou dans la gueuserie. « Tirer argent d’argent 
(ou de marchandises), c’est, par définition, fourber autrui »326.  

De même, poursuit Ruyer, « la misère et le retard actuel de l’Amérique du Sud sont 
attribuables, beaucoup plus qu’aux exactions supposées de l’impérialisme yankee, à ses 
préférences pour l’honneur, militaire, intellectuel ou religieux » Il cite  Luis Mercier Vega327 
qui a montré que l’impérialisme yankee « universellement dénoncé comme seul coupable, 
sans être innocent, est loin d’être seul en cause. La responsabilité est bien plutôt celle de la 
classe dirigeante politique et militaire. L’Etat est l’unique dispensateur des privilèges. D’où 
une âpre lutte pour le pouvoir, d’où la recherche exclusive des techniques du pouvoir, au lieu 
                                                           
321

Eloge de la société de consommation, p. 92. 
322

 Id., p. 149. 
323

 Id., p. 148. 
324

 Id., p. 150. 
325

Ibid. 
326

 Luis de Léon, cité par M. Molho, Les romans picaresques espagnols, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 

Gallimard, préface, p. XLIV. 
327

 Luis Mercier Vega (1914-1977), né Charles Cortvrint à Bruxelles, devenu citoyen chilien en 1941, anarcho-

syndicaliste ou militant libertaire, auteur des Mécanismes du pouvoir en Amérique latine, Paris, Belfond, 1967. 



78 

 

de l’effort vers l’entreprise économique. Les fortunes édifiées par des moyens politiques n’y 
sont pas converties en capitaux économiques, mais mises en sécurité à l’étranger. La carrière 
militaire y est la carrière politique en uniforme »328. 

Ces commentaires sont intéressants parce qu’ils illustrent l’étendue des sources et références 
de Ruyer. Louis Mercier Vega329, né Charles Cortvrint à Bruxelles, est un militant anarchiste 
belge, qui se retrouve au Chili en 1941 ou il devient Luis Mercier Vega et s’engage en 1942 
dans les Forces Françaises Libres. Après la guerre, il est journaliste à Grenoble et il intègre 
l’Association des Amis de la liberté, du Congrès pour la liberté de la culture et la revue 
Preuves. 

« On pourrait faire les mêmes réflexions, continue Ruyer, à propos de l’Inde, et les mêmes 
prévisions à propos de la révolution culturelle de Mao. Elle aussi a toutes les chances, en 
prétendant changer la psychologie humaine, de mettre à nu, tout simplement, l’Homo 
economicus »330. Le raccourci est audacieux, mais tout bien considéré, en observant 
l’évolution de la Chine, celle d’après Mao qui a évolué vers un capitalisme d’Etat, la 
prévision de Ruyer est assez juste. Il ne s’est guère trompé ! 

L’Eloge de la société de consommation lui valut une certaine notoriété. Au mois de décembre 
1969, la revue Esprit publie un dossier spécial « Dépasser la société de consommation » qui 
analyse le livre. Son directeur à l’époque, Jean-Marie Domenach fait la Critique d’un éloge : 
« Après Mai 68, écrit-il, il était inévitable qu’une réaction survienne ». Le ton est donné : « Le 
livre de Raymond Ruyer est l’exemple parfait de cette contre-attaque de l’intelligentsia 
libérale. On le lira avec profit, surtout si l’on n’est pas de son avis »331. Jean-Marie Domenach 
commence par s’attribuer la responsabilité du vocable « société de consommation » qui serait 
apparu, pour la première fois en France dans un article de la revue Esprit332. Il admet qu’il 
serait abusif d’imaginer que les producteurs peuvent faire avaler n’importe quoi aux 
consommateurs grâce à la publicité. Ce qu’il reproche à la société de consommation, ce n’est 
pas de faire de la publicité, c’est « d’avilir l’homme et les rapports humains en exploitant 
systématiquement tous les mécanismes de la convoitise »333. Il adopte une position morale en 
se référant à Heidegger, « à l’analyse heideggérienne du Verfall, descente de l’être et son 
enlisement dans les choses »334. Il en profite pour dire aussi que Jean Baudrillard, dans « une 
remarquable étude que R. Ruyer semble ignorer », Le système des objets, donne une analyse 
très proche de la sienne. Jean-Marie Domenach reprend l’argument « Répétons-le donc à 
l’intention de ceux qui, comme R. Ruyer, feignent de croire qu’en dénonçant la société de 
consommation nous sommes les contempteurs aristocratiques de la production et de la 
consommation de masse : non, si nous critiquons l’orientation actuelle de la production et de 

                                                           
328

Eloge de la société de consommation, pp. 182-183. 
329

 Outre le livre cité par Ruyer, Louis Mercier Véga est l’auteur de : L’increvable anarchisme, Paris, UGE, coll. 

10/18, 1970 ; Autopsie de Péron, Liège, Duculot, 1974 ; La Révolution par l’Etat : une nouvelle classe dirigeante 

en Amérique latine, Paris, Payot, 1978. 
330

 Id., p. 185. 
331

 Jean-Marie Domenach (1922-1997), « Critique d’un éloge », Esprit, décembre 1969, p. 875. 
332

Esprit, novembre 1957, p. 480. 
333

 Id., « Critique d’un éloge », p. 877. 
334

Ibid. 



79 

 

la consommation, c’est d’abord parce qu’elle détourne l’homme de son existence authentique, 
parce qu’elle stérilise son pouvoir de parler , de créer, d’aimer, de vivre tout simplement ; 
c’est ensuite parce qu’elle accentue la division entre les groupes humains, - entre continents 
développés et sous-développés, ainsi qu’entre races, classes et groupes sociaux »335. D’abord 
Ruyer ne feint pas de croire à une attitude aristocratique chez certains de ceux qui dénoncent 
la société de consommation car cette attitude existe réellement ; ce n’est pas l’attitude de 
Jean-Marie Domenach qui ne veut pas passer pour « aristocrate ». Il affirme tout de même que 
la société de consommation empêche l’homme « de parler, de créer, d’aimer et même de 
vivre » ; en bref, « elle stérilise son pouvoir » : c’est très grave ! Comment peut-il survivre 
dans une telle société ? Il l’accuse aussi d’accentuer les divisions entre les groupes humains : 
si l’on suit son raisonnement, ce serait la faute de la société de consommation s’il y a une 
division entre des consommateurs qui consomment d’une manière probablement excessive, 
selon lui, et d’autres personnes qui ne peuvent pas consommer. Ce qu’il vise, au fond, 
reconnaît-il, sa cible, « c’est une attitude à l’égard des choses et des hommes qui se situe dans 
la ligne de l’impérialisme du XIXe siècle ». Pas moins ! Nous supposons que pour lui, 
l’impérialisme est le stade suprême du capitalisme ! « En fait, c’est bien en tant que société de 
domination que notre mode actuel d’organisation fondé sur la maximisation des raretés de 
façon à créer et à justifier le profit, me paraît profondément critiquable ». L’attitude morale de 
Jean-Marie Domenach – pour qui le profit c’est le mal – se double de la critique politique 
contre la domination : consommation et domination désignent le même mal, c’est-à-dire 
l’exploitation destructive336. Il confirme ainsi la thèse de Ruyer : derrière la critique de la 
société de consommation, se dissimule la critique de la société bourgeoise par la vulgate 
marxiste, reprise ici par Jean-Marie Domenach qui parle de « faits historiques contemporains : 
la lutte des classes, les exploitations, les impérialismes ». Pour lui, « de Marx à Cournot, c’est 
la même folie qui conduit à la dictature des bureaucraties et des technocraties »337, et il 
reproche à Ruyer de ne pas voir que « le mal de la puissance réside dans l’économie ». La 
dénonciation morale est en réalité une critique de la société technique, qu’avait annoncé 
Heidegger, dit-il, et que Ruyer n’aurait pas, selon lui, encore découvert : à savoir que « la 
technique, devenue instrument de la volonté de puissance, opère sur la nature et contre elle, 
d’une façon qui compromet notre survie »338. Nous trouvons ici les linéaments de l’écologie 
politique telle qu’elle s’exprimera après le premier choc pétrolier de 1973. Nous retirons 
l’impression d’une grande confusion : sont convoqués tous ceux qui permettent de critiquer 
« la grande machine à produire et à faire avaler » et Jean-Marie Domenach devient lyrique : 
« C’est contre cela que le Mouvement de Mai s’est dressé, et qu’il a revendiqué un usage libre 
et heureux de la parole, de l’imagination et du corps »339. Nous aurions pu lui répondre 
rétroactivement que c’est précisément contre cela, contre le Mouvement de Mai que Raymond 

                                                           
335

 Id., p. 878. 
336

 Id., p. 879. 
337

 Id., p. 880. 
338

Ibid. 
339

 Id., p. 881. En 1985, bien des années après, J.-M. Domenach déclarera : « Ayant commencé ma vie adulte 

sous la terreur nazie, je suis résolu à ne pas la terminer sous la terreur communiste ». Il avait même qualifié de 

« monstre » l’Union de la gauche promue par François Mitterrand qui, dit-il, « a laissé la France dans un état de 

corruption et de déchéance morale qui m’inquiète beaucoup ». 



80 

 

Ruyer a écrit son livre. Curieusement, Domenach avoue avoir aimé la satire de Ruyer contre 
« la nouvelle bourgeoise intellectuelle ». 

 A la fin de son article, Il va jusqu’à reprocher à Ruyer d’avoir oublié les idées exprimées 
dans le livre de 1930 sur Cournot.  Comment peut-il affirmer cela ? L’utopie de Cournot, dit-
il, prolonge l’économisme du XIXe siècle, qu’il n’aime pas, nous l’avons vu, et il fait 
semblant de confondre – ou bien confond-il réellement ? – l’humanité de l’avenir esquissée 
par Cournot avec la société de 1969 ; pour Domenach, nous vivons – en 1969 – dans une cité 
qui perd son âme pour se réduire à un ensemble économique. Cournot opposait le rationnel à 
l’organique pour prévoir dans un futur indéterminé le triomphe de la rationalité. Est-ce à dire 
que pour Domenach la rationalité économique est déjà installée dans le monde et organise 
toutes les activités humaines ? C’est ce qu’il semble penser ; mais alors il commet deux 
erreurs de perspective : l’une sur Cournot et l’autre sur la société de consommation et la 
critique qu’il adresse à Ruyer. Sa critique est celle d’un moraliste qui ne supporte pas que la 
société ne ressemble pas à ses rêves.  

Paul Thibaud, qui succédera, plus tard, à Domenach comme directeur de la revue, écrit, pour 
sa part, que l’Eloge de la société de consommation est en réalité une défense du libéralisme – 
ce qui n’est pas faux, mais serait plutôt un défaut pour Paul Thibaud. Dans le numéro de la 
revue, seul l’article de Pierre Kende, économiste, élève de Raymond Aron, est dans 
l’ensemble plus favorable au livre.  

Le compte-rendu d’Henri Desroche340, spécialiste, simultanément, du phénomène utopique et 
du phénomène religieux, insiste particulièrement sur « le profil psycho-social de ce que 
Raymond Ruyer a baptisé « les nouveaux clercs ». « Il dégage un type. Il en formule du moins 
l’hypothèse, et il ne suffira plus de la déclarer nulle et non avenue pour l’évacuer ». Il donne 
ensuite ses impressions de lecteur : « L’ouvrage est un pamphlet. C’est entendu. Il est 
volontiers irrité et volontairement irritant. Mais il est écrit avec intelligence, brio, pénétration. 
Et les abcès, les inflations ou les enflures que son scalpel prétend débrider ne sont pas 
imaginés ni imaginaires », pour conclure : « je tiens à saluer l’ouvrage de Ruyer comme un 
ouvrage dont la lecture ne se remplace pas ». 

Le livre a contribué à classer Ruyer, au sein de l’Université, comme dans les médias, au 
mieux comme un penseur libéral, au pire comme un « réactionnaire », une manière comme 
une autre de ne pas tenir compte de ses arguments.  

Avant d’examiner Les Nuisances idéologiques, nous voulons évoquer ici l’analyse de Carlos 
Rangel341, journaliste et professeur vénézuélien, qui rejoint totalement celle de Ruyer. Au 
chapitre 6, intitulé « L’Amérique latine et l’Eglise », Rangel montre qu’il a existé des unions 
tactiques et même une sympathie mutuelle entre les chrétiens et les communistes, après 
l’échec de l’accomplissement de la promesse marxiste de l’abondance des biens matériels 
quand l’économie aurait été libérée des chaînes de la propriété privée et de la recherche du 

                                                           
340

 Henri Desroche, compte rendu d’Eloge de la société de consommation, Archives des sciences sociales des 

religions, Année 1970, vol. 29, n°1, pp. 236-237. 
341

 Carlos Rangel (1929-1988), Du bon sauvage au bon révolutionnaire, Paris, Robert Laffont, 1976. 



81 

 

profit dans les sociétés communistes. C’est ce qu’illustre parfaitement le numéro spécial de la 
revue Esprit de décembre 1969 que nous avons présenté plus haut.Non seulement l’abondance 
n’est pas arrivée dans les régimes communistes mais, en outre, on a pu faire des comparaisons 
entre l’Europe de L’Ouest et l’Europe de l’est, et aussi entre les deux Allemagnes. Les 
communistes se sont alors « employés à faire l’apologie de la pauvreté exemplaire, partagée 
par tous, à l’inverse de la société de consommation capitaliste qui, par l’excès même des 
satisfactions qu’elle offre et qu’elle annonce (par la publicité), et qui, en fait et malgré toutes 
les inégalités qu’on peut constater, sont à la portée d’un grande foule de bénéficiaires, mène à 
une corruption bassement matérialiste des aspirations de l’être humain, lesquelles doivent 
viser non pas un confort égoïste, mais un collectivisme fraternel et désintéressé »342. 
Retournement dialectique intéressant qui consiste à accuser le capitalisme de ne s’occuper que 
des intérêts matériels au détriment des aspirations « spirituelles » de l’être humain. Une 
version du matérialisme dialectique qui n'est pas très orthodoxe mais dont on voit bien qu’il 
s’agissait d’une tactique pour trouver, dans le monde occidental, des alliés utiles contre le 
capitalisme. « L’homme nouveau, à Cuba, en Chine, au Vietnam, etc. ne possède 
pratiquement rien, mais – selon cette thèse – il serait maître de lui-même ; il n’est pas aliéné 
par des réfrigérateurs, des aspirateurs ou des postes de télévision, et bien moins encore par des 
programmes de radio ou de télévision qui, en même temps que des réclames pour ces articles 
et mille autres, diffusent une information et des opinions qui ne sont pas celle que l’homme 
nouveau doit connaître ou avoir »343. Conclusion de Carlos Rangel : le communisme s’est 
ainsi rapproché de façon inattendue des « théories ascétiques et anti mercantiles très anciennes 
et profondément enracinées qu’il avait rejeté en d’autres temps comme obscurantistes et 
mensongères, visant à duper et à bercer les êtres humains par la promesse d’une félicité extra-
terrestre en échange de la pauvreté en ce monde, alors qu’ils étaient en fait exploités par les 
capitalistes alliés aux prêtres ». Nous retrouvons ici les thèses exposées dans le livre de Ruyer.  

Lorsqu’il parle de l’Eglise, Carlos Rangel pense principalement à l’Eglise catholique 
d’Amérique latine – en particulier le courant de la « théologie de la révolution » – mais son 
raisonnement peut s’appliquer aussi, dans une moindre mesure certes, à l’Eglise de certains 
pays européens, dont la France. « L’Eglise donc, après plusieurs siècles d’inquiétude et de 
panique devant la montée du libéralisme capitaliste, libre penseur et sécularisateur, a eu la 
divine surprise de constater qu’elle a dans le socialisme marxiste non pas un ennemi encore 
plus dangereux que le libéralisme comme elle le crut d’abord (ainsi que les marxistes) mais 
bien un allié tactique, précieux auxiliaire dans la propagation du message qui dit que les 
grands ennemis du salut de l’homme sont les marchands et que la tâche la plus urgente est de 
les chasser du temple ». Le but étant de discréditer l’exécrable société de consommation 
« contre laquelle on a propagé en outre la thèse qu’elle n’a été rendue possible, là où elle 
existe, que par l’exploitation des pays prolétaires par les pays bourgeois »344.  

Carlos Rangel expose la thèse en vigueur, dans les années soixante, à Cuba et dans les 
mouvements révolutionnaires d’Amérique latine, diffusée par Fidel Castro et Ernesto « Che » 

                                                           
342

 Carlos Rangel, Du bon sauvage au bon révolutionnaire, p. 217. 
343

 Id., p. 218. 
344

 Id., p. 219. 



82 

 

Guevara, dans des organisations comme la Tricontinentale. Cette thèse reste toujours 
d’actualité, malgré l’effondrement du communisme en Russie et en Europe de l’Est, après 
1989, dans certains pays d’Amérique latine et dans certains milieux d’intellectuels 
« progressistes ». C’est la thèse de l’écrivain et journaliste uruguayen, Eduardo Galeano qui 
accuse les puissances occidentales, depuis le XVème siècle, d’avoir exploité et pillé 
l’Amérique latine345. Contrairement à ce que tente d’expliquer Ruyer, nous venons de le voir, 
Eduardo Galeano rejette sur les puissances étrangères, l’Espagne mais surtout les Etats-Unis, 
la responsabilité de la pauvreté en Amérique latine. Au Venezuela, Hugo Chavez, formé en 
cela par Castro, est passé maître dans l’art d’utiliser cette rhétorique.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
345

 Eduardo Galeano, les veines ouvertes de l’Amérique latine. Une contre histoire, traduit de l’espagnol, Paris, 

Plon/Terre humaine, 1982. 



83 

 

Chapitre V 

 

Les idéologies comme nuisances 

 

Carlos Rangel nous a ainsi fournit une bonne transition pour examiner maintenant le 
thème des idéologies. Ruyer publie Les Nuisances idéologiques, dans la même collection 
dirigée par Raymond Aron, « Liberté de l’esprit », en 1972. La dimension politique et 
contestataire de mai 68 semble s’être estompée – certains militants d’ailleurs n’ont pas 
supporté l’échec politique qui signifiait, pour eux, le retour à l’ordre – et c’est alors 
l’interprétation « culturaliste » et hédoniste qui domine.  

La bataille idéologique prend le relais de la lutte politique. Ruyer se jette encore une fois dans 
la bataille des idées. Mais il le fait d’une manière originale, propre à sa philosophie. Il ne 
propose pas un traité sur les idéologies, ni une analyse détaillée, historique, de la notion 
d’idéologie comme le fera Julien Freund346 que Ruyer a lu avec intérêt. Son livre est bien 
différent de ceux, nombreux, qui seront publiés ultérieurement sur ce thème347.  

Le livre Les Nuisances idéologiques se divise en deux parties : 1. « La société discordante » et 
2. « Les idéologies comme nuisances ». Toute société est discordante, dit Ruyer, et l’une des 
raisons de cette discordance, sinon « la » raison est que « les conflits de valeurs redescendent 
dans la rue » (Allusion à peine voilée à mai 68). Nous avons vu, au chapitre II, que la 
contribution de Ruyer à l’étude des valeurs et des problèmes qui s’y rapportent est importante 
et occupe une large place dans sa pensée. Nous pensons que la théorie des valeurs de Ruyer 
représente le point d’articulation entre sa philosophie et sa critique sociale ; et l’analyse des 
idéologies, dans cet ouvrage, le démontre. 

En 1964, dans L’Animal, l’homme, la fonction symbolique,348 il écrivait : « Les morales, les 
idéologies, les religions, dans toutes les cultures, sont des théories de l’idéal, des efforts pour 
préciser le contrôle transversal qui, par lui-même, sans canalisations sociales, est toujours 
vague et presque insaisissable, bien qu’il soit toujours indispensable et premier ». Et, plus 
loin : « L’homme, à la différence des animaux, est sensible à un « espace » axiologique, 
« transversal » à l’espace-temps physique, qui le contrôle, qu’elles que soient les 
spécifications locales du « bien » et du « mal »349. L’axiologie ou la théorie des valeurs est 
certes « transversale » par rapport aux activités humaines dans « toutes les cultures », mais 
elle se réalise dans celles-ci. 

                                                           
346

 Julien Freund, L’essence du politique, Paris, Sirey, 1965. 
347

 Il suffit de mentionner Jean Baechler et Stanislas Breton, en 1976 ; François Châtelet, Histoire des idéologies, 

3 vol., Paris, Hachette, 1978 ; François Bourricaud en 1980 ; Jean Servier en 1982 ; Raymond Boudon en 1986 ; 

Paul Ricoeur en 1997, pour se limiter à quelques ouvrages en langue française ; nous pourrions aussi inclure 

Idéologie et rationalité dans l’histoire des sciences de la vie, Paris, Vrin, 1977, de Georges Canguilhem, qui traite 

du cas particulier de l’idéologie scientifique.  
348

 Raymond Ruyer, L’Animal, l’Homme, la Fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964. 
349

 Id., p. 170. 



84 

 

 L’introduction du livre Les Nuisances idéologiques présente le « spectre » des valeurs, par la 
remarque suivante : « Toutes les descriptions des sociétés et des cultures, quels que soient les 
postulats théoriques de l’ethnologue, utilisent toujours à peu près les mêmes rubriques : 
institutions familiales, juridiques, politiques, techniques, mythologiques et rites, art, etc. »350, 
pour conclure que la distinction des ordres de valeurs, c’est-à-dire le politique, l’économique, 
le religieux, le scientifique, l’esthétique, l’éthique, le juridique, le pédagogique, etc. Ces 
ordres de valeurs furent le sujet d’un cours  de Ruyer dans les années 1967 et 1968. Le thème 
des valeurs « n’a rien d’une nuée philosophique ». « Les problèmes de valeurs ne sont plus 
réservés aux spéculatifs » car ils se rencontrent dans la vie pratique. Son esprit facétieux 
trouve la formule qui résume le problème dans ce style inimitable : « Parce qu’une 
’’ philosophie des valeurs’’ de style académique est tout à fait démodée, on n’ose plus parler 
de valeurs, que pour les dénoncer, les renverser, les réduire. C’est à peu près comme si, parce 
que l’existentialisme est démodé, on croyait passée de mode l’existence même »351. La 
philosophie des valeurs de style académique, c’est, nous l’avons vu, celle de René Le Senne, à 
la Sorbonne et Louis Lavelle, au Collège de France, dont le Traité des valeurs, fut une 
référence dans les années 50. La mode du structuralisme, dans les années 60, avait démodé la 
philosophie des valeurs. Il ne faudrait pas en conclure, dit Ruyer avec quelque ironie, que les 
valeurs n’existent plus. 

La distinction des valeurs porte donc sur des actes, sur des actes conscients. Il y a, dit Ruyer, 
un critère pour trouver l’ordre réel d’une action : c’est la loi, la norme à laquelle elle obéit. 
Ainsi, la « norme » de l’économie « dit » simplement que l’on ne peut longtemps dépenser, 
pour fabriquer, plus que la valeur de ce que l’on fabrique. (Nous avons vu que « la valeur » en 
économie est bien différente du concept philosophique de « valeur »). « On est dans la sphère 
de l’économie quand on cherche un profit en obéissant à la loi du maximum d’utilité vendable 
pour le minimum de dépense, et non pas quand on cherche la richesse par des moyens extra-
économiques, magiques ou politiques. Beaucoup de marxistes croient vérifier la thèse du 
matérialisme historique en découvrant que l’on a toujours cherché avant tout à s’enrichir. 
Autant prétendre que le gangster est dans l’ordre économique quand il détrousse les 
commerçants, ou le conseiller municipal quand il touche des pots-de-vin. »352. 
Malheureusement, nombreux sont ceux qui, avec les idéologies de l’extrême gauche marxiste, 
ont véhiculé  ce genre de raisonnements, assimilant capitalisme et mafias, et profitant de 
l’ignorance de l’économie, en particulier en France, et confondant ainsi, sciemment ou non, 
les ordres de valeur. Ruyer s’amuse avec d’autres exemples : «  On n’est pas religieux 
simplement parce qu’on emploie les termes de la philosophie religieuse, savant parce qu’on 
emploie les termes scientifiques ou parce qu’on parle en ’’hexagonal’’. On n’est pas 
intelligent parce qu’on est intellectuel, prolétaire parce qu’on s’habille en prolétaire. Un 
astrologue ne devient pas un savant parce qu’il emploie un ordinateur »353.  

Deux remarques à propos de cet extrait : 1. En 1972, les effets de mai 68 se font 
encore sentir ; nous en voulons pour preuve, la référence au « prolétaire » ; Ruyer, qui 
                                                           
350

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 12. 
351

 Id., p. 13. 
352

 Id., p. 15. 
353

Ibid. 



85 

 

professait une admiration sincère pour les ouvriers et les chefs d’entreprise, se gaussait des 
fils de bourgeois convertis au culte du Peuple, après mai 68 ; 2. Nous pouvons pressentir que 
la confusion des ordres de valeurs est ce qui va alimenter les idéologies. Mais, en outre, 
celles-ci se construisent aussi sur la fausse conscience ou même la mauvaise foi354.  De même, 
« le pédagogue qui abuse de sa fonction pour faire de la propagande politique sait bien que, ce 
faisant, il n’est plus pédagogue »355. Certes, nous sommes dans le domaine de la mauvaise foi. 
Il y a des « fausses consciences » comme il y a des consciences « fausses ». Plus loin, Ruyer 
affirme que « dans tout pédagogue, il y a un démagogue qui sommeille. Et tout démagogue 
est d’abord un (mauvais) pédagogue »356. C’est ce qui explique, selon lui, le grand nombre 
d’utopie ou d’idéologies « éducationnistes ». Le chapitre XIII du livre est consacré, nous le 
verrons, aux idéologies pédagogiques. 

La « norme » en politique, « dit » que la puissance et la sécurité sont incompatibles avec 
l’anarchie. La politique, l’économie, la morale, le droit, l’éducation, la science, la technique, 
l’art, le religieux, etc., sont des activités autonomes et spécifiques, de sorte qu’elles peuvent 
entrer en conflit. « C’est précisément l’autonomie des ordres de valeur relativement à la 
nature humaine qui est à l’origine des désharmonies  et des drames »357.  

Ruyer, connaisseur de l’utopie, nous l’avons vu, distingue deux types d’utopie : 1. Celui qui 
dit «  On peut changer la nature humaine ». 2. Celui qui dit « On peut changer les lois 
inhérentes à la religion, celles de l’économie, de l’art, de la politique, ou l’on peut intervertir 
ces lois ». Si le premier type n’est pas absurde, dit Ruyer, parce qu’il entraîne des souffrances 
mais pas de catastrophes, le deuxième type est à la fois absurde et catastrophique ; il prétend 
qu’il n’y a pas de lois ou de normes, ou qu’elles sont interchangeables d’un ordre à l’autre. 
Cependant, aucune société ne peut subsister sans valeurs et sans normes. A chaque instant, 
nous sommes obligés de choisir entre des priorités, toutes également désirables. « Nous 
devons nous soumettre aux lois du genre, comme le marin obéit aux lois de la navigation ». 
Le maximum d’égalité politique ne coïncide pas avec le maximum de liberté, dit Ruyer ; tout 
comme il y a une contradiction entre la critique, par ailleurs justifiée, des nuisances de la 
production et la revendication d’une élévation générale du niveau de vie. 

« Les ordres de valeurs, leurs lois (normatives), et par conséquent leurs harmonies ou 
disharmonies, sont aussi bien indépendants de la société, de l’homme en société, que de la 
nature humaine ou de l’homme biopsychologique. C’est mal définir l’homme que d’en faire 
un animal social, puisque beaucoup d’animaux sont sociaux. L’homme est un animal avec une 
culture (au sens général), c’est-à-dire un animal qui crée des œuvres selon toutes les valeurs, 
qui les transmet, en dehors de l’hérédité, de génération en génération. L’étude de la culture ou 
« culturologie » ne se confond pas avec l’étude de la société ou sociologie. Rattacher toutes 
les valeurs et leurs lois au « social » est insoutenable »358.  Ruyer  précise plus loin359 les 
                                                           
354

 Cf. L’article déjà cité « L’inconscience, la fausse conscience et l’inconscient », Journal de psychologie normale 

et pathologique, 1966. 
355

Les Nuisances idéologiques, p. 14. 
356

 Id., p. 80. 
357

 Id., p. 17. 
358

 Id., p. 26. 
359

Les Nuisances idéologiques, chap. XIV, « Le millenium culturaliste »,  p. 269. 



86 

 

différentes acceptions du mot « culture ». Il souligne ici la discordance qui existe entre société 
et culture : « Toute société est toujours en train d’absorber et de digérer la culture et le 
progrès », ajoute-t-il.  

Les idéologies reposent, elles aussi, sur les valeurs. Mais elles transforment leurs mythes en 
concepts, c’est-à-dire qu’elles rationalisent et deviennent des pseudosciences. Selon Ruyer, 
Karl Marx affirmant le caractère scientifique du « Capital » ne diffère pas beaucoup de Platon 
fondant ses utopies sur l’arithmétique et la géométrie. On peut dire la même chose de Freud 
avec sa « science de l’inconscient ». Si la science est ouverte et révisable, les pseudosciences, 
au contraire, sont allergiques à toute contradiction. En général, les idéologies sont 
sanctionnées par le réel, par la réalité. Les idéologies fausses, les modes et les mœurs 
excentriques, les erreurs de techniques, les pédagogies aberrantes sont punies finalement. La 
« science » du marxisme repose sur une analyse prétendument rigoureuse des faits 
économiques. Mais quand les communistes ont pris le pouvoir en Russie, leurs principales 
erreurs ont été dans le domaine de l’économie, précisément. De là pourrait provenir une 
véritable  « haine de l’économie ». C’est que l’économie implique l’organisation, c’est-à-dire 
ordre, efficacité et rationalité. Les révoltes contre la société économique et politique, dit 
Ruyer, après mai 68, semblent profondes dans leurs intentions, mais elles sont superficielles 
dans leur style, car elles paraissent obéir à des modes : « elles ressemblent à des épidémies 
psychiques ». Plus loin, il prédit que « Marx survivra à l’échec économique du marxisme, 
comme Marcuse ou Sartre à l’échec social de leurs idéologies »360. Ruyer, comme Raymond 
Aron, n’a pas vu l’effondrement du communisme en Union soviétique et dans l’Europe de 
l’Est, mais sa prédiction est juste, avec dix-sept ans d’avance : si Marx a survécu à l’échec 
économique du marxisme,  c’est plus douteux pour Marcuse qui semble avoir été bien oublié. 
Sartre, lui, semble continuer à susciter l’intérêt chez certains écrivains, intellectuels et 
journalistes, malgré ou à cause de ses erreurs politiques. 

 Les lanceurs d’idéologies fausses ou de mœurs ruineuses ne risquent pas grand-chose, et 
gagnent parfois une grande réputation. « Les erreurs idéologiques des partis, les erreurs 
pédagogiques de l’éducation ne sont punies que sur la tête des générations innocentes »361. 
Parmi, les erreurs pédagogiques, en France, il suffit de penser aux méthodes d’apprentissage 
de la lecture dans l’enseignement primaire, méthode globale ou semi-globale. 

 

Le thème de « la fin des idéologies ». 

Les idéologies ne semblent pas perdre de terrain, contrairement au titre du livre de 
Daniel Bell La Fin des idéologies,362 publié en 1960. Cependant, la pensée de Daniel Bell, un 
des sociologues américains les plus influents de l’après-guerre, ne peut pas se résumer à un 
slogan pour magazines. Raymond Boudon  avait écrit avant de publier la traduction 

                                                           
360

 Id., p. 46. 
361

 Id., p. 46. 
362

 Publié aux Etats-Unis en 1960, La fin des idéologies de Daniel Bell (1919-2011) a été republiée, avec une 

postface, en 1988 et traduit en France, PUF, 1997, dédié à la mémoire de Raymond Aron, avec une préface de 

Raymond Boudon.  



87 

 

française dans sa collection « Sociologies » : « Il va sans dire que je ne crois en aucune façon 
à la thèse de la fin des idéologies »363.  

Au chapitre 9 de l’édition française, « La fin des idéologies 25 ans après », dédié à la 
mémoire de Raymond Aron, Daniel Bell expose les cinq types différents de critiques dirigées 
contre le livre : 1. On lui a reproché d’être une défense du « statu quo », 2. De chercher à 
substituer au débat politique, une direction technocratique d’experts, 3. D’être un instrument 
de la guerre froide, 4. De chercher à substituer le consensus au discours moral et, la critique la 
plus forte : 5. D’avoir été réfuté par les événements des années 60 et 70 qui voyaient la 
résurgence du radicalisme et de l’idéologie dans les sociétés occidentales ainsi que dans le 
Tiers Monde.  

Il est frappant qu’aucun des critiques de Bell n’ait directement mis en cause son argument 
majeur selon lequel le socialisme n’était plus adapté aux problèmes de la société industrielle 
occidentale364. 

D’autre part, Daniel Bell ne pense pas que le radicalisme des années 60 démontra la fausseté 
de sa thèse sur la fin des idéologies. Il cite Raymond Aron, à l’appui de sa position : 
«  Personne n’a réfuté le diagnostic – qu’il n’y a pas de système idéologique existant pour 
remplacer le marxisme-léninisme. Ce que les événements ont remis en cause est la confusion 
apparente, sinon formelle, du fanatisme et du millénarisme. Les thèmes de la protestation 
sociale oubliés pendant la guerre froide ou éclipsés par la réussite économique de l’Occident 
ont retrouvé à nouveau de la valeur. L’affaiblissement du dernier grand système idéologique 
n’a pas donné naissance à une approche pragmatique de la politique mais, bien au contraire, a 
encouragé une protestation sociale de grande envergure… »365.  

Pour Daniel Bell, ce que l’on vit en Occident ne fut pas un phénomène politique mais un 
phénomène culturel (et de génération). Il s’agissait d’un rêve utopique. Mais on s’éveille d’un 
rêve, ou on le poursuit et il devient cauchemar. Dans tout ce tumulte, il n’y avait ni idées 
socialistes nouvelles, ni idéologies, ni programmes. C’était une réaction contre la rationalité, 
contre l’autorité et la hiérarchie, et même contre la culture.366.  

La fin de l’idéologie pour Daniel Bell, serait la fin de l’idéologie marxiste-léniniste – comme 
dit Raymond Aron – cette idéologie lestée du lourd jargon de la « scolastique » marxiste. 
Marx, observe-t-il, a rarement clarifié les termes qu’il employait ou les a rarement utilisés de 
manière cohérente. Il pense aux termes idéologie, idées, conscience et superstructure.  

Nous croyons que Raymond Ruyer aurait certainement été d’accord avec cette analyse ; mais 
lorsque Daniel Bell déclare : « ce qui resta après les événements de 68 ce fut une génération 
en quête d’idéologie » il nous semble décrire plutôt le radicalisme des années 1960 aux Etats-
Unis que le mouvement de Mai 68 en France. Nous verrons plus loin que pour certains acteurs 

                                                           
363

 Raymond Boudon, L’idéologie ou l’origine des idées reçues, Paris, Fayard, 1986, p. 283. 
364

 Cf. Howard Brick, Daniel Bell and the Decline of Intellectual Radicalism, University of Wisconsin Press, 1986. 
365

Raymond Aron, « On the proper use of Ideology », inCulture and its Creators, Essais en 

l’honneurd’EdwardShils, University of Chicago Press, 1977, p. 3. 
366

 Daniel Bell, La fin des idéologies, Paris, PUF, 1997, p. 387. 



88 

 

de Mai 68, à Paris, le moment était politique même s’ils n’ont rien compris au début. Ils n’ont 
pas eu à chercher une idéologie, ils étaient dedans. Daniel Bell semble d’ailleurs reconnaître 
que la disparition de l’idéologie marxiste-léniniste, selon sa thèse, a laissé proliférer des 
idéologies de remplacement : « Qu’est-ce-qui, aujourd’hui, n’est pas considéré comme 
idéologie ? Tout y est passé : les idées, les idéaux, les croyances, les crédos, les passions, les 
valeurs, les Weltanschauungen, les religions, les philosophies politiques, les systèmes 
moraux, les discours linguistiques »367. 

L’ouvrage peut-être le plus connu de Daniel Bell est Vers la société post-industrielle,368 
exercice de prospective sociale dans lequel il lance l’expression de « société post-
industrielle »369. S’interroger sur la fin des idéologies, comme le fait Daniel Bell est certes 
intéressant mais la disparition des idéologies ne semble pas à l’ordre du jour dans les sociétés 
industrielles avancées. 

Il se trouve que Ruyer a consacré quelques pages à « l’idéologie de la société post-
industrielle » dans Les Nuisances idéologiques370 pour relever que c’est Daniel Bell qui a 
lancé l’expression –sans citer le livre -  et mentionner « le paradoxe de Fourastié » selon 
lequel le secteur tertiaire est en développement constant malgré une productivité stagnante et 
des prix relatifs toujours plus élevés371. Jean Fourastié (1907- 1990), économiste français, 
célèbre pour ses travaux sur les prix et la productivité, est le père de l’expression les « Trente 
Glorieuses » (de 1946 à 1975). Il prévoyait l’évolution de la société vers une civilisation de 
type tertiaire dominée par les services. Ruyer a lu les livres de Fourastié, dont il appréciait les 
idées, mais, d’après Louis Vax, « il a sous-estimé l’importance du secteur tertiaire ; il n’a pas 
vu que le monde économique avait évolué »372. Ce qui est paradoxal quand on sait combien il 
était attentif au développement des techniques de pointe, comme la cybernétique, 
l’informatique, les télécommunications, etc. Fourastié avait signalé que l’accroissement 
tendanciel de la part des services pouvait créer un secteur tertiaire trop développé, ce que 
redoutait Ruyer : «  situation très grave, il y a trop de commerçants, de serveurs, de militaires, 
de fonctionnaires ». 

 La technocratie est devenue une nouvelle idéologie. Les domaines d’intervention de 
l’idéologie se sont multipliés : dans l’Université, la littérature, le cinéma, l’urbanisme, etc. 
Parmi toutes les affirmations contradictoires, l’individu ne sait plus à qui donner raison et il 
lui devient difficile de faire le tri dans l’excès d’informations qu’il reçoit et il perd vite le sens 
de l’importance relative de ces informations. La confusion augmente : un sociologue n’est pas 
un politique ; un économiste n’est pas un homme d’affaires ; « aujourd’hui, dit Ruyer, les 
cinéastes passent pour des maîtres à penser et à vivre »373.  

                                                           
367

 Id., p. 388. 
368

 Daniel Bell, Vers la société post-industrielle, Paris, Robert Laffont, 1973. 
369

 Il faut mentionner aussi : Les contradictions culturelles du capitalisme, Paris, PUF, 1979. 
370

Les Nuisances idéologiques, p. 203. 
371

 Id., p. 207. 
372

 Louis Vax (Communication personnelle, 14 juin 2009). 
373

Les Nuisances idéologiques, p. 32. 



89 

 

Les idéologies se manifestent par le refus du fonctionnel ; ce refus est virulent contre la 
machine économique, nous venons de le voir, contre l’asservissement à la fonction 
économique. Mais il est aussi refus du système administratif, policier, ecclésiastique, 
universitaire. « C’est à la fois la grandeur et le malheur des hommes que la société ne puisse 
jamais ressembler à une machine, ou à un organisme fonctionnant bien. Il n’y a pas de vraie 
physique ou de vraie physiologie sociale. Les individus veulent être des participants et non 
des rouages »374. Ruyer semble admettre, notons-le que l’avenir de l’humanité d’après 
Cournot ne se réalisera pas ; l’idée de physique sociale, elle, vient d’Auguste Comte, nous 
l’avons vu au chapitre premier. Si les conflits, révoltes et révolutions ont souvent pris, dans 
l’histoire, surtout aux XVIIIème et XIXème siècles, précise Ruyer, la forme de revendications 
d’un meilleur agencement fonctionnel de la société – on en appelle à la raison, à l’utilité 
sociale bien comprise – il apparaît un mouvement contraire, anti fonctionnel, dans les sociétés 
avancées, au XXème siècle. « Il y a toujours eu, constate Ruyer, sauf dans les sociétés très 
primitives, des réfractaires sociaux, mendiants, clochards, par incapacité fonctionnelle, 
souvent voilée d’un prétexte religieux ou philosophique (ermites, cyniques, etc.)375. Dans les 
sociétés très spécialisées (bureaucratie, politique planifiée, etc.) l’aspect mécanisé des 
fonctions  peut provoquer des névroses, aggravées par les idéologies. L’horreur du 
fonctionnel, de l’aliénation est névrotique. « C’est l’horreur devant la réalité » qui empêche de 
bien vivre les fonctions sociales, le métier, le travail monotone. « Les fonctionnements 
sociaux régressent alors au niveau des lois de foules »376. Il convient ici d’expliquer ce que 
Ruyer entend par « lois de foules ». 

Le caractère statistique des lois de la nature, mis en évidence par la physique classique, a 
montré que toutes les réalités de la physique macroscopique sont des agrégats ou des amas qui 
obéissent à des lois de foule. Ces agrégats ou ces amas n’ont pas d’unité propre ; ils 
fonctionnent mécaniquement. En cela, ils s’opposent aux « subjectivités » ou aux 
« individualités » (Ruyer utilise aussi les termes de « consciences-êtres », domaines de 
conscience, ou « domaines absolus ») Les foules sont composées d’individualités mais elles 
se comportent collectivement selon des lois statistiques.  

Les phénomènes de modes, de contagions et d’épidémies psychiques, de conduites 
moutonnières obéissent à des lois de foules. Ils peuvent avoir d’éventuels effets bénéfiques 
lorsqu’ils jouent le rôle de fête sociale. La fête sociale peut être à la fois sympathique ou 
sinistre. Ruyer donne l’exemple de la Commune de Paris, du 28 mai 1871, comme fête 
sinistre. L’autre exemple est une référence à Mai 68 : « Paris n’est vivant que lorsqu’il arrache 
ses pavés ». Tant que les pavés sont en place, Paris n’est qu’une odieuse machine sans âme, 
aux yeux des idéologues, des meneurs et des démagogues. Casser la machine, c’est faire 
renaître la vie »377. D’ailleurs, certains sociologues y voient du social à l’état pur. L’émeute, 
par ses débordements sauvages, est un spectacle pour les esthètes, « et, pour les philosophes, 
une bonne occasion de commentaires subtils ». 

                                                           
374

 Id., p. 52. 
375

 Id., p. 55. 
376

 Id., p. 57. 
377

Ibid. 



90 

 

Les progressistes sont devenus experts pour faire la morale à tout le monde au nom des 
idéologies à la mode. Ils prennent leur rôle très au sérieux ; ce sont des juges sévères et 
impitoyables, au nom de la morale, et dépourvus d’humour, comme les prophètes. Comme ces 
derniers, ils sont toujours prêts à condamner ce qu’ils ne comprennent pas. « Ce que l’on 
appelle l’idéologie politique du gauchisme est en fait, plutôt, un « moralisme », qui dénonce 
l’égoïsme bourgeois, l’idéal mercantile, au nom d’un idéal d’ailleurs assez vague de fraternité 
créatrice, exactement comme un curé en chaire (avant le Concile), dénonçait les péchés du 
monde au nom de la morale chrétienne »378. Le concile auquel Ruyer fait allusion est bien 
entendu le concile Vatican II, de 1962, pour adapter l’Eglise catholique au monde moderne 
par l’ « aggiornamento ». 

Une image, suggérée par Ruyer, permet de comprendre le fonctionnement social par ce qu’il 
appelle « les effets de voûte » : « dans une voûte, toutes les pierres tendent à tomber, mais 
c’est cette tendance même qui fait la solidité de la voûte et lui permet de s’élever…Les 
institutions sociales solides sont des voûtes non matérielles, « structurées » au double sens du 
mot, à la fois mécaniques et sémantiques »379. Pour lui, la science expérimentale et 
l’économie libérale sont les deux grands succès humains dus à des effets de voûte380. En 
théorie, ajoute-t-il, l’organisation politique repose aussi sur des effets de voûte à base de peur 
mutuelle ou de désir de sécurité. En théorie seulement, car « les théories du contrat, à la 
Hobbes ou à la Rousseau, sont abstraites et artificielles »381. Les voûtes ne tiennent pas par 
elles-mêmes et nécessitent des institutions auxiliaires : police et organes répressifs. Les voûtes 
sociales les plus solides finissent par s’effondrer quand vient à manquer, ou diminue, la force 
des traditions ou l’enthousiasme religieux ou idéologique. Les constructions politiques ont 
besoin de forces psychologiques préexistantes, sous forme d’aspirations, d’intérêts dans tous 
les sens du mot, pour canaliser les énergies psychiques. Ruyer donne deux exemples : 
« Lénine n’a pu construire son Etat socialiste sans faire appel à l’aspiration à la paix 
immédiate, sans promettre la terre aux paysans, et l’usine aux soviets. Porté au pouvoir, il 
pouvait, dès 1920, confisquer le pouvoir des Soviets d’usine, et même faire tirer sur les 
ouvriers à Cronstadt. Mais, par un dosage subtil, il promettait tout en réprimant »382. Le 
deuxième exemple est celui de Churchill qui ose promettre au peuple anglais, en 1940, « du 
sang, de la sueur et des larmes » parce qu’il est bien assuré qu’une voûte sociale solide est 
déjà en place. « S’il entend le moindre craquement, il revient alors au plus vite aux promesses 
démagogiques »383 

Les voûtes sociales peuvent s’effondrer lorsque les antivaleurs sont valorisées. Georges 
Bataille est un esthète qui trouve beau le gaspillage, le vice, et fascinant le vaurien ou le fou, 
plus que l’honnête homme terne, compassé et avare. Sade demande aux français « encore un 
effort » pour qu’ils soient vraiment libres. « Sade est caractéristique : liberté de viol pour les 
hommes et tant pis pour la femme violée. En ce sens, il est anti-utopiste et aux antipodes de 

                                                           
378

 Id., p. 72. 
379

 Id., p. 62. 
380

 Id., p. 63. 
381

Ibid. 
382

 Id., pp. 78-79. 
383

Ibid. 



91 

 

Fourier. Seuls les incohérents et inconditionnels du snobisme peuvent les réunir dans la même 
admiration »384. Ruyer vise ici, sans le nommer, Roland Barthes385 qu’il nommera plus loin 
dans le livre, à propos des thèses de Mac Luhan, en évoquant « la manie à la mode de 
détacher les signes du sens. Roland Barthes au retour du Japon, l’appelle « le pays des 
signes ». Cette manie sévit partout, et surtout dans l’art. Un écrivain ne commence pas un 
roman, il commence l’ « écriture »386.  

Trente ans après la mort de Roland Barthes, ses textes sont publiées dont les comptes rendus 
de ses séminaires à l’EPHE, par un des proches, Eric Marty, qui, rappelant le climat des 
années 70, souligne « l’audace et parfois la solitude de Barthes » et ose dire dans l’avant-
propos387 : « il faudrait écrire l’histoire des ruptures et des changements dans les pratiques 
pédagogiques, au cours du XXème siècle, de Kojève à Deleuze, de Lévi-Strauss à Foucault, 
de Lacan, d’Althusser, de Barthes et de bien d’autres qui ont associé la production d’une 
pensée neuve à une réflexion sur la transmission des savoirs ». Ce concentré de lieux 
communs sur ces années de « pensée neuve » aurait bien fait rire Ruyer qui aurait apprécié, en 
particulier, « les ruptures dans les pratiques pédagogiques ». 

« Donner une éducation « critique », dresser à l’esprit critique, donner l’habitude d’examiner, 
de discerner le fond et la forme, le valable et l’arbitraire, la loi nécessaire et le simple tabou, 
c’est un idéal admirable mais presque inaccessible »388.  Il se transforme en une incitation à 
tout critiquer et à tout démolir. Cela devient une invitation à casser « la société aliénante ». Ce 
jugement de Ruyer est devenu une réalité diagnostiquée par Marcel Gauchet : « Il y a une 
chose que l’école transmet à merveille : l’esprit critique. Les éducateurs ont réussi au-delà de 
toute espérance. Osons dire que les élèves ont surpassé les maîtres. Nous sommes devenus 
l’école critique par excellence. Nous avons inventé le conformismecritique. Quoi de plus 
pénible que ces exercices de subversion obligatoire et de transgression imposée dont Philippe 
Muray a peint l’absurdité pathétique en des pages inoubliables. Dérapage du bête 
conformisme vers le méchant obscurantisme : quand la critique devient une fin en soi. Il ne 
s’agit plus de comprendre, il s’agit de dénoncer, sachant que  les institutions sont oppressives 
par définition, que le passé est un abîme de turpitudes, que les œuvres véhiculent d’affreux 
préjugés. Comme si la dénonciation produisait de l’intelligibilité elle-même. Elle peut fort 
bien aussi secréter de l’inintelligence. Nous y sommes, et en grand. La posture critique est 
devenue l’habitus de l’individu en majesté, le support de son narcissisme, le vecteur de 
l’  « estime de soi » qui lui est, paraît-il, indispensable. « Je m’oppose donc je suis » - « Je 
m’oppose au mal donc je suis quelqu’un de bien » - Nous nous sommes enfermés dans un 
piège, et nous avons jeté la clé. Qui nous délivrera de la prison ? Qui nous rendra la liberté 
que la critique nous promettait ? »389. Marcel Gauchet  décrit aujourd’hui la situation 

                                                           
384

 Id., p. 73. 
385385

 Roland Barthes, Sade, Fourier, Loyola, Paris, Seuil, 1971. 
386

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 231. Ruyer fait référence au livre de Roland Barthes, 

L’Empire des signes, Paris, Skira, 1970. 
387

 Roland Barthes, Le lexique de l’auteur, séminaire à l’EPHE, 1973-1974, Seuil, 2010, avant-propos d’Eric 

Marty. 
388

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 83. 
389

 Marcel Gauchet, Le Débat, n° 160, mai-août 2010, p. 278. 



92 

 

annoncée par Ruyer, quelques trente-huit ans plus tôt, lorsqu’il prévoyait les ravages des 
démagogues « éducationnistes »390. 

Le sabotage est aussi une forme de destruction. Les techniques de communications 
perfectionnées se prêtent particulièrement bien au sabotage, observe Ruyer et la piraterie 
augmente considérablement les coûts sociaux. C’est pourquoi « il est ridicule de croire, 
comme Mandeville dans La fable des abeilles (1723), que l’activité des voleurs et 
transgresseurs contribue, ainsi que le vice, à la prospérité générale, sous prétexte qu’une 
conversion à la vertu des vicieux et transgresseurs réduirait au chômage les magistrats, les 
policiers, les fabricants de coffres forts ».  La passion idéologique peut devenir hypocrite et 
accepter le sabotage et la tricherie pour accélérer la destruction de la société. « Les optimistes 
admettent un peu vite, dit Ruyer, que tricherie et sabotage sont limités rapidement par 
l’indignation générale, qui fait l’union contre l’adversaire commun »391.  

Vouloir agir pour changer la société peut procurer un plaisir proche de l’intoxication. Pour 
savourer ce plaisir, il n’est pas nécessaire de transformer la société sur-le-champ ; il suffit 
d’agir comme si cette transformation était possible. Ce sont des moments où l’on peut croire 
que tout est possible, comme par exemple, Mai 1968 en France. Ruyer remarque que « Mao 
Tsé-toung a suscité et utilisé les gardes rouges pour effrayer ses adversaires politiques et 
gonfler ses voiles. Les maoïstes occidentaux, qui croient s’inspirer de Mao en jouant aux 
gardes rouges, n’imitent que le vent en croyant imiter le navigateur »392. 

Le témoignage récent d’un de ces maoïstes, Jean-Claude Milner, est révélateur du 
fonctionnement de l’idéologie. Il montre comment le maoïsme d’avant 68 s’est fracassé sur 
Mai 68393. Il avoue, comme beaucoup d’autres, n’avoir rien compris sur le moment ; personne 
n’a rien compris, affirme-t-il. La mise en équation de Mai 68 avec la Révolution Culturelle 
chinoise servait à mettre en accusation le savoir académique (Nous traduisons : détruire la 
Sorbonne). Il reconnaît (peut-être un peu tard ; mais mieux vaut tard que jamais !) que les 
enjeux de la révolution Culturelle chinoise étaient autres – comme l’avait expliqué Ruyer, et 
quelques autres, en 1972 – et le maoïsme d’après 1968, c’est la « Gauche prolétarienne ». 
Pour Milner, Mai 68 est un moment politique, même si, après, on a tiré l’interprétation des 
événements vers le social et non le politique. Selon lui, mai 1981 est l’enterrement de Mai 
68 ; ce qu’il appelle « l’équivoque Mitterrand » c’est que Mai 68 ne doit plus jamais avoir 
lieu. Il nous semble pourtant que les idées de Mai 68, l’ « idéologie soixante-huitarde » arrive 
au pouvoir en 1981. Certes, dans le domaine économique, l’euphorie idéologique retombée, le 
rappel à la réalité se fera vite sentir, en moins de deux ans ; mais dans le domaine « culturel » 
et dans celui de l’éducation, en particulier, les idées qui prévalaient en Mai 68 se diffusent 
avec l’appui des pouvoirs publics, pour devenir la « pensée officielle ». 

Ruyer va établir, dans la deuxième partie, une sorte de catalogue de différentes idéologies. Il 
n’a pas  donné de définition de l’idéologie qu’il réserve pour la fin de l’ouvrage lorsque le 

                                                           
390

 Id., Les Nuisances idéologiques, p. 83. 
391

 Id., p. 85. 
392

Ibid. 
393

 Jean-Claude Milner, L’Arrogance du présent. Regards sur une décennie, 1965-1975, Paris, Grasset, 2009. 



93 

 

lecteur pourra se faire une idée plus précise de ce qu’est une idéologie. Toute définition est 
d’ailleurs quelque peu arbitraire puisqu’elle comprend en elle-même un élément idéologique ; 
d’une certaine manière, le definiens fait partie du definiendum. Ruyer avait donné une 
définition de l’idéologie dans son livre sur l’utopie, nous l’avons vu : « Une idéologie est une 
pseudo-théorie, qui est en réalité une arme, et l’expression d’une volonté collective de 
justification ou de propagande »394. 

En abordant les idéologies comme nuisances, c’est l’acception négative du terme qui est 
soulignée. Existe-t-il des éléments positifs des idéologies ? Il tentera de répondre avant de 
conclure. Mais il se livre à une tentative de classification des idéologies. 

 

Différentes sortes d’idéologies. 

Les idéologies racistes et l’eugénisme. Ruyer montre d’emblée l’erreur du racisme 
idéologique en disant que l’histoire réfute l’idéologie raciste mais elle ne réfute pas 
l’importance de la valeur biologique des individus dans une population ou une ethnie. Tout le 
monde s’accorde aujourd’hui, « parmi les experts non passionnés et non idéologues », pour 
penser que ni l’hérédité ni le milieu ne sont tout-puissants. En revanche, « chacun des deux 
facteurs exerce une influence négative sur l’autre : une mauvaise hérédité limite les effets de 
la meilleure éducation ; une mauvaise éducation limite les effets de la meilleure hérédité »395. 
Il existe des relations réciproques entre les cultures et leurs supports biologiques. Comme 
Lévi-Strauss, Ruyer approuve l’idée d’une préservation des communautés culturelles et des 
individus de ces communautés.  

Les idéologies antiracistes contre les ethnies. Ruyer attaque les idéologies 
antiracistes : n’est-il pas contradictoire d’affirmer, d’une part, que tous les hommes sont 
semblables et de revendiquer, d’autre part, « le droit à la différence » et le respect des 
minorités ? En 1972, il signale qu’en France et en Angleterre, les gouvernements, autant que 
l’économie, laissent créer de toute pièce un problème racial, « qu’ils envient apparemment à 
l’Amérique », en déracinant des Noirs, des Arabes, des gens de couleurs francophones et 
anglophones.396. « L’antiracisme devient un racisme à l’envers, comme aujourd’hui chez les 
snobs d’Occident qui dénoncent l’homme blanc, adulte, civilisé, correct, raisonnable, de la 
manière même dont  les xénophobes dénonçaient autrefois les « métèques » et les 
« inférieurs »397. Il n’est pas possible d’éviter les ethnocides, avertit Ruyer, quand on ignore – 
ou quand on décide d’ignorer – les ethnies et le concept d’ethnie. 

Les idéologies du vital symbolique. Il est inutile de discuter les idéologies 
« antinatalistes », dit Ruyer, « celles qui veulent libérer la femme de la maternité et l’homme 
de la famille, celles qui prônent l’ « unisexisme », les communautés de choix « non rivées à 
l’espèce et à la reproduction » parce que ces idéologies s’éliminent d’elles-mêmes. Il souligne 

                                                           
394

 Raymond Ruyer, L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, p. 53. 
395

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 97. 
396

 Id., p. 120. 
397

 Id., p. 122. 



94 

 

la toute-puissance de la sélection naturelle pour s’étonner que « les idéologues, et même 
beaucoup de théoriciens sérieux » n’en aient pas compris la portée : la sélection naturelle 
élimine ceux qui ne sont pas aptes à se reproduire. « Une idéologie prônant le suicide est 
certes défendable. Mais il faut la présenter comme « conseil de suicide », et non comme 
« idéologie d’une nouvelle culture »398. Ce sont les valeurs vitales qui sont à l’origine de la 
religion du sport, du goût pour l’aventure pure, de l’érotisme, du naturisme, de l’idéologie de 
la jeunesse dont Ruyer va dénoncer les excès : ainsi, le sport est socialement nuisible s’il 
devient une idéologie. « Pour améliorer la race, ajoute-t-il avec ironie, il n’a pas plus de 
valeur que la mode de se dorer la peau au soleil »399. Deux de ces idéologies paraissent datées 
ou se sont transformées ; c’est le cas de la jeunesse comme idéologie. « La thèse de la 
jeunesse réprimée, exploitée, victime de la société établie, est évidemment fausse jusqu’au 
grotesque » pour Ruyer qui ironise : « Ce qu’était le « bon sauvage » pour Diderot et 
Rousseau, la femme pour Auguste Comte, le prolétaire pour Marx, la jeunesse l’est 
aujourd’hui pour les néo-marxistes, pour Sartre et Marcuse ». Ce n’est plus le cas aujourd’hui. 
Si certaines idées fausses peuvent survivre, en passant aux générations suivantes ; celles-ci 
n’ont pas survécu à Sartre et Marcuse, mais pourraient revenir sous un autre habillage.  

La seconde idéologie a disparu en même temps que le mouvement hippie : elle réunissait la 
jeunesse et l’idéologie du bonheur. La revendication du « bonheur tout de suite » 
(Paradisenow) qui  venait des Etats-Unis, et de Californie, était associée aux « communes » 
hippies des USA. Edgar Morin y avait vu, sérieusement, « la mutation occidentale », néo-
rousseauiste, néo-chrétienne, libertaire, « une variante de l’Anthropos est en train de naître » 
selon ses propres termes400. Ruyer laisse alors libre cours à sa verve : « Edgar Morin nous 
confie même que dans sa passion profonde pour la « commune » hippie, qui encourage ses 
propres répugnances à la vie bourgeoise, il est fort tenté d’abandonner sa situation et son 
traitement de chercheur du C.N.R.S. français et de vivre dans une de ces communes – malgré 
la misère, les maladies vénériennes, les hépatites, les abcès provoqués par les piqûres. (Il y a 
tout lieu d’espérer, cependant, que la France le gardera) »401. 

Deux autres idéologies, qui ne sont plus d’actualité, sont étudiées comme idéologies 
ambivalentes devant la technique : La première s’est diffusée à partir des thèses paradoxales 
exposées dans deux ouvrages de Marshall Mac Luhan402. Les mass media, comme on disait à 
l’époque, « sont souvent jugés très sévèrement par les doctes qui leur reprochent, sans trop 
oser le dire, leur caractère « populaire »403. Les media sont en réalité « des moyens 
d’influence unilatérale d’une partie de la société sur l’autre, à qui, parfois, on fait semblant de 
donner la parole, mais qui, en fait, subit toutes les contagions idéologiques, et qui ne peut se 
défendre qu’en se bouchant les yeux et les oreilles – ce qu’elle ne fait pas, car les media sont 

                                                           
398

 Id., p. 127. 
399

 Id., p. 132. 
400

 Edgar Morin, Journal de Californie, Paris, Seuil, 1970. 
401

Les Nuisances idéologiques, p. 142. 
402

 Marshall Mac Luhan, La galaxie Gutenberg, Paris, Mame-Seuil, 1967, et Pour comprendre les medias, Paris, 

Mame-Seuil, 1968. 
403

Les Nuisances idéologiques, p. 227. 



95 

 

distrayants »404. Mac Luhan considère que les media sont importants, non par l’information, 
par les messages qu’ils véhiculent mais par leur mode technique lui-même : « le medium, 
c’est le message », annonce-t-il. Prise à la lettre, la formule est dénuée de sens, car la 
reproduction n’est pas le tableau, ni le disque la musique, ni le télégramme la nouvelle. « Si 
l’on considère sans prévention l’effet social des media, on vérifie bien, dit Ruyer, que le sens, 
comme il est normal, l’emporte sur le mode de transmission »405. 

Le second cas est celui des ordinateurs et leur rôle futur – nous sommes en 1972 – 
dans l’organisation sociale. On a souvent comparé l’ordinateur à un cerveau. La comparaison 
est trompeuse mais elle n’est pas absurde, résume Ruyer. Ce qui est absurde, ce sont les 
illusions du public sur le pouvoir des ordinateurs. Cette quasi-idéologie (l’expression est de 
Ruyer) a été diffusée par de bons esprits. L’article de 1958 sur Les limites du progrès humain 
dont nous avons parlé à propos de Cournot, avait fait l’objet d’une note de Giorgio de 
Santillana406, dans laquelle il évoque l’intelligence artificielle, qui était un domaine de 
recherches très avancé à l’Institut de technologie du Massachusetts, et affirme « lorsque la 
machine aura appris à se ramifier et à se reproduire toute seule (nous sommes en train de l’y 
mener), l’homme risque d’être pris comme un papillon dans un filet » ; la réponse de Ruyer, 
en 1958, est sans ambiguïté : « les machines s’émancipant du contrôle humain, c’est là une 
pure fantaisie, et l’hypothèse est de l’ordre de la pensée magique. Les machines ne s’inventent 
pas elles-mêmes, elles peuvent « reproduire » d’autres machines, mais elles ne « se 
reproduisent » pas. La thèse de Von Neumann sur ce point est une erreur certaine. Comme j’ai 
essayé de la montrer (La cybernétique et l’origine de l’information, 1954) elle revient à la 
croyance en un « mouvement perpétuel ». Les machines sont toujours « encadrées » par 
l’intention humaine. Les récurrences accidentelles ne peuvent être qu’accidentelles (comme se 
blesser avec son propre revolver) ». En 1966, le livre de Ruyer Paradoxes de la conscience ou 
les limites de l’automatisme, portait un bandeau sur la couverture qui avertissait : « Le règne 
des robots n’est pas pour demain ». Ce livre, pas plus que celui sur la cybernétique, n’avait été 
lu par les universitaires ni par le grand public cultivé. Ce n’est qu’à partir de l’Eloge de la 
société de consommation que l’on a commencé à se demander qui était ce penseur inconnu, 
qui se permettait de prendre à contrepied, avec une culture encyclopédique et une invention 
conceptuelle étourdissante, la plupart des idées à la mode.  

Ruyer observe qu’une civilisation technique favorise l’inconscience de la technique. Même si 
un être vivant est un « paquet » de techniques, il ne vit pas « techniquement » ; il vit 
« passionnément ». On n’acquiert pas forcément une mentalité technicienne en vivant dans 
une société très technicisée. « Le règne de la technique n’aboutit pas à une vision magique de 
la nature, mais il aboutit bien à une vision magique de la société, ou à une vision 
impressionniste, c’est-à-dire à une vision très superficielle de certains effets sociaux ». Il 
prend l’exemple du cinéma qui est « la spécialité, non de techniciens, mais de jeunes esthètes, 
passionnés de révolution culturelle ou de politique », et « les amateurs de cinéma ’’engagé’’ 
ne connaissent pas plus les mécanismes sociaux, les voûtes économiques que l’optique 
                                                           
404

Ibid. 
405

 Id., p. 231. 
406

 Giorgio de Santillana (1912-1974), professeur de philosophie des sciences et historien des sciences au 

M.I.T. ; proche des néo-positivistes et de la philosophie analytique anglo-saxonne. 



96 

 

physique. Ils ne sont compétents que sur l’esthétique des images »407. Mais ceux qui ont une 
conscience superficielle de la vie sociale, dans l’inconscience des moyens techniques, ne 
renoncent pas à la prétention de savoir ce qu’ils ignorent : « ils compensent leurs  ignorances 
par des idéologies pseudo-déchiffrantes et pseudo-explicatives ». Les idéologues se déguisent 
souvent en savants, car le mélange ressentiment + justification - « scientifique » - de – ce – 
ressentiment est un bon carburant idéologique408. Ils veulent ainsi redresser le sens commun. 
« Les savants ont tendance à considérer avec d’autant plus d’attention une hypothèse qu’elle 
est plus étrange, et heurte davantage le sens commun ». Mais dans la science, explique Ruyer, 
le dernier mot reste à la confirmation expérimentale. « La raison théorique, en matière sociale, 
n’a de frein que le sens commun, non l’expérience de laboratoire »409. Là réside une des 
différences entre les sciences de la nature et les sciences sociales ou les sciences humaines. 
Dans les années soixante, certains théoriciens de ces dernières ont voulu se parer du prestige 
des sciences de la nature et sont tombés dans les idéologies dénoncées par Ruyer. On a parlé 
de « science » de la Littérature et on a déclaré que Sade était plus important que Voltaire et 
que Lautréamont ou Raymond Roussel étaient plus importants que Victor Hugo. « Il est des 
domaines où Le Prince, de Machiavel, L’Homme de cour, de Balthasar Gracian, ou même les 
Fables, de La Fontaine, continuent à être plus réalistes que les théories et idéologies savantes, 
qui cachent la réalité sous les mots, et qui ne l’ « approchent » - comme on dit – qu’avec un 
arsenal de notions mal digérées et pédantesques »410. 

Un idéologue, s’il est doublé d’un snob, ou d’un démagogue, ou d’un imbécile, se met à 
défendre des thèses paradoxales pour se donner l’air supérieur. « Déjà au XVIIIe siècle, 
admettre l’inceste était, disait Morelly411, « la pierre de touche d’un esprit vraiment 
philosophique ». 

« Vous avez supprimé la législation contre l’homosexualité ? « Mais pourquoi ne pas 
admettre le mariage d’homosexuels, ou le mariage à quatre, ou à six ? »412. En 2011, nous en 
sommes bien là : « vous avez adopté le PACS ; pourquoi ne pas admettre le mariage 
homosexuel ? » 

Ruyer souligne la responsabilité des gouvernements car de même qu’ils se sont résignés à une 
inflation monétaire dite « de croisière », dès les années 1970, « ils se résignent – en décorant 
leur laisser-aller, du nom de libéralisme – à une inflation idéologique. Ils ne sourcillent pas 
quand l’intelligentsia va de plus en plus loin dans ses activités de propagande d’idées folles. 
Ils y mettent même leur estampille, et prennent le parti des révolutionnaires contre les 
conservateurs – baptisés « réactionnaires »413. 

                                                           
407

Les Nuisances idéologiques, p. 235. 
408

 Id., p. 82. 
409

 Id., p. 242. 
410

 Id., p. 245. 
411

 Etienne-Gabriel Morelly, Code de la Nature, 1755. Ruyer a inclus ce philosophe méconnu du XVIIIème siècle 

et son Code de la nature, ou le véritable esprit de ses lois de tout négligé ou méconnu,  dans L’Utopie et les 

utopies. 
412

Les Nuisances idéologiques, p. 243. 
413

 Id., p. 244. 



97 

 

Les idéologies pédagogiques font aussi grand état d’une technique pédagogique qui 
serait désormais à base de science (informatique, psychologie, génétique, etc.). Selon Ruyer, 
croire et faire croire à cette technique est la condition pour obtenir la multiplication des 
conseillers pédagogiques414. La pédagogie, selon lui, est comme la psychologie pratique, 
affaire de bon sens plutôt que de science. Malheureusement, la pédagogie dite scientifique 
prend le contrepied de la pédagogie de sens commun. « De la Gestalt psychologie mal 
comprise, on a tiré la méthode globale de la lecture – méthode désastreuse à laquelle on se 
cramponne inexplicablement ; des mathématiques « modernes » et « bourbakiennes » (malgré 
les protestations de beaucoup de bourbakiens) on a tiré l’idée que les mathématiques sont un 
langage compliqué pour traduire des « évidences » plutôt qu’un ensemble de problèmes à 
résoudre »415. Pour les mathématiques, qui possèdent des méthodes d’évaluations immédiates 
des connaissances, il a été plus facile de reconnaître les dégâts et de corriger les erreurs ; le 
mathématicien René Thom, avait dénoncé dès 1970, dans un article qui avait fait quelque 
bruit dans la communauté des mathématiciens, les erreurs de l’enseignement des 
mathématiques modernes416. Il en va tout autrement pour l’enseignement de la lecture ; dès 
1972, Ruyer note qu’ « on se cramponne inexplicablement » à la méthode globale. La 
controverse dure encore aujourd’hui, malgré le nombre croissant d’instituteurs – ou de 
« professeurs des écoles » - qui se rendent bien compte de l’étendue du désastre. 

Il oppose l’éducation conservatrice à la pédagogie progressiste. Il pensait peut-être au livre de 
Georges Snyders417 qui fut son collègue à l’Université de Nancy, professeur de psychologie 
de l’enfant, mais qui n’est pas nommé. Il est possible qu’il n’y eut pas beaucoup d’affinités 
entre Snyders et Ruyer, tous deux anciens élèves de l’ENS de la rue d’Ulm. Georges Snyders 
est Membre du PCF ; il le quittera en 1956 pour y revenir et y demeurer fidèle. En 1967, il est 
nommé professeur des sciences de l’éducation à la Sorbonne. 

Les idéologies culturelles font l’objet de ce que Ruyer appelle « le Millénium 
culturaliste ». Un Ministère de la Culture, dit-il, est aussi injustifiable qu’un Ministère des 
Cultes dont le rétablissement ferait crier. « Une culture établie, protégée, subventionnée, 
constituée en église ou chapelle vivant aux dépens du public risque fort de n’être qu’une 
fausse culture ». Cela devient une culture artificielle, idéologique. Il dénonce la théâtralisation 
de la vie sociale en des termes qui semblent annoncer les essais de Philippe Muray sur la 
société « festive », et la critique très ferme de la politique culturelle française par Marc 
Fumaroli418.  

Les idéologies de la culpabilité universelle coïncident avec l’invention de la 
« responsabilité universelle » qui déclare que nous sommes tous coupables, « de la guerre du 
Vietnam, de la faim dans le monde, des retards du Tiers-Monde, des désastres du Pakistan, 
                                                           
414

 Id., p. 262. 
415

 Id., p. 264. 
416

 René Thom (1923-2002), « Les mathématiques modernes : une erreur pédagogique et philosophique ? » 

L’Age de la science, vol. III, Dunod, 1970, pp. 225-242. Mathématicien français, Normalien, médaille Fieds en 

1958, René Thom est le fondateur de la théorie des catastrophes ; membre de l’Académie des sciences en 

1976. 
417

 Georges Snyders, Pédagogie progressiste, Paris, PUF, 1971.  
418

 Marc Fumaroli, L’Etat culturel. Essai sur une religion moderne, Paris, De Fallois, 1991. 



98 

 

etc. ». La guerre du Vietnam se termine en 1975. Ruyer voit dans cette « culpabilité 
universelle » beaucoup d’hypocrisie, car la responsabilité est aussitôt transposée en 
« culpabilité des autres » : l’impérialisme, les multinationales, les « puissants », le 
« système ». Il faut se souvenir du climat idéologique qui régnait dans les années 70. L’affaire 
de Bruay en Artois peut en donner une idée.  En octobre 1972, le corps d’une jeune fille de 
16ans, fille de mineur, est découvert. Le juge d’instruction de Béthune met en examen le 
notaire et sa maîtresse. L’affaire criminelle devient très médiatisée car elle se transforme en 
affrontement social et prend une dimension politique par l’action des maoïstes, soutenus par 
des intellectuels, de Sartre à Maurice Clavel, qui réclament une justice populaire. Pour les 
maoïstes, le coupable n’a qu’un nom : la bourgeoisie, stigmatisée dans un comportement 
idéologique homicide et personnifiée par le notaire. A la fin des années 1970, nous avons 
entendu un universitaire affirmer sérieusement que les grandes surfaces étaient coupables de 
tenter les voleurs qui ne pouvaient résister devant tous les produits présentés. Cette idéologie 
est proche, pour Ruyer, du « Reconnaissons que nous sommes tous pêcheurs » des prêcheurs 
religieux. Par un paradoxe apparent, la culpabilité universelle renforce la campagne contre 
toutes les sanctions. Nous sommes tous coupables, sauf le voleur, l’assassin, et les victimes 
sont plus coupables encore. Le climat idéologique pesant des années 1970 a certes disparu. Il 
subsiste le moralisme politique de ces années qui veut que « tout homme arrêté est présumé 
non pas seulement innocent mais victime (des policiers, des juges, de la société) et victime 
ayant droit à des réparations »419.  

En 1965, Jacques Ellul avait déjà dénoncé l’idéologie de la culpabilité universelle dans les 
mêmes termes, en soulignant la dimension religieuse pervertie de cette idéologie. Ainsi, 
quand un homme est « mauvais », c’est la faute à la société. « Nous sommes tous coupables. 
Nous sommes tous des assassins. En contrepartie, on est convaincu que si la société était ce 
qu’elle devrait être, il n’y aurait ni criminels, ni délinquance »420. La culpabilité universelle 
devient une affaire politique ; mais c’est une illusion car elle trahit la préoccupation 
d’échapper à la responsabilité personnelle : « on récuse, on cache, on fuit sa responsabilité 
dans l’immédiat, envers le voisin »421. Personne n’est responsable ; par conséquent la 
responsabilité devient universelle et nous sommes tous responsables de la faim dans le 
monde. « Rejeter sur l’organisation de la société, la solution de tous les problèmes personnels, 
la réalisation des valeurs, c’est une opération commode d’absentéisme humain »422. Si nous 
sommes tous des assassins, personne ne l’est individuellement, donc je ne le suis pas. 
« Reconnaître que je suis solidaire de tout le mal qui se passe dans le monde, conclut jacques 
Ellul, c’est, grâce à une mauvaise conscience fictive, m’assurer la bonne conscience en ne 
faisant pas ce qui est à ma portée. Les exigences de la religion étaient manifestement plus 
sévères ! »423.  

Nous avons vu que les idéologies se propagent comme des épidémies, et arrivé à l’analyse des 
idéologies comme épidémies, Ruyer peut proposer une définition de l’idéologie : «  c’est une 
                                                           
419

Les Nuisances idéologiques, p. 292. 
420

 Jacques Ellul (1912-1994), L’Illusion politique, Paris, Robert Laffont, 1965, p. 184. 
421

Ibid. 
422

Ibid. 
423

Ibid. 



99 

 

théorie en contrefaçon, simpliste, non vérifiée, un système d’interprétation sur lequel on 
s’appuie dogmatiquement pour juger la société et la vie humaine. Elle répond à une envie de 
comprendre – mais selon une envie de croire »424. Il importe donc de distinguer l’idéologie de 
la « mentalité ». Si l’idéologie est sur le chemin de l’utopie, Ruyer fait remarquer que « les 
distinctions de Mannheim entre l’idéologie et l’utopie paraissent assez artificielles et sans 
grand intérêt »425.  

Il reprend la définition de l’idéologie exposée dans L’Utopie et les utopies, « une arme qui se 
donne comme une théorie. Plus elle a l’apparence d’une théorie authentique, meilleure elle est 
comme arme ». Pour Raymond Aron, une bonne définition de l’idéologie serait « l’idée de 
l’adversaire ». Sartre propose d’inverser les termes et d’appeler « idéologie » la philosophie 
au sens traditionnel, tandis que le marxisme, comme « horizon philosophique indépassable de 
notre temps » selon la formule fameuse426, serait « la » philosophie. « Ce genre de polémique 
serait évidemment sans issue » dit Ruyer, si la science n’existait pas, « la science, c’est-à-dire 
la connaissance pure des faits, toujours jugée en dernier ressort par la vérification (ou la 
« falsification ») expérimentale »427.  

Ruyer distingue les épidémies psychiques des épidémies idéologiques, pour ajouter que « les 
deux types d’épidémies se mêlent souvent », ce qui les rend plus difficile à distinguer ; les 
premières se propagent par contagion, par imitation, semblables aux maladies contagieuses ; 
les secondes ressemblent plus au cancer ; la propagation se fait par conviction transmise, par 
adoption d’une idée ou d’une « théorie » qui prend possession de l’esprit, qui est assimilée. 
Flaubert dans son Bouvard et Pécuchet, remarque Ruyer, a bien décrit le processus de 
contamination idéologique428.  

Comme dans les cancers, poursuit Ruyer, il y a une clause d’autoreproduction qui fonctionne 
particulièrement bien pour le marxisme et la psychanalyse.  La « clause » autoreproductrice 
du marxisme ajoute au système de déchiffrement social : « Si vous n’adoptez pas le 
marxisme, c’est que vous êtes aveuglé par une « fausse conscience » ; celle de la 
psychanalyse ajoute au système de déchiffrement de la psychologique : « Si vous refusez la 
vérité de la psychanalyse, c’est que vous êtes aveuglé par vos propres complexes »429. Ruyer 
ajoute que « l’existentialisme avait tenté (peu efficacement) de se donner une clause de ce 
genre ». Beaucoup de modes intellectuelles se propagent par auto terrorisme ou terrorisme 
intellectuel. Plus que le raisonnement par analogie, peu valable, en bonne logique, c’est 
l’ « intimidation par analogie » qui fonctionne à merveille : « La pauvreté de Van Gogh 
continue à enrichir d’innombrables peintres sans talent, le procès des Fleurs du mal à être une 
aubaine pour les exploiteurs d’érotisme, la pauvreté du laboratoire de Pasteur, une mine d’or 

                                                           
424

Les Nuisances idéologiques, p. 297. 
425

 Id., p. 298. 
426

 Jean-Paul Sartre, Question de méthode, texte paru en 1957 et republié avec la Critique de la raison 

dialectique, Paris, Gallimard, 1960. 
427

Les Nuisances idéologiques, p. 298. Le mot « falsification » ajouté par Ruyer est une allusion à 

l’épistémologie de Karl Popper exposée dès 1934, traduction française : Logique de la découverte scientifique, 

Paris, Payot, 1973, et en 1953, Conjectures et réfutations, Paris, Payot, 1985.  
428

Les Nuisances idéologiques, p. 308. 
429

 Id., p. 309. 



100 

 

pour les laboratoires de recherche aujourd’hui (même pour ceux qui s’occupent de propager la 
rage) »430. La situation a changé aujourd’hui, en particulier à cause des restrictions 
budgétaires dans les organismes publics, et Ruyer ne pourrait plus s’amuser autant avec 
humour. Cependant, persistent les réflexes de dénonciation des censures au nom d’idéologies 
diverses. A cet égard, les médias jouent un rôle ambigu : à la fois pour et contre le 
conservatisme social – plutôt contre, mais il leur faut tenir compte de « l’opinion publique » - 
ils jettent la pierre et cachent la main qui vient de la jeter ; ils condamnent les explosions et 
fabriquent les explosifs en série. 

Les idées de Marcuse, comme celle de « l’amour du travail considéré comme une névrose, 
etc. » après celles de Fourier, de Sade, étant plus que discutables, ont été sans fin discutées. 
Elles intéressent. Puis vient le : « Si c’était vrai après tout ? » puis : « En affirmant que c’est 
vrai, j’intéresserai à mon tour »431. 

Partant de là, Ruyer va définir deux sortes de snobisme qui renvoient aux deux types de 
bourgeoisie qu’il a identifiés. « Le snobisme, dit-il, c’est toujours l’envie de se faire valoir, 
non par ce que l’on réalise, mais par ce que l’on dépasse, par ce que l’on exclut, par ce que 
l’on déclare « inexistant ». C’est le snobisme I qu’il oppose au snobisme II («  dans ma 2CV, 
je suis plus intelligent, plus génial que toi »), snobisme anticonformiste, snobisme des valeurs 
négatives. Ce snobisme est lié, selon Ruyer, à l’apparition de la nouvelle classe bourgeoise 
anti-bourgeoise, liée à l’intelligentsia et différente de la bourgeoisie d’affaires. « La 
bourgeoisie I ne connaissait que le snobisme I et la compétition pour le statut social. La 
bourgeoisie II pratique le snobisme II. Elle ne peut rivaliser par la richesse, le statut mondain, 
puisqu’elle vit de traitements fixes – elle vit fort à l’aise – elle veut éblouir par le style de vie, 
et non par le niveau de vie. Elle bariole avec ostentation son renoncement à la compétition 
avec la bourgeoisie I432. 

Après ces analyses négatives des idéologies, il est bien difficile de leur trouver des 
éléments positifs. Ruyer est peu convaincant : son argument est que les idéologies comblent 
un vide, qu’elles répondent à une demande. L’analyse cynique, « réductrice » des idéologies à 
des phénomènes pathologiques atteint des limites. Il semble, ici, ouvrir la voie aux thèses de 
Raymond Boudon433qui montre que les idéologies sont un ingrédient naturel de la vie sociale, 
et que les idéologies surgissent non pas bien que l’homme soit rationnel, mais parce qu’il est 
rationnel. « Les idées reçues qui composent les idéologies peuvent être considérées, et ont 
sans doute intérêt à être analysées, comme des idées compréhensibles, quitte à reconnaître la 
place résiduelle de l’irrationnel dans leur genèse et dans leur diffusion »434. 

En 1972, Ruyer n’en est pas à cette analyse, il cherche plutôt à diminuer le prestige des 
idéologies et de la culture idéologique. Pour cela, il fait appel au bon sens, au sens de la 
réalité. Il cite Samuel Butler : « Tout homme digne de ce nom doit avoir un idéal élevé, et doit 
être prêt à lui sacrifier même sa vie. Mais, cet idéal élevé, il doit être prêt aussi à le mettre de 
                                                           
430

 Id., p. 311. 
431

 Id., p. 315. 
432

 Id., p. 318. 
433

 Raymond Boudon, L’Idéologie ou l’origine des idées reçues, cité plus haut. 
434

 Id., p. 22. 



101 

 

côté sans la moindre hésitation, au premier signe du sens commun »435. Malheureusement, 
reconnaît Ruyer, la réaction du bon sens et de la santé mentale est dénoncée d’avance comme 
réactionnaire. « L’instinct de conservation est dénoncé d’avance comme conservatisme borné. 
Le sens commun est dénoncé comme manque de créativité »436. 

Alors Ruyer imagine, sans trop y croire, pensons-nous, « une commission des fraudes 
idéologiques » qui obligerait, dit-il,  les vendeurs de poisons cérébraux à mettre l’avis suivant 
sur leurs produits (comme pour les fabricants de cigarettes) « Dangereux pour la santé 
mentale et sociale ».  

Il conçoit ensuite – et c’est sans doute la partie la plus faible de son livre – un 
traitement unifié pour tous les fonctionnaires de  tous ordres, qu’il appelle le S.U.I.F. (salaire 
unifié inter-fonctionnaires) pour réduire l’éventail des traitements et ainsi établir une certaine 
égalité et prendre ainsi au mot les idéologues égalitaires. Cette proposition, totalement 
irréaliste parce qu’elle méconnaît les pratiques salariales, y compris dans la fonction publique 
où les pesanteurs et les systèmes de rémunérations sont plus rigides que dans le secteur privé, 
veut trouver sa justification dans la remarque de Raymond Aron selon laquelle « les fonctions 
les plus honorables, les plus agréables à exercer sont aussi celles qui sont le mieux 
rétribuées » ; ce fait a été observé aussi par John K. Galbraith : « Les personnes qui prennent 
le plus de plaisir en travaillant, qui bénéficient d’une plus faible pénibilité, sont également 
celles qui sont le mieux payées. Ce fait accepté dans la société d’aujourd’hui, l’était déjà au 
début du XXème siècle avec Thorstein Veblen et la Théorie de la classe de loisir »437. Cet état 
des choses, vrai au demeurant, ne justifie, en aucune manière l’égalité de traitement des 
fonctionnaires. L’éventail des salaires existe et Ruyer exagère en affirmant qu’il n’a pas de 
justification économique, ni de justification morale ou sociale. Dans le privé et dans le public, 
les postes ou les fonctions n’ont pas les mêmes responsabilités, ni ne demandent les mêmes 
obligations de résultats, ni par conséquent ne nécessitent les mêmes compétences. Ruyer 
semble faire semblant de ne pas le comprendre. Louis Vax explique l’idée de la manière 
suivante : « estimant que les fonctionnaires, les hauts fonctionnaires surtout, sont trop bien 
rémunérés, il conçoit, dans la paix de son cabinet, un SUIF, salaire uniforme inter-
fonctionnaires. L’idée le séduit au point de lui faire perdre de vue que l’appât d’une 
promotion accompagnée d’une augmentation, fût-elle symbolique, de salaire est un puissant 
stimulant dans la fonction publique en général, et dans le monde universitaire en particulier, 
que leur médiocre revenu inciterait des savants de renom à poursuivre leur carrière à 
l’étranger. Ruyer lui-même acceptait avec plaisir les maigres rémunérations de ses travaux, et 
savait bien  que vouloir diminuer le salaire nominal constitue une faute majeure »438. Nous 
partageons les vues de Louis Vax sur ce point. Le plus étonnant est que Ruyer est tellement 
séduit par cette idée bizarre qu’il en parle de nouveau, en 1979, dans Le Sceptique résolu : 
« La proposition du SUIF avait dû paraître obscène car les critiques les plus bienveillants, 
dans leur recension, la passèrent pudiquement sous silence » et un peu plus loin : « Je me 
                                                           
435

 Ce précepte de Samuel Butler figure dans le roman Erewhon (1872) ; Butler le reprend dans ses Carnets. 
436

Les Nuisances idéologiques, p. 327. 
437

 J. K. Galbraith, Les mensonges de l’économie, Paris, Grasset, 2004. 
438

 Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science à 

la théologie, Paris, Kimé, 1995. 



102 

 

refuse à croire que les hauts fonctionnaires qui réclament à cor et à cri plus de justice sociale 
et plus d’égalité, protesteraient longtemps contre le SUIF et l’égalisation des traitements. Je 
me refuse à croire que leurs discours pour plus d’égalité ne soient que tartuferies »439. Nous 
voulons voir, ici, une illustration de l’esprit de canular du normalien. L’ironie de Ruyer est de 
jouer à l’ingénu, en proposant une idée inapplicable, et de s’étonner ensuite de l’hypocrisie ou 
des mensonges des discours sur l’égalité. La provocation, parfois, ne lui déplaisait pas. Et sa 
proposition tient, à la fois, du canular et de la provocation.  

Après s’être divertit avec le SUIF, Ruyer, en conclusion, revient sur le fléau majeur des 
idéologies pour admettre que « lorsqu’une idéologie commence à se répandre dans les masses 
semi-intellectualisées, il n’y a guère d’espoir de l’arrêter, ni d’intérêt à le tenter »440 Que 
faire ? «  On ne peut que fuir ou se taire, en refusant seulement, par dignité, de hurler avec les 
loups. On ne peut qu’attendre, attendre que les idéologies triomphantes se heurtent à la 
réalité »441. Ce qui peut se traduire par le pessimisme à court terme et l’optimisme à long 
terme ; en gardant présent à l’esprit le mot de Keynes qu’  « à long terme, nous serons tous 
morts ». 

Ruyer prévoit que le XXème  siècle, et le XXIème siècle, seront  des siècles de 
troubles  idéologiques. Il avance alors l’idée, qui reviendra plusieurs fois dans ses écrits de 
critique sociale, que les « conservateurs » ont pour eux des lois plus puissantes que le sens 
momentané de l’histoire. « Cet optimisme du long terme doit aider à supporter les sinuosités 
du fleuve de l’histoire, et les nuisances innombrables, toujours renouvelées, mais éphémères, 
des idéologies »442. Le livre annonce ainsi le thème de la réflexion de Ruyer qui sera 
développé dans les ouvrages suivants, en entremêlant critique sociale et futurologie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
439

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979, p. 240. 
440

Les Nuisances idéologiques, p. 336. 
441

 Id., p. 337. 
442

 Ibid. Ruyer exprimera de nouveau cette idée  dans les ouvrages ultérieurs comme Les Cent prochains siècles 

et Le Sceptique résolu. Il veut dépasser le pessimisme à court terme par un optimisme à long terme. 



103 

 

Chapitre VI 

 

Qu’est-ce que la nutrition psychique ? 

 

En 1975, paraît le troisième livre de Ruyer dans la collection « Liberté de l’esprit » 
dirigée par Raymond Aron chez Calmann-Lévy. Un an après La Gnose de Princeton, livre 
publié chez Fayard, avec lequel, comme dit Louis Vax, « il frôla la gloire ». Le cœur de la 
critique sociale de Ruyer, est constitué par ces trois livres publiés dans la même collection. Si 
le livre Les Nourritures psychiques est publié en 1975,  la notion de « nutrition psychique » 
ou de « nourriture psychique » a été patiemment élaborée par Ruyer au milieu des années 50. 
Il estime cette notion suffisamment importante pour reprendre, nous allons le voir, les idées 
exposées dans les  articles publiés dans différentes revues et en développer une large synthèse  
dans un seul ouvrage. Nous avons déjà eu l’occasion d’indiquer l’invention conceptuelle dont 
Ruyer a fait preuve dans son œuvre philosophique.  L’idée de nourriture psychique est 
assurément la contribution la plus originale, et la plus personnelle, de la critique sociale de 
Raymond Ruyer. Nous allons maintenant expliquer pourquoi. 

Nous étudierons la genèse de la notion, puis le rôle qu’elle joue, en particulier en économie et 
dans l’étude des religions. Nous examinerons aussi l’idée d’intoxication psychique et nous 
nous interrogerons sur l’utilité et la validité d’une telle notion. 

 

Le psychique. 

Le Vocabulaire de Lalande donne deux sens du mot « psychique » : A. Qui concerne 
l’esprit au sens phénoménal et empirique du mot ; B. Qui concerne ou qui constitue des 
phénomènes de comportement en tant qu’ils ne sont pas stéréotypés dans l’espèce, ou dans la 
variété mais dépendent de l’expérience antérieure de l’individu. Il est ajouté que Pierre 
Janet443 critiquait vivement ce terme qu’il trouvait barbare et au son désagréable.  

Dans l’article « Nature du psychique »444, Ruyer définit le psychique comme une région 
intermédiaire, un territoire indécis, à mi-chemin entre le spirituel pur et le mécanisme pur. 
Pour compléter la description, on peut dire que le psychique est « une sorte d’architecture 
vivante dont les matériaux sont des « thèmes » à l’état stationnaire, liés les uns aux autres, par 
« pulsions » de proche en proche, et par les correspondances intimes de leur sens ». Ainsi, 
l’instinct de « self assertion » (auto affirmation), la libido, la crainte de la mort font partie de 
cette architecture psychique. En outre, « les grandes lignes de l’édifice psychique sont 
immuables, comme l’anatomie générale de l’organisme ; l’hérédité et les impressions de la 

                                                           
443

 Pierre Janet (1859-1947), philosophe, psychologue et médecin français ; professeur au Collège de France de 

1902 à 1934, il a créé le terme « subconscient ». 
444

 Raymond Ruyer, « Nature du psychique », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952 : 46-66. 



104 

 

première enfance le déterminent de façon presque irréversible »445. Livré à lui-même, le 
psychique est le monde de la folie, de l’inquiétante étrangeté, « celui des mannequins et 
portraits animés, des cadavres vivants, des feux follets, monde bien connu des psychanalystes 
et des traditions populaires. Monde que Louis Vax a exploré446. Cette zone sombre du 
psychique qui intéresse la psychopathologie, ne nous intéresse pas ici. Elle nous permet 
simplement de souligner que l’esprit humain n’est pas pur esprit.  Ruyer établit une différence 
marquée entre le domaine du spirituel et le domaine du psychique : « en fait, l’homme le plus 
éminent est « psychique » autant que « spirituel ». Si l’esprit a besoin d’idées pures, ajoute 
Ruyer, la conscience ou subconscience, comme phénomène psychique, a besoin d’idées 
incarnées. Dès qu’une idée consciente passe à l’état de mémoire, elle est dans la sphère du 
psychique. Nos souvenirs, nos habitudes et nos instincts en font partie.  

Le psychique a besoin de se nourrir, affirme Ruyer, et c’est pur préjugé mécaniste de 
considérer les nourritures matérielles, physiologiques, comme seules réelles. 

 

Genèse de la notion de nutrition psychique. 

En 1956, Ruyer publie deux articles dans le Journal de psychologie normale et 
pathologique, « La nutrition et l’intoxication psychiques » et « La nutrition psychique et la vie 
religieuse ». L’année suivante il publie l’article « la nutrition psychique et l’économie »447.  

Cette idée occupe les pensées de Ruyer lorsqu’il rédige La Genèse des formes vivantes448 où 
l’on peut lire, en effet : « On emploie souvent le mot « nutrition » dans une métaphore 
légitime et intéressante, pour désigner un « profit » structural édificateur, aussi bien dans 
l’ordre vital que dans l’ordre psychologique ou culturel. On est nourri, disait-on autrefois, 
« aux lettres » ou « aux sciences »…La culture d’une société humaine est essentiellement une 
possibilité permanente de « nutrition informative »449. 

La même année, dans l’article déjà cité « Les limites du progrès humain »450, Ruyer parle de 
la vie esthétique, religieuse, des rites, cérémonies, jeux politiques ou autres, sports et 
spectacles « qui contribuent davantage à ce que l’on pourrait appeler la nutrition psychique, 
qu’à l’amélioration de la vie matérielle ». On le voit, l’expression « nutrition psychique » ne 
semble pas encore définitivement fixée même si son contenu - l’extension et la 
compréhension du concept - est devenu clair pour Ruyer. « Le cinéma, la radio et la 
télévision, la presse d’amusement, ne servent qu’à d’immenses jeux de société. Les délicats 
pensent que ces jeux ne sont pas bien relevés, et qu’ils infantilisent le peuple. Mais, le public 
fatigué par l’effort de la vie économique, ne cherche encore qu’une détente et qu’une 

                                                           
445

 Id., p. 61. 
446

 Cf. Louis Vax, La séduction de l’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965. 
447

 Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et l’économie », Cahiers de l’Institut de Science Economique 

Appliquée, n°55, Série M : Recherches et dialogues philosophiques et économiques, n°1, 1957 : 1-10. Cet article 

sera republié au mois de juin 1963, « étant donné son intérêt » avertissent les directeurs des Cahiers. 
448

 Raymond Ruyer, La Genèse des formes vivantes, Paris, Flammarion, 1958. 
449

 Id., p. 82. 
450

 « Les limites du progrès humain », art. cité. 



105 

 

distraction. Plus tard, avec plus d’énergie disponible, il pourra manifester des goûts plus 
exigeants ». Au-delà de l’optimisme de Ruyer pour la recherche de « goûts plus exigeants », 
nous percevons bien comment la notion de nutrition psychique recouvre l’idée d’activités de 
divertissement, de distraction, qui font oublier les contraintes de la vie économique 
rationnelle.  

Nous pouvons nous rendre compte du travail d’élaboration conceptuelle quand, en 1955, un 
an avant l’apparition de la notion de « nutrition psychique », dans un article important451, il 
établissait une liste d’activités : « le jeu, le sport, la culture, le voyage, les cérémonies, la 
mondanité, l’art, le jardinage d’agrément, jusqu’au flirt, tout ce qui ne « signifie » rien »452. Il 
opposait l’expressif, qui paraît « psychique », au signifiant qui est spirituel. Ruyer n’avait pas 
encore défini complètement la notion de nourriture psychique dont les activités regroupées 
dans la liste font partie. 

Un long article, en 1960, « La nutrition psychique et la vie politique »453, que nous 
commenterons plus loin dans le chapitre consacré à la pensée  politique de Ruyer. En 1962, 
l’article « Les informations de présence »454 sera repris en partie dans le livre Les Nourritures 
psychiques. Les informations de présence sont essentiellement « rassurantes ». Elles 
signifient : « Je suis là ». Ce sont les échanges de politesse, les saluts courtois, les hommages, 
les cérémonies, etc. « Que reste-t-il d’un voyage ? Et pourquoi voyage-t-on ? Pourquoi lit-on 
des romans, des poèmes ? Pourquoi écoute-t-on de la musique ? Pourquoi regarde-t-on, de sa 
fenêtre, les arbres que l’on a déjà vus mille fois ? 455. Autre exemple : « dans une foule de 
promeneurs du dimanche se regardant les uns les autres, ou dans une réception mondaine, tout 
le monde est juge et personne candidat. Chacun est spectateur de la comédie et peut aisément 
oublier qu’il est aussi sur la scène ». Partout, le goût pour la comédie humaine s’accompagne 
de régulations par l’exercice du jugement en présence des autres. « Partout, on se forme non 
seulement par ses essais et erreurs mais par les essais et erreurs d’autrui. L’homme seul est 
capable de s’édifier lui-même par l’exemple des autres »456. Les informations de présence, 
conclut Ruyer, « s’adressent à la sphère psychique plutôt que spirituelle. Elles sont donc 
plutôt nutritives que régulatrices »457. Mais, « les cérémonies sociales sont confirmation plutôt 
qu’informations de présence. Elles confirment un système de présences-croyances ». Un 
exemple nous est donné par Etienne Gilson : « Le concert est une cérémonie sociale d’une 
complexité à confondre l’imagination. La salle se garnit peu à peu de centaines d’auditeurs 
qui ne se connaissent pas les uns les autres et qu’une même raison assemble pourtant en ce 
lieu. L’orchestre entre à son tour, musicien par musicien, chacun portant son instrument, sauf 
les plus lourds. Après une brève pause, entre à son tour l’être miraculeux qu’est le chef 
d’orchestre. J’admire la coutume de certains pays où l’orchestre se lève pour saluer son 

                                                           
451

 Raymond Ruyer, « L’expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1955 : 69-100. 
452

 Id., p. 74. 
453

 Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, 

n°2/1960 : 129-162. 
454

 « Les informations de présence », Revue philosophique de la France et de l’étranger, 1962 : 197-218. 
455

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975, p. 18. 
456

 Raymond Ruyer, art. cité, « Les informations de présence », p. 205. 
457

 Id., p. 206. 



106 

 

entrée, car il est le magicien dont le geste fera bientôt surgir la beauté. Le chef serre la main 
du violon solo. Nous l’accueillons nous-mêmes de quelques applaudissements et il nous rend 
ce salut d’un signe de tête. Le miracle peut alors se produire et ce miracle est la musique »458. 
La description de Gilson illustre la thèse de la cérémonie sociale comme confirmation et 
fournit un exemple de nutrition psychique : l’écoute de la musique peut aller jusqu’à procurer 
un plaisir spirituel ; le spectacle du concert est aussi une nourriture psychique.  

Il a donc fallu presque vingt ans pour élaborer le concept ou la notion de « nourriture 
psychique », entre les premiers articles où apparaît l’idée et la publication du livre Les 
Nourritures psychiques.  

 

La nutrition psychique. 

 « L’homme ne vit pas seulement de pain », dit-on pour souligner l’opposition nette 
entre les nourritures du corps et celles de l’esprit. Il ne faudrait pas pour autant négliger une 
forme importante de nourritures, nous dit Ruyer : les nourritures psychiques. Si les nourritures 
matérielles alimentent le corps en éléments essentiels à la vie de l’organisme, si les 
nourritures spirituelles alimentent l’esprit en idées et connaissances nouvelles, les nourritures 
psychiques, elles, alimentent les instincts et les appétits psychiques en sensations 
enrichissantes et en spectacles variés. L’homme ne vit pas seulement de pain et d’idées 
abstraites ou de théories scientifiques ; il vit aussi d’émotions, d’idées incarnées, de spectacles 
divertissants, toniques ou violents, qui alimentent le psychisme.  

Ruyer cite souvent l’expression de Paul Claudel : le ciel étoilé « palpite et télégraphie ». La 
nature donne une nourriture psychique fortifiante « parce qu’elle s’exprime d’une manière 
harmonieuse, selon des mythes d’interprétation. Elle annonce des valeurs qui concernent toute 
l’humanité, et non des biens achetables ». La science comme album des « merveilles de la 
nature », le sport, le tourisme, le plein air, la vie sociale et mondaine, les terrasses de café, les 
magazines à sensations, à confidences, à indiscrétions, la radio et la télévision sont des 
exemples de nutrition psychique donnés par Ruyer. 

Paul-Jean Toulet, dans le recueil Contrerimes décrit, d’une manière intuitive, la nutrition 
psychique :  

« J’adore les magasins du passage Choiseul,  

C’est un véritable divertissement pour l’œil. »    (Dixains, XXXVI). 

Si la nature alimente la sphère psychique c’est parce qu’elle est « un système de présences 
mutuelles, de perceptions, qui ne sont pas seulement connaissance abstraite, mais aliment et 
stimulant des instincts »459. L’étude des végétaux dans un traité de botanique  « ne saurait 
remplacer une promenade en forêt » fait remarquer Ruyer. De la même manière, « lire 

                                                           
458

 Etienne Gilson, La société de masse et sa culture, Paris, Vrin, 1967, p. 66. 
459

 « La nutrition et l’intoxication psychiques », Journal de psychologie normale et pathologique, 1956, p. 531. 



107 

 

l’exposé abstrait d’une idée instruit. Ecouter un conférencier parler de la même idée donne 
davantage, nourrit davantage, bien qu’il soit difficile d’exprimer exactement quoi »460. 

Ruyer multiple les exemples : « Que reste-t-il d’un voyage ? Et pourquoi voyage-t-on ? 
Pourquoi lit-on des romans, des poèmes ? Pourquoi écoute-t-on de la musique ? Pourquoi 
veut-on savoir, comprendre, s’initier, connaître des chefs-d’œuvre classiques ou être au 
courant de l’actualité ? » et  « Qu’est-ce qu’apportent à leur destinataire des vœux de nouvel 
an, des félicitations ? »461. La politesse, les bonnes manières, la courtoisie, répond Ruyer, 
fournissent de la nutrition psychique et c’est par pur snobisme des valeurs négatives que l’on 
peut s’amuser à en dénoncer l’hypocrisie sociale. 

La culture d’une société humaine est essentiellement « nutrition psychique ». Certes, le 
domaine de la culture ne se confond pas avec celui de la nutrition psychique. La culture au 
sens large – le seul correct, dira Ruyer, en 1977, celui de l’anthropologie – est plus vaste que 
la nutrition psychique ; la culture au sens de « culture des gens cultivés » est plus restreinte. 
Trois sens du mot culture sont définis : A. L’ensemble des croyances et comportements, des 
traditions et techniques transmis par héritage social. B. Au sens restreint, la culture des 
hommes dits « cultivés », c’est-à-dire une meilleure maîtrise et une conscience plus raffinée 
grâce à des études qui s’ajoutent à la transmission par participation. Cette culture comporte 
toujours une connaissance de l’histoire et des grandes œuvres du passé. Elle est, en général, 
plus spécialement esthétique. Elle donne une épaisseur transfigurante à la vie actuelle et C. La 
culture comme thème idéologique qui a un ministère, un budget, des maisons est encore autre 
chose462.  

La conviction de Ruyer est la suivante : « quelque chose paraît manquer dans l’équation de la 
vie humaine quand on ne tient pas compte de la nutrition psychique »463. Cette conviction est 
renforcée par l’idée que « la vie de tous les êtres est enrichie subconsciemment par la 
présence de tous les autres »464.   

 

La nutrition psychique et l’économie. 

La remarque banale selon laquelle l’homme ne vit pas seulement de pain trouve une 
confirmation sur le plan économique. En effet, les économistes ont constaté, nous l’avons déjà 
indiqué à propos de la société de consommation, que l’augmentation du niveau de vie entraîne 
la diminution de la part réservée aux biens alimentaires, dans les budgets des familles en 
particulier, et l’augmentation de la part attribuée aux distractions, voyages et vacances. Ils ont 
insisté aussi sur le rôle joué par les villes dans le développement économique. Le goût des 
grandes villes traduit aussi, selon Ruyer, le besoin d’avoir autour de soi des réserves 

                                                           
460

Ibid. 
461

Les Nourritures psychiques, p. 18. 
462

Les Nourritures psychiques, p. 269. 
463

 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 173. 
464

 « La nutrition et l’intoxication psychiques », p. 531. 



108 

 

inépuisables de nutrition psychique. Une rue commerçante est nourriture psychique autant, 
sinon plus, qu’un paysage de campagne, dit-il. 

La vie économique ne se limite pas à la production, l’échange et la distribution de biens 
matériels et matériellement consommés. L’économie moderne s’adapte aux besoins 
psychiques de l’homme et leur fournit des aliments « psychiques » très abondants bien que de 
qualité inégale, reconnaît Ruyer. C’est, dans l’ensemble, l’économie capitaliste, semi – 
étatisée précise-t-il, qui donne sans doute beaucoup plus de nutrition psychique que n’importe 
quel autre système à n’importe quelle époque, et cela grâce aux progrès techniques. Mais il ne 
faut pas faire pour autant de la nutrition psychique une caractéristique de l’économie 
capitaliste. On la trouve aussi dans d’autres types d’économie et à différentes époques de 
l’histoire de l’humanité. Les ethnologues ont montré que les peuples de tous les continents de 
la planète, même les plus déshérités, ont élaborés des coutumes et des folklores variés qui 
répondent à leurs besoins. La nutrition psychique ne constitue pas un luxe de pays nantis, 
développés économiquement, même si, nous l’avons vu, elle y est plus abondante. Elle existe 
aussi dans tous les continents, dans les pays que l’on considère comme faisant partie du 
« tiers-monde » et chez les peuples étudiés par les ethnologues. 

Ruyer a analysé « la nutrition psychique et la vie économique » titre de l’article publié en 
1957 dans la revue dirigée par François Perroux465.  Dans cet article, il critique la thèse de 
Veblen466 sur la consommation ostentatoire. Dans la Théorie de la classe de loisir,  Veblen 
dénonce le gaspillage et l’inutilité économique de la consommation ostentatoire 
(« conspicuous consomption »). Ruyer reprend les arguments de son article pour les 
développer dans Les Nourritures psychiques où il écrit : « Bien avant la théorie prétentieuse et 
confuse des objets comme « système de signes », une thèse assez voisine mais plus restreinte 
et plus précise, avait été soutenue par le sociologue américain Th. Veblen : celle de la 
consommation ostentatoire »467. Nous nous proposons de présenter la thèse de Veblen et la 
critique qu’en fait Ruyer, avant de passer à la « théorie prétentieuse et confuse »  des objets 
comme « système de signes » qui fait référence au livre de Jean Baudrillard468. 

Ruyer nous apprend qu’il a entendu parler de Veblen dans les années 1920, alors qu’il était 
élève à l’ENS, en suivant les cours d’histoire de l’économie sociale de Célestin Bouglé469 à la 
Sorbonne : « Bouglé en était féru et enthousiaste, et il en parlait dans toutes ses leçons ». 
Veblen explique que l’argent est devenu dès le début du XIXème siècle le critère déterminant 
la façon dont les sociétés marchandes évaluent leurs membres. « Aucune classe de la société, 
même si elle se trouve dans la pauvreté la plus abjecte, écrit-il, ne s’interdit toute habitude de 

                                                           
465

 François Perroux (1903-1987), économiste, fondateur de L’Institut des sciences économiques appliquées, 

devenu Institut des sciences mathématiques économiques appliquées, a été titulaire de la chaire d’analyse des 

faits économiques et sociaux au Collège de France de 1955 à 1976. 
466

 Thorstein Veblen (1857-1929), économiste américain, s’est fait connaître principalement par le livre Théorie 

de la classe de loisir, (publié en 1899), Paris, Gallimard, 1970. 
467

Les Nourritures psychiques, p. 51. 
468

 Jean Baudrillard, Le système des objets, Paris, Gallimard, 1968. 
469

 Célestin Bouglé (1870-1940), philosophe et sociologue français, professeur de sociologie à la Sorbonne et 

fondateur avec Durkheim, en 1901, de la revue L’Année sociologique. Il dirigea l’ENS de 1935 à 1940. 



109 

 

consommation ostentatoire »470. Une fois résolue la question de la nécessité, l’homme cherche 
à satisfaire des  besoins sociaux et spirituels. Si l’on dépense, c’est pour montrer aux autres 
que l’on est capable de gaspiller. La possession de nombreux biens matériels devient 
nécessaire, non pas principalement, parce que ces biens donnent du plaisir (bien qu’ils 
puissent le faire aussi) mais parce qu’ils confèrent une position honorable. « La richesse est 
méritoire en soi, reconnaît-il en ajoutant que cette richesse tenue pour sacrée tire sa valeur 
primordiale du bon renom qu’elle procure quand elle est ostensiblement consommée »471. Les 
hommes veulent soit appartenir à la classe de loisir qui gouverne, soit l’imiter. 

La classe de loisir, dit Veblen, adore se mettre en scène dans des activités à la fois prenantes 
et inutiles (l’apprentissage des langues mortes ou la pratique des sciences occultes, sont les 
exemples qu’il donne de ces activités) Ce que nous prenons pour nos goûts sont en réalité, 
selon Veblen, le désir de comparer notre puissance pécuniaire avec celle de nos semblables. 
Le prix d’un bien n’aurait pas seulement une signification économique, mais aussi une 
signification sociale. 

La classe de loisir possédante et non industrielle, largement à l’abri des nécessités 
économiques « retarde l’ajustement au milieu qu’on appelle progrès ou évolution sociale »472. 
Même si sa fonction économique peut fort bien être de la plus haute importance dans la 
marche de la vie  économique, elle exerce une fonction parasitaire, écrit Veblen, parce qu’elle 
n’est pas adaptée aux nécessités de la vie industrielle. « La classe de loisir fait en sorte de 
conserver, voire même de réhabiliter le type archaïque de naturel et les éléments de la culture 
archaïque dont l’évolution industrielle a pour effet de débarrasser la société 
contemporaine »473. C’est une classe conservatrice incapable de s’adapter aux mutations et qui 
constitue un obstacle aux changements produits par la société industrielle plus rationnelle, car 
l’accumulation de richesses et le gaspillage sont irrationnels.  

« Ce livre étrange et célèbre, note Raymond Aron dans la présentation de la traduction 
française, Avez-vous lu Veblen ?, le seul des livres de Veblen qui ait connu, du vivant de son 
auteur, le grand succès, immédiatement classique et aujourd’hui encore aussi savoureux qu’en 
1899…à défaut de vérité scientifique garde la valeur d’un témoignage, d’une critique, voire 
d’une caricature, plus fidèle que la photographie ou le portrait ». Il résume ainsi la critique de 
la société américaine par Veblen : « en une civilisation dominée par et enrichie par l’industrie, 
les capitalistes – financiers ou spéculateurs – sont rois. Le capitalisme est un régime qui 
prospère par l’industrie pour la plus grande gloire et la richesse des non-industriels. Ou 
encore : la richesse vient de l’industrie et les hommes d’argent l’accaparent »474. 

Les thèses de Veblen ont influencé Baudrillard et Bourdieu. Ruyer montre le caractère forcé 
de ces thèses – qui n’ont pas « de vérité scientifique », comme le reconnaît Aron, car rien ne 
prouve que les individus ne soient pas pleinement conscients des effets qu’ils recherchent en 
exhibant des symboles de luxe et d’opulence. Il répond à Veblen que l’existence d’une 
                                                           
470

 Thorstein Veblen, Théorie de la classe de loisir, p. 57. 
471

 Id., p. 79. 
472

 Id., p. 130. 
473

 Id., p. 149. 
474

 Raymond Aron, Avez-vous lu Veblen ? Préface à Théorie de la classe de loisir, 1970. 



110 

 

économie de prestige est confirmée par les études ethnologiques sur le potlatch, les fêtes, le 
gaspillage et l’ostentation. Veblen ne voit pas que la consommation ostentatoire « n’a pu se 
maintenir comme institution, pendant tant de siècles – avec gaspillage de biens, ses décors de 
l’habitat et de l’apparat – que parce qu’elle répondait à un besoin non seulement chez 
« l’ostentateur », mais chez le spectateur, besoin qui n’est autre que le besoin de  nourriture 
psychique ». La thèse de Veblen, démystifiante et cynique, n’est pas fausse mais elle 
n’aperçoit que la partie la plus superficielle d’un phénomène plus profond. Elle est animée par 
le ressentiment contre la bourgeoisie. C’est dans le camp de prisonniers de guerre que Ruyer a 
eu la révélation de l’erreur de Veblen. Il a passé les années 1940-1945 en captivité, dans  
l’Oflag XVII A, à Göpfritz, en Basse Autriche, où des équipes de prisonniers, pour distraire 
leurs camarades, montaient des spectacles qui procuraient un intense soulagement mental. En 
effet, explique Ruyer, les richesses étalées, sur la scène improvisée, étaient 
psychologiquement plus avantageuses et satisfaisantes pour tous que la possession 
individuelle de quelques-uns des objets qui contribuaient au spectacle. « Elles laissaient une 
trace inépuisable dans les souvenirs et les conversations » se souvient-il475. 

Si l’Homo economicus recherche l’utilité économique, l’homme, dans sa vie économique 
recherche la satisfaction de tous ses besoins. Le développement économique de nos sociétés 
laisse une place plus grande à la consommation de nourritures psychiques. En 1975 les débats 
sur la société de consommation continuent d’occuper les esprits. Nombreux sont ceux qui 
s’élèvent, nous l’avons vu, pour dénoncer le matérialisme de nos contemporains ; notre 
époque, répond Ruyer, n’est pas plus matérialiste que les autres époques, « mais dans la 
mesure où elle a réussi la production matérielle, elle est matérialiste avec insatisfaction »476.  

 

Une théorie « prétentieuse et confuse » : la société de consommation selon Jean 
Baudrillard (1929-2007). 

En 1966, Jean Baudrillard soutient sa thèse de doctorat de troisième cycle « Le 
Système des objets » qui sera publiée chez Gallimard en 1968. Le jury est composé de Roland 
Barthes, Pierre Bourdieu et Henri Lefebvre dont Baudrillard deviendra l’assistant au 
département de Sociologie de l’Université de Nanterre. En 1969, Les Cahiers internationaux 
de Sociologie publient un article de Baudrillard « La genèse idéologique des besoins » dans 
lequel il critique la distinction des besoins primaires et besoins secondaires utilisée par 
Ruyer ; distinction qu’il juge naïve et idéologique. La description des besoins primaires et des 
besoins secondaires, selon Baudrillard, est une « mythologie rationaliste sur les besoins et les 
satisfactions » mais il ne donne aucune autre explication. Par ailleurs, Ruyer avait répondu par 
avance à Baudrillard en écrivant que le « besoin » est un « phénomène particulièrement 
compliqué », comme le plaisir : « il n’a rien d’une substance mesurable »477.  

                                                           
475

Les Nourritures psychiques, P. 53. 
476

 Id., p. 195. 
477

 Raymond Ruyer, Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952, p. 131. Phrase citée plus haut. 



111 

 

Ceux qui, comme Baudrillard, refusent de percevoir la complication,  simplifient et réduisent 
les besoins à des manifestations idéologiques. En 1970, Baudrillard   soutient la thèse que la 
consommation n’est plus, pour chacun, le moyen de satisfaire ses besoins, sinon un moyen de 
se différencier478. Les objets de consommation forment, selon lui, un système de codes et de 
signes ; dans la consommation un individu échange des signes, il ne satisfait pas des besoins. 
Il veut donner « une véritable analyse de la logique sociale de la consommation »479 et cette 
logique, « c’est une logique de la production et de la manipulation des signifiants sociaux ». 
C’est donc la sémiologie qui inspire la théorie de Baudrillard pour qui « on ne consomme pas 
l’objet en soi (dans sa valeur d’usage), on manipule toujours les objets (au sens large) comme 
signes qui vous distinguent »480. Il utilise aussi le vocabulaire de la psychiatrie ou de la 
psychanalyse : « le monde des objets et des besoins serait celui d’une hystérie généralisée » ; 
nous aurions affaire à des symptômes psychosomatiques, voire hystériques, quand le besoin 
de différence s’exacerbe, « le désir de sens social »481. En conclusion, « dans ce sens la 
consommation est un ordre de significations, comme le langage, ou comme le système de 
parenté en société primitive »482. Cette dernière allusion au travail de Claude Lévi-Strauss, 
nous confirme que la mode du structuralisme – Lacan, Barthes, la sémiologie, Bourdieu, etc. – 
est la référence intellectuelle de ces années-là en France483.  

En lisant Baudrillard, nous apprenons que la logique sociale de la consommation est aussi une 
logique de contrôle social. Il parle de « dressage social de la consommation » L’analyse 
sémiologique se combine ici avec une analyse marxiste (ou d’apparence marxiste, sinon 
marxienne) : «  les consommateurs sont, en tant que tels, inconscients et inorganisés, comme 
pouvaient l’être les ouvriers du début du XIXème siècle »484. Un marxiste orthodoxe serait 
surpris de voir « les consommateurs » ainsi assimilés à une classe sociale, mais Baudrillard, 
comme Marcuse (1898-1979) dans L’homme unidimensionnel – publié en France en 1968 – 
veut démontrer le caractère inégalitaire et totalitaire du capitalisme des sociétés occidentales. 
Les néo-marxistes, en particulier ceux de l’Ecole de Francfort dont Marcuse est un des 
membres les plus connus après 1968, essaient de réunir théoriquement Marx et Freud ; ils sont 
bien obligés de reconnaître le caractère totalitaire des sociétés socialistes de l’Union 
soviétique, de l’Europe de l’Est et de la Chine communiste ; dès lors, ils tentent de montrer le 
caractère insidieux de la société capitaliste, tout aussi totalitaire, selon eux.  

La dernière partie du livre de Baudrillard décrit et interprète la « culture mass-médiatique ». Il 
défend la thèse de Mac Luhan « le medium, c’est le message » en des termes obscurs : « Cela 
signifie que le véritable message que délivrent les médias, TV et radio, celui qui est décodé et 
« consommé » inconsciemment et profondément, ce n’est pas le contenu manifeste des sons et 
des images, c’est le schème contraignant, lié à l’essence technique même de ces médias ». Si 
                                                           
478

 Jean Baudrillard, La société de consommation, ses mythes, ses structures, Paris, Denoël, 1970 ; réédition 

Gallimard, collection Folio, 1986. 
479

 Id., Denoël, p. 100. 
480

 Id., p. 101. 
481

 Id., p. 122. 
482

 Id., p. 123. 
483

 Dès son premier livre, Le système des objets, Baudrillard proposait une analyse « structuraliste » combinée à 

une analyse marxiste ou, disons, marxienne du capitalisme industriel et de la « fonctionnalité » des objets. 
484

 Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 132. 



112 

 

le lecteur n’est pas certain d’avoir compris ce que veut dire Baudrillard expliquant Mac 
Luhan, la suite ne l’éclaire pas  plus ; pourtant il affirme : « C’est évident, le contenu nous 
cache la plupart du temps la fonction réelle du médium. Il se donne pour message, alors que le 
message réel, en regard duquel le discours manifeste n’est peut-être que connotation, c’est le 
changement structurel (d’échelle, de modèles, d’habitus) opéré en profondeur sur les relations 
humaines ». Ruyer, il est intéressant de le noter, a souligné « l’éclat un peu papillotant »485 
des livres de Mac Luhan pour montrer que ce qu’il y affirme contient un peu de vrai et 
beaucoup de faux. Les paradoxes de Mac Luhan n’aident pas vraiment à comprendre les 
médias. Ces paradoxes ont pu séduire Baudrillard parce qu’ils vont contre le sens commun. 

Baudrillard critique la « culture de masse » parce que la culture devient un objet de 
consommation. « Toute cette substance culturelle est « consommée » dans la mesure où son 
contenu n’alimente pas une pratique autonome, mais une rhétorique de la mobilité sociale, 
une demande  qui vise un autre objet que la culture, ou plutôt ne vise celle-ci que comme 
élément codé de statut social »486. Qu’est-ce qui autorise Baudrillard à affirmer cela ? Il 
interprète les résultats d’une enquête auprès des lecteurs du magazine Science et Vie par le 
Centre   de Sociologie Européenne : « Bien sûr, dit-il, les lecteurs prétendront, et de bonne foi, 
s’attacher au contenu même, et viser un savoir »487. Il n’est pas dupe ; il sait, lui, que les 
lecteurs sont « manipulés », qu’ils « prétendent » apprendre par la lecture du magazine, alors 
qu’il s’agit d’autre chose. Les pseudos explications de Baudrillard ne sont guère 
convaincantes. Il en va de même avec le thème des loisirs : l’ère   du « temps libre » et de la 
« société des loisirs » apparaissent en même temps que la société de consommation488. Pour 
Baudrillard, il s’agit d’une idéologie : « Le repos, la détente, la distraction, l’évasion sont 
peut-être des « besoins » mais ils ne définissent pas en eux-mêmes l’exigence propre du loisir 
qui est la consommation du temps »489. Remarquons les guillemets posés sur le mot besoin et 
le « peut-être » ; après nous avoir dit que la notion de besoin est idéologique, il lui est difficile 
d’admettre, en effet, que les besoins relèvent d’une réalité psycho biologique. De quoi 
parlons-nous alors si ces « besoins » ne peuvent définir le loisir ? Baudrillard cite alors 
Veblen, dans le texte anglais et traduit : « S’abstenir ostensiblement de travailler est l’indice 
partout reçu de réputation et de statut » et il affirme que « le loisir est l’idéologie même du 
travail aliéné »490.  

L’anomie en société d’abondance, d’après Baudrillard, se fonde sur l’illusion de la rationalité 
des choix individuels et collectifs. Il croit ainsi définir la société de consommation en 
affirmant qu’elle « est, dans un même mouvement, une société de sollicitude et une société de 
répression, une société pacifiée et une société de violence »491. Ainsi définie, la société de 
consommation, c’est-à-dire les sociétés capitalistes occidentales, apparaît comme aussi 

                                                           
485

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 209. 
486

 Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 163. 
487

Ibid. 
488

 Le sociologue Joffre Dumazedier (1915-2002), Vers une civilisation du loisir ?, Paris, Seuil, 1962, s’était 

spécialisé dans l’étude de ces thèmes. 
489

 Jean Baudrillard, La société de consommation, p. 240. 
490

 Id., p. 245. 
491

 Id., p. 272. 



113 

 

répressive que les sociétés communistes. Tel est le but non avoué de Baudrillard qui avance 
masqué : le renouveau de la critique sociale par le freudo-marxisme consiste à affirmer 
subrepticement que les contrôles exercés sur les individus à l’Ouest comme à L’Est se valent. 
Tel est le grand mensonge de l’idéologie néo-marxiste qui cherche à dévaloriser la liberté 
dont peuvent jouir les individus des sociétés occidentales, c’est-à-dire les consommateurs, en 
voulant nous persuader que ce n’est qu’une pseudo liberté, inconsciente des déterminismes et 
contrôles sociaux qui s’exercent sur elle. Ainsi, Baudrillard critique les mythes du 
consommateur, le mythe idéaliste d’une nature humaine et le système des valeurs – le Beau et 
le Bien (sans mentionner le Vrai) – comme des illusions492. 

Si nous avons passé du temps à montrer que cette théorie est, selon les termes de 
Ruyer, « prétentieuse et confuse » c’est qu’elle bénéficie toujours d’un certain prestige auprès 
de sociologues et intellectuels qui cherchent, peut-être, à passer pour profonds et subtils, alors 
même que le thème de la société de consommation, nous l’avons vu, a perdu de sa pertinence 
aujourd’hui. Henry-Pierre Jeudy, sociologue français, signale dans un article que « dans les 
institutions universitaires, les premiers livres de Baudrillard figuraient et figurent encore au 
programme, et que le texte le plus recommandé aux étudiants reste La société de 
consommation ». Il y a des raisons de s’inquiéter, surtout lorsque Jeudy parle de « rigueur de 
l’analyse critique ». Voici comment il est présenté, dans un ouvrage destiné aux étudiants : 
« un livre incontournable sur les idéologies de la société de consommation. Souvent cité, mais 
en définitive rarement vraiment lu, il reste à ce jour indépassable pour comprendre les enjeux 
de la consommation »493. Les paradoxes et les affirmations gratuites de Baudrillard passent 
ainsi pour être de la rigueur intellectuelle. Il est parfois présenté comme prolongeant le travail 
anthropologique de Marcel Mauss et de Georges Bataille. Le fait d’associer ces deux noms si 
différents est caractéristique de la mode intellectuelle qui suit la mode structuraliste. C’est 
plutôt le côté « factice » de la description qui frappe le lecteur de bonne foi: il parle d’hyper 
réalité où tout devient copie et où le faux serait plus vrai que le réel ; il croit ainsi mieux 
décrire la société de consommation, en se voulant plus profond, en niant la réalité, à force de 
subtilités verbales, et il manque alors le principal, à cause de ses présupposés idéologiques, 
c’est-à-dire la consommation elle-même. La dimension psychologique est totalement absente 
dans le livre, puisqu’elle a été invalidée d’emblée comme trompeuse, subjective, et pour tout 
dire, relevant de la « fausse conscience ». Baudrillard évacue ainsi le plaisir qui existe aussi 
dans l’acte de consommation : le plaisir est le grand absent, délibérément ignoré. Plus tard, il 
a continué à jouer avec les paradoxes en avançant l’idée de « disparition de la réalité » qui 
peut procurer des vertiges intellectuels aux âmes délicates et raffinées. Il va s’éloigner du 
marxisme : il a affirmé que sa position avait changé en 1979. Deux ans auparavant, il avait 
publié Oublier Foucault494 qui avait suscité de vives réactions dans le monde intellectuel - et 
le monde universitaire dont il ne faisait plus partie. Son article dans Le Monde, « La Gauche 
divine », en 1983, déclenche d’autres réactions indignées parce qu’il tourne en dérision la 
prétention de la gauche unie à changer la vie et celle des intellectuels à peser sur les choix 

                                                           
492

 Id., p. 275. 
493

 Benoît Heilbrunn, La consommation et ses sociologies, Paris, Armand Colin, 2010, p. 119. L’auteur est 

professeur à l’ESCP. 
494

 Jean Baudrillard, Oublier Foucault, Paris, Galilée, 1977. 



114 

 

politiques495. En 1997, il accuse l’art contemporain de nullité dans Le complot de l’art496, et 
nous sommes entièrement de son avis. En 2001, il devient membre du Collège de 
Pataphysique, élevé à la dignité de Satrape Transcendantal, ce qui nous le rendrait plutôt 
sympathique. Au bout du compte, faut-il prendre ses premiers textes pour de l’ironie, de la 
pure dérision ? Tout cela n’était-il qu’un jeu ? Il aurait joué au « sociologue marxiste », au 
« sémiologue » pour finir essayiste et photographe. Reste l’hermétisme et le goût des 
paradoxes497 qui rend la lecture de ses textes si fastidieuse. 

Il est un point sur lequel Ruyer pourrait accepter les critiques sur la société de consommation, 
c’est au sujet de la nutrition psychique : « les agaçantes idées reçues contre la société de 
consommation sont moins contestables, reconnaît-il, s’il s’agit de la « société de 
consommation psychique ». On produit à profusion des nourritures matérielles de tous genres. 
On produit à profusion des informations et des systèmes d’idées. On produit aussi beaucoup 
de nourriture psychique, sous forme d’amusements. Les robinets électroniques en déversent 
presque gratuitement »498. Que dirait-il aujourd’hui ? La multiplication des chaînes et des 
programmes de télévision a amplifié le phénomène. Le verdict de Ruyer : «  on ne produit pas 
industriellement de nourriture psychique vraiment nourrissante »499, reste d’actualité. Nous 
reviendrons plus loin sur les intoxications psychiques, car, Ruyer l’a montré, tout comme 
l’alimentation, la nutrition psychique peut provoquer des indigestions et des intoxications 
psychiques.  

Le besoin de nourriture psychique permet d’expliquer la vogue de la gastronomie – qui ne 
s’est pas démentie depuis 1975. La gastronomie joue le rôle de refuge, dit Ruyer500. « C’est 
une recherche de qualité de vie – dans un domaine évidemment peu élevé – faute d’obtenir 
cette qualité dans les autres domaines ». Le succès de la gastronomie, les chroniques 
régulières dans les magazines, les émissions culinaires à la télévision, trouvent leur 
justification parce que, dans l’ordre gastronomique, dit Ruyer, le consommateur a 
l’impression de rester seul juge de son plaisir ; « l’art culinaire peut-être sophistiqué, mais 
dans d’étroites limites » et « la cuisine traditionnelle, si elle bonne, ne passe jamais de mode. 
Les styles culinaires ne se condamnent pas entre eux »501. Ruyer se divertit à l’évocation de 
l’inventeur de la « cuisine abstraite » par Jorge Luis Borges502.  

Ces considérations plaisantes font place à une réflexion plus grave sur l’art de savoir choisir 
sa nourriture – matérielle, spirituelle et psychique – qui est assez peu cultivé dans le monde 
moderne où il y a pléthore d’informations. Ruyer, à deux reprises dans le livre, évoque « les 
gourmets – rares – qui choisissent et qui cultivent l’art difficile de savoir ce qui leur donne du 

                                                           
495

 Jean Baudrillard, La Gauche divine, Paris, Grasset, 1985. 
496

 Jean Baudrillard, Le Complot de l’art, Paris, Sens et Tonka, 1997. 
497

 Ce goût du paradoxe se confirme à la lecture d’un livre d’entretiens avec Philippe Petit, Le Paroxyste 

indifférent, Paris, Grasset, 1997. 
498

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 264. 
499

Ibid. 
500

 Id., p. 37. 
501

 Id., p. 38. 
502

 Jorge Luis Borges, Chroniques de BustosDomecq, Paris, Denoël, 1967, p. 62. 



115 

 

plaisir »503, pour penser que « l’épicurien intelligent, qui cultive l’art de savoir ce qui lui 
donne réellement du plaisir doit être un ascète »504. Le thème est approfondi dans un des 
derniers livres, L’Art d’être toujours content qui se présente comme un essai sur la politique 
du bonheur505.  

Ruyer consacre aussi deux chapitres à la culture populaire pour montrer que la 
nourriture psychique est plus importante que la nourriture spirituelle. Il compare ses souvenirs 
personnels506 à ceux de Richard Hoggart (1918-) exposés dans La culture du pauvre, étude 
sur le style de vie des classes populaires en Angleterre507. Richard Hoggart, né dans la 
banlieue ouvrière de Leeds, est devenu professeur de littérature anglaise : il est un intellectuel 
issu des classes populaires et dénonce, dans son livre, le mythe du conditionnement des 
masses en décrivant minutieusement, comme un ethnographe, les dispositions spécifiques 
qu’elles adoptent face aux changements apportés par les moyens de communications dans leur 
culture. Il est considéré, en Angleterre, comme un des pères des Cultural Studies où la 
critique sociale se mêle à l’analyse ethnographique. Peu connu en France, malgré les efforts 
de son traducteur, Jean-Claude Passeron, le livre relève de l’autobiographie, sinon de l’auto-
analyse ; il décrit les nuances de la réalité quotidienne des classes populaires, leur goût du 
concret, leur religiosité élémentaire et les formes d’art populaire. Il évoque le « matérialisme 
honnête » des traditions ouvrières ; il esquisse les portraits du boursier, qu’il a été, de 
l’autodidacte, et la quête du salut par la culture. Lorsqu’il décrit le décor et les personnages, 
nous lisons une phrase qui confirme ce que dit Ruyer : « La décoration intérieure des 
logements populaires fait appel à des ornements choisis pour leur bariolage évocateur de luxe 
et d’opulence »508. Richard Hoggart parle de rationalité adaptée à la sagesse populaire, d’une 
attention souriante et sceptique aux propagandes politiques, car les gens du peuple ne sont pas 
des « handicapés culturels » comme a tendance à le faire croire une sociologie 
« misérabiliste » pour qui la notion d’aliénation est la vulgate. Son analyse du rapport des 
classes populaires à la politique le conduit à penser que le marxiste d’origine bourgeoise, 
éprouvant pitié et condescendance pour le travailleur « aliéné » qui n’a pas conscience de son 
aliénation, « réussit généralement à donner et à se donner une vue totalement faussée de la 
classe ouvrière »509. Cela rejoint les idées que Ruyer développe depuis plusieurs années sur ce 
thème510.  Raymonde Moulin note dans le compte rendu du livre511 que « Hoggart a protesté, 
avant beaucoup de monde contre ce qui allait devenir la vulgate sociologique internationale et 
trouver sa forme accomplie dans les écrits de Mac Luhan ».  Elle termine sa recension par un 
éloge : « Richard Hoggart a pris le risque de se situer à contre-courant des idées les plus 

                                                           
503

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 30. 
504

 Id., p. 142. 
505

 Raymond Ruyer, L’Art d’être toujours content, Paris, Fayard, 1978. 
506

 Deux ans avant sa mort, est publié le livre : Souvenirs I. Ma famille alsacienne et ma vallée vosgienne, Nancy, 

Vent d’Est, 1985. 
507

Richard Hoggart, La culture du pauvre, Paris, Minuit, 1970, Traduction de The Uses of Literacy, Aspects of 

Working Class Life, Londres, Chatto and Windus, 1957. 
508

 Richard Hoggart, La culture du pauvre, p. 193-194. 
509

 Id., p. 41. 
510

 Le livre de Richard Hoggart est publié en Angleterre la même année que l’article de Ruyer sur « La nutrition 

psychique et l’économie ». 
511

 Raymonde Moulin, Revue française de sociologie, 1971, 12-2, pp. 255-258. 



116 

 

répandues sans se protéger d’un bouclier théorique et sans recourir à l’arsenal du terrorisme 
jargonnesque. Le mérite le plus rare du livre est sans doute d’être simple sans être dans l’air 
du temps ». Ruyer observe, pour sa part, « que le thème général de Richard Hoggart la vie des 
classes populaires a peu changé pour l’essentiel ; on cherche toujours à s’enraciner sur place 
dans la famille et dans le quartier et le peuple manifeste une grande puissance 
d’assimilation »512. Cependant, Hoggart, comme Ruyer, sont aussi sensibles à la dégradation 
de la culture populaire, comme ils sont sensibles à la dégradation de la culture savante513.   

 

La nutrition psychique et la vie religieuse. 

La religion n’est pas qu’une quête spirituelle, elle est aussi l’expression d’émotions, de 
sentiments et d’irrationnel. « La religion est différente de la philosophie pure, parce qu’elle 
doit couvrir un domaine beaucoup plus vaste. Elle répond à des besoins plus complexes. »514. 
« Une église n’est pas une université, elle compte sur des effets psychiques à base de chants, 
de lumières tamisées, de décors, de cérémonies, de rituels, qui ont d’autant plus d’expressivité 
qu’elles ont perdu davantage de leur sens »515. La plupart des religions comportent une 
dimension de mystère et de prodigieux. La dimension spirituelle, celle qui s’exprime dans les 
textes des « mystiques », Saint Jean de la Croix, Sainte Thérèse d’Avila, mais aussi Maître 
Eckhart, veut éviter le prodigieux et le mystérieux. Les traditions mystiques luttent contre les 
fausses mystiques et contre les supposées formes inférieures de la vie religieuse. « Toutes les 
religions, même les religions primitives qui n’offrent pas le salut spirituel, prétendent au 
moins maîtriser le mystérieux effrayant »516. 

Rudolf Otto (1869- 1937), théologien luthérien allemand et professeur de religions 
comparées, a décrit une expérience empirique, celle du « numineux », un sentiment 
absolument originaire et pur, dans son livre Le Sacré517. Le sous-titre indique bien le rapport 
avec la nutrition psychique car il précise la définition du sacré comme « l’élément non 
rationnel dans l’idée du divin et sa relation avec le rationnel ». Rudolf Otto ne parle pas bien 
entendu de nourriture psychique mais du psychique ; pour lui, « le sentiment du numineux est 
un élément psychique primaire qu’il faut comprendre dans sa particularité et sa pureté et qui 
ne peut pas être expliqué par d’autres éléments »518. Le numineux, dit Ruyer, « c’est le sacré 
primitif dans sa composante irrationnelle »519. Il se compose de trois éléments, explique Otto :  

1. Le sentiment de l’état de créature, le mysteriumtremendum, le mystère qui fait frissonner. 
Le « Tout –autre » est inconnaissable et incompréhensible, voire paradoxal et antirationnel. 

                                                           
512

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 128. 
513

 Richard Hoggart a publié en Angleterre un livre contre le Relativisme, pas encore  traduit en français : The 

Tyranny of Relativism : Culture and Politics in Contemporary English Society, Londres, Transaction Publishers, 

1997. 
514

 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970, p. 195. 
515

 Id., p. 196. 
516

Ibid. 
517

 Rudolf Otto, Le Sacré, 1917, traduction française, Paris, Payot, 1949. 
518

 Id., p. 172. 
519

 Raymond Ruyer, Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, p. 44. 



117 

 

Otto cite Saint Augustin : « Qu’est-ce donc qui luit devant mes yeux par intermittence et vient 
frapper mon cœur sans le blesser ? J’en suis tout plein de frisson et d’ardeur : de frisson dans 
la mesure où je ne lui ressemble pas, d’ardeur, dans la mesure où je lui ressemble »520.  

2. Le sentiment de majesté, augustum et 3. Le sentiment d’énergie, fascinum. Ces trois 
sentiments sont constitutifs du contenu originaire de Dieu et « la félicité religieuse » renferme 
de profonds éléments non rationnels »521. Otto analyse ensuite les moyens d’expression du 
numineux : l’effrayant, le terrible, le hideux, mais aussi le sentiment obscur du solennel et du 
grandiose. 

D’autre part, certains édifices, certaines créations des arts ornementaux ou décoratifs nous 
font une impression « vraiment magique », écrit Otto. Nous pouvons dire, avec Ruyer, qu’ils 
procurent des nourritures psychiques, au même titre que la musique religieuse de Bach ou de 
Beethoven. 

Hegel se trompe, affirme Otto, lorsqu’il interprète la parole de Jean l’évangéliste, « Dieu est 
esprit ». En effet, Hegel considère le christianisme comme la religion la plus élevée parce que 
la plus spirituelle. Or, selon Otto, Jean évoque le « pneuma » sans penser à la raison absolue 
mais plutôt à l’essence merveilleuse, qui dépasse toute intelligence et toute raison 
« naturelle » par son énigme et son mystère. Ces lignes ont dû plaire à Ruyer pour qui le 
rationalisme hégélien ne reconnaît pas la dimension psychique de l’âme humaine. 

La religion commence dans le psychique et finit dans le spirituel ; « les religions nouvelles se 
présentent en général comme plus « spirituelles » que les religions qu’elles remplacent » 
observe Ruyer522. Il arrive aussi que le psychique évolue vers le spiritisme et favorise le 
développement de la crédulité. « Victor Hugo est un cas très typique d’oscillation entre un 
spiritualisme ou un déisme sain, ouvert, et une vision animiste du monde tellement intense, 
qu’elle le mène à l’occultisme et à la nécromancie »523. Le mystérieux, l’horreur, 
« l’inquiétante étrangeté » dans la dimension à la fois fascinante et effrayante, sont attachés au 
psychique. Le spirituel pur ne produit rien de tel. « Un Dieu pur esprit n’a rien d’inquiétant, ni 
d’ailleurs d’attirant », selon la remarque de Louis Vax524. Cela permet-il d’expliquer les 
dérives actuelles dans les sectes, l’église de scientologie ou le New Age ? Ruyer le 
pressentait : «  les besoins psychiques, recouverts par les idéologies et les crises spirituelles 
subsistent. Les menaces de maladies psychiques aussi…Les contemporains manquent de 
nourriture psychologique…Le numineux a disparu d’une nature trop urbanisée » et Ruyer 
diagnostiquait un défaut de nutrition psychique et « une avitaminose religieuse »525. Le 
diagnostic aide à comprendre le paradoxe actuel d’un regain d’intérêt pour le religieux et du 
désintérêt pour la culture religieuse traditionnelle qui favorise toutes les aventures et toutes les 
expériences étudiées par Michel Lacroix526. Selon lui, en effet, l’homme contemporain 

                                                           
520

 Saint Augustin, Confessions, Livre XI, 9, 2, Gallimard, Bibliothèque de la pléiade, vol. I, p. 1037. 
521

 Rudolf Otto, Le Sacré, p. 58. 
522

 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 196. 
523

 Id., p. 193. 
524

 Citée par Ruyer, « Nature du psychisme », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952, p. 64. 
525

 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 203. 
526

 Michel Lacroix, Le développement personnel, Paris, Flammarion, 2000. 



118 

 

cherche à se fabriquer des croyances à la carte et adopte volontiers une attitude consumériste 
face aux grandes traditions religieuses. Il veut pouvoir choisir celles qui lui conviennent. On 
en voudra pour preuve le titre d’un magazine de spiritualité : «  Testez les traditions 
religieuses et choisissez celles qui sont bonnes pour vous ». Lorsqu’il parle de « l’homme 
contemporain », il importe de préciser qu’il s’agit de l’homme des sociétés occidentales 
démocratiques, car l’attitude qu’il décrit ne s’observe pas dans l’ensemble du monde 
musulman, surtout depuis l’apparition des « extrémismes » religieux. Aujourd’hui, constate 
Michel Lacroix, la tentation est grande de déborder constamment le religieux vers l’ésotérique 
et les « sciences » occultes. On proclame que l’état mystique, le sentiment océanique, la 
fusion avec le tout, la dissolution du moi, l’extase, ne sont pas réservés à quelques élus. Tout 
le monde en est capable. Les formateurs en développement personnel ne cessent de rappeler à 
leurs clients qu’ «  ils possèdent  un potentiel spirituel ». L’homme d’aujourd’hui veut goûter 
une émotion religieuse intense ; il veut connaître les extases mystiques, mais les églises, en 
particulier l’Eglise catholique, n’encouragent pas ce genre de piété. 

 

Les intoxications psychiques.  

La nourriture psychique peut devenir nocive et Ruyer parle d’intoxications psychiques 
dont les formes sont nombreuses et variées. « Si un enfant sensible est témoin ou victime d’un 
acte de sadisme, il peut être traumatisé pour la vie entière »527. De même les leçons 
d’éducation sexuelle peuvent provoquer une indigestion permanente. Dans le domaine de la 
consommation des produits culturels, il peut arriver des cas de « surnutrition culturelle ». La 
culture, conseille Ruyer, devrait être consommée avec modération. 

L’économie moderne propose beaucoup de nourriture frelatée, observe-t-il528. Les journaux et 
magazines, la radio et la télévision exposent la vie intime des hommes politiques, des vedettes 
du sport et du cinéma ; « des photographes sans scrupules vont recueillir les moindres 
tressaillements des victimes des grandes catastrophes ». Que dirait-il aujourd’hui que le 
phénomène s’est amplifié au point de  devenir préoccupant ?  

Les besoins de nourriture psychique peuvent s’ordonner par couples de contraires : besoin 
d’ordre et aussi de liberté ; besoin de sécurité et aussi de risque ; d’égalité et de hiérarchie ; 
d’obéissance mais aussi d’indépendance, de responsabilité ; de propriété privée mais aussi de 
propriété collective ; de liberté d’opinion et d’expression mais aussi de responsabilité de 
l’écrivain et de l’artiste. Sur ce dernier point, il note que « les écrivains jouent sur les deux 
tableaux. Ils prétendent au rôle de directeurs de conscience et l’exercent en fait. Mais si 
quelqu’un leur demande des comptes, ils se réfugient avec indignation derrière les privilèges 
de l’art pour l’art »529. Emporté par son élan polémique, Ruyer généralise un peu trop en 
prenant pour cible les écrivains et les artistes ; il convient de préciser « certains écrivains et 
artistes » et non pas « tous ». La pique conserve toute sa justesse et elle porte : il suffit de se 

                                                           
527

 Raymond Ruyer, Dieu des religions, Dieu de la science, p. 192. 
528

 « La nutrition psychique et l’économie », Cahiers de l’ISEA, 1963, p. 103. 
529

Les Nourritures psychiques, p. 218. 



119 

 

souvenir, pour prendre deux exemples que Ruyer n’a pas pu connaître,  des « débordements » 
de Catherine Millet ou de Christine Angot.  

Dans le domaine de la nourriture psychique, le besoin d’ordre, de sécurité a pour opposé le 
besoin de nouveauté, de changement, de non-encore-vu. « On redoute l’irruption de la 
nouveauté, mais on guette avec impatience ce qui pourrait apporter de l’inattendu, de 
l’insolite, du marginal, de l’étrangeté inquiétante, mais nourrissante »530.  

Nombreux sont ceux qui aiment se repaître de catastrophes, de malheurs, d’horreurs, de 
crimes, de cas pathologiques chez leurs congénères, et même dans leur propre vie. Ruyer 
attribue ce goût à un « instinct de nutrition psychique plus ou moins perverti » plutôt qu’à 
l’instinct de mort décrit par Freud. Ruyer a mis en avant le caractère négatif de la 
psychanalyse, du moins sous sa forme freudienne. C’est une méthode de désintoxication, pour 
l’âme malade, de mauvaise nourriture psychique ; mais une méthode purement négative car 
elle n’offre pas à l’individu de vraie nourriture, après l’avoir débarrassé de ses poisons531.   

 « L’appétit des masses, populaires ou plutôt néo-bourgeoises, pour le drame, le sang, 
l’horreur, l’aventure, peut devenir une force politique lorsque « l’élite » radicalisante 
contamine la masse »532. « Les clans révolutionnaires ont naturellement pour premier objectif  
de persuader les gens qu’ils sont malheureux par la faute du système régnant »533. Cela est 
toujours vrai ; aujourd’hui le mot d’ordre, lancé par des irresponsables privilégiés, est 
« Indignez-vous ! ». Le malheur peut devenir nourriture : « le pessimisme amer est, pour 
certains, une nourriture, comme le désordre »534.   

Ruyer demande donc des mesures de protection : «  Personne ne soutient, au nom de la sacro-
sainte liberté de l’économie et du commerce, qu’il faille permettre la publicité et la vente 
d’aliments avariés et toxiques. Mais on se croit obligé de permettre à un vendeur de nourriture 
psychique, à un artiste, à un éducateur propagandiste, de se faire une réputation en 
intoxiquant, en souillant, en pervertissant, des milliers de naïfs »535.  

Personne n’a pu ou n’a voulu – car c’est aussi une question de volonté politique – mettre en 
place de telles mesures. Quelles instances, quels mécanismes, pourraient alerter sur les 
dangers des intoxications psychiques ? L’idée mérite d’être examinée car Ruyer décrit, en 
1975, une  situation qui a proliféré et ce qu’il annonce est aujourd’hui de l’ordre du constat : 
« Une contre-culture diffuse, larvée, à base d’une volonté sournoise de destruction, de 
souillure, de « démystification » ricanante des mœurs et des institutions, est évidemment 
incompatible avec la bonne santé psychique. Elle ne peut être, du reste, qu’en transition rapide 
vers un autre régime de censure, où c’est la culture traditionnelle qui est censurée ». Ce qui est 
décrit est devenu réalité. Les « théâtreux », que Ruyer ne pouvait souffrir, exercent une 
censure de fait de la culture théâtrale traditionnelle, avec l’autorisation du Ministère de la 

                                                           
530

 Id., p. 214. 
531

Dieu des religions, Dieu de la science, p. 201. 
532

Les Nourritures psychiques, p. 215. 
533

Ibid. 
534

 Id., p. 216. 
535

 Id., p. 219. 



120 

 

Culture. Au sujet des « théâtreux », c’est à l’initiative de Jack Lang, alors assistant à la 
Faculté de Droit de Nancy, que se tinrent, dans cette ville, les Festivals du Théâtre 
universitaire. Ruyer disposait alors, sur place, d’un champ d’observation.  

La mauvaise nourriture psychique se propage : « Les démystifications et les exhibitionnismes, 
les « audaces » esthétiques, puis morales, deviennent des désintégrations en chaîne. Les 
idéologues révolutionnaires croient ainsi, après cette destruction en tornade, pouvoir passer à 
un autre système cohérent et solide. On peut changer aisément en effet d’idéologie. Mais les 
destructions psychiques sont beaucoup plus difficilement guérissable »536. Les intoxications 
par les idéologies, affirme Ruyer, sont bien plus graves. Dans le domaine politique ou 
religieux, le besoin de croire, la superstition, le dévouement aveugle se conjuguent avec la 
vanité et la soif de sensationnel. Les idéologies, a montré Ruyer dans Les Nuisances 
idéologiques, sont, de manière générale, un produit cérébral superficiel et toxique. Cela peut 
sembler paradoxal : superficielle, l’idéologie veut faire oublier le rôle de l’apprentissage, par 
éducation lente, des conventions et rapports sociaux ; toxique, l’idéologie peut faire 
s’effondrer les architectures psychiques dont les équilibres complexes forment un « tissu » ou 
un « tricot » cérébral qui peut se démailler. Les intoxications par l’instruction sont bien plus 
graves que les intoxications par les sous-produits de l’industrie. Les encombrements par 
l’information sont plus graves que les encombrements par les machines et les objets. Les 
indigestions de signes sont plus graves que les intoxications alimentaires. Ces affirmations ne 
sont pas pure provocation : l’architecture psychique est fragile, Ruyer l’a montré, et ne 
possède pas la même résistance ni la même capacité de récupération que la physiologie du 
corps humain. Certes les nourritures matérielles nous apparaissent d’emblée plus vitales que 
les nourritures psychiques. Les marchands d’angoisse s’inquiètent aujourd’hui de la qualité de 
l’alimentation. Après les craintes nées de la maladie de la vache folle, puis  les utilisations 
d’organismes génétiquement modifiés, nous sommes alertés en permanence des dangers 
supposés ou réels ou présentés comme tels, de notre alimentation. Ruyer a simplement rappelé 
qu’il conviendrait aussi de s’inquiéter de la mauvaise qualité de la nutrition psychique et des 
intoxications que cela peut provoquer.  

En conclusion, nous voudrions vérifier la pertinence du concept de « nutrition psychique » ou 
de « nourriture psychique » puisque Ruyer utilise indifféremment les deux vocables. Est-ce 
une notion utile pour comprendre les situations de la vie sociale ? Nous croyons l’avoir 
montré et deux exemples nous serviront à confirmer ce point de vue. Le premier exemple est 
tiré d’un roman récent et le second exemple correspond à deux événements de l’année 2011. 

Le roman Les pieds dans l’eau de Benoît Duteurtre537 est une évocation d’Etretat et de 
la maison familiale achetée par l’aïeul, le président René Coty, dont l’auteur est l’arrière-petit-
fils, par sa mère. Roman autobiographique qui présente le milieu social et ses transformations, 
au cours des années, pendant les vacances dans la station balnéaire. Benoît Duteurtre donne, 
sans savoir qu’il s’agit de nutrition psychique, plusieurs exemples qui correspondent aux 
descriptions de Ruyer : « Un habitué d’Etretat rencontre presque toujours d’autres habitués 

                                                           
536

 Id., p. 221. 
537

 Benoît Duteurtre, Les pieds dans l’eau, Paris, Gallimard, 2008. 



121 

 

qui s’arrêtent un instant pour bavarder, en s’en tenant aux sujets convenus : « Comment ça 
va ? », « Quel beau temps ! », « Un peu frais quand même… », « Tu iras au mariage de la 
petite machin ? ». Ces échanges, très faibles, « mais pas totalement inconsistants, apportent au 
promeneur une légère excitation d’ordre social »538. Cette « légère excitation d’ordre social » 
correspond à la nutrition psychique dans son état le plus simple, la simple politesse, pas très 
nourrissante mais rassurante. Un autre exemple de nutrition psychique se colore de nostalgie : 
« Selon cette science sociale oubliée, c’est la convention qui rend l’existence intéressante 
comme un morceau de théâtre. Le fait de porter des bijoux pour déjeuner, de se montrer 
aimable et souriant, d’être attentif aux autres et de s’exprimer clairement, tout cela donne une 
forme délectable au temps qui passe. Aller au musée, se promener dans les jardins publics, se 
retrouver à la messe du dimanche, prendre le thé, parler du dernier film ou du dernier roman : 
autant de mornes habitudes nous rappellent l’équilibre savant d’un ancien art de vivre. Même 
la fameuse hypocrisie bourgeoise devient une qualité quand elle consiste à masquer ses 
tourments, à laisser la part d’ombre dans l’ombre, plutôt que de donner le champ libre à la 
sincérité et aux conflits. Voilà toute une esthétique du quotidien que nous ne connaissons plus 
guère, depuis que nos vertus s’appellent franchise et naturel »539.  

La nostalgie du romancier perce sous l’évocation de ses souvenirs d’un temps révolu pour lui. 
Mais les activités qu’il décrit, ce « folklore social », ne sont pas révolues, elles, et composent 
la nutrition psychique dont chacun s’alimente. Né en 1960, il fait partie de cette génération 
qui a dénoncé l’hypocrisie bourgeoise dont il reconnaît pourtant les mérites. Nous l’avons vu, 
cette dénonciation de l’hypocrisie est une forme de snobisme à l’envers, un snobisme des 
valeurs négatives. Il parle de « science sociale oubliée  qui rend l’existence intéressante » qui 
serait une approximation de la nourriture psychique, dont il n’a pas entendu parler, comme la 
majorité d’entre nous. Mais, grâce à Ruyer, les descriptions du roman se reconnaissent pour 
être de la nutrition psychique, quelque chose de plus qu’ « une esthétique du quotidien » que 
nous pouvons encore vivre, éprouver, heureusement pour nous, et qui n’ont pas disparues 
dans le passé de Benoît Duteurtre, parce qu’elles ne sont pas attachées à une époque, à un 
mode de vie bourgeois ou autre, à un « ancien art de vivre ». Les « vertus » des nouvelles 
générations n’ont pas fait disparaître la nutrition psychique ; peut-être ont –elles pu 
l’appauvrir, en la rendant moins nourrissante.  

Un autre passage du roman raconte comment l’auteur, par un lent apprentissage, a finalement 
pu se débarrasser de ses présupposés et préjugés, résultats d’une mauvaise nourriture 
psychique : «  Il m’a fallu des années pour comprendre que cet exécrable monde bourgeois – 
« grand » et « petit » - avait curieusement engendré la plupart des artistes que j’aimais. Esprits 
libres, inventeurs, fantaisistes, presque tous provenaient de ce milieu parisien ou provincial, 
plus ou moins étriqué : Baudelaire, Flaubert, Mallarmé, Verlaine, Valéry, Proust, Monet, 
Renoir, Degas, Cézanne, Signac, Vuillard, Fauré, Debussy, Ravel pour ne citer que d’illustres 
français de la fin du XIXe siècle.  

                                                           
538

 Id., p. 27. 
539

 Id., p. 213. 



122 

 

Un siècle plus tard, mon discours antibourgeois stéréotypé restait lui-même une manifestation 
théorique de cet esprit bourgeois, dont l’une des qualités principale est d’avoir inventé la 
détestation du bourgeois.  Je ne connais pas d’autre exemple d’une classe sociale dont l’une 
des activités principales aura consisté dans cette impitoyable critique de soi…La bourgeoisie 
a donné jour aux analyses les plus aigües du style bourgeois, du despotisme bourgeois ou de 
la morale bourgeoise. Elle a engendré les théories les plus hostiles à son propre pouvoir (chez 
le bourgeois Marx) comme à sa vertu sans tâches (chez le bourgeois Freud)540. 

 

Notre deuxième exemple porte sur deux événements qui ont rassemblé deux milliards 
de téléspectateurs pour le mariage du prince William d’Angleterre et de Kate Middleton ; et 
plus d’un million de fidèles sur la place Saint Pierre de Rome pour la béatification du pape 
Jean Paul II. Beaucoup se sont interrogés sur les raisons d’un tel engouement planétaire. Des 
analystes ont parlé de divertissement festif et de calcul stratégique. La monarchie anglaise et 
le Vatican auraient instrumentalisé des foules stupides pour le conte de fées du mariage 
princier, d’une part, et pour la croyance des fidèles transformée en superstition et idolâtrie 
pour la personne de Karol Woytila, d’autre part. Les interprétations réductrices de ces 
célébrations, qui insistent sur les aspects commerciaux ou sur le défilé des célébrités, passent 
à côté de l’essentiel : la nutrition psychique. La ferveur démontrée par les foules lors de ces 
deux événements ne peut pas se réduire à une simple fascination pour le spectacle médiatique, 
ou à des restes de religiosité dépassée. Les deux événements proposent, chacun à leur manière 
et chacun dans leur domaine, la monarchie anglaise pour l’un, la religion catholique pour 
l’autre, une nourriture, qui nous l’avons vu, répond à un besoin. Les nombreux spectateurs ont 
pu satisfaire ce besoin de nourriture psychique et c’est avoir d’eux une conception bien 
méprisante que de voir là seulement des comportements irrationnels.  

Il faudrait plutôt y voir la manifestation de symboles qui donnent une idée du sacré : le sacré 
monarchique à Londres et le sacré religieux à Rome. La mise en scène du sacré fait partie du 
pouvoir puisque celui-ci exerce sa légitimité par des symboles, par une symbolique.  

En 1937, dans « Le prologue aux français » de La Révolte des masses, José Ortega y Gasset 
écrit : « Devant moi le journal où je viens de lire le récit des fêtes du couronnement du 
nouveau roi d’Angleterre. Depuis très longtemps, dit-on, la monarchie anglaise est une 
institution purement symbolique. Cela est vrai mais, disant cela nous laissons échapper le 
principal. Parce qu’en effet la monarchie n’exerce dans l’Empire Britannique aucune fonction 
matérielle ni palpable. Son rôle n’est pas de gouverner, ni d’administrer la justice, ni de 
commander l’armée. Mais ce n’est pas pour autant une institution vide. La monarchie en 
Angleterre exerce une fonction de la plus haute importance : celle de symboliser. Pour cette 
raison, le peuple anglais a tenu délibérément à donner au rituel du couronnement une 
solennité qui peut sembler aujourd’hui inhabituelle. Il a voulu affirmer la permanence des 
normes qui règlent sa vie quand l’Europe continentale traverse les turbulences actuelles. Il 
nous a donné une autre leçon : il nous a fait constater que son passé, parce qu’il est passé et 
parce qu’il est son passé, continue d’exister pour lui… Avec les fêtes symboliques du 
                                                           
540

 Id., p. 215. 



123 

 

couronnement, l’Angleterre a opposé, une fois de plus au principe révolutionnaire, le principe 
de continuité, le seul qui puisse nous faire éviter, dans la marche de l’histoire, la lutte 
pathologique entre les paralytiques et les épileptiques »541. 

Le philosophe espagnol, Ortega y Gasset (1883-1955) souligne l’importance du pouvoir 
symbolique et du principe de continuité. Ce sont des aliments pour le psychisme. Nous y 
reviendrons à propos de la politique de Ruyer, un pouvoir sans symboles n’existe pas. Un 
pouvoir politique fondé exclusivement sur la raison est froid. Dans notre exemple du mariage 
princier ou celui du couronnement du nouveau roi, chez Ortega y Gasset, le rituel du 
couronnement contient l’émotion spontanée du peuple anglais dans un cadre symbolique et 
les spectateurs non-anglais profitent aussi de la nourriture psychique ainsi offerte. Le pouvoir 
politique, comme le pouvoir religieux, se fonde sur des symboles et des rituels qui offrent de 
la nourriture psychique, qui sont en eux-mêmes nutrition psychique pour les peuples. 

Nous avons essayé de mettre en lumière et de souligner l’intérêt de la notion de nourriture 
psychique proposée par Ruyer pour rendre compte et décrire différentes activités de l’homme 
en société. Son livre Les Nourritures psychiques n’a, semble-t-il, pas rencontré auprès du 
public l’intérêt qu’il mérite. Il est publié un an après La Gnose de Princeton, qui, lui, a connu 
un succès de curiosité, a bénéficié des recensions des principaux journaux et magazines et a 
connu les faveurs du public ; ce qui ne signifie pas pour autant qu’il a été lu avec attention, 
même s’il s’est bien vendu : « l’ouvrage se vend à plusieurs milliers d’exemplaires en 
quelques semaines » confirme Fabrice Colonna542.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
541

 José Ortega y Gasset, La Rebelion de las masas, Madrid, EspasaCalpe, 1937, 43ème édition, 2007, pp. 73-75, 

(notre traduction). Je dois aux stimulantes conversations avec Stephen Launay et sur ses recommandations, la 

découverte de ce texte sur la monarchie anglaise extrait du « Prologue aux français » de La révolte des masses. 
542

 Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les belles Lettres, 2007, p. 13. 



124 

 

Troisième partie 

 

 

 

Politique et critique sociale 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 

 

Chapitre VII. 

 

La critique sociale après La Gnose de Princeton. 

Les malentendus d’un succès. 

En 1974, le livre La Gnose de Princeton connaît un succès certain auprès des médias 
et du grand public. Le titre énigmatique, voulu par l’auteur, provoque la curiosité, et le sous-
titre, « des savants à la recherche d’une religion », aussi important, sinon plus, que le titre 
révèle les véritables intentions de l’auteur. Un groupe informel de scientifiques américains de 
l’Université de Princeton formerait un courant d’idées dont l’objectif est la constitution d’une 
philosophie et d’une théologie scientifiques qui remettraient à l’endroit le vieux mécanisme et 
le positivisme matérialiste. 

La revue de presse est élogieuse : François Russo (1909-1998), alors directeur de la revue 
Etudes, écrit : « Pour la première fois depuis bien longtemps, science et religion se 
retrouvent ». Jean Fourastié, dans l’Express : «  Un livre difficile, mais bien caractéristique de 
notre temps. Les problèmes qu’il pose et les tendances qu’il révèle ne doivent pas être 
ignorées de nos lecteurs ». Daniel Garric, dans Le Point : « De quoi choquer les esprits forts. 
Mais aussi de quoi piquer leur curiosité ». Dans La Quinzaine littéraire, René Alleau 
écrit : « Une contribution majeure et originale à l’histoire de la philosophie scientifique 
moderne ». Dans Le Figaro, le professeur Pierre Debray-Ritzen : « Un livre hautement 
initiateur, fascinant, exceptionnel ». « Un livre qu’il faut lire », s’exclame Louis Salleron dans 
Itinéraires. Quelques opinions discordantes à gauche : on s’indigna de l’apolitisme cynique 
des gnostiques de Princeton et Roger Dadoun, parle de « chattes miaulant sur le toit du 
monde » pendant que les bombardiers du Pentagone vont massacrer les malheureuses 
populations du tiers-monde en révolte contre l’impérialisme. Le livre est un succès de 
librairie ; il s’est bien vendu, ce qui ne signifie pas qu’il a été bien lu. Nous allons voir pour 
quelles raisons. « L’Eloge de la société de consommation valut quelque notoriété à ce 
bourgeois économe. Avec La Gnose de Princeton, il frôla la gloire » dit Louis Vax543. Le 
quotidien régional, L’Est Républicain, découvre l’existence du « Sage de Nancy ». La 
découverte est un peu tardive car Raymond Ruyer est l’auteur d’une œuvre déjà considérable 
qui n’est pas parvenue auprès du grand public cultivé. Fabrice Colonna, présente ainsi sa 
biographie de Ruyer : «  Le présent ouvrage a pour objectif de montrer que La Gnose de 
Princeton peut, si on la sait lire, être prise au sérieux, et, plus fondamentalement, d’exposer 
pourquoi la pensée de Ruyer dans son ensemble exige une connaissance philosophique »544. 
Et il revient sur l’origine du livre : « En 1972, Ruyer, alors âgé de soixante-dix ans, est 
parvenu au terme de sa carrière universitaire ; il constate que son travail n’a pas rencontré 
beaucoup d’écho. Conscient de la fascination générale pour l’irrationnel parascientifique et 
les promesses d’absurdes réconciliations entre la science et la foi, il décide de forcer 

                                                           
543

 Louis Vax, Portrait d’un philosophe, in L. Vax et J.-J. Wunenburger (Ed.), Raymond Ruyer. De la science à la 

théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995. 
544

 Fabrice Colonna, Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007, p. 14. 



126 

 

l’attention : en concevant un ouvrage qui, prétendant aller au-devant de ces préoccupations, 
lui permettrait en fait d’exposer ses propres idées sur la vie et sur l’univers, mais en les 
attribuant – de façon canularesque et humoristique – à de mystérieux ’’gnostiques’’ 
américains, anonymes et naturellement imaginaires, dont Princeton serait le point de 
rencontre. C’est ainsi que naît La Gnose de Princeton »545. Nous retrouvons l’esprit de 
canular du « normalien » qui s’est déjà manifesté dans L’Utopie et les utopies et dans Les 
Nuisances idéologiques. Cette fois, le subterfuge est plus élaboré : Ruyer évoque un groupe 
de savants, physiciens et biologistes principalement, qui échangent sur les secrets de 
l’univers ; il en aurait rencontré quelques-uns, à Londres, lors d’un « banquet Samuel 
Butler ». La principale source d’inspiration des « gnostiques » serait Samuel Butler, un des 
auteurs préférés de Ruyer, nous l’avons vu. Un autre précurseur direct serait Alfred North 
Whitehead (1861- 1947), mathématicien, logicien et philosophe anglais, auteur d’une œuvre 
importante et difficile, dont Ruyer s’inspire. L’un et l’autre veulent fonder leur réflexion 
philosophique sur les données de la science. Les deux philosophes élaborent les éléments 
d’une théologie rationnelle renouvelée. Nous pouvons alors parler d’un canular sérieux.  

La lecture de La Gnose de Princeton est plus délicate pour ceux, la majorité, qui ne 
connaissent pas les idées de Ruyer, les thèses qu’il défend depuis 1946, Eléments de 
psychobiologie, premier exposé d’une philosophie authentique qui va « construire une 
métaphysique qui fasse pleinement droit aux exigences de la science »546. Voilà un philosophe 
se consacrant à l’étude des sciences – en particulier celles du vivant – un penseur à l’écart des 
modes, que ce soit celle de l’existentialisme ou celle du structuralisme, qui accède 
brutalement à une notoriété suspecte et « passe pour avoir répondu à une demande forte mais 
illégitime du public et l’avoir complaisamment rassasié de révélations mystico-
scientifiques »547. C’est le point de vue de Dominique Terré-Fornacciari548. Pour dénoncer 
l’irrationalisme contemporain, elle montre comment « le rationnel et l’irrationnel font 
alliance, se soutiennent et se renforcent l’un l’autre »549. Ses cibles sont F. Capra, Le Colloque 
de Cordoue, la télépathie, Olivier Costa de Beauregard, le paranormal, Lupasco, et La Gnose 
de Princeton, dans une sorte d’inventaire fourre-tout qui mêle sans distinction un physicien 
sérieux comme Costa de Beauregard et l’auteur de LeTao de la physique, Fritjof Capra550, qui 
utilise la science pour faire passer un discours de piètre qualité. D’autre part, les phénomènes 
paranormaux ont été récusés par Ruyer de la façon la plus explicite. Dominique Terré-
Fornacciari ne connaît de l’œuvre de Ruyer que La Gnose de Princeton dont elle fait une 
lecture réductrice : « Atlan551, tout comme les princetoniens, et les savants attirés par 
l’explication irrationnelle, considère qu’on peut repérer les parentés croisées de la science et 

                                                           
545

 Id., pp. 14-15. 
546

 Id., p. 17. 
547

 Id., p. 14. 
548

 Dominique Terré-Fornacciari, Les sirènes de l’irrationnel. Quand la science touche à la métaphysique, Paris, 

Albin Michel, 1991. 
549

 Id., p. 11. 
550

 Fritjof Capra, Le Tao de la physique, Paris, Tchou, 1979. 
551

 Henri Atlan (1931-), médecin biologiste, a étudié la complexité et l’auto-organisation du vivant ; auteur de 

livres à succès, Entre le cristal et la fumée, Paris, seuil, 1979. 



127 

 

de la mystique »552. Jamais Ruyer n’aurait considéré « qu’on peut repérer les parentés croisées 
de la science et de la mystique ». A deux reprises elle affirme que « Ruyer et les gnostiques de 
Princeton estiment que la science, au sens strict, est née hier, autour des années vingt »553. 
Une interprétation erronée qui fait de Ruyer un philosophe ignorant de l’histoire des sciences. 
Une caricature qui traduit une méconnaissance totale de l’œuvre de Ruyer. Dans un autre 
ordre d’idée, affirmer que « l’embryologie, le behaviorisme et la gestaltpsychologie 
connaissent après la seconde guerre mondiale un déclin notable »554 est une inexactitude. 
Enfin, lorsqu’elle écrit : «  Georges Canguilhem a consacré de nombreux et célèbres ouvrages 
aux questions épistémologiques, posant le problème des rapports de l’organisme et de la 
machine »555, elle montre simplement qu’elle ignore les travaux de Ruyer sur ces thèmes dont 
Georges Canguilhem, lui, reconnaissait l’intérêt et l’importance. C’est Canguilhem qui 
intervient lors de l’exposé de Jean-Pierre Changeux (1936-), neurobiologiste français, pour 
rappeler  que « c’est Ruyer qui est à la fois le plus réceptif aux enseignements de la 
neurophysiologie et le plus intransigeant sur l’irréductibilité du domaine absolu de 
l’expérience consciente »556. 

Louis Pauwels a contribué aussi au malentendu en affirmant que La Gnose de Princeton 
pouvait être considérée comme la suite de son livre Le Matin des magiciens557. Il faut rappeler 
que le livre écrit par Louis Pauwels et Jacques  Bergier, dont le sous-titre est « introduction au 
réalisme fantastique », obtint un succès rapide et inattendu dans les années soixante. Composé 
de trois parties : 1, Le futur antérieur, une critique du scientisme du XIXème siècle ; 2, 
Quelques années dans l’ailleurs absolu, veut démontrer en particulier les origines occultes du 
nazisme et les applications de l’ésotérisme à certaines théories scientifiques ; 3, L’homme, cet 
infini, qui traite de parapsychologie, de télépathie, de l’esprit magique, des mutants. Rien à 
voir avec La Gnose de Princeton. D’ailleurs Ruyer avait écrit dans un article de 1962 ce qu’il 
en pensait : « Dans le livre amusant, mais spéculativement peu honnête, de Louis Pauwels et 
Jacques Bergier : Le Matin des magiciens (et qui pourrait être aussi intitulé comme l’émission 
radiophonique : Le Monde est fantastique) des faits entrevus et déformés, ou des théories 
pseudo-scientifiques, ne servent qu’à un « effet » momentané de choc esthétique, du type 
apparition dans le brouillard »558. C’est dire que Ruyer n’accordait pas de crédit à ce livre 
« spéculativement peu honnête ». Il a récusé avec la plus extrême vigueur les pseudosciences, 
la parapsychologie, la télépathie, et le paranormal de manière générale.  

L’engouement est retombé, comme il se devait, et Ruyer est retourné à l’oubli. Les lecteurs 
sont passés à côté de l’essentiel, c’est-à-dire une philosophie exposée de façon dissimulée 
dans La Gnose de Princeton. 

                                                           
552

 Dominique terré-Fornacciari, Les sirènes de l’irrationnel, p. 84. 
553

 Id., p. 146 et p. 169. 
554

 Id., p. 165. 
555

 Id., p. 164. 
556

Bulletin de la Société française de Philosophie, Séance du 28 février 1981, « Les progrès des sciences du 

système nerveux concernent-ils les philosophes ? » par Jean-Pierre Changeux. (L’intervention de Georges 

Canguilhem se trouve pp. 101-102). Texte déjà cité. 
557

 Louis Pauwels (1920-1997) et Jacques Bergier, Le matin des magiciens, Paris, Gallimard, 1960. 
558

 Raymond Ruyer, « Perception, croyance, monde symbolique », Revue de métaphysique et de morale, 

n°1/1962 : 1-24, p. 17. 



128 

 

Pourquoi ces contresens ? Fabrice Colonna répond que « ce livre est la partie la plus visible de 
l’œuvre de Ruyer mais il n’y introduit pas. Pour en tirer profit, il faut posséder déjà une 
culture scientifique générale et une connaissance du travail de Ruyer »559. Les gnostiques de 
Princeton, on l’a compris, n’existent que dans l’imagination de Ruyer mais les livres cités 
dans l’ouvrage viennent des auteurs, physiciens ou biologistes, qu’il a lus  pour développer les 
thèses de la philosophie qu’il exposait depuis fort longtemps, c’est-à-dire depuis 1937 (La 
Conscience et le corps) et 1946 (Eléments de psychobiologie) et qui ont trouvé leur 
expression la plus accomplie dans Néofinalisme (1952) sans obtenir de la part des 
scientifiques et même des philosophes autre chose qu’un succès d’estime. 

Si les connaissances de Ruyer en matière scientifique étaient considérables, nous avons vu 
que l’érudition historique ne le préoccupait pas beaucoup. Il connaissait l’ouvrage classique 
de Hans Leisegang560 sur la Gnose. Il savait que la Gnose était cette hérésie chrétienne qui 
récusait le monde comme synonyme de mal – ce qui n’est pas le cas de Ruyer. Il acceptait le 
monde, c’est-à-dire notre planète, infime partie d’une totalité plus grande, l’univers ou le 
cosmos. Ruyer emploie le mot « Gnose » dans le sens large de connaissance réservée ou 
secrète qui procure le salut intellectuel, et non pas dans le sens de  courant d’initiation à un 
savoir occulte. Il se démarque avec force de tous les courants regroupés sous le terme de New 
Age. « On a dit que le ruyérisme n’était pas un gnosticisme, dans la mesure où il est aux 
antipodes du mépris gnostique du monde. C’est incontestable, et la « gnose de Princeton » 
n’est pas gnostique »561. 

Quant au choix de Princeton, il résulte simplement de ce que cette Université comprend en 
son sein l’Institute for Advanced Studies, l’un des centres de recherche les plus prestigieux, où 
Albert Einstein (1879-1955), Kurt Gödel (1906-1978), John Von Neumann (1903-1967) ont 
travaillé. 

Les idées exposées dans la Gnose de Princeton, découlent de la science la plus récente et non 
d’une illumination mystique ou une révélation transcendante, impossible selon Ruyer. A la 
suite de Bergson, sa problématique est l’articulation de la science et de la métaphysique ou, 
comme dit Fabrice Colonna, « construire une métaphysique qui fasse pleinement droit aux 
exigences de la science »562. Il veut faire une métaphysique qui corresponde à la science 
contemporaine. « Ma conviction profonde, écrit-il en 1963, est que les philosophes, comme 
les théologiens, auraient tort de vouloir revendiquer contre la science soit un domaine, soit 
une méthode spécifique, qu’elle soit intuitive, critique, dialectique, phénoménologique. La 
vérité est une. La connaissance est scientifique ou fausse. Mais il ne s’agit pas de construire, 
en faisant un sort à l’état actuel de la science, une philosophie scientifique à la Spencer. Il 
s’agit encore moins de traduire, comme Hegel dans sa Philosophie de la nature, le texte donné 
par les sciences dans une langue spéculative quelconque. Il s’agit simplement de travailler à 
une Philosophie-Science indivise, capable de se critiquer et de se généraliser elle-même – 

                                                           
559

 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 17. 
560

 Hans Leisegang, La Gnose, (1924), traduction française, Paris, Payot, 1951. 
561

 André Conrad, « Liberté humaine et expérience de Dieu », Les Etudes philosophiques, n°1, janvier 2007, p. 

90. 
562

 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 17. 



129 

 

avec ou sans  ’’spécialistes des généralités’’ - à mesure que le réel se révèle dans toute son 
inépuisable subtilité »563.  

C’est la thèse qui anime la Gnose de Princeton. Notons, en passant, que Ruyer refuse une 
philosophie « scientifique » à la manière d’Herbert Spencer564. En revanche, « En travaillant à 
la Philosophie-Science, poursuit-il, on se place dans la ligne centrale du vrai classicisme 
philosophique. A toutes les époques, de Platon à Bergson, Whitehead et Husserl, en passant 
par Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz, le courant central de la philosophie s’est 
toujours volontairement mêlé, sinon confondu, avec le courant de la science. Aucun 
philosophe authentique n’a jamais fait une simple ’’philosophie scientifique’’, ou une 
simple  ’’philosophie’’ de la science’’. Chacun a voulu orienter, ou redresser le courant, mais 
en travaillant avec la science et sans prétendre fonder une connaissance parascientifique »565. 
Dans la lignée de la philosophie authentique, Ruyer est quasiment un des seuls à poser une 
question qui semble tombée en désuétude : quelle est l’étoffe du réel ? La question est posée 
dans La Gnose de Princeton et il répond que « l’esprit est la seule étoffe de l’univers ». 
Depuis au moins 1946, il a proposé  la distinction « êtres primaires »/ « êtres secondaires », 
qui rejette la division habituelle entre vie et matière. Les êtres primaires existent en ligne 
continue ; ils sont auto-subjectifs ; ils possèdent  une individualité, une forme propre, qui se 
maintient à travers le temps ; ils sont « psychiques », comme les atomes ou les organismes 
alors que les êtres secondaires résultent de phénomènes d’équilibre, d’agrégats ou de foules 
du fait de l’interaction des êtres primaires, comme les tas de sable, les bulles de savons, les 
nuages, les vallées glaciaires, les machines, les planètes qui sont des amas, des phénomènes 
de foules. Autre distinction importante pour Ruyer, nous l’avons vu, celle qui concerne la 
forme et la structure. Celle-ci est l’ensemble des dispositions visibles dans l’espace et 
l’articulation des parties d’un objet quelconque, la manière dont cet objet est construit en 
fait566. Il existe une réalité sous-jacente, au-delà de l’organisation spatiale d’un système de 
forces de liaison, beaucoup plus fondamentale : la forme, qui est un système coordonné, 
individualisé, qui subsiste à travers le temps, qui maintient sa propre structure. La forme est 
un dynamisme, un psychisme primaire, une conscience primaire, un travail incessant. Vie et 
psychisme – organisme et conscience – désignent une même réalité567. La grande intuition de 
Ruyer, c’est le concept de surface absolue, en auto survol ou survol absolu. Expressions 
déroutantes pour définir l’idée d’une activité sans aucun recul, sans aucune représentation 
d’elle-même ; elles associent la conscience et l’espace, en rupture délibérée avec la tradition 
cartésienne. Ruyer prend l’exemple du champ visuel : c’est un fait d’expérience que le champ 
visuel s’auto survole sans distance. Une surface capable d’auto survol est une surface absolue. 
Une conscience est la capacité immédiate d’une surface d’être présente à elle-même en tous 
ses points sans passer par le « de proche en proche » - expression qu’utilisait beaucoup Ruyer 

                                                           
563

 « Raymond Ruyer par lui-même », Les Etudes philosophiques, n°1, janvier 2007, p. 13 ; réédition du texte 

paru sous le titre « Raymond Ruyer » dans le volume Les philosophes français d’aujourd’hui par eux-mêmes, G. 

Deledalle et D. Huisman, (dir.), Paris, CDU, 1963. 
564

 Herbert Spencer (1820-1903), philosophe anglais, défenseur de la théorie de l’évolution qu’il a essayé 

d’adapter aux sociétés humaines. 
565

 « Raymond Ruyer par lui-même », p. 14. 
566

 Cf. Eléments de psychobiologie, p. 4. 
567

 Id., p. 293. 



130 

 

– sans prendre de perspective dans une troisième dimension. C’est une surface absolue qui se 
connaît elle-même sans s’observer568. La notion de survol absolu permet de rendre compte du 
problème de la conscience mais aussi du problème de la vie. Elle nous aide aussi à saisir la 
différence entre la conscience primaire et la conscience seconde. La conscience seconde 
présuppose un cerveau qui précisément a été construit par le psychisme primaire.  

Ruyer voulait, aurait voulu faire admettre ses idées, faire comprendre ce qu’est un domaine de 
survol, un champ de conscience. Il a reconnu n’y être pas parvenu et, résigné, il en avait pris 
son parti. Les scientifiques positivistes ne peuvent comprendre, déplorait-il, et le matérialisme 
génétique est une ineptie. « Je suis, avait-il dit un jour, un animal théorétique ». Sceptique 
résolu, épris de culture scientifique, passionné de technologie – il attachait beaucoup 
d’importance à l’histoire des techniques. Il passe pour un spécialiste de la philosophie 
biologique ; il possédait des connaissances étendues en biologie, en particulier depuis qu’il 
avait rencontré dans le camp de prisonniers le biologiste Etienne Wolff et qu’il lui avait 
soutenu la thèse du « dynamisme organisateur » de l’œuf selon laquelle le stade ultime agirait 
sur les stades antérieurs. Le biologiste éprouve la tentation de la finalité lorsqu’il est obligé de 
constater qu’il y a une commande de l’ensemble sur les parties, réellement subordonnée à la 
« décision » d’un tout. Mais dans La Gnose de Princeton, il traite des problèmes de la 
physique contemporaine. Il reconnaissait lui-même en savoir plus en biologie qu’en physique. 
Les physiciens, disait-il, se comportent eux-mêmes en métaphysiciens. La physique est une 
discipline qui renvoie à la cosmologie générale et propose une conception de l’espace-temps 
de l’univers.  

En biologie, Il s’élevait contre le mécanisme strict de Jacques Monod569 et les positions qu’il 
soutenait : « Le hasard pur, le seul hasard, liberté absolue mais aveugle, à la racine même du 
prodigieux de l’évolution, cette notion centrale de la biologie moderne n’est plus aujourd’hui 
une hypothèse parmi d’autres possibles ou au moins concevables. Elle est la seule concevable, 
comme seule compatible avec les faits d’observation et d’expérience ». Ruyer reprochait à 
Monod de réduire les phénomènes vivants au fonctionnement moléculaire : pourquoi reste-t-il 
au niveau moléculaire ? Pourquoi ne descend-il pas au niveau atomique et subatomique ? Il 
verrait alors que les structures moléculaires ne sont pas des systèmes matériels stables, 
comme les pièces d’un mécanisme d’horlogerie. Les dernières lignes du livre de Jacques 
Monod n’étaient pas non plus pour lui plaire : « L’homme sait enfin qu’il est seul dans 
l’immensité indifférente de l’Univers, d’où il a émergé par hasard. Non plus que dans son 
destin, son devoir n’est écrit nulle part. A lui de choisir entre le Royaume et les ténèbres »570. 
Il leur trouvait les accents de l’existentialisme sartrien dont il avait horreur. C’est pourquoi il 
en est venu à lire plus fréquemment les physiciens, en particulier Werner Heisenberg (1901-
1976), Erwin Schrödinger (1887-1961), Eugene Wigner (1902-1995) ou Olivier Costa de 

                                                           
568

 Cf. Raymond Ruyer, Néo finalisme, Paris, PUF, 1952, p. 58. 
569

 Jacques Monod, Le Hasard et la nécessité, Paris, Seuil, 1970. Le livre de Jacques Monod (1910-1976), 

biologiste et biochimiste, Prix Nobel de médecine en 1965 avec François Jacob et André Lwolff, a connu un 

succès certain. Le sous-titre est : essai sur la philosophie naturelle de la biologie moderne. 
570

 Id., pp. 224-225. 



131 

 

Beauregard (1911-2007), en plus de Louis de Broglie571 (1892-1987), dont il avait déjà lu les 
ouvrages publiés avant-guerre.  

A l’idéalisme subjectiviste de Heisenberg et de Schrödinger il préférait un « idéalisme 
objectif », c’est-à-dire l’impossibilité de séparer le sujet de l’objet, le spectateur du spectacle, 
l’observation du réel physique de la réalité observée. L’observation est elle-même un 
événement du cosmos. L’observation est une participation, écrit-il dans un important 
article572.  

Si, comme le note Fabrice Colonna, dans La Gnose de Princeton, « les descriptions sont tout à 
fait insuffisantes, comme le montre la restitution assez désinvolte des spéculations de certains 
physiciens contemporains. Ruyer, qui a su exposer avec brio des faits scientifiques et leur 
interprétation dans ses précédents ouvrages, fait ici bien souvent, et volontairement, de la 
mauvaise vulgarisation »573, « non seulement il ne commet pas une imposture intellectuelle, 
mais il ne cache pas non plus vraiment son intention »574. Alors, Ruyer aurai-il dû se garder 
du procédé et s’abstenir de publier ce livre ?  « On peut lui reprocher d’avoir accepté de 
caricaturer sa pensée pour la diffuser ; on peut aussi comprendre un esprit conscient de son 
originalité, et déçu de son peu d’audience. Quoi qu’il en soit, on doit lire le geste de Ruyer 
comme le symptôme d’une situation de la philosophie elle-même, qui a rompu avec une de 
ses sources d’inspiration les plus profondes »575. La science est une des sources d’inspiration 
les plus profondes de la philosophie et le « terrain défini par l’intersection de la science et de 
la métaphysique a été largement délaissé par les philosophes de la seconde moitié du XXe 
siècle, qui ont préféré faire de la philosophie une théorie de la connaissance, ou une 
description phénoménologique, ou bien s’occuper principalement d’éthique ou de 
politique »576. Depuis 1974, la situation n’a guère changé et l’œuvre de Ruyer, dans la lignée 
de celle de Bergson – dont il critique certains aspects, en conservant la même exigence 
théorique – et de celle de Whitehead, reste isolée dans le panorama philosophique français. 
Voilà peut-être une raison supplémentaire pour la lire sérieusement577.  L’originalité de Ruyer 
est d’avoir entrepris de bâtir une philosophie unie à la science. Pour cela, il s’appuie sur des 
connaissances encyclopédiques ; le style est clair et vif ; les images foisonnent, l’humour est 
présent à chaque ouvrage qui en rendent la lecture agréable. Il ne cache pas sa pensée derrière 
un langage abscons. Il est ennemi des effets de profondeur. « Beaucoup de Dialectiques, de 

                                                           
571

 Louis de Broglie (1892-1987), Prix Nobel de physique en 1929, a écrit : La mécanique ondulatoire, Paris, 

Gauthier-Villars, 1928 ; matière et lumière et La Physique nouvelle et les quanta, Paris, Albin Michel, 1937 ; et 

aussi, Physique et microphysique, Paris, Albin Michel, 1956. 
572

 Raymond Ruyer, « Les observables et les participables », Revue philosophique, 1966 : 419-450. Il reprend des 

extraits de cet article dans La Gnose de Princeton (pages 127 à 130). Signalons aussi l’article « Le petit chat est-il 

mort ? » ou Trois types d’idéalisme, Revue philosophique, 1970 : 121-134, sur l’expérience de Schrödinger 

imaginée en 1935 et ses interprétations. 
573

 Fabrice Colonna, Ruyer, p. 16. 
574

 Id., p. 17. 
575

 Id., p. 22. 
576

 Id., p. 21. 
577

 Aussi peut-on s’étonner que le nom de Ruyer ne figure pas dans La Philosophie en France au XXème siècle, 

Paris, Gallimard, Coll. Folio, 2009, de Frédéric Worms, livre plutôt équilibré dans l’ensemble. Oubli ? 

Méconnaissance ? Ce qui serait plus grave,  ou l’illustration de la situation de la philosophie en France décrite  

par Fabrice Colonna ? 



132 

 

Phénoménologies, de Discours sur l’Histoire universelle ou sur la Nature, sont des espèces de 
galeries des Glaces, où l’on croit avoir tout expliqué parce que l’on a fait tout se refléter dans 
le miroir des mots »578. Ce grand penseur mérite d’être lu et étudié. 

 

L’Humanité de l’avenir d’après Ruyer. 

Trois ans après la publication de La Gnose de Princeton, Ruyer publie Les Cent 
prochains siècles579 dont le sous-titre est : « Le destin historique de l’homme selon la 
Nouvelle Gnose américaine ». Il continue donc avec la fiction des « gnostiques » mais avec 
un changement notable : la lecture de La Gnose de Princeton, dit-il en avant-propos, n’est pas 
nécessaire pour la compréhension de cet ouvrage. « Nous préférons ici parler de la Nouvelle 
Gnose, en général, car elle n’est plus localisable à Princeton ou à Pasadena, où elle a pris 
naissance. Elle s’est beaucoup étendue depuis 1970 »580. Il énonce à nouveau quelques 
explications sur la « Gnose » qui n’a rien à voir avec la Gnose antique ; il ne s’agit pas d’une 
illumination, d’une « voyance » ou de visions. Le monde observé, décrit ou construit par la 
science est le vrai monde. Car il n’y qu’une vérité, et aucune « autre vérité » ne peut  
contredire la vérité scientifique ou ce qui, dans la science, est expérimental. Il s’agit 
maintenant d’appliquer à l’histoire, à l’histoire future, les mêmes principes pour la lecture de 
l’histoire humaine que pour la lecture du cosmos581.  

Deux idées majeures sont exposées dans ce livre : 1. L’idée de conquête du temps ; 2. 
L’homme, l’humanité est une espèce sauvage, difficile à domestiquer. Nous allons examiner 
comment sont présentées et articulées ces deux idées. 

La conquête du temps est différente de la conquête de l’espace. L’espace, on le sait depuis 
Bergson, est le domaine de la raison, du calcul, de la prévision. Le temps échappe à la 
prévision rationnelle.  

Dans cet ouvrage malheureusement peu remarqué ni par la presse, ni par le monde 
académique, Ruyer se demande quel peut être le devenir des peuples. Il retrouve ainsi, nous 
l’avons dit, à l’âge de 75 ans, les préoccupations de la thèse complémentaire sur l’humanité de 
l’avenir d’après Cournot, du jeune homme de 28ans. La question est souvent considérée 
comme sans intérêt, sinon oiseuse, chez les philosophes comme chez les théologiens. Les 
politiques aussi vivent dans le court terme ; rares sont les visionnaires en politique. Ils se 
réfèrent volontiers à la célèbre phrase de Keynes « Le long terme est un mauvais guide pour 
les affaires courantes. A long terme, nous serons tous morts ». Les astrophysiciens, selon qui 
notre planète est vieille de 3 milliards et demi d’années, estiment à un milliard et demi 
d’années le temps qui lui reste. L’humanité aura disparu bien avant cette échéance très 
lointaine qui nous laisse encore le temps de voir.  Nous savons que notre destin dépend d’une 

                                                           
578

 Raymond Ruyer, « L’expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n° 1-2/1955, p. 99. Art. cité. 
579

 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siècles, Paris, Fayard, 1977. 
580

 Id., p. 13. 
581

 Id., p. 15. 



133 

 

étoile qui n’en finit pas de mourir. De telles échelles de temps sont de l’ordre de 
l’imprévisible puisque nous ne serons pas en mesure de vérifier la validité des prévisions.  

Ruyer se livre dans cet ouvrage à un exercice périlleux de futurologie générale. Il se dit 
surpris par le retard que les philosophes de l’histoire, et les philosophes ou idéologues de la 
politique, ont pris pour penser le temps long. Les philosophes et les utopistes du XVIIIème 
siècle pensent « petit » pour l’avenir humain, mais encore au XIXème siècle et même après 
Darwin, on continue à penser « petit »582. « Les grandes anticipations de Shaw, Huxley, 
Haldane, Stapledon583, Wells apparaissent au début du XXème siècle et n’intéressent que peu 
les philosophes de la politique »584.  

Parmi les tentatives de prévisions statistiques pour l’histoire humaine, figure celle de Charles 
Galton-Darwin, petit-fils de Charles Darwin, physicien anglais, auteur de The Next Million 
Years585, « Nous nous sommes inspirés de son titre, écrit Ruyer, titre qui lui-même répondait à 
celui d’un livre de C. O. Furnas : The NextHundredYears »586. Ces exemples donnent une idée 
de l’ampleur de l’information de Ruyer qui remarque : « Il n’y a jamais eu autant de livres 
sérieux ou fantaisistes sur l’avenir de l’homme, sur le futur, sur le futurible, sur demain, sur 
The Coming World, sur The Future of the Future, sur les Long Range ForecastingMethods. 
Mais jamais les hommes ne se sont aussi peu, en fait, subordonnés à leur propre durée »587.  

Les critiques de la société, les anarchistes contemporains ou ceux qui exigent le paradis 
maintenant (ParadiseNow a été le titre d’un spectacle-happening en 1968 à Avignon, du 
Living Theatre de Julian Beck, qui mélangeait anarchisme, utopie, libre sexualité, expression 
de la contre-culture de ces années 60-70 qui voulait se libérer des conventions bourgeoises qui 
régissent le « système », le mot à la mode dans ces années-là) ne représentent que 
l’exagération caricaturaled’une tendance généralisée à abandonner le temps long au moment 
où l’on conquiert l’espace cosmique »588. Cette tendance généralisée, Ruyer la discerne dans 
la politique, que nous aborderons dans le chapitre suivant : « Lorsque les politiques parlent de 
« nouvelle société », de nouveau contrat social, de nouvelle croissance, de nouvelle liberté 
dans l’usine, dans l’école, l’armée, l’Eglise, on dirait qu’ils pensent toujours en sourdine ou 
subconsciemment : Cela durera bien dix ans. » écrit-il avec ironie589.   

                                                           
582

 Id., p. 230. 
583

 William Olaf Stapledon (1856-1950), philosophe anglais et auteurs de romans de science –fiction dont Last 

and First Men, Londres, 1930, traduction française, Les Derniers et les premiers, Paris, Denoël, 1972, une des 

meilleures anticipations jamais écrites, selon Ruyer. 
584

Les Cent prochains siècles, p. 231. 
585

 Charles Galton-Darwin (1887-1962), The Next Million Years, Londres, Rupert Hart-Davis, 1952. 
586

 Ruyer mentionne « C.O. Furnas » mais il s’agit de Clifford Cook Furnas (1900-1969), chimiste américain qui a 

participé à la naissance de la NASA, en 1958, et mené une double carrière d’universitaire (Président de 

l’Université d’Etat de Buffalo, New York) et de membre du gouvernement des Etats-Unis, assistant secrétaire 

au Ministère de la Défense, puis président du Defense Science Board.  Auteur de plusieurs livres dont The 

NextHundredYears, 1930 ou 1936 ? 
587

 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siècles, p. 231. 
588

 Id., p. 231. 
589

Ibid. La « nouvelle société » était le thème de Jacques Chaban-Delmas (1915-2000) alors premier ministre de 

Georges Pompidou, de 1969 à 1972. 



134 

 

 La grande affaire de l’homme serait la conquête du temps. La civilisation moderniste et 
futuriste, conquérante de l’espace planétaire et interplanétaire, paraît incapable de conquérir le 
temps, de conquérir cet avenir dont elle ne cesse de parler. Elle paraît vouée au suicide et à 
l’autodestruction rapide, par ses succès mêmes, grandioses mais momentanés.  

L’exploration de l’espace se double nécessairement, dit Ruyer, d’une exploration aventurée 
du temps. C’est le point développé dans le chapitre 9 des Cent prochains siècles : « l’espèce 
humaine, comme toute espèce vivante, n’est pas promise à l’immortalité : elle est vouée à la 
durée »590. Pour donner une idée de la conquête du temps, il imagine dans l’avant-propos, des 
images de départ : un paquebot cosmique qui part explorer les espaces intergalactiques. Le 
but de cette image est de persuader le lecteur que « l’homme ne peut conquérir le temps que 
par ses descendants, et en s’assurant une descendance »591. Ruyer insiste sur la toute-
puissance de la sélection éliminante négative car se reproduire n’est pas une simple propriété 
des vivants, un caractère qui s’ajouterait à d’autres caractères aussi importants que la 
respiration, l’assimilation, ou l’adaptation au milieu. La reproduction est une donnée 
essentielle, primaire, qui fait la vie. Cela semble évident : la vie complexe d’un être vivant est 
au service de la reproduction de l’être. « La reproduction n’est pas, comme les généticiens 
l’ont souligné, un simple attribut de la vie, c’est la définition même de la vie »592. C’est 
manifeste pour un végétal ; vrai aussi pour un animal supérieur (apparemment plus obsédé par 
sa conservation ou son confort que par sa reproduction) ; c’est vrai aussi pour la vie d’un 
peuple593. Les conquérants de l’espace, aventuriers-ingénieurs, armés d’une technique 
rationnelle, calculatrice sont tout le contraire des conquérants du temps qui ne calculent pas, 
ne prévoient pas. En ce sens, la conquête du temps est une « conquête » involontaire594. Ruyer 
reprend l’image du paquebot spatial qu’est la planète Terre, devenue surtout « un paquebot 
temporel puisqu’il ne va nulle part, et que la terre est entièrement explorée 
géographiquement »595. C’est un thème que la science-fiction a utilisé : la terre est un 
gigantesque astronef qui se promène dans la Galaxie pour se placer en orbite autour du soleil. 
Et Ruyer cite Olaf Stapledon pour son roman Star Maker596 et Francis Carsac, pour Terre en 
fuite597. Il est intéressant de noter comment Raymond Ruyer fait son miel de toute la 
littérature – quand elle est de qualité – pour alimenter sa réflexion. Sa curiosité 
encyclopédique le conduit à s’informer de tout. Il ne joue pas au philosophe austère qui se 
cantonne aux seuls ouvrages philosophiques ; il ne se limitait pas dans le champ des savoirs. 
En cela, il a pratiqué la transdisciplinarité bien avant que le mot devienne à la mode. 

                                                           
590

 Id., p. 210. 
591

 Id., p. 11. 
592

 Id., p. 210. 
593

 Id., pp. 44-45. 
594

Ibid. 
595

 Id., p. 215. 
596

 Olaf Stapledon, Star Maker, Londres, Methuen, 1937 (La traduction française n’est pas fidèle : Le Créateur 

d’étoiles, Ed. Rencontre, 1966). 
597

 Francis Carsac (pseudonyme de Francis Bordes, 1919-1981, préhistorien français et auteur de romans de 

science –fiction dont Terre en fuite, Coll. Le rayon fantastique, 1960, réédité à Bruxelles, Lefrancq éditeur, 

Œuvres complètes, vol.1. 



135 

 

Les catastrophismes contemporains – écologiques, politiques ou religieux – qui 
commençaient à peine en 1977, à la suite du premier choc pétrolier de 1973, entretiennent la 
crainte que l’humanité n’en aurait plus pour très longtemps, soit du fait de catastrophes qui 
semblent inéluctables, soit de la faute de l’humanité elle-même. Ruyer prévoit une crise de 
l’énergie dans les deux prochains siècles598 : « Une paralysie de l’industrie par la crise de 
l’énergie produira, selon toute vraisemblance, des convulsions politiques qui finiront bien par 
un retour à la nature. Mais ce retour n’aura rien d’idyllique ; il ne ressemblera en rien à un 
retour en Arcadie ou vers l’âge d’or »599. La gravité de la crise de l’énergie sera telle que « le 
temps viendra rapidement où l’on pleurera l’époque où l’homme avait de quoi vivre dans le 
confort et le luxe au prix d’une légère pollution de l’atmosphère »600. La « légère pollution » 
du XXème siècle est-elle une  provocation délibérée, alors que les dangers du réchauffement 
climatique sont aujourd’hui constamment évoqués ? Ou bien remise à plat des risques réels de 
la pollution au cours du XXème siècle ? Pour Ruyer, la pollution n’avait évidemment pas 
l’importance qu’elle a prise aujourd’hui. Les écologistes, relayés par les médias de 
communications, nous alertent presque chaque jour sur cet enjeu majeur, selon eux. Si Ruyer 
semble minimiser le danger de la pollution, qu’il évoque bien cependant, c’est parce que les 
crises des  XXIème et XXIIème siècles seront extrêmement graves pour l’Occident : elles 
n’auront pas seulement des effets sur la civilisation industrielle mais aussi sur la distribution 
des populations et des races humaines, affirme-t-il601. En outre, on se fait des illusions sur le 
réalignement post-industriel, selon lui : « on fait confiance – parfois comme Pierre Chaunu 
(1923-2009) avec des espoirs religieux et providentialistes, chrétiens – au génie des savants et 
aux possibilités infinies de la technique scientifique, dont les  ‘multiplications’ paraissent 
pouvoir répondre aux multiplications des demandeurs »602. Le génie humain, dit Ruyer ne 
peut créer de la matière ou de l’énergie, mais seulement la trouver ou l’utiliser. « Il est fort 
probable, poursuit-il, que pendant bon nombre de siècles, pendant l’interrègne entre le règne 
du pétrole prolongé par le règne de l’uranium et le règne, encore hypothétique, de l’énergie 
tirée de la fusion industrielle de l’hydrogène, ce sont les XIXème et XXème siècles qui 
paraîtront rétrospectivement avoir été l’âge d’or. On s’indignera de l’imprévoyance des 
gouvernements et des exigences d’enfants gâtés des gouvernés »603. Ruyer s’amuse à imaginer 
des historiens du futur décrivant les XIXème et XXème siècles : «  On parlera de nous – avec 
les embellissements ordinaires en pareil cas – comme au Moyen Age on parlait des Grecs et 
des Romains, et des splendeurs de l’Empire romain »604.  

Sachant que l’histoire des humains est une histoire de crises, de guerres, de 
révolutions, Ruyer se demande quels seront les conquérants du temps, c’est-à-dire les peuples 
qui sauront survivre dans les prochains siècles. A la lecture des Cent prochains siècles, nous 
retrouvons parfois l’écho du livre de Raymond Queneau Une histoire modèle605, dans lequel  

                                                           
598

Les Cent prochains siècles, p. 25. 
599

 Id., p. 198. 
600

 Id., p. 204. 
601

 Id., p. 191. 
602

 Id., p. 194. 
603

 Id., pp. 204-205. 
604

 Id., p. 205. 
605

 Raymond Queneau (1903-1976), Une histoire modèle, Paris, Gallimard, 1966. 



136 

 

il est énoncé « L’histoire est la science du malheur des hommes ». Ce petit livre – petit par la 
taille – est passé inaperçu, sauf de quelques historiens. Il est une tentative pour approcher 
l’histoire d’une manière scientifique, à partir d’une série d’axiomes. Ecrit de juillet à octobre 
1942, « brouillon projet d’une atteinte à une science absolue de l’histoire », il n’a été publié 
qu’en 1966 dans l’état initial du manuscrit laissé par Queneau. La perspective développée par 
Ruyer est certes bien plus vaste que des considérations sur l’histoire ou un modèle de 
l’histoire, mais elle contient, nous le verrons, cette vision de l’histoire comme malheur des 
hommes.  

Ruyer pense que l’histoire humaine est le prolongement de l’évolution physique et biologique. 
Elle obéit aux mêmes lois de hasard et de nécessité ; de sélection naturelle et d’élimination 
des inadaptés. Sauf que la sélection naturelle pour l’espèce humaine porte sur des phases 
temporelles beaucoup plus longues que pour les espèces animales. En effet, l’homme est un 
être double, écrit Ruyer : « un vivant porteur de culture ; la science de l’homme est une 
culturologie autant et plus qu’une biologie. Il importe donc d’étudier les évolutions et les 
sélections culturelles. Pour cela, dit-il, quelques définitions sont indispensables : « On appelle 
culture au sens large – le seul correct, qui est le sens donné par l’anthropologie – tout ce qui, 
dans la vie humaine, sociale et individuelle, est transmis par le milieu social, et non par 
l’hérédité : langues, mœurs, croyances, rites, et structures du comportement. Il n’y a pas de 
peuple sans culture, ni d’homme sans culture »606. « La civilisation fait partie de la culture. 
Elle désigne les éléments de la culture qui concernent plus spécialement les techniques 
rationnelles, bureaucratiques et industrielles. Elle désigne aussi un mode général de la culture 
caractérisé par la substitution, dans tous les domaines, de la raison et de l’utilitarisme 
calculateur, à la tradition semi-instinctive, à l’organisation communautaire spontanée. La 
« culture » au sens étroit, entre guillemets, désigne (par abus) l’intérêt plus particulier de 
certains hommes « distingués » ou de spécialistes, pour l’histoire et les œuvres d’art du passé 
de leur peuple, ou de ces peuples « choisis » que sont les Grecs et les Romains, ou, plus 
souvent aujourd’hui, de toute l’humanité. L’intérêt pour la « culture » est même parfois 
synonyme d’  « intérêt pour l’art expérimental (encore plus abusivement). La « culture » en ce 
sens, a un ministère, des maisons, et des ateliers subventionnés. Par un abus encore plus 
grand, sous le nom de « culture de masse », elle désigne une forme industrialisée de cette 
« culture » au sens étroit, mise à la portée de tous »607.  

Ces définitions existaient dans les livres ou articles précédents de Ruyer qui s’attache 
à préciser le sens des termes utilisés : ainsi le culturalisme est une théorie sociologique qui 
insiste sur l’indépendance de la culture (au sens le plus général, englobant aussi bien la 
civilisation que la culture) relativement aux caractères biologiques et psychologiques de la 
population porteuse de cette culture. Une population désigne l’ensemble des hommes, dans 
une société, considérés du point de vue biologique. Un peuple, dit Ruyer, est une population 
homogénéisée par une culture. On parle d’ethnie quand on considère le type de culture608. Ce 
qui s’oppose au culturalisme, c’est le biologisme social, c’est-à-dire la théorie selon laquelle 

                                                           
606

Les Cent prochains siècles, p. 49. 
607

 Id., p. 50. 
608

Ibid. 



137 

 

la culture exprime directement les instincts vitaux de la population. Le culturalisme est 
probablement plus près de la vérité sans être absolument vrai ; de même que le biologisme 
social n’est pas absolument faux. Ainsi la sélection naturelle peut s’exercer, ce que 
l’expérience vérifie, conclut Ruyer.  

Il expose l’expérience mentale proposée par William Mac Dougall (1871-1938), 
psychologue anglais, appelée « opération Asmodée », du nom du démon de la Bible : « Si 
Asmodée, le démon, interchangeait, à l’insu des parents, tous les nouveau-nés allemands et 
tous les nouveau-nés français, la plus grande vérité du culturalisme se manifesterait 
certainement : les Français (biologiques) parleraient allemand sans accent, adopteraient les 
modes, les meurs et les idées allemandes, boiraient de la bière, seraient protestants, et 
réciproquement, les Allemands (biologiques) parleraient français sans accent, boiraient du 
vin, seraient catholiques. A la longue, néanmoins, il est improbable que la substitution reste 
absolument sans effet. 

Si Asmodée pouvait interchanger de même – en détournant l’attention de l’aspect physique – 
Français et Chinois, ou Indiens et Chinois, il paraît encore plus improbable que la substitution, 
tout en laissant subsister sur place un moment langues et institutions, reste absolument sans 
effet à la longue. De même encore si Asmodée interchangeait, au sein d’un même peuple, les 
nouveau-nés des différentes classes »609. Seuls des pédagogues-éducationnistes  extrêmes 
pourraient croire que ce genre d’ « échanges » ne produirait aucun effet à long terme. Les 
effets produits pourraient d’ailleurs être aussi bons que mauvais. Il est permis de croire que 
des changements profonds s’opéreraient et que le cycle « culture – ethnie – base génétique » 
se déplacerait ou se modifierait sous l’action du seul changement biologique. Les 
éducationnistes le nieraient ou bien prétendraient le contraire. Il est impossible de trancher le 
débat faute d’expérience réelle possible et réalisable. Le point important pour l’homme et son 
avenir est de savoir que la sélection éliminante s’exerce, dit Ruyer, contre une  pression de 
mutation biologique mais aussi contre une pression culturelle ou  de mixte bio culturel. En 
effet, dit-il, « la civilisation technicienne ne suspend pas, bien au contraire, l’action de la 
sélection darwinienne par différence dans le taux de reproduction entre les classes ou entre les 
peuples »610. Il cite les études rassemblées dans le livre de Theodosius Dobzhansky611, 
L’Homme en évolution, pour souligner que l’action sélective est maximale pour les 
populations les moins fécondes, contrairement à la croyance commune. Le fait d’affirmer, 
comme le dit Ruyer, que « ceux qui réussissent sont les plus aptes à réussir » n’est pas, 
comme on le prétend,  une explication toute verbale, tautologique, car ici « l’aptitude » 
désigne une réalité distincte, génétique et psychobiologique612. Il prend l’exemple des 
« Chinois immigrés à Singapour et dans tout l’extrême Orient qui dominent souvent leurs 

                                                           
609

 Id., p. 52. 
610

 Id., p. 56. 
611

Theodosius Dobzhansky (1900-1975) biologiste et généticien d’origine russe, qui a joué un rôle dans la 

formulation de la théorie synthétique de l’évolution – qui intègre la théorie de l’hérédité mendélienne et la 

génétique des populations à la théorie darwinienne – auteur de : L’Homme en évolution, Paris, Flammarion, 

1966.  
612

Les Cent prochains siècles, p. 61. 



138 

 

concurrents économiques »613. Tout comme il montre, en s’appuyant sur les travaux d’Arnold 
Toynbee614 que les élites sont éphémères. Alors la thèse « qu’il y a inévitablement quelque 
chose de dysgénique dans la civilisation » ne serait peut-être pas une erreur, comme le croit 
Toynbee. Il faut prendre le mot « civilisation » dans le sens donné plus haut de techniques 
rationnelles, bureaucratiques et industrielles qui utilise la raison et l’utilitarisme calculateur. 
C’est une conclusion terrible à laquelle Ruyer a préparé le lecteur « que l’intelligence 
rationnelle, technicienne, n’est pas appropriée à la conquête du temps, et que pour conquérir 
le temps, pour durer comme peuple, il faut nécessairement ‘s’abêtir’ »615. Il faudrait sacrifier 
l’intelligence calculatrice et peut-être même l’intelligence scientifique pour découvrir « une 
intelligence vitalequi ressemble terriblement à la bêtise. Dure découverte pour des hommes 
qui peuvent dire, comme le Monsieur Teste de Valéry : « La bêtise n’est pas mon fort »616. Ce 
n’est pas là pure provocation de la part de Ruyer qui écrit plus loin que « la préservation de la 
nature humaine dans la civilisation est une tâche beaucoup plus difficile que la protection de 
la nature »617. La raison en est que la préservation de la nature humaine n’est pas affaire de 
technique et de technocrates ; elle demande une invention plus grande et, ajoute-t-il, des 
« quasi-instincts ». 

La contrepartie de cette dure découverte c’est que « l’espèce humaine sera toujours 
une espèce sauvage » car « il est impossible que l’espèce humaine se domestique elle-même 
toute entière, qu’elle prenne volontairement en main son destin biologique »618. Nous 
touchons ici le point important de l’anthropologie politique de Ruyer : depuis L’Humanité de 
l’avenir d’après Cournot, en passant par L’Utopie et les utopies et jusqu’à Les Cent prochains 
siècles qui sont, nous l’avons dit « l’Humanité de l’avenir d’après Ruyer », se réalise 
l’anthropologie ruyérienne qui définit la nature humaine comme une espèce sauvage, 
indomesticable et qui ne pourra jamais être totalement domestiquée. Le raisonnement de 
Ruyer est que le domestiqueur ne peut être de la même espèce que le domestiqué. C’est 
pourquoi il rejette la thèse de John Von Neumann qui a soutenu la possibilité 
d’autoreproduction indéfinie d’une machine cybernétique619. Cette idée de Von Neumann a 
amusé sans convaincre, dit Ruyer, mais elle a été adoptée par les généticiens positivistes pour 
l’origine et la reproduction de la vie selon le « programme génétique ». L’argument de Ruyer 
est que « Reproduire » ou  être reproduit n’est pas « se reproduire ». Se reproduire implique 
une possession primaire d’espace et de temps, d’un domaine « champ de conscience », à partir 
de quoi l’être vivant conscient étend cette possession domaniale par dédoublement et non par 
fabrication. Il « se reproduit », il « n’est pas reproduit ». La reproduction est l’essence de la 
vie – oui, à condition d’être bien comprise comme une « se-reproduction ». Une « machine se 
reproduisant », comme une « machine désirante », n’est qu’une plaisanterie 
philosophique »620. Nous retrouvons dans cet extrait les idées fondamentales de Ruyer sur la 

                                                           
613

Ibid. 
614

 Arnold Toynbee (1889-1975), A Study of history, Londres, Oxford University Press, 1956, IV, XVI, p. 3. 
615

Les Cent prochains siècles, p. 21. 
616

Ibid. 
617

 Id., p. 68. 
618

 Id., p. 69. 
619

 John Von Neumann, The General and Logical Theory of Automata, New York, John Wiley, 1951. 
620

Les Cent prochains siècles, p. 81. 



139 

 

biologie et la conscience : la reproduction du vivant n’est pas un fonctionnement mécanique 
de cellules ; la cellule elle-même ne fonctionne pas, elle se forme ; la reproduction, dans ce 
cas, n’est pas assimilable à un processus de fabrication ; l’unité absolue de la conscience n’est 
pas une unité mécanique ; elle ne résulte pas du fonctionnement d’un mécanisme cérébral, 
aussi complexe qu’on le suppose. Notons aussi, au passage, l’allusion au livre de Gilles 
Deleuze621 et Félix Guattari,  L’Anti-Œdipe, dans lequel il est question des «  machines 
désirantes », auxquelles il ne faudrait pas donner plus d’importance qu’à une plaisanterie, 
même si elle se veut philosophique. 

Ruyer se demande ensuite qu’est-ce qui est biologique et qu’est-ce qui est culturel 
dans le comportement humain : dans l’homosexualité, le suicide (où la composante 
« culturelle » est faible, mais existe – que l’on pense aux suédois !), dans la « féminité » ? 
L’erreur la plus fréquente, dit-il, est d’attribuer à l’élément biologique ce qui est dû à 
l’élément culturel. « Une autre erreur, fréquente aujourd’hui, est de considérer l’élément 
culturel comme une mystification : le mariage bourgeois n’est qu’un viol légal ; les policiers, 
des matraqueurs en uniforme »622.  

L’importance des hommes, relativement au côté matériel des institutions et de la civilisation 
est souvent soulignée. « C’est même devenu un lieu commun où, malheureusement, des 
illusions sur la puissance de l’éducation et de l’instruction gâtent ce que la thèse a de 
juste »623. D’une certaine manière, dire, comme on l’entend parfois, que l’économie est faite 
pour l’homme et non l’homme pour l’économie, c’est reconnaître implicitement que l’ordre 
vital est plus fondamental que l’ordre économique. Ruyer rappelle qu’Alfred Sauvy opposait 
plus précisément « les hommes-et-leurs-capacités aux ressources naturelles et aux 
capitaux »624. Il ajoute que l’Europe occidentale, depuis l’ère industrielle, est un exemple 
frappant de l’  « importance des hommes ». Ainsi, quoiqu’en disent les communistes, le 
capitalisme dépend de la qualité humaine des capitalistes. Avec équité et un certain grain de 
sel, il admet que « le communisme aussi dépend de la qualité humaine des communistes. Les 
Allemands de l’Est sont moins des communistes allemands que des Allemands communistes. 
C’est ce qui rend si vaines les discussions, dans l’abstrait, sur les mérites respectifs des 
institutions » car toutes peuvent être la meilleure et la pire des choses. « Les différences, selon 
la population porteuse, sont plus importantes que les identités théoriques de structure. Il est 
caractéristique que les communistes soient d’accord avec les non- communistes pour 
discerner, dans le communisme russe ou chinois, ce qui est spécialement russe, ou slave, ou 
chinois (et qu’ils considèrent comme des distorsions) »625. Insistons ici sur la pertinence des 
réflexions de Raymond Ruyer car l’implosion du système communiste soviétique, et du 
communisme comme système, ne retire rien de leur acuité : Ruyer se permet même de 
souligner l’erreur de perspective des communistes qui attribuent à des 
« distorsions idéologiques » ce qui relève de dispositions psychobiologiques des peuples. Le 

                                                           
621

 Gilles Deleuze (1925-1995) et Félix Guattari (1930-1992), Capitalisme et schizophrénie. L’Anti-Œdipe, Paris, 

Minuit, 1972. 
622

Les Cent prochains siècles, p. 102. 
623

 Id., p. 128. 
624

 Alfred Sauvy, Malthus et les deux Marx, Paris, Gonthier- Denoël, 1963, chap.19, p. 183. 
625

Les Cent prochains siècles, p. 123. 



140 

 

bon sens de Ruyer, et sa grande documentation scientifique, lui font admettre que si la 
« valeur des hommes » ne tient pas à leurs qualités biologiques seules, elle ne tient pas 
davantage à leur culture seule, à leur culture-savoir. « Les peuples ne sont pas des porteurs 
neutres de la culture-civilisation : ils la modifient selon leur « génie », pour employer un mot 
vague mais juste. Inversement, les cultures-civilisations ne sont pas des navires passant sur la 
mer des peuples qui les portent, sans y laisser d’autre trace que leur sillage vite effacé »626.  

Ruyer avait déjà, en 1972, évoqué les inquiétudes légitimes des Suisses devant l’afflux 
d’immigrants et d’étrangers qui risquait de changer la qualité de la population, par l’apport de 
mœurs et de mentalités inassimilables. Lui, qui aimait la Suisse, trouvait peu honnête de 
reprocher aux Suisses leur prétendue xénophobie pour une loi limitant l’immigration. Il 
fustigeait la prétention des milieux français progressistes de donner des leçons aux Suisses, 
qui devenaient par là-même les alliés « objectifs » (comme on disait au Parti communiste 
français) des « milieux économiques et industriels suisses qui souhaitaient l’importation 
intempérante de main-d’œuvre, mettant ainsi les intérêts matériels au-dessus des intérêts 
vitaux »627. Il développe ce thème dans Les Cent prochains siècles : « les progressistes sont 
d’accord avec les entrepreneurs et capitalistes pour accueillir n’importe quel immigrant 
lorsque manque la main-d’œuvre, en postulant qu’une fois instruit (par l’école) il sera 
substituable à un natif, qu’elles que soient ses habitudes ancestrales, ses empreintes infantiles, 
ses croyances »628.  

Ces arguments restent encore totalement inacceptables en 2011 pour une grande partie 
de l’intelligentsia et des élites politiques. Ils étaient pourtant prémonitoires et annonçaient 
calmement ce qui allait arriver dans une grande partie de l’Europe. Ruyer commence par 
montrer que  les migrations décidées par les Etats, selon la logique apparente des besoins en 
hommes, sont difficiles, coûteuses et se heurtent à des résistances invincibles de la part des 
populations »629. Il pense aux transferts de Japonais en Corée ; de deux millions d’Egyptiens 
en Syrie ; en Indonésie, d’un transfert de Java à Sumatra ; en Europe, d’un transfert de  
polonais en Tchécoslovaquie. La principale raison de ces difficultés, selon lui, est que 
l’espèce humaine est peu domesticable, comme nous l’avons vu, sauvage – bien que la 
« sauvagerie » soit ici un fait culturel qui révèle la force de l’attachement aux traditions 
ethniques, même contre l’intérêt économique : « L’assimilation des immigrés ne se fait pas 
régulièrement, contrairement aux illusions du melting pot et aux croyances en la toute-
puissance de l’éducation. Elle s’opère dans des convulsions, qui mettent en péril la civilisation 
même. Les immigrés, trop nombreux, imposent, comme malgré eux, leurs manières de vivre, 
choquantes pour les autochtones. Ou ils refusent consciemment de se laisser assimiler, en 
prétendant assimiler à leur tour la population accueillante, découragée ou endoctrinée »630. 
Faut-il rappeler que ces lignes furent publiées en 1977 ? Elles auraient pu être écrites l’an 
dernier, avec la même vigueur d’analyse. Ruyer enfonce le clou : « Il est puéril de s’imaginer 
que les U.S.A. resteront les U.S.A., avec leur style, lorsque les Anglo-Saxons n’y 
                                                           
626

 Id., p. 131. 
627

Les Nuisances idéologiques, p. 124. 
628

Les Cent prochains siècles, p. 129. 
629

 Id., p. 187. 
630

Ibid. 



141 

 

représenteront plus qu’une faible minorité, ou que la Suisse restera la Suisse si les Turcs et les 
Yougoslaves y deviennent prédominants, ou qu’Israël sera toujours Israël si les juifs 
européens, fondateurs, par départ ou dénatalité, ne sont plus là »631. Il est encore plus 
invraisemblable de penser que les politiques de migrations, de natalité pourront trouver des 
solutions, dans les prochains siècles, par des règlementations internationales, ou des décisions 
d’organismes du type Nations-Unies. « Même Mao a renoncé à prêcher aux Tibétains les 
restrictions de natalité » commente, avec humour Ruyer632. Sans parler du fait qu’un optimum 
de population est impossible à définir parce que c’est une notion extrêmement variable et qui 
dépend de plusieurs facteurs. 

 Ruyer ne dévalorise pas la civilisation en elle-même ; il lui reconnaît de nombreux 
avantages : elle permet un énorme accroissement de la population porteuse par la diminution 
de la mortalité infantile, et aussi de la mortalité des adultes. La pollution tant dénoncée n’est 
pas imaginaire, mais elle est peu de choses comparée à l’augmentation de l’hygiène générale 
de vie apportée par la civilisation. La durée moyenne de vie s’allonge en civilisation. La 
civilisation permet aussi, pour tous  et non seulement pour quelques privilégiés, une élévation 
considérable du niveau de vie matériel, du confort par des objets et appareils commodes pour 
le ménage, par les transports, par les distractions. Quand il écrit Les Cent prochains siècles, 
Ruyer ne veut plus perdre de temps en discussions ressassées sur l’encombrement par les 
objets industriels que continuent à dénoncer certains intellectuels moralistes, des esthètes et 
des politiciens, alors que cet encombrement est bien peu de choses comparé à l’immense 
commodité qu’ils apportent. Il ne veut plus reprendre les arguments de l’Eloge de la société 
de consommation et veut alors passer à d’autres sujets de préoccupations. « C’est dans un 
autre sens , écrit-il, que la civilisation a de mauvais effets sur la vie organique et 
psychologique des peuples porteurs qu’elle dégrade, qu’elle stérilise et qu’elle tue. Les 
mauvais effets tiennent beaucoup plus aux facilités même de la civilisation qu’au fardeau trop 
lourd qu’elle imposerait »633. La civilisation aurait un effet délétère sur les peuples qui en 
jouissent et perdent alors tout sens de l’effort ; elle est déclarée insupportable, elle est 
méprisée et même rejetée, parce qu’elle est devenue trop facile. C’est toute civilisation, c’est-
à-dire la culture technique scientifique, à base de raison calculatrice, qui est suicidaire, c’est 
toute la population civilisée qui tend à s’éliminer elle-même par la prévention généralisée des 
naissances : « c’est bien la civilisation qui est antinataliste, suicidaire, parce qu’elle est, par 
essence, anti-vitale, anti-instinctive »634. Nous retrouvons ici l’opposition de Cournot 
rationnel/organique : la civilisation est du côté du rationnel ; elle n’est pas du côté de 
l’instinctif, du vital qui composent l’organique chez les êtres humains et chez les peuples.   

Ruyer illustre cette disposition au suicide : « Si l’on est disposé au suicide ou si l’on 
croit la fin du monde prochaine, l’éventail des possibles s’ouvre largement. Si l’on dit « non » 
à la vie, on peut tout faire, en attendant la mort proche. Une foule de dissipations, de 
transgressions, de libérations, de gaspillages, de libertinages, d’imprévisions, d’extravagances 

                                                           
631

Ibid. 
632

 Id., p. 188. 
633

 Id., p. 133. 
634

 Id., p. 161. 



142 

 

cessent d’être insensées puisqu’il n’y a plus d’avenir »635. L’absence d’avenir, ce no future du 
mouvement punk – au-delà de la pose esthète – est une forme évidente de suicide plus ou 
moins consciemment voulu. L’usage et la consommation de drogues, dont Ruyer ne parle pas 
dans le livre, est aussi une forme de suicide de la civilisation occidentale. Il prend l’exemple 
du mariage de l’Occident traditionnel, indissoluble, uniforme, pour toute une vie et pour les 
enfants, réputé austère, pour l’opposer aux formes de mariages variées et fantaisistes – dans 
une société présentiste – qui peuvent aisément se dissoudre et ne répondre qu’aux envies 
momentanées et multiformes des adultes. On peut s’amuser à toutes les démolitions, à toutes 
les créations. Détruire toutes les défenses, toutes les polices, toutes les assurances, toutes les 
consciences, toutes les éducations. Organiser une fête, une cérémonie, un congrès est plus 
facile qu’organiser la vie séculaire et millénaire d’un peuple. Ruyer écrit d’une manière 
provocante : « Une fête de la nation n’est pas la vie de la nation. Une fête de l’humanité n’est 
pas la vie de l’humanité »636. Nous sommes passés à la fête permanente, comme le notait 
Philippe Muray637. La même logique suicidaire  prévaut: c’est une sorte d’ « après-nous le 
déluge ! ».  

Le lecteur des Cent prochains siècles pourrait être tenté d’établir un parallèle avec La 
Grande implosion, le livre de  Pierre Thuillier638 qui se présente comme un rapport 
supposément publié en 2081 sur l’implosion de l’Occident. L’échec de l’Occident serait avant 
tout culturel : la civilisation occidentale se ferait une idée fausse d’elle-même. Pierre Thuillier 
voyait dans les diverses formes du scientisme l’une des racines des malheurs de la civilisation 
occidentale. L’absence de spiritualité, l’absence de poésie reviennent fréquemment dans le 
rapport. Sans mythes, il n’y a pas de société humaine. Claude Lévi-Strauss cité dans le rapport  
pour ses réflexions sur la taille optimale d’une société est présenté pour avoir préconisé deux 
préceptes pour l’humanité et les sociétés humaines : 1. de savoir accepter ses limites et 2. De 
ne pas être trop interculturel, ce qui paraît aujourd’hui politiquement incorrect. Il a été peu  
parlé de ce gros livre de 480 pages au moment de sa parution ; ceci peut expliquer cela. Les 
journalistes et chroniqueurs n’ont pas été intéressés par l’effondrement de l’Occident annoncé 
pour 1999-2002. Ajoutons que le livre n’a pas l’ampleur de vues et les perspectives proposées 
par Ruyer. Autant lire les Cent prochains siècles provoque une véritable stimulation 
intellectuelle par les arguments et les explications proposées par Ruyer, autant La Grande 
implosion laisse le lecteur sur sa faim car il ne perçoit pas clairement – et pour cause – 
comment s’est effondré l’Occident. Le supposé rapport est allusif et ne donne pas 
d’explications vraiment satisfaisantes : il tourne autour de son sujet sans pouvoir le cerner, 
alors que Ruyer, pour sa part, propose une synthèse de ses réflexions. Il y a toute la différence 
entre un grand penseur, comme Ruyer, et un professeur de philosophie, journaliste 
scientifique639.  

                                                           
635

 Id., p. 232. 
636

Ibid. 
637

 Philippe Muray, Festivus, festivus. Conversations avec Elisabeth Lévy, Paris, fayard, 2005. 
638

 Pierre Thuillier (1927-1998), philosophe et historien des sciences, La Grande implosion, Paris, Fayard, 1995. 
639

 Le premier livre de Pierre Thuillier était un pamphlet, Socrate fonctionnaire, Paris, Robert Laffont, 1969, 

contre les programmes de philosophie de classes terminales et la philosophie universitaire. Jean Lacroix a 



143 

 

Ruyer s’attend donc à des fluctuations démographiques, il parle d’oscillations, au 
cours des prochains siècles. Ces oscillations sont caractérisées par un plancher et un plafond 
qu’il appelle « Malthus-Pincus »640 et qui nous donne la clé de l’histoire statistique des 
prochains siècles. Thomas Robert Malthus, dans l’Essai sur le principe de population641, ne 
pensait pas spéculer sur l’avenir de l’humanité ou fonder une « futurologie », dit Ruyer qui 
avait exposé les thèses de Malthus dans un cours de l’Université de 1965 à 1967 sur « les 
idées aux XVIIIème et XIXème siècles ». Malthus était un philanthrope qui ne croyait pas au 
progrès économique indéfini, ou à des réformes politiques ou sociales ou à la justice ou à la 
charité pour combattre la misère. Son idée était qu’il y avait trop de convives au banquet de la 
nature. La loi de Malthus est beaucoup plus fondamentale pour l’avenir de l’espèce humaine, 
selon Ruyer, que la dialectique marxiste qui fait passer la société d’un système économique à 
un autre. Or, argumente Ruyer, « un autre système économique ou politique – pas plus qu’il 
ne pourra changer le plafond des subsistances, résoudre la crise de l’énergie ou créer une 
goutte de pétrole – ne pourra changer grand-chose durablement au rythme de reproduction des 
hommes, ne changera pas les instincts vitaux »642. Le dépeuplement relatif des peuples 
civilisés de l’Occident serait donc le bienvenu puisqu’il coïncide avec l’épuisement prévisible 
des ressources disponibles. Il n’en est pas moins un suicide, répond catégoriquement Ruyer, 
suicide qui ne dépend pas de l’épuisement effectif de ces ressources. Il se fonde sur les 
données de jean Marie Poursin643 : En 1925, 1 habitant sur 6 de la planète était européen ; en 
2075, ce sera peut-être 1 sur 17. L’humanité de l’avenir évoluera donc entre le plafond 
« Malthus » des ressources  alimentaires et des ressources énergétiques, et le plancher 
Pincus644 de la prévention des naissances. Si ce schéma est simplifié, comme le reconnaît 
Ruyer, il est moins simpliste, dit-il, que celui de Charles Galton-Darwin qui imagine un avenir 
de famines et de pénuries, par excès de population non freinée. Charles Galton-Darwin reste 
malthusien sur ce plan. Le schéma est moins simpliste que celui des optimistes de la 
civilisation rationnelle ou les semi-optimistes comme Cournot ou Seidenberg645 qui 
envisagent une civilisation rationnelle bureaucratique, à durée indéfinie, sans pénurie de 
matériaux ni d’hommes. Il est enfin moins simpliste que les schémas d’une humanité décimée 
par un cataclysme atomique avec retour à la sauvagerie définitive.  

Les historiens du futur imaginés par Ruyer pourront écrire du XXème siècle : « On 
parlait d’accélération de l’histoire. Mais ce n’était pas l’histoire qui s’accélérait. Si l’on 
entend par  ‘histoire’ le changement organique ou  ‘dialectique’ des institutions, ne 
s’accélérait que le fonctionnement des appareils par suralimentation énergétique »646.  

                                                                                                                                                                                     

exécuté le livre dans sa chronique régulière du journal Le Monde ce qui a nui à la carrière universitaire de Pierre 

Thuillier.  
640

Les Cent prochains siècles, p. 168. 
641

 Thomas Robert Malthus (1766-1834) a publié l’Essai sur le principe de population en 1798 ; il a été traduit en 

France en 1805, et réédité en 1817 ; ce qui donne une idée de l’intérêt qu’il avait soulevé. 
642

Les Cent prochains siècles, p. 162. 
643

 Jean-Marie Poursin, La Population mondiale, Paris, Seuil, 1976, p. 155. 
644

 Gregory Pincus (1903-1967) est le célèbre docteur américain, créateur de la pilule contraceptive en 1956, et 

mise en vente dès 1960, aux Etats-Unis d’Amérique. 
645

 Cf. Notre premier chapitre. 
646

Les Cent prochains siècles, p. 206. 



144 

 

La futurologie et la prospective se combinent, en apparence aisément, avec l’idéologie 
des partis politiques progressistes : lutte contre la pollution, éducation préparant au monde 
futur, libérations des tabous, égalitarisme comme condition d’une civilisation solide et 
progressive, mobilité à l’état permanent. En 1970, l’écrivain, futurologue américain Alvin 
Toffler647  connut un beau succès de librairie avec son livre Le Choc du futur. Mais, dit Ruyer, 
ce « choc du futur » est en réalité le suicide de la civilisation. « Le futur s’anéantit lui-même 
dans le choc »648. Le « futurisme » des partis dits progressistes n’est qu’une illusion. Il ne 
s’agit que d’un pseudo-futurisme qui n’est que dans les mots et les discours. Ruyer démonte 
la philosophie « progressiste » qui n’est pas tournée vers l’avenir lointain : « elle est 
« moderniste » ce qui est très différent et beaucoup plus négatif »649. Elle prend parti contre 
tout ce qui reste des formes passées. Son leitmotiv serait : « Du passé faisons table rase ». Elle 
consiste à favoriser systématiquement les nouveautés et à éliminer systématiquement les 
restes du passé : cela fait avancer, ou plutôt bouger les peuples. « Mais avancer ou bouger 
vers leur destruction »650. Ruyer insiste en particulier sur le thème de la lutte contre les 
tabous : il épingle la naïveté des chasseurs de tabous illustrée par le Thésée d’André Gide651, 
dernier livre publié de son vivant ; dans ce récit, Gide imagine les réflexions de Thésée quant 
aux étapes successives de la vie : « Je sais bien  que tout passe, mais ne m’occupe que du 
présent », fait-il dire à son héros. Comme tous les progressistes, dit Ruyer, il voit l’avenir 
comme une succession de « luttes » contre d’autres tabous. Or, ajoute-t-il, les 
« libéralisations » occidentales, l’élimination des tabous et des interdits a surtout accéléré la 
décomposition du système d’éducation, des Eglises, des arts. « W. Reich, Marcuse, Pincus, 
Laing, Leary peuvent dire comme Thésée : Je laisse le monde plus libre. Mais s’ils ont fait 
avancer le monde, c’est vers son suicide. Ou plutôt, ils n’ont rien fait avancer du tout. Ils ont 
accompagné de leurs encouragements le mouvement spontané de la civilisation vers son 
autodestruction »652. Avec l’assurance d’avoir pour eux le sens de l’histoire et la conquête de 
l’avenir, les progressistes s’attaquent aux derniers préjugés : le préjugé du travail, celui de la 
discipline sexuelle, de la normalité, etc.  

Nous avons vu que la thèse de Ruyer est que l’espace et le présent appartiennent à 
l’homme civilisé, à ses calculs, à ses entreprises techniciennes et rationnelles, alors que le 
temps appartient à Dieu, à ses desseins inconnus – c’est-à-dire que nous ne les connaissons 
pas  ou après coup, par la sélection naturelle négative et éliminante. « C’est pourquoi les 
progressistes intelligents, en revendiquant un avenir pour l’homme, fait par l’homme, ont 
toujours senti, non sans un certain malaise, qu’ils se posaient ainsi en rivaux de Dieu, et sur 
son propre terrain »653. Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865) est classé  dans la catégorie de 
                                                           
647

 Alvin Toffler (1928-), Future Shock, New York, Random House, 1970, traduction française, Le Choc du futur, 

Paris, Denoël, 1971. 
648

Les cent prochains siècles, p. 217. 
649

 Id., p. 218. 
650

Ibid. 
651

 André Gide (1869-1951), Thésée, Paris, Gallimard, 1946. 
652

Les cent prochains siècles, p. 219. Wilhelm Reich (1897-1957), psychanalyste autrichien, élève de Freud à 

Vienne, connu pour ses études sur la sexualité et devenu dissident. Ronald Laing (1927-1989) psychiatre 

anglais, initiateur du mouvement antipsychiatrique. Timothy Leary (1920-1996), neuropsychologue américain, 

militant pour l’utilisation libre des drogues psychédéliques, en particulier le LSD. 
653

 Id., p. 221. 



145 

 

ces progressistes intelligents. Ruyer cite Le système des contradictions économiques, ou 
Philosophie de la misère (1846) en particulier le chapitre VIII où Proudhon s’attaque au 
problème de la Providence. « Proudhon, écrit Ruyer, en ses heures de plus grande lucidité, 
reconnaissait que le combat de l’homme contre Dieu ne pouvait trouver de solution finale : 
« On n’a jamais fini de se débattre contre Dieu ». En cela, pense Ruyer, Proudhon est plus 
profond que Marx, n’en déplaise aux marxistes. C’est Marx qui est le rhéteur lorsqu’il affirme 
que « l’humanité ne se pose jamais que les problèmes qu’elle peut résoudre, car, à regarder de 
plus près, il se trouvera toujours que le problème lui-même ne se présente que lorsque les 
conditions matérielles pour le résoudre existent ou du moins sont en voie de le devenir »654. 
L’objection de Ruyer à Marx est la suivante : « même si c’était vrai pour l’espace, pour le 
présent, ce n’est pas vrai pour le temps, pour l’avenir puisque nous ne pouvons pas téléguider 
nos propres enfants, encore moins bien les enfants que nous laissons aux autres peuples le 
soin de faire »655. La rhétorique de Marx nous entraîne vers la philosophie de l’histoire. Le 
mot rhétorique étant pris ici dans sa forme négative de « manipulation » ou de « mouvement 
verbal fallacieux ». Il désigne alors l’art de l’emphase que Ruyer ne pratiquait pas. 

« Les interprétations traditionnelles de l’histoire jusqu’à Hegel inclus, font la distinction entre 
la volonté humaine et la Volonté de Dieu, entre les desseins cachés et « rusés » de la Raison 
surhumaine et  les desseins  de la liberté et de la raison humaine. Et elles admettent que Dieu 
est le plus fort »656. L’histoire, selon Ruyer, n’est pas plus une dialectique continue à la Hegel, 
qu’une éducation continue – l’éducation du genre humain, comme le croient Lessing657 dans 
Education de l’humanité et les francs-maçons – elle est aussi une succession d’essais et 
d’erreurs.  

Il oppose le « sens de l’histoire » (meaning) au « sens de l’histoire » (Richtung). Le 
sens de l’histoire comme « signification », à la manière de Vico ou Burckhardt, interdit de 
croire au sens de l’histoire comme « direction » à la manière des marxistes ou des 
progressistes.658. Il juge les philosophies de l’histoire de Giambattista Vico (1668-1744) et de 
Jacob Burckhardt (1818-1897) plus intéressantes que celle de Hegel ou de Marx. 

Il nous propose une lecture de La Science nouvelle659 : la science de la durée humaine 
en opposition consciente avec la science cartésienne de l’espace et de la géométrie du monde 
physique. Ruyer reconnaît que les cycles – corsiet ricorsi – de Vico ne sont pas très 
convaincants mais que la description des décadences est excellente.660. Il dit avec admiration 
que Vico est plus près de la réalité historique que Condorcet, Comte et même Hegel ou Marx 
parce qu’il a vu l’importance des corruptions « faites de millions de corruptions, de tricheries, 
de faiblesses individuelles… (Qui) sont de petites et multiples atteintes au tissu social, les 

                                                           
654

 Karl Marx, Contribution à la critique de l’économie politique, Paris, éditions Giard et Brière, 1909, Préface, p. 

7, (Traduction Laura Lafargue). 
655

Les Cent prochains siècles, p. 224. 
656

 Id., p. 222. 
657

 Gotthold Ephraïm Lessing (1729-1781), L’Education du genre humain, 1780, traduction française, Paris 

Aubier, 1946.  
658

Les Cent prochains siècles, p. 269. 
659

 Giambattista Vico (1668-1744), La SienzaNuova, Naples, 1744, traduction intégrale, Paris, Nagel, 1953. 
660

Les Cent prochains siècles, p. 238. 



146 

 

petits « démaillages » qui produisent, de proche en proche, de grands effets, inattendus, 
imprévisibles »661.  

Il admire le « pessimisme clairvoyant » de Jacob Burckhardt dans les Considérations 
sur l’histoire universelle662. Burckhardt a été un des esprits les plus cultivés de son temps. 
Historien de l’art, philosophe de l’histoire et de la culture, spécialiste de la Renaissance. Les 
Considérations sur l’histoire universelle (1905) veulent dépasser les contradictions de 
l’historicisme allemand, celui de Léopold Von Ranke et de Johann Gustav Droysen dont il 
avait suivi les cours à Berlin. Il ne voit pas de progrès dans le cours de l’histoire et diffère en 
cela de Hegel et Marx. Ruyer reconnaît que « la position de Burckhardt devant l’histoire du 
monde et devant l’avenir humain, semble paradoxale et contradictoire. L’histoire n’a pas de 
but transcendant, et, pourtant, c’est une foi vraiment religieuse qui doit croire à la continuité 
culturelle et qui doit se sacrifier, au besoin, pour cette continuité contre la barbarie »663. 
Critique prophétique de son époque, Burckhardt a entrevu la possibilité de grandes guerres 
entre les peuples, et il a pressenti l’abaissement général de l’instruction et l’incompatibilité 
entre l’Europe et l’Islam. Ce que Ruyer résume par le « pessimisme clairvoyant » de 
Burckhardt664. 

Ces détours par la philosophie de l’histoire permettent à Ruyer d’esquisser le profil 
des « peuples longs-vivants ». Le terme « long-vivant » est emprunté à George Bernard 
Shaw665. Les occidentaux sont des anti-modèles : « on peut être bien sûr qu’un peuple long-
vivant ne ressemblera pas à un peuple actuel de l’Occident et que, surtout, il ressemblera aussi 
peu que possible aux rêves progressistes des intellectuels avancés de l’Occident »666. Suivent 
des réflexions sur l’erreur de Feuerbach et sur l’erreur de Marx au sujet de 
l’aliénation : « l’homme ne peut être désaliéné de sa situation biologique d’être vivant, obligé 
de se reproduire, et soumis à la sélection naturelle, même s’il peut être désaliéné 
politiquement et économiquement »667. Cette idée, Ruyer l’avait exprimée dix ans plus tôt 
dans un article important668 où il concluait : « Toute conscience est fondamentalement et 
irrémédiablement aliénée et il est tout à fait absurde de croire qu’en supprimant les aliénations 
politiques ou économiques de la conscience humaine, on supprime du même coup l’aliénation 
– disons métaphysique ou religieuse – qui impose à tous la voie detoute chair »669.  La « voie 
de toute chair » est une allusion directe au titre du roman de Samuel Butler.  

Ruyer s’interroge sur les formes religieuses de l’avenir parce qu’il ne suffit pas de 
« projeter dans l’avenir les formes du Pouvoir spirituel du Moyen Age chrétien. C’est ce qui 
condamne ce que l’on pourrait appeler les « futurologies réactionnaires », qui ne peuvent 
                                                           
661

 Id., p. 239. 
662

 Jacob Burckhardt (1818-1897), Considérations sur l’histoire universelle, Paris, Allia, 2001. Ruyer utilise 

l’édition Alcan, 1938. 
663

Les Cent prochains siècles, p. 265. 
664

 Id., p. 263. 
665

George Bernard Shaw (1856-1950), Prix Nobel de Littérature en 1925; dansBack to Methuselah, Londres, 

1921, Shaw parle des short-lived.Ruyer, à l’inverse, forge le terme long-vivant. 
666

Les Cent prochains siècles, p. 270. 
667

 Id., p. 281. 
668

 « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1967 : 406-413. 
669

 Id., p. 413. 



147 

 

imaginer les peuples de l’avenir que sur le modèle des époques organiques du passé et mettent 
leurs espoirs des religions dans une reviviscence des religions – en Occident, du christianisme 
– ou dans une « copie conforme » des religions et des Pouvoirs spirituels d’antan qui ont fait 
leurs preuves historiques »670. C’est d’ailleurs ce que fait Auguste Comte avec sa religion 
positiviste. 

Cet extrait montre qu’il est abusif de qualifier Ruyer de réactionnaire. Certains ne veulent voir 
qu’un « vieux » réactionnaire âgé de 75 ans, en 1977, qui ne comprendrait plus l’époque dans 
laquelle il vit. Il nous semble au contraire qu’il a très compris son époque et qu’il ne voit pas 
d’un œil favorable l’évolution de la société. Il envisage une décadence des religions actuelles, 
compromises, selon lui, par leurs mariages successifs avec les Pouvoirs temporels, pour voir 
surgir des religions à base de sentiments vitaux, à prédominance féministe et matriarcale. La 
femme règnera sur l’avenir de l’homme en tant que gardienne des pouvoirs spirituels671. Il 
s’agit là d’une idée récurrente chez Ruyer qui avait écrit, en 1949 sur ce thème672. Le 
féminisme, pour lui, n’a rien à voir avec le féminisme « viriliste » du M.L.F. Il en est même 
l’opposé puisque les mouvements féministes, nés des revendications américaines et des livres 
de Simone de Beauvoir, proposent des libérations illusoires, selon lui.  « En tout cas, il est 
exclu que règne longtemps l’antisystème religieux qui caractérise notre phase de civilisation : 
anti-ascétisme, mariage désacralisé, démythifié, démystifié, visant essentiellement l’agrément 
personnel, sans tabous ni complexes, sans péché, sans normal ni anormal, mariage-
compagnonnage avec adoption d’animaux ou d’enfants, de préférence de race étrangère ; 
oubli accéléré des parents défunts par « libération psychanalytique », abandon des tâches 
éducatives sur les enfants remis aux mains des pédagogues-idéologues ; répudiation du 
patrimoine et de l’héritage »673. Nous aborderons dans le chapitre suivant les formes 
politiques de l’avenir d’après Ruyer. Qu’il nous suffise d’indiquer ici que Ruyer entrevoit 
plus d’avenir pour les peuples de l’Inde et de la Chine, avec « de meilleures chances pour les 
Chinois d’être longtemps  « en gain » et de fournir l’axe central qui sortira du buissonnement 
des peuples, et qui portera les divers rameaux ultérieurs de l’humanité »674. Il se fonde sur les 
travaux de Joseph Needham675 qui a montré que « la Chine des mandarins – de la bureaucratie 
mandarinale – a longtemps contrôlé les inventions et les nouveautés techniques, très 
nombreuses en Chine, en empêchant leur industrialisation et leur commerce. Ce qui a interdit 
à la Chine de connaître l’équivalent de la Renaissance de l’Occident, avec ses bénéfices et ses 
maléfices »676.  

Le livre Les Cent prochains siècles n’a pas été assez pris au sérieux, même par des 
penseurs favorables aux idées de Ruyer comme Jean Brun677. Passionné par Kierkegaard, au 

                                                           
670

Les Cent prochains siècles, p. 286. 
671

 Id., p. 291. 
672

 Cf. l’article « Pouvoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422. 
673

Les cent prochains siècles, p. 292. 
674

 Id., p. 325. 
675

 Joseph Needham (1900-1995), La Science chinoise et l’Occident, Paris, Seuil, 1969. 
676

Les Cent prochains siècles, p. 303. 
677

 Jean Brun (1919-1994), Professeur de philosophie à l’Université de Dijon, profondément affecté, comme 

Ruyer, par les événements de Mai 68 qu’il considérait comme une expression de la dégradation des mœurs 

sociales. 



148 

 

contraire de Ruyer, il s’appliquait à mettre à jour les faux saluts inventés par l’homme, 
échappatoires, illusions, alibis et autres leurres. Georges Canguilhem a déclaré : « Toute 
l’œuvre de Jean Brun est une exhortation à nous résigner à n’être pas à nous-mêmes notre 
propre solution »678. Cette phrase s’applique aussi à l’œuvre de Ruyer.  

Sur les traces de Raymond Ruyer, est le texte, très  amical, que Jean Brun a présenté au 
colloque Ruyer679. Après avoir parlé de La Gnose de Princeton, il écrit cependant : « Devant 
le succès de l’ouvrage, Ruyer lui donna une suite : Les Cent prochains siècles d’après les 
Gnostiques de Princeton. Il y énonce des truismes séduisants destinés à provoquer l’adhésion 
inconditionnelle du lecteur attentif et à le rassurer sur la lointaine destinée de l’humanité. 
C’est ainsi qu’il tient à préciser que, dans les cent prochains siècles, seules subsisteront les 
sociétés qui seront parvenues à survivre, ou que, de toute manière, l’impossible n’arrivera 
jamais. Ainsi apaisé par des prévisions aussi rigoureusement scientifiques, le lecteur pouvait 
continuer à vivre en toute sérénité »680. Certes Jean Brun a raison de souligner « l’humour 
plein de bon sens » de Ruyer, mais il sous-estime totalement l’importance du livre Les Cent 
prochains siècles et passe à côté de l’essentiel que nous venons de résumer. La Gnose et les 
Gnostiques ont eu un effet contreproductif puisque ils ont fait négliger les thèses du livre. Une 
telle incompréhension a de quoi laisser perplexe.  

L’interprétation de Roland Quilliot681, elle, ne nous surprend pas. Il écrit :  « Que 
penser par exemple de l’affirmation, au dos des Cent prochains siècles, où s’expriment des 
positions politiques d’un conservatisme très appuyé, que «  la morale de Dieu nous dépasse, et 
se moque de nos idéologies et de nos idéaux, en laissant périr ceux qui ne se conforment pas 
aux normes de la survie et de la longue durée ». C’est le jugement d’un moraliste – 
progressiste ? – qui s’est contenté de lire la quatrième de couverture du livre pour y flairer un 
« conservatisme appuyé » et, par là-même, se refuser à examiner plus avant. La posture 
morale adoptée par Roland Quilliot le fait évaluer en termes politiques les thèses de Ruyer 
qu’il rejette,  d’une manière réductrice et simplificatrice, comme conservatrices. Elle fournit 
une bonne illustration de la manière dont l’œuvre de Ruyer a été lue et rejetée. 

Un point de détail pour terminer qui donne raison à Louis Vax : la bibliographie des Cent 
prochains siècles aurait mérité une présentation plus soignée et aurait justifié d’en confier la 
réalisation à quelqu’un si Ruyer ne voulait pas perdre de temps à de telles futilités pour un 
ouvrage qu’il destinait au grand public. La bibliographie ne rend pas justice à l’ampleur et la 
variété de ses lectures que nous avons eues l’occasion de souligner. Louis Vax a raconté 
comment Ruyer avait inventé des noms d’auteurs et des titres d’ouvrages lorsque la revue 
Critique pour laquelle il avait rédigé un exposé de ses propres idées, l’avait prié de fournir, 
selon l’usage, une brève bibliographie. Nul ne s’avisa de la supercherie, tant il est vrai, disait 
Ruyer, que les philosophes se lisent peu les uns les autres.  

 

                                                           
678

 Georges Canguilhem, Ouverture de la Journée Jean Brun, Dijon, Editions universitaires de Dijon, 1996. 
679

 Dans L. Vax et J.-J. Wunenburger, Raymond Ruyer.  De la science à la théologie, Paris, Kimé, 1995. 
680

 Id., p. 316. 
681

 Roland Quilliot, « La métaphysique de Raymond Ruyer », Zénon, 1
er

 semestre 2004. 



149 

 

Le scepticisme comme arme contre « les discours intimidants ». 

Un an après Les Cent prochains siècles, Ruyer publie L’Art d’être toujours content 
dont le sous-titre est Introduction à la vie gnostique682 dans lequel il revient sur le thème du 
bonheur. « Ose être heureux ! » pourrait être la maxime du livre, d’autant plus que le bonheur 
est décrit comme la capacité, à la portée de tous, de romancer le présent, de le colorier ou de 
l’iriser poétiquement. Ce livre prend volontairement le contrepied de l’intellectualisme triste 
et ennuyeux des penseurs à la mode. Il affiche par ailleurs une indifférence à la politique qui 
l’éloigne quelque peu de la critique sociale comme telle. 

Le dernier ouvrage de critique sociale de Ruyer est Le sceptique résolu…devant les 
discours intimidants683 qui conjugue pensée roborative, ironie et humour. Agé de 77ans, 
Ruyer écrira, en 1983, un texte resté inédit et publiera un volume de  souvenirs en 1985. 

 Dans L’Opium des intellectuels, Raymond Aron appelait de ses vœux les sceptiques 
pour combattre le fanatisme : « Si la tolérance naît du doute, qu’on enseigne à douter des 
modèles et des utopies, à récuser les prophètes du salut, les dénonciateurs de catastrophes. 
Appelons de nos vœux la venue de sceptiques, s’ils doivent éteindre le fanatisme »684. 

 Ruyer, nous l’avons montré, n’a pas attendu 1955 et L’Opium des intellectuels, pour « douter 
des modèles et des utopies ». Dès 1930, il doutait des socialismes et du communisme. 
Incontestablement, Ruyer a été du côté de la tolérance contre le fanatisme et du côté de 
Raymond Aron contre les marxistes et contre Sartre. Mais, en 1977, il estime que les 
« discours intimidants », qui prétendent représenter la « modernité »,  ont pris trop 
d’importance à l’Université, dans les médias, dans la vie politique, dans la société. Il convient 
donc de leur opposer, avec résolution, le scepticisme que Raymond Aron appelait de ses vœux 
depuis 1955.  

Ce dernier livre de critique sociale reprend presque tous les thèmes de la critique 
sociale que nous avons exposés. Dès l’avant-propos, Ruyer distingue ce qu’il appelle les 
niveaux d’esbroufe : a) l’esbroufe d’ordre simple est anodine : elle règne dans l’art et la 
critique d’art ; b) l’esbroufe « d’ordre simple par déplacement d’étiquettes – on fait du théâtre 
avec le traité de Marx, Travail salarié et capital, avec la correspondance de Diderot ou les 
Pensées de Pascal, on baptise « poésie » un traité de géologie ; c) l’esbroufe d’ordre composé 
politico-esthétique : Ruyer donne comme exemple les pages de Simone de Beauvoir dans 
Tout compte fait685 : enchantée par le spectacle 1789 d’Ariane Mnouchkine qui met en scène 
la cour de Louis XVI, à Versailles, mangeant d’une manière obscène pendant que le peuple 
meurt de faim ; plus loin, le récit du voyage en URSS en 1963, avec Sartre. Simone de 
Beauvoir découvre les marchés vides d’une république socialiste soviétique et, à l’invitation 
des officiels de la ville, le buffet rempli de victuailles. Prenant conscience du contraste, elle se 

                                                           
682

 Raymond Ruyer, L’Art d’être toujours content, Paris, Fayard, 1978. 
683

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979. 
684

 Raymond Aron, L’Opium des intellectuels, Paris, Calmann-Lévy, 1955, pp. 434-435. 
685

 Simone de Beauvoir, Tous compte fait, Paris, Gallimard, 1972, éd. Folio, p. 272 et pp. 408-410 pour le voyage 

en URSS. 



150 

 

demande si sa présence est justifiée. Ruyer admet que le lecteur se le demande aussi ; d) 
l’esbroufe par l’intimidation et e) le terrorisme.  

Cette gradation, de l’esbroufe simple à l’esbroufe composée jusqu’au terrorisme, en passant 
par l’intimidation, se veut pédagogique : il s’agit d’apprendre à ne pas se laisser intimider par 
les discours prétentieux. Le « sceptique » de Ruyer s’appuie sur le bon sens pour démonter les 
« discours intimidants » ; ce bon sens si dévalorisé aujourd’hui – en 1977, lors de la 
publication du livre et encore de nos jours – assimilé à une simple idéologie parce que le 
divorce a été prononcé entre raison et bon sens. Selon Ruyer, notre éducation ne sait 
développer que l’intelligence abstraite ; elle fait peu de cas du bon sens. Apprendre à 
observer, c’est éduquer le bon sens. Le sens de l’observation s’est perdu dans notre culture. 
La lucidité repose aussi sur l’observation. L’exercice de lucidité est souvent une preuve de 
bon sens. L’homme de bon sens juge par lui-même et fonde ce qu’il sait sur ce qu’il voit, ce 
qu’il entend, ce qu’il comprend. Le bon sens est une protection contre les esprits raisonneurs 
contre les illusions, contre les conformismes paresseux. Le bon sens aide à ne pas tomber dans 
l’inconscience sociale, un des thèmes de prédilection de Ruyer, nous l’avons vu.  

Le Sceptique résolu se présente donc comme un catalogue assez drôle de tous les types 
d’esbroufe : « des raisonneurs de mauvaise foi », des « immoralistes », des « démagogues 
non-professionnels » - nous pouvons supposer que les démagogues professionnels se 
rencontrent parmi les politiciens ou les hommes de pouvoir  - des « clercs prétentieux », des 
« sociologues fantaisistes », des « fabricateurs de projets de société », des « théologiens du 
futur », des « révolutionnaires de l’économie », des «  humanistes crédules », des rêveurs sur 
l’homme futur », des « anarchistes et des nihilistes naïfs ». 

Il poursuit la critique des idéologies, qu’il avait étudiées dans Les Nuisances idéologiques, en 
avançant l’idée que l’idéologie dans la politique ressemble beaucoup à l’académisme dans 
l’art686 : « De même que l’académisme consiste à prétendre que l’artiste doit faire ses études 
théoriques dans des écoles, et non pas être apprenti chez un artiste artisan, qui lui apprend à 
s’exprimer en travaillant d’abord dans son atelier, l’idéologie, pense-t-on, est ce qui doit être 
étudié préalablement. Le jeune étudiant doit être initié au marxisme, au matérialisme 
dialectique, à la théorie rousseauiste du contrat social, ou à la théorie sartrienne du serment, 
ou à la théorie du ‘champ social’ et du désir. Il doit s’exercer à ne voir la réalité sociale que 
conforme aux ‘canons’ orthodoxes de la bonne idéologie.  

Après quoi seulement il verra ce qu’il convient de voir et ne verra pas ce qu’il ne faut pas 
voir. Il sera imperméable à l’expérience. 

Le jeune étudiant a été transformé en idéologue, pédant, académique. Mais, avertit Ruyer, le 
mot « idéologue » sonne mal – tout comme le mot académisme. Il faut donc prétendre que les 
adversaires sont aussi des idéologues mais des idéologues inconscients qui représentent 
l’idéologie par excellence, l’idéologie dominante. Ce mensonge devient : nous ne sommes pas 
des idéologues mais des philosophes ou des scientifiques ; nos adversaires, eux, ne sont que 

                                                           
686

Le Sceptique résolu, p. 34-35. 



151 

 

des idéologues. En un troisième temps, le mensonge peut se transformer par l’affirmation : 
« Tout est idéologie. La science n’est qu’une idéologie parmi d’autres, comme la religion ». 

« A ce stade, conclut Ruyer, les trompeurs se trompent eux-mêmes. Ils considèrent pêle-mêle 
comme des idéologies toutes les visions du monde, qu’elles soient fabriquées ou instinctives, 
qu’elles soient des concoctions d’intellectuels ou qu’elles soient des mythes spontanés qui 
aident les hommes à vivre et à s’adapter parce que l’homme parle, pense, imagine, et ne vit 
pas seulement de pain, mais a besoin de nourriture psychique et spirituelle »687. 

Le scepticisme s’exerce d’abord  sur soi-même : «  La philosophie est l’abus d’une 
terminologie inventée en vue de cet abus même »688. Ruyer attribue cette définition à un 
philosophe allemand alors qu’il s’agirait plutôt Francis Herbert Bradley, philosophe anglais 
(1846-1924). Avec ce dernier livre de critique sociale nous voyons que les vices de la société 
contemporaine excitaient la verve  de Ruyer et qu’il portait volontiers sur les événements et 
les hommes des jugements sans complaisance. Louis Vax a rapporté des conversations avec 
Ruyer : « Le grand moteur de l’histoire n’était à son sens ni le Dieu de Bossuet, ni la 
Dialectique de Marx, ni le Progrès de la conscience mais plutôt « l’éternelle bêtise (il usait 
d’un terme plus énergique et plus vulgaire) humaine ».  

- « Savez-vous, me disait-il, quelle exclamation revenait le plus souvent dans les 
conversations des prisonniers de guerre ? 

- Eh bien, c’était : en plein vingtième siècle ! » Et de hausser les épaules. 

Persuadé que le pourcentage d’imbéciles est constant dans tous les milieux, Ruyer en 
concluait naturellement que cette loi s’applique au monde universitaire. Il acceptait cependant 
la remarque d’un collègue luxembourgeois689 selon qui la proportion d’imbéciles est plus 
forte dans l’intelligentsia que dans les milieux populaires. Le maçon est en effet tenu de bâtir 
un mur vertical et le garagiste de remettre en marche un véhicule tombé en panne, alors que le 
prestige d’un penseur estimé n’est en rien affecté par les sottises qu’il profère. Encore faut-il 
distinguer, dis-je, les imbéciles épais, qu’on détecte aisément, et les imbéciles subtils, dont le 
prestige est considérable chez les beaux esprits.  

- En effet, me répondit-il, un style alambiqué, pimenté au besoin d’un peu d’érotisme, 
jouit naturellement d’un grand succès mondain. Une dame me disait récemment : 
«  Quel dommage que ces grands hommes ne se mettent à notre portée. Que de choses 
intéressantes ils nous révéleraient ! 

- Non, madame, le jour où ces gens-là s’exprimeront clairement, vous vous apercevrez 
qu’ils n’ont rien à dire »690. 

Ruyer connaît l’importance du snobisme dans la vie intellectuelle et il sait que « dégonfler » 
les fausses valeurs peut se retourner contre soi. Lorsqu’il s’agit de Mac Luhan, aujourd’hui 
                                                           
687

Ibid. 
688

Id., p. 53. 
689

 Le collègue luxembourgeois n’est autre que Monsieur Vax lui-même qui a été professeur au Centre 

universitaire de Luxembourg. 
690

 Louis Vax, « Portrait d’un philosophe », in L. Vax et J.-J. Wunenburger (dir.), Raymond Ruyer, de la science à 

la théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995. 



152 

 

bien oublié, cela ne porte pas à conséquence : « Mac Luhan s’est complètement trompé. Il 
attache une importance très exagérée au progrès technique dans la vitesse des transmissions, 
et il confond ce progrès avec un progrès dans la compréhension du sens de ce qui est 
transmis »691. On voit l’erreur de Mac Luhan quand il croit que la vitesse des médias 
transforme la planète entière en un « village planétaire »692. 

Autre idée fort à la mode : « L’avenir de l’homme ne dépend que de la volonté des 
hommes ». Cette idée semble donner toute licence aux créateurs en tout genre, artistes, 
politiques, moralistes ou immoralistes révolutionnaires, qui pensent que l’avenir est à créer de 
toutes pièces. Il sera ce que nous voudrons. « C’est une idée de civilisé gâté par la civilisation, 
dit Ruyer, habitué aux écoles et aux bureaux et aussi aux terrasses de café : en parlant ou en 
écrivant, on peut influencer les autres, créer un autre monde social, et par là, une autre 
nature »693 . Le slogan du parti socialiste « Changer la vie » avait retenu l’attention de Ruyer 
qui demande avec bon sens : avant de changer la vie, il serait bon de se demander « Qu’est-ce 
qui fait aimer la vie ? » 

Pour Ruyer, rien n’est plus faux qu’un temps entièrement à la libre disposition des hommes. 
Nous avons vu qu’il est allergique à l’existentialisme et à l’idée de liberté sartrienne. 
« Vouloir quelque chose, c’est vouloir aussi le chemin vers ce quelque chose. Whereis a will, 
thereis a way. On interprète souvent ce dicton d’une façon orgueilleusement optimiste: « une 
volonté, si elle est forte, créé ses moyens ». Le vrai sens en est plutôt : une volonté, si elle est 
forte, finit toujours par découvrir le chemin qu’elle doit suivre pour le réaliser »694. 

Il y a une réflexion sur les formes dans la philosophie de Ruyer. Nous avons vu qu’il 
oppose formation et fonctionnement, en particulier dans l’étude du vivant. Nous avons vu 
qu’il s’est intéressé à la genèse des formes vivantes et sa philosophie biologique garde toute 
son actualité. Les idées qu’il a avancées lui permettent de réfuter l’idée que « l’homme est le 
Seigneur des formes »695 : « Enfant, en voyant pour la première fois le grand pont de Kehl sur 
le Rhin, je me demandai : « Pourquoi ce lourd assemblage de poutrelles métalliques 
entrecroisées, cette surcharge inutile ? » Il a plus tard compris la raison de cette surcharge. Il 
prend aussi comme exemple une forme plus simple : une théière ; les théières et verseuses 
sont de formes très variées mais il est impossible d’utiliser une verseuse dont le conduit 
verseur ne serait pas au niveau du haut du récipient. Il y a des contraintes dans l’invention des 
formes et Ruyer a montré que l’invention des formes dans la conscience humaine ne diffère 
pas essentiellement de l’invention des formes vivantes. Ce qui l’autorise à réfuter les 
anarchistes qui affirment : « l’homme est créateur, et en créant, c’est lui qui créé non 
seulement de nouvelles formes concrètes, mais de nouveaux Possibles, de nouvelles Normes, 
de nouvelles Idées. Il n’y a pas d’ordre naturel essentiel, pas de filigrane divin précédant et 
guidant les formes créées par l’homme. Ce monde est un chaos, un informe pur. Nous 

                                                           
691

Le Sceptique résolu, p. 71. 
692

Ibid. 
693

 Id., p. 257. 
694

 Id., p. 258. 
695

 Id., p. 292. 



153 

 

formons le monde »696. Faut-il discuter ces enfantillages, se demande Ruyer, parce qu’ils sont 
parfois signés de noms prestigieux ? Nietzsche, Bergson, Sartre ? Le potentiel créateur des 
formes vivantes ou des formes artistiques possède, selon Ruyer, une unité organisatrice, un 
« sens » qui dépasse le créateur. On a pu parler de « platonisme » chez Ruyer, sauf que les 
formes ne préexistent pas toutes faites et l’on ne peut lui faire « les reproches habituels 
adressés au platonisme, à savoir qu’un monde d’essences ou de thèmes  ne fait que redoubler 
inutilement le monde visible »697. Ruyer nous offre un autre exemple pour expliciter son idée : 
« Les poissons ont tous la même forme et reproduisent leurs formes à chaque génération. De 
même les engins spatiaux américains ou russes aux formes « inventées » par l’homme mais 
selon des possibles »698. En 1979, la compétition spatiale entre russes et américains était 
encore d’actualité. Ruyer veut montrer que l’idée d’une invention des formes par l’homme est 
un enfantillage, que cette création des formes se réalise dans des conditions bien précises. Il 
étend l’idée aux formes des institutions, des sociétés pour s’opposer aux anarchistes ou 
nihilistes : « Essayez donc ! Vos sociétés sans police, vos entreprises sans rentabilité, vos 
subventions sans impôts, vos écoles où les élèves commandent aux maîtres ? » L’invention 
des formes, qu’elles soient formes vivantes, formes artistiques, formes sociales, etc. obéit aux 
mêmes contraintes ce qu’oublient les rêveurs, révolutionnaires, clercs prétentieux ou 
fabricateurs de « projets de société ». Ruyer poursuit la réflexion des Cent prochains siècles : 
«  Une société humaine n’est pas hors de la nature vivante. Elle doit survivre de génération en 
génération. Elle n’est pas instantanée. Il n’y a pas de contrat social rationnel possible entre la 
génération présente et les générations passées ou futures »699. 

Il en arrive à reprocher au libéralisme économique – tout comme la « théorie superficielle du 
contrat social – de méconnaître les conditions de durée d’un peuple et de sa vie longue. Le 
reproche était déjà présent dans Les Cent prochains siècles. Selon lui, le libéralisme 
économique repose sur le « présentisme »700 et l’intérêt actuel est tout aussi aveugle que le 
« désir », et l’utilitarisme que l’épicurisme. 

Le Sceptique résolu se termine par un « Hymne à Zeus » : « Je te loue de m’avoir fait vivre et 
de me laisser vivre encore un moment avant de me laisser mourir – sans jugement dernier, 
sans rétribution, ni punition – comme tu laisseras mourir toute l’espèce humaine et tous les 
vivants. Du moins sur cette terre qui n’est pas promise à une vie éternelle mais qui aura été 
une fenêtre sur l’éternité ». 

Ruyer résume avec cet hymne à Zeus sa pensée sur le destin de l’humanité. Cet Hymne 
n’entre pas dans la critique sociale mais il permet d’éclairer la critique sociale.  Tout comme 
Le Sceptique résolu nous permet de ne pas nous égarer dans les faux-semblants, les fausses 
promesses – comme « changer la vie » - ou les fantaisies des sociologues, et de ne pas nous 
laisser intimider par leurs discours. Telle est la leçon de ce livre qui n’a pas rencontré non 
plus le public qu’il mérite. Le Sceptique résolu s’inscrit dans la même veine polémique que 

                                                           
696

 Id., p. 291. 
697

 Cf. Fabrice Colonna, Ruyer, p. 117. 
698

Le Sceptique résolu, p. 293. 
699

 Id., p. 300. 
700

 Id., p. 303. 



154 

 

les précédents livres de critique sociale. Moins provocateur que L’Eloge de la société de 
consommation, écrit dix ans plus tôt, et l’air du temps a changé, mais plus polémique que Les 
Nuisances idéologiques et surtout que Les Nourritures psychiques, le moins polémique des 
livres de critique sociale de Ruyer.   

Nous avons donc analysé les livres de critique sociale de Raymond Ruyer et nous allons 
étudier sa pensée politique. Passer de la critique sociale à la pensée politique peut surprendre 
comme s’il n’y avait pas déjà une approche de la politique dans la première. Pourtant la 
politique concerne le ou les pouvoirs, l’organisation d’ensemble de la société, ou encore la 
scène sur laquelle se joue la compétition entre les partis politiques. Chez Raymond Ruyer il 
existe une réflexion sur la politique, comme nous allons maintenant essayer de le montrer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 

 

Chapitre VIII 

 

La pensée politique de Raymond Ruyer 

 

Nous nous proposons de montrer dans ce chapitre qu’il existe une réflexion sur la 
politique chez Ruyer mais qu’il n’y a pas pour autant de théorie politique. Il étudie la théorie 
politique, les normes de la politique, la politique comme domaine de valeurs mais il refuse de 
faire de la politique l’horizon ultime de la vie humaine. La politique n’est pas au cœur de son 
entreprise philosophique, nous l’avons vu : le point de départ de sa réflexion philosophique 
est la connaissance et les moyens que nous avons de connaître, la matière, la vie, la 
conscience, la nature et l’univers. Il se met à l’école des sciences : biologie, physique puis 
cosmologie pour déboucher sur une sorte de théologie. L’originalité de Ruyer est que sa 
métaphysique se construit à partir des données scientifiques les plus précises et les plus 
récentes. Dans le même temps, il s’intéresse au comportement de l’homme et cherche à 
obtenir une meilleure connaissance de l’homme. Pour lui, la politique ou « le politique » est 
un ordre de valeurs, de normes ; il n’y a pas, dit-il, de société sans contrôle social. Il 
s’intéresse aux débats de son temps, prend parti contre Sartre – nous allons le voir – même s’il 
ne s’engage pas, il expose des positions politiques que nous examinerons. 

Le sujet de la thèse complémentaire peut surprendre : pourquoi un jeune philosophe – même 
impressionné par l’ampleur intellectuelle d’Antoine Augustin Cournot – s’intéresserait-il à 
l’Humanité de l’avenir ? Il cherche à comprendre, au-delà de son époque, comme Cournot, 
nous l’avons vu, avait cherché à comprendre le 19ème siècle, le rôle joué par l’humanité et il 
s’interroge sur les évolutions prévisibles du destin de l’humanité. 

Nous avons vu que l’intérêt du jeune Ruyer avait été éveillé par la thèse de Cournot qui peut 
se résumer de la manière suivante : les sociétés humaines sont à la fois des organismes et des 
mécanismes701. Dans ses Souvenirs702, rédigés en 1859, Cournot, alors âgé de 58ans,  écrit que 
son intérêt pour la politique lui vient de son passage chez le Maréchal de Gouvion Saint-Cyr 
où se forma sa philosophie de l’histoire. De 1823 à 1833, Cournot est secrétaire de Laurent, 
marquis de Gouvion Saint-Cyr (1764-1830), Maréchal d’Empire et homme politique 
français ; il l’aide à rédiger ses mémoires, puis sera le précepteur de son fils. Cournot 
distingue « la politique pratique et actuelle pour laquelle il est impropre, toujours un peu en 
retard ou en avance sur les événements, de la politique générale et spéculative »703. La 
politique est à jamais rebelle aux lois de la raison ; en revanche « l’administration des intérêts 
sociaux », à mesure que la civilisation progresse, est susceptible de prendre une allure 

                                                           
701

 Cournot, Traité de l’enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l’histoire, Paris, 

Librairie Hachette, 1911, Livre IV, « Les sociétés humaines sont tout à la fois des organismes et des 

mécanismes », p. 374, (soulignés par Cournot). 
702

 L’autobiographie de Cournot, Souvenirs(1760-1860), écrite en 1859 ne sera publiée qu’en 1913, à Paris, par 

la librairie Hachette, précédée d’une introduction par Emile Botinelli. Nous utilisons cette édition. 
703

 Cournot, Souvenirs, Paris, Librairie Hachette, 1913, p. 57. 



156 

 

scientifique, conforme aux lois de la raison. Cournot n’est pas loin de penser que 
l’administration suffit à assurer la bonne marche de la société704.  

Sur la politique spéculative, Il écrit : « La plupart des philosophes s’accordent à dire que le 
cours des choses et l’adoucissement progressif des mœurs amènent la substitution du règne du 
droit et de la loi au règne de la force, comme le triomphe de l’esprit sur la matière brute et 
celui de la raison sur les penchants grossiers. D’autres philosophes, Hobbes par exemple, 
veulent que la force soit le fondement nécessaire de l’institution politique. Mais, à notre avis, 
toutes ces théories pêchent par une intelligence incomplète des faits historiques et des vrais 
éléments de la nature humaine. Les philosophes veulent faire de l’homme ce qu’il n’est pas, 
ce que l’histoire nous montre qu’il n’a jamais été ; tantôt une pure intelligence, tantôt une 
brute ou une machine : et la raison de cette méprise (nous ne saurions trop insister là-dessus) 
c’est qu’il est plus facile de se rendre compte, par la constitution de notre entendement , des 
lois d’une intelligence pure ou de celles d’une machine que des lois qui règlent le 
développement de la vie dans un être vivant et animé »705 

Le jeune Ruyer qui découvre l’œuvre de Cournot a dû être influencé par cette vision de la 
politique ; vision, certes classique, qui distingue la pratique politique de la théorie. Ses intérêts 
intellectuels se portent sans doute plutôt sur les réflexions de Cournot, savant, mathématicien, 
économiste et philosophe que sur l’activité politique (ou le politique). Mais il ne néglige pas 
pour autant la politique comme activité humaine, même s’il ne lui réserve pas une place de 
premier plan dans sa pensée. Ruyer a pu penser, à la lecture de Cournot, que la politique allait 
se réduire à la gestion administrative. Il s’est rendu compte que la politique ne pouvait pas 
disparaitre simplement parce qu’elle est une activité irrationnelle. Il perçoit le caractère 
tragique de la politique parce que l’homme n’est ni naturellement bon, ni naturellement 
mauvais ; il ne suit pas Rousseau sur ce point ; il n’existe pas d’état de nature pré politique ou 
présocial. Nous avons vu que Ruyer n’accepte pas la doctrine du « contrat social » de 
Rousseau. Il insiste à plusieurs reprises sur le fait qu’il n’y a pas et qu’il ne peut pas y avoir de 
« contrat » passé entre les générations. De même, il rejette, nous l’avons vu, l’affirmation que 
« tout est politique » comme un non-sens. Comme Julien Freund, il pense que si tout est 
politique, rien ne l’est.  

Cournot rapporte une conversation familière entre Lagrange (Joseph Louis Lagrange 
(1736-1813), mathématicien et astronome) et Poinsot (Louis Poinsot (1777-1859), 
mathématicien) – qu’il tient de Poinsot lui-même – au cours de laquelle Lagrange lui annonce 
« que tout cela706  aurait une fin, que les Bourbons reviendraient, que le règne des dévots et 
des Jésuites reviendrait aussi : que les jeunes gens devaient s’y attendre et s’arranger en 
conséquence. Lagrange devait surtout à son âge le don de la prophétie. Il est mort en 1813, 
juste au moment où sa prédiction allait s’accomplir ». Cournot admire Lagrange pour sa 
capacité à « lire » les événements politiques : «  Lagrange avait donc raison, les Bourbons 
devaient revenir ; voyez-en les conséquences »707. Ruyer inclut Cournot parmi les 

                                                           
704

 Cournot, Traité, Livre IV, p. 499. 
705

 Id. pp. 499-500. 
706

 Lagrange parle de l’Empire de Napoléon Bonaparte. 
707

 Cournot, Souvenirs,  p. 41 et 45. 



157 

 

« conservateurs intelligents » (avec Tocqueville et Max Weber)708, et il admire Cournot pour 
sa clairvoyance. Cela pourrait expliquer l’évolution politique de Ruyer qui a appris de 
Cournot non seulement la science économique mais aussi une manière de considérer la 
politique « générale et spéculative ».  

La critique sociale de Ruyer comporte une dimension politique qui établit les bases 
d’une anthropologie politique. Cela se traduit par des prises de positions politiques, en 
particulier après les événements de mai 1968 et jusqu’à la fin de sa vie. Mais la réflexion 
politique est subordonnée à la réflexion philosophique ; Ruyer dira qu’il est un « animal  
théorétique » et ses prises de position politiques reposent sur sa conception de l’homme, de 
l’histoire et de la société.  Nous pouvons dire que  la « métaphysique » de Ruyer détermine sa 
conception de la politique. La réflexion philosophique qui organise sa pensée donne à la 
politique une place secondaire par rapport à la connaissance fondée sur les sciences. Si Ruyer 
reconnaît l’importance de la religion, de la politique et de l’art dans les activités humaines, il 
privilégie le domaine scientifique : « En travaillant à la Philosophie-Science, on se place dans 
la ligne centrale du vrai classicisme philosophique. A toutes les époques, de Platon à Bergson, 
Whitehead, et Husserl, en passant par Descartes, Malebranche, Spinoza et Leibniz, le courant 
central de la philosophie s’est toujours volontairement mêlé, sinon confondu, avec le courant 
de la science. Aucun philosophe authentique n’a jamais fait une simple « philosophie 
scientifique », ou une simple « philosophie de la science ». Chacun a voulu orienter, ou 
redresser le courant, mais en travaillant avec la science et sans prétendre fonder une 
connaissance parascientifique »709. 

En philosophe « authentique », Ruyer s’inscrit dans le courant du vrai classicisme 
philosophique, celui de laPhilosophie unie à la science, selon le titre de son article publié 
dans l’Encyclopédie française, en 1957, antérieur au texte que nous venons de citer.  

L’œuvre de Ruyer comprend quelques articles consacrés plus spécifiquement à la politique et 
les livres de critique sociale, nous l’avons vu, comprennent des réflexions sur la politique. 
C’est ce que nous allons examiner maintenant.  

La politique trouve sa place, comme l’économie, la morale, le droit, l’éducation, la 
science, l’art, la religion, dans les activités autonomes et spécifiques de sorte qu’elles peuvent 
entrer en conflit. Ces activités correspondent à des domaines de valeurs. Ruyer traite ce point, 
nous l’avons vu, dès 1948 : Le Monde des valeurs. L’ordre politique est un ordre de valeurs, 
comme l’ordre vital, l’ordre religieux et l’ordre économique. Il a ses lois propres qui ne se 
déduisent pas de la morale, de la religion, de la science ou du droit naturel, ou qui ne se 
réduisent pas, comme le pensent les marxistes, à une infrastructure qui serait l’économie ou la 
technique. « La politique a droit à une certaine autonomie à l’égard de la morale et de la 
religion, comme à l’égard de la civilisation…Là-dessus, Machiavel avait raison contre les 
théories pseudo-politiques des théologiens du Moyen Age, qui prétendaient tout tirer des 

                                                           
708

 R. Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p. 305. 
709

 « Raymond Ruyer par lui-même », Les études philosophiques, janvier 2007, n°1, p. 14 ; réédition du texte 

paru sous le titre « Raymond Ruyer », in Les Philosophes français d’aujourd’hui par eux-mêmes, G. Deledalle et 

D. Huisman, (dir.), Paris, CDU, 1963.  



158 

 

préceptes de la charité chrétienne, ou contre celles des humanistes livresques et moralisateurs 
à la Pétrarque, trop admirateurs des belles attitudes romaines pour étudier les conditions 
réelles de l’action politique dans l’Italie des Visconti, des Sforza et des Médicis. Une 
politique sans aucune inspiration esthétique, morale, religieuse au sens large, est courte, 
mesquine, dangereuse. Mais une politique qui se voudrait intégralement morale et sainte ne 
ferait que paver l’enfer de ses vaines intentions »710. Ruyer ajoute en note «  qu’il n’y a rien, à 
notre avis, de scandaleux dans la thèse de C. Schmitt : Der Begriff des Politischen en tant 
qu’elle insiste sur la spécificité de la distinction politique « Ami-Ennemi », considérée comme 
indépendante des autres polarités : Bien-Mal ; Beau-laid ; Utile-Nuisible. Ce qui est 
scandaleux, c’est de vouloir l’émancipation  absolue de la valeur politique, c’est de refuser, en 
cas de conflit, toute sentence arbitrale d’un tiers, si ce  « tiers » est porteur de valeurs 
spirituelles »711. Ruyer sait que le politique ne se réduit pas à la distinction « ami-ennemi » ; il 
y a aussi les distinctions « commandement-obéissance » et « public-privé ».  

Il y a confusion des valeurs « quand les poètes se déguisent en conducteurs de peuples (à la 
mode romantique), ou les savants de laboratoire en hommes politiques, au lieu de se borner à 
maintenir, au-dessus de la politique, une atmosphère et une orientation spirituelles, il y a, 
comme disait Sainte-Beuve, de quoi frémir »712. Nous avons connu, en France, des poètes – 
de Lamartine à Victor Hugo – et des savants de laboratoire, qui se sont mêlés de politique ; à 
la confusion des rôles ou « déguisements », selon Ruyer, s’ajoute la confusion des ordres de 
valeurs. Ils devraient, pense-t-il, se maintenir « au-dessus de la politique », ce qui indique 
l’idée d’une hiérarchie, assez classique, selon laquelle l’Art et la Science sont « au-dessus » 
de la politique par leurs visées, leurs finalités : le Beau et le Vrai. 

La finalité de la politique, pour sa part, est la protection de la collectivité et celle de ses 
membres. « Les normes politiques ont été dégagées empiriquement par les dirigeants 
politiques eux-mêmes, ou par les observateurs réalistes des expériences sociales et 
historiques, comme Thucydide, Aristote, Machiavel, Clausewitz, Cournot, Pareto, Weber, 
Carl Schmitt ». Ruyer renvoie souvent à la thèse de Julien Freund713  et il fait confiance aux 
analyses politiques de Raymond Aron. Si l’on peut dire que Raymond Aron a influencé tous 
ceux qui ne se reconnaissaient pas dans les intellectuels de gauche, il est certain que Raymond 
Ruyer a été de ceux-là. Une estime réciproque les liaient l’un à l’autre ; une estime 
intellectuelle car ils se sont peu fréquentés. Ils sont tous deux normaliens ; Ruyer est à Nancy, 
ville dont sont originaires les parents d’Aron. Un autre point commun les réunit : leur 
opposition à Sartre. Ce n’est donc pas par hasard que Raymond Aron a accepté de publier, 
nous l’avons souligné, les trois livres de critique sociale dans la collection qu’il dirigeait chez 
Calmann-Lévy.  

En outre, sur le plan des idées politiques, ils sont tous deux « réalistes » ; la philosophie de 
Ruyer, nous l’avons dit, sa métaphysique débouche sur la transcendance qui est absente chez 
Raymond Aron, mais il n’y a pas non plus pour Ruyer de transcendance de l’histoire humaine. 

                                                           
710

 R. Ruyer, Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948, p. 126. 
711

 Id. p. 126 
712

Ibid. 
713

 Julien Freund, L’Essence du politique, Paris, Sirey, 1965. 



159 

 

Tous deux refusent le déterminisme historique : il n’y a pas de nécessité ou de lois qui 
régissent l’histoire, d’où leur refus du marxisme ; il n’y a pas de Providence. Ruyer, Aron, 
tout comme Karl Popper714 ne croient pas en un sens de l’histoire, un sens plus ou moins 
caché, qui obéirait à des lois déterminées. Ils ne croient pas aux théories du progrès qui 
caractérisent le XIXème siècle, celles de Hegel, Comte ou Marx mais ils ne croient pas plus 
aux théories de la décadence ou du déclin, à  la manière d’Oswald Spengler. Ils refusent la 
conception romantique d’une histoire tragique et absurde parce que l’histoire dépend en partie 
de nous, en luttant contre les fanatiques, les utopistes, les révolutionnaires qui veulent imposer 
le paradis sur terre ou leurs conceptions de la politique et de la société. Ils s’opposent aussi au 
relativisme en histoire et en politique pour lequel toutes les opinions se valent, selon les 
époques ou selon les situations. 

Ils ne sont pas essentialistes : il n’existe pas d’essences des régimes politiques. « On ne 
comprend pas la politique, écrit Ruyer, si l’on part de l’idée que la démocratie libérale et 
égalitaire est l’idéal normal de toute politique »715. Enfin, ils refusent la posture idéologique : 
ils assument la complexité et l’incertitude et ne veulent pas jouer aux prophètes - même 
lorsque Ruyer construit une futurologie sérieuse, comme nous l’avons vu, avec Les Cent 
prochains siècles.  

Lorsque Ruyer écrit : « L’Histoire des idées politiques est l’histoire d’illusions successives, 
comme l’histoire politique est l’histoire d’abus sans fin. Il en est de même pour l’histoire des 
religions »716, on croit retrouver le pessimisme aronien : « Oui, l’histoire est la tragédie d’une 
humanité qui fait son histoire, mais qui ne sait pas l’histoire qu’elle fait »717. Le pessimisme 
de Raymond Aron peut-être tempéré par l’optimisme de Karl Popper selon qui « nous 
pouvons donner nous-mêmes un sens à l’histoire politique et lui fixer un objectif, un sens et 
un objectif conformes à la dignité de l’homme »718. Popper fonde son optimisme sur 
l’Aufklärung, la philosophie des Lumières issue de Kant qui voit bien dans l’histoire une série 
de conflits d’idées, de conflits de croyances, de luttes de pouvoir de la vie politique, mais qui 
a tiré les leçons « des horreurs de la Révolution française »719. Car Popper commence par 
rappeler que les idées de l’Aufklärung et du rationalisme ont eu les répercussions les plus 
effroyables »720.  

En 1937, l’article « La cause élémentaire des guerres modernes »721 s’écarte des 
préoccupations philosophiques et scientifiques de Ruyer, sur la connaissance, la notion de 
temps, la biologie et la psychologie, pour examiner les tensions qui vont conduire à la 
deuxième guerre mondiale. Ruyer se propose d’analyser le mécanisme qui met en jeu les 
causes psychologiques qui mènent aux guerres. Il décrit des phénomènes auxquels les 

                                                           
714

 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, Paris, Les  Belles Lettres, 2011, chap.10, p. 18. 
715

 R. Ruyer, Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972, p.170. 
716

 « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960 : 129-162, 

p.161. 
717

 Raymond Aron, Introduction, Max Weber Le Savant et le Politique, (1919), Paris, Plon, 1959. 
718

 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, p. 186 et p. 192. 
719

 Id., p. 194. 
720

Ibid. 
721

 « La cause élémentaire des guerres modernes », Revue philosophique, 1937 : 63-78. 



160 

 

sciences sociales nous ont habitué depuis longtemps : « La conscience individuelle assiste 
tragiquement au « de proche en proche » de la mécanique sociale dont elle est le matériel ; 
elle arrive à en maîtriser des fragments, mais l’ensemble finit presque toujours par obéir à des 
lois toutes physiques…Des hommes sains et normaux peuvent ainsi être le « champ » de 
phénomènes sociaux, ordonnés à leur façon, mais aussi aveugles qu’un orage »722. 

Ruyer reprend l’idée de mécanique sociale composée de phénomènes sociaux qui semblent 
obéir à des lois physiques. La réflexion de Ruyer se poursuivra, pendant la captivité et après 
la guerre, par la publication des Eléments de psychobiologie723, livre qui distingue les 
phénomènes primaires, liés à l’individu et l’individuation, et les phénomènes secondaires 
attachés aux lois de foule – causalité déterministe, « de proche en proche » -  

De l’observation des phénomènes sociaux, il est permis de tirer quelques conclusions : « dans 
les schémas de l’économie libérale orthodoxe, l’égoïsme de chacun produit, en principe, le 
maximum d’utilité ou  ‘d’ophélimité’ collective. Parallèlement, dans le cas de la guerre, on 
pourrait dire, schématiquement, que le souci pour chaque nation du maximum de sécurité, 
produit le maximum d’insécurité collective ».  

L’objectif, suffisamment ardu, de cet article, pour Ruyer, est « d’augmenter chez chacun une 
certaine forme d’intelligence ‘appliquée’, le sens de phénomènes sociaux et de la technique 
sociale »724. Cette intelligence appliquée nous permettra de comprendre que les seules causes 
psychologiques ne déterminent pas la guerre ; pas plus que l’instinct combatif ne produit 
directement la guerre, les sentiments pacifistes ne produisent directement la paix. Ruyer 
souligne l’impuissance des idées pacifistes dont le philosophe Alain était, en France, parmi les 
représentants les plus influents. Raymond Aron, on le sait, a été influencé par le pacifisme 
d’Alain dont il se détachera dans les années 1930, après son séjour en Allemagne où il 
observera la montée du nazisme de 1930 à 1933. Si nous savons rétrospectivement que Ruyer 
avait raison, sa conclusion n’en reste pas moins déprimante : « Il n’y a donc pas à compter, 
pour arrêter le fonctionnement de la machine qui fait les guerres, sur un progrès intellectuel de 
l’espèce. Il faut plutôt s’attendre à voir chacun recommencer sans cesse les mêmes fautes »725. 
Ce jugement anticipe  celui qu’il relatait, bien plus tard, à son collègue, Monsieur Louis Vax 
en évoquant les conversations du camp de prisonniers où il se trouvait ; certains d’entre eux 
ne parvenaient pas à comprendre les horreurs de la guerre, « en plein vingtième siècle ! » et 
Ruyer de hausser les épaules devant la « bêtise » humaine. 

Nous avons dit que cet article de 1937 apparaissait comme une pause dans le développement 
de l’œuvre philosophique de Ruyer qui s’alarme alors de la situation de la France à l’intérieur 
et à l’extérieur, en cherchant des explications à l’engrenage qui conduira au conflit mondial de 
1939-1945 ; s’il relève, en un sens, de la critique sociale, il ne relève pas vraiment de 
l’analyse politique. L’idée de critique sociale est peut-être présente à l’esprit du philosophe 
mais elle n’est alors pas formulée clairement comme telle. L’article prolonge d’une certaine 

                                                           
722

 « La cause élémentaire des guerres modernes », p. 66 
723

Eléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946. 
724

 « La cause élémentaire des guerres modernes », p. 75. 
725

 Id., p. 77 



161 

 

manière les réflexions de la thèse complémentaire sur Cournot par la référence à la mécanique 
sociale, aux lois physiques et au progrès – ou plutôt à l’absence de progrès – intellectuel de 
l’humanité (Ruyer parle de l’espèce pour mettre l’accent, ici, sur la dimension biologique de 
l’intelligence). Il nous faut donc étudier, dans la critique sociale de Ruyer, ce qui concerne 
directement la politique ou « le » politique.  

Nous avons vu comment Ruyer a conçu la notion de « nutrition psychique » et le rôle qu’elle 
peut jouer dans la critique sociale en offrant une nouvelle perspective d’interprétation de 
certains phénomènes psychiques, économiques, religieux ou politiques. En 1960, l’article 
« La nutrition psychique et la vie politique » examine comment elle se présente dans la 
politique comme, auparavant, Ruyer l’avait  étudiée en économie. La thèse de l’article, qui 
sera en grande partie reprise dans le livre Les Nourritures psychiques publié en 1975, est que 
la politique n’est pas et n’a jamais été rationnelle. Les constructions rationnelles de la 
politique aux XVIème et XVIIème siècles, de Machiavel et Hobbes, évacuent les passions et 
le mystère lié au pouvoir politique. Tout comme l’idée de Contrat social ; Rousseau, comme 
l’a souligné Robert Dérathé, est un pur rationaliste en politique.726En tant que telle, la thèse 
n’est pas vraiment originale mais la nouveauté provient de l’application de la nutrition 
psychique à la politique. Les romantiques allemands (Herder, Novalis, Schelling, Schlegel) 
reconnaissent le rôle de l’âme et de la nutrition psychique mais ne s’intéressent qu’assez peu à 
la politique alors que Hegel met la politique au centre de la culture en méconnaissant le rôle 
de l’âme humaine et de la nutrition psychique. Pour Hegel, dit Ruyer, « la réalité politique 
n’est que l’Idée manifestée ». 

Pour Ruyer, la politique rationnelle devrait être subordonnée à l’économie générale de 
la société et le gouvernement devrait être établi pour le bien général. Une telle description 
idéale de la politique, souligne la subordination du politique à l’économique, en termes très 
généraux, et l’orientation libérale de Ruyer. La réalité des sociétés concrètes est assez 
éloignée de cette vision de la « politique rationnelle ». Pourtant, « Il faut se garder de l’erreur 
commune qui impute à l’égoïsme des princes, ou à la sottise des masses, la politique de 
puissance et de prestige, qui nourrit l’âme et vide les poches ».727 Ce genre d’erreur vient de la 
méconnaissance de la nutrition psychique. « Rien de superficiel comme les interprétations 
« cyniques » de la politique qui, par exemple, attribuent les révolutions politiques et les 
guerres aux « marchands de canons », à la « finance internationale » ou aux « grandes 
compagnies pétrolières », bref à des intérêts matériels parfaitement définis, parfaitement 
conscients d’eux-mêmes et tirant quelques ficelles pour faire mouvoir tout le reste de 
l’humanité innocente »728 Ruyer, on le voit, rejette les explications de la politique qui reposent 
sur les théories du complot comme superficielles ou cyniques. Il expose les idées de 
l’anthropologue anglais A. M. Hocart729 : « la philosophie utilitariste du siècle dernier, dit A. 
M. Hocart, est responsable du préjugé selon lequel l’intérêt mène les hommes ». Il s’agit du 
19ème siècle, bien entendu ! C’est ce préjugé qui expliquerait la rapacité des marchands et des 
financiers. La thèse de Hocart, explique Ruyer, est que le snobisme joue dans la vie humaine 
                                                           
726

 Robert Derathé, Le rationalisme de Jean-Jacques Rousseau, Paris, PUF, 1948. 
727

 « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960, p. 137. 
728

Ibid. p. 138. 
729

 Arthur Maurice Hocart(1883-1939), The Life-Giving Myth, Londres, Methuen, 1952. 



162 

 

et la vie politique en particulier un rôle capital et encore trop méconnu. Ainsi, dans l’histoire 
de la colonisation, le snobisme a joué un grand rôle. Nous pouvons accepter l’idée  d’après ce 
que nous savons de la colonisation britannique en Inde et en Afrique. Ruyer adapte la thèse de 
Hocart : « En France, aujourd’hui, le parti communiste recrute beaucoup d’intellectuels, parce 
qu’il y a, grâce à Hegel et au Marxisme, un prestige philosophique, malgré sa clientèle 
d’ouvriers »730. Il voit une part de snobisme dans l’adhésion d’un certain nombre 
d’intellectuels au parti communiste. Nous pensons cependant qu’il faudrait écrire que ces 
intellectuels adhèrent non pas « malgré » mais « à cause » de sa clientèle d’ouvriers. Il ne faut 
pas négliger les cas où la « mauvaise conscience bourgeoise » de certains intellectuels les fait 
rejoindre la classe ouvrière. Il s’agirait alors d’une forme d’inversion du snobisme. Il sera 
toujours temps, après Mai 68, pour ces mêmes intellectuels, de dénoncer 
l’ « embourgeoisement » de la classe ouvrière – à la suite de Marcuse – et de quitter le PCF 
pour rejoindre l’extrême gauche. 

La thèse de Hocart, ajoute Ruyer, est probablement inspirée de celle, bien connue, dit-il, de 
Thorstein Veblen sur la « consommation ostensible »731qu’il avait exposée et critiquée 
quelques années plus tôt. Veblen aurait montré, en somme, le rôle du snobisme en matière 
d’économie politique et surtout en matière de consommation : « Nous avons essayé de 
montrer que cette thèse  ‘cynique’, sans être fausse, est forcée et ne voit qu’un côté de la 
question. La consommation ostensible ne peut se maintenir comme institution que parce 
qu’elle répond à un besoin, non seulement chez l’ostentateur, mais chez le spectateur. Besoin 
de nutrition psychique et de spectacles nourrissants »732. Conclusion de Ruyer : la thèse de 
Hocart sur le rôle du snobisme dans la politique est aussi impossible à pousser jusqu’au bout 
que la thèse de Veblen sur l’économie dite de prestige. Le snobisme, comme l’ostentation 
dans l’économie, n’a un rôle en politique que relativement à un besoin primaire de nutrition 
psychique. Nous avons vu, en outre, que tout n’est pas mensonge dans la nutrition psychique. 
Par conséquent, pourrions-nous ajouter, tout n’est pas mensonge dans la vie politique. 

 

Contre Sartre : la raison dialectique est un mythe. 

L’année suivante, 1961, Ruyer publie l’article sur « Le mythe de la raison 
dialectique »733 : « Je veux essayer de montrer que la notion d’une raison dialectique, 
opposable à la raison tout court, et consistante, définissable, utilisable comme instrument 
philosophique, n’est qu’un mythe philosophique, et parfois un fléau pour la pensée 
contemporaine ». Le mot « dialectique », écrit Ruyer, ne désigne rien de précis, il n’est qu’un 
fourre-tout mais il tend à passer dans le langage courant. Il cite, non sans ironie, la définition 
que Hegel propose : « l’application scientifique de la légalité inhérente à la nature de la 
pensée »734. Il y a affinité – surprenante à première vue – de l’existentialisme pour le 
matérialisme dialectique. En effet, la dialectique nie la pluralité des normes et des valeurs. 
                                                           
730

 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 140. 
731

 Ruyer écrit : consommation « ostensible » dans l’article ; on dit plutôt consommation « ostentatoire ». 
732

 « La nutrition psychique et la vie politique », p. 141. 
733

 « Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, n° 1-2/1961 :1-34. 
734

 Hegel, Encyclopédie, § 10. 



163 

 

Ruyer parle de la « monochromie axiologique » de l’existentialisme et du matérialisme 
dialectique ; pour le premier, la liberté absolue, vide, est la seule valeur « qui n’est pas 
justifiée par rapport à quelque chose de plus haut que l’homme libre, qui n’est pas liberté 
pour…mais arrachement violent à tout ce qui la menacerait d’engluement »735.   

Au-delà de cette affinité, l’existentialisme, philosophie de la liberté, et le marxisme semblent, 
a priori, difficilement conciliables. De nombreux lecteurs de la Critique de la raison 
dialectique736, Raymond Aron en particulier, se sont demandé si Sartre avait, comme il le 
souhaitait, « contribué à la rénovation du marxisme figé par les staliniens en un dogmatisme 
stérile ? »737. Les marxistes-léninistes, ajoute Aron, « rejettent le marxisme accommodé à la 
mode sartrienne ». « Il est facile, dit-il, de montrer que Sartre, quoi qu’il en ait, ne parvient 
jamais à être un bon marxiste, mais il resterait peut-être à savoir pourquoi il attache tant de 
prix à l’être »738. La réponse serait-elle dans la formule de Sartre, maintes fois reprise par tous 
ceux qui refusaient de mettre en cause le marxisme comme « la philosophie indépassable de 
notre temps » ? Raymond Aron déclare qu’il n’a jamais pris cette formule au sérieux ; tout 
comme « le curieux mélange d’insistance sur l’engagement libre et de dogmatisme marxiste 
dans la pensée de Sartre ne paraissait acceptable »739. Plus loin, dans les Mémoires, il partage 
le point de vue de Ruyer ; « Il n’existe pas de Raison dialectique, différente en essence de la 
raison analytique : il existe, à l’intérieur de la pensée de Sartre, une dialectique qui, à la 
différence des dialectique de la plupart des philosophes, ne se définit pas, directement ou 
indirectement par le dialogue. La dialectique sartrienne se réduit à la saisie totalisante de la 
situation, à la projection de la conscience vers l’avenir »740. Pour Aron, même si Sartre veut 
démontrer que l’Histoire tout entière est dialectique, il n’y a « aucun motif d’appeler Raison 
la dialectique de la conscience ; puisque la conscience est libre, comment affirmer a priori 
qu’elle choisira le rationnel ? »741 

Revenons à l’article de Ruyer qui reconnaît que « Sartre a raison contre le positivisme abusif 
imprégnant la marxisme aujourd’hui », mais la raison dialectique ne décrit pas correctement 
les faits. Selon Ruyer, la sociologie de l’action, celle de Talcott Parsons par exemple, est 
beaucoup plus près des faits742. Les dialecticiens, écrit Ruyer, parmi lesquels il inclut Sartre, 
« se rendent incapables de comprendre la vie politique dont ils font une révolution 
permanente, une lutte sans fin »743. Ils soutiennent, ajoute-t-il, « qu’il y a une loi de l’histoire 
qui s’applique à la totalité de l’histoire, et qui détermine ses  phases et ses périodes, dont 
chacune a un aspect, un sens, particulier et unique »744. 

                                                           
735

 « Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, 1961. 
736

 Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialectique (précédé de Question de méthode), t.1 : Théorie des 

ensembles pratiques, Paris, Gallimard, 1960. 
737

 Raymond Aron, Marxismes imaginaires, Paris, Gallimard, coll. Idées, 1970, p. 187 (Etude intitulée : La lecture 

existentialiste de Marx). 
738

 Id. p. 191. 
739

 Raymond Aron, Mémoires, Paris, Julliard, 1983, p. 523. 
740

 Id. p. 586. 
741

 Id. p. 587. 
742

 Talcott Parsons (1902-1979), Eléments pour une sociologie de l’action, Paris, Plon, 1955. 
743

 Ruyer, « Le mythe de la raison dialectique », p. 20 
744

Ibid. 



164 

 

Une des conséquences est la politisation de la philosophie contre laquelle s’insurge Ruyer. 
« Pour Marx, la connaissance est indissociable de l’action. La vérité de la pensée, c’est son 
pouvoir, et un pouvoir doit être démontré dans la pratique. Là encore l’affinité est évidente 
avec l’existentialisme, qui refuse aussi la vie de bienheureux sur la terre. Il est caractéristique 
que Sartre intervertisse complètement le sens des mots idéologie et philosophie. L’idéologie 
devient la seule vraie philosophie »745. Dix ans après cet article, Ruyer écrira Les Nuisances 
idéologiques pour montrer les effets pernicieux des idéologies. Il opposera ensuite les 
Nourritures psychiques aux nourritures idéologiques  qui « sont par elles-mêmes creuses, peu 
nourrissantes pour l’âme. Les meneurs idéologiques sont souvent des hommes qui ne savent 
pas vivre dans le bonheur quotidien…et qui cherchent des compensations dans le bonheur 
froid du pédantisme et de la haine politique »746. Pour Ruyer, Sartre est un de ces hommes qui 
ne savent pas vivre dans le bonheur quotidien. D’autre part, le « bonheur froid » n’est pas sans 
évoquer L’Idéologie froide du philosophe et historien de l’art KostasPapaïoannou747. 
Remarquons, au sujet des idéologies, que Ruyer est considéré comme un philosophe politique 
de droite dans un ouvrage publié au Québec où il n’a pas été mieux lu qu’en France : «  De 
tous les critiques de ce concept, les idéologies de droite sont celles qui semblent éprouver le 
plus de difficulté à reconnaître la validité de ce concept, allant jusqu’à en proscrire l’usage. 
Par exemple, c’est souscrivant à une telle méfiance que le philosophe politique français 
Raymond Ruyer (1902-1987) décrit les idéologies dans un ouvrage comme des  ‘nuisances’, 
ajoutant qu’elles sont « les pestes noires de notre temps »748. 

Raymond Ruyer et Raymond Aron n’ont pu voir l’effondrement de l’Union Soviétique et du 
système communiste qu’ils considéraient comme une erreur sur le plan économique et par 
conséquent sur le plan politique. Ils ont pris parti pour les démocraties occidentales contre le 
soviétisme, pour les réformes contre les révolutions ; ce qui n’excluait pas de leur part une 
distance critique et reposait sur une connaissance de la réalité sociale et politique. Un des 
reproches qu’ils font à Sartre est l’apologie de la violence qui se déclare dans l’attirance pour 
la révolution. Ce reproche figure dans l’article de Ruyer que nous commentons. Pour 
Raymond Aron, nous renvoyons à ses livres et à l’analyse qu’en donne Stephen Launay dans 
le chapitre sur « la critique des idéologies » du livre La pensée politique de Raymond Aron749.  

L’argumentation de Ruyer prend pour point de départ une erreur de Marx sur laquelle repose 
la « philosophie dialectique » pour justifier la violence qui prendra fin « dans un lointain 
utopique, quand la rareté aura cessé d’imposer sa loi, autrement dit à la semaine des quatre 
jeudis »750. Suivons le texte de Ruyer : «  C’était, de la part de Marx, une grave erreur – le 
cours de l’histoire l’a bien montré – de croire que les entrepreneurs capitalistes iraient 
aveuglément jusqu’au bout de la logique présumée du système, et attendraient stupidement de 

                                                           
745

Ibid. 
746

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975, p. 250. 
747

KostasPapaïoannou (1925-1981), L’idéologie froide. Essai sur le dépérissement du marxisme, Paris, J.-J. 

Pauvert, coll. « Libertés », 1967. 
748

 Danic Parenteau et Ian Parenteau, Les idéologies politiques. Le clivage gauche-droite, Québec, Presses de 

l’université du Québec, 2008. (C’est nous qui soulignons). 
749

 Stephen Launay, La pensée politique de Raymond Aron, Paris, PUF, 1995, en particulier les pages 106 et 107. 
750

 Raymond Ruyer, « Le mythe de la raison dialectique », p. 20. 



165 

 

se trouver réduits à un petit groupe de milliardaires au milieu d’un immense prolétariat 
misérable, et de périr dans un cataclysme inévitable. (Anatole France, converti au marxisme, 
dans le dernier chapitre de L’Ile des Pingouins751, prévoit même des cataclysmes à répétition, 
tous les deux ou trois millénaires). La politique des hauts salaires, chez les peuples les plus 
intelligents et de bon niveau technique, a au moins retardé considérablement l’échéance. La 
philosophie dialectique porte à considérer toutes les questions politiques et sociales, sous 
l’angle des inévitables épreuves de force, des négations affrontées, la raison humaine ne 
pouvant avoir d’autre rôle, d’autre liberté que de préparer ces épreuves, non de chercher à les 
éviter »752.  

L’Histoire de France fournit malheureusement de nombreux exemples de ces épreuves de 
forces et négations affrontées, poursuit Ruyer : « La France est passée de la Terreur de 1793 à 
la réaction bonapartiste, et des désordres des premières Républiques aux répressions de 
Cavaignac et de Thiers. Mais dans le même temps, remarque un publiciste, nos voisins 
britanniques conquéraient les mêmes libertés politiques et sociales à travers une évolution 
sans heurts. Ne transformons pas une calamité en Vérité Philosophique »753. Nous retrouvons 
l’ironie de Ruyer et cette ironie se double d’une analyse psychologique aigüe qui discerne 
dans le goût pour la catastrophe quelque chose de plus que la résignation à une loi immanente 
du devenir historique : « Le dialecticien attend la catastrophe, parce qu’il la juge inévitable, 
mais aussi pour voir la tête que fera l’adversaire, et pour vivre des heures exaltantes »754. Et il 
conclut ainsi l’article : « L’espoir humain n’est pas dans la dialectique historique de la guerre 
et de la révolution. L’espoir est au contraire d’échapper aux mouvements d’une demi-raison, 
myope ou aveugle, d’être sauvé au dernier moment par une lueur d’intelligence et de vraie 
conscience, par un compromis, une organisation à l’amiable, qui incarne la raison – contre la 
dialectique »755.  

Raymond Aron et Raymond Ruyer n’ont pas été les seuls, bien entendu, à critiquer les 
positions politiques de Jean-Paul Sartre. Jacques Ellul a, lui aussi, développé une critique 
virulente en dénonçant l’engagement politique de Sartre comme un moyen de fuir devant la 
réalité au nom d’une pseudo-réalité. Il souligne que « l’étude des textes de Sartre, entre autres, 
manifeste qu’il y a toute une élaboration abstraite du concept de politique, en vue de l’action 
politique, sans aucune référence avec la réalité de l’Etat ou des problèmes politiques. Cela 
obéit sans doute à un point de départ philosophique sur la nécessité pour la liberté de 
s’engager dans le réel, mais un réel fait sur mesure et destiné à pouvoir se donner bonne 
conscience d’une part, à prouver sa liberté d’autre part. Mais les initiatives de Monsieur 
Sartre, et surtout ses palinodies, manifestent tout autre chose que la moindre liberté ! Nous 
sommes en présence d’une mystification portée à son comble d’habileté, et acceptée par 

                                                           
751

 Anatole France (1844-1924), L’Ile des Pingouins, Paris, Calmann-Lévy, 1908. Il a reçu le prix Nobel de 

littérature en 1921. 
752

 Id., p. 33. 
753

 Id., p. 34 (C’est nous qui soulignons). 
754

Ibid. 
755

Ibid. 



166 

 

beaucoup de jeunes parce que ceux-ci ont besoin de faire de la politique , mais ont aussi 
besoin d’y trouver un sens »756.  

Précisément, Ruyer, comme Aron, ont été libres. Ruyer n’a jamais été militant et cela prend 
toute sa dimension positive : il n’a jamais été prisonnier d’une orthodoxie, d’une manière de 
penser. Il se méfiait des militants ; il refusait les conformismes – l’esprit de sérieux, l’esprit de 
parti, les stéréotypes « progressistes », le dogmatisme, les impostures et le pédantisme. Son 
enseignement nous invitait à apprendre à être libres, à nous défier des idées reçues, des 
opinions toutes faites, bien arrêtées. Il nous apprit l’esprit critique, c’est-à-dire à penser par 
nous-mêmes sans se préoccuper des modes intellectuelles. Durant ces années utopiques, selon 
le titre du livre de Gil Delannoi757, les modes philosophiques dominaient. Vincent Descombes 
en fait la description, souvent critique, en parlant d’une approche bruyante de la philosophie, 
du « tintamarre »758. Il cite Jean-François Lyotard, qui dans le livre Economie libidinale,759 
« Le désir nommé Marx », décrit l’illusion du militant qui croyait parler au nom de la vérité, 
« la vérité qu’offrait le savoir de la théorie révolutionnaire n’était qu’un idéal. Elle n’était pas 
du tout la vérité, mais seulement l’expression d’un désir de vérité. Elle procédait de la même 
croyance en la vérité que la religion ». Arrivés à ce point, écrit Descombes, « nous voudrions 
pouvoir interrompre un instant Lyotard et lui dire : Peut-être était-ce cette vérité du militant 
qui était mal fondée ; un désir lui a fait recevoir les énoncés marxistes comme vrais, mais 
peut-être, tout simplement, n’étaient-ils pas vrais ». Mais Lyotard va plus loin et franchit d’un 
seul bond toute la distance qui sépare sa désillusion d’une polémique contre la vérité comme 
telle. « Si le marxisme n’est pas vrai, ce n’est pas parce qu’il est faux, mais parce que rien 
n’est vrai »760. Ruyer, Aron et tous ceux qui n’ont pas accepté « la vérité » du marxisme, ont 
aussi refusé le nihilisme, consécutif aux désillusions provoquées par l’effondrement du 
communisme et par le marxisme qui le fondait. 

Ruyer fait partie de ces intellectuels universitaires, assez peu nombreux semble-t-il, qui ont 
refusé l’inconscience et l’aveuglement en matière politique. Le constat de Jacques Bouveresse 
est à cet égard impitoyable 761 : « Si l’on considère l’évolution de la philosophie française 
depuis une quarantaine d’années, on est bien obligé de constater que dans le domaine qui 
constitue pour elle, comme dit Descombes, l’  ‘épreuve décisive’, à savoir la prise de position 
politique, elle s’est surtout distinguée par ce que l’on ne peut percevoir aujourd’hui autrement 
que comme une inconscience et un aveuglement exceptionnels et, secondairement, par une 
aptitude remarquable à dénoncer après coup, comme si elles avaient été et étaient encore 
celles de tout le monde, des erreurs et des illusions qui étaient, en réalité, essentiellement les 
siennes ». 

En contrepoint de l’attitude de Ruyer vis-à-vis de la politique, il est intéressant d’observer 
celle d’un autre grand intellectuel français, Claude Lévi-Strauss, (1908-2009) qui a eu 
                                                           
756

 Jacques Ellul (1912-1994), L’Illusion politique, Paris, Robert Laffont, 1964, p. 166. 
757

 Gil Delannoi, Les années utopiques (1968-1978), Paris, La Découverte, 1990. 
758

 Vincent Descombes, Le Même et l’autre. Quarante-cinq ans de philosophie française (1933-1978), Paris, 

Editions de Minuit, 1979. 
759

 Jean-François Lyotard, Economie libidinale, Paris, Editions de Minuit, 1974. 
760

 Vincent Descombes, Le Même et l’autre, p. 211. 
761

 Jacques Bouveresse, Le Philosophe chez les autophages, Paris, Editions de Minuit, 1984. 



167 

 

l’élégance de reconnaître ses erreurs en politique. Ce dernier, dans les années 1920 -1930, a 
été tout d’abord un étudiant à l’engagement militant socialiste, à la SFIO, dont il sera ensuite 
un membre prometteur, comme le rappelle Alexandre Pajon762. Quand il passe de la politique 
à l’ethnologie, à partir de 1933, ses convictions socialistes passent au second plan. Il partit 
pour le Brésil en février 1935, comme il le raconte dans le livre Tristes Tropiques. Il repartit 
en 1937 pour  revenir en France au début 1939 : « Avec la guerre et la défaite de la France, 
tout s’écroula. Lévi-Strauss explique ainsi sa sortie de la politique par l’aveuglement de son 
pacifisme »763. Après la guerre, il devient un intellectuel « peu engagé ». Par exemple, il 
refusa de signer, en 1960, « l’Appel des 121 », universitaires, intellectuels, artistes, sur le droit 
à l’insoumission pendant la guerre d’Algérie, au moment du procès du réseau Jeanson, accusé 
d’avoir « porté les valises » du FLN. Claude Lévi-Strauss s’est expliqué à plusieurs reprises 
sur son éloignement de la politique : « J’ai compris que c’était un grand tort d’enfermer les 
réalités politiques dans le cadre d’idées formelles »764. Un an plus tard, il déclare : « Quant 
aux engagements politiques, j’ai été pacifiste dans ma jeunesse et puis j’ai vécu la débâcle de 
l’armée française […] De m’être si lourdement trompé m’a inspiré une défiance définitive 
envers mes jugements politiques »765. Ce ne sont pas des affirmations à la légère puisqu’il y 
reviendra, plus tard, dans les mêmes termes : «  je me suis tant trompé en politique que j’y ai 
renoncé » et « Quand on s’est trompé si gravement, il n’y a qu’une conclusion à tirer : c’est 
qu’on n’a pas la tête politique »766.  

Nous avons vu que le parcours politique de Ruyer a été différent puisqu’il n’a pas été militant. 
Sa défiance de la politique ne vient pas du fait de s’être trompé : il n’a pas pris d’engagements 
qu’il aurait eu à regretter. Cette défiance est clairement exposée dans un livre dont nous 
n’avons pas encore parlé, L’Art d’être toujours content767, qui ne fait pas partie des ouvrages 
de critique sociale. Nous pouvons y lire : « Il est absurde de croire qu’une société doit être en 
état de politisation permanente, avec enthousiasmes collectifs, passions jalouses et 
soupçonneuses, libertaires et égalitaires, exigences de participation directe à toutes les affaires 
et à tous les niveaux à la fois »768, et « On ne risque guère de se tromper en conseillant la 
passivité plutôt que l’activité politique, l’isolationnisme plutôt que l’enthousiasme 
collectif »769. Ruyer poursuit dans ce livre la fiction de la « Gnose de Princeton » pour 
l’appliquer à la vie individuelle comme l’indique le sous-titre : « Introduction à la vie 
gnostique ». L’ironie est toujours présente : « Les Mémoires des hommes politiques sont, 
certes, toujours faux. Mais ils sont psychologiquement intéressants, par leurs mensonges 
mêmes et par leurs embellissements. La rédaction de ses Mémoires a dû être plus curative 
pour l’intéressé que n’importe quel traitement psychologique »770. 

                                                           
762

 Alexandre Pajon, Lévi-Strauss politique. De la SFIO à l’Unesco, Toulouse, Editions Privat, 2011. 
763

 Id., p. 175. 
764

 Entretien de Claude Lévi-Strauss avec Jean-Marie Benoist, Le Monde, 21-22 janvier 1979, p. 14. 
765

 Entretien de C. Lévi-Strauss avec Jean-Paul Enthoven et André Burguière, « Ce que je suis », Le Nouvel 

Observateur, n° 817, 5 juillet 1980, p. 15-18. 
766

 « Un anarchiste de droite. L’Express va plus loin avec Claude Lévi-Strauss », L’Express, 24 oct. 1986, p. 67. 
767

 Raymond Ruyer, L’Art d’être toujours content. Introduction à la vie gnostique, Paris, Fayard, 1978. 
768

Id., p.40. 
769

 Id., p. 41. 
770

 Id., p. 154. 



168 

 

Les Gnostiques, c’est-à-dire Ruyer lui-même, sont très indifférents à la politique, écrit-il. 
Cette indifférence à la politique explique le peu d’intérêt de Ruyer pour la théorie politique 
mais ne l’empêche pas d’exposer ses préférences en matière de politique.  

Les Gnostiques « prévoient, comme tout le monde, ajoute Ruyer avec une pointe d’humour, 
que le socialisme de distribution qui règne déjà en Suède, et qui gagne tous les pays 
industrialisés, évoluera vers un socialisme de production ou vers une organisation 
bureaucratique universelle. Ce socialisme diminuera certainement le niveau de vie, et ralentira 
ou stoppera le développement »771.  

Dans le livre précédent, Les Cent prochains siècles, Ruyer avait imaginé les formes politiques 
de l’avenir car les formes politiques actuelles des démocraties occidentales sont condamnées 
par le survoltage de la civilisation économique qui « continuera avec des destructions 
accélérées de la nature, des mœurs naturelles, et de la qualité des populations »772. Cette idée 
de survoltage de la civilisation vient de la lecture de François Meyer, La surchauffe de la 
croissance773. Ruyer avait beaucoup de considération pour ce professeur de philosophie et 
doyen de la faculté de lettres d’Aix en Provence (1912-2004) ; Il avait rendu compte d’un 
livre antérieur de François Meyer dans des termes élogieux et avait manifesté son intérêt774. 
Le dernier livre de François Meyer énonce ce que Ruyer pensait et rejoint ses idées sur le 
développement exponentiel des processus évolutifs qui ne peut pas continuer à ce rythme. 
François Meyer écrit : « tandis que nous discourons, les choses vont leur train. Plaise à Dieu 
que cela ne soit pas un train d’enfer »775 

Puisque, dit Ruyer, « la civilisation industrielle libérale est suicidaire parce qu’elle ne contrôle 
pas, ou contrôle mal, un développement technique-économique en rétroaction et aussi parce 
que le libéralisme économique entraîne un libéralisme des mœurs par l’intérêt qu’ont les 
producteurs libres à satisfaire tous les désirs quels qu’ils soient »776la forme la plus probable 
de l’avenir politique, après des périodes de guerres raciales, sera de grands empires 
territoriaux qui s’établiront par un puissant contrôle social reposant sur de fortes croyances 
collectives. Cette prévision pour les siècles à venir se fonde sur l’arrêt obligé de la civilisation 
explosive dans laquelle nous vivons actuellement, par épuisement des ressources. Ruyer est 
conscient que cette prévision entraînera une stagnation, ou, au pire, un abaissement du niveau 
de vie matérielle et obligera à des réadaptations difficiles. Les peuples civilisés considèrent 
aujourd’hui toute chute du niveau de vie comme une menace vitale justifiant des réactions 
violentes et révolutionnaires777. Ruyer imagine un futur dans lequel les sociétés d’abondance 
et de consommation s’effondrent par l’effet combiné de la pénurie de pétrole et des métaux, et 
aussi des troubles sociaux qui s’ensuivront.  

                                                           
771

 Id., p. 264. 
772

 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siècles, p. 294. 
773

 François Meyer, La surchauffe de la croissance. Essai sur la dynamique de l’évolution, Paris, Fayard, 1974. 
774

 Raymond Ruyer, « Revue critique de : Problématique de l’évolution par François Meyer, Les études 

philosophiques, 1955 : 271-282. 
775

 François Meyer, La surchauffe de la croissance, p. 133. 
776

 Raymond Ruyer, Les Cent prochains siècles, p. 298. 
777

 Id., p. 300. 



169 

 

Certains pourront se demander ce qui fonde Ruyer à prévoir des guerres raciales et la création 
de grands empires. Son pessimisme repose sur l’épuisement des ressources de la planète. Bien 
entendu, nous ne serons plus là pour vérifier le bien-fondé de ses prévisions. L’objection 
serait que le pire n’est pas sûr ; Ruyer ne fait que supposer ou projeter l’idée d’empire dans 
les siècles à venir. L’humanité pourra-t-elle imaginer des solutions à l’épuisement programmé 
des ressources ? Ruyer ne le pense pas. Son argument est qu’il n’y a aucune raison pour que 
les deux ou trois siècles à venir soient moins sanguinaires que le XXème siècle avec ses deux 
guerres mondiales. Des guerres à venir sortiront des organisations politiques impériales parce 
que supranationales. L’hypothèse n’est pas déraisonnable. 

 

La politique de Raymond Ruyer. 

Le Sceptique résolu est le livre qui expose le plus clairement les idées politiques de 
Raymond Ruyer. C’est, en outre, son dernier livre de critique sociale.  

Raymond Aron appelait de ses vœux la venue de sceptiques : « Si la tolérance naît du doute, 
qu'on enseigne à douter des modèles et des utopies, à récuser les prophètes du salut, les 
dénonciateurs de catastrophes. Appelons de nos vœux la venue des sceptiques, s’il doivent 
éteindre le fanatisme »778. Raymond Ruyer a répondu aux vœux de Raymond Aron, vingt-
quatre ans plus tard, avec ce livre. 

Il tente de définir la droite et la gauche – et la gauche libertaire, qui s’est développée après 
Mai 68 – dans l’ordre politique et aussi dans les secteurs de la culture. Il essaie de comprendre 
les éléments de croyance intellectuelle qui se retrouvent dans les attitudes de droite ou de 
gauche. « L’homme de droite serait essentiellement inégalitaire, explique Ruyer. Il croirait 
aux hiérarchies naturelles – qui se réaffirment quand on essaie de les effacer. L’homme de 
gauche, lui, croit à l’égalité fondamentale entre les peuples ou entre les individus d’un même 
peuple. Les races ne sont que des ethnies, et les ethnies sont plutôt culturelles que 
biologiques. Leur inégalité est historique, momentanée, variable selon les nouvelles 
circonstances historiques. Les différences de performances tiennent à l’éducation et aux 
institutions, plutôt qu’aux dons innés ou à l’hérédité. Les hiérarchies sont toujours 
artificielles, précaires »779. Si la distinction entre la droite et la gauche repose sur la distinction 
entre la croyance en l’inégalité et la croyance en l’égalité ; si « être de droite » signifie 
« croire en l’inégalité naturelle des hommes » - et surtout en tirer les conséquences – ce serait 
bien triste pour l’avenir de la droite, dit Ruyer. Même si l’inégalité naturelle des individus 
n’est pas contestable et l’éducation n’est pas toute-puissante pour la corriger, comme Ruyer a 
essayé de le montrer dans ses ouvrages précédents, l’argument de l’inégalité paraît toujours 
virtuellement faux. La droite politique ne peut pas s’en tenir à la thèse de l’inégalité naturelle 
des hommes, et, en réalité, elle ne le fait pas car elle serait  en position de faiblesse, sur ce 
terrain, face aux arguments de la gauche.  

                                                           
778

 Raymond Aron, L’Opium des intellectuels, Paris, Gallimard, 1955.  
779

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979, p. 112. 



170 

 

Si l’opposition inégalité/égalité ne fonde pas l’opposition droite/gauche, quelle autre 
distinction retenir ? L’argument redoutable contre la droite est celui du « sens de l’histoire ». 
« Je suis dans le sens de l’histoire » dit le penseur socialiste-communiste. Ce fut l’argument 
utilisé par John Kenneth Galbraith, face à Raymond Aron, au cours d’une célèbre émission de 
télévision780, à qui il reprochait d’aller contre le sens de l’histoire. Raymond Aron avait 
répondu qu’il n’acceptait pas l’argument car personne ne connaît le mouvement de l’histoire 
et sa direction. 

« Un conservateur de la droite traditionnelle, reconnaît Ruyer, est embarrassé pour répondre à 
cette gauche académique. Il répond, d’habitude, que lui aussi est réformiste et progressiste à 
sa manière. Le conservateur pourrait répondre qu’il comprend beaucoup mieux les impératifs 
de la longue durée et de la longue survie. Il pourrait répondre que la gauche se trompe souvent 
en prenant pour le sens de l’histoire un méandre momentané de l’histoire781. Ainsi la gauche 
extrapole arbitrairement parce qu’elle raisonne par analogie trompeuse. Parce qu’aujourd’hui 
le courant est à la libération dans tous les domaines, les mœurs, l’éducation, la culture, le 
travail, la famille, la gauche imagine que d’autres libérations, plus raffinées, sont à venir et 
que les peuples continueront à vivre dans un ordre à la fois non contraignant, détendu et 
cependant solide. « A l’argument sidérant et médusant : J’ai pour moi le sens de l’histoire, 
l’homme de droite peut répondre : « J’ai pour moi un Principe beaucoup plus puissant : 
l’impossible ne peut jamais se réaliser. On ne peut violer longtemps les lois de l’auto-
cohérence et de l’équilibre sans s’écrouler »782.  

En lisant Ruyer, nous nous sommes demandé si son argument était vraiment convaincant : est-
il susceptible de convaincre l’adversaire de gauche avec cette idée d’un principe plus puissant 
que le sens de l’histoire. En revanche, il est possible de l’ébranler dans ses convictions en 
démontrant que l’argument du sens de l’histoire ne résiste pas à l’analyse. 

 

Le vrai principe de la droite politique.  

Ainsi la distinction droite/gauche repose plutôt sur l’opposition entre la croyance en la 
toute-puissance des Lois et des Normes, des Possibles qui fixent les limites infranchissables 
aux désirs et aux volontés des hommes, et la croyance en la toute-puissance de la Liberté et de 
la Volonté humaine, créatrice même de nouvelles normes et de nouveaux possibles, ce qui, 
pour Ruyer, est une illusion. Le vrai principe de la droite, selon Ruyer, est de « croire à la 
toute-puissance des Lois naturelles, qui dépasse la volonté humaine »783 ; c’est, précise Ruyer, 
une preuve de modestie de la part de la droite, alors que la gauche fait preuve d’outrecuidance 
et de présomption en croyant à la toute-puissance de la Liberté et de la Volonté humaines.  

« On a tendance à croire que les politiciens de gauche sont normalement, plus mystiques, plus 
hommes de foi que les politiciens de droite, qui seraient plus politiques, plus réalistes, plus 

                                                           
780

 Emission « Apostrophes » du 29 janvier 1982. 
781

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 115.  
782

 Id., p. 116. 
783

 Id., p. 113. 



171 

 

bornés aux moyens de gouvernement, sans idéal, sans programme, autre que celui de 
conserver – de conserver surtout le pouvoir pour eux-mêmes. Tout cela est faux. Tous les 
politiques, dans l’action, sont invinciblement portés à oublier les fins pour les moyens, parce 
que la politique est avant tout l’art de mobiliser des alliés et de réunir des moyens, en 
cherchant la puissance. Ils se disent : - Comme je vaux mieux que mes adversaires, je ferai 
mieux qu’eux »784. « Il n’est pas surprenant, ajoute Ruyer, avant l’arrivée de la gauche au 
pouvoir, en France, en 1981, que les politiques de gauche, parvenus au pouvoir, déçoivent 
tout le monde, à commencer par leurs propres troupes »785. Mais les politiques de droite, 
conservateurs traditionnels, n’obtiennent pas plus la confiance des peuples quand ils « se 
crispent » sur la conservation du passé valorisé en tant que passé. « Un peuple ne se conserve 
pas comme une photographie », dit Ruyer786. C’est que l’opposition conservation/changement 
ne distingue la droite et la gauche que superficiellement. Les deux termes « conservation » et 
« changement » sont aussi équivoques l’un que l’autre. La conservation, nous l’avons dit,  est 
une action complexe, difficile : « elle consiste, et c’est le spécialiste de la biologie qui parle, à 
lutter contre toutes les menaces de dégradation vitale, à mettre en place, activement, des 
filtres, des anticorps, des organes de survie »787. Ajoutons que Ruyer n’est pas dupe de 
l’analogie biologique ; loin de sa pensée, l’idée de réduire la société et la vie politique à la vie 
organique ; tout au contraire, il s’est efforcé, dans son œuvre philosophique, de maintenir la 
distinction entre les sciences biologiques et les sciences sociales et de se méfier des analogies 
trompeuses. Parler, par exemple, du corps social d’une société donnée est une image : Ruyer 
veut seulement dire que la conservation d’une société, d’un peuple, est un processus aussi 
difficile que la conservation du corps humain. Il sait bien que la politique est toujours conflit, 
tension, équilibre difficile, collaboration orageuse. Il insiste sur le fait que les luttes politiques 
mettent en jeu la vanité et le besoin d’affirmation ; elles sont un combat pour gagner du 
prestige.  

Il ironise aussi sur le slogan de la campagne présidentielle du candidat François Mitterrand : 
« Avant de « Changer la vie », il serait bon de se demander « Qu’est-ce qui fait aimer la 
vie ? »788. Ces considérations de Ruyer sur la droite et la gauche ne sont pas sans évoquer le 
texte posthume de Paul Valéry : « Les gens de droite ont toujours manqué de de ce qu’il faut 
d’esprit pour paraître avoir du cœur. Les gens de gauche ne savent ni construire, ni 
conserver »789.  

 

 

 

 

                                                           
784

 Id., p. 148. 
785

 Id., p. 149. 
786

Ibid.  
787

Ibid. 
788

 Id., p. 211. « Changer la vie », slogan de la campagne présidentielle de François Mitterrand en 1981. 
789

 Paul Valéry, Les principes d’an-archie pure et appliquée, Paris, Gallimard, 1984. 



172 

 

Contre les fabricants de projets de société. 

 « Dans l’ordre politique, écrit Ruyer, un projet de société devrait commencer par 
l’analyse précise de ce que devra être, pour vraiment exister, cette société en projet. Il devrait 
continuer par l’étude des moyens »790. Il développe la comparaison avec l’ « opération 
Neptune » qui a préparé le débarquement allié de 1944 sur les plages de la Normandie. Or, 
curieusement, remarque-t-il, on assiste à une inversion de la démarche rationnelle : Les 
utopistes qui sont des « idéalistes » mais aussi les « réalistes », parmi lesquels il range 
Machiavel, le Grand Frédéric, Lénine et même Marx, « commencent par les moyens, sans 
savoir au juste où ils vont »791. Il est alors permis de penser que la politique ne répond pas à 
une démarche purement rationnelle et les projets de société – même bien étudiés – risquent de 
sombrer dans les scandales. Ruyer mentionne le cas du scandale de Panama. C’est que la 
difficulté de l’organisation et de la vie politique, selon lui, est de concilier trois ordres : 1° 
matériel- organique, 2°Psychique et 3° spirituel. 

Les fabricants de projets de société décident de créer un avenir nouveau. Pour le réaliser, 
ajoutent-ils, il suffit de renoncer à l’ancien monde, à l’ancienne société, archaïque ou 
dépassée par le cours de l’histoire, prétendent-ils, à refuser l’ordre établi, selon l’idée que 
l’avenir de l’homme ne dépend que de la volonté des hommes. L’avenir est à créer de toutes 
pièces ; il sera ce que nous voulons. « C’est une idée de civilisé gâté par la civilisation, 
habitué aux écoles et aux bureaux et aussi aux terrasses de cafés : en parlant, en écrivant, on 
peut influencer les autres, créer un autre monde social »792.  

Nous avons vu que, pour Ruyer, le seul cas possible d’avenir crée à volonté est le suicide ; 
mais c’est une absence totale d’avenir. Refuser d’admettre les lois et les normes de la vie, 
c’est accepter de mourir. L’homme est un être fini, imparfait et tragique mais il participe de 
manière plus ou moins consciente au Grand Tout, à l’universel. « Or, il n’est ni lâche ni 
indigne d’accepter l’ordre cosmique, de collaborer avec Dieu. Et d’abord, ici, le refus de 
collaborer n’est pas possible, ou il s’appelle suicide. Le Dieu de la vie est, pour chacun et 
pour chaque peuple, l’ordre qui permet de vivre, et non l’ordre qui réprime »793. En 1938, 
Jean Grenier écrivait : « C’est l’honneur de l’homme de se soumettre à des choses qui le 
dépassent »794. Se soumettre ainsi à l’ordre du monde fait partie de la grandeur de l’homme et 
n’a rien à voir avec la soumission à l’histoire - ou à des ordres ou des intérêts humains, trop 
humains. Le slogan des anarchistes, « Ni Dieu, ni maître » montre vite ses limites : l’esprit de 
résistance aux Pouvoirs peut devenir résistance aux Pouvoirs religieux, à Dieu, à l’ordre 
cosmique après l’ordre social ; car psychologiquement, c’est plutôt : 1. Ni maître ; 2. Ni Dieu.  

Se dégage ainsi le portrait du « conservateur intelligent », déjà évoqué par les figures 
de Tocqueville, Cournot et Max Weber795. Le conservateur intelligent considère le passé 

                                                           
790

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 176. 
791

Ibid. 
792

 Id., p. 257. 
793

 Id., p. 272. 
794

 Jean Grenier (1898-1971), Essai sur l’esprit d’orthodoxie, Paris, Gallimard, 1938, rééd. Coll. Idées, 1967, p. 

18. 
795

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 305. 



173 

 

comme une source de connaissance ; son projet est de préserver pour les générations à venir. 
Il a le sens de la durée en conservant ce qui mérite de l’être, dans les traditions et les 
héritages. Le conservateur intelligent résiste aux changements incessants, aux innovations qui 
détruisent les traditions, en particulier, celles de la technoscience. Le conservatisme est 
condamné par les adeptes du changement parce qu’il représente la Droite, et, donc, selon eux, 
l’ordre existant. Mais si remplacer l’ordre existant entraîne des désorganisations et des 
effondrements d’architectures sociales, il est préférable selon Ruyer, de ne rien changer. Si la 
société future se présente comme la solution aux maux du temps présent selon l’idée 
communiste, préférons les maux du temps présent « capitaliste ».  

La civilisation technique moderne, dominée par la médiocrité dans certaines de ses 
réalisations, donne parfois l’impression de ressembler à la société post-historique envisagée 
par Cournot.  

Le conservateur intelligent affirme qu’ « il n’y aura jamais de société sans un contrôle social 
de quelque sorte, tantôt plus externe – par un pouvoir oppresseur – tantôt plus interne – le 
pouvoir insidieux et intolérant d’une tradition qu’il paraît sacrilège de combattre – entre les 
deux limites, également invivables, les cas les plus fréquents seront des mixtes de ces deux 
cas extrêmes. Une illusion commune en Occident est de croire que la démocratie, politique et 
économique, constitue un troisième type, pur, essentiellement différent des deux autres, et 
supérieur »796. 

Le conservateur intelligent, contre les « anarchistes et les nihilistes naïfs », pense qu’une 
société humaine n’est pas hors de la nature vivante. Elle n’est pas instantanée. Elle doit 
survivre de génération en génération. Ruyer reprend l’idée, déjà exposée antérieurement, 
« qu’il n’y a pas de contrat rationnel possible entre la génération présente et les générations 
passées et futures »797.  

Ce que dénonce Ruyer, c’est l’oubli de la durée. Il est artificiel de traiter un peuple hors de sa 
durée car un peuple n’est pas seulement « actuel », ne vit pas seulement dans le présent : « Ce 
qui assure la durée d’un peuple comme peuple, ayant une mémoire et assurant son avenir par 
des institutions à longue portée : organisation familiale, culte des ancêtres et souci des 
descendants et de leur éducation, patrimoine et héritage matériel et psychique, rites et 
croyances religieuse, respect des traditions, du Droit coutumier et de la langue nationale »798. 
Or, les « nouveaux progressistes » trouvent absurde ce qui gêne les volontés et les fantaisies 
individuelles ; ces positions sont partagées par des libéraux, de droite comme de gauche. Les 
illusions des progressistes – « Je suis ce que je suis ; je serai ce que je dis vouloir être » - 
comme du libéralisme économique, reposent sur le « présentisme » et la méconnaissance de la 
durée.  

Nous étudierons, dans le prochain chapitre, une inflexion notable dans la pensée de Ruyer sur 
l’économie libérale. 

                                                           
796

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 300. 
797

 Id., p. 300. 
798

 Id., p. 302. 



174 

 

Le respect des traditions. 

Le respect des traditions est un point d’opposition entre la droite et la gauche. Pour les 
progressistes, les traditions seraient, nous l'avons vu, des vieilleries dont il faut se débarrasser 
pour être « moderne », dans l’esprit du temps. Or les traditions, nous dit Ruyer, procurent des 
nourritures psychiques. Certes, toutes les traditions ne sont pas bonnes en soi. Le conservateur 
intelligent n’est pas un réactionnaire crispé sur le passé. Il convient de savoir distinguer entre 
les bonnes  traditions qui assurent la bonne organisation sociale et sont source de nutrition 
psychique et celles dont on peut se passer. Un livre récent étudie la question des 
traditions799du point de vue de la psychologie cognitive : il explique ce qui permet l’existence 
des traditions et leur stabilité. Son propos est aussi de montrer les conditions qui permettent la 
transmission culturelle, et donc la culture au sens anthropologique du terme que Ruyer avait 
pris soin de définir. 

Puisque Ruyer insiste sur le respect des traditions, n’oublions pas les traditions politiques et, 
parmi celles-ci, les traditions démocratiques. Il nous faut  préciser  ce que la phrase citée plus 
haut dans ce chapitre800aurait pu avoir de surprenant et pourrait ranger, selon certains, Ruyer 
parmi les réactionnaires anti-démocratiques ; ce qui est une erreur parce que Ruyer est très 
explicite sur ce point. Lorsqu’il affirme que l’ « on ne comprend pas la politique si l’on part 
de l’idée que la démocratie libérale et égalitaire est l’idéal normal de toute politique. Ou si 
l’on s’imagine que la démocratie, idéal normal, est pervertie par des phases de gouvernement 
autoritaire », c’est pour ajouter : «  C’est la démocratie qui est exceptionnelle, et quasi 
miraculeuse. Elle est une neutralisation précaire, par l’intelligence des  ‘obéissants’, de 
l’impression d’être commandés par d’autres hommes qui apparaissent pour ce qu’ils sont : 
gardiens de l’ordre politique, et non tyrans. Ou du moins, sous un gouvernement médiocre, la 
démocratie est la ratification tacite de la raison publique, qui pèse les inconvénients et les 
avantages, et qui supporte les inconvénients tant qu’ils sont peu de choses en comparaison des 
maux qu’entraîneraient soit une révolution, soit l’absence de gouvernement »801.  

Un texte de Karl Popper permet d’éclairer et de préciser les idées de Ruyer et aussi de 
confirmer la convergence d’idées entre les penseurs libéraux que sont Ruyer, Aron et Popper. 
Ce dernier présente des thèses qui forment les principes du libéralisme802 : « Ce n’est pas 
parce que la majorité a toujours raison que nous sommes démocrates, mais parce que des 
institutions démocratiques, quand elles s’enracinent dans des institutions démocratiques, sont 
de loin les moins nuisibles que nous connaissions. Que la majorité (l’ ’’opinion publique’’) 
tranche en faveur d’un régime despotique, ce n’est pas ce qui fera renoncer un démocrate à 
ses convictions ; seulement, il réalisera que, dans son pays, la tradition démocrate n’était pas 

                                                           
799

 Olivier Morin, Comment les traditions naissent et meurent. La transmission culturelle, Paris, Odile Jacob, 

2011. Le compte rendu de ce livre dans Le Monde des livres du 2 décembre 2011 est une caricature de la 

pensée de gauche, en particulier lorsqu’il oppose le « mariage traditionnel » au mariage homosexuel. 
800

 Voir plus haut,  page 8 et note 14. 
801

 Raymond Ruyer, Les Nuisances idéologiques, p. 170. 
802

 Popper renvoie à son livre La Société ouverte et ses ennemis (1945), 2 vol., traduction française, Paris, Seuil, 

1979. 



175 

 

assez forte »803. Popper souligne ainsi l’importance de la tradition dans la vie politique 
démocratique. Mais c’est pour ajouter : « A elles seules, les institutions ne suffisent jamais dès 
lors qu’elles ne sont pas ancrées dans des traditions »804. Les traditions sont nécessaires pour 
assurer la continuité entre les institutions et les représentations des individus d’une société 
donnée. La dernière thèse est la suivante : « Parmi les traditions nous devons regarder comme 
essentielles celles qui constituent le ’’ cadre moral’’ d’une société (en corrélation avec le 
’’cadre légal’’ institutionnel) et en incarnent le juste et le convenable »805. Popper ne confond 
pas ici « Morale » et « Politique » ; il note seulement, dans la tradition libérale représentée 
aussi par Aron et Ruyer, que les traditions, en particulier celles qui incarnent le juste et le 
convenable et fournissent le cadre moral sont essentielles au bon fonctionnement politique de 
la démocratie. La destruction de ces traditions conduit au relativisme, au cynisme ou au 
nihilisme. Nous reviendrons sur la convergence entre Ruyer et Popper dans le chapitre 
suivant, au sujet de la critique sociale. 

Pour souligner l’importance des traditions, y compris les traditions politiques qui en font 
partie, Ruyer distingue la durée biologique et la durée extra-biologique, aussi bien pour un 
individu que pour un peuple : « Un peuple - par opposition à l’espèce ou à une population 
biologique – n’est pas une population, c’est un être biologico-culturel, une ethnie, c’est-à-dire 
une ensemble particularisé d’hommes, dans une durée faite d’hérédité biologique et d’hérédité 
extra-biologique, par transmission de mœurs, d’idées, particularisées »806. Les progressistes 
sous-estiment la durée biologique et ne veulent pas prendre en compte la durée extra-
biologique parce qu’ils croient, de manière erronée, que celle-ci est fabricable à volonté, dans 
le présent. « Nous sommes les maîtres de notre avenir » ou «  L’avenir sera ce que nous 
voulons » sont les affirmations – d’une prétention inconsidérée – que les progressistes ne 
cessent de répéter comme pour essayer de se convaincre qu’il en sera bien ainsi.  

Ruyer énumère les ferments de destruction qui vont contre la durée : la micro-décomposition 
des mœurs, la fatigue de la vie civilisée, le dégoût de l’ordre public, l’ardeur à détruire et 
l’envie du parasitisme généralisé. Précisément, les anarchistes ou nihilistes, naïfs ou non, qui 
répandent l’idée qu’il faut détruire pour reconstruire, sont avant tout des destructeurs ; on ne 
construit ou reconstruit que sur des fondations. Il y a aussi dans le nihilisme un phénomène de 
pose, d’esthétisme négatif que Ruyer avait perçu. Sur ce thème, Karl Popper  dans le 
neuvième chapitre du premier volume de La Société ouverte cite Roger Martin du Gard qui 
fait dire à un des personnages des Thibault : «  Tout doit être détruit. Tout notre civilisation 
doit disparaître pour qu’on puisse construire quelque chose de propre »807. Les anarchistes et 
les nihilistes sont aussi des « actualistes », dirait Ruyer ; ils vivent dans le présent sans aucune 
perspective du futur, si ce n’est un futur fantasmé, abstrait et artificiel. 

                                                           
803

 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, p. 207. Il s’agit d’une conférence sur « L’Opinion publique à 

la lumière des principes du libéralisme » prononcée à Venise en 1954. 
804

Ibid. 
805

 Id., p. 208. 
806

Le Sceptique résolu, p. 301. 
807

 Roger Martin du Gard, Les Thibault, Bibliothèque de la Pléiade, Gallimard, p. 544.  Mourlan, ami d’exil de 

jacques Thibault à Genève, prononce ces paroles. 



176 

 

La revendication de vivre dans la liberté du présent revient à se désintéresser de la survie du 
peuple auquel on appartient, à se désintéresser de la durée. Cette revendication s’illustre par le 
libéralisme des droits de l’homme : « chacun a le droit de chercher dans cette vie présente son 
bonheur matériel et son intérêt ». « Paradoxalement aujourd’hui, commente Ruyer, il y a, dans 
toutes les théories et dans tous les partis, une surenchère de superficialité, de libéralisme 
individualiste, de permissivité, d’autonomie (autre nom de l’anarchie) »808. Dans le livre 
précédent, Ruyer s’était élevé contre la notion du « Droit » qu’il considérait 
psychologiquement néfaste : « Nous n’avons droit à rien, ni des autres, ni de l’Etat, ni du 
Destin. La notion juridique du « Droit » est psychologiquement néfaste. Elle peut nous 
fortifier pour une lutte mais en nous remplissant d’amertume et en nous rendant enragés au 
moindre échec. J’appelle mon droit ce que je crois pouvoir demander aux autres, avec une 
bonne conscience, et éventuellement leur prendre par force s’ils refusent. Cela peut me 
soulager momentanément, de penser que je suis justifié, en faisant un procès à mon 
débiteur »809. 

En conclusion, faut-il se demander si Raymond Ruyer est de droite ? Réactionnaire ? 
Conservateur ? Antimoderne ? Il n’est ni anarchiste (de droite) ni libertaire. Il a publié des 
articles dans la revue Contrepoint qui naît au printemps 1970 à Paris « dans les milieux de la 
droite étudiante de l’Institut d’études politiques de Paris en réaction au terrorisme et à 
l’anarchie nihiliste du parti intellectuel dominant »810.  

Il nous semble plus judicieux de nous demander en quoi Raymond Ruyer n’est-il pas de 
gauche ? Qu’est-ce que la gauche pour Ruyer ? Un ensemble d’illusions : « Changer la vie » ; 
«  Un autre monde est possible ! ». Nous avons vu que les programmes de gauche visent à 
libérer l’homme des forces qui l’aliènent. Or, Ruyer soutient qu’il existe une aliénation 
métaphysique dont on ne peut se libérer811. Vouloir faire advenir un homme nouveau est une 
illusion. Ruyer se méfie de la pensée de gauche qui se prétend dialectique en croyant au 
Progrès. Son pessimisme pour le « présent »,  l’ « actuel », se conjugue à l’optimisme quant à 
la durée, et lorsqu’il pense à la durée, pour l’homme et la société, il s’agit nous l’avons vu, de 
la longue durée, à l’échelle des générations. Les « progressistes » qui ont essayé de lire Ruyer 
le réduisent à un homme de droite, ou, pire, réactionnaire. Sans doute, Raymond Ruyer est de 
droite, dans la mesure où il ne peut pas adhérer aux préjugés de la gauche et, parmi ceux-ci, la 
conviction que, par définition, les hommes de gauche sont supérieurs moralement et 
intellectuellement à ceux de droite. Ruyer préférait probablement – ou préférerait – se définir 
comme « conservateur intelligent » qui se différencie du conservateur classique ou du 
conservateur « crispé » puisque, nous l’avons vu, la conservation est une action difficile, 
complexe.  

                                                           
808

 Raymond Ruyer, Le Sceptique résolu, p. 303. 
809

 Raymond Ruyer, L’Art d’être toujours content, p. 320. 
810

Contrepoint, n° 1, mai 1970, liminaire, cité par Pierre Grémion, Intelligence de l’Anticommunisme. Le congrès 

pour la liberté de la culture à Paris (1950-1975), Paris, Fayard, 1995, chap. XII. 
811

 « Toute conscience est fondamentalement et irrémédiablement « aliénée », et il est tout à fait absurde de 

croire qu’en supprimant les aliénations politiques ou économiques de la conscience humaine, on supprime du 

même coup l’aliénation – disons métaphysique, ou religieuse – qui impose à tous « la voie de toute chair », « La 

conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n° 4, 1967, p. 413. 



177 

 

A la question de savoir s’il était de droite ou de gauche, Raymond Aron répondait qu’il ne 
voulait pas être hémiplégique. Raymond Ruyer aurait probablement acquiescé à cette formule, 
tout en préférant, si de deux maux il faut choisir le moindre, l’hémiplégique de droite à 
l’hémiplégique de gauche. Ruyer reconnaît la nécessité de la politique pour organiser la 
société, mais il ne lui accorde pas la première place dans sa pensée ; au contraire, il se 
désintéresse des « jeux politiciens » ou de la « politique politicienne », comme il se dit 
maintenant, pour établir la distinction avec la « théorie » politique ou les principes – mot peu 
utilisé aujourd’hui parce qu’il a beaucoup servi autrefois – de la politique. Aucune allusion 
aux situations politiques dans ses cours à l’Université ; il n’exprimait pas ses opinions devant 
les étudiants auxquels il recommandait parfois la lecture du « Canard enchaîné » qu’il se 
divertissait à lire. Nous pourrions dire, d’une certaine manière, qu’il était « modéré » parce 
qu’il redoutait les extrêmes. Selon le mot de Paul Valéry : « Le monde ne vaut que par les 
extrêmes et ne  dure que par les moyens. Il ne vaut que par les ultras et ne dure que par les 
modérés »812. La durée est bien, nous l’avons vu, ce qui préoccupe Ruyer pour l’humanité. Sa 
modération en politique, qui n’est pas incompatible avec le « conservatisme intelligent », 
vient de la conception tragique de l’histoire politique, « l’histoire d’abus sans fin » et 
l’histoire des idées politiques « est l’histoire d’illusions successives »813. Pour lui, le moteur 
de l’histoire était l’éternelle « bêtise » humaine – Louis Vax ajoutait en souriant que Ruyer 
utilisait un terme plus fort. D’où son scepticisme quant à la politique qui mélange raison, 
passions et intérêts ; et les passions et les intérêts l’emportent souvent sur la raison. Les 
intérêts théorétiques de Ruyer le portaient plus vers les sciences et la philosophie, y compris 
l’esthétique, que vers la réflexion sur la politique. C’est la raison pour laquelle, nous l’avons 
dit, il n’a jamais été militant ; ce qui ne l’a pas empêché de prendre position contre ce qu’il 
considérait comme de dangereuses dérives politiques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
812

 Paul Valéry, Tel quel, Paris, Gallimard, 1941, réed. Coll. Idées, 1971. 
813

 Raymond Ruyer, « La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, 

n°2/1960, p. 161. 



178 

 

Chapitre IX. 

 

Retour sur la critique sociale. 

 

Le terme de « critique sociale » manque de précision. Il n’existe pas de définition ou, 
plutôt, il en existe plusieurs, selon les auteurs choisis. Par exemple Michaël Walzer écrit : 
« La critique sociale est une activité si commune – tant de personnes s’y livrent d’une manière 
ou d’une autre – que nous présumons intuitivement qu’elle ne nécessite pas de découverte ou 
d’invention philosophique »814. Analysant les sciences sociales, le philosophe Mario Bunge 
déclare : « Nous toucherons à peine à la sociologie marxiste parce que, à l’exception de 
quelques essais perspicaces mais schématiques, elle n’a pas beaucoup avancé ; elle s’intéresse 
plus à la controverse et à la critique sociale qu’à la théorisation  rigoureuse ou à 
l’investigation empirique sérieuse ; elle n’a pas vu les maux du prétendu socialisme réel ce 
qui l’a empêché de prévoir son effondrement »815. Ce jugement de Mario Bunge nous permet 
de dégager deux points : 1. La critique de la société – social criticism, en anglais – serait une 
activité d’intellectuels, de sociologues politiquement situés à gauche ou à l’extrême gauche, et 
2. La critique sociale est plutôt de l’ordre de la controverse, et s’oppose aux théories 
rigoureuses, scientifiques, élaborées à partir d’hypothèses et de méthodes validées. 

Dans ce chapitre, nous nous proposons de préciser l’idée de critique sociale pour tenter 
d’évaluer cette partie de l’œuvre de Raymond Ruyer. La critique sociale de Ruyer est, en 
partie, une critique des idées de gauche, devenues dominantes dans la société. Y a-t-il une 
critique de la critique sociale chez Ruyer ? Nous ne le croyons pas puisque lui-même parlait 
de ses livres de critique sociale. Dans la réédition de La Gnose de Princeton, en livre de 
poche816, Ruyer divise ses principaux ouvrages  en deux catégories : 1. Ouvrages de critique 
sociale qui comprend les six livres dont nous avons parlé (L’Utopie et les utopies ; Le Monde 
des valeurs ; Philosophie de la valeur ; et les trois livres publiés chez Calmann-Lévy), 2. 
Ouvrages dans la même ligne que la  pensée gnostique américaine, qui comprend les autres 
principaux livres, avec quelques erreurs de date de publication, confirmation que Ruyer ne se 
souciait pas trop des détails de sa bibliographie. 

Nous devons admettre qu’il existe, pour lui, une critique sociale qui ne se réclame pas 
des thèmes habituellement entendus sous le vocable critique sociale, c’est-à-dire ceux de 
l’aliénation et de la domination,  qui sont, au contraire, critiqués par Ruyer. Irons-nous 
jusqu’à dire qu’il développe une critique sociale de droite ? Il faudra alors nous interroger sur 
la pertinence de l’idée d’une « critique sociale » de droite. 

                                                           
814

 Michaël Walzer, Critique et sens commun. Essai sur la critique sociale et son interprétation, Paris, La 

Découverte, 1990, p. 47. 
815

 Mario Bunge, Social Science under Debate: a Philosophical Perspective, Toronto, Toronto University Press, 

1998, p. 81, (Notre traduction). 
816

 Raymond Ruyer, La Gnose de Princeton, Paris, L.G.F., Coll. Pluriel, 1977. 



179 

 

Nous dégagerons d’abord quelques points communs entre la pensée de Ruyer et celle 
de Karl Popper sur la critique sociale et le statut des sciences sociales, et indiquerons ce qui 
rapproche les deux philosophes sur ces thèmes, même s’ils ont développé leur œuvre 
indépendamment l’un de l’autre. Popper n’a sans doute pas lu Ruyer, qui pour autant ne cite 
pas Popper, sinon par allusion, ce qui semblerait  indiquer une connaissance succincte de 
l’œuvre de Popper, traduite assez tardivement en France, mais l’on sait que Ruyer lisait les 
auteurs allemands et anglais dans le texte original. Nous savons d’autre part que Ruyer n’avait 
pas d’attirance pour le Cercle de Vienne et les philosophes néo-positivistes. S’il a lu une 
partie de l’œuvre de Bertrand Russell et de Ludwig Wittgenstein, il se sentait plus proche de 
Whitehead, nous l’avons dit, que des viennois, auxquels il avait peut-être assimilé Karl 
Popper, alors que ce dernier s’est toujours défendu d’appartenir aux cercle des néo-
positivistes de Vienne. Nous savons d’autre part que Ruyer était informé de ces courants en 
épistémologie et philosophie des sciences par son élève et collègue à l’université de Nancy, 
Louis Vax, mais qu’il manifestait peu d’intérêt pour la logique mathématique et les 
préoccupations méthodologiques des néo-positivistes. Lors des conversations philosophiques, 
fréquentes et régulières, qu’ils tenaient, il lui arrivait de plaisanter en lui disant : « c’est 
encore une de vos crises de néopositivisme ! ».  

Raymond Ruyer et Karl Popper, nés la même année, en 1902, construisent une œuvre 
philosophique en deux parties : théorie de la connaissance, épistémologie et méthodologie des 
sciences, d’une part et réflexion sur l’histoire et sur la démocratie libérale pour Popper ; 
philosophie de la connaissance, sciences de la nature et métaphysique d’une part et critique 
sociale, comprenant une axiologie et des considérations sur le devenir des sociétés humaines 
chez Ruyer. L’un comme l’autre n’ont jamais séparé ces deux parties de leur œuvre qui 
constitue ainsi, pour eux, un « tout ».  

Dans les années 1920, Popper a été socialiste mais adversaire de Marx à cause de divergences 
avec les communistes viennois. Il a expliqué, plus tard, qu’il n’acceptait pas les mensonges 
des communistes pour justifier les décisions politiques du parti communiste ; il est resté 
membre du parti social-démocratique – qui était d’obédience marxiste  en Autriche où s’était 
développé l’austro-marxisme – jusqu’en 1937, année de son départ pour la Nouvelle Zélande. 
Il a connu la Révolution bolchévique et la chute de l’Union soviétique. Pendant la seconde 
guerre mondiale il écrit les deux livres qui assureront sa réputation de penseur libéral : Misère 
de l’historicisme, publié en 1944, et surtout La Société ouverte et ses ennemis, en 1945.817 

Pour l’historicisme, les connaissances, les valeurs d’une société sont liées à une situation 
historique donnée. L’historicisme croit en une loi de l’histoire ; or, pour Popper il n’y a pas de 
lois de l’histoire – et Ruyer le rejoint sur ce point. L’historicisme est, dit Popper, à l’origine 
des doctrines communistes et fascistes ; et le marxisme, ajoute-t-il, qui fait de la lutte des 
classes le moteur de l’histoire, est l’historicisme le plus abouti. Dès 1938, Raymond Aron 
définissait l’historicisme comme la « doctrine qui proclame la relativité des valeurs et des 

                                                           
817

 L’œuvre de Karl Popper (1902-1994) a été traduite tardivement en France. Misère de l’historicisme est 

publié chez Plon, en 1955 ; La Société ouverte et ses ennemis, t. 1, Platon et  t.2, Hegel et Marx, est publié au 

Seuil en 1979.  L’édition française a heureusement comblé son retard et les principaux livres de Karl Popper 

sont aujourd’hui disponibles au public français. 



180 

 

philosophies aussi bien que de la connaissance historique »818. Ruyer et Popper se retrouvent, 
nous l’avons vu, contre le relativisme. « Le relativisme est un des nombreux crimes perpétrés 
par les intellectuels. Il est une trahison à l’endroit de la raison, et de l’humanité »819. Popper 
émet l’hypothèse que le relativisme de certains philosophes provient de la confusion des idées 
de vérité et de certitude. Or la vérité est quelque chose d’objectif et la certitude est quelque 
chose de subjectif ; il existe des degrés de certitude, donc plus ou moins de certitude ; si la 
certitude est relative, il n’en est pas de même de la vérité.820 

L’argument de Ruyer contre l’historicisme est le suivant : l’historiciste soutient que « Toute 
pensée et toute croyance est historique ; il n’y a, il n’y aura jamais de vérité ou de valeur 
trans-historique. » Mais alors, demande Ruyer, l’historicisme lui-même ne peut avoir qu’une 
validité temporaire, il ne peut être vrai. Le fait d’affirmer la thèse historiciste équivaut donc 
au fait d’en douter ou de la transcender »821 

Le livre La Société ouverte et ses ennemis oppose la société close à la société ouverte, 
distinction établie dans le dernier livre d’Henri Bergson822. La société ouverte, selon Popper,  
est diversifiée, repose sur des institutions et autorise l’esprit critique. Elle se caractérise par un 
système politique dans lequel les dirigeants politiques ou le gouvernement sont remplacés 
sans violence à la différence des sociétés autoritaires où les mécanismes de remplacement des 
gouvernements sont la révolution ou le coup d’état. Les lois doivent permettre d’empêcher ou 
du moins de limiter les abus de pouvoir, de réduire l’importance de l’Etat et de maintenir les 
libertés individuelles. Ce sont les mêmes arguments utilisés par Friedrich Von Hayek qui est 
contre une démocratie illimitée et admet que tout gouvernement doit être doté de pouvoirs 
limités. La démocratie qui permet la transition pacifique au sommet du pouvoir politique est 
« quelque chose de précieux, et qui mérite qu’on lutte pour le conserver »823. 

 Il s’agit d’un plaidoyer pour la démocratie et une critique de l’historicisme. « L’objet de ce 
livre, écrit Popper824, est d’aider à la défense de la liberté et de la démocratie. Je n’ignore rien 
des difficultés et des dangers inhérents à la démocratie, mais je n’en pense pas moins qu’elle 
est notre seul espoir. Bien des exemples montrent que cet espoir n’est pas vain ». Il est 
d’accord, et Ruyer aussi,  avec la célèbre formule de Winston Churchill « La démocratie est le 
pire système de gouvernement, à l’exception de tous les autres qui ont pu être expérimentés 
dans l’histoire»825.  

Popper expose une conception de l’histoire assez proche de celle de Ruyer – pour qui, nous 
l’avons vu,  l’histoire est « une suite d’abus sans fin ». « L’Histoire est souvent l’histoire du 
pouvoir, pour plusieurs raisons ; l’une d’entre elles est que le pouvoir exerce sur nous tous 
                                                           
818

 Raymond Aron, La philosophie critique de l’histoire. Essai sur une  théorie allemande del’histoire, Paris, 

Julliard, 1987 (1
ère

  éd. : Paris, Vrin, 1938). 
819

 Karl Popper, A la recherche d’un monde meilleur, Paris, Les Belles Lettres, 2011, p. 24. 
820

 Id., p. 25. 
821

 Raymond Ruyer, « la conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n° 

4/1967, p. 410. 
822

 Henri Bergson, Les Deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 1932 ; en particulier le chap. IV.  
823

 Friedrich Von Hayek (1899-1992), Droit, Législation et liberté, vol.3, Paris, PUF, 1980, p. 118. 
824

 Karl Popper, La Société ouverte et ses ennemis, Paris, Seuil, 1979, préface à l’édition française. 
825

 Winston Churchill, Déclaration à la Chambre des Communes, Londres, 11 novembre 1947. 



181 

 

une influence ; une autre raison est que les êtres humains tendent à vénérer le pouvoir. Mais 
l’adoration du pouvoir est une des formes les plus méprisables d’idolâtrie et de servitude. La 
vénération pour le pouvoir naît de la peur : la peur est un sentiment que nous méprisons, avec 
raison. Une troisième raison est que le pouvoir politique est le centre d’intérêt de l’historien. 
Les puissants et les hommes politiques, souvent, désirent qu’on les vénère et ils disposent des 
moyens pour obtenir cette vénération. De nombreux historiens ont écrit pour des commandes 
ou sous la supervision d’empereurs, de généraux ou de dictateurs. L’Histoire des hommes 
politiques, des Chefs d’Etats, des puissants est, dans le meilleur des cas, une comédie insipide, 
un opéra-bouffe »826. Ruyer pourrait peut-être ajouter que Popper oublie la dimension de 
nutrition psychique dans la vie politique et la vénération du pouvoir, car tout n’est pas 
mensonge dans la nutrition psychique qui organise la mise en scène du pouvoir.  

Dans le même recueil827, Popper présente quelques réflexions sur la théorie de la démocratie 
en faisant le lien entre les idéaux sociaux et la critique sociale. « Ecrivant sur l’utopie de 
Platon, j’ai écrit, dit Popper, que ceux qui veulent faire advenir le paradis sur la terre ont tout 
simplement créé un enfer »828. Telle est la leçon que nous devons garder en mémoire. La 
Suisse et l’Angleterre furent les premiers pays à apprendre la leçon : La révolution anglaise, 
explique Popper, n’apporta pas le Royaume des Cieux sinon l’exécution du roi Charles Ier et 
la dictature de Cromwell. Fatiguée par les guerres civiles et religieuses, l’Angleterre était 
disposée à accepter les arguments de John Locke en faveur de la tolérance religieuse829. La 
Suisse, l’Angleterre et les Etats-Unis ont pu atteindre par des réformes démocratiques ce 
qu’ils n’auraient pas pu obtenir par la révolution, le fanatisme, la dictature et l’usage de la 
force. Conclusion à laquelle était parvenu Ruyer à partir du contre-exemple français sur la 
période qui va de 1789 à 1815. 

Popper, comme Ruyer, est pour un gouvernement constitutionnel démocratiquement élu  et 
responsable – ce qui signifie qu’il doit rendre des comptes – et non pas, précise-t-il, pour un 
gouvernement du peuple, ce qui est très différent830. Les thèses de Popper ont été critiquées, 
en particulier celles exposées dans La Société ouverte et ses ennemis, pour une lecture de 
Platon réductrice et anachronique en faisant de Platon un précurseur de l’historicisme 
hégélien et marxiste831.  

 

 

 

 

                                                           
826

 Karl Popper, All Life is Problem Solving, London, Routledge, 1999 (1994, pour l’édition allemande) p. 107, 

(Notre traduction). 
827

 Traduit en français : Toute vie est résolution de problèmes, Arles, Actes Sud, 1998, 2 vol. 
828

 Id., All Life is Problem Solving(Notre traduction). 
829

 Karl Popper,  A la recherche d’un monde meilleur, Paris, Les Belles Lettres, 2011,  p. 196. 
830

 Karl Popper, Toute vie est résolution de problèmes, Préface. 
831

 Une critique récente, en France est celle de Anne Baudart, Qu’est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin, 2005, 

p. 116. 



182 

 

L’Ecole de Francfort : la controverse de Popper avec Adorno et Habermas.  

L’Ecole de Francfort regroupe des intellectuels allemands – Theodor Adorno (1903-
1969),  Max Horkheimer, Herbert Marcuse – à l’Institut de recherche sociale, fondé en 1923. 
Le projet initial de l’Institut était d’étudier les grèves de masse, le sabotage, la vie 
internationale du syndicalisme, le marxisme, les modes de vie des différentes couches de la 
société. Dans les années 1960, l’Ecole de Francfort veut actualiser le marxisme par une 
analyse critique des sciences sociales dans une perspective néo-marxiste ; Adorno critique le 
taylorisme et la société de consommation ; il entreprend aussi une critique de la « culture de 
masse » à travers la notion d’industrie culturelle. Pour Horkheimer et Marcuse, la critique 
sociale doit s’appuyer sur une analyse des évolutions sociales et identifier les obstacles à 
l’émancipation qui pervertissent les luttes sociales. L’Ecole de Francfort se caractérise par un 
refus radical du monde sur la base théorique du marxisme. Jürgen Habermas (1929-) est le 
représentant de la seconde génération de l’Ecole de Francfort. En France, Jean-Marie Vincent, 
universitaire venu du Trotskysme, qui a fondé et dirigé, jusqu’à sa retraite en 2002, le 
département de sciences politiques de l’Université de Vincennes (Paris VIII), a contribué à 
faire connaître les auteurs et les textes de L’Ecole de Francfort832.  

En 1961, Popper est invité à donner la conférence inaugurale des Journées de la Société 
allemande de sociologie à Tübingen. Il présenta vingt-sept thèses sur « La logique des 
sciences sociales ». Adorno devait répondre à Popper mais - ainsi que l’observa Ralf 
Dahrendorf dans  ses « Commentaires sur les discussions de Tübingen » - exprima, assez 
curieusement son accord avec Popper, sans toutefois prendre position sur les thèses de ce 
dernier, en particulier la dixième thèse qui critique le relativisme historique « pour lequel il 
n’y a pas de vérité objective mais seulement des vérités bonnes pour telle ou telle époque ; et 
le relativisme sociologique qui enseigne qu’il existe des vérités ou des sciences valables pour 
tel groupe ou telle classe, par exemple une science prolétarienne et une science 
bourgeoise »833. Cette thèse est intéressante, d’autre part, parce qu’elle signale, en 1961, la 
« victoire » de l’anthropologie sociale sur la sociologie, « victoire d’une méthode soi-disant 
observatrice, soi-disant descriptive, soi-disant plus objective et donc conforme en apparence à 
la méthode des sciences naturelles »834. La huitième thèse énonçait le renversement de 
l’anthropologie et de la sociologie de la manière suivante : « Avant la deuxième guerre 
mondiale, la sociologie était encore considérée comme une science théorique universelle 
tandis que l’anthropologie sociale était considérée comme une sociologie appliquée aux 
sociétés « primitives ». Le rapport s’est complètement inversé dans les années 1960 : 
l’anthropologie sociale est devenue une science sociale universelle et il semble que la 
sociologie se résigne à devenir un secteur de l’anthropologie sociale – à savoir une 
anthropologie sociale appliquée aux sociétés industrialisées. L’anthropologue, jadis homme 
de terrain modeste, est devenu un théoricien social aux vues vastes et profondes »835. Ces 

                                                           
832

 Jean-Marie Vincent (1934-2004), La Théorie critique de l’Ecole de Francfort, Paris, Galilée, 1976. On peut lire 

aussi : Ralf Wiggershaus, L’Ecole de Francfort. Histoire, développement, signification, Paris, PUF, 1993. 
833

 T. Adorno-K. Popper, De Vienne à Francfort. La querelle allemande des sciences sociales, Bruxelles, Editions 

Complexe, 1979, p. 82. 
834

 Id.,  p. 79. 
835

 Id., p. 79. 



183 

 

thèses n’ont pas été discutées aux journées de Tübingen ; étaient-elles alors acceptées sans 
discussion parce qu’elles correspondaient à la réalité de l’état des sciences sociales ?  

Nous avons connu, en France aussi, l’engouement des « milieux intellectuels » pour 
l’anthropologie structurale, représentée par Claude Lévi-Strauss ; pour autant la sociologie 
n’était pas résignée « à devenir un secteur de l’anthropologie sociale ». La vogue du 
structuralisme une fois passée, l’anthropologie a perdu de son éclat, même si Lévi-Strauss 
continuait à exercer une influence intellectuelle, de plus en plus discrète, il est vrai. Il est 
aujourd’hui difficile de parler de « victoire » de l’anthropologie sociale. Il n’en reste pas 
moins que les thèses de Popper auraient dû provoquer la discussion. Dahrendorf témoigne, en 
conclusion, de la déception des participants qui n’ont pas assisté à la controverse attendue 
entre les deux rapporteurs – Adorno et Popper – qui n’ont pas abordé les problèmes 
spécifiques de la sociologie836.  

En 1969 est publié en Allemagne le recueil d’essais « La querelle du positivisme dans la 
sociologie allemande » qui sera traduit en anglais en 1976 et en français en 1979. Ce recueil 
comprend les trois textes des journées de Tübingen, deux textes d’Adorno : une longue 
introduction, dernier texte d’Adorno,  publié après sa mort, et un texte intitulé « Sociologie et 
recherche empirique » ; sont ajoutés deux autres essais de Jürgen Habermas et du professeur 
Hans Albert qui prend la défense de Popper en réponse aux attaques d’Habermas. Ces textes 
ne figuraient pas au programme des journées de 1961 puisqu’ils leur sont postérieurs. 

En prélude aux textes d’Adorno, un des traducteurs prend la précaution d’avertir le lecteur 
qu’ils sont rédigés dans un allemand fort ardu.  Il faut reconnaître que la lecture des essais 
d’Adorno et d’Habermas suscite le malaise car, au-delà des critiques du positivisme, en réalité 
du néo-positivisme du Cercle de Vienne auquel Popper est assimilé de manière abusive, il est 
difficile de comprendre les objectifs des attaques contre la sociologie empirique ; certes 
Adorno comme Habermas condamnent l’empirisme en sociologie ; ils se font les avocats des 
« dialecticiens »  contre les « positivistes » en insistant sur une divergence de conception qui 
nous semble très artificielle : « Le positivisme voit dans la sociologie une science parmi 
d’autres et considère depuis Comte que les méthodes éprouvées dans les sciences anciennes, 
surtout les sciences de la nature, peuvent être transposées à la sociologie »837. Cette 
présentation nous apparaît plutôt caricaturale et confond le positivisme de Comte et le néo-
positivisme du Cercle de Vienne. Un autre exemple de raisonnement abstrait où le lecteur 
s’interroge sur le sens à donner aux phrases : « Rien de social ne peut être pensé sans 
référence à la totalité, au système total qui est réel mais intraduisible en une immédiateté 
tangible, et qui pourtant ne peut être conçu que dans la mesure où il est appréhendé dans le 
factuel et l’individuel. C’est ce qui confère toute son importance à l’interprétation 
(« Deutung ») en sociologie »838. Même si la traduction ne parvient pas à restituer le sens 
original, l’expression en elle-même manque de clarté. 

                                                           
836

 Id., p. 110. 
837

 Theodor Adorno, « Introduction », De Vienne à Francfort, p. 32. 
838

 Id. p. 32. 



184 

 

Popper rappelle qu’il ne voulait pas attaquer Adorno et l’Ecole « dialectique » de 
Francfort « que je n’ai jamais considérée comme importante, si ce n’est peut-être d’un point 
de vue politique – encore qu’en 1960, je n’étais même pas conscient de l’influence politique 
de cette école. Bien que je n’hésiterais pas aujourd’hui à dire de leur influence qu’elle est 
« irrationaliste » et « destructrice de l’intelligence », je ne pourrais jamais prendre leur 
méthodologie (quoiqu’on entende par-là) au sérieux d’un point de vue intellectuel ou 
académique »839. Il reproche aux praticiens des sciences sociales en Allemagne d’avoir été 
formés dans le « style » hégélien, « et ceci est, à mon avis, une tradition destructrice de 
l’intelligence et de la pensée critique »840. Popper et Ruyer s’accordent à penser que le devoir 
de tout intellectuel « est de s’efforcer constamment de parler un langage simple et clair. 
Chaque pensée devrait être formulée aussi clairement et simplement que possible. Ce qu’on 
ne peut obtenir qu’en travaillant beaucoup »841. Ruyer et Popper rejettent le jargon 
philosophique et la cuistrerie intellectuelle qui servent à formuler des banalités dans un  
discours boursouflé. Popper dit qu’il avait l’habitude de mettre en garde ses étudiants, 
particulièrement en Allemagne, qui venaient à l’université pour apprendre à parler et à écrire 
de manière impressionnante et  incompréhensible842. A Nancy, Raymond Ruyer et Louis Vax 
nous ont appris à nous défier de la fausse profondeur, du langage incompréhensible, à ne pas 
admirer l’opacité brillante qui sévissait aussi dans les universités françaises. Le modèle 
inconscient qui consiste à énoncer des trivialités dans un verbalisme plus ou moins vide, 
considéré « comme la valeur intellectuelle par excellence »843 et que Popper attribue à 
l’Allemagne, existe – ou a existé – aussi en France ; le structuralisme y a contribué844. (Nous 
avons ici même donné quelques exemples – de Roland Barthes et Jean Baudrillard, pour ne 
citer que ces deux noms). Le langage incompréhensible est celui d’Adorno et d’Habermas, 
comme s’amuse Popper à le relever : Habermas commence à citer une phrase d’Adorno qu’il 
approuve845. Popper donne la citation dans le texte allemand original puis la traduction du 
livre De Vienne à Francfort et sa propre « traduction ». Ainsi, «  La totalité sociale ne mène 
pas de vie propre par-dessus ce dont elle assure la cohésion, en quoi elle trouve ses propres 
composants. Elle se produit et se reproduit au travers de ses moments singuliers… aussi peu 
ce tout peut être séparé de la vie, de la coopération et de l’antagonisme de ses éléments, aussi 
peu un élément quelconque peut-il être compris dans son seul fonctionnement sans prise en 
considération du tout qui a son essence dans le mouvement du singulier lui-même. Système et 
singularité doivent être connus réciproquement et seulement dans leur réciprocité » devient : 
« la société consiste en relations sociales. Les diverses relations sociales produisent en 
quelque sorte la société. Parmi ces relations figurent la coopération et l’antagonisme ; et 
                                                           
839

 K. Popper, « Raison ou Révolution ? », De Vienne à Francfort, p. 238. Cet article fut d’abord publié dans les 

Archives européennes de sociologie, XI, 1970, pp. 252-62. 
840

Id. p. 241. 
841

Id. p. 240. 
842

Id. p. 242. 
843

Id. p. 242. 
844

 Contre l’obscurité de la notion de structuralisme que tout le monde appliquait à tout le monde dans les 

années 1960, Jean-François Revel a demandé à Clément Rosset d’écrire une satire : Les matinées 

structuralistes, Paris, Robert Laffont, « Libertés », 1969. 
845

 J. Habermas, « Théorie analytique de la science et dialectique », post-scriptum à la controverse entre Popper 

et Adorno, De Vienne à Francfort, p. 115. La phrase d’Adorno est tirée de « Sur la logique des sciences 

sociales », De Vienne à Francfort, p. 93. 



185 

 

puisque (comme on l’a dit) la société consiste en ces relations, il est impossible de l’en 
séparer. Mais l’inverse est vrai aussi : aucune de ces relations ne peut être comprise sans les 
autres »846.  

Popper enfonce le clou : la théorie des totalités sociales n’est pas nouvelle  et elle n’est pas 
fausse, elle est simplement triviale. Habermas ne sait pas poser les choses simplement, « la 
plus grande part de ce qu’il dit me semble trivial ; le reste me semble erroné »847. Il est 
difficile de discuter avec lui, même si, comme le reconnaît Popper, nous sommes  convaincu 
de sa parfaite sincérité. Il cherche à impressionner autrui ; « Le professeur Habermas semble 
penser que celui seul qui critique pratiquement la société existante peut produire des 
arguments théoriques séreux à propos de la société, puisque que la connaissance sociale ne 
peut être séparée d’attitudes sociales fondamentales »848. Une telle manière de penser, 
erronée, empêche, ou du moins biaise tout débat puisqu’avant de s’interroger sur le contenu 
de ce qui est dit, on commence par soupçonner les présupposés de celui qui parle.  

 Le problème de fond  qui oppose l’école de Francfort à Popper est le choix de la 
révolution ou celui de la réforme ; nous retrouvons le thème de la critique sociale. « Il se peut 
que les injustices sociales soient mieux perçues par les révolutionnaires que par les autres 
gens, admet Popper. La plupart des révolutions ont produit des sociétés très différentes de 
celles désirées par les révolutionnaires. Voilà un problème qui mérite d’être retenu dans toute 
critique sérieuse de la société »849.  

Si Ruyer, pour sa part, a critiqué les idées d’Herbert Marcuse, il ne parle pas de l’école 
de Francfort850. Elle a exercé une influence en France auprès d’universitaires d’obédience 
marxiste et aussi, parmi d’autres, Bourdieu et Foucault. Dans un ouvrage remarquable par sa 
critique précise des thèses de Michel Foucault, l’universitaire et diplomate brésilien José 
Guilherme Merquior851 montre que la théorie du pouvoir de Foucault, comme augmentation 
de la domination, converge avec la tradition critique qui va de Marx aux philosophes de 
l’école de Francfort. Sur le thème de la critique sociale, Merquior écrit : « Foucault applique 
la leçon de Nietzsche à un phénomène que nous a rendu familier l’avancée générale des thèses 
de ce que l’on appelle le marxisme occidental (c’est-à-dire essentiellement celui de Lukács et 
la première génération de l’école de Francfort), à savoir la fusion de la critique sociale (la 
condamnation de la société bourgeoise) et d’une position contre-culturelle (le grand refus de 
la civilisation moderne) »852.  

 

                                                           
846

 K. Popper,  « Raison ou révolution ? », De Vienne à Francfort, p. 244. 
847

 Id. p. 245. Popper a reproduit l’exercice en le poursuivant dans A la recherche d’un monde meilleur, Paris, 

Les Belles Lettres, p. 140. 
848

 Id. p. 245. 
849

 Id. pp. 245-246. 
850

 Il cite Adorno etThe AuthoritarianPersonnality, New York, Harper, 1950, dans un article peu connu : « La 

boule d’or ou la droite, la gauche et la gauche libertaire », Défense nationale, février 1978, p. 9. 
851

 J. G. Merquior (1941-1991), Foucault et le nihilisme de la chaire, Paris, PUF, 1986. Malheureusement ce livre 

a rencontré peu d’échos si ce n’est quelques réprobations pour avoir osé souligner les approximations et les 

erreurs de  l’« archéologue des savoirs ». 
852

 J. G. Merquior, Foucault et le nihilisme de la chaire, p. 118. 



186 

 

L’éphémère contre-culture. 

La critique sociale regroupe, assez indistinctement, la condamnation de la société 
bourgeoise et le refus de la civilisation occidentale à quoi se reconnaissait la « contre-
culture » telle qu’elle s’est exprimée aux Etats-Unis.  Le mot « contre-culture », qui définit le 
mouvement culturel contestataire né à la fin des années 1960, est attribué à Théodore Roszak 
(1934-2011),  professeur d’histoire à l’université d’état de Californie quand il publie le livre 
Vers une contre-culture853. Le succès de ce livre est immédiat tant auprès des jeunes 
américains, étudiants radicaux contre la guerre du Vietnam et jeunes « hippies » ayant 
abandonné l’université, que de leurs aînés, les parents à qui il proposait une analyse de ce qui 
arrivait à l’Amérique du Nord, présentée comme société technocratique. Alan Watts (1915-
1978), « gourou » autodidacte des religions asiatiques, figure emblématique du mouvement 
hippie, avait déclaré à propos de Vers une contre-culture : «  C’est le livre utile pour savoir ce 
qui se passe dans la tête de votre enfant intelligent et rebelle ». Roszak voyait, avec 
enthousiasme et démagogie, dans les mouvements contestataires les prémices de la contre-
culture à venir. La société moderne dominée par la science est laide, répressive et sans âme. 
La contre-culture issue de la jeunesse dissidente débouchera sur une nouvelle civilisation 
visionnaire, ouverte à toutes les expériences qui incluaient la recherche des paradis artificiels 
avec le LSD, les religions exotiques, la liberté sexuelle, toutes les formes de musiques 
populaires et les bandes dessinées, au contenu assez superficiel. La révolte des campus et le 
mouvement des droits civiques allaient libérer la jeunesse de la corruption du monde ; 
l’idéalisme est naïf par son optimisme mais dangereux par son irrationalisme et même 
antirationalisme. Les mouvements contestataires se sont arrêtés avec la fin de la guerre du 
Vietnam, et, à la fin des années 1970, il s’est passé ce que Roszak redoutait : la 
« récupération » et la disparition de la contre-culture. L’idée de contre-culture n’était-elle pas 
simplement une escroquerie médiatique ? Il est permis de le penser devant l’indigence 
théorique, artistique et même culturelle, des contenus qu’elle prétendait offrir.  

Le livre de Roszak ne mériterait pas d’y consacrer plus d’attention s’il ne dévoilait, comme un 
symptôme, la critique sociale néo-gauchiste854. Il relie le thème de la critique sociale à celui 
du désaccord entre les générations qui serait l’agent essentiel du changement social. Si nous 
suivons Roszak855, la critique sociale, née de l’opposition entre les générations – les enfants 
critiquent les parents – débouche sur le changement social. L’aliénation est bien un thème de 
la critique sociale mais, pour Roszak elle devient « étouffement de la personnalité et 
fermeture de l’homme à l’homme »856 ; conception inhabituelle de l’aliénation, assez peu 
marxiste, peut-être parce que Roszak pense à la « nouvelle gauche » : «  les contestataires 
cherchent à doter d’une base culturelle la Nouvelle Gauche, nouvelles formes de 
communauté, nouveaux schémas familiaux, nouveaux plaisirs sexuels, nouvelles formes 
éthiques, nouvelles valeurs personnelles loin de la politique de pouvoir, du foyer bourgeois et 

                                                           
853

 Theodore Roszak,The Making of a Counter Culture, New York, Doubleday, 1969; traductionfrançaise,  

Versunecontre-culture, Paris, Stock, 1970. 
854

 T. Roszak, Vers une contre-culture, p. 86. 
855

 Id. p. 15. 
856

 Id. p. 77. 



187 

 

de la société de consommation »857. Le lecteur observera le goût prononcé pour la 
« néomanie » : la contre-culture n’apporte que du nouveau. Nous nous interrogeons cependant 
sur les « nouveaux plaisirs sexuels » (sic). La société d’Amérique du Nord était-elle à ce point 
réprimée qu’il fallut attendre 1969 pour découvrir de nouveaux plaisirs sexuels ? En revanche 
nous retrouvons sans surprise la critique de la société de consommation qui était en 1969 le 
sujet préféré des universitaires de gauche en Occident. Ce catalogue de bonnes intentions 
énonce le programme que les « progressistes », comme disait Ruyer, la gauche généralement 
parlant, va essayer de mettre en place au nom du changement et au nom du progrès des 
mœurs, c’est-à-dire de leur libération, puisqu’elles avaient été jusqu’alors réprimées. La 
génération issue du « baby-boom » dans le monde occidental se chargera de donner une 
réalité politique à ces thèmes. En premier lieu, le refus de la hiérarchie des cultures deviendra 
l’idéologie du « tout culturel » : tout se vaut car tout est culture. Cette idéologie sera validée 
par des intellectuels, des artistes et des hommes politiques. 

La critique de la société de consommation a renouvelé le thème de l’aliénation qui est passé 
du cas du travailleur ou du prolétaire qui vend sa force de travail – aliénation économique – 
au cas de l’individu dépossédé de lui-même en acceptant le « système » technique 
asservissant par toutes sortes de contrôles sociaux et qui propose le plaisir et la jouissance de 
la marchandise, ou des « objets ». Le thème de l’aliénation n’est pas nouveau, pas plus que 
celui de la domination, nous le verrons, mais il a gagné en extension puisque dans les années 
1960 il concernait tous les consommateurs. Il est exposé dans les livres d’Henri Lefebvre et 
ceux d’Herbert Marcuse. Ruyer avait montré les limites du thème de l’aliénation : « Toute 
conscience est fondamentalement et irrémédiablement aliénée, et il est tout à fait absurde de 
croire qu’en supprimant  les aliénations politiques ou économiques de la conscience humaine, 
on supprime du même coup l’aliénation – disons métaphysique ou religieuse – qui impose à 
tous la voie de toute chair »858.  

Le thème de la domination n’a rien de nouveau non plus. Il repose sur les considérations 
théoriques et la rhétorique inspirées du marxisme et du socialisme. L’exploitation capitaliste 
est génératrice de misère et d’inégalité chez les « travailleurs » victimes de cette exploitation, 
et d’égoïsme dans la vie sociale. La société se divise en dominants et dominés ; il y a d’un 
côté le Pouvoir, les dirigeants, les dominants et de l’autre, la masse des dominés. Pierre 
Bourdieu a défini la culture comme instrument de domination utilisé par la classe dominante. 
Elle sert à assurer la reproduction sociale. Son livre La distinction859 a pour sous-titre Critique 
sociale du jugement. Il se veut une critique de la culture et des usages qu’on en fait comme 
moyen de domination. A partir d’enquêtes réalisées dans le cadre du Centre de sociologie 
européenne, Bourdieu veut montrer que le goût est socialement déterminé ; pour cela il 
s’attache à dégager les principes généraux des conduites qui permettent d’établir l’ensemble 
des goûts, pas seulement en matière d’art, mais aussi d’alimentation, de loisirs, musique, 
cinéma, de vêtement, etc. qui déterminent les styles de vie. Il propose une représentation de 
l’espace social puis essaie d’expliquer comment l’appartenance sociale détermine un style de 
                                                           
857

 Id. p. 86. 
858

 Raymond Ruyer, « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, 

n°4/1967, p. 413. 
859

 Pierre Bourdieu, La distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Editions de Minuit, 1979. 



188 

 

vie avec les notions de capital social, de capital économique et de capital culturel (ou niveau 
d’instruction). Tout cela pour affirmer que l’art est un des lieux par excellence de la 
dénégation du monde social. Une manière pour les classes supérieures de maintenir leur 
domination sur les classes populaires. « Ce livre, écrit Philippe Raynaud860, construit tout 
entier sur l’opposition de la distinction et de la vulgarité, trouve peut-être son équilibre – et les 
raisons de son succès – dans le fait qu’il représente aujourd’hui la forme distinguée du 
marxisme vulgaire ». Une autre raison de son succès, selon Philippe Raynaud, vient de ce que 
ce livre est un exemple de culture distinguée : « critique de la culture savante, La distinction 
est aussi un livre d’intellectuel pour intellectuels, dont la compréhension requiert la maîtrise 
symbolique de la culture légitime en même temps qu’elle procure la satisfaction de la distance 
critique à son égard »861.  

 

Les intellectuels et les modes intellectuelles. 

En novembre 2010 s’est tenu à Paris un colloque « 30 ans après La Distinction ». Le 
texte de présentation du colloque affirme que cet ouvrage – l’un des plus lus et les plus 
commentés – a mis en avant l’importance des dimensions symboliques et culturelles de 
l’ordre social, des processus de domination et d’exclusion, contribuant à un renouvellement 
de la sociologie de la stratification sociale et des rapports de classe. Les organisateurs du 
colloque se croient obligés de dire que la sociologie de Bourdieu n’est pas binaire ; « elle est 
davantage une sociologie de l’espace social que de l’échelle sociale » ; l’un n’empêche pas 
l’autre, sommes-nous tentés d’ajouter. Sur la question de savoir si la recherche en sciences 
sociales doit être neutre ou adopter consciemment un point de vue partisan – qui était l’enjeu 
du débat manqué entre Popper et l’école de Francfort – Bourdieu a répondu qu’un bon usage 
de la sociologie était d’en faire un instrument de transformation du monde social. Il a mis son 
« capital symbolique » au service de la cause des dominés, contre le « néo-libéralisme » ; 
cohérent en cela avec le  néo-marxisme de ses écrits. 

Mais en contradiction avec l’exigence ou l’affectation de « scientificité » ; il considérait que 
la sociologie qu’il faisait était de la science862. Lors d’un entretien sur France culture, il avait 
déclaré : Il y a place pour un utopisme rationnel, c’est-à-dire à une part d’utopie dans les 
limites du possible ; il faut définir les limites de ce qu’on peut faire et aller aussi loin que 
possible au-delà de ces limites avec une toute petite chance de réussir » ; ici, en l’occurrence, 
ce n’est plus le sociologue qui se veut scientifique qui parle sinon l’intellectuel engagé. A la 
suite de Foucault, Bourdieu se définissait comme un « intellectuel spécifique » c’est-à-dire un 
intellectuel « qui ne travaille plus dans l’universel, dans l’exemplaire, dans le-juste-et-le-vrai-
pour-tous mais dans des secteurs déterminés en des points précis »863. Il se voulait le porte-
voix des sans voix ; n’était-ce pas aussi le projet de Sartre ? Parler au nom des damnés de la 
                                                           
860

 Philippe Raynaud, « Le sociologue contre le droit », Revue Esprit, mars 1980, pp. 82-93. 
861

 Id. p. 93. 
862

 Jeannine Verdès-Ledoux, Le Savant et le politique. Essai sur le terrorisme sociologique de Pierre Bourdieu, 

Paris, Grasset, 1998 ; rééd. LGF, Le livre de poche, « Biblio essais », 2002. 
863

 Michel Foucault, « La Fonction politique de l’intellectuel », Dits et écrits, Vol. 2 : 1976-1988, Paris, Gallimard, 

Coll. Quarto, 2001, p. 109. 



189 

 

terre ? Ruyer portait peu d’intérêt à ce genre de distinction sophistique entre intellectuel et 
« intellectuel spécifique ». Il partagerait plutôt l’observation de Jean Grenier : «  J’ai cru 
constater les années dernières un goût très vif des intellectuels pour les grossières majorités. Il 
m’a semblé voir qu’ils ne répugnaient à aucune compromission ni aucun compromis. J’ai vu 
les plus indépendants et les plus révoltés rivaliser de zèle et d’obéissance »864. Ruyer se 
méfiait des intellectuels auxquels il reprochait de suivre la mode. Il rejoignait Karl Popper, 
nous l’avons vu pour dénoncer la pédanterie, les grandes phrases obscures et inintelligibles 
qui mènent au relativisme. Pour le relativiste, la vérité est sans importance puisque tout est 
vrai ou plutôt rien ne l’est.  

 

Valeur du sens commun : 

Le jeune Ruyer a voulu réhabiliter le sens commun en philosophie, dans un article 
publié en 1934, assez peu lu et peu commenté865. « Ne pas mépriser l’univers de l’homme de 
la rue est une indispensable assurance contre les fantaisies philosophiques »866. Ruyer 
connaissait bien le risque d’être mal compris et mal jugé, en abordant le thème du sens 
commun. Il le fait à propos de l’existence du monde extérieur en citant les réflexions sensées 
de Bertrand Russell867. Un autre point qui le rapproche de Karl Popper : il apprécie le robuste 
bon sens anglo-saxon, celui des anglais, de Samuel Butler, tout comme il appréciait l’humour 
anglais – et aussi Alphonse Allais pour l’humour français. Pour le jeune Ruyer, « le sens 
commun peut et doit fournir au philosophe un cadre général, la terre ferme du monde 
communément accepté dans sa géographie sommaire »868. La notion de sens commun se 
rapporte à une forme de connaissance qui regroupe des savoirs socialement transmis et 
diffusés dans une culture donnée, des normes, des valeurs et symboles, des règles admises. Le 
sens commun est toujours social, et pour cette raison il intéresse les philosophes et les 
sociologues. Aristote parle de koinè aisthesis ou sensibilités communes. Une certaine tradition 
philosophique française, de Descartes à Bergson, a eu tendance à disqualifier le sens commun 
comme certains sociologues, de Durkheim à Bourdieu, réduisent le sens commun à un type de 
connaissance inférieur au savoir scientifique, ce qu’il est assurément mais qui ne mérite pas 
autant de réprobation. A propos du sens commun, Bourdieu mentionne ces « évidences 
immédiates souvent illusoires »869. Selon Marc Crapez, la critique du sens commun est une 
illusion propre à certains sociologues récents870. Il distingue les intellectuels dénonciateurs du 
bon sens, des hommes d’étude et de réflexion que le bon sens préserve de l’esprit de système. 
Pour lui, le rejet du bon sens comme « lieu commun du parti intellectuel », apparaît au 
XIXème siècle et s’impose comme argument d’autorité dans les années 1960. Il y a un parti 

                                                           
864

 Jean Grenier, Essai sur l’esprit d’orthodoxie, Paris Gallimard, 1938, rééd. Coll. Idées, 1967, p. 178. 
865

 Raymond Ruyer, « Rôle du sens commun en philosophie », Revue philosophique, 1934 :248-258. 
866

Id. p. 252. 
867

 Bertrand Russell, Our Knowledge of the External World as a Field for Scientific Method in Philosophy, Chicago 

and London, Open Court Publishing Company, 1914. (Traduction française: La méthode scientifique en 

philosophie). 
868

 Raymond Ruyer, article cité, p. 249. 
869

 Pierre Bourdieu, Choses dites, Paris, Editions de Minuit, 1987. 
870

 Marc Crapez, Défense du bon sens ou la controverse du sens commun, Monaco, Editions du Rocher, 2004. 



190 

 

pris scientiste qui déprécie la perception spontanée ou ces « savoirs » qui organisent la vie 
sociale : ceux qui méprisent le bon sens n’évitent parfois pas de tomber dans le dogmatisme 
ou le scientisme ; ils deviennent le pédant ou le Trissotin de Molière. Bachelard évite le 
vertige scientiste et sauve in extremis le sens commun, blâme le jargon, dénonce la fausse 
profondeur, prône un esprit scientifique capable de diriger ses critiques contre lui-même. 
Bourdieu tire son hostilité au sens commun d’une lecture de Bachelard871. 

Plus récemment, Raymond Boudon s’est élevé contre la dévalorisation du sens 
commun872. Dans un entretien, il a précisé sa position : « Les élites intellectuelles françaises 
ont souvent dans les dernières décennies donné l’impression qu’elles n’accordaient que peu 
de valeur à l’esprit critique qui est pourtant le nerf et définit le sens de l’activité intellectuelle 
et qu’elles avaient plutôt une vocation à la militance, souvent au service de causes ou d’idées 
confuses voire perverses, comme Louis Althusser, Pierre Bourdieu ou Michel Foucault, dont 
les engagements évoquent davantage l’aveuglement de Sartre en faveur du régime cubain que 
le caractère visionnaire des prises de position de Voltaire, dans l’affaire Calas par 
exemple »873. 

Lorsque furent publiés les Carnets de voyage en Chine874 de Roland Barthes, Simon 
Leys, à la fin  du compte-rendu qu’il en donne875, cite George Orwell : « Vous devez faire 
partie de l’intelligentsia pour écrire des choses pareilles ; nul homme ordinaire ne saurait être 
aussi stupide ». Simon Leys avait raconté que le voyage en Chine de Roland Barthes, en avril-
mai 1974, avec un petit groupe de ses amis de la revue Tel Quel avait coïncidé avec une purge 
colossale et sanglante déclenchée par le régime maoïste : la fameuse campagne « Pi Lin, Pi 
Kong », contre Lin Biao et contre Confucius. Simon Leys avait accusé Barthes de n’avoir rien 
dit dans le récit publié par Le Monde à son retour en France. Un an plus tard, Barthes réédite 
l’article en plaquette de luxe pour bibliophile avec une postface justificatrice876.  Simon Leys 
note alors avec ironie que Barthes venait d’inventer cette catégorie inouïe le « discours ni 
assertif, ni négateur, ni neutre », « l’envie de silence en forme de discours spécial » et 
« venait d’investir d’une dignité entièrement neuve la vieille activité, si injustement décriée, 
du parler-pour-ne-rien-dire »877. La publication des Carnets de voyage en Chine, chez le 
même éditeur que la plaquette de 1975, n’entraîne pas Simon Leys à réviser son opinion de 
1976, au contraire elle justifie la phrase d’Orwell citée plus haut. A propos de voyage en 
Chine, est édifiant le florilège de citations proposé par François Hourmant  d’intellectuels 
français en voyage en URSS, à Cuba et en Chine878. 

Nous avons mis en relation la critique sociale, les intellectuels, le bon sens et la 
sociologie ou les sciences sociales. Revenons à la critique sociale puisque nous voulons 

                                                           
871

 Id.,  p. 10. 
872

 Raymond Boudon, Renouveler la démocratie. Eloge du sens commun, Paris, Odile Jacob, 2006. 
873

 Raymond Boudon, « Entretien sur la démocratie avec Julien Serey », revue Entrée libre, 2008, n° 5. 
874

 Roland Barthes, Carnets de voyage en Chine, Paris, Christian Bourgois, 2009. 
875

 Simon Leys, « Une indécence extraordinaire », journal La Croix du 4 février 2009. 
876

 Roland Barthes, Alors la Chine ?, Paris, Christian Bourgois, 1975. 
877

 Simon Leys, Images brisées, Paris, Robert Laffont, 1976 
878

 François Hourmant, Au pays de l’avenir radieux, voyages des intellectuels français en URSS, à Cuba et en 

Chine, Paris, éd. Aubier, 2000. 



191 

 

évaluer ce que Ruyer a réalisé avec ce qu’il appelle « critique sociale ». Nous avons vu aussi 
que l’idée de critique sociale fait partie du registre politique de la gauche : les thèmes de la 
critique sociale viennent du marxisme et nous pourrions  peut-être trouver chez Jean-Jacques 
Rousseau les formes classiques de la critique sociale avec le thème de l’inégalité et le thème 
de l’innocence de l’homme dans une société qui le corrompt. Nous nous sommes demandé s’il 
peut exister une critique sociale qui soit autre chose que la critique de la domination, à 
l’exemple de celle de Ruyer. Avant de revenir à Ruyer, nous nous proposons d’examiner la 
distinction entre critique sociale et critique sociologique établie par Claude Grignon. 

Il déclare d’entrée que la critique sociale et l’expertise politique font partie du métier de 
sociologue. En opposant critique sociale et critique sociologique, Claude Grignon879rappelle 
la mise en garde de Max Weber : « prendre une position politique pratique est une chose, 
analyser scientifiquement des structures politiques et des doctrines de parti en est une 
autre »880. Pour passer de la critique sociale à la critique sociologique, il faut que « la division 
des rôles et du travail soit scrupuleusement respectée et que le savant s’abstienne de juger en 
moraliste et de décider en politique »881. S’il est nécessaire de rappeler de telles vérités de bon 
sens, c’est que les sciences de l’homme et la sociologie sont exposées à être enrôlées par les 
intérêts et les mouvements sociaux, politiques et intellectuels, d’abord et principalement par 
les mouvements en lutte contre l’ordre établi, parfois aussi par des mouvements conservateurs 
soucieux de retourner la critique contre les idéologies critiques. Ce dernier point ne s’applique 
pas à Ruyer qui n’est enrôlé dans aucun parti, ne défend aucun intérêt ni mouvement social ; 
sa critique sociale, liée à sa philosophie, repose sur l’analyse philosophique des évolutions 
sociales ; elle est indépendante des orientations sociologiques même si elle est nourrie par la 
lecture des sociologues. 

Pour Claude Grignon, « la critique sociale critique l’ordre établi au nom d’un ordre idéal, plus 
’’juste’’, plus ’’rationnel’’ ; c’est une dévalorisation qui suppose une valorisation. Son ressort 
est le même que celui de la satire au théâtre ou dans le roman »882. Le sociologue est tenté de 
confondre critique sociale et critique sociologique alors que, « par principe, la critique 
sociologique se retient au contraire, de dévaloriser ce qu’elle relativise : elle se contente de 
mettre au jour, de ’’dévoiler’’ les mécanismes sociaux cachés dont les valorisations sont le 
produit »883. Le sociologue aurait donc un rôle d’arbitre, impartial et objectif. Il prend ainsi 
ses distances avec Pierre Bourdieu dont il a été un des collaborateurs au Centre de sociologie 
européenne. Il évoque «  des écoles de pensées regroupées autour d’un professeur 
charismatique, faisant office de maître spirituel, qui impose d’autant mieux sa sociologie 
personnelle qu’il la met au service d’une ’’bonne’’ cause, c’est-à-dire d’une cause approuvée, 
comptant bon nombre de sympathisants dans le milieu »884. Claude Grignon raconte son 

                                                           
879

 Claude Grignon, « L’enquête sociologique, la critique sociale et l’expertise politique », Revue européenne des 

sciences sociales, XXXVIII-118/2000. 
880

 Max Weber, La savant et le politique, Paris, Plon, coll. 10/18, 1963, pp. 81-82. 
881

 Id., p. 101. 
882

 Claude Grignon, « L’enquête sociologique, la critique sociale et l’expertise », Revue européenne des sciences 

sociales, XXXVIII-118/2000. 
883

Ibid. 
884

Ibid. 



192 

 

itinéraire personnel et professionnel, dans un article ultérieur885, et ses attaques se font plus 
précises ; évoquant le virage populiste de Bourdieu et de son entourage, il lui reproche de 
« prendre pour une théorie générale de la société un système de pensée fondé sur une vision 
personnelle du monde »886. Une pseudo-théorie vouée par principe à avoir toujours raison est 
l’inverse d’une théorie scientifique.  

Tout récemment, Jean Baudoin, professeur de sciences politiques à l’université de 
Rennes, s’interroge sur le parcours intellectuel de Pierre Bourdieu, en particulier les vingt 
dernières années, de 1982 à  2002887. Il observe que Bourdieu a profité des disparitions de 
Jean-Paul Sartre et de Michel Foucault et qu’il aspire sans déplaisir à occuper la place888. 
Dans un premier temps, Bourdieu participe à l’amnésie volontaire qui consiste à occulter les 
échecs des sociétés communistes pour détruire l’économie de marché ; et ensuite il faut 
stigmatiser la mondialisation néolibérale qui serait l’incarnation du mal. Le capitalisme s’est 
mondialisé et s’est radicalisé, selon Bourdieu qui offre « une vision apocalyptique d’un 
monde voué à la ’’barbarie’’ et à la ’’marchandisation’’889.  

Le terme « mondialisation » (les anglo-saxons parlent de globalization) recouvre plusieurs 
idées : les mécanismes de marché mondialisés et par conséquent la généralisation du système 
capitaliste ; le développement des transports et la suppression des distances par les nouvelles 
technologies de l’information, internet en particulier. Si la mondialisation de l’économie est 
privilégiée, on entend parler aussi de mondialisation politique et de mondialisation culturelle 
pour les raisons que nous venons d’indiquer. On l’accuse de désagréger les valeurs établies, 
d’ébranler les structures sociales, de favoriser l’éclatement890, de rendre impuissants les Etats 
nationaux.  

Ruyer n’a pu connaître que les débuts de ce phénomène complexe qu’est la mondialisation, 
tout comme, nous l’avons dit, il n’a pas assisté à l’implosion du système communiste en 
Union soviétique et en Europe de l’Est. Cependant, il a pu entrevoir l’impuissance des Etats-
nations ce qui l’aurait conduit à envisager la constitution d’Empires dans les prochains 
siècles. Il a surtout observé les évolutions du  libéralisme économique et comment le 
capitalisme en augmentant la compétitivité, la réactivité et la flexibilité augmentait aussi les 
déréglementations. Il avait noté, nous l’avons dit, le malaise des suisses face aux demandes de 
main d’œuvre immigrée de la part de leurs entreprises multinationales. Il voyait là une preuve 
de désarroi devant les ébranlements des « voûtes sociales ».  

Nous pouvons repérer ici une inflexion dans la pensée de Raymond Ruyer entre les 
thèses exprimées dans L’Eloge de la société de consommation présentées comme une défense 
de l’économie libérale, du libéralisme économique et les derniers livres Les Cent prochains 

                                                           
885

 Claude Grignon, « Comment peut-on être sociologue ? », Revue européenne des sciences sociales, XL-

123/2002, pp. 181-225. 
886

 Id. 
887

 Jean Baudoin, Pierre Bourdieu. Quand l’intelligence entrait enfin en politique !, Paris, Cerf, 2012. 
888

 Id., p. 15 
889

 Id., p. 29. 
890

 Cf.  L’éloge du nomadisme que la mondialisation fait redécouvrir à l’humanité, selon Jacques Attali : 

L’Homme nomade, Paris, Fayard, 2003. 



193 

 

siècles et Le Sceptique résolu – mais déjà aussi dans Les Nourritures psychiques – dans 
lesquels Ruyer avertissait ses lecteurs sur le caractère destructeur de l’économie libérale. 
Certes il connaissait la théorie de Schumpeter sur la « destruction créatrice » inhérente, 
comme les crises économiques, à la logique interne du capitalisme. Au-delà du phénomène de 
destruction, Ruyer reproche au libéralisme économique de privilégier le court-terme, le 
présent et d’oublier la durée. L’immédiat, l’actuel est ce qui caractérise le fonctionnement 
économique avec souvent l’arrière-pensée : « après moi le déluge ! ». Il avait pourtant 
remarqué l’importance des marques pour les entreprises : celles-ci font des efforts pour 
inscrire leurs marques dans la durée ; on a souligné que les marques durent plus longtemps 
que ceux qui consacrent leurs vies à les développer, à les promouvoir, à les vendre. Mais 
Ruyer a observé aussi le phénomène de l’innovation, les changements accélérés et 
l’obsolescence planifiée des produits et des biens de consommation – qui vaut aussi bien pour 
les produits culturels – et ne semble plus répondre aux besoins des êtres humains. Car 
l’homme a besoin de permanence dans l’impermanence du changement économique et social. 
Les artistes, les poètes et les philosophes ont souvent insisté sur ce point. 

 Il s’agit d’une inflexion notable dans la réflexion de Ruyer et sa critique sociale porte alors 
sur la notion de  changement perpétuel qui qui a remplacé l’idée de progrès et ne peut créer 
que  des désirs provisoires ; il a compris les dangers de  l’importance donnée à l’immédiateté. 
Il a perçu et pressenti les  évolutions sociales et les modes de pensée qui proclamaient que 
toutes les cultures, toutes les expressions esthétiques sont légitimes, que tous les systèmes de 
valeurs sont équivalents ce qui conduirait à des attitudes conformistes et même jusqu’au rejet 
de la raison et de la rationalité.  

Ruyer revient sur ces thèmes dans un texte resté inédit891. Il souligne une inversion politique 
curieuse : « Les progressistes, en principe adversaires de l’irrationnel vital en politique, se 
font les champions des formes plus traditionnelles contre le capitalisme abstrait et 
mécaniquement destructeur »892. L’opposition de Cournot entre l’organique et le rationnel 
recouvre, en théorie, l’opposition droite/gauche. Et, en effet, « les rationalistes, en détruisant 
toutes les ébauches d’institutions organiques qui ne se justifient pas devant la raison 
raisonnante, croient préparer l’avènement d’une société selon les droits de l’homme. Mais ils 
préparent en fait une société soumise aux seules lois d’équilibres physiques où la vie, à la 
limite, devient impossible. Ils s’aperçoivent alors, un peu tard, que le vital/instinctif protège 
contre le règne mortel des équilibres physiques et mécaniques et que détruire 
systématiquement les tabous, les scrupules, les interdits, les vénérations religieuses, les rituels 
sociaux, ce n’est pas le bon moyen pour atteindre à la ‘bonne société’ où tout serait juste et 
raisonnable »893. Ruyer propose une organisation sociale raisonnable plutôt que rationnelle car 
« la critique systématique de la société dans tout ce qu’elle a de traditionnel ou simplement 
d’habituel, et de toutes les institutions instinctives et adaptées, la croyance – soigneusement 
suggérée par des faux-monnayeurs intellectuels, suivis par le troupeau d’imbéciles – que 
toutes les institutions ne sont l’effet que de complots des ’’pouvoirs’’, la croyance que toutes 
                                                           
891

 Raymond Ruyer, L’Embryogenèse du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983, Troisième partie, « Les quasi-

embryogenèses sociales ».  
892

 Id., p. 121. 
893

 Id., p. 122. 



194 

 

les règles sociales et tous les scrupules moraux ne sont que des ‘tabous’ artificieux à rejeter 
les uns après les autres, la croyance que la sagesse ancestrale n’est qu’une duperie, et que le 
grand philosophe X, ou le grand psychologue Y, ou le grand politique Z, fondateur du 
bonheur humain, a enfin découvert la vérité dissimulée depuis des millénaires par le complot 
des pouvoirs, tout cela peut produire plus de malheurs que les cataclysmes naturels »894.  

La critique de la critique de la société provient d’une anthropologie philosophique qui 
elle-même est fondée sur la métaphysique de Ruyer comme l’explique Fabrice Colonna895. Si 
nous acceptons que l’homme est un être vivant comme les autres encore faut-il déterminer ce 
qui fait l’irréductible singularité humaine. Ruyer consacre un livre à cette question896dans 
lequel il insiste sur l’importance de l’éthologie et des autres branches de la biologie. Dans ses 
cours, Ruyer soulignait l’importance du concept de néoténie pour caractériser l’inachèvement 
de l’homme, être intrinsèquement prématuré : la vulnérabilité des petits humains, leur longue 
dépendance vis-à-vis des adultes et le long processus de socialisation pourrait expliquer la 
substitution nécessaire de la Culture à la Nature. Konrad Lorenz relie la néoténie à la curiosité 
et l’ouverture au monde897 ; l’homme est un être curieux et non spécialisé. D’après Fabrice 
Colonna, « Ruyer fait partie de ces rares philosophes qui ont perçu et accepté pleinement la 
révolution éthologique et nous a permis de la penser »898. Dans le même temps, il a récusé 
l’essentiel de la théorie sociobiologique et les interprétations néo-darwiniennes appliquées 
aux phénomènes humains899.  

En outre, Ruyer reconnaît la justesse du culturalisme : « Ce n’est évidemment pas un hasard si 
l’homme, seul de tous les animaux, à la fois parle, crée des conventions juridiques, des 
religions, des techniques, et a une histoire proprement dite »900. Cela ne signifie pas que la 
culture soit autosuffisante, comme miraculeusement douée de sens, car il ne sert à rien de 
doter les systèmes culturels d’autonomie si c’est pour affirmer qu’en dernière instance ce sont 
les hommes qui font la culture. L’homme se définit par la fonction symbolique qui lui donne 
accès à un domaine invisible, au-delà de l’espace et du temps, domaine des Sens, des valeurs, 
des normes : « L’humanité se définit par l’accès au sens et c’est ce qui explique que les 
hommes puissent se rejoindre et se comprendre, quels que soient les écarts culturels qui les 
séparent »901. La base biologique de notre accès aux sens et aux valeurs, c’est notre cerveau 
qui est l’instrument de contact avec le domaine des valeurs. Nous avons vu que Ruyer opte 
pour un réalisme axiologique : il parvient ainsi à réintégrer l’homme dans la vie et dans le 
cosmos en éliminant toute forme d’idéalisme. 

L’idéalisme relève de l’inconscience. L’inconscience n’est pas l’inconscient. « On peut 
souvent comprendre ce que comprend un autre. On peut aussi comprendre ce qu’il ne 

                                                           
894

 Id., p. 130. 
895

 Fabrice Colonna, « L’homme ruyérien », Les études philosophiques, n° 80, 2007/1, p. 63-84. 
896

 Raymond Ruyer, L’animal, l’homme, la fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964.  
897

 Konrad Lorenz (1903-1989), Trois essais sur le comportement animal et humain, Paris, Seuil, Coll. Points, 

1970, dernière partie. 
898

 Fabrice Colonna, « L’homme ruyérien », p. 67. 
899

 Id., p. 69. 
900

 Raymond Ruyer, L’animal, l’homme, la fonction symbolique, p. 90. 
901

 Fabrice Colonna, « L’homme ruyérien », p. 74. 



195 

 

comprend pas, et parfois en voyant clairement pourquoi, dans sa situation, il ne comprend pas. 
On peut voir par exemple qu’il se met en danger sans être conscient du danger que nous, nous 
voyons, ou qu’il est exploité, trompé, sans le savoir. L’inconscience est le plus souvent une 
question de situation  (et de manque de survol de ses relations avec les autres) »902. 
L’inconscience témoigne d’une incapacité à saisir des rapports, des sens, des valeurs ; le 
narcissisme et l’anthropocentrisme sont des formes d’inconscience. Freud avait exposé que 
l’humanité, au cours de son histoire, avait subi trois blessures narcissiques903 : La première 
avec Copernic, l’homme sur la Terre n’est plus au centre de l’univers ; la deuxième avec 
Darwin et la théorie de l’évolution, l’homme est renvoyé à sa filiation avec le monde animal ; 
et la troisième « vexation et la plus cuisante », avec Freud lui-même et la découverte de 
l’inconscient « qui veut prouver au Moi qu’il n’est plus maître dans sa propre maison, mais 
qu’il en est réduit à des informations parcimonieuses sur ce qui se joue inconsciemment dans 
sa vie psychique »904. Freud paraît ici se donner le beau rôle avec cette idée qui rabaisse 
l’orgueil humain ; pourtant l’idée est trop générale pour être vraiment convaincante.  Ruyer, 
on le sait voyait dans la psychanalyse qui a été inventée comme un traitement des névroses, 
une cure qui dissout les complexes inconscients,  une thérapeutique de la « fausse 
conscience », une technique parfois désastreuse de la désillusion ou de la suspicion, une 
démystification qui ne peut procurer le bonheur même si elle prétend libérer la personne de 
ses complexes. Il pensait que le plaisir n’entre pas toujours en conflit avec la réalité puisqu’il 
en fait partie, qu’il en est une des dimensions, contrairement à un des enseignements de la 
psychanalyse qui oppose le principe de plaisir au principe de réalité. Selon Ruyer, la 
psychanalyse ne voit que le côté négatif de l’empreinte familiale, faisant méconnaître que les 
suggestions infantiles sont surtout nutritives, formatrices, porteuses de sécurité, créatrices 
normalement de normalité, et seulement par accident, d’anomalies et de monstruosités 
psychiques. L’analysé oublie qu’il doit tout à la famille ; il ne se souvient que d’en avoir 
hérité quelques névroses. Tout comme l’adulte peut oublier qu’il doit tout à la culture sociale. 
Si l’on peut sortir de la famille, d’un milieu familial supposé « névrosant » - précisément 
parce qu’il est milieu social – on ne peut pas sortir du milieu social, comme essaient de le 
faire croire les illusions libertaires.  

En début d’année universitaire, au commencement de l’un de ses cours, Ruyer proposait aux 
étudiants de répondre à un court questionnaire pour lequel chaque étudiant devait inscrire, 
après réflexion, ce qui lui venait de ses parents, de sa famille, de l’école et ce qui venait en 
propre de lui-même. L’objectif de l’exercice, avant d’introduire à l’étude de la psychologie, 
était de montrer tout ce que le « je »,  ou le « moi-propre », devait aux autres, comment il était 
aussi façonné par la société, par la culture dont nous sommes issus. 

 

 

                                                           
902

 Raymond Ruyer, « La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, 

n°4/1967, p. 409. 
903

 Sigmund Freud, Une difficulté de la psychanalyse (1917), texte repris dans Introduction à la psychanalyse, 

Paris, Payot, coll. « Petite Bibliothèque », 1975, IIème partie, chap. 18, p. 266-267. 
904

Ibid.  



196 

 

De Freud et du freudo-marxisme. 

Certains épigones de Freud, Marcuse en particulier, avaient tenté une conciliation avec 
le marxisme, le freudo-marxisme, en contradiction avec ce qu’a écrit Freud : « Les 
communistes croient avoir découvert la voie de la délivrance du mal. D’après eux, l’homme 
uniquement bon ne veut que le bien de son prochain ; mais l’institution de la propriété a vicié 
sa nature…Lorsqu’on abolira la propriété privée, qu’on rendra toutes les richesses communes 
et que chacun pourra participer aux plaisirs qu’elles procurent, la malveillance et l’hostilité 
qui règnent parmi les hommes disparaîtront. Comme tous les hommes seront satisfaits, nul 
n’aura besoin de voir un ennemi en autrui, tous se plieront bénévolement à la nécessité du 
travail »905. Freud continue : « la critique économique du système communiste n’est pas mon 
affaire. En ce qui concerne son postulat psychologique, je me crois toutefois autorisé à y 
reconnaître une illusion sans aucune consistance »906. Et Freud précise la nature du postulat 
psychologique : « La tentative d’instauration en Russie d’une civilisation communiste 
nouvelle trouve son point d’appui psychologique dans la persécution des bourgeois. 
Seulement on se demande avec anxiété ce qu’entreprendront les Soviets une fois tous leurs 
bourgeois exterminés »907. Le Malaise dans la civilisation, un des derniers livres de Freud est 
souvent lu comme l’expression du pessimisme freudien. Les hommes aspirent au bonheur ; ils 
veulent être heureux mais leurs instincts, en particulier l’instinct de cruauté et celui 
d’agression, doivent être réprimés par la civilisation. Freud cite Plaute908  « Homo homini 
lupus : qui aurait le courage, en face de tous les enseignements de la vie et de l’histoire, de 
s’inscrire en faux contre cet adage ? »909. 

La répression des instincts par la civilisation, qui paraît nécessaire d’après Freud, se traduit 
par la perte du bonheur : les êtres humains doivent intérioriser la cruauté et l’agression 
naturelles et peuvent développer un sentiment de culpabilité qui se transforme en névroses. 
« L’édifice de la civilisation repose sur le principe du renoncement aux pulsions instinctives, 
et postule précisément la non-satisfaction de puissants instincts. Ce ‘renoncement culturel’ 
régit le vaste domaine des rapports sociaux entre humains »910. L’homme devient névrosé 
parce qu’il ne peut accepter le niveau de renoncement - de ses instincts - exigé par la société 
au nom de l’idéal culturel.  

Faut-il traduire Le Malaise dans la civilisation ou Le Malaise dans la culture ? Freud 
définit dans ce livre la culture (Kultur) comme « la totalité des œuvres et organisations dont 
l’institution nous éloigne de l’état animal de nos ancêtres et qui servent à deux fins : la 
protection de l’homme contre la nature et la règlementation des relations des hommes entre 
eux »911.  Une édition récente du texte propose Le Malaise dans la culture912. Le dossier qui 

                                                           
905

 Sigmund Freud, Le Malaise dans la civilisation, [1929], traduction française Ch. Odier, 1934, reproduite, 

Paris, PUF, 1971, V, p. 39. 
906

Ibid. 
907

Ibid. 
908

 Plaute (254 av. JC- 184 av. JC) Asinaria (La Comédie des ânes) 
909

 Sigmund Freud, Le Malaise dans la civilisation, V, p. 38. 
910

 Id., III, p. 28. 
911

 Id., III, p. 23. 



197 

 

fait suite à cette nouvelle traduction « Le Monde selon Sigmund Freud », pose la question de 
savoir si la Psychanalyse est une idéologie de la libération. Freud, nous le savions, avait été 
désigné avec Marx et Nietzsche parmi les « philosophes du soupçon », pour avoir mis à jour 
les motivations inconscientes des êtres humains. Rejoindrait-il aussi les libérateurs qui sont 
curieusement les mêmes ? Pierre Pellegrin écrit : «  Dans les années 1960-1970 lorsqu’une 
grande partie de l’activité des intellectuels européens s’investissait dans la critique sociale et 
donc idéologique, Freud avait été enrôlé dans le bataillon des libérateurs, aux côtés de Marx et 
de Nietzsche, tous considérés comme des critiques radicaux de l’ordre social et intellectuel 
existant. Freud était alors tenu pour l’un de ceux qui avaient le plus efficacement contribué à 
miner la morale de la société ‘patriarcale’ en critiquant la répression que celle-ci faisait peser 
sur ses membres et notamment sur leurs revendications aux plaisirs sexuels. Quand on lit Le 
Malaise dans la culture, une telle approche laisse rêveur… »913. Nous partageons totalement 
ce jugement de Pierre Pellegrin qui respecte le texte de Freud. Pendant les « années 
idéologiques » (1960-1970), sous l’influence du freudo-marxisme, s’est diffusée une lecture 
fausse des textes de Freud qui lui faisait dire ce qu’il ne disait tout simplement pas. Ruyer qui  
a exprimé, nous le savons, de nombreuses réserves à l’égard des théories freudiennes et de la 
Psychanalyse, en général, n’a jamais commis l’erreur de considérer Freud comme un 
libérateur des pulsions instinctives contre les répressions sociales. Pour sa part, Louis Vax 
note : « A ceux qui l’étudient sans hargne et sans complaisance, l’œuvre de Freud laisse une 
impression déroutante : la désinvolture y côtoie le scrupule, et l’extravagance la pensée 
saine ! »914. Notons au passage que Pierre Pellegrin assimile la critique sociale à la critique 
idéologique. Or la critique sociale de Ruyer repose sur la philosophie  si originale qu’il a 
développée. Elle est précisément la moins idéologique possible en raison de la critique des 
idéologies qui se retrouve dans ses livres. 

Il est temps maintenant de nous demander que faire de la critique sociale de Ruyer qui 
rend responsable la plupart des idéologies des maux de la civilisation occidentale et du 
démaillage social auquel nous assistons. La première attitude a été d’ignorer les livres de 
Ruyer, à quelques rares exceptions, nous l’avons vu ; de faire comme s’ils n’existaient pas. En 
partant du principe que ce dont on ne parle pas n’existe pas ; le silence est une manière de nier 
ce qui gêne ou incommode les conformismes ambiants. La deuxième attitude, beaucoup 
moins fréquente, a été d’invalider les idées exprimées par Ruyer en les qualifiant de 
« réactionnaires » - ce qui est une autre manière de les réduire au silence ; puisque ce sont des 
idées réactionnaires, on ne se donne même pas la peine de les examiner. C’est la tactique 
utilisée par la « gauche morale », donneuse de leçons, qui s’autorise à juger le bien et le mal 
selon le « camp du bien » qu’elle prétend incarner. On pourra aller jusqu’à prétendre que 
Ruyer est lié à l’extrême droite sans plus d’arguments. Il suffit de disqualifier pour s’interdire 
de prendre en considération les idées exprimées dans les livres. La troisième attitude consiste 
à reconnaître qu’il existe une critique sociale de droite dont Ruyer est un des représentants. Il 
                                                                                                                                                                                     
912

 Freud, Le Malaise dans la culture, trad. Dorian Pastor, introduction et dossier de Pierre Pellegrin, Paris, 

Flammarion, GF, poche, janv. 2010. 
913

 Id., p. 205. 
914

 Louis Vax, Les Chefs d’œuvre de la littérature fantastique, Paris, PUF, 1979, p. 119. Wittgenstein parlait des 

pseudo-explications de Freud, Leçons et conversations sur l’esthétique, la psychologie et la croyance religieuse, 

Paris, Gallimard, Folio, 1992. 



198 

 

a critiqué les idées socialement pernicieuses qui conduisent les sociétés aux désastres. Cette 
critique sociale, pendant les années 1970-1980, allait contre les courants dominants de la 
production intellectuelle en France, dominée par les idées de gauche, alors que la droite restait 
forte politiquement en France – elle l’est peut-être même encore. Depuis 1945, depuis la fin 
de la deuxième guerre mondiale, la droite en France s’était trouvée accusée par la propagande 
des communistes, qui étaient du côté des vainqueurs,  d’avoir été, elle, du côté du mal, d’avoir 
eu  des sympathies fascistes voire nazies. Le nazisme étant le mal absolu, les termes 
« fascisme » ou « fasciste » étaient suffisants pour dénoncer l’infâme. Le Parti communiste a 
pu commencer à imposer son hégémonie intellectuelle. Si la IVème République a pu effacer 
les traces de fascisme dans la société française, elle n’a pas pu réduire l’influence du 
marxisme qui a fait son chemin dans l’administration, les syndicats, l’enseignement, la presse 
« capitaliste », où beaucoup avaient reçu une formation dans les écoles du Parti, la presse du 
Parti, sans oublier l’extrême gauche, trotskisme, puis maoïsme et tiers-mondisme. La Vème 
République n’a pas beaucoup changé la situation ; nous avons noté que de nombreux hauts 
fonctionnaires, avec la « troisième voie française », ni communiste, ni capitaliste, avaient 
façonné un capitalisme d’état. Ce modèle français qui donne un rôle central à l’Etat, un « Etat 
protecteur », et au service public dans le domaine économique et social, a été étudié par 
Jacques Lesourne qui écrit : « Pendant trente ans, la France a été sur le plan économique une 
Union soviétique qui a réussi »915. La formule avait été reprise par l’historien Jacques 
Marseille916 et des libéraux facétieux avaient proposé de la rectifier en : «  une Union 
soviétique qui n’aurait pas encore disparu ». L’influence politique du marxisme et du 
socialisme, y compris sur la droite, en France, a commencé à perdre du terrain après 
l’implosion du système communiste en Union soviétique et les pays satellites d’Europe de 
l’Est. La représentation politique du Parti communiste français est devenue marginale et s’il a 
perdu son hégémonie intellectuelle, pourtant son influence persiste avec les mouvements 
altermondialistes et écologistes qui continuent à propager les idées de gauche : nous sommes 
passés de Marcuse et Mao à la vénération pour Bourdieu. Certes, on ne croit plus aujourd’hui 
en la Révolution. La nébuleuse idéologique qui tient lieu de pensée à la gauche et l’extrême 
gauche persévère, en France, dans les mêmes erreurs.  

La lecture de Ruyer est recommandée pour ne pas se laisser impressionner par les 
discours intimidants. Lorsque le philosophe Michel Onfray ose écrire : « Il n’y  a pas de 
différence de nature entre ce qui se passait dans l’enceinte de Buchenwald et ce qui est visible 
dans le monde du travail habituel »917. Des absurdités aussi énormes de la part d’un 
« philosophe médiatique » comme Onfray obligent à revenir au bon sens de Ruyer et à son 
ironie. 

                                                           
915

 Jacques Lesourne, Le modèle français. Grandeur et décadence, Paris, Odile Jacob, 1998. Jacques Lesourne 

(1928-), polytechnicien, major de la promotion 1948, économiste, élève de Maurice Allais, est considéré 

comme un des pères de la prospective en France. 
916

 Jacques Marseille (1945-2010), Du bon usage de la guerre civile en France, Paris, éditions Perrin, coll. 

Tempus, 2006. 
917

 Michel Onfray, Politique du rebelle, traité de résistance et d’insoumission, Paris, le Livre de Poche, 1999 (Cité 

par Jean Baudoin, Pierre Bourdieu, Paris, Cerf, 2012, p. 30). 



199 

 

La meilleure manière de présenter la critique sociale de Ruyer serait précisément de voir 
comment il analysait les idées fausses de la critique sociale de gauche : «  Il y a quelque chose 
de touchant dans la croyance que si l’homme voulait sérieusement, il pourrait changer la vie, 
abolir toute injustice, éviter les guerres, supprimer la criminalité, atteindre le bonheur. On se 
résigne mal à admettre que les formes culturelles et les institutions de la société où l’on vit se 
développent d’une façon quasi autonome »918. Ruyer ne dit pas qu’il faut se résigner à 
l’injustice, à la criminalité, aux guerres ; il dit simplement que penser résoudre ces maux par 
une décision volontaire est une illusion digne de l’adolescence. Nous pouvons vouloir agir 
pour changer la société – et Ruyer savait que cette prise de conscience apporte en elle-même 
un plaisir proche de l’intoxication, que nous avons évoqué à propos des intoxications 
psychiques. Il n’est d’ailleurs pas nécessaire de transformer la société sur-le-champ, 
immédiatement, pour savourer ce plaisir, proprement intellectuel ; il suffit de vivre, de penser, 
d’agir comme si il était possible d’effectuer cette transformation de la société. Le plaisir se 
transformera en déception lorsqu’il faudra se rendre à l’évidence, si aucun changement 
n’apparaît ; il sera toujours temps d’accuser les circonstances, les résistances au changement, 
de trouver les boucs émissaires, les responsables des échecs, puis de se résigner dans la 
déception après l’exaltation des moments où tout semble possible – par exemple, en France, 
en 1848 et en 1968 – et les frustrations de la participation à la vie publique. Ruyer écrivait 
que  le recul manque pour savoir quelle peut être la forme présentée par un vieux gauchiste 
guéri, ou un vieux soixante-huitard. Certains romanciers ont utilisé le thème romanesque du 
vieux militant révolutionnaire revenu de tout, et parfois de ses illusions. « Les hommes 
s’imaginent que les institutions sont modifiables à volonté. Il suffirait de vouloir, en brisant 
les mauvaises volontés, par une éducation appropriée »919. C’est alors que les malheurs 
commencent ; malheurs sociaux, malheurs historiques et malheurs individuels.  

Ruyer, nous l’avons vu s’est intéressé au thème du bonheur. Si l’on a écrit des milliers 
de livre sur la conquête du bonheur individuel, les « politiques du bonheur » sont tout autre 
chose. Il se méfiait des marchands de bonheur qui se transforment vite en marchands 
d’angoisse. « L’idée d’une politique du bonheur date bien des philosophes et littérateurs 
parisiens du XVIIIème siècle qui croyaient au bonheur par le règne de la raison (contre les 
superstitions qu’ils baptisaient fanatisme) et qui méconnaissaient de la façon la plus grossière 
les vraies conditions du bonheur social »920. Il s’agissait alors d’opposer le bonheur ici-bas au 
salut dans l’au-delà. Les conditions du bonheur social reposent, pour Ruyer, sur une morale de 
bon sens qui permet de vivre, dans sa famille comme dans la société en bonne intelligence 
avec les proches, les amis et les étrangers. La critique de Ruyer est que « les conditions du 
bonheur social sont à peine entrevues et, comme d’habitude, on commence par d’énormes 
bévues, et par de détestables recettes, qui continuent les bévues du XVIIIème siècle »921. 
Ruyer retrouve ici le ton de Cournot qui écrivait sur ce thème : «  En s’adressant par choix 
aux âmes sensibles, la philosophie du XVIIIème siècle, conséquente à elle-même, leur 

                                                           
918

 Raymond Ruyer, Les Nourritures psychiques, p. 85. 
919

 Id., p. 83. 
920

 Id., p. 195. Cf. L’article I de la Constitution de 1794 : « le but de la société est le bonheur commun » et, Saint 

Just, Rapport à la Convention du 3 mars 1794 : « Le bonheur est une idée neuve en Europe ». 
921

 Id., p. 197. 



200 

 

propose comme le but social à poursuivre ’’le bonheur des hommes’’. Ce n’est plus là le but 
du patriotisme antique, encore moins  celui pour lequel, suivant la religion, l’homme a été mis 
sur la terre. C’est quelque chose de vague et d’indécis (…) Tranchons le mot : c’est une idée 
creuse ou une idée fausse, mise à la disposition des sophistes pour duper les cœurs 
honnêtes »922. Ce que Ruyer redoute ici, et nous avec lui, c’est que nous pourrions être 
condamnés à être heureux, que nous devrions être heureux par décret, ou comme dans Le 
Meilleur des mondes d’Aldous Huxley923, prendre le soma qui empêche les gens d’être 
malheureux. On ne peut qu’être pessimiste sur le proche avenir, avertit Ruyer, et l’optimisme 
du long-terme doit aider à supporter les nuisances innombrables, toujours renouvelées mais 
éphémères, des idéologies.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
922

 A. A. Cournot, Considérations sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes, Ouevres 

complètes, t. IV, Paris, Vrin, 1973, p. 308. 
923

 Aldous Huxley, Le Meilleur des mondes (1932), Paris, Le Livre de poche, 1961. 



201 

 

CONCLUSION 
 

Nous avons voulu montrer que l’œuvre de Raymond Ruyer est très originale dans la 
philosophie française du 20ème siècle et en particulier sa critique sociale ;  il est dommage 
qu’elle n’ait pas été reconnue comme elle le devrait. Il sera toujours temps de se rendre 
compte de l’importance de sa réflexion  dans le domaine de la philosophe de la biologie, 
comme dans celui de l’origine de l’information  où il s’est affirmé un théoricien les plus 
pénétrants : il a montré qu’aucune machine ne peut créer de l’information ; elle peut 
seulement la traiter. Il est un des très rares philosophes de sa génération à avoir entrepris de 
bâtir une philosophie unie à la science. 

Nous sommes d’accord avec Louis Vax pour penser que la critique sociale de Raymond 
Ruyer n’est pas la partie la plus importante de l’œuvre, celle qui restera pour la postérité. 
Nous ne le suivrons pas, cependant, pour dire qu’elle est la partie la plus faible. Nous 
espérons avoir montré, au contraire,  que « sa » critique sociale est loin d’être négligeable 
dans la mesure, précisément, où elle repose, en partie, sur l’œuvre philosophique. Nous avons 
insisté sur l’unité de la pensée de Ruyer. En outre, l’analyse qu’il donne de la plupart des 
thèmes de la critique sociale reste d’une étonnante actualité.  

Notre intention a été de dégager les points suivants : 

1. Que l’intérêt de Raymond Ruyer pour la critique sociale prend naissance dès la thèse 
complémentaire, rédigée à partir de 1928, soutenue et publiée en 1930 – Ruyer est 
alors âgé de 28 ans.  La lecture de l’œuvre de Cournot initiée à l’Ecole Normale, 
l’influence profondément et sera une référence tout au long de sa vie intellectuelle. Il 
voudra faire partager à ses étudiants son admiration pour Cournot. De même, l’intérêt 
pour la critique sociale, telle qu’il ne la conçoit pas encore explicitement comme telle, 
qui vient en partie de la lecture de Cournot,  se maintiendra jusqu’à la fin. 

2. Que le point d’articulation entre la philosophie de Ruyer, sa métaphysique et la 
critique sociale, se trouve être la théorie des valeurs. La réflexion philosophique sur le 
rôle et la place des valeurs fait partie de la critique sociale comme il l’indique lui-
même clairement.  

3. Que l’analyse de l’utopie et des utopies, proposée en 1950 – dans le livre qui reste, 
encore aujourd’hui, une  référence de langue française sur le sujet – fait partie de la 
critique sociale de Ruyer. Vingt ans après la thèse complémentaire, il retrouve 
Cournot qu’il oppose aux utopistes. 

4. Que la critique sociale de Raymond Ruyer ne se limite pas aux trois ouvrages publiés 
dans la collection dirigée par Raymond Aron, et que nous considérons comme « le 
cœur » de sa critique sociale, c’est-à-dire l’éloge provocateur de la société de 
consommation, la critique des nuisances idéologiques et la présentation des 
« nourritures psychiques ». A partir de 1969, il parle de « ses livres de critique 
sociale » pour dénoncer le démaillage social prôné par les hyper-culturalistes et leurs 
idéologies qui accentuent les maux des sociétés occidentales au lieu de tenter de les 
soulager. 
 

5. Que la notion de « nutrition psychique » est certainement la plus brillante et la plus 
originale de la critique sociale de Ruyer. Elle a suscité peu d’écho jusqu’à présent  à 



202 

 

l’université. Il s’agit pourtant d’un concept opératoire qui fournit une description assez 
précise de certains phénomènes psychologiques et sociaux. La « nutrition psychique » 
est plus intéressante par son contenu riche, que les théories du « complot ». 

6. Que s’il n’y a pas de  théorie du Politique chez Ruyer comme il en existe chez 
Raymond Aron, par exemple, il y a  une réflexion sur la politique et une prise de 
position politique contre les discours intimidants, contre toute forme de terrorisme 
intellectuel qui mobilise son attention. Dès la thèse complémentaire, il s’intéresse aux 
problèmes politiques. 
Si la politique n’est pas et n’a jamais été rationnelle, pour lui, il ne méprise pas les 
passions et les opinions politiques. Il fait un effort pour comprendre la singularité du 
politique par rapport aux autres domaines d’activités humaines, comme la religion, 
l’art, la science, la technique, l’économie, etc.  

Libéral, par tempérament, il était plutôt conservateur en économie. Il craignait une 
surchauffe de l’économie avec les inconvénients que nous avons connus et que nous 
connaissons encore. Il s’inquiétait de l’évolution de l’économie et déclarait à Louis 
Vax, en 1947, « que ça ne pouvait pas durer » ; il a pu constater que l’accélération 
s’est poursuivi, pendant les fameuses « Trente glorieuses », et il pensait que 
l’impossibilité de contrôler l’économie nous conduirait à la catastrophe. 

Il était contre l’idée d’une nécessité historique et pessimiste sur le court-terme – pour 
une ou deux, voire trois générations – mais optimiste sur le long-terme. 

7. Que la critique sociale ne se réduit pas à la seule dimension politique même si elle en 
est un des composantes, peut-être majeures. Ruyer a fait preuve d’une étonnante 
vision de l’avenir dès la thèse complémentaire, l’Humanité de l’avenir d’après 
Cournot, jusqu’à la fin de sa vie, Les Cent prochains siècles. Il esquisse ainsi une 
anthropologie philosophique et politique qui permette de comprendre la place de 
l’homme dans le monde, sur cette planète, et dans l’univers. L’homme est un mélange 
de biologie et de culture ; pour avoir affirmé ce simple fait, et ne pas avoir cru à la 
toute-puissance de l’éducation sur le développement de l’intelligence, pour avoir 
admis les inégalités naturelles, biologiques, Ruyer a été considéré, par les intellectuels 
et universitaires de gauche, comme un penseur de droite. Il est certain qu’il donnait 
peu de crédit, nous l’avons vu, aux idées « progressistes », comme il aimait à dire. 
Lucide, il savait que la droite ne peut pas s’identifier à l’inégalité, à l’ordre et à 
l’autorité, comme la gauche n’a aucun droit à s’identifier avec la morale et le « camp 
du Bien ». 

Nous ne souhaitons pas « tirer » la critique sociale de Ruyer vers la politique mais plus 
simplement nous demander si l’air du temps est devenu propice à une lecture objective de 
l’œuvre de Ruyer et, en particulier, ses livres de critique sociale. Nous savons bien qu’ « on 
ne mesure pas les mérites d’un grand penseur à la seule actualité intempestive des 
implications socio-politiques de sa doctrine »924.  Notre objectif est aussi de contribuer à faire 
lire son œuvre malgré les difficultés actuelles d’accès aux livres qui ne se trouvent pas en 
librairies à quelques rares exceptions.  

                                                           
924

 Laurent Meslet, « L’œuvre de Raymond Ruyer », Le Pays Lorrain, n° Hors-série : les Universités de Nancy, 

mai 2003. 



203 

 

Pourquoi, finalement, faut-il continuer à lire Ruyer ? En premier lieu parce quec’est une 
manière de prolonger le dialogue avec un philosophe stimulant. Mais aussi parce qu’il critique 
les idées reçues d’une manière originale en choisissant un angle d’attaque qui trouble nos 
évidences. D’une manière surprenante, il éclaire notre actualité et, en cela il reste très actuel. 
Enfin, la lecture de Ruyer contient sa propre récompense intellectuelle. Il est important de le 
lire parce que c’est un exercice gratifiant. Nous espérons avoir montré la richesse et l’audace 
de sa pensée. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



204 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

1. Œuvres de Ruyer 
1.1 . Ouvrages de critique sociale : 

L’Humanité de l’avenir d’après Cournot, Paris, Alcan, 1930. 

Le Monde des valeurs, Paris, Aubier, 1948. 

L’Utopie et les utopies, Paris, PUF, 1950, rééd. Gérard Montfort, 1988. 

Philosophie de la valeur, Paris, Armand Colin, 1952. 

Eloge de la société de consommation, Paris, Calmann-Lévy, 1969. 

Les Nuisances idéologiques, Paris, Calmann-Lévy, 1972. 

Les Nourritures psychiques, Paris, Calmann-Lévy, 1975. 

Les Cent prochains siècles, Paris, Fayard, 1978. 

Le Sceptique résolu, Paris, Robert Laffont, 1979. 

 1.2. Articles de critique sociale : 

« La cause élémentaire des guerres modernes », Revue philosophique, 1937 : 63-78. 

« Pouvoir spirituel et matriarcat », Revue philosophique, 1949 : 404-422. 

« La nutrition et l’intoxication psychiques », Journal de psychologie normale et pathologique, 
1956 :747-783. 

« La nutrition psychique et l’économie », Cahiers de l’Institut de Science Economique 
Appliquée, n° 55, Série M, n°1, décembre 1957 : 1-10. 

« Les limites du progrès humain », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1958 : 412-427. 

« Les idéologies de notre temps et la toile de fond de la science », Les Etudes philosophiques, 
1959 : 139-150. 

« La nutrition psychique et la vie politique », Revue de métaphysique et de morale, n°2/1960 : 
129-162. 

« Le mythe de la raison dialectique », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1961 : 1-
34. 

« Lectures du monde abusives, et lectures légitimes », Cahiers internationaux du symbolisme, 
n° 13, 1967. 

« L’éducation impossible », Contrepoint, n°11, 1973 : 187-192. 



205 

 

« La Boule d’or ou la droite, la gauche et la gauche libertaire », Défense nationale, février 
1978 : 5-15. 

 1.3. Autres ouvrages : 

Esquisse d’une philosophie de la structure, Paris, Alcan, 1930. 

La conscience et le corps, Paris, 1937, rééd. PUF, 1950. 

Eléments de psycho-biologie, Paris, PUF, 1946. 

Néo-finalisme, Paris, PUF, 1952. 

La Cybernétique et l’origine de l’information, Paris, Flammarion, 1954, rééd. augmentée, 
1967. 

La Genèse des formes vivantes, Paris, Flammarion, 1958. 

L’Animal, l’homme et la fonction symbolique, Paris, Gallimard, 1964. 

Paradoxes de la conscience et les limites de l’automatisme, Paris, Albin Michel, 1966. 

Dieu des religions, Dieu de la science, Paris, Flammarion, 1970. 

La Gnose de Princeton, Paris, fayard, 1974, rééd. augmentée, Hachette, LGF, « coll. Pluriel », 
1977. 

Homère au féminin, Paris, Copernic, 1977. 
L’Art d’être toujours content, Paris, Fayard, 1978. 

L’Embryogenèse du monde et le Dieu silencieux, inédit, 1983. 

Souvenirs I. Ma famille alsacienne et ma vallée vosgienne, Nancy, Vent d’Est, 1985. 

 1.4. Sélection d’articles : 

« Rôle du sens commun en philosophie », Revue philosophique, 1934 : 248-258. 

« Nature du psychique », Revue de métaphysique et de morale, n°1/1952 : 46-66. 

« L’Expressivité », Revue de métaphysique et de morale, n°1-2/1955 : 69-100. 

« Le relief axiologique et le sentiment de profondeur », Revue de métaphysique et de morale, 
n°3-4/1956 : 242-258. 

« La philosophie de la nature et le mythe », Revue Internationale de philosophie, n° 36, 1956 : 
166-173. 

« La philosophie unie à la science », in Encyclopédie française, 19.04, 1957 : 6-10. 

« Domaine animal et monde humain », Diogène, n°11, 1957 : 37-51. 



206 

 

« La psychobiologie et la science », Dialectica, vol. 13, 1959 : 103-121. 

« Réponse à la Note de M. Jean-Claude Piguet », Dialectica, vol. 14, 1960 : 32-36. 

« Les informations de présence », Revue philosophique, 1962 : 197-218. 

« Les observables et les participables », Revue philosophique, 1966 : 419-450. 

« Aspects dialectiques de la croyance », Diogène, n° 60, 1967 : 72-86. 

« La conscience et les théories des théories », Revue de métaphysique et de morale, n°4/1967 : 
406-413. 

« En marge du culturalisme et du psychologisme », Revue philosophique, 1968 : 15-40. 

« Théologiens du salut et théologiens du plaisir », Commentaire, n°4, 1978 : 551-554. 

« Raymond Ruyer par lui-même », Les Etudes philosophiques, n°1/ 2007 : 3-14. 

 

 2.1. Ouvrages sur Ruyer : 

Chambon (Roger), Le Monde comme perception et réalité, Paris, Vrin, 1974. 

Vax (Louis) et Wunenburger (Jean-Jacques) (dir.), Raymond Ruyer, de la Science à la 
théologie, Paris, Ed. Kimé, 1995. 

Meslet (Laurent), Le psychisme et la vie, Paris, L’Harmattan, 2005. 

Colonna (Fabrice), Ruyer, Paris, Les Belles Lettres, 2007. 

2.2. Articles sur Ruyer : 

Goldschmidt (Victor), « Raymond Ruyer. Néo-finalisme »Revue d’Histoire des religions, t. 
144, n° 1, 1953 : 118-120. 

Vax (Louis), « Introduction à la métaphysique de Raymond Ruyer », Revue de métaphysique 
et de morale, n°1-2/1953 :188-202. 

 Gex (Maurice), « La philosophie d’inspiration scientifique », Dialectica, vol.13, 1959 :160-
184. 

- « Défense de la philosophie d’inspiration scientifique », Dialectica, vol.14, 1960 : 21-31. 
- « La Gnose de Princeton. Une synthèse de la philosophie et de la religion », Revue de 

théologie et de philosophie, Lausanne, n° 114/1982 : 415-426. 

 Desroche (Henri), « revue critique de Eloge de la société de consommation  par Raymond 
Ruyer », Archives des sciences sociales des religions, vol. 29, n°1/1970 : 236-237. 

 Carbou (Jacques), « Le Néo-finalisme de Raymond Ruyer », Cahiers d’épistémologie, n° 
9117, Université du Québec à Montréal, UQAM, Montréal, 1991. 



207 

 

Meslet (Laurent), « L’œuvre de Raymond Ruyer », Le Pays Lorrain, numéro hors-série, mai 
2003. 

Quilliot (Roland), « La métaphysique de Raymond Ruyer », Zénon, 1er semestre 2004. 

Barbaras (Renaud), « Vie et extériorité. Le problème de la perception chez Ruyer », Les 
Etudes philosophiques, n°1/2007 : 15-37. 

Brémondy (François), « Ruyer et la physique quantique ou ‘le cadeau royal de la physique à 
la philosophie’ », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 39-62. 

Colonna (Fabrice), « L’Homme Ruyérien », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 63-84. 

Conrad (André), « Liberté humaine et expérience de Dieu dans la philosophie de Raymond 
Ruyer », Les Etudes philosophiques, n°1/2007 : 85-108. 

3. Autres ouvrages. 
3.1.Bibliographie d’ouvrages jusqu’à 1945. 

Bacon (Francis), Novum Organum, (1620), Paris, PUF, 1986. 

Bateson (Gregory), Vers une écologie de l’esprit, (1972), tr.fr, Paris, Seuil, t. I, 1977, t. II, 
1980. 

Bergson (Henri), Les Deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 1932. 

Berdiaev (Nicolas), Le Nouveau Moyen-Age, (1924), Paris, L’Age d’Homme, 1986. 

- Les Sources et le sens du communisme russe, (1937), tr.fr, Paris, Gallimard, coll. 
« Idées », 1963. 

Bouglé (Célestin), Leçons de sociologie sur l’évolution des valeurs, Paris, Armand Colin, 
1924. 

Burckhardt (Jacob), Considérations sur l’Histoire universelle, (1905), tr.fr, Paris, Payot, 
1971. 

Butler (Samuel), Erewhon, (1872), tr.fr, Paris, Gallimard, 1920. 

- La Vie et l’habitude, (1878), tr.fr, Paris, Gallimard, 1922. 
- Carnets, (1912), tr.fr, Paris, Gallimard, 1936. 

Cournot (Antoine Augustin), Essai sur les fondements de nos connaissances et sur le 
caractère de la critique philosophique, (1851), Paris, Vrin, 1975. 

- Traité de l’enchaînement des idées fondamentales dans les sciences et dans l’histoire, 
(1861), Paris, Vrin, 1982. 

- Considérations sur la marche des idées et des  événements dans les temps modernes, 
(1872), Paris, Vrin, 1973. 

- Matérialisme, vitalisme, rationalisme, (1875), Paris, Vrin, 1979. 



208 

 

- Souvenirs 1760-1860, (rédigés en 1859) avec introduction et notes par E.P. Botinelli, 
Paris, Hachette, 1913. 

Durkheim (Emile), Sociologie et philosophie, Paris, Alcan, 1924. 

Durtain (Luc), L’Autre Europe. Moscou et sa foi, Paris, NRF, 1928. 

Engels (Friedrich), Socialisme utopique et socialisme scientifique, Paris, Editions Sociales, 
1973. 

Freud (Sigmund), Malaise dans la culture, (1930), trad. Dorian Astor, introduction et dossier 
Pierre Pellegrin, Paris, Flammarion, coll. GF poche, 2010. 

Hegel (Georg Wilhelm Friedrich), La Raison dans l’histoire, trad. nouvelle, introduction et 
notes par Kostas Papaioannou, Plon, 1965. 

Malthus (Thomas-Robert), Essai sur le principe de population, (1798), tr.fr, Paris, PUF, 1980. 

Mannheim (Karl), Idéologie et utopie, (1929), trad. partielle, Paris, Marcel Rivière, 1956. 

Marx (Karl), Œuvres, t. I, Economie, Paris, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1963. 

- Œuvres, t. II, Economie (suite), Paris, Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1968. 

Ortega y Gasset (José), La rebelión de las masas, (1929), Madrid, Espasa Calpe, 2007. 

Otto (Rudolf), Le Sacré. Sur l’irrationnel des idées du divin et de leur relation au rationnel, 
(1917), tr.fr, Paris, Payot, 1949. 

Pareto (Vilfredo), Cours d’économie politique, Genève, Librairie Droz, 1964. 

- Les systèmes socialistes, Genève, Librairie Droz, 1965. 
- Traité  de sociologie générale, édition française revue par l’auteur, Genève, Droz, 1968. 

Rousseau (Jean-Jacques), Du Contrat social-Ecrits politiques, Paris, Gallimard, Bibliothèque 
de la Pléiade, tome III, 1964. 

Schumpeter (Joseph), Capitalisme, socialisme et démocratie, (1942), tr.fr, Paris, Payot, coll. 
« Petite bibliothèque Payot », 1965. 

Siegfried (André), Tableau politique de la France de L’Ouest, (1913), Paris, Imprimerie 
nationale, 1995. 

- Les Etats-Unis d’aujourd’hui,  Paris, Librairie Armand Colin, 1927. 
- Amérique latine, Paris, Armand Colin, 1934. 

Smith (Adam), Théorie des sentiments moraux, (1759), tr.fr, Paris, PUF, 1999. 

Tocqueville (Alexis de), De la démocratie en Amérique, Paris, Gallimard, Bibliothèque de la 
Pléiade, tome II, 1992. 



209 

 

- L’Ancien Régime et la Révolution, in Œuvres tome III, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 
2004. 

Valéry (Paul), Œuvres, t. II,  Paris Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade, 1960. 

- Regards sur le monde actuel, (1931), rééd. coll. « Idées », 1962. 
- Les principes d’an-archie pure et appliquée, Paris, Gallimard, 1984. 
- Souvenirs et réflexions, Paris, Bartillat, 2010. 

Veblen (Thorstein), Théorie de la classe de loisir, (1899), tr.fr, Paris, Gallimard, 1970. 

Vico (Giambattista), La Science nouvelle, (1744), Paris, Fayard, trad. et présenté par Alain 
Pons, 2001. 

Weber (Max), Le Savant et le politique, (1919), tr. fr, Paris, Plon, 1959, rééd. UGE 10/18, 
1963. 

Whitehead (Alfred North), Le concept de nature, (1920), tr.fr, Paris, Vrin, 1998, rééd. Poche, 
2006. 

- La Science et le monde moderne, (1925), tr. fr, Monaco, Ed. du Rocher, 1994. 
- Le Devenir de la religion, (1926), Paris, Aubier, 1939. 
- La fonction de la raison, (1929), tr.fr, Paris, Payot, 1969. 
- Procès et réalité, (1929), tr.fr, Paris, Gallimard, 1995. 
- Modes de pensée, (1938), tr.fr, Paris, Vrin, 2004. 

 

3.2. Bibliographie depuis 1945. 

Adorno (Theodor) et Popper (Karl), De Vienne à Francfort. La querelle allemande des 
sciences sociales, Bruxelles, Editions Complexe, 1979. 

Alexander (Jeffrey C.), La Réduction. Critique de Bourdieu (1995), tr.fr, Paris Cerf, 2000. 

Aftalion (Florin), Socialisme et économie, Paris, PUF, 1978. 

Aron (Raymond), Introduction à la philosophie de l’histoire. Essai sur les limites de 
l’objectivité historique, Paris, Gallimard, 1938, nouvelle édition par Sylvie Mesure, 1986. 

- L’Opium des intellectuels, Paris, Gallimard, 1955, rééd. Hachette, coll. « Pluriel », 1991. 
- Les Etapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 1967. 
- La Révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai, Paris, Fayard, 1968. 
- Les Désillusions du progrès, Paris, Calmann-Lévy, 1969. 
- Marxismes imaginaires, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1970. 
- Etudes politiques, Paris, Gallimard, 1972. 
- Mémoires, Paris, Julliard, 1983. 



210 

 

Audier (Serge), La pensée Anti-68. Essais sur les origines d’une restauration intellectuelle, 
Paris, La Découverte, 2008. 

Ayer (Alfred), Langage, vérité et logique, (1936), tr.fr, Paris, Flammarion, 1956. 

Baechler (Jean), Les phénomènes révolutionnaires, Paris, PUF, 1970. 

- Les origines du capitalisme, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1971. 
- Qu’est-ce que l’idéologie ?, Paris, Gallimard, coll. « Idées », 1976. 

Baudart (Anne), Qu’est-ce que la démocratie ?, Paris, Vrin, 2005. 

Baudrillard (Jean), Le système des objets, Paris, Gallimard, 1968. 

- La société de consommation, ses mythes, ses structures, Paris, Denoël, 1970, rééd. 
Gallimard, coll. Folio, 1986. 

- Oublier Foucault, Paris, Galilée, 1977. 
- La gauche divine, Paris, Grasset, 1985. 

 

Beaudoin (Jean), Pierre Bourdieu. Quand l’intelligence entrait enfin en politique !, paris, 
Cerf, 2012. 

Bell (Daniel), La fin des idéologies, (1960), tr.fr, Paris, PUF, 1980. 

- Les contradictions culturelles du capitalisme, (1976), tr.fr, Paris, PUF, 1979. 

Bergier (Jacques), voir Pauwels (Louis). 

Berlin (Isaiah), A contre-courant. Essais sur l’histoire des idées, (1979), tr.fr, Paris, Albin 
Michel, 1988. 

- Eloge de la liberté, tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1989. 
- Le Bois tordu de l’humanité : Romantisme, nationalisme, totalitarisme, (1990), tr.fr, 

Paris, Albin Michel, 1992. 

Bonnaud (Robert),  Le Système de l’Histoire, Paris, Fayard, 1989. 

Boudon (Raymond),  L’Idéologie ou l’origine des idées reçues, Paris, Fayard, 1986. 

- L’Art de se persuader des idées douteuses, fragiles ou fausses, Paris, Fayard, 1990. 
- Le Juste et le vrai, Paris, Fayard, 1995. 
- Le sens des valeurs, Paris, PUF, 1999. 
- Déclin de la morale, déclin des valeurs ? Paris, PUF, 2002. 
- Raisons, bonnes raisons, Paris, PUF, 2003. 
- Pourquoi les intellectuels n’aiment pas la démocratie ?, Paris, Odile Jacob, 2004. 
- Le Relativisme, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2008. 
- La Rationalité, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2009. 

Bourdieu (Pierre), La Distinction. Critique sociale du jugement, Paris, Minuit, 1979. 



211 

 

- Science de la scienceet réflexivité, Raisons d’agir, 2001. 
- Esquisse pour une auto-analyse, Raisons d’agir, 2004.  

Bourricaud (François), Universités à la dérive, Paris, Stock, 1971. 

- Le bricolage idéologique. Essai sur les intellectuels et les passions démocratiques, Paris, 
PUF, 1980. 

Bouveresse (Jacques), Le philosophe chez les autophages, Paris, Minuit, 1984. 

- Prodiges et vertiges de l’analogie. De l’abus des belles-lettres dans la pensée, Paris, 
Raisons d’agir, 1999. 

Bricmont (Jean), voir Sokal (Alan). 

Brzezinski (Zbigniew), La révolution technétronique, tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1971. 

Brun (Jean) et Robinet (André), (dir.), Etudes pour le centenaire de la mort d’A. Cournot, 
Paris, Vrin et Economica, 1978. 

Brun (Jean), Philosophie de l’histoire. Les promesses du temps, Paris, Stock, 1990. 

Bunge (Mario), Social Science under Debate: a philosophical perspective, Toronto, 
University of Toronto Press, 1998. 

Castoriadis (Cornelius), La Montée de l’insignifiance. Les carrefours du labyrinthe IV, Paris, 
Le Seuil, 1996. 

Caute (David), Le communisme et les intellectuels français. 1914-1960, (1964), tr.fr, Paris, 
Gallimard, 1972. 

- Les compagnons de route. 1917-1968, (1973), tr.fr, Paris, Robert Laffont, 1979. 

Cazes (Bernard), Histoire des futurs, Paris, Seghers, 1986. 

Chaunu (Pierre), De l’histoire à la prospective, Paris, Robert Laffont, 1975. 

- Histoire et décadence, Paris, Perrin, 1981. 

Cioran (E. M.), Histoire et utopie, Paris, Gallimard, 1960. 

Crapez (Marc), Défense du bon sens ou la controverse du sens commun, Monaco-Paris, 
Editions du Rocher, 2004. 

Crémant (Roger) [voir Rosset Clément], Les Matinées structuralistes, Paris, Robert Laffont, 
1969. 

Delannoi (Gil), Les années utopiques (1968-1978), Paris, La découverte, 1990. 

Deleuze (Gilles) et Guattari (Félix), Capitalisme et schizophrénie. L’Anti-Œdipe, Paris, 
Minuit, 1972. 



212 

 

Derathé (Robert), Le Rationalisme de Jean-Jacques Rousseau, Paris, PUF, 1948. 

Descombes (Vincent), Le Même et l’autre. Quarante-cinq ans de philosophie française 
(1933-1978), Paris, Minuit, 1979. 

Dumont (René), Cuba est-il socialiste ?, Paris, Seuil, 1970. 

Duveau (Georges), Sociologie de l’utopie et autres «Essais », Paris, PUF, 1961. 

Ellul (Jacques), l’Illusion politique, Paris, Robert Laffont, 1965. 

Fourastié (Jean), Idées majeures. Pour un humanisme de la société scientifique, Paris, 
Gonthier, 1966. 

- Les Trente Glorieuses ou la révolution invisible de 1946 à 1975, Paris, Fayard, 1979, 
rééd. coll. « Pluriel », 1979. 

Freund (Julien), L’Essence du politique, Paris, Sirey, 1965. 

Fumaroli (Marc), L’Etat culturel. Essai sur une religion moderne, Paris, De Fallois, 1991. 

Furet (François), Le Passé d’une illusion. Essai sur l’idée communiste au XXème siècle, Paris, 
Robert Laffont, 1995. 

Galbraith (John Kenneth), L’Ere de l’opulence, (1958), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1961. 

- Le Nouvel Etat industriel, (1967), tr.fr, Paris, Gallimard, 1969. 

Gilson (Etienne), La Société de masse et sa culture, Paris, Vrin, 1967. 

Gorz (André), Le socialisme difficile, Paris, Le Seuil, 1967. 

Gremion (Pierre), Intelligence de l’Anticommunisme. Le Congrès pour la liberté et la culture 
à Paris (1950-1975), Paris, Fayard, 1995. 

Grenier (Jean), Essai sur l’esprit d’orthodoxie, Paris Gallimard, 1938, rééd. , coll. « Idées », 
1967. 

Hayek (Friedrich), La route de la servitude, (1944), tr.fr, Paris, Librairie de Médicis, 1945, 
rééd. PUF, 2000. 

- Droit, législation et liberté, (1973), tr. fr, Paris, PUF, 3 vol., 1995, rééd. en un seul 
volume, 2007. 

Heilbrunn (Benoît), La consommation et ses sociologies, Paris, Armand Colin, 2010. 

Hirschman (Albert), Bonheur privé, action publique, (1982), tr.fr, Paris, Fayard, 1983. 

Hocart (Arthur Maurice), The Life-Giving Myth, Londres, Methuen, 1952. 

Hoggart (Richard), La culture du pauvre. Etude sur le style de vie des classes populaires en 
Angleterre, (1957), tr.fr, Paris, Minuit, 1970. 



213 

 

Hourmant (François), Au pays de l’avenir radieux, voyages des intellectuels français en 
URSS, à Cuba et en Chine, Paris, Aubier, 2000. 

Jouvenel (Bertrand de), De la politique pure, Paris, Calmann-Lévy, 1963. 

- L’Art de la conjecture, Monaco, Editions du Rocher, 1964. 
- Arcadie. Essais sur le mieux-vivre, Paris, SEDEIS, 1968. 
- La civilisation de puissance, Paris, Fayard, 1976. 

Katona (George), Analyse psychologique du comportement économique, (1951), tr.fr, Paris, 
Payot, 1969. 

- La société de consommation de masse, (1964), tr.fr, Paris, Hommes et techniques, 1966. 

Lacroix (Michel), Le Développement personnel, Paris, Flammarion, 2000. 

Launay (Stephen),  La Pensée politique de Raymond Aron, Paris, PUF, 1995. 

Lavelle (Louis), Traité des valeurs, Paris, PUF, 2 vol. 1955. 

Lecourt (Dominique),  Georges Canguilhem, Paris, PUF, coll. « Que sais-je », 2008. 

Lefebvre (Henri), La vie quotidienne dans le monde moderne, Paris, Gallimard, coll. 
« idées », 1968. 

- Du rural à l’urbain, Paris, Anthropos, 1970. 

Lesourne (Jacques), Le modèle français. Grandeur et décadence, paris, Odile Jacob, 1998. 

Lévi-Strauss (Claude),  Race et Histoire, Paris, Unesco, 1952. 

- Tristes Tropiques, Paris, Plon, 1955. 
- Mythologiques t. IV, L’Homme nu, Paris, Plon, 1971. 
- Le regard éloigné, Paris, Plon, 1983. 
- Regarder, écouter, lire, Paris, Plon, 1993. 

Leys (Simon),  Images brisées, Paris, Robert Laffont, 1976. 

- Essais sur la Chine, Paris, Laffont, coll. « Bouquins », 1998. 

Linton (Ralph), Le fondement culturel de la personnalité, (1945), tr.fr, Paris, Dunod, 1968. 

Lorenz (Konrad), l’Agression, une histoire naturelle du mal, (1963), tr.fr, Paris, Flammarion, 
1969. 

- Trois essais sur le comportement anima et humain, (1965), tr.fr, Paris, Seuil, 1970. 

Löwith (Karl), Histoire et Salut, (1949), tr.fr, Paris, Gallimard, 2002. 

Lyotard, (Jean-François), Economie libidinale, Paris, Minuit, 1974. 

Macherey (Pierre), De l’utopie !, Paris, De l’incidence éditeur, 2011. 



214 

 

Mac Luhan (Marshall), La galaxie Gutenberg. La genèse de l’homme typographique, (1962), 
tr.fr, Paris, Mame, 1967. 

- Pour comprendre les Medias, (1964), tr.fr, Paris, Mame-Seuil, 1968. 

Malia (Martin), La Tragédie soviétique. Histoire du socialisme en Russie 1917-1991, (1994), 
tr.fr, Paris, Seuil, 1995. 

Mandosio (Jean-Marc), Longévité d’une imposture : Michel Foucault, édition revue et 
augmentée, suivi de  Foucaultphiles et foucaulâtres, Paris, Editions de l’Encyclopédie des 
nuisances, 2010. 

Manent (Pierre), Cours familier de philosophie politique, Paris, Fayard, 2001. 

Marcuse (Herbert), L’Homme unidimensionnel. Essai sur l’idéologie de la société industrielle 
avancée, tr.fr, Paris, Minuit, 1968. 

Meadows (Dennis) et al. Halte à la croissance ? Rapport sur les limites de la croissance, 
(1972), tr.fr, Paris, Fayard, 1973. 

Mercier Vega (Louis), Mécanismes du pouvoir en Amérique latine, Paris, Belfond, 1967. 

Merquior (José Guilherme), Foucault ou le nihilisme de la chaire, (1985), tr.fr, Paris, PUF, 
1986. 

Michéa (Jean-Claude), L’enseignement de l’ignorance et ses conditions modernes, Castelnau-
Le-Lez, Climats, 1999. 

Meyer (François), Problématique de l’évolution, Paris, PUF, 1952. 

- La Surchauffe de la croissance, Paris, Fayard, 1974. 

Milner (Jean-Claude), L’Arrogance du présent. Regards sur une décennie 1965-1975, Paris, 
Grasset, 2009. 

Monod (Jacques), Le Hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de la biologie 
moderne, Paris, Seuil, 1970. 

Morin (Edgar), Journal de Californie, Paris, Seuil, 1970. 

Morin (Olivier), Comment les traditions naissent et meurent. La transmission culturelle, 
Paris, Odile Jacob, 2011. 

Muray (Philippe), Festivus, festivus. Conversations avec Elisabeth Lévy, Paris, Fayard, 2005. 

Needham (Joseph), La science chinoise et l’Occident, (1969), tr.fr, Paris, Seuil, 1973. 

Odier (Charles), Les deux sources conscientes et inconscientes de la vie morale, Neuchâtel, 
Editions de la Baconnière, 1968. 

Packard (Vance), La Persuasion clandestine, (1957), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1958. 



215 

 

- L’Art du gaspillage, (1960), tr.fr, Paris, Calmann-Lévy, 1962. 

Pajon  (Alexandre), Lévi-Strauss politique. De la SFIO à l’Unesco, Toulouse, Privat, 2011. 

Papaioannou (Kostas), L’Idéologie froide. Essai sur le dépérissement du marxisme, Paris, 
Jean-Jacques Pauvert, coll. « Libertés », 1967. 

- La Consécration de l’histoire, Paris, Champ libre, 1983. 
- De Marx et du marxisme, Paris, Gallimard, 1983. 

Parenteau (Danic) et Parenteau (Jean), Les idéologies politiques. Le clivage gauche-droite, 
Québec, Presses de l’université du Québec, 2008. 

Parsons (Talcott), Eléments pour une sociologie de l’action, (1937) tr.fr, Paris, Plon 1955. 

- Le Système des sociétés modernes (1960), tr.fr, Paris, Dunod, 1973. 
- Sociétés : essai sur leur évolution comparée, (1966), tr.fr, Paris, Dunod, 1972. 

Pauwels (Louis) et Bergier (Jacques), Le Matin des magiciens. Introduction au réalisme 
fantastique, Paris, Gallimard, 1960. 

Perroux (François), La Valeur, Paris, PUF, 1943. 

- Masse et classe, Paris, Casterman, 1972. 

Petitfils (Jean-Christian), Les socialismes utopiques, Paris, PUF, 1977. 

Peyrefitte (Alain), Le Mal Français, Paris, Plon, 1976. 

Piaget (Jean), Sagesse et illusions de la philosophie, Paris, PUF, 1965, (2ème éd. 1968 ; 3ème 
éd. augmentée d’une préface, 1972 ; rééd. coll. « Quadrige », 1992).  

Polin (Raymond), La Création des valeurs, Paris, PUF, 1944, rééd. Vrin, 1977. 

- Du laid, du mal, du faux, Paris, PUF, 1948. 

Popper (Karl), La Société ouverte et ses ennemis, 2 vol. (1945), tr. fr, partielle, Paris, Seuil, 
t.1, L’Ascendant de Platon ; t. 2, Hegel et Marx, 1979. 

- A la recherche d’un monde meilleur, (1984), tr.fr, Paris, Les Belles Lettres, 2011. 
- Toute vie est résolution de problèmes (1994), tr.fr, Arles, Actes Sud, t. 1, Questions 

autour de la connaissance de la Nature ; t. 2, Réflexions sur l’Histoire et la Politique, 
1998. 

Queneau (Raymond), Une Histoire modèle, Paris, Gallimard, 1966. 

Rangel (Carlos), Du bon sauvage au bon révolutionnaire, Paris, Robert Laffont, 1976. 

Raynaud (Philippe), L’Extrême gauche plurielle, Paris, Autrement, 2006. 

Revel (Jean-François), La Tentation totalitaire, Paris, Robert Laffont, 1976. 



216 

 

- Comment les démocraties finissent, Paris, Grasset, 1983. 
- La Connaissance inutile, Paris, Grasset, 1988. 

Ricard (François), La Génération lyrique. Essai sur la vie et l’œuvre des premiers nés du 
baby-boom, Montréal, Boréal, 1992, rééd. Paris, Climats, 2001. 

Ricoeur (Paul), L’Idéologie et l’utopie, Paris, Seuil, 1997. 

Rosset (Clément), Les Matinées savantes,  34980 Saint Clément, Fata Morgana, 2011. (Voir 
Crémant Roger). 

Roszak (Theodore), Vers une contre-culture. Réflexions sur la société technologique et 
l’oppression des jeunes, (1969), tr.fr, Paris, Stock, 1970. 

Rougier (Louis), Du Paradis à l’utopie, Paris, Copernic, 1979. 

Rouvillois (Frédéric), L’Utopie, Paris, Flammarion, coll. « GF-Corpus », 1998. 

Saint-Sernin (Bertrand), Cournot. Le réalisme, Paris, Vrin, 1998. 

Salomon (Jean-Jacques), Science et politique, Paris, Seuil, 1970. 

Samuelson (Paul Anthony), L’Economique, (1948), tr.fr, Paris, Armand Colin, 1965. 

Sartre (Jean-Paul), Critique de la raison dialectique, Paris, Gallimard, 1960. 

Sauvy (Alfred), Malthus et les deux Marx, Paris, Denoël, 1967. 

Snyders (Georges), Pédagogie progressiste, Paris, PUF, 1971. 

Sokal (Alan) et Bricmont (Jean), Impostures intellectuelles, Paris, Odile Jacob, 1997. 

Stent (Gunther), L’Avènement de l’âge d’or, (1969), tr.fr, Paris, Fayard, 1973. 

Taguieff (Pierre-André), Julien Freund, au cœur du politique, Paris, La Table ronde, 2008. 

Terré-Fornacciari (Dominique), Les sirènes de l’irrationnel. Quand la science touche à la 
métaphysique, Paris, Albin Michel, 1991. 

Thuillier (Pierre), La Grande implosion. Rapport sur l’effondrement de l’Occident, 1999-
2002, Paris, Fayard, 1995. 

Toffler (Alvin), Le Choc du futur, (1970), tr.fr, Paris, Denoël, 1971. 

Vax (Louis), La Séduction de l’étrange. Etude sur la littérature fantastique, Paris, PUF, 1965. 

- Critique de la profondeur, Nancy, Publications de la faculté des Lettres de Nancy, 1967. 

Verdès-Leroux (Jeannine), Le savant et le politique. Essai sur le terrorisme sociologique de 
Pierre Bourdieu, Paris, Grasset, 1998, rééd. LGF, Le Livre de poche « biblio-essais », 2002. 

Vincent (Jean-Marie), La Théorie critique de l’Ecole de Francfort, Paris, Galilée, 1975. 



217 

 

Walzer (Michaël), Critique et sens commun, (1987), tr.fr, Paris, la Découverte, 1990. 

- Le deuxième âge de la critique sociale au XXème siècle, (1988), tr.fr, Paris, Métailié, 
1996. 

Wolfe (Bertram David), Le Marxisme, (1965), tr.fr, Paris, Fayard, 1965. 

Worms (Frédéric), La philosophie en France au XXème siècle, Paris, Gallimard, coll. 
« Folio », 2009. 

Wunenberger (Jean-Jacques), L’Utopie ou la crise de l’imaginaire, Paris, Delarge, 1979. 

Zancarini-Fournel (Michelle), Le Moment 68 ; une histoire contestée, Paris, Seuil, 2008. 

 

 

Principaux articles consultés : 

Angenot (Marc), « Le procès de l’utopie », Cités, n° 42, 2010 : 15-32. 

Canguilhem (Georges), « La décadence de l’idée de progrès », Revue de métaphysique et de 
morale, n°4/1987 : 437-454. 

Crapez (Marc), « De quand date le clivage gauche/droite en France ? », Revue française de 
science politique, 48ème année, n°1/1998 : 42-75. 

Domenach (Jean-Marie), « Critique d’un éloge », Esprit, décembre 1969. 

Grignon (Claude), «  L’enquête sociologique, la critique sociale et l’expertise politique », 
Revue européenne des sciences sociales, XXXVIII, 118/2000. 

- « Comment peut-on être sociologue ? », Revue européenne des sciences sociales, XL-
123/2002 : 181-215. 

Lévi-Strauss (Claude), «  Un anarchiste de droite. L’Express va plus loin avec Claude Lévi-
Strauss », L’Express, 24 octobre 1986. 

Leys (Simon), « Une indécence extraordinaire », La Croix, 4 février 2003. 

Manent (Pierre), « Lire Michel Foucault », Commentaire, n° 7/1979 : 369-375. 

Moulin (Raymonde), «  La culture du pauvre. A propos du livre de Richard Hoggart », Revue 
française de sociologie, 1971, 12-2 : 255-258. 

Raynaud (Philippe), «  Le sociologue contre le droit », Esprit, mars 1980 : 82-93. 

Thom (René), « Les mathématiques modernes : une erreur pédagogique et philosophique ? », 
L’Age de la science, Dunod, vol. III, 1970 : 225-242. 


