
                                                              
 
 

 Année 

Thèse n° 

THÈSE 
 

pour le 

 

DOCTORAT DE L’UNIVERSITÉ BORDEAUX 2 
  

Mention : Société, Politique, Santé Publique 

 

Spécialité : Ethnologie 

 

Option : Anthropologie sociale et culturelle 

 

Présentée et soutenue publiquement 

 

Le 17 Décembre 2012 

 

Par Irina POSTOLACHE 
 

Né(e) le 10.12.1984   à Ploiesti (Roumanie) 
 

LES RELATIONS INTERETHNIQUES ENTRE LES 

ETUDIANTS HONGROIS ET ROUMAINS DANS 

L’UNIVERSITE BABEŞ-BOLYAI 

 
Sous la direction de M. Bernard CHERUBINI et M. Ion CUCEU 

 

Membres du Jury 
M Bernard Cherubini, Maître de conférences, HDR, Université Bordeaux Segalen, Directeur 

de thèse 

M Ion Cuceu, Professeur, Université « Babes-Bolyai » Cluj-Napoca, Codirecteur de thèse 

M Dejan Dimitrijevic, Professeur, Université de Nice- Sophia Antipolis, Rapporteur  

M Alain Viaut, Chargé de recherches au CNRS HDR, FRE 3392 - CNRS (« Europe-

Européanité-Européanisation »)/Université Michel de Montaigne Bordeaux 3, Rapporteur 

Mme Stéphanie Rolland-Traina, Maître de conférences, Université Bordeaux Segalen 

M Abel Kouvouama, Professeur, Université de Pau et des Pays de l'Adour  

Université Victor Segalen Bordeaux 2 

UFR Sciences de l’Homme 

UMR 5185 ADES : Aménagement, Développement, 

Environnement, Santé et Société            



2 

 

 



3 

 

 

 

Dédicace 

 

 

 

 

 
A mes parents, Cristiana et Constantin 

 
A ma sœur, Mădălina. 



4 

 

 

Remerciements 

 

 

 

 

 
L‘élaboration de cette thèse n‘aurait pas été possible sans l‘aide précieuse de 

toutes les personnes rencontrées en Roumanie lors de mes séjours de terrain qui 

m‘ont aidé à comprendre et à avancer dans l‘analyse. Leur intérêt pour « notre » 

sujet, ainsi que leur implication ont été un soutien et un encouragement permanents. 

Je tiens à exprimer ma reconnaissance infinie à Pierre Bidart, mon premier 

directeur de thèse de Victor Segalen, pour son enthousiasme, sa détermination et 

ses encouragements. 

J‘adresse mes sincères remerciements à Bernard Cherubini et Ion Cuceu, 

mes deux directeurs de thèse, pour m‘avoir encadrée et soutenue, pour leur rigueur 

et leur patience. 

Je voudrais remercier les professeurs du Département d‘Anthropologie 

Sociale et Culturelle et, en particulier, Stéphanie Rolland et Rodica Zane, pour avoir 

cru à la pertinence de ma problématique de thèse et  pour leur volonté d‘éclairer mes 

questions. 

J‘adresse à toute l‘équipe du laboratoire ADES mes sincères remerciements 

pour l‘accueil dans un cadre de travail professionnel et pour leur soutien lors des 

colloques.  

Je témoigne une vive gratitude à mes lecteurs et amis, Chantal, Claudine et 

Marcel, Fabien, pour leur patience, soutien et encouragements. Merci aussi à mes 

amis, en particulier à Ada, Ludovic, Denisia, Cornelia, Doina et Diana, pour leur 

soutien constant pendant cette période. Ils ont eu un rôle essentiel pour la mise en 

page finale de ce travail. 

Infiniment merci à ma famille pour ses sacrifices, effort et patience et à mes 

amis, Mihaela, Razvan, Carmen, Ada, Alexandra, Andra, Fabien. 

 

    

 
 
 



5 

 

Liste des abréviations 

 

 

 AB : After Barth 

 BB : Before Barth 

 FSEGA : Faculté des Sciences Economiques et de la Gestion des Affaires 

 OSUBB : Organisation des Etudiants de l‘université Babes-Bolyai 

 PUNR : Le Parti de l‘Unité de la Nation Roumaine 

 SSE : Organisation des Etudiants Européens  

 UBB : Université  Babes-Bolyai   

 UDMR : Union Démocrate des Magyars de Roumanie 



6 

 



7 

 

Dédicace          3 

Remerciements         4 

Liste des abréviations       5 

Sommaire           6 

Introduction générale        12 

 

Première partie  

Approche théorique et méthodologique de l’étude   22 

 

Chapitre I : Problématique de la recherche      23 

 

Section I : Objet et intérêt de l’étude       23 

Section II : Problématiques et hypothèses      26 

Section III : Recueil et traitement des informations     27 

  

Chapitre II : Cadres conceptuels et théoriques de la recherche   30 

 

Section I : Situation du sujet dans la recherche scientifique    30 

Section II : La recherche sur les relations interethniques : concepts appliqués  

à l’étude             33 

a. Ethnie, ethnicité        33 

b. Comment définir l‘ethinicté       37 

c. Le multiculturalisme       43 

 

Section III : La recherche sur les identités. Différentes approches et théories 52 

 



8 

 

Deuxième partie 

Des constructions identitaires      60 

 

Chapitre I : La construction des identités et de temporalités   61 

 

Section I : Le temps         61 

Section II : Le temps-histoire        64 

a. Le temps-histoire de la Transylvanie     64 

b. Le temps-histoire de Cluj-Napoca/ Kolozsvar    71 

c. Le temps-histoire de l‘Université Babeş-Bolyai    72 

d. Des mécanismes de nationalisation de l‘histoire    75 

Section III : Le temps : Histoire et Mémoire      84 

a.La Mémoire         84 

b.La rélation Mémoire-Histoire      92 

c. L‘oubli         107 

Section IV : Le Temps-objet : Les temps sociaux estudiantins   114 

Section V : Conclusion        121 

 

Chapitre II : L‘espace des relations interethniques               123 

 

Section I : L’espace et sa relation à l’identité               124 

a. L‘espace géographique       124 

b. L‘espace social        127 

Section II : Espace, Lieu et Non-Lieu                 130 

Section III : Espace privé – espace public                133 

Section IV : L’espace comme territoire      137 

a. Le territoire, entre Nous et Eux      137 



9 

 

b. L‘appropriation de l‘espace à Cluj – Napoca                                           150 

Section V : Les sites                  154 

a. Le cas de la statue de Mathias Rex     154 

b. La statue d‘Avram Iancu                 160 

c. L‘espace-mémoire. Le cas des statues de l‘Université             162 

Section VI : L’ethnicisation de l’espace étudiant                164 

a. L‘espace étudiant : un espace ethnicisé ?                164 

b. Une ethnicisation du centre-ville ?                 171 

Section VII : Les cartes mentales       177 

Section VIII : Conclusion        192 

 

Chapitre III : Les langues et les identités de temps-espace transylvanien             193 

 

Section I : Les rapports langues-identités                 194 

      Langue et culture                             195 

Section II : L’appropriation de la langue      198 

a. Langue et nationalisme       199 

b. La langue, principe organisateur de l‘État Roumain   200 

c. La pureté de la langue hongroise      202 

d. La déconstruction de l‘appropriation de la langue    204 

e. La langue maternelle       206 

Section III : Le bilinguisme        211 

      La langue dans l‘éducation- élément influent de la catégorie ethnique 215 

Section IV : La langue, élément de liaison et de séparation    222 

     La même langue, deux identités ethniques    229 

Section V : « Bozgor » et « Olah »       238 



10 

 

Section VI : La langue dans l’Université      242 

Section VII : Conclusion        247 

 

Troisième partie 

Des transitions entre nationalismes et multiculturalismes  249 

 

Chapitre I : L‘Université « Babeş-Bolyai » - de l‘époque nationaliste à l‘époque 

multiculturelle          250 

 

Section I : Université et nation       251 

Section II : Université et multiculturalisme      256 

 

Chapitre II : Des opinions sur les multiculturalismes    264 

 

Section I : Le multiculturalisme d’UBB, entre politique européenne ou solution  

de compromis          265 

Section II : Les multiculturalismes de l’université     273 

Section III : Les étudiants et leurs opinions sur le multiculturalisme   276 

 

Chapitre III : Les nationalismes       288 

 

Section I : La Nouvelle Droite        291 

Section II : «  64 Komitate »        301 

 

Chapitre IV : Conclusion        306 

 



11 

 

 

 Conclusion générale        308 

 

Liste des illustrations        312 

 

Bibliographie         314 

 

Table de matières        329 

 

Annexes           335 

 

 

 

         



12 

 

   



13 

 

  Pays de la région d‘Europe centrale-orientale, la Roumanie se trouve en 

contact direct entre le monde slave oriental et les nouveaux pays de l‘Union 

Européenne. Sa position géopolitique est décrite par Tudor Dinu comme étant très 

fragile : « coincée entre la Hongrie (dont elle est plutôt distante que rapprochée par le 

passé et par la présence d‘une importante minorité hongroise concentrée surtout 

dans le sud-est de la Transylvanie), l‘Ukraine (dont font partie la Bucovine du Nord, 

le comté de Hertza, celui de Hotin et le sud de la Besserebie), la République de 

Moldavie (ancienne province roumaine, devenue République moldave d‘URSS, puis 

Moldavie indépendante), la Bulgarie (qui s‘est vue attribuer en 1940 le sud de la 

Dobroudja), et la Yougoslavie1 (théâtre d‘une guerre susceptible d‘éclater à 

nouveau » (Tudor Dinu, 2000 : 27). 

 Cette référence met en évidence surtout les relations historiques, souvent 

tendues, qui ont eu lieu avec les pays voisins. A présent, les relations de voisinage 

ont évolué, notamment avec la Hongrie et la Bulgarie, membres de l‘Union 

Européenne. 

La position géopolitique de la Roumanie explique aussi sa situation 

démographique actuelle : elle possède une population de 19.043.767 habitants2 dont 

approximativement 10 % est représentée par des minorités. Les recensements 

estimatifs de 2011 démontrent que les deux minorités les plus nombreuses de 

l‘espace roumain sont les Hongrois et les Rroms. La population d‘ethnie hongroise 

enregistrée est de 1.268.444, représentant 6.7 % du total de la population. A part les 

deux minorités déjà mentionnées, d‘autres ont été révélées par le recensement : les 

Ukrainiens, les Allemands, les Turcs et les Russes3.  

                                                           
1 Serbie et Monténégro à présent. 

2
 « Harta Noii Romanii », CriticAtac. 26 aout 2012, disponible sur http://www.criticatac.ro/18520/recensmant-

2012-harta-noii-romanii/,. 

3
 « Recensământ 2011: Maghiarii şi romii, cele mai numeroase minorităţi etnice », Cotidianul, 8 octobre 2012, 

disponible sur 

http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:EDz40KudCbIJ:www.cotidianul.ro/recensamant-

2011-maghiarii-si-romii-cele-mai-numeroase-minoritati-etnice-

192298/+recensamant+2012+minoritati&cd=4&hl=fr&ct=clnk&gl=ro, 

http://www.criticatac.ro/18520/recensmant-2012-harta-noii-romanii/
http://www.criticatac.ro/18520/recensmant-2012-harta-noii-romanii/
http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:EDz40KudCbIJ:www.cotidianul.ro/recensamant-2011-maghiarii-si-romii-cele-mai-numeroase-minoritati-etnice-192298/+recensamant+2012+minoritati&cd=4&hl=fr&ct=clnk&gl=ro
http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:EDz40KudCbIJ:www.cotidianul.ro/recensamant-2011-maghiarii-si-romii-cele-mai-numeroase-minoritati-etnice-192298/+recensamant+2012+minoritati&cd=4&hl=fr&ct=clnk&gl=ro
http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:EDz40KudCbIJ:www.cotidianul.ro/recensamant-2011-maghiarii-si-romii-cele-mai-numeroase-minoritati-etnice-192298/+recensamant+2012+minoritati&cd=4&hl=fr&ct=clnk&gl=ro


14 

 

 

 

Carte 1 : La Roumanie : pays voisins et localisation en Europe 

 

 

 

Source : http://asilverston.blog.lemonde.fr/2005/09/21/2005_09_la_roumanie_26m/ 

http://asilverston.blog.lemonde.fr/2005/09/21/2005_09_la_roumanie_26m/


15 

 

Carte 2 : « L’analyse et le découpage géographique régional, en 1930, lorsque la 

Roumanie était encore un vaste pays rural et en 1970 après un quart de siècle de 

développement industriel. » (Rey, 1975 : p. 37) 

 

 

 

La carte de 1930 réalisée par Emmanuel de Martonne contient les frontières 

de la Transylvanie, région historique et géographique, telles que nous les 

envisageons dans cette étude. La Roumanie carpatique (ou la Transylvanie) contient 

les MontRebeka Carpatiques, la Transylvanie intérieure, les Monts Apuseni et la 

Marge Pannonienne.  

  



16 

 

 

Notre étude va s‘axer sur l‘analyse des relations interethniques dans une 

université de Transylvanie, région de la Roumanie. C‘est pour cela que nous allons 

commencer par une courte présentation de la Transylvanie (ou Erdély en hongrois). 

C‘est une région située à l‘intérieur de l‘arc formé par les montRebeka Carpates, 

dans le centre, le nord et l‘ouest de la Roumanie. Elle a une surface de 102 000 km², 

en comptant aussi trois autres régions historiques : Banat, Crişana et Maramureş 

(Kulikovski, 2006 : 9). Etant donné son passé historique et sa politique fluctuante, la 

Transylvanie est comprise parfois sans les trois régions historiques. Mais, dans notre 

étude, nous utiliserons la version qui définit la Transylvanie avec toutes les régions 

comprises dans l‘arc carpatique. 

 Etant donné son histoire, c‘est une région connue pour sa diversité ethnique. 

Ainsi, la Transylvanie a fait partie de l‘empire de Hongrie à partir de XIème siècle 

(1003) jusqu‘au XVIème siècle (1541), quand la Transylvanie est devenue un 

principat autonome. Un siècle plus tard (1687), elle est attachée à l‘empire 

Habsbourg et puis, en 1867, la région passe de nouveau sous la domination 

hongroise, faisant partie de l‘empire Austro-Hongrois. C‘est après la première Guerre 

Mondiale que la Transylvanie fait partie de ce qui s‘appelle aujourd‘hui la Roumanie.  

 Toute cette histoire explique alors la présence d‘une minorité hongroise 

importante au centre de la Roumanie. Les recensements estimatifs de 2011 ont 

montré que la population d‘ethnie hongroise détient la majorité dans les 

départements Harghita (84,8%) et Covasna (73,6%) ; ensuite il y a aussi des 

pourcentages élevés dans les départements : Mures (37,8%), Satu-Mare (34,5%), 

Bihor (25,2%) et Salaj (23,2%).  

Cluj-Napoca (en roumain)/ Kolozsvár (en hongrois) est une ville qui se situe 

au centre de la Transylvanie, sa capitale traditionnelle, connue pour son héritage 

historique et sa multitude d’ethnies: roumains, hongrois, rroms, saxons, juifs. Grâce à 

cette variété Cluj-Napoca est considérée comme un miroir fidèle des relations 

interethniques de la Transylvanie. Le nombre des Hongrois à Cluj-Napoca au 

recensement de 2012 est de  49 375 (sur 309 136 habitants en total), soit 16% de la 

population. En regardant les résultats des recensements antérieurs, on observe une 

diminution de la population hongroise. 

 

 



17 

 

 

Carte 3 : Le recensement de 1992 

 

 

 

Source : Rey, 2000, p. 24. 

  

  



18 

 

 

 

Carte 4 :Le pourcentage des Hongrois dans les départements de la 

Transylvanie en 1994. 

 

 

 

 

Source : Tudor Dinu, 2000 : 155. 

 

On observe sur la carte que le nombre des Hongrois a beaucoup diminué, 

surtout dans le département de Cluj où se trouve notre zone d‘étude. 



19 

 

 
L‘université Babeş-Bolyai s‘inscrit dans un contexte historique et politique qui 

doit être pris en compte pour comprendre les relations interethniques actuelles 

roumaines-hongroises. Nos sujets, les étudiants, par leur mobilité, n‘imposent pas 

une zone d‘étude fixe. Ainsi, notre zone d‘étude sera définie principalement par 

l‘espace universitaire et la ville de Cluj-Napoca, mais, parfois, on fera référence aussi 

à d‘autres villes ou régions de la Roumanie.  

 

Nous proposons dans cette recherche de suivre comment se déroulent les 

relations interethniques entre les étudiants Hongrois et Roumains dans le cadre de 

l‘université, et en dehors de l‘université. Le plan adopté s‘articule autour de trois 

parties subdivisées en chapitres.  

La première partie présente l‘objet d‘étude, les problématiques, les 

hypothèses et la méthodologie. Parallèlement, elle contient les cadres conceptuels et 

théoriques de la recherche.  

La deuxième partie est dédiée aux constructions identitaires et est divisée en 

trois chapitres principaux qui traitent le Temps, l‘Espace et la Langue. Chaque 

chapitre présente un facteur déterminant dans la construction des 

identités hongroises et roumaines.  

 

Dans un premier chapitre, nous présenterons le Temps comme Mémoire et 

Histoire. Le sujet nécessite une analyse sur le concept de Mémoire (Alon Confino, 

Barbara Misztal, Maurice Halbwachs, Maurice Bloch, Paul Ricoeur, Joel Candau, 

Kevin Yelvington), mais aussi sur la relation Histoire-Mémoire. Celle-ci peut être soit 

d‘opposition, soit d‘interdépendance. Dans le cas des étudiants, on observe non 

seulement une interdépendance entre les deux, mais parfois même une confusion, 

ce qui peut contribuer à la construction d‘identités nationalistes. Nous  analyserons 

les événements les plus marquants de Transylvanie de l‘histoire et de la mémoire 

des étudiants, en faisant aussi une étude comparative entre l‘histoire écrite pendant 

la période communiste et celle écrite pendant la période postcommuniste. En 

discutant sur le sujet de mémoire et d‘histoire, nous analyserons aussi le sujet 

d‘oubli : qu‘est-ce que les étudiants se souviennent et qu‘est-ce qu‘ils oublient ? 

Toujours dans le cadre des constructions identitaires nous suivrons une 

analyse du « monde de vie » étudiant (Schutz, 1987 : 105) en passant par les trois 

facteurs déjà énumérés : Temps, Espace et Langue. En nous inspirant des théories 



20 

 

de l‘analyse de la quotidienneté d‘Alfred Schutz, appliquées à une recherche menée 

sur l‘université de La Réunion dans l‘océan Indien, dans une société du reste 

multiculturelle, on va diviser le Temps entre temps standard, temps de vie, temps 

universitaire et temps individuel (Cherubini, 2000 : 83) pour observer comment se 

construisent les identités lorsque l‘on est à la fois étudiant et Hongrois ou étudiant et 

Roumain. 

 

Dans un second chapitre, nous verrons comment le « monde de vie » étudiant 

se manifeste aussi dans l‘Espace. L‘espace peut être vu comme cadre général (la 

Transylvanie et ses trois départements de la région Sicule) ou plus spécifique : Cluj-

Napoca ou Kolozsvár. Ici nous insisterons sur les changements de la ville en passant 

par le communisme et le postcommunisme. L‘Espace est aussi l‘espace étudiant et 

universitaire. La question de l‘appropriation de l‘espace (voir le campus universitaire) 

et le rapport des étudiants avec la ville et l‘université, mais aussi l‘ethnicisation de 

ces espaces (les café-bars, les bibliothèques, les églises, les théâtres) influencent la 

construction des identités. Pour rendre compte des rapports ville-université, nous 

suivrons la période du maire de Cluj-Napoca, Gheorghe Funar, sa politique 

nationaliste et la période de la naissance de la politique multiculturelle dans ce 

contexte. 

 

Le chapitre trois évoque la langue, comme le facteur le plus puissant dans la 

construction des identités hongroises et roumaines, surtout qu‘elle est vue comme 

culture et comme « racine » de la culture, de l‘histoire, même de l‘identité. L‘analyse 

va s‘articuler surtout autour des sujets comme : la relation entre la langue, l‘identité 

ethnique et la culture, le bilinguisme, la langue en tant que minoritaire ou maternelle 

ou langue d‘Etat. Dans le cadre de l‘université on va insister aussi sur les conflits 

symboliques liés à la question linguistique et nous suivrons la même analyse dans le 

cadre de la ville. 

 

Dans la troisième partie nous allons aborder plusieurs questions liées à la 

politique de l‘université et son influence sur les relations interethniques entre les 

étudiants. Ainsi, on va commencer par l‘histoire de l‘université « Babeş-Bolyai » à 

partir du XIXème siècle (la construction du nationalisme et le rôle joué par les 

associations des étudiants) jusqu'à aujourd‘hui. On va ensuite s‘intéresser à la 



21 

 

situation actuelle en insistant sur les opinions des étudiants à l‘égard du 

multiculturalisme,  les conflits symboliques dans le cadre de l‘université et leurs 

influences sur les relations interethniques des étudiants et sur le nationalisme. Ici, 

nous allons décrire les activités des organisations de droite extrémistes, telles que 

« Noua Dreapta »  (« La Nouvelle Droite », organisation roumaine) et « Le 

mouvement des jeunes de 64 comitats » (organisation hongroise). 

 

Notre travail consiste à montrer que l‘on a souvent deux « mondes de vie » 

étudiants, un roumain, l‘autre hongrois, qui se rencontrent dans un cadre dit 

multiculturel, mais qui gardent cependant des frontières ethniques. Cela renforce les 

identités ethniques différentes, mais crée en même temps des identités étudiantes 

semblables. L‘université et la ville contribuent pourtant à la construction des 

différences ethniques, l‘université surtout par ses spécialisations en différentes 

langues sans une vraie application de la politique multiculturelle, la ville surtout par 

son histoire. Ainsi, le déroulement des relations interethniques entre les étudiants 

adopte plusieurs hypostases en fonction de tous ces facteurs contribuables à la 

construction des identités. 

 Les garanties pour une meilleure situation de vécu du multiculturalisme au 

quotidien sont autant les interactions quotidiennes des étudiants que les activités 

culturelles et militantes dans et en dehors de l‘université. Le passé des étudiants, 

leur ville d‘origine et l‘éducation reçue participent à ces événements culturels et 

politiques et donnent des informations complémentaires sur leurs attitudes et 

comportements, individuels et collectifs, associés au « monde de vie étudiant ». 



22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

 

Chapitre I : Problématique de la recherche 

 

Section I : Objet et intérêt de l’étude 

 

Ce travail de thèse est réalisé dans le cadre d‘une cotutelle avec une 

université française qui nous permet d‘élargir notre vision de la recherche 

anthropologique sur les relations interethniques à la façon dont l‘ethnologie française 

traite ces questions. La documentation utilisée en France sur des sujets comme les 

minorités ethniques, le multiculturalisme, le régionalisme et la diversité régionale 

française, l‘immigration et l‘intégration est extrêmement variée. Plusieurs universités 

ont vu la création de centres de recherches sur les relations interethniques, comme à 

Rennes sous l‘impulsion de Pierre-Jean Simon et Ida Simon-Barouh, ou encore à 

Nice avec Jocelyne Streiff-Fenart. A Paris, Jean-Loup Amselle a repris les 

thématiques du multiculturalisme français, alors que la recherche sur le nationalisme 

et le régionalisme s‘épuisait quelque peu en France après une impulsion majeure 

dans les années 1970 (recherches toulousaines sur les cultures occitanes, 

brestoises et rennaise sur les cultures bretonnes, basques à Pau et à Bordeaux, 

etc.). A Bordeaux, le professeur Pierre Bidart avait relancé récemment de nouvelles 

recherches sur les sociétés postcommunistes en Europe de l‘Est, après avoir 

travaillé plusieurs années sur le nationalisme espagnol et basque. Cette thèse en 

cotutelle avec l‘université Bordeaux Segalen a démarré au sein de ce programme. 

L‘évolution des sociétés roumaines, bulgares, moldaves intéressait plus 

particulièrement Pierre Bidart. 

Le sujet des relations interethniques hongroises-roumaines a commencé à 

intéresser la littérature spécialisée à partir des années 1990. C‘est un sujet nouveau  

dans la recherche ethnographique, surtout à cause de la période communiste où les 

minorités étaient présentées comme un sujet de recherche interdit. A présent, les 

relations interethniques hongroises-roumaines sont étudiées pas seulement dans 

des domaines tels que l‘histoire, la sociologie, l‘anthropologie, les sciences 

politiques, mais aussi dans des centres et des instituts roumains, tels que Le Centre 

de Recherche des Relations Interethniques (Centrul de Cercetare a Relatiilor 



24 

 

Interetnice) ou L‘Institut pour l‘étude des problèmes des minorités nationales 

(Institutul pentru studierea problemelor minoritatilor nationale). 

Notre objet d‘étude défini par les relations interethniques hongroises 

(magyares)-roumaines s‘inscrit dans un cadre spécifique : l‘université « Babeş-

Bolyai ». Son particularisme consiste dans l‘approche anthropologique appliquée aux 

relations qui se déroulent entre les étudiants hongrois et roumains dans un milieu 

spécifique : une université multiculturelle. C‘est une étude qui s‘intègre dans le 

domaine des relations interethniques et contribue à une meilleure application de la 

politique multiculturelle dans l‘université « Babeş-Bolyai ». 

Le sujet des relations interethniques magyaro-roumaines a commencé à me 

préoccuper dès mon arrivée à Cluj-Napoca. J‘ai alors été confrontée, que ce soit 

dans le milieu universitaire, à l‘université « Babeş-Bolyai », mais aussi dans la ville 

en elle-même, à la notion de diversité ethnique. Je ressentais une différence notable, 

en comparaison avec la région d‘où je venais (le sud du pays, la Munténie).  Ce qui 

était remarquable, c‘était la séparation parfois très stricte entre Roumains et 

Hongrois, toujours dans le milieu universitaire qui officiellement est supposé être 

multiculturel. De plus le contexte politique était particulier : le fait d‘appliquer une 

politique multiculturelle dans un pays ex-communiste et dans une université avec un 

fort passé nationaliste a  amplifié mon intérêt. C‘est un sujet qui a été étudié pour la 

première fois en 1997 par Eniko Vincze dans le volume « The Anthropology of 

Nationalist Identity Politics », au début de l‘application de la politique multiculturelle. 

Dans sa recherche, elle a insisté surtout sur les opinions des professeurs de 

l‘université « Babeş-Bolyai » au sujet du multiculturalisme. Le côté sur lequel j‘insiste 

concerne surtout les étudiants Hongrois et Roumains. La différence avec ma région 

d‘origine, l‘ambiguïté séparation-multiculturalisme et l‘absence d‘une recherche 

approfondie des relations interethniques entre les étudiants m‘ont déterminé à 

analyser ce sujet. 

 

Même si les études sur les relations interethniques ont connu un grand 

développement après la chute de communisme en l‘Europe de l‘Est, nous observons 

une pénurie de recherches ethnographiques dans ce domaine, surtout dans le 

contexte roumain. La Transylvanie, région connue pour sa diversité ethnique, 

représente un terrain propice pour l‘observation des relations interethniques. Notre 



25 

 

recherche, en s‘inscrivant dans la recherche des relations interethniques, ajoute un 

nouveau regard dans ce domaine. 

Dans la littérature de spécialité roumaine, il n‘y a pas d‘études 

ethnographiques sur les étudiants de l‘université « Babeş-Bolyai ». Or, dans le 

domaine historique, il y a un réel intérêt sur la vie et la mobilisation estudiantines au 

cours de l‘histoire de l‘université. Notre objet d‘étude s‘inscrit ainsi à la suite de 

recherches historiques sur les étudiants roumains et hongrois de l‘université de Cluj 

et apporte une nouvelle perspective sur le quotidien de la vie estudiantine, en tant 

qu‘étudiant hongrois ou roumain. 

Le choix des étudiants comme sujet d‘étude s‘explique d‘un côté par leur 

positionnement en tant que sujets de la politique multiculturelle de l‘université et en 

même temps en tant que porteurs d‘un temps-espace spécifique hongrois ou 

roumain. On ajoute aussi leur situation spéciale en tant qu‘étudiants, ce qui suppose 

aussi un « monde de vie » (Schutz, 1987 : 105) particulier. En traitant les relations 

interethniques entre les étudiants on passe ainsi d‘un niveau microscopique (le 

quotidien étudiant) à un niveau macroscopique (les milieux estudiantins, leur Temps 

et Espace). Ainsi, l‘ethnographie des relations interethniques au sein de l‘université 

« Babeş -Bolyai » de Cluj-Napoca peut nous informer sur les évolutions en cours à 

l‘échelle régionale et nationale. 

Ensuite, le choix de l‘université « Babeş-Bolyai » s‘explique par son passage 

vers une politique multiculturelle. En suivant le déroulement des relations 

interethniques entre les étudiants, nous expliquons l‘application de la politique 

multiculturelle dans la perspective de ses sujets principaux, en insistant sur ses 

points forts et ses points faibles. Le fait que « Babeş-Bolyai » se trouve dans des 

situations polarisées- parfois utilisées comme modèle multiculturel, autrefois divisées 

entre les enseignants pro-multiculturalisme et les enseignants pro-séparation- 

nécessite une analyse qui englobe une perspective politique, de même qu‘une 

perspective anthropologique. Cette analyse est essentielle pour expliquer l‘influence 

de la politique multiculturelle dans le quotidien estudiantin et dans les relations 

interethniques, mais aussi la contribution des étudiants dans sa constitution. 



26 

 

Section II : Problématiques et hypothèses 

 

L‘université « Babeş-Bolyai » est une institution représentative de 

l‘enseignement supérieur transylvain, dotée d‘une ancienne tradition hongroise et 

roumaine. Située au cœur de la Transylvanie, l‘université a été un élément actif dans 

la science, mais aussi dans la conscience nationale. Nous nous proposons de suivre 

comment se déroulent les relations interethniques entre les étudiants hongrois et 

roumains dans le milieu universitaire actuel. Pour cela, plusieurs questions se 

posent : 

 Quels sont les déterminants principaux dans le processus relationnel 

interethnique estudiantin? 

 Quelle est l‘influence de la politique multiculturelle de l‘université sur le 

déroulement des relations interethniques ? Et aussi, quelle est la 

contribution des étudiants en tant que Hongrois et Roumains à la 

construction d‘une telle politique ? 

 

Notre hypothèse principale estime que la dynamique des relations 

interethniques est donnée par les constructions identitaires pensées autour de trois 

déterminants : le Temps, l‘Espace et la Langue. Vu qu‘on parle de deux Temps 

opposés (l‘un hongrois, l‘autre roumain), des Espaces ethnicisés et de deux langues 

différentes, les relations interethniques risquent de connaitre des périodes de 

séparation ou même de conflit. Ici s‘inscrit alors notre deuxième hypothèse qui 

considère que, dans le contexte présenté, la politique multiculturelle n‘efface pas les 

frontières ethniques entre les étudiants, même si nous parlons d‘identités 

estudiantines qui se rencontrent dans des temps-espaces communs. 



27 

 

Section III : Recueil et traitement des informations 

 

La recherche documentaire a porté sur des sujets tels les relations 

interethniques, les identités et les étudiants en passant par des domaines variés : 

ethnographie, sociologie, psychologie, histoire, philosophie, géographie, linguistique 

ou sciences politiques. En ce qui concerne la littérature de spécialité roumaine, celle-

ci peut être partagée en deux périodes : 

 La période communiste, quand le domaine scientifique était contrôlé 

par l‘Etat. C‘est pourquoi, la littérature de spécialité de cette période 

est utilisée dans cette étude pour montrer les mécanismes de 

nationalisation imposés par l‘Etat dans les différents domaines, mais 

aussi pour expliquer les constructions identitaires d‘aujourd‘hui ; 

 La période postcommuniste, lorsque les sciences humaines sont 

libérées du contrôle de l‘Etat. Pourtant, dans ce contexte il faut se 

montrer encore méfiant à l‘égard de certains sujets - surtout 

historiques - qui sont interprétés dans la tradition communiste. C‘est 

la période de base pour notre étude puisque les recherches sur les 

minorités commencent à être élaborées.  

 

J‘ai commencé à étudier les relations interethniques en 2007, lorsque je me 

suis intéressée sur le sujet du multiculturalisme à Babeş-Bolyai. En essayant de faire 

une analyse de tous les groupes ethniques d‘étudiants, sujets de multiculturalisme, le 

terrain m‘a dirigée vers une analyse de biculturalisme, étant donné le nombre 

considérable des étudiants hongrois et roumains. Une année plus tard, j‘ai 

commencé une analyse qui impliquait seulement les relations hongroises-roumaines 

dans le cadre du master « Etudes Multiculturelles ». 

Puisqu‘on parle des relations interethniques, un sujet très dynamique et 

flexible, et délicat en même temps, l‘observation participante et l‘observation directe 

ont été des méthodes de base pour la collecte des données qualitatives. En tant que 

sujet de notre recherche (j‘ai été étudiante en licence et en master à la faculté 

d‘Etudes Européennes), je me suis trouvée dans la condition idéale pour l‘analyse 

des interactions estudiantines. Ainsi, l‘accès au monde - étudiant a été direct par 

mon statut d‘étudiante et ma propre expérience d‘étudiante roumaine impliquée dans 

le processus des constructions identitaire a contribué énormément à la 



28 

 

compréhension de notre sujet de recherche. L‘observation participante des pratiques 

sociales des étudiants et aussi de la culture étudiante ont contribué à la construction 

d‘une image des « mondes de vie » étudiants et de leur manière d‘interagir en tant 

que Hongrois ou Roumains. 

Pourtant, le fait que je sois Roumaine a posé des difficultés dans certains 

entretiens avec les étudiants hongrois. Par manque de confiance à cause de la 

barrière ethnique, il y a des entretiens où les sujets n‘expriment pas en totalité leurs 

idées sur le sujet des relations interethniques entre les étudiants. En même temps, 

j‘observe une attitude réservée des étudiants hongrois et roumains, membres des 

organisations nationalistes.      

La méthode d‘enquête utilisée a consisté aussi en conversations informelles, 

entretiens libres et entretiens semi-directifs, entretiens individuels et entretiens de 

groupe, dans la plupart des cas enregistrés (23 entretiens avec des étudiants 

roumains et 28 avec des étudiants hongrois à partir de 2007). Cependant, parmi tous 

ceux interviewés, nous n‘avons pas pu tous les suivre dans leurs parcours 

universitaires et après leurs parcours. C‘est pour cela que, au cours de la recherche, 

nous insisterons surtout sur les sujets où le terrain s‘est inscrit dans une continuité. 

J‘ai insisté surtout sur les entretiens individuels puisque les étudiants 

répondent différemment dans le cas où il y a encore une ou plusieurs personnes. Par 

exemple, avec Zsófia, j‘avais commencé par un entretien de groupe (avec ses 

collègues). Aux questions liées au rapport hongrois-sicule elle a répondu vaguement 

pendant l‘entretien de groupe et pendant l‘entretien individuel elle a repris les mêmes 

questions pour les réexpliquer. L‘entretien de groupe peut fonctionner mieux s‘il s‘agit 

d‘un groupe d‘amis (tel le groupe de Sebi, Nasti, Georgiana et leur collègue 

hongroise, Hanna) puisqu‘ils s‘expriment librement et la discussion devient plus 

qu‘un témoignage, une manifestation des relations interethniques. 

 C‘est intéressant de remarquer aussi l‘intérêt des étudiants pour notre sujet. 

Les étudiants hongrois se montrent beaucoup plus intéressés par ce sujet, tandis 

que les Roumains se montrent parfois indifférents. Ainsi, les entretiens avec les 

Roumains durent beaucoup moins qu‘avec les Hongrois et leurs réponses aux 

questions sont souvent très simplistes. La situation est totalement différente pour les 

Hongrois. Leur intérêt s‘explique par leur position dans une « catégorie » minoritaire, 

et par le fait qu‘ils aient des difficultés dans le procèssus d‘identification ethnique, 

nationale ou régionale.    



29 

 

 Les entretiens se sont déroulés presque en totalité dans un cadre amical, un 

espace-étudiant, comme un café hongrois ou roumain, que les informateurs 

fréquentaient, mais aussi dans d‘autres espaces, aussi estudiantins tels les 

chambres universitaires. Ainsi, ceux-ci se sont sentis plus à l‘aise et les entretiens se 

sont déroulés sous la forme de conversations amicales. Je suis entrée facilement en 

contact avec les étudiants, puisque étant moi aussi étudiante dans la même 

université, j‘ai eu beaucoup de camarades hongrois et roumains. En plus, j‘ai habité 

dans une cité universitaire où vivaient aussi certains de mes informateurs. J‘ai 

participé aux fêtes nationales hongroises et roumaines et aux manifestations des 

organisations de droite extrémiste où il y a aussi des étudiants.  

 En proposant une analyse plus complexe des relations interethniques 

estudiantines, nous avons suivi des étudiants dans des facultés et spécialisations 

différentes (Histoire, Archéologie, Philosophie, Etudes Européennes, Sciences 

Economiques, Bibliothéconomie, Sociologie), originaires des zones différentes 

(Transylvanie, Région Sicule et d‘autres régions roumaines, zone rurale-zone 

urbaine, zone majoritairement roumaine- zone majoritairement hongroise), avec des 

orientations politiques différentes (pour une politique multiculturelle, des 

nationalistes-extrémistes).   

  



30 

 

Chapitre II : Cadres conceptuels et théoriques de 

la recherche 

 

Section I : Situation du sujet dans la recherche scientifique  

 

La recherche anthropologique sur les universités est relativement récente, ce 

qui explique aussi la pénurie des études dans ce domaine. En ce qui concerne 

l‘université Babeş-Bolyai, on a déjà mentionné l‘étude d‘Eniko Vincze, « Antropologia 

politicii identitare nationaliste » (« The Anthropology of Nationalist Identity Politics »), 

publié en 1997. Quant aux études anthropologiques sur des universités on peut 

mentionner la recherche de Bernard Cherubini et ses collaborateurs, Nathalie Clad, 

Alain Girard et Laurence Stephan : « Les ancrages urbains et sociaux de l’espace 

universitaire à la Réunion. Des ethnologues sur le campus » de l‘an 2000.  

Dans le domaine sociologique, il y a un nombre considérable des recherches 

sur l‘université et les étudiants. La sociologie française ne fait pas exception. Les 

étudiants en tant que groupe ou catégorie, voire communauté, ont été le sujet de 

beaucoup d‘études. Olivier Galland et Marco Oberti couvrent une fresque de la vie 

étudiante française en partant des années 1950, d‘un contexte universitaire élitiste 

jusqu‘aux années 1990, quand on parle d‘une université de masse. En passant par 

plusieurs changements de politique universitaire, le monde étudiant change à chaque 

étape et s‘adapte. Ainsi, les deux auteurs présentent les conséquences de ces 

changements et prennent en vue l‘expérience universitaire, autour des pratiques, 

perspectives d‘emploi et loisirs. En plus, ils dédient un chapitre aux mouvements 

étudiants, à leurs implications dans la vie politique et au militantisme étudiant. Enfin 

ils essayent d‘expliquer ce qu‘ « être étudiant » veut dire.  

Leur définition s‘appuie sur des variables objectives- décrivant la situation de 

fait des étudiants- et des variables subjectives- certains choix ou certaines opinions.  

Les premières expriment la position dans le cycle de vie, l‘intégration dans l‘univers 

étudiant et l‘effet Paris/province (puisqu‘on parle de cas français). Parmi les variables 

subjectives, les auteurs remarquent des ambitions scolaires élevées, une 

représentation de l‘avenir professionnel orienté vers le secteur privé et un niveau de 

critiques de l‘université assez élevé (Galland, Oberti, 1996 : 115-116). 



31 

 

Dans la même direction, on a la recherche de la sociologue Valérie Erlich, 

« Les nouveaux étudiants. Un groupe social en mutation », réalisée en 1998. Dans 

une première partie, elle présente aussi les changements que les étudiants ont subis 

au cours du temps, à partir des « héritiers » (sujet étudié par Pierre Bourdieu et 

Jean-Claude Passeron, dans le volume « Les héritiers : les étudiants et la culture ») 

jusqu‘à la massification des étudiants, avec un zoom sur ses effets et sur les 

perspectives d‘emploi. Dans une seconde partie, elle se concentre sur les modes de 

vie étudiants, les études, les conditions de vie, les loisirs, les pratiques culturelles, les 

temps et les espaces étudiants, sujets que je vais intégrer aussi dans cette 

recherche. 

Georges Felouzis réalise une enquête sociologique permettant de comprendre 

le fonctionnement de l‘université en tant qu‘institution de formation. Pour arriver à 

cette compréhension, il va suivre les parcours des étudiants en premier cycle. La 

première partie, La condition étudiante en premier cycle, traite la relation étudiant-

université comme une transformation identitaire : «entrer à l‘université pour un jeune 

bachelier, c‘est se confronter à une nouvelle définition de lui-même. Non pas tant 

parce qu‘il change de « statut » en passant du secondaire au supérieur, mais parce 

que l‘université lui propose de nouveaux principes d‘identification, une nouvelle forme 

pédagogique et surtout une nouvelle manière d‘être un individu. » (Felouzis, 2001 : 

11). La question principale à laquelle il va répondre est : comment se construit 

l‘adaptation au système universitaire et quelle en est la nature ? Dans la deuxième 

partie, l‘auteur fait une recherche sur l‘université « faible » et sur la réussite des 

étudiants par filière et par site. Dans une dernière partie, la recherche va prendre en 

considération trois sujets : les étudiants, les enseignants et l‘université, leur relation 

et ses transformations à partir des années 1960.  

Les recherches en sciences sociales continuent et se prêtent aux sujets les 

plus variés. Celles qui vont nous servir comme référence au long de la recherche 

sont de Schütz Alfred avec son œuvre « Le chercheur et le quotidien. 

Phénoménologie des sciences sociales » que nous utiliserons pour exemplifier les 

« temps étudiants » et de Félonneau, M.L, avec « L’étudiant dans la ville. 

Territorialités étudiantes et symbolique urbaine », inscrit dans la psychologie sociale, 

qui contient une recherche importante sur l‘espace étudiant. 

  



32 

 

 Dans le domaine sociologique roumain, il y a aussi des recherches récentes 

sur les jeunes (étudiants), sujets des relations interethniques. Parmi les écrits 

scientifiques consacrés à ce sujet, nous allons spécifier le volume « Les jeunes 

hongrois de Transylvanie ». Rédigé par un groupe de sociologues, Kiss Tamás, 

Barna Gergo, Kozák Gyula en 2010, il s‘agit d‘une étude sur les jeunes entre 18 et 

35 ans. Elle contient des articles sur les jeunes hongrois et roumains dans l‘espace 

de travail, le système éducatif, les loisirs, les media, la culture, l‘internet, la famille, 

etc. Elle fait suite aux études développées en parallèle par les sociologues de 

Bucarest et ceux de Budapest.  

Dans les années 1990, les sociologues hongrois Gábor Kálman et Valér Veres 

font des recherches sur les étudiants et les jeunes de Transylvanie et vont publier 

plusieurs volumes et articles : « A perifériából a centrumba. Az erdélyi fiatalok 

helyzetképe az ezredforduló után » (De périphérie vers le centre. La situation des 

jeunes transylvaniens après le millénaire), 2005 ; « Magyar fiatalok a Partiumban és 

Belső-Erdélyben az ezredfordulón »/ Les jeunes hongrois de la Transylvanie 

interieure et Crisana, 2002 (Valér Veres) ; « Liceeni ardeleni în tranziţie – integrare 

natională versus generaţională » /Des lycéens transylvaniens en transition- 

intégration nationale versus générationnelle (Valér Veres, 2000) ; « Percepţii si 

atitudini ale studenţilor Universitaţii”Babeş-Bolyai” fata de Uniunea Europeană »/Des 

perceptions et des attitudes des étudiants de l’université Babeş-Bolyai envers l’Union 

Européenne (Valér Veres, 2007).  

 Toujours dans une perspective sociologique, Jon Fox, spécialiste du 

nationalisme et de l‘ethnicisation, fait une courte recherche sur l‘université de Babeş-

Bolyai et sur ses étudiants. Son article, « Missing the mark: nationalist politics and 

student apathy » (2004), s‘intéresse aux politiques de l‘université dans le contexte 

des demandes de séparation dans une université hongroise et une autre roumaine. Il 

fait aussi une analyse sur les désirs des étudiants concernant la séparation, sur la 

politique de la ville et leurs influences sur les opinions des étudiants. 



33 

 

Section II: La recherche sur les relations interethniques : concepts 

appliqués à l’étude  

 

Lorsqu‘on parle des relations interethniques, définir correctement le concept d‘ 

« ethnie » est essentiel. C‘est pour cela que nous insisterons sur l‘évolution de la 

signification du mot, en fonction du contexte où il a été utilisé, en partant de son 

étymologie, et en insistant sur les années 1960 et sur la contribution que l‘École de 

Chicago a apportée. En même temps, j‘ai insisté sur le passage du terme ethnie vers 

« ethnique », « ethnicisation », « ethnicisé » et la manière dont les sujets avec 

lesquels j‘ai discuté comprennent ces termes. Un autre concept que je vais utiliser au 

cours de ma recherche et qui a constitué un point de départ à l‘analyse des relations 

interethniques hongroises-roumaines est le multiculturalisme. Une université de 

l‘Europe de l‘Est, d‘un pays ex-communiste désire adopter une politique née en 

Amérique, dans un contexte tout à fait différent. Je vais tracer de nouveau une 

histoire de l‘utilisation du concept dans différents contextes et sociétés, et je vais 

analyser aussi le post-multiculturalisme, comme politique anti-multiculturelle. 

 

a.  Ethnie, ethnicité  

 

Ce que nous proposons dans cette partie théorique est de s‘accorder sur une 

définition du concept d‘ethnie, concept largement utilisé dans la tradition anglo-

saxonne, francophone, germanophone et soviétique. Cela veut dire, que nous nous 

efforcerons de présenter le concept pour ensuite l‘appliquer à notre étude de cas. 

 Pour définir l‘ethnicité à partir d‘une brève historiographie de ce concept, je 

vais utiliser la littérature spécialisée qui a été partagée par plusieurs auteurs entre 

« Before Barth » (BB) et « After Barth » (AB). En même temps, nous insisterons sur 

le processus de construction de ce concept, les facteurs qui y ont participé et leurs 

conséquences, les contextes différents où ont été définies l‘ethnie et l‘ethnicité. 

 

« L’ethnie est un archaïsme condamné à évoluer, comme l’était dans la 

langue française le terme “tribu” au début du XXe siècle, appelé à se transformer en 

un autre mot. » (Mayer, 2010 : 44)  

 



34 

 

 Si on parle d‘ethnie et d‘ethnicité, on doit nécessairement tracer aussi leurs 

trajets historiques, pour mieux comprendre leurs évolutions différentes à travers le 

temps et les sociétés et les difficultés de les définir à présent. On convient que le mot 

« ethnicité » est  un néologisme. En anglais, il apparaît la toute première fois dans un 

dictionnaire en 1933, Oxford English Dictionnary. Il est défini en termes de 

paganisme et de superstition païenne (Martiniello, 1995 : 10). Il vient du mot 

« ethnikos », de l‘adjectif d‘ethnos, duquel dérivent les termes anglais ethnic et 

ethnicity (ethnie et ethnicité), et signifiait gentil, c‘est-à-dire le nom que les juifs et les 

chrétiens donnaient aux païens (Martiniello, 1995 : 10). Par contre, le mot ―ethnie‖ 

est d‘un usage plus ancien. C‘est un dérivé du Grec « ethnos », qui à son tour dérive 

de ―ethnikos‖ qui signifiait à l‘origine barbare ou païen (Eriksen, 2010 : 135).  

Même s‘il provient de la même racine grecque que ―ethnikos‖, on doit bien 

faire la différence entre ethnie et ethnicité. Le concept d’ethnie est surtout utilisé par 

les anthropologues et les ethnologues étudiant des sociétés non occidentales, tandis 

que le concept d‘ethnicité est employé par les sociologues pour rendre compte de la 

société pluriethnique nord-américaine (Martiniello, 1995 : 14). L’ethnie a été utilisée 

dans le sens de barbare ou païen en anglais à partir de la moitié du XIVe siècle 

jusqu‘à la première moitié du XIXème siècle, quand elle a commencé à désigner les 

caractéristiques « raciales ». Aux États Unis, ―ethnics‖ a commencé à être utilisé à 

partir de la deuxième guerre mondiale en tant que terme poli pour désigner les Juifs, 

les Italiens, les Irlandais et d‘autres populations considérées inférieures au groupe 

dominant, formé en grande partie des descendants anglais (Eriksen, 2010 : 135). 

L‘idée de subordination et de marginalisation s‘inscrit ainsi dans l‘étymologie du 

terme. Il signifiait auparavant une population aux institutions mal affirmées, une 

forme apolitique d‘organisation sociale, antérieure et inférieure à la polis. Et polis 

était une cité État, avec des lois et des coutumes bien définies. Puis les ethé 

représentaient les sociétés Autres, les « inciviles » ou les « barbares ».  

 Donc dès ses origines, le terme ethnie a une signification négative, déficitaire 

(Rivera, 1999 : 47). Cela  va persister durant des siècles. Mais, le vocabulaire 

ethnique ne présentait originellement aucune connotation raciale ou racisante, même 

s‘il définissait négativement l‘altérité. Cette connotation a été introduite plus tard et le 

vocabulaire ethnique a dès lors été lié à la nation et à la « race ». Suite aux atrocités 

nazies, le vocabulaire racial sera progressivement remplacé par le vocabulaire 

ethnique dans les sciences sociales occidentales. Il faut observer que le vocabulaire 



35 

 

ethnique s‘est substitué au vocabulaire racial proscrit dans la seconde moitié du 

XXème siècle suite aux génocides perpétrés par les nazis (Martiniello, 1995 : 15). En 

ce qui concerne l‘ethnicité, l‘auteur essaie d‘expliquer pourquoi le mot ethnicity est 

ordinairement élevé au rang de concept dans les sciences sociales anglophones et 

le terme ethnicité relève encore du tabou pour la majorité du monde académique 

francophone, étant encore lié au sens biologique hérité du XIXe siècle. L‘ethnicity a 

été réinventé à cause de l‘émergence d‘une réalité neuve, l‘émergence et la 

construction de groupes ethniques comme groupes d‘intérêt sur la scène politique 

américaine (Martiniello, 1995 : 15-16). 

 Il faut faire aussi la différence entre la tradition occidentale de l‘Europe de 

l‘Ouest et celle orientale de l‘Europe de l‘Est pour mieux comprendre l‘évolution des 

significations différentes du même concept. Pour l‘ethnologie occidentale, tournée 

vers les sociétés exotiques, l’ethnie apparaissait comme une donnée immédiate, une 

façon de désigner et de circonscrire ce que l‘éloignement et l‘étrangeté dotaient 

d‘une réalité manifeste. Mais pour les savants de l‘Europe centrale et orientale, les 

tenants de la Volkskunde, le peuple constituait une réalité essentielle. Ce sont les 

Russes, et plus généralement les Soviétiques, qui ont développé les premiers une 

réflexion proprement anthropologique en la matière, en construisant le concept 

ethnos (aucun substantif n‘existe en russe pour signifier l’ethnie). En Russie et en 

URSS, la donnée ethnographique était problématique parce qu‘il n‘était pas celui des 

observateurs de l‘exotique, voués à la monographie de groupes. Il n‘était pas celui 

des folkloristes étudiant les traditions populaires de leur propre société. Mais, il était 

intermédiaire, entre l‘évidence de soi et celle de l‘autre. Les ethnographes russes se 

trouvaient dans leur pays en présence d‘une grande diversité de populations, d‘une 

multiplicité d‘identités très différentes (Gossiaux, 2002 : 7). Depuis les années 1920-

1930, les anthropologues soviétiques ont postulé que l‘ethnos caractérisait aussi bien 

des petites communautés isolées, relativement archaïques, que des peuples 

constitués de millions d‘individus et vivant d‘une économie développée (Morin, 2010 : 

61). 

 Un premier grand théoricien russe de l‘ethnos dans les années 1930 a été 

Shirokogoroff. Il soutenait le fait que le problème essentiel de l‘ethnographie et de 

l‘anthropologie était celui de la fixation de l‘unité dans laquelle s‘élaborent 

simultanément la culture mentale et le type physique d‘une population quelconque, 

ainsi que la transmission héréditaire de cette culture et de ce type (Gossiaux, 2002 : 



36 

 

8). Il définit l‘ethnique par cinq traits: la possession d‘une langue commune, la 

conscience de former un tout dans lequel les membres jouissent de la 

compréhension réciproque, une identité culturelle, la conviction d‘une origine 

commune et une coutume endogamique. Mais cette définition parle seulement de 

l‘unité ethnique, et non de concept d‘ethnos. Shirokogoroff s‘approche beaucoup de 

la biologie en définissant l‘ethnologie comme une généralisation des faits de nature 

biologique se rapportant à l‘Homme, et les acquisitions culturelles de l‘humanité 

comme des formes spéciales d‘adaptation au milieu ambiant. Ce sont ces processus 

d‘adaptation de l‘ethnos qui constituent la matière essentielle de l‘Ethnologie. Ici 

l‘ethnos désigne un processus d‘adaptation lui-même, ou une autre façon d‘exprimer 

la même réalité (Gossiaux, 2002 : 8). 

 La notion d‘ethnos a été reprise dans l‘ethnographie russe, par J. Bromley 

jusqu‘en 1980. L‘ethnos de l‘époque primitive est la tribu (en russe: plemia), au 

temps de l‘esclavage et du féodalisme, elle devient ethnie ou peuple (norodnest), et 

dans les phases capitaliste et socialiste, l‘ethnos s‘incarne dans la nation (nacija). 

Sur un plan synchronique, on peut distinguer les ―groupes ethnographiques‖ ou sous-

ethnos (ex.: les Goutzouls), les ethnos à proprement parler (ex.: les Ukrainiens) et 

les communautés ―métaethniques‖ (l‘Hommo Sovieticus). L‘ethnographie soviétique 

n‘étudie pas le rapport entre les faits économiques, entre les réalités socio-politiques 

et les réalités ethniques, probablement en raison du peu de place qu‘elle offre aux 

concepts d‘ethnie et de nation et du fait qu‘elle ne veut pas souligner les inégalités de 

développement entre les différents peuples de l‘Union. La fin de l‘URSS mettra un 

terme à l‘hégémonie théorique du modèle promu par l‘académicien Bromley 

(Gossiaux, 2002 : 9-10). 

 La théorie soviétique s‘inscrit dans la tradition marxiste et surtout dans une 

tradition Est-Européenne (notamment allemande) qui met une réalité substantielle 

sous la notion d‘ethnie (volk). Ladite Volkskunde étudie les manifestations d‘un objet 

(le peuple) dont l‘existence ne souffre ni question, ni demande de définition, c'est-à-

dire d‘un objet littéralement premier, transcendant et qui n‘a pas à être confronté aux 

réalités de l‘économie (Gossiaux, 2002 : 10-11).  

  

Dans le langage quotidien, roumain ou hongrois, on utilise le terme « etnie » 

(ethnie), qui s‘inscrit dans la même tradition marxiste est-européenne. Aucun des 



37 

 

étudiants avec lesquels j‘ai discuté n‘a observé de nuances péjoratives dans ce 

concept. L’ethnie est la différence, parfois la minorité :  

 

« Le mot ethnie ne m’offense pas. Pourquoi le ferait-il? Pour moi ethnie 

signifie minorité, c’est-à-dire minorité du point de vue de la statistique … ah…dans le 

discours, il serait plus pragmatique, au sens où comme nombre, il contient aussi des 

questions de culture, d’identité. » (Eddy, étudiant hongrois en Philosophie) 

« Ethnie: c’est un groupe de peuple, c’est-à-dire, ce qui diffère une personne 

de l’autre…mais au long de l’histoire, chaque signification se modifie » (Levente, 

étudiant hongrois en Archéologie) 

 

Le terme ethnie reste alors au sens de différence, sans aucune autre 

connotation négative et par ethnie/ethnique ils font référence aux Hongrois aussi bien 

qu‘aux Roumains, quel que soit celui qui détient le pouvoir politique. C‘est pour cela 

que, nous utiliserons aussi le terme « ethnie » au long de la recherche, avec le sens 

que les étudiants roumains ou hongrois lui donnent dans le langage quotidien. 

 Au regard de l‘histoire, on observe que les termes « ethnie » et « ethnicité » 

ont subi des transformations. En partant de la signification grecque, jusque dans les 

différentes définitions anglaise et américaine, les concepts ont gardé une connotation 

négative, s‘approchant dans le contexte européen occidental de l‘idée de race et 

finalement arrivant à l‘idée de nation dans l‘espace soviétique. À cause de son 

parcours et encore de sa signification blâmable, le terme n‘est quasiment plus utilisé 

dans la tradition occidentale ou américaine. 

 

b. Comment définir l’ethnicité ? 

  

« A “social radar” is a perceptual device through which people come to see where 

they stand in relation to the human environment (…) Ethnicity is a certain kind of 

social radar » (Hale, 2004) 

  

 Étant donné les nombreux théoriciens de l‘ethnicité, on peut observer que, 

lorsqu‘il s‘agit de définir ce terme, on a plusieurs approches et plusieurs théories. 

Premièrement, je vais prendre les approches principales pour définir ce concept: 



38 

 

l‘approche subjective et l‘approche objective, qui correspondent d‘après plusieurs 

auteurs à l‘approche émique et à celle éthique. 

 L‘approche subjective dit que l‘ethnicité correspond à l‘identité individuelle à la 

conscience d‘appartenance, à l‘identification de l‘agent à un groupe ethnique. Le 

groupe ethnique renvoie à la somme des moi, des identités et des consciences 

ethniques ou à un nous collectif. Cette conscience du groupe s‘exprime au sein 

d‘activités ou de projets politiques divers ou à des dimensions de la culture non 

matérielle, comme les croyances, les valeurs, les représentations (Juteau-Lee, 

1983 : 40-41). Les « subjectivistes » donnent priorité à une perspective émique et 

définissent les groupes ethniques sur la base d‘une auto-catégorisation subjective 

des personnes étudiées (Siân, 1997 : 56). 

L‘approche objective dit que l‘ethnicité renvoie soit à des traits biologiques 

(origine commune, ancêtres, sang, hérédité), soit à la culture matérielle et à des 

pratiques observables. Danielle Juteau-Lee considère cette approche a-historique, 

comme un modèle figé à partir duquel il est facile d‘exclure et d‘isoler dans 

l‘anormalité toute personne n‘exhibant point les qualités véritables de son groupe 

ethnique. Il est défini à partir de la culture matérielle de ses membres en l‘occurrence 

les individus possédant l‘essence ethnique, une culture qui se manifeste dans des 

coutumes et des traditions alimentaires, vestimentaires, artistiques, etc. et par les 

dimensions institutionnelles du groupe (Juteau-Lee, 1983 : 41). 

Siân Jones observe que cette opposition entre les définitions ―objectivistes‖ et 

« subjectivistes » relève un problème fondamental: la relation entre la perception des 

agents de l‘ethnicité et leurs modes d‘interaction, et les contextes culturels et les 

relations sociales dans lesquels ils sont inclus. Il manque une théorie adéquate de la 

relation entre l‘ethnicité et la culture, en incluant les relations inscrites culturellement 

de production et de reproduction (Siân, 1997 : 56). 

Ensuite, Marco Martiniello mentionne parmi les principales approches 

théoriques de l‘ethnicité les théories naturalistes et les théories sociales. Les théories 

naturalistes ont la prétention d‘expliquer le social en le réduisant au biologique et au 

naturel. Parmi les théories naturalistes les plus importantes, l‘auteur mentionne la 

théorie sociobiologique de l‘ethnicité, qui dit que l‘ethnicité est avant tout une affaire 

de sang, de gènes et de descendance objective commune entre les individus 

caractérisés par une même ethnicité. Toujours dans le cadre des théories 

naturalistes il y a les théories primordialistes. Le groupe ethnique est considéré 



39 

 

comme une réalité a-historique objective, stable et pratiquement éternelle. Il se 

caractérise par une culture distinctive authentique qui se transmet de génération en 

génération (Martiniello, 1995 : 30-36). En général, l‘approche primordialiste assume 

sa durabilité, voire la permanence des communautés ethniques et argumente que les 

nations sont aussi des ―liaisons primordiales‖ de race, origine/peuple, religion, langue 

et territoire (Smith, 1984). 

Anthony D. Smith oppose aux primordialistes les instrumentalistes, qui 

soutiennent que l‘ethnicité et les nations prospèrent aujourd‘hui sous l‘impact de 

l‘urbanisme et de la modernité, mais leur rôle est plutôt ―situationnel‖ et instrumental : 

l‘ethnicité et la nationalité fournissent la base pour que les élites mobilisent un grand 

nombre de gens dans le but d‘obtenir le pouvoir. Ensuite, ils considèrent l‘ethnicité 

comme un phénomène moderne, tandis que les primordialistes le voient comme 

pérenne (Smith, 1984). Les primordialistes disent tout simplement que l'importance 

durable des aspects particuliers de la culture dans l'attribution de l‘ethnicité est due à 

l‘importance psychologique de l‘identité ethnique. Les théories instrumentalistes 

disent qu‘entre la culture et l‘ethnicité il y a une grande différence. La culture est 

réduite à un set de symboles manipulés dans les intérêts changeants du groupe 

(Siân, 1997 : 87-88). 

 

Il y a deux positions dans l‘approche instrumentaliste: ceux qui soulignent les 

dimensions socio-structurelles et culturelles de l‘ethnicité et adoptent une approche 

plus objectiviste et ceux qui soulignent les aspects interpersonnels et 

comportementaux de l‘ethnicité et prennent une position subjectiviste. Il y a aussi des 

critiques apportées aux théories instrumentalistes de l‘ethnicité: 

 Beaucoup d‘approches instrumentalistes tombent dans un mode 

réductionniste d‘explication où l‘ethnicité est définie en termes de régularités 

observées dans le comportement ethnique d‘une situation particulière. Par 

exemple, la réduction des analyses de l‘ethnicité aux facteurs économiques et 

politiques peut mener à un argument trop déterministe. 

 La réduction de l‘ethnicité aux relations économiques et politiques amène 

fréquemment à un abandon des dimensions culturelles de l‘ethnicité. Cette 

négligence est une conséquence de l‘idée que les catégories ethniques 

fournissent un  « empty vessel »/ « récipient vide » dans lequel beaucoup 

d‘aspects de la culture peuvent être versés. 



40 

 

 Le mode réductionniste d‘analyse peut aussi négliger les dimensions 

psychologiques de l‘ethnicité. 

 On peut postuler que le comportement humain est essentiellement rationnel et 

dirigé vers la maximisation des résultats de ses propres intérêts et qu‘il 

déconsidère les dynamiques du pouvoir dans les deux relations intragroupes  

et intergroupes. L‘appartenance à un certain groupe ethnique national ne 

confère pas une perspective homogène pour tous les individus concernés et 

on ne peut pas présumer que les membres d‘un groupe ethnique vont être 

d‘accord avec ce qui est dans leur ―intérêt‖. 

Comme conséquence à la tendance à définir l‘ethnicité comme une identité de 

groupe politique ou mobilisé, et à la négligence des dimensions culturelles et 

psychologiques de l‘ethnicité, il est difficile de différencier les groupes ethniques des 

autres groupes collectifs d‘intérêt. Donc, dans cette approche, parfois l‘identité 

ethnique est regardée comme une variante de classe (Siân, 1997 : 75-79). 

 

Toutes les classifications présentées au dessus peuvent être considérées 

comme faisant partie du mouvement BB (Before Barth). Ce qui suit, sont les théories 

non « substantialistes » où s‘inscrit l‘œuvre de Fredrick Barth, « Ethnic Groups and 

Boundaries » (1969). Pour lui, la question des groupes ethniques est d‘abord une 

question d‘organisation sociale. Considérer une ethnie isolément, comme une entité 

en soi, n‘a pas de sens ou de pertinence. L‘objet à considérer est la société et 

éventuellement les groupes ethniques qui existent au sein de cette société. La 

coprésence de tels groupes et leur interaction, leur interdépendance, constituent un 

type d‘organisation sociale, dont l‘analyse forme le domaine des recherches sur 

l‘ethnicité (Gossiaux, 2002 : 12). 

Les groupes ethniques n‘existent que les uns par rapport aux autres et un 

groupe vivant de manière isolée ne peut être ainsi qualifié. Le mot ―ethnie‖ en ce cas 

est impropre ou inutile par rapport à celui de « société ». Ils se définissent les uns par 

rapport aux autres par un ensemble de différences et de similarités culturelles. Et 

donc, la culture est considérée comme un moyen, et non comme l‘essence. Ce qui 

est à prendre en compte, ce n‘est pas la somme des différences et des similarités 

objectives, mais la notion de frontière: la continuité et la pérennité des groupes 

ethniques reposent sur le maintien d‘une frontière (Gossiaux, 2002 : 12-13). Dans sa 



41 

 

définition de l‘ethnicité, Barth s‘est concentré sur le fait que les groupes ethniques ont 

des catégories d‘attribution et d‘identification par les acteurs eux-mêmes. 

BB le groupe ethnique était d‘habitude défini dans la littérature 

anthropologique comme une population qui: 

 Se reproduit largement biologiquement 

 Partage des valeurs culturelles fondamentales, réalisées dans un contexte 

donné avec des caractéristiques spécifiques  

 Constitue un terrain de communication et d‘interaction 

 A une composition qui s‘identifie et qui est identifiée par les autres comme 

constituant une catégorie distincte des autres catégories de même ordre  

 Barth observe que, en fait, cette définition emprunte sur le même chemin: ce 

n‘est pas loin de la proposition traditionnelle qui dit que la race est une culture, 

une langue, et que la société est une unité qui reflète ou discrimine les autres. 

Il garde de toutes ces définitions l‘idée de partage culturel qui est une 

conséquence et non pas une caractéristique fondamentale du groupe 

ethnique. 4 

Barth a apporté une approche importante, celle interactionniste, qui est divisée 

en deux par plusieurs auteurs. L‘une met davantage l‘accent sur les opérations de 

classification et de catégorisation réglant les processus d‘interaction, l‘autre, sur les 

négociations des statuts sociaux et les stratégies de maîtrise des impressions 

(Poutignat, Streiff-Fenart, 2008 : 125). 

 

Malgré son apport fondamental, la théorie de Barth est critiquée sur plusieurs 

points de vue. Le plus grand problème que cette démarche rencontre est le manque 

de profondeur historique. On n‘analyse pas comment les distinctions ethniques ont 

évolué, comment des groupes homogènes en viennent à se séparer. Ensuite, 

l‘approche anthropologique de Barth, étant centrée sur les relations inter-individuelles 

et sur l‘acteur individuel, ne fait pas attention aux autres contraintes structurelles, 

comme le rôle de l‘Etat, qui constitue autant de limites au choix individuel des acteurs 

sociaux, notamment en matière d‘identité ethnique. Puis, en insistant sur l‘importance 

de la négociation inter-individuelle et inter-groupale au sujet de l‘ethnicité, on pourrait 

masquer le différentiel du pouvoir - politique ou économique - qui se manifeste 

                                                           
4
Barth, F., « Ethnic Groups and Boundaries ». Disponible sur  

http://www.bylany.com/kvetina/kvetina_etnoarcheologie/literatura_eseje/2_literatura.pdf. 

http://www.bylany.com/kvetina/kvetina_etnoarcheologie/literatura_eseje/2_literatura.pdf


42 

 

souvent entre les groupes ethniques en contact, ou entre certains de ces groupes et 

l‘Etat (Martiniello, 1995 : 50-51). 

 En dépit de ces critiques, Fredrik Barth a révolutionné le domaine de 

l‘ethnicité, par ses observations essentielles apportées. La question principale sur 

laquelle je vais m‘appuyer dans l‘étude de cas est l‘approche interactionniste, et la 

manière dont on construit deux identités ethniques différentes, quelles sont les 

frontières, comment elles sont maintenues, ou par conséquent, transformées par le 

dialogue des groupes ethniques des étudiants hongrois et roumains. 

Toujours dans le cadre du mouvement BB, plusieurs auteurs ont commencé à 

déconstruire le mythe d‘une ethnicité née et ont développé des théories sur 

l‘ethnogenesis. Ainsi, ils commencent par le fait que le groupe ethnique est un fait 

social, non pas une donnée biologique: on ne naît pas ethnique, on le devient. Le 

constructivisme est le paradigme dominant à présent dans les études sur 

l‘ethnicité. Il suggère que l‘ethnicité est construite et reconstruite en fonction du 

changement des identifications individuelles. Notre recherche va s‘appuyer aussi sur 

une perspective constructiviste. 

 Gail Lewis et Ann Phoenix (2010) parlent du processus d‘ethnicisation, qui est 

défini comme un processus dynamique qui construit des gens comme appartenant à 

un groupe « ethnique » particulier, sur la base des assomptions sur la culture, origine 

nationale et langage. Ils s‘opposent à l‘essentialisme, qui est un procès par lequel les 

groupes sont traités comme s‘ils avaient une essence fondamentale et qui réduit les 

similitudes entre les groupes. Il offre un point de vue sur la culture de l‘Autre rigide, 

fixe. 

En dépit du fait que c‘est un processus relationnel, la catégorisation des gens 

dans des groupes distincts est assumée comme naturelle et normale. L‘assomption 

du « naturel » des catégories d‘« ethnicité » cache les inégalités de pouvoir 

associées avec ces différentes catégories. Tous les groupes ont une ethnicité. Mais 

on observe même dans la science que les chercheurs ont analysé surtout ces 

groupes ethnicisés moins puissants ou « minoritaires ». Or, si toutes les identités 

sont relationnées et tous ont une ―ethnicité‖, c‘est intéressant d‘analyser de la même 

manière ces groupes positionnés comme plus puissants (Lewis, Phoenix, 2010). 

C‘est donc pourquoi il est nécessaire d‘analyser aussi les groupes roumains et 

hongrois des étudiants les uns en relation avec les autres, et aussi de parcourir un 



43 

 

chemin historique de l‘université « Babeş-Bolyai » pour observer le changement de 

pouvoir entre les deux groupes et les transformations de leurs relations.  

 

Ce qu‘on peut conclure est le fait que les termes dérivés d’ethnikos ont 

beaucoup changé de signification au cours du temps et en fonction de la région. 

Même si aujourd‘hui, dans la littérature spécialisée, on insiste beaucoup sur la 

perspective constructiviste, dans le langage quotidien des étudiants de l‘université 

« Babeş-Bolyai », et, en général dans l‘Europe de l‘Est, le terme « ethnie » est 

beaucoup utilisé encore. Toutes les approches et les théories Avant et Après Barth, 

nous aide à mieux comprendre les transformations par lesquelles les termes ethnie 

et ethnicité sont passées dans les contextes socio-politiques en cause, pourquoi les 

termes sont acceptés dans une certaine société et pas dans une autre, quelles sont 

les nouvelles significations de ceux-ci dans des régions différentes et quel est le 

terme approprié et accepté par la littérature spécialisée aujourd‘hui. 

 

c. Le Multiculturalisme 

 

Un autre concept que nous utiliserons tout au long de cette recherche et qui a 

constitué un point de départ à l‘analyse des relations inter-ethniques hongroises-

roumaines est le multiculturalisme. Une université de l‘Europe de l‘Est, d‘un pays ex-

communiste désire adopter une politique née en Amérique, dans un contexte tout à 

fait différent. Ce que nous suivons est la manière dont le multiculturalisme se 

manifeste dans le cadre universitaire et surtout comment il est perçu par les sujets 

les plus importants: les étudiants.  

Même si « multiculturel » et « multiculturalisme » sont des termes récents, il y 

a une littérature très développée pour et contre le multiculturalisme. Milena 

Doytcheva dit que  l‘adjectif est recensé pour la première fois dans la langue anglaise 

en 1941, où il désigne une société cosmopolite, composée d‘individus sans préjugés, 

ni attachés pour qui les nationalismes d‘avant ne signifient plus rien. Le substantif fait 

son apparition au début des années 1970 au Canada et en Australie aussi, pour 

qualifier des politiques publiques dont le but est de valoriser la diversité culturelle qui 

caractérise les sociétés canadiennes et australiennes. C‘est seulement en 1989 que 

le terme est introduit dans le « Oxford English Dictionnary » (Doytcheva, 2011 : 9).  



44 

 

Il y a aussi des opinions, comme celles de Gilles Ferréol, qui disent que le 

multiculturalisme est apparu plutôt au Canada, en Australie ou en Suède, grâce aux 

politiques multiculturelles qui y sont exercées. Il parle du Canada étant donné sa 

Constitution de 1982, qui contient des lois de politique multiculturelle inclues sous la 

forme de la Carte des Droits et des Libertés. En Australie, on a adopté en 1989 un 

ensemble de mesures et « The National Agenda for a Multicultural Australia » 

concernant la thématique des identités. La Suède a adopté en 1975 une politique 

basée sur trois principes: égalité en ce qui concerne le niveau de vie entre les 

groupes minoritaires et le reste de la population; la liberté de choix entre l‘identité 

ethnique et l‘identité culturelle suédoise; la volonté d‘assurer des relations de travail 

profitables pour la productivité (Ferréol, 2005: 450). Étant donné cette variété des 

lieux d‘origine, et puis son utilisation dans différents contextes, le multiculturalisme a 

plusieurs définitions. Au début, il a été utilisé pour décrire « l‘effort des groupes 

minoritaires (de couleur) pour une représentation séparée et égale dans les 

programmes culturels académiques et extra académiques » (Păun, 2006 : 13). 

Encore, il a été défini comme « une explosion d‘identités culturelles, mais aussi 

comme une possibilité d‘affirmation des différences » (Constant, 2000 : 15). 

Aujourd‘hui, sa signification s‘est élargie, et le terme définit « une politique identitaire 

dont le but est de reconnaître séparément et également des minorités ethniques 

dans le cadre de la culture majoritaire.» (Păun, 2006 : 13). Sous l‘égide du 

multiculturalisme on parle de plus en plus de problèmes d‘identité, de genre, de 

culture etc.  

De même que l‘ethnicité, le multiculturalisme doit être analysé en fonction du 

contexte politique, social et régional. Comme John Rex l‘observe aussi, la question 

de multiculturalisme se présente différemment en Europe qu‘en Amérique de Nord. 

Le concept, né au Canada, s‘accompagne d‘une politique appelée par Charles Taylor 

la « politique de reconnaissance ». Le terme fait son chemin en Amérique du Nord 

depuis les années 1960 en réponse à une « demande de reconnaissance » des 

minorités ethniques. Il trouve son fondement dans les mouvements des droits civils 

et prend forme avec la mise en place, dès 1965, des mesures « d‘affirmative 

action ». Si au Canada le multiculturalisme s‘adresse aux « minorités » territoriales et 

linguistiques, aux États-Unis, il renvoie aux populations « exclues » de l‘assimilation 

(Noirs) (Kastoryano, 2000 : 166-167). 



45 

 

Dans l‘Europe de l‘Ouest existe une forte histoire nationale qui est troublée 

après la deuxième Guerre Mondiale par les vagues d‘immigrations en provenance  

des pays moins développés et des anciennes colonies. A ce moment-là, ces pays 

ont estimé marginal le problème du multiculturalisme comparativement aux conflits 

de classes et aux compromis qu‘ils souhaitaient instaurer entre les classes sociales 

grâce à l'État Providence. La pensée politique Ouest-européenne a toujours eu 

tendance à postuler l‘existence d‘une culture nationale monolithique avant 1939 

(Rex, 1995 : 111). Alors, en Europe, le multiculturalisme correspond à des situations 

diverses selon la formation de l‘Etat et sa politique quant à la reconnaissance des 

particularités régionales et linguistiques (Kastoryano, 2000 : 167). La diversité des 

situations a conduit le philosophe canadien Will Kymlicka à faire une distinction entre 

ce qu‘il appelle les Etats–multinationaux - constitués d‘entités nationales 

linguistiquement et territorialement définies - et les Etats polyethniques, c‘est-à-dire 

ceux où coexistent plusieurs communautés ethniques nées de l‘immigration 

(Kastoryano, 2000 : 167). 

Comme on l‘a déjà mentionné, Charles Taylor, avant de parler de 

multiculturalisme, discute de la politique de reconnaissance. L‘exigence de 

reconnaissance prend une certaine acuité à cause des liens supposés exister entre 

la reconnaissance et l‘identité, ce dernier terme désignant quelque chose qui 

ressemble à la perception que les gens ont d‘eux-mêmes et des caractéristiques 

fondamentales qui les définissent comme êtres humains. Notre identité est 

partiellement formée par la reconnaissance et par la perception des autres (Taylor, 

1994 : 41). Charles Taylor a montré à travers la notion de reconnaissance le lien 

structurel qui existe entre développement de l‘individualisme et des revendications 

multiculturelles. L‘auteur reconstruit le cheminement intellectuel, depuis Herder et 

Rousseau, qui a conduit la culture occidentale jusqu‘à l‘individualisme contemporain 

(Semprini, 1997 : 70). Dès son apparition, le concept de reconnaissance a été lié à 

celui d‘identité. Charles Taylor observe que l‘importance de la reconnaissance a été 

modifiée et intensifiée par la nouvelle conception de l‘identité individuelle qui apparaît 

à la fin du XVIIIème siècle. Pour saisir la connexion étroite entre identité et 

reconnaissance, il faut prendre en considération un détail essentiel de la condition 

humaine: son caractère dialogique (Taylor, 1994 : 44-49).  

Le dialogisme est une notion utilisée pour montrer comment l‘identité d‘un 

individu se constitue dans le contact avec autrui et à travers l‘échange continu qui 



46 

 

permet au moi - le self - de se structurer et de se définir par comparaison et par 

différence. Ici intervient le rôle essentiel joué par l'intersubjectivité dans la 

constitution du moi. Il ne peut y avoir conscience de soi en dehors d‘une structure 

dialogique et donc sociale. Le moi individuel est construit et activement négocié par 

l‘individu dans ses interactions avec autrui (Semprini, 1997 : 73). La théorie 

intersubjective de l‘individu s‘efforce de reconnaître l‘importance des notions 

d‘enracinement et d‘appartenance dans la construction du moi. Dans cette 

conception, l‘identité individuelle est conçue comme une structure vide, qui ne prend 

forme que dans le vif d‘un processus d‘éducation et d‘apprentissage. Celui-ci fournit 

à l‘individu un système de valeurs et de normes de conduite, lui permettant de 

―comprendre‖ le monde et sa position à l‘intérieur de celui-ci. La perspective se 

trouve alors inversée: non seulement l‘affiliation et le sentiment d‘appartenance ne 

représentent pas une entrave à l‘épanouissement de l‘individu, mais ils en 

représentent les conditions de possibilité. En dotant l‘individu d‘un sens de moi fort et 

structuré, ils constituent une richesse pour lui (Semprini, 1997 : 74). 

  

Ensuite, le développement de la notion moderne d‘identité a donné naissance 

à une politique de la différence, et avec la politique de reconnaissance, ce que l‘on 

demande de reconnaître c‘est l‘identité unique de cet individu ou de ce groupe, ce 

qui le distingue de tous les autres (Taylor, 1994 : 57). Entre les deux concepts 

d‘égalité et de différence vont prendre naissance les différentes formes de 

multiculturalisme, de même que les différentes critiques de celui-ci. Margit 

Feischmidt a établi, en fonction des différences sociales, trois types de 

multiculturalisme: descriptif, normatif et critique.  

 Le multiculturalisme descriptif se rapporte à la diversité des produits 

culturels (de l‘art, de la musique, des films), du domaine de la 

communication et des services (de l‘industrie hôtelière, du tourisme 

etc.). Cela est une forme superficielle de la diversité culturelle, 

conséquence de la globalisation et de la consommation transnationale. 

« La tolérance est plutôt une illusion ».5 

 Le multiculturalisme normatif met l‘accent sur des normes et des 

conceptions pour la vie en commun des groupes démographiques aux 

                                                           
5 Romanothan, Agentia Romilor pentru comunicare. Disponible sur 

http://www.romanothan.ro/romana/studii/concepte/mltcul.html  

http://www.romanothan.ro/romana/studii/concepte/mltcul.html


47 

 

traditions différentes. Il est basé sur des institutions telles que 

l‘enseignement, la pédagogie et la politique sociale. Le concept central 

du multiculturalisme normatif est celui de la différence. C‘est pour cela 

qu‘il est critiqué: la conséquence de l‘application de ce type de 

multiculturalisme serait la consolidation des catégories identitaires 

rigides et la ségrégation des minorités. « La réponse des minorités à 

une telle politique est le retrait dans une forme de vie 

microcommunautaire, avec une identité culturelle authentique. » 

(Feischimidt, 1999 : 8). 

 Le multiculturalisme critique s‘intéresse aux concepts et aux cultures 

utilisés par les cultures dominantes et minoritaires et veut créer une 

culture commune plus ouverte et plus démocratique. Le concept de 

base est opposé au multiculturalisme normatif: l'hétérogénéité. On 

souligne le rôle de la représentation, des institutions génératrices des 

sens dans la construction de l‘identité. On parle des identités-frontières 

(border identity), où il y a un dialogue entre les cultures différentes 

(Feischimidt, 1999 : 8). 

 

La question des minorités en Europe de l‘Est prend la forme particulière des 

« minorités nationales »: ce sont des minorités territoriales qui se voient comme une 

population déplacée d‘un autre État souverain, souvent voisin. La position des 

régimes communistes sur ces questions avait été ambigüe. La théorie marxiste 

perçoit négativement la différence de culture ou de religion puisque, dans la 

perspective de la lutte des classes, elle représente une entrave à la « conscience de 

classe ». En fait, l‘attitude des régimes communistes vis-à-vis des minorités a été 

opportuniste, se servant de leur existence et décidant de manière autoritaire leur 

nationalisation en faveur des stratégies de pouvoir (Doytcheva, 2011 : 54). Le 

communisme ne connaît pas le dilemme multiculturalisme ou intégration. Le premier 

contredit deux de ses idées fondamentales: celle du Bien unique et celle du Sujet 

social dont l‘idéal d‘homogénéité exclut toute hétérogénéité. Alors, les communautés 

ethniques n‘étaient pas pensées en matière d‘opposition minorités-majorités. Le 

centre autour duquel le communisme structure les relations sociales est la différence 

de classe. Au libéralisme qui affirme que nous devons être égaux indépendamment 

de la différence, le socialisme détermine que nous ne pouvons pas être égaux tant 



48 

 

qu‘il y a des différences de classe. Voici une des deux raisons pour lesquelles il y a 

une visibilité de la différence culturelle, mais pas de politique de multiculturalisme. La 

seconde raison est liée aux conditions qui favorisent l‘orientation de l‘opinion 

publique vers les revendications culturelles. Dans les pays occidentaux, on voit que 

la conception qui lie justice et reconnaissance a suivi celle liée à la distribution 

(Greven, Tournon, 2000 : 173-175). 

Ensuite, le discours communiste a été un discours fortement nationaliste, et il 

a eu deux objectifs. Le premier a été de fonder la primauté du commun sur le 

particulier, de la communauté sur l‘individu. Comme on l‘a déjà mentionné dans le 

chapitre précédent, le discours communiste ne connaît pas la notion d‘ethnicité. Il ne 

parle que d‘ethnie, concept qui fixe l‘attention sur la communauté dans sa stabilité 

ontologique et sa primauté à l‘égard de ses membres. Le second but du discours 

communiste est de présenter l‘assimilation, l‘effacement des différences comme 

l‘unique politique possible. Tout ce qui ne s‘inscrit pas dans l‘homogénéité de 

« l‘organisme » national proclamée « naturelle », est déclarée « déformation » ou 

« aliénation » (Greven, Tournon, 2000 : 176-177). 

Après le communisme, on découvre la différence ethnique et aussi un autre 

type de politique. Si avant, c‘était le pouvoir qui décidait quel type de politique 

appliquer aux minorités, avec souvent des politiques identiques pour toutes les 

minorités, maintenant ces dernières ont une plus grande liberté d‘autodétermination. 

Le libéralisme, construit comme référent par le discours post-communiste est 

différent de celui des débats politiques et intellectuels de l‘Ouest. Là, il est critiqué 

par le communautarisme pour son universalisme et son approche homogénéisante 

qui met les gens dans le même moule. Ce moule se présente neutre, mais il exprime 

souvent uniquement les prétentions de la culture dominante. La force du libéralisme -

traiter tout le monde comme égaux - est d‘un autre coté sa limitation, parce qu‘elle le 

rend insensible à la diversité. Le post-communisme, comme le communisme, opte 

plutôt pour la localisation des différences ethniques et religieuses dans la sphère 

privée. Contrairement au second, la politique post-communiste produit de véritables 

élites ethniques et le rôle joué par les voix minoritaires dans la formation de la sphère 

publique est significatif (Greven, Tournon, 2000 : 179-182).  

Riva Kastoryano observe que, dans tous les cas, le multiculturalisme, accepté, 

contesté, rejeté, s‘est imposé comme un concept historique de changement, à la fois 

des institutions et des normes politiques dans les démocraties libérales occidentales. 



49 

 

Il se présente comme un choix politique qui s‘appuie sur la reconnaissance des 

différences ou encore sur ce qui est aujourd‘hui appelé des politiques d‘identité. Cela 

consiste à promouvoir les spécificités culturelles et à assurer leur représentativité de 

manière égale dans la communauté politique. Alors, le multiculturalisme se réfère 

avant tout à l‘Etat-nation qui, dans ces principes, tend vers l‘unification territoriale, 

linguistique et culturelle (Kastoryano, 2000 : 164). 

 

Les événements qui ont eu lieu ces dernières années, appelées aussi la 

période post - 11 Septembre, ont encouragé les mouvements anti-multiculturalistes. 

Le discours public de la période post - 11 Septembre a augmenté aussi à cause des 

bombes de Madrid en 2004, les bombes de Londres en 2005, ou le complot terroriste 

de Canada en 2006. De façon similaire, le discours académique sociologique anti-

muticulturaliste s‘est développé après le 11 Septembre. Ce discours a produit le 

terme « post-multiculturalisme » qui suggère le besoin de bouger au-delà des 

politiques actuelles du multiculturalisme et ses différentes approches au procès 

d‘immigration et d‘intégration ethnique.  

En Europe, le terme de « post-multiculturalisme » a été popularisé par 

Vertovec, qui a voulu l‘utiliser comme une demande d‘alternatives au 

multiculturalisme qui inclue une recherche pour des modèles nouveaux qui 

encourage la cohésion sociale et promeut l‘assimilation et l‘identité commune. 

L‘aspect central du discours ―post-multiculturaliste‖ est basé sur la perception et la 

revendication que le multiculturalisme ne fonctionne pas, ou n‘a pas fonctionné et 

qu‘il sépare plutôt qu‘il intègre les divers groupes « raciales », « ethniques » ou 

religieux. Alors, il ne fait que contribuer à la fragmentation de la société et rendre la 

cohésion sociale difficile voire impossible (Lloyd, 2008). 

Le multiculturalisme comme politique et philosophie a reçu beaucoup de 

critiques depuis qu'il a été en premier plan dans la sphère publique dans les années 

1970. Comme Stephen Castles (2000: 5) l‘avait bien résumé, dans le terme 

multiculturalisme est encapsulé ce qui fait référence à « l‘abandon du mythe des 

États-nations homogènes et monoculturels » et « à la reconnaissance des droits au 

maintien de la culture et de la formation de la communauté, en reliant cela à l‘égalité 

sociale et à la protection contre la discrimination ». De cette façon, le 

multiculturalisme représente une sorte de correctif à des approches et des politiques 

assimilationnistes qui supposent l‘incorporation nationale des immigrants. En termes 



50 

 

de politique, le multiculturalisme encadre des procédures, des représentations, du 

matériel et des ressources dans l‘éducation, la santé, le bien-être, la police, les arts 

et les loisirs (toutes les pratiques de la sphère publique). Et malgré cela, le 

multiculturalisme est utilisé dans différents discours, avec des sens différents. Le 

multiculturalisme peut se référer à une description démographique, une idéologie 

politique large, un ensemble de politiques publiques spécifiques, un objectif de 

restructuration institutionnelle, un mode de développer l‘expression culturelle, un défi 

général moral, un ensemble de nouvelles luttes politiques, et une sorte de modèle de 

post-modernisme. Alors, il y a plein de critiques concernant les différents types de 

multiculturalisme. Par exemple, on critique le « multiculturalisme boutique », le 

« multiculturalisme artistique et du style » ou le « multiculturalisme d'entreprise ». 

Toutes ces formes minimalistes, festives et tribales des multiculturalismes ont 

tendance à garder la diversité dans une boîte et peuvent finir par faire plus de mal 

que de bien (Vertovec, 2011 : 3). 

Ralph Grillo (2000) fait la distinction entre le multiculturalisme « faible » - où la 

diversité culturelle est reconnue dans la sphère privée - tandis qu‘un grand degré 

d‘assimilation est attendu des immigrants et des minorités ethniques dans la sphère 

publique de loi et gouvernement, du marché, d‘éducation et d‘emploi ; et le 

multiculturalisme « fort » marqué par la reconnaissance institutionnelle de différence 

culturelle dans la sphère publique, y compris la représentation politique. On peut 

observer des modèles différents lorsqu‘on compare par exemple les politiques des 

immigrants et des minorités ethniques à travers l‘Europe (Vertovec, 2011 : 3). 

Grillo (1998 : p.195) présente six problèmes communs identifiés dans la 

théorie et dans la pratique multiculturelle :  

1. l‘essentialisme implicite du multiculturalisme 

2. le système de catégorisation qui sous-tend celui-ci 

3. la forme que prend la politique multiculturelle 

4. la ritualisation de l‘ethnicité souvent associée avec lui 

5. l‘ « élision » de la race (et de la classe) 

6. l‘attaque sur le « tronc commun » qu‘elle représente. 

 

Comme Grillo l‘observe, la plupart de ces critiques se rapporte à la culture. 

Alibhai-Brown (2000) souligne certains « ennuis avec le multiculturalisme » : il ne 

s‘agit que des « minorités ethniques », il a créé un sens d‘exclusion blanche, son 



51 

 

modèle de représentation ne traite que les élites, il gèle le changement et peut 

enraciner les inégalités, il érige les barrières de groupe, il est vu comme « un 

libéralisme laineux », il n‘est pas engagé dans la globalisation (Vertovec, 2011 : 4-5).  

 

John Rex soutient le fait que l‘institution scolaire est le lieu privilégié pour la 

reconnaissance du multiculturalisme. La prégnance du multiculturalisme dans la 

société ne serait réelle que si les cursus scolaires des diverses cultures étaient 

reconnus, ainsi que leurs religions et pratiques. Une telle approche de l‘éducation 

multiculturelle n‘est pas universellement admise et devient très souvent un enjeu 

politique majeur (Rex, 1995 : 113). Claude Karnouuh se montre méfiant à l‘égard de 

l‘application du multiculturalisme en Transylvanie : « The multiculturalism of the 

United States, and to be more precise, of the American left, covers a phenomenon of 

an entirely different nature from that which exists in contemporary Romania. 

American multiculturalism ostensibly bases itself on the antiracist struggle, and the 

recognition of the cultural and social dignity of the African American community and 

the various immigrant groups which form, socioeconomically, the lower strata of 

American society (…) One might question whether this concept is applicable to the 

Eastern European context of ―interculturalism‖, where the societies have not been 

founded on immigration. » (Karnoouh, 2004 : 250).  

 Bien qu‘il y ait une variation si grande de définitions, aucune d‘entre elles 

n‘est complète pour décrire le type de multiculturalisme qu‘on cherche à étudier dans 

notre cas. Nous analyserons le multiculturalisme de la façon dont il est défini par 

l‘université, mais aussi par les étudiants. Pour mieux comprendre l‘application du 

multiculturalisme, nous suivrons aussi les facteurs qui ont déterminé le choix de cette 

politique, les acteurs impliqués et les acteurs qui s‘y opposent. 



52 

 

Section III: La recherche sur les identités. Différentes approches et 

théories 

 

Dans le cadre de la même recherche, les identités vont jouer un rôle essentiel. En 

ce sens, il est nécessaire de discuter de l‘utilisation du terme « identité » en 

considérant plusieurs questions : comment  le terme « identité » est utilisé 

aujourd‘hui étant donné sa polysémie ? Comment se forment les identités, l‘identité 

vue comme catégorie de pratique et comme catégorie d‘analyse - « identifier » est 

aussi catégoriser? Je vais m‘appuyer ici sur plusieurs approches : philosophique 

(Charles Taylor et la « reconnaissance ») ; sociologique (sur les trois types de 

concept d‘identité : le sujet illuminé, le sujet sociologique et le sujet post-moderne) ; 

et politique (les mouvements féministes). 

A force d‘être beaucoup trop utilisée, dans plusieurs domaines, la notion 

d‘ « identité » risque de perdre de sa signification ou, comme l‘évoquent plusieurs 

auteurs, elle risque de tomber dans « une crise ». Le mot « identité » a lui-même une 

longue histoire qui commence avec les Grecs anciens, passe par la philosophie 

occidentale, jusqu'à la philosophie analytique contemporaine (Brubaker, Junqua, 

2001 : 67). Dans le domaine des sciences sociales, le terme est largement utilisé à 

partir des années 1960, aux États-Unis. La notion d'identification a été extraite du 

domaine psychanalytique (le terme avait été introduit par Freud), et elle a été 

associée d'un côté à l'ethnicité, de l'autre coté à la théorie sociologique des rôles et à 

la théorie du groupe de référence. Le terme a été vite diffusé dans plusieurs 

domaines : journalistique, académique, dans le langage de la pratique sociale et 

politique ou bien dans celui de l'analyse sociale et politique (Brubaker, Junqua, 

2001 : 67). 

Déjà dans les années 1970, on discute d‘une crise de l' « identité » qui implique 

une inflation et, en conséquence, une dévaluation du sens. A partir des années 

1980, au-delà même de la présence envahissante de la question de l'  « identité » 

dans les gender studies, les travaux sur la sexualité, la race, la religion, 

l'appartenance ethnique, le nationalisme, l'immigration, les nouveaux mouvements 

sociaux, la culture et la politique identitaire, même ceux dont, à l'origine, le travail 

n'avait rien à voir avec ces objets, se sont sentis obligés de traiter de la question de 

l‘identité (Brubaker, Junqua, 2001 :  68). 



53 

 

Les identités se forment par la marque de la différence, par des systèmes 

symboliques de représentation et par des formes d'exclusion sociale. L'identité n'est 

pas l'opposé, mais elle dépend de la différence. Dans les relations sociales, ces 

formes de différences sociales et symboliques sont établies par l‘opération appelée 

des systèmes classificatoires. Par ces systèmes, la population est divisée entre Soi 

et l'Autre (Woodward, 1999: 29). L'ordre social est maintenu par la division Soi-Autre 

et par la construction de différentes catégories dans la structure sociale organisées 

par des systèmes symboliques et culturels (Woodward, 1999: 33). L‘identité est à la 

fois une catégorie de pratique et une catégorie d'analyse. Elle est une catégorie de 

pratique puisqu'elle est utilisée par les acteurs « profanes » dans certaines situations 

quotidiennes. Elle est aussi utilisée par les leaders politiques pour persuader les 

gens de se comprendre, pour persuader certaines personnes qu'elles sont 

« identiques » entre elles et en même temps différentes d'autres personnes, et pour 

canaliser l'action collective dans une certaine direction. Alors, le terme « identité » 

est impliqué dans la vie quotidienne et dans la « politique identitaire » sous diverses 

formes.  

Comme catégorie d'analyse, on a affaire à un amalgame instable de langage 

constructiviste et d'argumentation essentialiste qui reflète la double orientation de 

beaucoup d'identitariens académiques qui sont à la fois des analystes et des 

protagonistes des politiques identitaires (Brubaker, Junqua, 2001 : p. 69-70). La 

catégorie qui n‘est pas marquée est celle « normale », commune, tandis que la 

catégorie marquée est spéciale, différente, l‘Autre. Généralement, à Cluj les 

Hongrois sont d‘habitude la catégorie marquée, et les Roumains les non-marqués. 

Mais, dans le « monde » Hongrois, ce sont les Roumains ceux marqués et les 

Hongrois les non-marqués (Brubaker, 2006 : 211-212). 

L‘identité comme catégorie de pratique peut donner naissance aux stéréotypes: 

« a stereotype is a simplified, and possibly exaggerated, representation of the most 

common typical characteristics associated with a category» (Gove, Watt, 2000 : 52). 

À partir d'une étude sociologique sur les stéréotypes qui existent parmi les Hongrois 

et les Roumains, on a eu les résultats suivants: la plupart des Hongrois de Roumanie 

considèrent que les Roumains sont plutôt « agressifs », « paresseux », « égoïstes » 

et « stupides/bêtes » et ils les considèrent moins intelligents, aimables, tolérants ou 

compétitifs. Les Roumains ont la même opinion sur les Hongrois, excepté le fait qu‘ils 

ne les considèrent pas « stupides », mais ils les considèrent plus égoïstes (Culic, 



54 

 

Horváth, Lazăr, Magyari, 1998 : 16). En ce qui concerne le degré d‘acceptation des 

Roumains par les Hongrois on peut observer qu‘il est plus grand que celui des 

Roumains envers les Hongrois. La discrimination ressentie par les Hongrois avant 

1990 basée sur l’ethnie était en proportion de presque 100%, mais après cette année 

le pourcentage diminue. En ce qui concerne la perception du conflit ethnique 

(« conflict etnic ») entre les deux, celui-ci existe en proportion de 75% pour les 

Hongrois et en proportion de 45% pour les Roumains (Culic, Horváth, Lazăr, 

Magyari, 1998 : 22-34). La différence significative entre la minorité qui perçoit les 

relations interethniques comme conflictuelles et la majorité qui les perçoit ainsi dans 

un nombre beaucoup plus restreint, démontre de nouveau que la minorité ressent 

son statut comme déficitaire et en s‘opposant à celui-ci résultent des relations 

conflictuelles avec la majorité. La recherche a été effectuée dans la période 21 

octobre - 8 novembre 1997 par un groupe de sociologues de Cluj-Napoca. Nous 

allons utiliser ici cette étude seulement pour figurer le cadre amenant les identités 

hongroises et roumaines à générer des stéréotypes ou des préjugés. 

Aniko, Hongroise, Licence d‘archéologie, spécialisation hongroise :  

 

«Sincèrement ? Bah…je parle de préjugés nationaux disons…de nation, oui. Par 

exemple quelqu’un m’a dit, je l’ai connu, c’était mon collègue de travail, on s’est très 

bien compris jusqu’au moment où il m’a dit qu’il ne supportait pas les Hongrois. 

C’est-à-dire, il m’a dit que moi ça va, et qu’il pense vraiment que je suis une fille 

gentille et ainsi de suite. Et à ce moment-là j’ai été choquée. C’était la première fois 

qu’une chose comme ça m’arrivait. » 

 

Les « préjugés nationaux » peuvent en effet être observés parmi les Roumains 

qui viennent d‘autres régions que la Transylvanie. Puisqu‘ils n‘ont jamais rencontré 

de Hongrois, leurs opinions sur l‘Autre sont basées surtout sur la mémoire collective, 

l‘histoire, le medias et l‘éducation ou souvent le Hongrois est présenté comme 

l‘ennemi. En rencontrant des Hongrois, on peut voir dans plusieurs cas que leurs 

opinions restent les mêmes et les systèmes classificatoires utilisent les mêmes 

stéréotypes. 

Les stéréotypes et les préjugés font partie de la vie quotidienne, y compris de la 

vie estudiantine. Dans notre cas, on s‘intéresse particulièrement à ceux construits sur 

une base « nationale » ou « ethnique ». L‘exemple illustré en haut n‘est pas un cas 



55 

 

isolé. Il y en a beaucoup qui passent par ce processus de « stéréotypisation ». 

Conscient du fait qu‘il s‘agit des stéréotypes, Istvan, étudiant de la Région Sicule à la 

Faculté d‘Histoire et de Philosophie, spécialisation hongroise, essaie d‘expliquer la 

différence hongrois-sicule :  

 

« D’habitude on dit que, mais enfin, ça c’est un stéréotype ou une question de 

mentalité, que nous (nous, c’est-à-dire les Sicules) sommes plus impulsifs et 

beaucoup plus…comment dire ? Plus perspicaces, et ainsi on dit que nous sommes 

plus malins. C’est comme ça qu’on dit. Enfin, ça c’est un truc, un stéréotype, disons. 

Ça c’est une chose envers les Hongrois et envers les Roumains aussi. Et nous 

sommes beaucoup plus conservateurs et nous tenons beaucoup plus à nos 

coutumes. »  

 

Ce qui est intéressant dans sa « stereotypisation » est aussi la manière 

d‘intériorisation de ces stéréotypes. On ne se sait pas si les stéréotypies viennent de 

l‘intérieur du groupe ou de l‘extérieur. Mais, de toute façon leur rôle est toujours 

d‘encadrer les groupes ethniques et de souligner les différences.   

La question des significations des identités s‘élargit en fonction de son emploi et 

de la tradition théorique à laquelle elle se rattache. Rogers Brubaker et Frédéric 

Junqua résument les différents sens de l‘identité en passant par ses usages variés. 

Comme motif ou fondement de l'action sociale ou politique, le mot « identité » est 

fréquemment opposé à l'« intérêt » dans un effort pour mettre en lumière et 

conceptualiser les modes non instrumentaux de l'action sociale et politique. Ensuite, 

entendue comme un phénomène spécifiquement collectif, l'« identité » dénote une 

similitude fondamentale et conséquente entre les membres d'un groupe ou d'une 

catégorie. Comme aspect central de l'« individualité » ou comme une condition 

fondamentale de l‘être social, l' « identité » est invoquée pour designer quelque 

chose de supposément profond, fondamental, constant ou fondateur. Entendue 

comme un produit de l'action sociale ou politique, l'« identité » est invoquée pour 

souligner le développement progressif et interactif d'une solidarité ou d'un 

« sentiment de groupe » qui rend possible l'action collective. Encore, comme produit 

de discours multiples et concurrents, l'« identité» est invoquée pour souligner la 

nature instable, multiple, fluctuante et fragmentée du « Moi » contemporain 

(Brubaker, Junqua, 2001 : 71-72).  



56 

 

Dans une approche philosophique, Charles Taylor ajoute au traitement de 

l‘identité, un autre concept : celui de la «reconnaissance». L'identité est ce qu'une 

personne comprend par elle - même et ce qui contient les caractéristiques 

définissant une personne. Le philosophe lie l'identité au besoin de reconnaissance, 

dans le sens où le besoin de reconnaissance vient de l'importance que l‘Autre donne 

à notre identité. Alors, notre identité peut être façonnée par la reconnaissance ou par 

la non-reconnaissance des autres. En conséquence, une personne ou un groupe 

peut éprouver une distorsion réelle si les gens et la société autour d'eux reflètent une 

image digne de mépris. Le lien entre l'identité et la reconnaissance se fait par la 

nature dialogique: on se définit toujours par rapport à un « significant other » (Taylor, 

1994 : 75-107). 

Dans une approche sociologique, Stuart Hall parle de trois types de concepts sur 

l‘identité : celui du sujet illuminé, celui du sujet sociologique et celui du sujet post-

moderne. Il fait une analyse diachronique des transformations qu'a subies l‘identité, 

en commençant avec la période illuministe, en passant par le socialisme et en 

insistant sur la modernité tardive. De cette façon, il essaie d'expliquer la manière par 

laquelle on est arrivé à la fragmentation de l‘identité dans la modernité tardive. 

Pendant la période illuministe, on pensait le sujet comme une personne humaine 

centrée, un individu unifié, avec la capacité de raisonner, de la conscience et de 

l'action, dont le centre reste le même. Le centre de l'existence du soi/self était 

l'identité de la personne. Tandis que pour le sujet sociologique le centre n'était pas 

autonome, mais il était formé en relation avec l'Autre/ le « significant other ». Le sujet 

faisait partie d'une structure. Alors, on a un sujet qui expérimente au début une 

identité unifiée et stable, et qui devient après fragmenté, composé de plusieurs 

identités parfois contradictoires (Hall, 1992 : 275). L'idée que les identités étaient 

unifiées et cohérentes avant et qu‘après, pendant la modernité, elles se sont 

disloquées, est quand même une façon simpliste d'expliquer le sujet moderne. Stuart 

Hall mentionne deux phénomènes majeurs qui ont contribué à l'articulation du sujet 

moderne : la biologie de Darwin (ou le sujet a été « biologisé ») et l'apparition des 

sciences sociales (qui va localiser l'individu dans les procès de groupe et des normes 

collectives) (Hall, 1992 : 284). 

Le sujet postmoderne n'a pas d'identité fixe, essentielle ou permanente. L‘identité 

se forme et se transforme continuellement en relation avec les manières dont on est 

représenté dans les systèmes culturels auxquels nous appartenons. Elle est définie 



57 

 

historiquement et non pas biologiquement. Ce changement se passe à cause des 

conditions sociétales : la société moderne est caractérisée par des changements 

permanents, constants et rapides. L'impact de la globalisation se manifeste 

premièrement dans ce sens. David Harvey décrit cette société par des phénomènes 

de fragmentations et de fissures en soi-même. Dans la prémodernité, le sujet est 

isolé, exilé et aliéné, mais dans la modernité tardive, le sujet ne supporte pas 

seulement une aliénation, mais aussi une dislocation. Le terme de dislocation 

appartient à E. Laclau, théoricien politique postmarxiste (Hall, 1992 : 278-279) et est 

utilisé aussi par Kathryn Woodward dans « Concepts of Identity and Différence » 

pour décrire le changement majeur produit dans la société moderne : celle-ci n'a plus 

un centre ou un principe organisateur créateur d'identité, mais plutôt une pluralité de 

centres. Si E. Laclau voit un côté positif à ce changement, parce que la société offre 

tant d'endroits différents d‘où l'identité peut être née et où de nouveaux sujets 

peuvent être formés, K. Woodward observe aussi le côté négatif: la complexité de la 

vie moderne nous oblige à assumer des identités différentes, mais ces diverses 

identités peuvent entrer en conflit (Woodward, 1999 : 18). 

Lacan décrit le processus d'identification sur l'hypothèse que le sujet unifié est un 

mythe, et que les individus cherchent un sens unifié par des systèmes symboliques 

et d‘identification avec la façon dont nous sommes perçus par les autres. L'identité 

est toujours quelque chose d'  « imaginaire » concernant son unité, elle est toujours 

incomplète, en formation. Par conséquent, plutôt que de parler de l'identité comme 

quelque chose de finalisé, on devrait parler d'identification et la voir comme un 

processus continu (Woodward, 1999 : 44-45). Définie de cette manière, l‘identité 

postmoderne va nous servir tout au long de la recherche pour analyser les 

désaccords qui interviennent des fois dans les manifestations identitaires hongroises, 

roumaines ou sicules. Les causes sont multiples, celles sur lesquelles on va s‘axer 

seront surtout le Temps, l‘Espace et la Langue. Nous allons voir ainsi dans quelle 

mesure le fait d‘assumer différentes identités peut avoir des conséquences positives 

ou négatives et quelles sont celles-ci.  

Stuart Hall explique la décentralisation du sujet cartésien par l'émergence de 

nouvelles théories ou des changements dans les sciences sociales. L'un de ces 

changements serait la pensée marxiste, qui dit que les individus ne peuvent pas être 

les auteurs de l'histoire tant qu'ils ne peuvent agir qu'en fonction des conditions 

historiques et des ressources qui proviennent des générations précédentes. Ainsi, il 



58 

 

disloque toute notion d'action individuelle (Hall, 1992 : 285). Louis Althusser et K. 

Woodward parlent aussi sur le marxisme et soutiennent que celui-ci, par l'emphase 

du rôle de la matière et des relations de production et d'action collective, forme plutôt 

des identités sociales, que des autonomies individuelles. 

Une autre explication est apportée par la théorie de Freud qui dit que nos 

identités se forment dans la base du procès psychique et symbolique de l'inconscient 

(Hall, 1992 : 286). A partir de ça, K. Woodward dit qu'à la base des formations et des 

fragmentations des identités il y a le conflit qui apparaît entre les désirs réprimés de 

l'inconscient (qui fonctionne d'après ses propres lois et qui a une logique différente) 

et les demandes des forces sociales (Woodward, 1999 : 44-45).  

La troisième théorie est liée à la langue et appartient à Ferdinand de Saussure: 

nous ne sommes pas dans un sens absolu "auteurs" des significations qu'on exprime 

dans le langage. Le langage est un système social, non pas individuel ; il pré-existe 

avant nous. Nous ne pouvons pas être ses auteurs. Parler une langue ne signifie pas 

seulement exprimer ses pensées, mais aussi activer un vaste système de 

significations qui sont déjà intégrées dans notre langue et notre culture. Les 

significations des mots apparaissent dans la relation de ressemblance ou de 

différence que les mots ont avec d'autres mots dans le code de la langue, comme 

cela arrive avec les identités qui se forment sur les mêmes principes (Hall, 1992 : 

288). 

La théorie suivante appartient à Michel Foucault et parle de la généalogie du sujet 

moderne dans le cadre du « pouvoir disciplinaire ». Le pouvoir disciplinaire s'occupe 

des règles, de la supervision et de la gestion de toute la population, de l'individu et 

de son corps. Son objectif est de produire un être humain qui peut être traité comme 

un «corps docile». Plus les institutions sont grandes et mieux organisées, plus le 

sujet est isolé et surveillé individuellement (Hall, 1992 : 289).  

La dernière théorie est apportée par le féminisme: l'impact du féminisme comme 

théorie critique et le mouvement social est un moment important (1960), car il fait 

référence à la naissance de la politique d'identité / «new social movements»: une 

identité pour chaque mouvement politique. L'identité politique signifie réclamer 

l'identité de quelqu'un en tant que membre d'une politique opprimée ou marginalisée. 

Ainsi, l'identité devient un facteur majeur dans la mobilisation politique (Woodward, 

1999 : 24). 



59 

 

Toutes ces étapes mènent vers un sujet individualisé et fragmenté, autonome qui 

(se) construit. La perspective constructiviste suppose bien sur le processus de 

construction, mais aussi celui d‘historicisation. En passant par les multiples 

changements qu'ont subi les identités, et par les nombreuses définitions qu'elles ont 

connues, on peut s'approcher plus de la manière de construction des identités 

hongroises et roumaines dans le cadre de l'université « Babeş-Bolyai » et au-delà de 

l'université. La marque de la différence qui donne naissance aux identités parfois 

opposées est la plus visible autour de  trois facteurs comme cité auparavant dans ce 

travail: le Temps, l'Espace et surtout la Langue. Ce qui va suivre est par conséquent 

une analyse de la construction des identités des étudiants autour de ces trois 

facteurs, en utilisant surtout des approches anthropologiques, historiques et 

philosophiques. 

 



60 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 

 

Chapitre I 

La construction des identités et les temporalités 

 

Section I. Le Temps 

Roger Sue commençait, dans son étude sur le « temps et l‘ordre social », par 

souligner l‘importance du temps dans une société, comme moyen pour l‘identifier, 

saisir la culture et la différencier d‘une autre. Dans une perspective sociologique, on 

voit les différences entre deux cultures, deux sociétés etc., en rapportant le temps à 

la diversité des activités sociales qui le produisent (Sue, 1994 : 21-22). En essayant 

de définir le Temps, l‘historien Jean Chesneaux met en évidence l‘interdépendance 

d‘entre temps et espace à partir même du titre : « habiter le temps ». Par 

l‘association traditionnelle entre temps et espace, dit-il, on réussit à mieux saisir la 

profonde originalité du premier par rapport au second. De cette perspective il pourra 

tirer quelques caractéristiques qui vont servir à la définition du Temps. Ainsi, 

contrairement à l‘espace, le temps n‘est pas directement accessible, ni 

représentable. Aucun organe de notre corps ne dit le temps et nous n‘en avons 

qu‘une expérience indirecte. Pour évoquer le temps, nous devons donc recourir au 

vocabulaire de l‘espace: flux ou champ temporel, mouvement cyclique ou linéaire du 

temps. La grande originalité du temps c‘est son irréversibilité, alors qu‘on peut 

parcourir en tout sens les trois dimensions de l‘espace: hauteur, largeur et 

profondeur (Chesneaux, 1996 : 12-13). 

On peut parler de Temps de plusieurs manières. Par exemple, on peut 

prendre en considération le côté mécanique de temps apporté par la modernité, qui 

s'oppose généralement au temps naturel. Les technologies sophistiquées et 

l‘évolution récente de l‘économie font surgir de nouvelles exigences temporelles et 

des formes originales de temporalité. Les caractéristiques du temps technique et du 

temps économique sont la compression à l‘extrême des rythmes et des délais et la 

confusion des limites entre le virtuel et le réel (Chesneaux, 1996 : 31). Ensuite, le 

temps système de notre époque procède à la fois des immenses capacités de la 

technologie et des priorités économiques fixées sur le court terme. Il opère en circuit 

fermé, très loin du temps de la nature (Chesneaux, 1996 : 42). 



62 

 

Dans une perspective sociologique, Roger Sue regroupe les conceptions de la 

temporalité autour de deux grands pôles : le Temps-histoire et le Temps-objet. Le 

Temps-histoire, ou le temps macrosociologique, est la représentation du temps 

comme espace de la réalisation de l‘Histoire. Mais à la différence de l‘historien tourné 

vers le passé, le sociologue prétend découvrir les principaux mécanismes pour 

interpréter cette histoire et se projeter ainsi vers l‘avenir. Cette conception du Temps-

Histoire s‘appuie sur un temps linéaire et continu qui permet de prévoir l‘avenir en 

fonction du passé et du présent selon un ordre de succession inévitable. Le Temps-

objet, ou le temps microsociologique, est le temps ou la périodisation qui résulte de 

tel ou tel phénomène social (Sue, 1994 : 25-26). Celui-ci est le temps vécu, le même 

que le sociologue Daniel Mercure appelle temporalité sociale. Celui-ci soutient que 

les temporalités sociales peuvent être expliquées telle la réalité vécue par les 

groupes ou bien comme une multiplicité des conduites temporelles et des 

représentations du temps liées à la diversité des situations sociales et des modes 

d‘activités dans le temps. Il considère la notion de temps social désuète et la 

remplace par celle de multiplicité des temps sociaux. La notion de multiplicité des 

temps sociaux implique la différence et la pluralité des temps vécus et aussi 

l‘hétérogénéité des modalités des temps collectifs dans les divers secteurs de la 

réalité sociale (Mercure, 1995 : 13-17). 

Les temps sociaux sont les grandes catégories ou blocs de temps qu‘une 

société se donne et se représente pour désigner, articuler, rythmer et coordonner les 

principales activités sociales auxquelles, elle accorde une importance particulière. Ils 

se décomposent généralement en temps de travail, temps de l‘éducation, temps 

familial et temps libre. Les temps sociaux révèlent les activités sociales qui sont 

particulièrement importantes et significatives pour une société. Ce sont les temps 

macrosociaux qui déterminent les rythmes prépondérants dans une société donnée, 

en distinguant les formes majeures de l‘activité sociale (Sue, 1994 : 29). 

La structure des temps sociaux permet d‘observer les interrelations et les 

principales activités sociales, leurs rapports, leur hiérarchisation, un certain mode 

d‘organisation sociale (Sue, 1994 : 90). Cette structure définit une certaine 

configuration des rapports entre temps sociaux qui correspond à un état de la société 

à un moment donné. Il y a quand même un temps dominant qui structure et polarise 

l‘ensemble des temps sociaux autour de sa propre structure. Un temps social 



63 

 

dominant contient et produit un nouveau temps social qui deviendra dominant à son 

tour, engendrant une rupture dans la temporalité, c‘est-à-dire, un changement de 

société. On peut dire alors que l‘histoire est une succession des temps sociaux 

dominants, dont les oppositions représentent et « réfléchissent » les conflits et 

contradictions internes à une société, qui produisent la dynamique du changement 

sociétal (Sue, 1994 : 123-151). 

 

 



64 

 

Section II. Le Temps-Histoire 

En ce qui concerne le cas transylvain je vais parler premièrement du Temps-

histoire, vu dans une perspective historique, en suivant l‘enchainement des 

principaux événements qui ont contribué à la constitution de la Transylvanie. Je vais 

analyser du Temps-histoire sur trois niveaux : la Transylvanie, Cluj-Napoca et 

l‘université « Babeş-Bolyai ». Je vais m‘attacher à l‘écriture  de l‘histoire, à la 

perception qui peut en être faite et à l‘influence sur la vie quotidienne des étudiants. 

Toujours dans le cadre de cette dernière approche, j‘élargis la définition du Temps, 

en l‘expliquant comme histoire et mémoire à la fois. La relation qui existe entre 

l’histoire et la mémoire est en cours d‘éclaircissement. C‘est la raison pour laquelle je 

prends en référence le point de vue de différents anthropologues, sociologues, 

historiens et philosophes et m‘appuie sur la théorie susceptible de se transposer de 

la manière la plus juste au cas transylvanien. Etant donné la différence des Temps-

histoire roumain et hongrois dans le cas transylvain, le développement de ce sujet va 

s‘articuler autour de deux temps, parfois opposés : le Temps hongrois et le Temps 

roumain. Le Temps-Histoire, vu dans une approche historique (suivant la définition 

de Roger Sue) divisé en trois parties (la Transylvanie, Cluj-Napoca et « Babeş-Bolyai 

») va servir comme cadre général d‘analyse de la construction des identités 

hongroises et roumaines. Nous avons déjà mentionné que nous pourrions parler de 

deux Temps différents ou même opposés. C‘est un argument pour choisir des 

événements historiques pouvant être traités des deux côtés.  

 

a.  Le Temps-Histoire de la Transylvanie 

La Transylvanie a constitué une grande portion de la Dacie antique6 et est 

devenue une province romaine, de Trajan à Aurélien, aux IIème et IIIème siècles. 

Elle fut intégrée dans la Hongrie médiévale à la fin du IXème siècle et est devenue 

une principauté autonome au XVIIème siècle, quoique sous statut spécial en tant que 

« vassale » des Turcs. Mise sous l'autorité des Habsbourg aux confins des XVIIème 

et XVIIIème siècles, elle fut directement dépendante de Budapest en 1848-1849 et 

                                                           
6
 Territoire de la région carpato-danubiano-pontique correspondant approximativement à celui de la Roumanie 

actuelle. 



65 

 

hongroise sous le régime du dualisme austro-hongrois à partir de 1867. Elle fut, par 

le traité de Trianon (1920) qui confirma la « Grande Union » de 1918, intégrée dans 

la Grande Roumanie. 

Depuis lors, elle est restée roumaine jusqu'à nos jours, à l'exception de la 

période 1940-1944, lorsqu'une partie de la Transylvanie du Nord fut attribuée à la 

Hongrie de Horthy par l'Arbitrage de Vienne de l'été 1940, ce que l'historiographie 

roumaine appelle le « Diktat de Vienne ».  A la fin de la IIème Guerre mondiale, la 

Roumanie va se trouver entre les mêmes frontières qu‘aujourd‘hui et va passer pas 

plus d‘une moitié d‘un siècle de communisme. 



66 

 

 

Carte 5 : La Transylvanie à l’époque du Royaume de Dacie 

 

Conçue par András Mócsy, dessinée par Sándor Csanko 

Légende : 1. Forteresse Dace 

                  2. Camp militaire romain 

                  3. Ville romaine 

 

 Source : Köpeczi, 1992 : 33.  



67 

 

 

Carte 6 : La construction du territoire 1699-1792 

 

 

Source : Atlas de la Roumanie (Rey, 2000 :16) 

 

 

 

 

 



68 

 

Carte 7 : La création de l’Autriche-Hongrie en 1867 

Source : www.atlas-historique.net/1815-1914/cartes/Autriche-Hongrie1848-68.html 

Légende : Les régions d'Autriche (Cisleithanie) à la suite du compromis austro-hongrois de 1867 : 

1. Royaume de Bohême 
2. Margraviat de Moravie 
3. Duché de Silésie 
4. Royaume de Galicie-Lodomérie 
5. Duché de Bucovine 
6. Voralberg 
7. Principauté comtale du Tyrol 
8. Duché de Salzbourg 
9. Duché de Carinthie 
10. Archiduché de Haute-Autriche 
11. Archiduché de Basse-Autriche 
12. Duché de Styrie 
13. Duché de Carniole 
14. Littoral (Küstenland : Gorizia, Gradisca, Trieste et Istrie) 
15. Royaume de Damaltie 
16. Bouches de Cattaro (Kotor) 

http://www.atlas-historique.net/1815-1914/cartes/Autriche-Hongrie1848-68.html


69 

 

Carte 8: La Hongrie à la suite de Trianon 

 

Source : http://www.atlas-historique.net/1914-1945/cartes/Hongrie1919-45.html

http://www.atlas-historique.net/1914-1945/cartes/Hongrie1919-45.html


70 

 

  La Transylvanie signifie aussi « Ţinutul Secuiesc », c‘est-à-dire La Région 

Sicule, qui s‘étend à l‘est de la Transylvanie, à côté des Carpates, dans les 

départements Harghita et Covasna et sur une partie du département de Mures. Cette 

région mérite une analyse séparée, étant donné sa population Sicule, son histoire 

parfois différente de celle des Hongrois et des Roumains et encore incertaine et ses 

revendications toujours d‘actualité. « Une tradition des chroniqueurs qui remonte au 

début du XIIIème siècle, veut que les Sicules, qui vivent actuellement concentrés 

dans la partie sud-est de la Transylvanie, aient fait partie des Huns, et se soient 

retirés dans cette région après la mort d‘Attila. Légende qu‘il serait impossible 

d‘étayer par les faits, tout comme la thèse qui n‘est pas sans s‘appuyer sur certains 

arguments archéologiques, mais ne se justifie pas du point de vue linguistique, et qui 

les identifie à un peuple turc s‘étant installé, à l‘en croire, dans le bassin des 

Carpates vers 670. Le plus probable est que les Sicules, ou du moins le groupe étant 

à l‘origine de leur dénomination, sont les descendants de la tribu kabar, mentionnée 

par Constantin, empereur de Byzance, une tribu qui s‘était insurgée contre les 

Khazar et se rallia aux Hongrois avant leur conquête du bassin carpatique. Cette 

tribu était, vers 950, encore bilingue : elle parlait sa langue turque tout en lui 

substituant peu à peu la langue finno-ougrienne des Hongrois. » Ils ont gardé leur 

structure d‘organisation tribale d‘origine turque, différente de celle transylvanienne 

pour des raisons militaires : ils se trouvaient dans des zones de garde-frontière qu‘ils 

devaient protéger. Dès le Xème siècle, les Sicules commencent à se laisser assimiler 

à la culture hongroise, utilisant déjà leur langue.  Ils gardent leurs propres structures 

sociales et politiques jusqu‘au XVIIIème siècle, quand commence le processus 

d‘identification à la nation politique et culturelle hongroise. Cette situation historique 

incertaine se reflète aujourd‘hui dans le processus difficile d‘identification des 

Sicules/Hongrois ou des Hongrois/Sicules. 

Ce qu‘il est important de mentionner est que, pendant la première période du 

communisme, en 1952, les Sicules obtiennent l‘autonomie (non-institutionnelle 

encore) de ce qu‘on a appelé La Région Autonome Magyare (RAM). Staline et la 

politique soviétique ont joué un rôle essentiel à cette période. C‘est en 1961 que la 

Région Autonome Magyare devient la Région Mures-Autonome Magyare, reconnue 

institutionnellement. La création de la RAM a eu comme conséquences, d‘un côté, la 

tension ethnique roumaine-hongroise, et de l‘autre côté, la fragmentation Hongrois 

de Transylvanie et Sicules. Cela a duré jusqu‘en 1962, les causes de sa dissolution 



71 

 

étant externes (la révolution de Hongrie et la déclaration de ne pas prétendre la 

Transylvanie) et internes (la mise en pratique d‘un nouveau type de communisme 

nationaliste). Après cette période, son destin est commun à celui de la Transylvanie. 

(Bottoni, 2010).  

 

b. Le Temps-Histoire de Cluj-Napoca/Kolozsvár 

 

Capitale historique de la Transylvanie, Cluj-Napoca apparait pour la première 

fois dans les sources écrites sous le nom de « Napoca » au deuxième siècle, après 

la conquête de la Dacie par l‘empereur roman Trajan et elle devient une province 

romane. Pourtant, des sources archéologiques montrent que la ville était habitée 

depuis l‘antiquité. La ville s‘est vite développée et est devenue un municipe 

(Municipium Aelium Hadrianum Napocensium). Elle apparait dans les sources 

hongroises plus tard sous le nom de Kolozsvár (le nom en hongrois) ou Klausenburg 

(le nom en allemand) (Brubaker, 2006 : 89).  

Elle a fait partie de l‘empire Hongrois et représentait un important centre 

commercial de la période médiévale. Au XIVème siècle, la plupart des habitants de 

Klausenburg étaient des Saxons7. Mais, vers la deuxième partie du XVème siècle, la 

moitié de la population de Klausenburg était Hongroise ou avaient des noms 

hongrois et un accord a été établi, stipulant que le conseil représentatif de la ville 

serait partagé également entre les Hongrois et les Saxons. Pendant la période de 

« vassalité » ottomane, Kolozsvár/Klausenburg a connu une période 

d‘enrichissement économique et culturel. Isolés géographiquement et 

institutionnellement des grandes concentrations des Saxons au sud de la 

Transylvanie, beaucoup de Saxons ont été assimilés au fur et à mesure à la 

population parlant le hongrois (Brubaker, 2006 : 90). En plus, la plupart des migrants 

en ville parlait la langue hongroise. Voilà comment, graduellement, la langue 

hongroise a été adoptée par les Saxons. Kolozsvár est devenue ainsi une ville où on 

                                                           
7
 Population d’origine allemande dont le rôle principal était la protection des frontières. 



72 

 

parlait surtout le hongrois et restera ainsi jusqu‘au XXème siècle (le saxon et le 

roumain sont aussi parlés, mais dans une moindre mesure) (Brubaker, 2006 : 90). 

Le pouvoir hongrois à Kolozsvár est arrivé à sa fin le 24 Décembre 1918, 

quand les troupes roumaines ont défilé dans la ville. La ville a pris son nom roumain 

et les premières années sont marquées par un exode signifiant des Hongrois de Cluj 

vers la Hongrie et d‘un afflux des Roumains. Pour une courte période, entre 1940 et 

1944, le nord et l‘est de la Transylvanie passent sous le régime hongrois horthyste8 

(y compris Cluj ou bien Kolozsvár). Après cette période, Cluj passe sous le régime 

communiste et dans une première phase, la politique roumaine a suivi le régime 

soviétique nationaliste qui supposait des droits égaux pour toutes les nations co-

habitantes. La phase suivante est une étape urbanisation, industrialisation et 

roumanisation en même temps (Brubaker, 2006 : 92-108). La chute du communisme 

apporte plusieurs changements : l‘apparition de l‘UDMR (Union Démocrate des 

Magyars de Roumanie), mais aussi la gouvernance de 12 ans du maire de Cluj, 

Gheorghe Funar, homme politique nationaliste, membre du parti PUNR (Le Parti de 

l‘Unité de la Nation Roumaine).  

 

c.  Le Temps-histoire de l’université « Babeş-Bolyai »  

 

Dans le cadre historique présenté ci - dessus, une université multiculturelle va 

naître. Pour comprendre comment se développent les relations interethniques dans 

une université qui essaie la politique du multiculturalisme, il faut prendre en compte 

aussi son passé. Nous commencerons  avec les années 1849-1852, quand les 

intellectuels roumains de Transylvanie rédigent une multitude de pétitions qui 

demandaient à la Cour de Vienne l‘établissement d‘une université pour les Roumains 

de Transylvanie (Puşcaş, 2003 : 55). La création de l‘Université de Cluj en 1872, 

avec la langue d‘enseignement hongrois, a provoqué beaucoup de débats politiques 

et culturels. Le but de cette institution, avoué par Kolzsvari Kozlony (professeur 

                                                           
8
 Régime de politique nationaliste sous le gouvernement de  Miklós Horthy très dur pour les populations non-

hongroises de Transylvanie. 



73 

 

universitaire hongrois), était de donner la possibilité aux jeunes d‘apprendre chez eux 

et de ne plus être obligés de voyager jusqu‘à Budapest. L‘université était donc 

dédiée spécialement aux Hongrois ou aux pratiquants de la langue hongroise 

(Puşcaş, 1994 : 10). 

En 1918, à l‘occasion de l‘union de la Grande Roumanie (c‘est-à-dire 

d‘intégration  de la Transylvanie à la Roumanie), il y a également la nationalisation 

des universités de Cernauţi et de Cluj. À ce moment-là, Cluj était comme la ville 

idéale pour l‘établissement d‘une université roumaine. Paul Pârvan, célèbre historien 

roumain de cette période, voyait en cela ―l‘affirmation naturelle même de notre 

existence latine‖, et à cette époque plusieurs intellectuels croisent leurs opinions pour 

soutenir Cluj. Voilà par exemple ce que Dr. Negru, intellectuel roumain, avait affirmé: 

« c‘est Cluj, et non pas une autre ville qui doit devenir centre roumain et foyer de la 

culture roumaine en Transylvanie. Le choix d‘une autre ville signifierait de laisser 

dans le cœur de la Transylvanie une formidable forteresse de la magyarité. 

Roumaniser Cluj- artificiellement magayarisé- signifierait être maître chez soi. » 

(Puşcaş, 2003 : 146). A ce moment-là, l‘université hongroise a émigré à Szeged, en 

Hongrie, alors que l‘université de Cluj est devenue une université roumaine (Magyari-

Vincze, 1997 : 235). L‘idéal de l‘université roumaine s‘est accompli ainsi à Cluj.  

En 1940, l‘université roumaine de Cluj a été réorganisée à Sibiu (au sud de la 

Transylvanie, plus près de la Munténie et plus loin de la Hongrie), parce qu‘une 

partie de la Transylvanie était tombée de nouveau sous la domination de la Hongrie. 

A partir de cette année, l‘idéal universitaire s‘identifie de nouveau avec l‘idéal de la 

lutte pour des droits et pour la libération nationale. À cette époque, on l‘appelait Alma 

Mater Napocensis, langue utilisée pour relever la latinité de l‘université. Alma Mater 

signifie « mère nourricière », mais c‘était aussi le synonyme pour université ; 

Napocensis est le nom latin de la ville de Cluj-Napoca. Ensemble, les mots veulent 

souligner le fait que l‘université appartient à la Transylvanie latine, donc roumaine. 

Alma Mater Napocensis se présentait comme une ―université lutteuse‖, dans le 

programme de laquelle l‘union des provinces roumaines dans un Etat roumain 

devenait l‘objectif essentiel (Puşcaş, 1994 : 27). Ainsi. Dr. Iuliu Haţieganu, lors du 

discours de l‘inauguration de l‘année universitaire 1941-1942 prononcé au Théâtre 

Municipal de Sibiu affirmait: « en Transylvanie, la science s‘est toujours cultivée en 

sens national. La science a été ici depuis toujours pénétrée par la conscience 



74 

 

nationale. (...) notre éducation dans l‘université ne peut être que réaliste (...) et par 

réaliste je comprends nationale (...). » (Puşcaş, 1994 : 27). Les origines de 

l‘université de Cluj renvoient à la nation et à la conscience nationale. Même si les 

étudiants ne connaissent pas l‘histoire détaillée de l‘université, chaque coté sait qu‘à 

un moment donné elle a été hongroise ou roumaine, et c‘est à partir de cette histoire 

vulgarisée que souvent les demandes de séparations en deux universités peuvent 

être justifiées. Les demandes n‘appartiennent pas aux étudiants, mais, 

généralement, aux professeurs. 

En dépit des discours nationalistes, pendant la période de l‘entre les deux 

Guerres, il y a eu un esprit de tolérance et de dialogue avec les autres ethnies de 

Transylvanie, en éloignant les discriminations en fonction de la confession et de la 

nationalité. La solution que les Roumains ont choisi pour que les Hongrois puissent 

apprendre dans leur langue maternelle a été la « spécialisation hongroise » (« linia 

maghiara » en roumain), c‘est-à-dire, des spécialisations d‘une certaine faculté 

roumaine où les cours sont en langue hongroise. La traduction textuelle de « linia 

maghiara » serait « la lignée magyare », expression qui pourrait donner des 

malentendus. Alors, tout au long de la recherche, je vais utiliser l‘expression 

« spécialisation hongroise » pour parler de l‘enseignement en hongrois dans le cadre 

de l‘UBB (Bocsan, 1994 : 17). 

Après la « libération » de la Transylvanie (expression utilisée souvent par les 

Roumains pour parler du rattachement de la Transylvanie à la Roumanie), 

l‘université roumaine est rattachée à Cluj, en 1945. La même année, une université 

hongroise, « Bolyai Janos », s‘est ouverte et l‘université roumaine a reçu le nom de 

« Victor Babeş ». Tous les deux étaient des hommes de sciences nés dans l‘empire 

Austro-Hongrois. Pendant le communisme de Nicolae Ceauşescu, les deux 

universités ont été unifiées en 1959, assurant encore certaines spécialisations 

hongroises. Quelques années plus tard, le Parti Communiste Roumain commence la 

politique de « purification » idéologique contre les « ennemis » de classe et la 

roumanisation massive des villes de Transylvanie (Karnoouh, 1996 : 176). Les 

conséquences ont été bien sûr l‘émigration des intellectuels hongrois de 

Transylvanie et l‘impossibilité de reconstruire une université hongroise. Cette 

politique visait la marginalisation de la culture de la politique hongroise et la 

roumanisation forcée des intellectuels hongrois (Karnoouh, 1996 : 176). En dépit de 



75 

 

la tendance de la plupart des intellectuels roumains de cette époque-là de discréditer 

tout ce qui tient des actions du régime communiste, une partie d‘entre eux 

approuvent en secret sa politique nationaliste (Karnoouh, 1996 : 191). 

A partir de ce moment, l‘autonomie de l‘université hongroise de Cluj devient 

une question de plus en plus discutée. Ses facultés ont été transformées en sections 

annexées aux départements de l‘université roumaine. Même si entre 1989 et 1996 il 

y a eu quelques améliorations (parmi lesquelles l‘augmentation du nombre des 

places pour le concours d‘admission à la faculté), en soi, la situation administrative 

est restée presque la même : en fait, les sections d‘enseignement supérieur en 

hongrois - exceptant les deux départements de langue et de littérature hongroise et 

celle de folklore et d‘ethnographie hongroise - ont statut de groupes linguistiques 

annexés aux départements roumains, sans une véritable autonomie administrative et 

financière, sans une vraie liberté de recrutement des enseignants nécessaires 

(Karnoouh, 1996 : 175). Les résultats des élections de 1996 qui marquent la 

conciliation des Hongrois et des Roumains sur le plan politique, ont ressuscité 

l‘espoir, des changements commencent à s‘entrevoir.  

Donc on peut observer que l‘Université de Cluj s‘était conceptualisée 

« comme institution de l‘émancipation nationale ». Elle a été utilisée comme moyen 

d‘exclusion des forces non désirées- c‘est-à-dire des ennemis de classe ou des 

Hongrois, dangereux pour le système communiste et a promu une politique du 

monoculturalisme et de l‘autoritarisme de la communauté envers l‘individu. Elle est 

devenue ainsi une institution du discours autoritaire national (Magyari-Vincze, 1997 : 

235). Aujourd‘hui encore elle se heurte encore à des mentalités ou à des intérêts 

nationalistes. 

 

d.  Des mécanismes de nationalisation de l’histoire 

 

Le Temps-histoire vu dans une « soi-disant » approche sociologique cherche 

les mécanismes pour interpréter l‘histoire. On dit « soi-disant » approche 

sociologique puisque l‘histoire elle-même est une interprétation et est écrite en 



76 

 

fonction des nécessités et des idéaux du présent et de l‘avenir. On va utiliser cette 

approche pour mieux observer la manière de construction de deux Temps différents : 

le Temps hongrois et le Temps roumain, qui vont donner naissance à deux identités 

différentes.  

Tout d‘abord, prenons en compte le fait que les deux histoires sont passées 

par une politique communiste. Voilà par exemple ce qui est dit sur l‘histoire 

hongroise : « due to the relatively smooth political transition of 1989, and also to the-

in regional comparison rather unusual level of-cultural tolerance in the 1980s, the 

situation of Hungarian historiography in the 1990s fell as far as possible from being a 

comfortable tabula rasa. Both in themes and personnel, one can witness a stronger 

continuity than in most of the other former socialist countries.» (Antohi, 2007 : 1). 

Depuis la période moderne en Hongrie, la production de l‘histoire est dans une 

relation étroite avec les pouvoirs politiques. Ainsi, si à la fin du XIXème siècle nous 

observons deux principales orientations historiques : les « indépendantistes » libéral-

nationalistes et les pro-Habsbourg, pendant la période staliniste, les deux ont été 

niées ou redéfinies. En ce qui concerne les publications sur l‘histoire de la 

Transylvanie, elles n‘ont pas existé entre 1950-1960, quand le régime essayait de ne 

pas toucher les autres pays communistes. On a pu publier pendant le régime 

Ceausescu qui avait lancé, à son tour, une propagande contre les thèses hongroises 

sur leur arrivée en Transylvanie (Antohi, 2007 : 5). Tard, il suit une période de « de-

idéologisation » comme dans la plupart des pays ex-communistes. 

En ce qui concerne la Roumanie, il est question de deux traditions : 

« l‘ancienne tradition » (qui contient la plupart des historiens de la période 

communiste, mais aussi certains de la période post-communiste qui sont influencés 

par le communisme-nationaliste) et « la nouvelle tradition » (les historiens qui ont 

soutenu la « de-idéologisation » d‘après 1989 et qui combattent l‘idée d‘une histoire 

nationale promue par le Parti Communiste (Antohi, 2007 : 311). La relation histoire-

politique a été très forte pendant la période communiste. Ici nous avons trois étapes 

qui se reflètent dans l‘historiographie d‘aujourd‘hui encore : 

 Entre 1948-1958 nous observons une rupture avec l‘historiographie 

d‘entre les deux guerres. Nous soulignons l‘influence des Slaves dans 



77 

 

la langue et la culture roumaine et l‘exagération de l‘importance des 

relations Roumaines-Slaves.  

 L‘étape suivante, 1958-1974, annonce un procès timide de 

libéralisation. Après 1964, une campagne de de-soviétisation a été 

lancée, et, graduellement, plusieurs auteurs roumains ont été 

réintroduits dans l‘historiographie roumaine.  

 La troisième étape est la plus importante, puisque l‘histoire 

d‘aujourd‘hui est basée en grande partie sur elle : en 1974 le 

Programme Communiste du Parti est lancé. Il est basé sur un 

document qui contenait aussi un court chapitre historique. Les thèses 

énoncées dans ce chapitre faisaient référence à : les anciennes 

racines du peuple roumain ; la continuité des Roumains sur l‘actuel 

territoire du pays des temps anciens jusqu'à présent ; l‘unité du peuple 

roumain dans toute son histoire ; la lutte continue des Roumains pour 

l‘indépendance (Antohi, 2007 : 314-317).  

Après la chute du communisme, nous observons un premier changement 

parmi certains historiens dans le procès de de-idéologisation qui continue dans la 

seconde moitié des années 1990 avec un procès de démythologisation. Ici on a la 

figure de l‘historien roumain Lucian Boia, qui, par ses œuvres qui déconstruisent la 

tradition « nationale », a donné naissance à beaucoup de discussions dans le cercle 

historique. 

Ioan Aurel Pop, historien roumain contemporain, observe un glissement vers 

l‘exagération dans l‘historiographie roumaine avant 1989. Sur la base de ces 

interprétations forcées (de type, Glad- « gouverneur d‘une union politique 

roumaine »), l‘historien roumain remarque qu‘après 1991, un chercheur anglais, en 

analysant le sujet, soutenait que, à partir d‘Anonymus (une source historiographique 

essentielle), nous ne pouvons rien prouver avec certitude sur les Roumains 

(Deletant, 1991 : 332-351). Le produit de l‘historiographie hongroise n‘a pas non plus 

éclaté par son objectivité ; voilà quelques exemples: le rejet des sources en les 

considérant légendaires, la modification non justifiée de la date et du chemin suivi 

par les Hongrois vers Pannonie, la contestation de l‘existence d‘une formation 

politique et des personnages, sur le motif que cela aurait résulté des toponymes, la 



78 

 

contestation de la continuité daco-roumaine en Transylvanie, le fait de considérer les 

Roumains des ancêtres d‘une population turque, etc. (Pop, 1996 : 5) 

David Prodan, historien roumain reconnu, surtout pour la période communiste, 

fortement nationaliste, présente dans le volume « Transilvania si iar Transilvania »/ 

« La Transylvanie et de nouveau la Transylvanie» les thèses de base qui séparent 

l‘histoire roumaine de l‘histoire hongroise :  « de l‘historiographie hongroise nous 

séparent quelques marottes qui lui appartiennent, mais vitales pour nous, 

exacerbées par la passion, par le révisionnisme, entrées fortement dans la 

conscience publique, même dans la psychologie commune hongroise, des marottes 

toujours rafraîchies, auxquelles elle ne renonce pas en dépit de toute évidence » 

(Prodan, 2002 : 19). Il faut observer le rapprochement de l‘auteur de peuple roumain, 

son manque d‘objectivité, la manière dont un historien parle de son peuple et les 

nuances ironiques concernant les Hongrois. Ses thèses sont construites sur la base 

de différentes lectures des historiens hongrois nationalistes. 

Prenons quelques exemples des événements de l‘histoire de la Transylvanie 

pour voir deux façons d‘interpréter les événements. Un premier événement très 

souvent débattu par les deux peuples est la période de IXème au XIIème siècle. 

Deux théories sont utilisées dans des buts politiques et nationalistes et sont 

incorporées à la mémoire collective des gens.  

L‘historiographie roumaine soutient la théorie de la continuité qui dit qu‘après 

le retrait aurélien des provinces de la Dace du nord du Danube, une grande partie de 

la population est restée sur place, même dans les régions de la Transylvanie et très 

peu ont migré au sud. Elle s‘appuie sur l‘idée que les colons romains avaient fait 

souche, et que c‘était là la raison essentielle de la présence d‘une langue latine dans 

les Balkans. C‘est cette théorie que les historiens roumains utilisent souvent pour 

légitimer les prétentions du nationalisme roumain sur la Transylvanie (Thual, 1995 : 

24).  

La théorie hongroise dit que les Roumains ont immigré graduellement du sud 

du Danube dans le plateau de la Transylvanie où ils ont été colonisés par les 

Hongrois du Xème  au XIIIème siècle. Donc lorsqu‘ils sont arrivés dans cette région, 

elle était presque vide ou en tout cas il n‘y avait pas de roumanophones. Les 

historiens hongrois insistent sur le fait que la langue roumaine s‘est réinstallée en 



79 

 

Transylvanie après l‘arrivée des Hongrois en arrivant des zones correspondant 

grosso modo à l‘Albanie actuelle (Thual, 1995 : 25). Comme dit Joël Candau, le 

moment origine est toujours un enjeu pour la mémoire et pour l‘identité et ―parmi les 

attachements primordiaux qui sont au fondement de l‘ethnicité, nous trouvons 

toujours la référence à une origine commune‖ (Candau, 1998 : 89). 

Le même historien roumain, David Prodan, traite le problème de la continuité, 

en attaquant avec ironie les auteurs hongrois. Il ridiculise le fait que les Hongrois 

considèrent que l‘immigration des Roumains commence dans les siècles XII-XIII, 

après que les Hongrois ont conquis la Transylvanie et va durer jusqu‘à présent. Ioan 

Aurel Pop, beaucoup plus objectif que ceux avant lui, dit, lui aussi, que les 

recherches des dernières 70 années ont apporté des arguments solides de nature 

archéologique, épigraphique, numismatique et linguistique à la faveur de la 

continuité, après le retrait d‘Aurélien (Pop, 1996 : 28).  

Les opinions des historiens hongrois sont parfois celles dont David Prodan 

parle : la question se pose de savoir si pour les masses des citoyens romains, 

parlant latin, mais abandonnées par l‘Empire étaient possible de demeurer sur le 

territoire de l‘ancienne province, puis de survivre à la migration des peuples et de 

devenir finalement les ancêtres d‘un peuple néo-latin (Toth, 1992 : 61). La réponse 

qu‘ils trouvent est que l‘évacuation de la Dacie ne se fit pas contre la volonté de sa 

population. Pour les citoyens romains de langue latine, grecque ou éventuellement 

syrienne, rester au nord de Danube aurait été insensé alors qu‘ils étaient en mesure 

de reprendre leur vie habituelle un peu plus loin, à l‘intérieur des frontières sûres de 

l‘Empire (Toth, 1992 : 62). En ce qui concerne Anonymus, le notaire du roi Bela, note 

qu‘à l‘entrée des Hongrois en Pannonie (896), celle-ci était habitée par des 

« Roumains » aussi c‘est une des principales sources utilisées par les historiens 

roumains, il est considéré comme une source peu crédible par les Hongrois (Bóna, 

1992 : 116). 

Voilà pourquoi les Roumains, mais aussi les Hongrois, voient la Transylvanie 

comme le berceau de leur civilisation. Et l‘interprétation contradictoire de l‘histoire 

continue à influencer les relations interethniques actuelles en Transylvanie. Pour la 

plupart des étudiants hongrois et roumains avec lesquels je me suis entretenue à ce 

propos les deux théories sont vagues, ne pouvant pas accepter en totalité aucune. 



80 

 

En parlant avec un étudiant hongrois sur la question de la continuité il me dit avec 

une réticence observable : 

 « Donc...j’ai entendu parler des deux variantes...depuis mon enfance j’ai 

beaucoup lu, et de l’histoire hongroise...donc je connaissais la question...et donc...à 

l’école on a parlé des deux théories...J’étais sûr que notre variante est véritable, mais 

maintenant je ne suis plus sûr...parce que je ne me suis plus occupé de voir quelle 

est la variante la plus proche de la réalité. Je ne veux pas être nationaliste ou 

quelque chose comme ça...mais je veux savoir la vérité...il y a eu une période où...à 

présent il faut être vrai ce qui est vrai, tu sais? Vraiment vrai…mais je ne me suis 

plus occupé de l’histoire. Je n’ai pas changé d’avis…donc, à ce que je sais, la théorie 

roumaine dit que les Romains ont été ici les ancêtres des Roumains…ils ont habité 

ici…et la théorie hongroise dit que les Roumains sont venus de la péninsule 

Balkanique…Voilà la différence…Le problème est qu’à présent je ne peux pas dire 

quelle théorie est vraie…mais quand même, si on lit la théorie roumaine dans les 

matériaux d’histoire, il n’y a pas grande chose…donc…comme j’ai lu sur wikipedia 

etc…les Roumains sont apparus dans l’histoire plus tard…en tout cas la langue 

roumaine a des éléments slaves…donc ils sont arrivés de la péninsule Balkanique. 

Et les Roumains disent que c’est plutôt une langue latine…donc je ne pourrais pas 

dire comment la langue roumaine est fondée : si c’était un phénomène naturel ou 

artificiel…c’est-à-dire, elle a été imposée comme langue latine. En tout cas, selon ce 

que j’ai lu, les Roumains en Transylvanie ont été très peu nombreux et dans très peu 

de places…au début…mais je ne saurais pas s’ils sont venus de la péninsule 

Balkanique. » (Szabi, étudiant hongrois en Sciences Economiques, IIème année, 

spécialisation allemande). 

Il faut remarquer de cette citation l‘usage fréquent des mots comme « ils » et 

« nous », leur relation d‘opposition, les ruptures dans la phrase, le fait que ce n‘est 

pas un sujet très facile à aborder, mais aussi une sorte de tentative de sortir de la 

théorie hongroise. En tout cas, l‘étudiant garde son opinion en concordance avec la 

théorie hongroise, bien qu‘il ne le déclare pas fortement, mais ses explications 

renvoient quand même vers le fait que la « vérité vraie » est plutôt hongroise que 

roumaine. La recherche de la « vérité » et en même temps les références à ses 

lectures montrent son intérêt pour la question identitaire, politique et historique qui 

tient de la question « primordiale » : qui a été le premier ? Pourtant, la seule 



81 

 

référence exacte est le site internet de wikipedia, ce qui renvoie de nouveau vers 

l‘idée de la vulgarisation de l‘histoire. 

Plusieurs étudiants de la Faculté de Sciences Economiques, spécialisation 

roumaine, considèrent la théorie de la continuité comme étant la seule valable :  

« Au début il y a eu les Daces et les Romans…ce n’est pas mon point 

fort…puis, La Transylvanie a été à la Turquie, à l’Austro-Hongrie, quelque chose 

comme ca… ». (Sebi, roumain, master Sciences Economiques, spécialisation 

roumaine). 

Même si l‘histoire n‘est pas claire, leurs opinions semblent certaines. Cela 

s‘explique par l‘histoire enseignée dans les écoles et les lycées, mais aussi par leur 

manque d‘intérêt dans ce domaine. Comme conséquence, pour beaucoup d‘entre 

eux (surtout pour ceux qui ne viennent pas de Transylvanie), la Transylvanie a été 

depuis toujours roumaine et cela les encourage parfois à avoir un comportement 

conflictuel envers les Hongrois, ou bien à s‘attacher à un comportement nationaliste.  

Voici un autre exemple d‘une étudiante provenant d‘une famille mixte 

roumaine-hongroise, parlant seulement la langue roumaine :  

« La théorie de la continuité ?... elle me saoûle aussi. Il me semble que c’est 

une discussion inutile et stupide dans le contexte historique actuel. Attend un peu ! 

Qu’est-ce qu’on joue maintenant ? Je lis un livre et on y parle à un moment donné 

des relations interethniques avec les Hongrois et ces théories de la continuité et le 

fait que les Hongrois soutiennent qu’ici il n’y avait personne et les Roumains 

soutiennent qu’ils ont été ici depuis toujours et la conclusion est : probablement les 

deux côtés se trompent. Et, enfin, après nous commençons lire là comment nous 

construisons les mythes historiques, et enfin, c’est une toute autre perspective sur 

l’histoire…déjà toutes ces choses deviennent pénibles. Elles deviennent des mythes 

identitaires. » (Lia, spécialisation roumaine, Faculté d‘Etudes Européennes).  

Un autre étudiant hongrois, étudiant en Archéologie, spécialisation roumaine, 

lorsque je le demande qui a été « le premier » dit : 

 « Je ne donne pas de réponse, parce qu’il n’y a pas de sens. Donc, le 

poisson ! (il rit). Donc, je veux dire qu’il n’y a pas de sens de donner une réponse à 



82 

 

cette question, sauf que je n’ai pas la réponse. Premièrement, je n’ai aucune idée, 

mais en plus, elle n’a pas de sens. Parce que ca c’est notre question absolue, 

comme on dit, mais elle n’est pas nécessaire. Je ne sais pas…c’était l’an 1100, je ne 

sais pas 1000 environ. Il n’y avait pas du tout de nationalité, que des zones. Cette 

question, c’étaient les Hongrois, c’étaient les Roumains ? Aucun n’existait à ce 

moment-là. Il n’y avait pas cette chose comme la nationalité. » (Csabi, hongrois, 

master Faculté d‘Histoire, spécialisation roumaine). 

Nous observons alors que pour les étudiants ayant des connaissances en 

histoire, la théorie de la continuité n‘est pas une référence suffisante. Lia, étudiante à 

la Faculté d‘Etudes Européennes, est intéressée par le sujet des mémoires 

collectives hongroises et roumaines pour des raisons scientifiques, mais aussi 

personnelles : elle même provient d‘une famille mixte, son père étant hongrois, sa 

mère roumaine. Son positionnement « ethnique » est difficile à clarifier. Son 

positionnement historique est très objectif : « probablement ni les Roumains, ni les 

Hongrois n‘ont pas raison quand ils écrivent l‘histoire ». Elle amène en discussion un 

sujet nouveau : les mythes historiques. Ces mythes ne deviennent connus qu‘à partir 

des années 1990 et sont encore contestés par les historiens de « l‘ancienne 

tradition ». L‘opinion de Csabi concernant la théorie de la continuité n‘est pas unique 

parmi les étudiants en Histoire, qu‘ils soient Hongrois ou Roumains. D‘un côté le fait 

que l‘histoire est traitée d‘une façon méfiante contribue à leur positionnement neutre 

ou bien en dehors de cet événement trop souvent manipulé par les deux côtés dans 

des buts politiques et nationalistes. Mais, si nous prenons en considération les 

opinions des étudiants Roumains qui ne sont pas spécialisés en Histoire, la situation 

change. La question de la continuité ne semble pas leur poser de questions, en dépit 

du manque d‘informations spécialisées.  

 

Dans la nouvelle tradition roumaine, nous constatons des changements au 

niveau de l‘interprétation de l‘histoire. Lucian Boia affirme que la théorie de la 

continuité c‘est le mélange des populations et des cultures, et non pas la pureté 

daco-romane, qui caractérise de façon la plus correcte l‘espace roumain de 

l‘antiquité jusqu'à l‘époque moderne. La tendance à éliminer les Autres de l‘équation 

roumaine (comme les migrants par exemple), en ne s‘appuyant que sur la douteuse 



83 

 

pureté daco-romane reflète et soutient des attitudes de rejet qui appartiennent au 

présent aussi, non pas seulement au passé (Boia, 2000 : 23).  

Mais le point origine n‘est pas suffisant pour que la mémoire puisse organiser 

des représentations identitaires. « Il faut encore un axe temporel, une trajectoire 

marquée de ces repères que sont les événements » (Candau, 1998 : 91) et l‘histoire 

de la Transylvanie n‘en manque pas. Alors, si nous prenons le fait que la 

Transylvanie a été une principauté autonome sous l‘empire Ottoman du XVIème au 

XVIIIème siècle, nous verrons qu‘elle a généré une différence de perspective 

signifiante entre les historiographies roumaines et hongroises. L‘historiographie 

hongroise considère la principauté de Transylvanie comme le dépositaire de 

l‘indépendance hongroise pendant une période où tout le reste du pays était sous la 

loi turque ou Habsbourg. Par contre, l‘historiographie roumaine soutient que pendant 

cette période les trois provinces principales « historiques » de la Roumanie 

d‘aujourd‘hui ont vécu des états similaires dans le monde dominé par les Ottomans. 

C‘est pour cela que cette période est aperçue comme un prélude à l‘unification de 

1918 (Antohi, 2007 : 331).  



84 

 

Section III. Le Temps : Histoire et Mémoire 

Dans l‘analyse du Temps comme Histoire et Mémoire ce que je me propose 

d‘analyser est comment les deux s‘influencent réciproquement et quel est leur apport 

dans le cas de la Transylvanie. L‘hypothèse de départ est le fait que les étudiants ne 

font pas la différence entre les deux et, étant donné l‘histoire fortement nationaliste 

écrite pendant la période communiste, la mémoire ne doit pas être loin de celle-ci. 

Alors, la contribution du Temps sous cette forme à la construction des identités serait 

susceptible d‘amplifier les différences ou même les conflits. 

 

a. La Mémoire 

 

Pour mieux clarifier la relation mémoire-histoire, je vais commencer par une 

analyse de la notion de mémoire qui, depuis la fin des années 1970, a pris une 

importance croissante, dans plusieurs disciplines, se substituant parfois à d‘autres 

concepts (tel celui de culture). Polysémique et plurielle, la notion engage les 

mécanismes de rappel et de recouvrement de souvenirs, de relecture des 

représentations sociales collectives, étroitement liés à la question des identités 

présentes et les souvenirs eux-mêmes (Baussant, 2007 : 389). Alors, nous focalisons 

l'analyse sur les souvenirs et sur les oublis, mais aussi sur les différents concepts qui 

font partie de notre sujet de recherche, tels la mémoire collective, la mémoire 

autobiographique ou la mémoire générationnelle. 

Les mythes, les légendes, les croyances, les différentes religions sont des 

constructions mémorielles, et j‘y ajouterai des constructions mémorielles collectives, 

et des représentations des membres d‘une société de ce qu‘ils sont, de leur identité. 

En conséquence, l‘identité a moins le caractère d‘une réalité que d‘une 

représentation sociale relevant du mythe et de l‘idéologie, représentation par laquelle 

une collectivité figure son unité par différenciation des autres (Lipiansky, 1995 : 39). 

Son unité se manifeste aussi par l‘acte de nomination de soi : « nous, les Hongrois ». 

Elle permet la réflexion de soi sur soi. La nomination est sans sens quand même s‘il 

n‘y a pas de narration ou de récit qui puisse donner à ce nom un contenu ou une 



85 

 

signification. Le peuple se raconte et la caractéristique fabulatrice que l‘on retrouve 

dans la poésie, la littérature, les arts etc. joue un rôle de base (Mengue, 2008 : 44-

48). 

L'historien Alon Confino présente la notion de « mémoire » comme terme 

principal dans l'histoire culturelle et donne des indications sur la manière dont les 

hommes se construisent un sens du passé. Il décrit la mémoire comme le résultat 

d'une relation entre une représentation distincte du passé et l‘entier spectre des 

représentations symboliques valables dans une certaine culture. Ce point de vue 

situe l‘étude de la mémoire comme la relation entre la totalité dans son ensemble et 

ses parties composantes, en voyant la société comme une entité sociale globale, 

symbolique et politique où les différentes mémoires interagissent (Confino, 1997 : 

386-391). C‘est un point de vue qui pourrait servir comme cadre général dans 

l‘université Babeş-Bolyai où différentes mémoires se retrouvent et interagissent dans 

un espace commun. 

Toujours à propos de la mémoire, la sociologue  Barbara A. Misztal (2004) 

apporte un nouveau point de vue: la sacralisation de la mémoire. Elle explique ce 

phénomène par l‘expansion de la passion pour la mémoire dans nos sociétés 

amnésiques et par l‘émergence d‘une nouvelle vague de spiritualité dans nos 

sociétés dites séculaires. Le passé est de plus en plus utilisé comme un écran de 

projection. Comme nous vivons dans des sociétés fragmentées, nous nous 

attachons à un certain groupe et nous réclamons l'appartenance à une certaine 

mémoire de groupe. Avec la dénationalisation de la mémoire, causée par la 

globalisation et qui est encore augmentée par la diversification et la fragmentation 

des intérêts sociaux par les larges migrations, nous arrivons à la prolifération des 

mémoires de groupe.  Ainsi, différents groupes peuvent projeter leurs contradictions, 

leurs controverses et conflits et les souvenirs traumatisants assument un rôle crucial 

dans l'image de soi du groupe. En plus, le déclin des mémoires autoritaires fait naître 

une connexion entre l‘âme et la mémoire. Les questions que soulève ce cas sont en 

quelle mesure on peut parler d‘une mémoire dénationalisée en Transylvanie parmi 

les étudiants de Babeş-Bolyai  et quelle est la connexion entre l‘âme et la mémoire ?  

Dans une perspective anthropologique, Carole Lemée-Gonçalves ne parle pas 

de mémoire, mais d‘agir mémoriel. Ce concept recouvre le champ des actes, actions 



86 

 

et effets relatifs aux rapports d‘altérité et d‘identité que des personnes et des groupes 

établissent entre des temps passés (réels ou mythiques) et des temps présents, 

dans une tension vers l‘avenir. Alors, dans l‘agir mémoriel sont compris tous les 

temps et nous utilisons comme sujets l‘altérité et l‘identité. Leurs actes, actions et 

leurs effets s‘engagent à partir d‘échanges sociaux (directs ou médiatisés) ayant 

cours soit dans des temporalités ordinaires, soit dans celles extraordinaires, ou dans 

les deux. Les échanges interindividuels ou collectifs qui les portent sont toujours 

contingents par des contextes événementiels. Ceux-ci forment donc un ensemble 

avec ce qui est lié à la structuration sociale et culturelle (comme les principes de 

parenté ou le régime d‘historicité) (Lemée-Gonçalves, 2007 : 493). L‘agir mémoriel 

s‘ancre en quatre « lieux »: 

 Dans des relations interindividuelles et dans des rapports sociaux plus 

généraux ; 

 Dans ce qui est extériorisé ou mis en circulation et prend toujours de la 

signification ; 

 Dans les diverses opérations cognitives réalisées par les personnes 

dans tous les temps de vie de leur vie quotidienne ; 

 Dans les conséquences qu‘ont les actes effectués, individuels ou 

collectifs, conscients ou inconscients, verbalisés ou non etc. (Lemée-

Gonçalves, 2007 : 494).  

Carole Lemée commente ensuite les actes de communication qui alimentent 

les pratiques sociales de mémoire et qui s‘articulent à partir de trois principaux 

registres de communication. Le premier registre est le récit ou la narration, lorsque 

les locuteurs partent du principe que leurs interlocuteurs ne connaissent pas encore 

ce qu‘ils ont à leur transmettre ou que leur connaissance n‘en est que partielle. C‘est 

une situation de transmission. Ce type d‘agir mémoriel peut être observé dans le 

cas des histoires des Hongrois sur d‘autres Sicules. Le propos s‘initie toujours par le 

procès de transmission de la famille, un moyen de leur donner une mauvaise idée 

sur l‘histoire de la Transylvanie « roumaine » et sur la situation actuelle.  

Voici un exemple d‘un étudiant hongrois parlant d‘un de ses collègues 

Sicules :  



87 

 

« Il faut aller premièrement dans la Secuime9 et on va battre très bien dans 

une première étape les parents, parce que c’est de là-bas que l’éducation 

élémentaire commence. On va bien les battre et après on va faire que ça soit bien. 

Ils ont été éduqués comme ça à la maison, on n’a rien à faire. Quand tu apprends 

toute ta vie à manger que de la m****, quand tu iras dans un resto tu vas commander 

de la m****. Moi, j’ai vu des Sicules, j’ai eu des collègues de Secuime. J’ai une 

collègue qui vient de Odorheiu Secuiesc10, le centre ou le milieu, tu l’appelles comme 

tu veux, et elle a atterrie ici comme si elle venait d’une toute autre planète. Et elle 

quand elle est venue disait que « non, je n’apprends pas le Roumain, parce que moi 

je n’aime pas Cluj, je veux chez moi. » On a reparlé après une année et demie (…) et 

elle apprend le roumain aussi et ainsi de suite…Bien sûr, maintenant si elle vient à 

Zorki11 et il y aura deux qui vont la battre, c’est sûr qu’elle n’aimerait plus venir à Cluj. 

Ca dépend de plusieurs choses. Il y a tellement de petites choses qui ne devraient 

pas être si importantes… » (Levente, Archéologie, Master).  

C‘est un témoignage agressif, mais qui reflète plusieurs opinions des étudiants 

Hongrois avec lesquels j‘ai parlé des Sicules et surtout sur l‘éducation qu‘ils reçoivent 

à la maison et la mémoire qui leur est transmise. Les étudiants Sicules qui ont une 

attitude réfractaire concernant la langue et aussi la culture roumaine n‘ont pas 

d‘habitude des relations avec les étudiants roumains et, parfois, avec les étudiants 

Hongrois non plus. Ils étudient des spécialisations hongroises où il y a aussi plus 

d‘étudiants Sicules que d‘autres groupes ethniques et ils préfèrent rester dans leur 

groupe. Pourtant, parmi les Sicules avec lesquels j‘ai discuté, la question de la 

transmission ne semble pas avoir donné naissance à des problèmes, mais ils 

reconnaissent que cela peut poser des problèmes dans d‘autres familles de Sicules. 

Rebeka, étudiante sicule en Etudes Européennes, spécialisation anglaise, 

raconte un épisode relatif à ses amis Sicules et Hongrois concernant un sujet « anti-

roumain »: 

                                                           
9
 Terme utilisé dans le langage curent pour parler de la région « Tinutul Secuiesc » (La Région Sicule), c’est-à-

dire sur les trois départements Harghita, Covasna et Mures, habités en majorité par des Sicules. 

10
 Centre historique des Sicules de Transylvanie, ville de département de Harghita. 

11
 Nom du café-bar roumain ou j’ai observé plusieurs fois la présence des membres de la Nouvelle Droite. 



88 

 

« Franchement, moi j’ai été confuse un jour. Je ne sais plus, je suis allée sur 

Facebook et je vois là-bas quelques « posts » anti-roumains. Et je me suis dit 

« comment cela est possible ? Comment leurs parents peuvent leur apprendre une 

telle chose ?» Moi, mes parents, je ne sais pas s’ils ne m’avaient jamais éduquée 

contre une autre nation….et quand je vois que d’autres parents…Ca c’est une 

connerie, non ? D’autres nations contre nous, nous contre d’autres nations. Et c’est 

ca ce qui me gène parce que nous n’essayons pas de changer. Mais nous, nous 

sommes quelque part prisonniers dans le passé, et dans notre passé communiste 

qui est différent en Roumanie et en Hongrie aussi. Et ce fait, et ces événements, et 

cette frustration ne rendent amers et nous essayons de trouver un responsable. »  

Les étudiants roumains ne font pas la différence entre Hongrois et Sicules et 

cela détermine une sorte d‘ignorance concernant aussi le sujet de la transmission. 

Mais le processus de transmission se manifeste certainement dans leurs familles 

aussi :  

« Ma grand-mère me disait : Ces Hongrois veulent nous voler la Transylvanie ! 

Et elle me faisait lire « La Grande Roumanie ». J’avais 8 ans. » (Lia).  

Cette étudiante dit avoir été « nationaliste » pendant son enfance et il n‘y a 

que très tard, à la faculté, qu‘elle a pris conscience de sa « double » identité : 

hongroise et roumaine, comme elle provient d‘une famille mixte. Puisqu‘elle a été 

élevée par sa grand-mère roumaine et nationaliste, elle a refusé d‘apprendre la 

langue hongroise, cela étant une des conséquences du processus de transmission 

qu‘elle regrette à présent. Mais, si nous prenons en considération le cas du président 

de Cluj de l‘organisation d‘extrême droite, La Nouvelle Droite (Noua Dreapta), nous 

notons l‘importance du processus de transmission : il a été élevé par son arrière 

grand-père, ancien légionnaire12 et par son père, dans un esprit fortement 

nationaliste et anti-communiste d‘où on pourrait supposer qu‘il a hérité des idées et 

des croyances actuelles.  

Le registre suivant que note Carole Lemée-Goncalves consiste dans le fait de 

commenter dans une situation d‘examen, en livrant des explications et des 

interprétations. Les locuteurs retiennent que les destinataires ont déjà une 

                                                           
12

 Adepte de l’organisation nationaliste-fasciste Miscarea Legionara (Le Mouvement Légionnaire).   



89 

 

connaissance de base de ce qui est examiné. Elle impose une distance temporelle et 

une distance sociale aussi entre les énonciateurs et leurs interlocuteurs. Le troisième 

registre consiste dans l‘activité de débattre et c‘est le contexte social du 

contradictoire. (Lemée-Gonçalves, 2007 : 494-495). 

 

Nous ne pouvons pas passer par l‘étude de la mémoire sans mentionner 

Maurice Halbwachs et la mémoire collective. Il dit que le cadre social et le contexte 

des événements dont nous nous souvenons sont d'une importance majeure. Si, 

lorsqu'on se souvient, nous revivions les événements passés, il faudrait que l‘on se 

transporte à l‘époque où ils se sont déroulés, et nous comprendrions alors que les 

mêmes raisons qui ont déterminé jadis la succession de ces moments, l'apparition de 

l'un à la suite de l'autre, expliquent la réapparition, dans le même ordre, des mêmes 

états (Halbwachs, 1994 : 27-33). 

Déjà, par le cadre social, M. Halbwachs s'approche de ce qu'il va appeler la 

mémoire collective. Toute mémoire individuelle participe à la mémoire collective et 

les deux ont en commun les mêmes cadres sociaux. Ce sont les conditions 

nécessaires de souvenir individuel. Les cadres sociaux de la mémoire sont ainsi les 

instruments dont la mémoire collective et individuelle se sert pour recomposer une 

image du passé qui s'accorde à chaque époque avec les pensées dominantes de la 

société (Jaisson, 1991 : 164-167). Nous  portons toujours avec nous et en nous une 

quantité de personnes qui ne se confondent pas. On a des souvenirs en commun.  

La mémoire collective s‘appuie sur la multitude des mémoires individuelles. 

Elle tire sa force et sa durée de ce qu‘elle a pour support un ensemble d‘hommes, 

mais ce sont cependant des individus qui se souviennent, en tant que membres du 

groupe. De cette masse de souvenirs communs qui s‘appuient les uns sur les autres, 

ce ne sont pas les mêmes qui apparaîtront avec le plus d‘intensité à chacun d‘eux. 

Chaque mémoire individuelle est un point de vue sur la mémoire collective, et ce 

point de vue change suivant la place que l‘on occupe. Cette place elle-même change 

suivant les relations que l‘on entretient avec d‘autres milieux (Halbwachs, 1997 : 94). 

C‘est pour cela qu‘au moment où nous parlons des mémoires collectives des 

étudiants, nous ne pouvons pas les partager en fonction de leur ethnicité.  



90 

 

Par exemple, nous observons des différences entre les mémoires collectives 

des étudiants roumains et hongrois quand il s‘agit de la période de gouvernement du 

maire de Cluj, Gheorghe Funar. Nous remarquons qu‘il y en a certains qui ont été 

affectés négativement par ses lois anti-hongroises (et ici il y a des étudiants 

Hongrois), mais, il y a aussi d‘autres étudiants, roumains et hongrois, qui ne se 

souviennent pas beaucoup sur cette période et disent de ne pas être marqués par sa 

politique nationaliste. 

 

Un autre type de mémoire dont Joël Candau parle et qui est la plus 

importante, la plus marquante pour les étudiants est la mémoire générationnelle, 

une mémoire à la fois horizontale et verticale. Elle présente deux formes, l‘une 

ancienne, l‘autre moderne (Candau, 1998 : 6). La mémoire ancienne est 

généalogique et est plutôt la conscience d‘appartenir et d‘être l‘héritière des 

générations passées. La forme moderne est ―personnalisée‖, parce que les relations 

entre les contemporains, prédécesseurs et successeurs ne sont plus anonymes. 

Cette mémoire reste intragénérationnelle et n‘a pas vocation à être transmise. En ce 

sens, la génération se caractérise par la discontinuité et la généalogie par la 

continuité. Quand même, on doit admettre le fait que la mémoire ancienne influence 

la mémoire moderne et une séparation totale entre les deux n‘est pas possible. La 

vie d‘un enfant plonge plus que l‘on ne croit dans les milieux sociaux par lesquels il 

entre en contact avec un passé plus ou moins éloigné et qui est comme le cadre 

dans lequel sont pris ses souvenirs les plus personnels. C‘est le passé vécu, bien 

plus que le passé appris par l‘histoire écrite, sur lequel pourra plus tard s‘appuyer sa 

mémoire (Halbwachs, 1997 : 118). Joel Candau va intégrer ce passé vécu dans la 

mémoire générationnelle, celle qui, semble-t-il, affecte le plus les relations 

interethniques quotidiennes entre les étudiants hongrois et roumains. 

En ce qui concerne la Transylvanie, la mémoire générationnelle peut être 

divisée en deux : la communiste et la postcommuniste, mais, pour les étudiants avec 

lesquels j‘ai discuté, la mémoire post-communiste est plus saisissable. 

A Cluj, on parle du « phénomène Funar » (Magyari, 2002 : 144) (la période de 

la gouvernance du maire Gheorghe Funar), qui est marquée par un sentiment anti-

hongrois manifesté dans des projets publics destinés à cacher l‘héritage culturel 



91 

 

hongrois et à offenser ceux-ci par des inscriptions publiques, une présence 

obsédante des symboles roumains, etc. En existant déjà les circonstances 

favorables au développement d‘une mentalité discriminatoire, c‘est-à-dire une 

mémoire générationnelle ancienne négative, on a essayé d‘instaurer une mentalité 

d‘ignorance presque complète de l‘élément hongrois à Cluj. 

La plupart des étudiants hongrois avec lesquels je me suis entretenue n‘ont 

pas vécu cette période à Cluj. Ils soulignent que cette donnée n‘a pas influencé leurs 

relations avec leurs camarades roumains. Dans le milieu universitaire, ce maire n‘est 

pas apprécié ni par les Roumains, ni par les Hongrois. Prenons quelques exemples 

de ceux qui ont vécu cette période à Cluj. Zsófia, étudiante Hongroise en master 

d‘Archéologie, spécialisation hongroise, originaire de Cluj dit sur cette période, en 

souriant :  

« J’étais jeune pendant ce temps-là. Je ne m’occupais pas de 

politique…aaa…ça ne m’a pas affectée. C’est-à-dire…je ne sais pas, j’étais encore à 

l’école et vraiment je ne m’en préoccupais pas ».  

Csabi, un autre étudiant hongrois en Histoire, spécialisation roumaine, raconte 

avoir vécu cette période à Cluj :  

« Donc, on s’est bien amusé en pensant qu’on pourrait peindre les rues où on 

habitait dans les couleurs du drapeau hongrois. C’est tout. Les bancs colorés, les 

poubelles aussi. Quoi dire ? » 

 Ou bien, il y a des étudiants qui se sont sentis plus affectés par cette politique 

nationaliste anti-hongroise :  

« Il y a eu pour 12 ans, je me souviens bien. Je sais comment était la ville : 

c’était une chiotte cette ville, une chiotte en trois couleurs. Mes parents étaient 

apolitiques, mais comme ça, à l’extrême, ils n’ont rien à voir avec la politique…Cette 

chose-là ne m’a pas traumatisé. Je savais sur Funar seulement qu’il haïssait les 

Hongrois. Mais on riait de lui. Je sais que mon grand-père était un homme qui 

s’impliquait beaucoup dans la politique, depuis toujours depuis que je le connaissais. 

Et je sais qu’on riait de lui. On le prenait en riant. C’est-à-dire, il était une caricature, il 

était un comique. Cet homme non…et ces gens vont disparaitre. Ces gens ne vont 



92 

 

pas rester dans l’histoire. Et c’était comme ca. » (Norbert, Histoire, spécialisation 

hongroise). 

Il y a eu même des discussions dans des organisations non 

gouvernementales (Patrir) des étudiants qui ont parlé de cela comme quelque chose 

de honteux et parmi ces étudiants se trouvaient des Roumains et des Hongrois. 

Quand même, ce maire et ses lois restent dans la mémoire collective et 

générationnelle de tous les étudiants, les marques de sa politique nationaliste étant 

encore présentes. 

 

b. La relation Mémoire-Histoire 

 

Si on se demande quelle est la place de la mémoire dans l'histoire, ou par 

contre, quelle est la place de l'histoire dans la mémoire, on constatera différents 

points de vue, des approches multiples suivant le domaine mis en exergue. Nous 

allons initialement éclairer la manière de traiter cette relation de la même manière 

que Paul Ricœur l‘a fait. Il disait que si l‘on traitait d‘une manière non linéaire, mais 

circulaire la mémoire, elle pouvait apparaître à deux reprises dans cette analyse : 

l‘une, comme matrice de l‘histoire, si l‘on se place du point de vue de l‘écriture de 

l‘histoire, l‘autre comme canal de réappropriation du passé historique tel qu‘il nous 

est rapporté par les comptes-rendus historiques (Ricœur, 2006 : 21). La perspective 

sur laquelle nous allons insister est la seconde. Ricœur met en relation 

d'interdépendance les deux, sans les opposer comme dans les situations habituelles. 

En ce sens, il s'appuie sur les observations d'Aristote concernant les deux sens de la 

mémoire : d‘un côté, il l'appelle mnémè (évocation ou souvenir) et la caractérise 

comme pathos ou affection et de l'autre côté, il l'appelle l‘anamnésis, ou anamnèse, 

qui est le rappel ou la recherche (Ricœur, 2006 : 32). L'histoire devient alors le 

« moteur de recherche » qui essaie de retrouver l'absent de l'histoire, c'est-à-dire le 

souvenir reconnu passé. Par conséquence, elle construit en vue de reconstruire 

(Bédarida, 2001 : 735). 



93 

 

Maurice Halbwachs divise la mémoire en intérieure - extérieure. La mémoire 

intérieure est la mémoire personnelle ou autobiographique. Celle extérieure est la 

mémoire sociale ou historique (Halbwachs, 1997 : 99). L‘anthropologue Maurice 

Bloch dit que le souvenir qu‘un sujet conserve de ce qu‘il a vécu pendant sa vie 

construit la mémoire autobiographique et n‘est pas de nature très différente de la 

connaissance qu‘il a des événements historiques plus éloignés qu‘il ne peut en 

aucun cas avoir vécus. La mémoire autobiographique se rapporte strictement au 

souvenir des événements que le sujet a vécus. On dirait aussi qu‘elle s‘oppose à la 

mémoire sémantique- qui exprime les faits que le sujet a appris par l‘intermédiaire 

d‘autres personnes (on l‘appelle aussi la mémoire historique). C‘est la même 

opposition que les psychologues ont établi entre le fait de « se souvenir » et 

d‘ «évoquer » (Bloch, 1995 : 61). Cette opposition rejoint celle qui est établie 

traditionnellement par les historiens entre mémoire et histoire. Quand les historiens 

parlent de mémoire, ils se réfèrent à ce que des sujets se rappellent de leur vie; 

quand ils se penchent sur un passé éloigné, ils perdent tout intérêt pour les 

problèmes psychologiques de la connaissance et ne retiennent que le degré 

d‘efficacité et de précision (Bloch, 1995 : 61-62).  

Mais l‘auteur soutient que lorsqu‘on commence à étudier la mémoire dans le 

monde réel, on s‘aperçoit que la mémoire autobiographique et la mémoire historique 

se rejoignent. Il montre que le souvenir né des récits peut prendre la forme des 

souvenirs autobiographiques et vice-versa et qu‘un récit n‘est pas conservé en 

mémoire en tant que récit, mais sous la forme d‘une re-représentation de séquences 

d‘événements, semblable aux séquences qui nous arrivent dans la vie réelle (Bloch, 

1995 : 71-73). C‘est un point de vue bien applicable au cas transylvain, y compris à 

la relation entre les étudiants hongrois et roumains. Comme M. Halbwachs, Bloch dit 

que, puisque l‘évocation implique une communication avec les autres et dans la 

mesure où le souvenir individuel est sans cesse soumis à des transformations et à 

des reformulations au cours de ce processus de communication, il perd par là même 

son caractère isolé, indépendant et individuel. Ainsi, des souvenirs se référant à des 

périodes bien antérieures à la vie du sujet peuvent partager beaucoup de 

caractéristiques de la mémoire autobiographique (Bloch, 1995 : 63). Johnson Laird 

démontre que, dans des conditions normales, se souvenir d‘une histoire, c‘est 

construire un modèle mental cohérent qui permet de nous rappeler ce qui s‘est 



94 

 

passé, comme si ces événements se déroulaient devant nos yeux. C‘est cet 

événement imaginé et non le texte qui reste dans la mémoire (Bloch, 1995 : 72-75). 

Horia, ex-étudiant roumain en Philosophie, actuellement doctorant, peut 

illustrer par son rapport aux Hongrois la différence, mais aussi la juxtaposition entre 

la mémoire autobiographique et celle historique. Horia, originaire d‘une ville de Sud-

est de la Roumanie a été le porte-parole de l‘organisation d‘extrême droite, La 

Nouvelle Droite pour plusieurs années. Sa ville d‘origine est très importante à 

mentionner pour montrer qu‘avant son arrivée à Cluj, il a habité une ville où il n‘y 

avait pas de Hongrois (la seule minorité était les Rromes). N‘ayant pas l‘expérience 

vécue des relations interethnique roumaines-hongroises, il s‘est formé pourtant une 

image négative sur les Hongrois, à la base de l‘histoire écrite. On parle dans ce cas 

de la mémoire historique. Après son arrivée à Cluj, même s‘il entre en contact avec 

ses collègues hongrois- certains disent qu‘ils ont une relation collégiale- il garde 

toujours le même rapport à l‘égard des Hongrois. La preuve est le fait même que 

jusqu‘à ce qu‘il commence le doctorat il reste le porte-parole de la Nouvelle Droite, 

organisation connue pour être nationaliste et anti-hongroise. Sa mémoire 

autobiographique est une continuation alors de celle historique. 

 

Ensuite, Maurice Halbwachs présente l‘histoire tel le recueil des faits qui ont 

occupé la plus grande place dans la mémoire des gens, mais qui passent par une 

modification au moment où ils sont lus dans les livres, enseignés et appris dans les 

écoles, car les événements passés sont choisis, rapprochés et classés (Halbwachs, 

1997 : 94). Giovanni Eddy disait que l‘école a été et reste le lieu par excellence de 

vulgarisation de la connaissance historique, le lieu de l‘usage civique et politique de 

l‘histoire, le lieu où la socialisation des jeunes s‘effectue largement à travers la 

transmission de modèles identitaires façonnés par les événements historiques qui 

ont constitué les nations. Pour la Roumanie, l‘école en effet a eu ce rôle pendant le 

communisme et l‘a encore dans une moindre mesure. Lorraine Ryan met en avant la 

famille, la communauté mnemonic la plus puissante, car elle apprend aux enfants 

comment se souvenir de leur passé d‘une manière structurée et acceptable du point 

de vue social. Bien sûr, il y a ensuite les  institutions déjà mentionnées, comme 

l‘école ou les médias, qui s‘inscrivent en complément de ce procès (Ryan, 2011 : 



95 

 

154). Aux étudiants, nous avons posé la question du rôle de l‘éducation dans la 

construction des identités, dites hongroises ou roumaines. 

Levente, hongrois, licence en Archéologie, spécialisation hongroise :  

« Ma mère est Hongroise 100%. Mon père… des Autrichiens…sauf qu’ils ne 

parlent plus l’allemand…on a émigré au XVIIIème siècle de Viseu. (…)  

Et à la faculté, je pourrais dire que j’ai des professeurs nationalistes et même, 

oui !, ils transmettent cette chose aux enfants. Par exemple (il éclate de rire)… oui, à 

ce moment-là je me suis beaucoup énervé. Je me suis dit que je vais me lever et je 

vais quitter le cours parce que ce truc m’avait choqué. J’étais en deuxième année et 

on parlait sur le peuplement des Romans en Transylvanie. Et d’ici le plus grand 

conflit, le plus grand…et le prof disait à un moment donné que c’est quoi, qu’ils 

viennent d’arriver13, que je ne sais pas quoi. Et cette chose m’a choqué de toute 

façon... et il a dit encore qu’à la spécialisation roumaine il y a aussi des profs qui ne 

voient que dans un seul sens. (…) 

Je ne me considère ni Hongrois, ni Roumain…ca c’est ce que l’Etat m’a 

donné…mais on a besoin de catégorisation…je ne dis pas qu’on devrait renoncer 

aux coutumes. Ca c’est le bon coté ! ». 

J‘ai choisi d‘exposer le propos d‘Levente parce qu‘il est parmi les quelques 

étudiants hongrois qui s‘expriment sur des questions nationalistes, roumaines ou 

hongroises, dans l‘université. Etudiant en archéologie, il y a déjà un contexte où ce 

genre de sujets peuvent surgir. J‘ai discuté également avec d‘autres collègues 

hongrois et ils n‘ont pas mentionné ce type de controverses. Tout d‘abord, observons 

sa position neutre de point de vue ethnique : il ne se considère ni Hongrois, ni 

Roumain. Notons ensuite qu‘il a une attitude critique à l‘égard de la manière dont se 

traite le « conflit » historique roumain-hongrois. Avec ironie et colère en même 

temps, cet étudiant exprime son désaccord avec les professeurs qui « regardent » 

dans un seul sens l‘histoire. Le sujet débattu en classe est celui des « origines » : qui 

a été le premier ?, et le professeur hongrois expose la théorie hongroise en attaquant 

                                                           
13

 Le professeur faisait référence à l’arrivé des “Roumains” en Transylvanie. 



96 

 

la théorie roumaine. Nous constatons que l‘influence éducative ne se fait pas du sens 

de son professeur, mais la question reste ouverte pour ses collègues. 

Norbert, étudiant hongrois en Histoire, présente la façon dont il a appris 

l‘histoire au lycée : 

« Donc on étudie l’histoire hongroise, l’histoire universelle et l’histoire de la 

Roumanie, qu’on apprend en roumain. 

Et comment tu vois les deux histoires ? 

Moi, j’ai eu de la chance à notre école, c’était la plus forte école de la ville. J’ai 

eu de la chance parce qu’il y avait des professeurs jeunes et très bien préparés. 

Quand il y a eu des problèmes historiographiques différents de l’histoire de la 

Roumanie ou de l’histoire hongroise, ça a été très simple. Le professeur a dit dès le 

début : ça c’est la variante roumaine sur le problème respectif et ça c’est la variante 

hongroise. Mais il n’a pas soutenu aucun côté, c'est-à-dire il ne s’est pas impliqué. Le 

professeur était hongrois et son père a été un peintre important en Transylvanie. Et 

donc il provenait d’une famille d’intellectuels, pas comme ça, comme moi par 

exemple, je viens d’une famille de travailleurs, et je fais une faculté. Donc avec une 

vraie tradition, on voyait qu’il n’a pas été élevé dans je ne sais pas quel 

hameau…Maintenant tu vas penser que j’ai quelque chose contre…que je dis des 

bêtises…mais tu sais de Gheorgheni ?14De quelque part d’où on doit faire 50 km 

pour arriver en ville, tu sais ? »  

Pour Norbert le procès d‘apprentissage des deux histoires dites 

« vulgarisées » a passé aussi par la conscientisation de ce procès. Le fait qu‘il admet 

qu‘il a eu de la chance avec son professeur exprime l‘insuffisance des enseignants 

« neutres ». Remarquons en même temps qu‘il s‘agit d‘un très bon lycée, et que son 

professeur est jeune. Ce que Norbert veut dire est qu‘il s‘inscrit dans la « nouvelle 

tradition historique » dont on a déjà parlé.    

Prenons d‘autres exemples, pour illustrer l‘éducation informelle. Eddy est un 

étudiant Hongrois en Philosophie, master, spécialisation hongroise : 

                                                           
14

 Ville de la Région Sicule. 



97 

 

« Ma grand-mère, l’autre, était horthiste, …mon grand-père a été amené au 

Canal15, est revenu et est mort…ma grand-mère dit que (à voix basse) vous avez 

volé le pays, que les Hongrois ont fait ça et ont fait l’autre…Elle connait la langue 

roumaine, elle a une voisine roumaine qui parle avec elle, elles s’entraident. Ca se 

voit qu’elle est de droite…c’est-à-dire, elle aide, elle aide son prochain. 

Ma mère (en parlant de la copine d’Eddy, qui est Roumaine) n’a pas été 

d’accord au début, mais je me suis énervé et maintenant elles se comprennent très 

bien. 

L’idée est que si j’y réfléchis…c’est mon père qui m’a appris cette question de 

socialisation…depuis que j’étais petit. Mon père est professeur de sport et je 

l’accompagnais dans les championnats  dans tout le pays et il m’apprenait à 

socialiser avec les autres de tout le pays. Il me disait de lier amitié avec ceux de son 

équipe de basket-ball. C’était dans les années ’90…c’était bien…C’est grâce à mon 

père que cela ne m’est jamais arrivé de ne pas avoir d’amis parce que je suis 

Hongrois. 

Je me sens Hongrois et une partie de moi roumaine, roumaine dans le sens 

que…voilà, ma grand-mère, l’autre, était roumaine. » 

Quant à son identité culturelle, il se sent « une personne 

multiculturelle…comme les Juifs internationaux ». Il se déclare aussi 

maramuresean16, en s‘identifiant régionalement. 

Dans le cas de Eddy, l‘éducation prédominante est celle de son père. On voit 

qu‘il existe aussi l‘autre coté : la mère et la grand-mère ont des orientations politiques 

différentes. Mais cela ne l‘empêche pas de choisir sa propre volonté. Même s‘il est 

dans une spécialisation hongroise, sa copine est roumaine et son entourage est 

mixte. Il a travaillé dans une libraire où tous ses autres collègues étaient roumains, et 

à présent il travaille aussi dans une autre librairie où ses collègues sont aussi 

roumains. Il ne s‘identifie pas comme Hongrois, mais plutôt comme maramuresean. 

                                                           
15

 Il s’agit du Canal Danube-La Mer Noire, construit pendant la période communiste par les prisonniers du 

régime. 

16
 Maramures est une région au Nord de la Transylvanie. 



98 

 

Maramures est une région de nord de Transylvanie, avec une position frontalière, 

connu pour la préservation de ses traditions locales. La population hongroise 

représente 7,5 % dans le département de Maramures, conformément au 

recensement de 201117. C‘est un milieu pluriculturel et les interactions entre 

différentes ethnies sont fréquentes : il y a encore 6,8 % ukrainiens, 2,7 % roms, 0,3 

% allemands. Dans un tel contexte, Eddy préfère adopter une identité régionale, 

plutôt que nationale ou ethnique. 

Paul, master en Philosophie, roumain, spécialisation roumaine :  

« J’ai été né à Satu-Mare, dans une famille avec deux femmes : ma mère et 

ma grand-mère. Ma grand-mère est à moitié Hongroise, ma mère est un quart et moi 

une huitième. (…) dans la maison on parlait hongrois, seulement avec moi on parlait 

roumain. Ils ont voulu que j’aille à une école roumaine et de toute façon mon nom de 

famille est roumain. Mon grand-père était roumain, mais il n’a pas voulu apporter le 

roumain dans la famille. Et voilà le comble : c’est l’enfant qui l’apporté. Mais ce n’est 

pas moi qui a eu ces prétentions. Mon nom roumain est choisi d’après le grand-père 

et d’après le père. 

(…) Mes origines sont toujours roumaines, car ma mère a fait l’école en 

roumain, donc elle est de culture roumaine. J’ai été élevé dans la culture hongroise 

aussi, comme la moitié de la famille est hongroise. Et quand on fêtait les Pâques 

c’était aussi hongrois. Et on respectait les deux, les Pâques catholiques et les 

Pâques orthodoxes. Moi, je suis orthodoxe. Et comment je ressens ce 

mélange…comme ça, j’aime quand je vais au marché ici et on entend les vieux 

comment ils parlent hongrois…et je ressens une nostalgie de chez moi et de Satu-

Mare.  

La culture hongroise tient surtout de la période où j’étais petit. Aujourd’hui, elle 

n’a plus autant d’impact pour moi. » 

Paul provient aussi de la région de Maramures, d‘une famille mixte. On sait 

que sa mère provient d‘un couple mixte roumain-hongrois, mais il ajoute qu‘elle a fait 

l‘école roumaine, donc il la considère plutôt roumaine que hongroise. En dépit de fait 

                                                           
17

 http://www.maramures.insse.ro/phpfiles/ComunicatRPL%202011MM.pdf. 

http://www.maramures.insse.ro/phpfiles/ComunicatRPL%202011MM.pdf


99 

 

que sa mère et sa grand-mère parlaient en hongrois et qu‘ils participaient aux fêtes 

hongroises, elles ont décidé de lui offrir une éducation « roumaine ». Même s‘il se 

considère roumain, il n‘est pas étranger de la culture hongroise. On observe ensuite 

chez Paul une relation étroite entre « âme et mémoire », dont B. Misztal parlait, 

quand il associe la langue hongroise parlée par les vieux avec le « chez soi ». La 

mémoire collective transmise par sa famille s‘entrevoit dans son quotidien : il a des 

amis hongrois, il aime parler en hongrois et il le fait quand il a l‘occasion.  

Lia, provient d‘une famille mixte, est étudiante à la Faculté d‘Etudes 

Européennes, spécialisation roumaine :  

« Je proviens d’une famille multiculturelle, dont les origines ethniques se 

perdent dans le néant des siècles (elle rigole ironiquement). Ma famille a une 

tradition de quelques centaines d’années et la branche d’où je me tire, B., provient de 

Pologne. Et nous, en provenant d’une famille de petits nobles, l’homme de la famille, 

étant soldat, a sauvé la vie du roi Stefan B. et il a été ennobli et il a été amené à la 

maison royale et marié avec une femme de la famille B. Et comme ca, c’est de là que 

nous provenons. Donc on est Polonais aux origines, entre temps on a été 

magyarisés. Et ce qui est resté de notre famille actuellement provient de Sighetu-

Marmatiei. Ça c’est d’une part le coté de mon père et de la part de ma mère, je ne 

sais pas exactement quoi dire, mais j’ai compris qu’elle a des origines Gruze18, de 

Caucase. La famille Gal est aussi une famille de généraux, sur laquelle Teodoreanu 

a écrit aussi un livre, « Tudor ceaur alcaz ». Il est très beau, je te le recommande si 

tu as envie d’une lecture d’été, sympathique. Maintenant, tu sais, si mes aïeux 

entendraient comme je parle bien le roumain et comme je parle mauvais le hongrois, 

je ne pense pas qu’ils seraient trop heureux. 

Comme nous avons été élevées par la grand-mère de la part de ma mère, qui 

est en plus nationaliste, vraiment enflammé, finalement c’est l’éducation en roumain 

qui a prédominé. »  

En demandant quelle est l‘opinion de la grand-mère concernant le mariage de 

sa mère roumaine et son père hongrois, Lia répond: 

                                                           
18

 De Géorgie. 



100 

 

« Bah…elle n’a jamais rien dit sur ca, mais elle a poursuivi qu’elle nous laisse 

comprendre, nous, les enfants, toutes sortes de choses. Par exemple elle nous disait 

que « ton père pense qu’il va t’élever et il va faire de toi une hongroise de sorte que 

tous les hongrois vont être affolés de toi quand tu seras grande. » Et d’autres choses 

comme ca. Ou bien si je faisais des bêtises, j’étais « bozgoroaica19 petite ». Et bien, 

comme ça venait d’elle, moi j’étais très affectée, car j’aimais plus ma grand-mère 

quand j’étais petite que j’aimais mon père. Et là je sais que je me suis proposée avec 

un entêtement qu’aujourd’hui je regrette beaucoup, évidemment, dans le sens où je 

n’ai pas appris le hongrois de sorte que je me suis proposée. 

Ma mère a été d’accord que nous apprenions le hongrois avec papa et elle n’a 

eu jamais quelque chose contre ca. Et elle aussi avait essayé à un moment donné 

d’apprendre, et elle avait des cahiers et des mots et des trucs comme ca…mais elle 

n’a pas réussi. Mais entre maman et papa il n’y a eu jamais de discussions de ce 

genre. » 

En posant la question sur le sujet de l‘histoire dans sa famille, Lia raconte sur 

sa grand-mère qui lui disait:  

« Ces Hongrois veulent nous voler la Transylvanie! » On en a eu. Et elle me 

donnait à lire «  La Grande Roumanie ». (…) Ma grand-mère avait fini le lycée à ce 

temps-là. Elle a fini le lycée et puis elle a commencé à travailler, assez jeune elle a 

commencé travailler. Et jamais je n’ai pas été consciente de ma double identité, pour 

dire comme ça. Jusqu’au moment où je suis arrivée à la faculté. Jusque là, j’ai eu 

des « sursauts » comme ça, dans le sens où, dans la quatrième année d’école je 

pense qu’on a eu ce manuel idiot de l’Histoire des Roumains et il y avait B. et Michel 

le Brave avec je ne sais pas quoi dans ces leçons-la. Maintenant, je ne sais plus 

comment expliquer le contexte, mais enfin, chaque fois que le nom de B. 

apparaissait dans ces leçons, la maitresse me regardait comme ça, très long et 

bizarre. Et moi, je savais que je devais me faire petite sous le banc parce qu’à cause 

de moi Michel le Brave est mort. Parce que c’est comme ca qu’elle me regardait.20 

                                                           
19

 Terme offensant que les Roumains utilisent contre les Hongrois (à voir dans le sous-chapitre “la langue”) 

20
 Elle fait référence à la bataille de Șelimbăr entre le gouverneur roumain Michel le Brave et un gouverneur 

hongrois. 



101 

 

(…)Ça a commencé à m’énerver beaucoup compléter mon ethnie ou ma 

nationalité dans les formulaires. Ça m’exaspère. Et …bon, disons que la nationalité 

ça va, c’est une question de carte d’identité finalement, mais compléter son ethnie 

me tape sur les nerfs beaucoup. (…) Je ne savais pas quoi dire. Je me suis déclarée 

Roumaine parce qu’il y a avait trop de la folie. A propos, ma sœur et mon père sont 

catholiques, et moi et ma mère, bon, ma mère est morte entre temps, je suis 

orthodoxe. » 

Elle explique la division religieuse par l‘intervention de sa grand-mère : 

« Bah…en ce qui concerne ma sœur, ma grand-mère n’est pas intervenue, 

mais en ce qui me concerne, pour qu’elle soit sûre que je serai orthodoxe et il n’y 

aura pas d’interférences, elle a amené le prêtre Andu jusqu’à la maison. » 

Lia a un parcours atypique pour quelqu‘un provenant d‘une famille mixte. C‘est 

vrai qu‘habituellement, l‘enfant hérite « l‘ethnie » de sa mère, étant donné que le plus 

souvent ce sont les mères qui s‘occupent de l‘éducation de l‘enfant et qui 

transmettent aussi la langue. Dans les cas où la mère est roumaine, il y a beaucoup 

d‘exemples où les enfants n‘apprennent pas la langue hongroise. Ce qui est 

exceptionnel dans le cas de Lia est le fait qu‘elle provient d‘une famille 

« magyarisée » avec une importance très grande dans l‘histoire de la Transylvanie et 

de la Roumanie (elle est considérée ennemie des Roumains) et en même temps elle 

a été élevée par sa grand-mère, roumaine, dans un esprit fortement nationaliste 

roumain, de sorte que pendant son enfance elle a refusé la langue hongroise. Dans 

ces conditions, à présent elle essaie de « récupérer » sa partie hongroise, mais au 

niveau d‘identification ethnique, elle ne sait pas où se situer.   

Rebeka, étudiante en Etudes Européennes, spécialisation anglaise, qui vient 

de la Région Sicule : 

« Je n’ai jamais entendu de la bouche de mes parents quelque chose d’anti-

roumain. Oui, mon père a apporté quelques bouquins très vieux sur l’histoire de la 

Hongrie, que j’ai aussi ici à la maison, à Cluj. Et il a essayé de me raconter vraiment 

l’histoire originelle, non pas celle que certains essaient de nous bourrer le crâne. 

Parce que l’histoire de la Roumanie est aussi… Mes parents proviennent de familles 



102 

 

normales. Comment dire ? Ça se voit que le nationalisme n’a pas fait partie de leur 

vie quotidienne. »   

On observe dans les cas de Paul et de Lia le fait que la religion est mise en 

discussion lors de la question identitaire. Tandis que dans les entretiens avec les 

étudiants Hongrois ou Sicules, le sujet religieux n‘est pas rappelé. L‘idée de 

l‘orthodoxie est fortement liée à l‘identité roumaine en général dans le nationalisme 

construit entre les deux guerres mondiales et nié/ignoré pendant le communisme. En 

même temps, on observe facilement l‘extension des églises orthodoxes après la 

chute du communisme. Et pourtant tous ces étudiants ont été baptisés pendant le 

communisme. L‘attachement religieux peut être expliqué soit comme une coutume 

sans une vraie application, soit comme une pratique religieuse réfléchie et désirée. 

Dans les deux cas, les sujets ont été élevés dans un esprit roumain, avec une 

éducation « roumaine », la religion représentant un attachement à cet esprit. Aucun 

d‘entre les deux n‘est un vrai pratiquant orthodoxe. 

 De la même façon que Lorraine Ryan l‘explique, la famille joue un rôle de 

base dans le procès mémoriel et de l‘apprentissage de l‘histoire. A part Levente qui 

raconte un épisode de « vulgarisation de l‘histoire » dans sa faculté et Norbert qui 

évoque la manière dont son professeur de lycée a présenté les deux histoires, les 

entretiens des autres étudiants soulignent surtout le rôle de la famille dans la 

construction de la mémoire (intérieure et extérieure). Un cas exceptionnel est Lia, qui 

est elle-même sujet de l‘histoire et par ça affectée lors de l‘apprentissage de l‘histoire 

roumaine dans le cadre scolaire et qui est bouleversée aussi à cause de la mémoire 

anti-hongroise transmise par sa grand-mère. C‘est un exemple éloquent où l‘histoire 

est en relation conflictuelle avec la mémoire.  

Maurice Halbwachs dit ensuite que la mémoire collective se distingue de 

l‘histoire au moins sous deux rapports 

 C‘est un courant de pensée continu, d‘une continuité qui n‘a rien 

d‘artificiel, puisqu‘elle ne retient du passé que ce qui en est encore 

vivant ou capable de vivre dans la conscience du groupe qui 

l‘entretient. Elle ne dépasse pas les limites de ce groupe. Lorsqu‘une 

période cesse d‘intéresser la période qui suit, ce n‘est pas un même 

groupe qui oublie une partie de son passé; il y a, en réalité, deux 



103 

 

groupes qui se succèdent. La mémoire collective remonte dans le 

passé jusqu‘à une certaine limite, plus ou moins éloignée. Au delà, elle 

n‘atteint plus les événements et les personnes d‘une prise directe. Or, 

c‘est précisément ce qui se trouve au-delà de cette limite qui retient 

l‘attention de l‘histoire (Halbwachs, 1997 : 166). L‘histoire divise la 

suite des siècles en périodes, comme on distribue la matière d‘une 

tragédie en plusieurs actes.  

 La seconde distinction consiste dans le fait qu‘il y a plusieurs mémoires 

collectives, tandis que l‘histoire est une, formée des faits divers 

historiques qui forment un ensemble (Halbwachs, 1997 : 130-136).  

La mémoire collective est une réflexion fluide et dynamique de l‘identité 

collective d‘un groupe ou d‘une nation. En essayant d‘unifier des étrangers 

ensemble, la mémoire collective mélange les sphères publiques et privées, en 

s‘appuyant sur des moments historiques significatifs pour les individus et en 

construisant une histoire chronologique (Ryan, 2011 : 154). Voici un point essentiel 

qui décrit la relation entre la mémoire collective, l‘identité collective et l‘histoire. 

Pourtant, les notions historiques et générales jouent des rôles très 

secondaires: elles supposent l‘existence préalable et autonome de la mémoire 

personnelle. Les souvenirs collectifs viendront s‘appliquer sur les souvenirs 

individuels, en leur donnant une prise plus sure. Mais, il faudra alors que les 

souvenirs individuels soient d‘abord là; sinon notre mémoire fonctionnerait à vide 

(Halbwachs, 1997 : 107). Il y a alors une interdépendance entre les souvenirs 

individuels et ceux collectifs, et, en même temps, une interdépendance entre la 

mémoire individuelle et celle collective. 

 

Ensuite, si on adopte le point de vue de l'anthropologue Joël Candau sur la 

relation mémoire-histoire, on voit que les deux sont des représentations du passé, 

mais l‘histoire se donne comme objectif l‘exactitude de la représentation, alors que la 

mémoire ne prétend qu‘à son caractère vraisemblable. L‘histoire se préoccupe de 

mettre en ordre des événements, tandis que la mémoire englobe les sentiments, les 

affects, la passion de ces événements. « L‘histoire peut venir légitimer, mais la 



104 

 

mémoire est fondatrice. » (Candau, 2005 : 58). Joël Candau met l‘accent en ce cas 

sur l‘interdépendance entre les deux. Paul Ricœur fait lui aussi remarquer la liaison 

entre les deux : la mémoire a la fonction de reconnaissance-elle donne la certitude 

de la présence réelle de l‘absence du passé. Même s‘il n‘est plus là, le passé est 

reconnu comme ayant été. Et cette fonction la mémoire la transmet à l‘histoire 

(Ricœur, 2000 : 4). 

L'anthropologue Kevin Yelvington apporte encore un point de vue: la mémoire 

est « intersubjective » et s‘appuie sur le processus de la transmission. Le lien avec le 

monde est toujours accompli par l‘Autre. Le monde a une texture et elle correspond 

aux liaisons intersubjectives du sujet (soi-même) avec l‘autre (Flores-Gonzàlez, 

2008 : 191). L‘intersubjectivité est une question spécifique pour la mémoire et qu‘on 

ne retrouve pas à l‘histoire. La mémoire est une activité dans le présent, est une 

production de symboles en relation avec l‘expérience, avec des thèmes culturaux 

significatifs et des catégories, et d‘autres objets dans le monde social et culturel : « it 

is part of a process of the self situating itself, of interpreting bodily states and 

emotions » (Yelvington, 2002). 

Si on adopte le point de vue de l'historien Pierre Nora, on voit que pour lui il y 

a une opposition claire entre les deux : la mémoire « est la vie, portée par des 

groupes vivants, en évolution permanente, multiple et démultipliée » (Candau, 2005 : 

59). Elle est « enracinée dans le concret, le geste, l‘image et l‘objet », dans les 

détails. L‘histoire, par contre, met l‘accent seulement sur les continuités temporelles, 

sur les évolutions et sur les rapports des choses, « elle appartient à tous et à 

personne, elle a vocation à l‘universel  (...) l‘histoire est une anti-mémoire et, 

réciproquement, la mémoire est l‘anti-histoire. » (Candau, 2005 : 59). 

 

 Si on prend en considération la relation entre la mémoire collective et 

l‘histoire, dans le cas transylvain, on voit que la perspective historique ne s‘applique 

pas. Les deux risquent de se confondre, étant donné la politique communiste 

nationaliste, qui a insisté sur le mauvais côté des relations hongroises-roumaines et 

a écrit l‘histoire. L‘histoire, de la même façon que la mémoire, sont des narrations. 

Dans le cas des Roumains, le mythe « Michel le Brave » (Mihai Viteazul) fait preuve 

de la manière dont les étudiants ne font pas la différence entre mémoire et histoire. 



105 

 

Le gouverneur qui a réussi à conduire pour une courte période, 1599-1600, les trois 

provinces roumaines réunies, il commence à être perçu comme unificateur que vers 

le milieu du XIXème siècle. Dans l‘historiographie du XVIIème et de XVIIIème siècle, 

cette image de l‘unificateur n‘existait même pas. Chez plusieurs historiens de ce 

temps-là, Michel le Brave apparait comme un grand guerrier, éventuellement un 

héros, ou bien même un conquéreur de la Transylvanie, mais jamais comme un 

unificateur. Il n‘y a qu‘au XIXème siècle que Mihai Viteazul passe par un procès de 

transfiguration, en devenant d‘un héros chrétien et guerrier, un symbole de l‘unité 

roumaine. Cette orientation nationale, politique et historique appartient à la 

génération qui a fait la révolution de 1848 et a réalisé plus tard la Grande Union 

(Boia, 2000 : 60-65). Ce symbole est repris pendant la deuxième période du 

communisme et existe encore aujourd‘hui. Alors, ce n‘est pas étonnant que les 

étudiants roumains considèrent Michel Le Brave un symbole de l‘union des trois 

provinces roumaines. C‘est un cas expressif pour montrer comment l‘histoire a 

influencé la mémoire collective roumaine. En parlant sur des événements 

historiques, Michel le Brave apparait souvent lors du sujet de l‘Union des Principats : 

 « Quels sont les événements historiques les plus importants pour toi de 

l’histoire de la Transylvanie ?  

Georgiana : La Grande Union de 1600…C’était important parce Michel le 

Brave a réussi à unir pour la première fois les principats roumains et la 

Transylvanie » (étudiante roumaine, Sciences Economiques). 

Parmi les Hongrois, il y a des étudiants qui ne considèrent pas Michel le Brave 

aussi important pour la Transylvanie. Szabi se demande pourquoi on a construit la 

statue de ce gouverneur à Cluj :  

« Michel le Brave a été de Cluj ou quelque chose comme ça ?! Pour moi c’est 

totalement artificiel. Il n’a pas de place dans ce paysage. Ça se voit qu’il n’a pas été 

là, que c’est artificiel. » 

 Si on prend en considération les opinions des étudiants en histoire, on peut 

remarquer la distance qu‘ils prennent souvent concernant l‘histoire ou bien les 

histoires écrites. La superposition histoire-mémoire n‘est plus valable dans ce cas. 



106 

 

« Comme un prof l’avait dit : chaque pays crée sa propre histoire, disons, 

indifféremment des armes…et bien sûr, ici, ceux d’Odorheiu Secuiesc par exemple, 

mais d’autres aussi, pas seulement qu’eux, ont certainement des problèmes avec la 

continuité. Parce que ça  c’est le plus grand problème. Mais ils disent et ils affirment, 

ici je parle de Transylvanie, qu’ici il n’y avait que des Hongrois et ils sont les meilleurs 

et bla bla bla. Et ils ont besoin de nouveau de la Transylvanie et maintenant il y a le 

problème avec Odorheiu Secuiesc. Et bien sûr, j’ai eu des professeurs qui disent que 

la Transylvanie appartient et est encore aux Hongrois…des professeurs à la 

faculté…et j’en avais dit avant aussi. Je ne suis pas forcément l’histoire écrite par les 

Hongrois parce qu’en Hongrie les livres apparus sont au même niveau que ceux 

roumains. Mais, le mieux serait si un historien anglais écrivait, neutre, qui n’a aucun 

rapport ni avec l’histoire hongroise, ni avec celle roumaine. Et oui, bien sûr, il y a des 

choses comme ca et on observe surtout à la faculté d’histoire et de Philosophie. Et 

surtout en Histoire. Parce que, je t’avais dit que j’ai des collègues qui affirment que la 

Transylvanie est la nôtre. Ils affirment ça dans le contexte où ils ont été avant ici. Des 

affirmations de ce genre se passent aussi pendant les cours, je ne sais pas, en 

médiévale, contemporaine ou moderne. » (Levente) 

« On ne savait plus de quoi il s’agit. On ne savait plus ce qui se passe. Pas à 

pas, on se formait nous-mêmes une opinion. Bien sûr qu’au baccalauréat on a du 

écrire des choses qu’on ne croyait pas peut-être. Mais on les écrivait parce qu’on 

devait obtenir la note respective. Il y avait des choses qui n’avaient pas de logique. 

Mais, nulle part il n’y a pas de choses qui soient clarifiées jusqu’à aujourd’hui. Et on 

voit clairement que c’est de bullshit d’un coté et de l’autre. C’est comme ça, quoi 

faire? C’est ça la politique. C’est ça, rien d’autre. L’histoire va être toujours une arme 

politique très grande malheureusement. » (Norbert) 

La manière dont les histoires sont écrites peut créer des confusions. Les 

Hongrois passent le baccalauréat d‘Histoire en roumain, après avoir étudié 

« l‘histoire des Roumains », mais aussi l‘histoire de la Hongrie, pour ceux qui en ont 

eu la possibilité. Et ici interviennent les malentendus entre les deux. Les étudiants en 

histoire cités préfèrent se placer « en dehors » de différentes variantes, les 

considérant incertaines et en dehors de ce que les professeurs enseignent aussi 

parfois. Le problème ressurgit chaque fois qu‘on pose la question de l‘autonomie de 



107 

 

la Transylvanie ou de la Région Sicule puisque les demandes d‘autonomie 

s‘appuient souvent sur des sujets historiques, tel celui de la continuité21. 

 

c. L’oubli 

 

Pour Halbwachs, la mémoire est un construit social qui actionne comme un 

filtre des événements passés essayant de préserver seulement ces images-là qui 

soutiennent le sens d‘identité présent du groupe. La mémoire collective est une sorte 

de conscience du passé qui la réinterprète dans la lumière des intérêts présents. La 

contribution orale des historiens, en commençant par Thompson (1978) a été de 

reconnaître la nature de médiatisation de la mémoire, d‘être considéré en relation 

soit avec les expériences vécues, historiques, soit avec la production active de 

signification et d‘interprétation, capable d‘influencer le présent. Dans ce sens, la 

narration et la mémoire sont elles-mêmes des événements, plutôt que des 

descriptions d‘événements (Cappelletto, 2003 : 241-241). La mémoire collective est 

utilisée donc comme instrument du temps présent. La filtration des événements se 

fait aussi en fonction des besoins du présent, de sorte qu‘il y aura toujours certains 

événements dont les hommes se souviendront et certains d‘autres qui seront oubliés. 

Ce chapitre est dédié aux « souvenirs oubliés » ou tout simplement dit, aux oublis.  

« La mémoire collective est sans doute davantage la somme des oublis que la 

somme des souvenirs, car ceux-ci sont avant tout et essentiellement le résultat d‘une 

élaboration individuelle alors que ceux-là ont en commun, précisément, le fait d‘avoir 

été oubliés. » (Candau, 1998 : 72). Une nation se forme aussi sur l‘oubli, parce que, 

pour que tous les individus aient beaucoup de choses en commun il faut qu‘ils 

« oublient » beaucoup de choses. Le philosophe français Phillipe Mengue voit la 

question d‘histoire fabuleuse dont les peuples vivants ont besoin comme un 

problème de dosage entre mémoire et oubli. Il dit que la faculté d‘oubli n‘est pas 

opposée à la mémoire, mais devient une fonction positive de celle-ci (Mengue, 2008 : 

                                                           
21

 La continuité fait référence à la théorie de la continuité daco-roumaine en Transylvanie 



108 

 

49-50). Ensemble, ils peuvent construire un Temps consenti par le peuple en cause, 

qui libère du malheur ou des fautes du passé.  

En parlant de mémoire, la plupart des auteurs parlent aussi de l‘oubli, 

d‘habitude en l‘opposant. Ce courant a donné naissance à de nombreuses critiques 

qui ne sont pas d‘accord avec cette opposition. Marc Augé par exemple, dit qu‘on 

oppose trop hâtivement un âge de la mémoire à un âge de l‘oubli, qui lui aurait 

succédé. C‘est plutôt l‘inverse : une époque où le passé se vit au présent, dans la 

fidélité à la tradition, bascule dans une période où ce passé prend toute l‘allure d‘un 

passé et doit, dès lors, être enregistré par la mémoire (Augé, 1989 : 43-55). L‘oubli 

est considéré nécessaire à l‘individu, ainsi qu‘à la société. « Il faut savoir oublier pour 

goûter la saveur du présent, de l‘instant et de l‘attente, mais la mémoire elle-même a 

besoin de l‘oubli : il faut oublier le passé récent pour retrouver le passé ancien. » 

(Augé, 2001 : 7). Plus qu‘une relation de besoin, Maurice Olender appelle, la 

mémoire et l‘oubli, un vieux couple fonctionnel. Mais ici il fait rappel aux valeurs 

positives de l‘oubli, non pas à l‘amnésie, ni à la négation de la mémoire. Le « bon 

oubli », comme il l‘appelle, rend le sommeil à ceux qui en ont été privés, apaise ceux 

qui ont souffert de ce qu‘ils ne peuvent souvent pas même formuler. Cet oubli ne 

survient que quand la mémoire a fait son œuvre et quand l‘histoire a été élaborée en 

choisissant une certaine représentation. La temporalité des œuvres de mémoire ne 

peut pas être prescrite à l‘avance : le deuil suppose le temps de « ruminer » jusqu'à 

ce qu‘un passé, qui n‘a pas pu se transférer par « représentation », soit « digéré » 

avant de basculer dans l‘oubli. Mais, ni la mémoire, ni l‘oubli ne peuvent être imposés 

(Olender, 2010 : 174). 

L‘ethnologie, les théories locales du temps qu‘elle a recueilli ou reconstitué, 

les témoignages et les réflexions qu‘elle a rassemblé, mettent en évidence des 

figures de l‘oubli dont on pourrait dire qu‘elles ont une vertu narrative, qu‘elles aident 

à vivre le temps comme une histoire et que, à ce titre, elles sont dans le langage de 

Paul Ricœur, des configurations du temps (Augé, 2001 : 36-37). Il y a trois figures de 

l‘oubli : 

1. Celle de retour dont l‘ambition première qui est de retrouver un passé 

perdu en oubliant le présent et le passé immédiat avec lequel il tend à 



109 

 

se confondre pour rétablir une continuité avec le passé plus ancien, 

éliminer le passé «composé» au profit d‘un passé «simple»; 

2. Celle du suspens, dont l‘ambition première est de retrouver le présent 

en le coupant provisoirement du passé et du futur et, en oubliant le 

futur pour autant que celui-ci s‘identifie au retour du passé ; 

3. Celle de commencement ou de re-commencement, dont l‘ambition est 

de retrouver le futur en oubliant le passé, de créer les conditions d‘une 

nouvelle naissance qui ouvre à tous les avenirs possibles sans en 

privilégier aucun (Augé, 2001 : 76-78). 

L‘oubli est alors intégré dans la mémoire et dans le Temps. Dans notre cas, 

«la mémoire est un présent du passé», c‘est-à-dire, elle reprend ce qui est évoqué, 

sélectionné, retravaillé par des acteurs du présent en fonction de leurs projets 

(Martin, 2010 : 54). La figure de l‘oubli qui s‘approche le plus du cas transylvanien est 

celle de retour. L‘oubli joue un rôle important à la liaison mémoire-histoire et passé-

présent-avenir. En utilisant l‘oubli, l‘histoire devient « digérable » pour les chaque 

côtés séparément, mais le passé n‘est pas capable de construire un seul avenir. On 

verra pour les deux cas que les événements qu‘on oublie le plus souvent d‘un côté 

sont rappelés de l‘autre côté. Est-ce qu‘on peut parler de « bon oubli » dans ce cas ? 

Est-ce que le « bon oubli » d‘une partie pourrait devenir un « mauvais oubli » pour 

l‘autre côté? 

 Pour répondre à ces questions je vais prendre quelques exemples des 

entretiens avec les étudiants hongrois et roumains lorsque l‘on discutait sur le sujet 

de l‘histoire de la Transylvanie. Le plus souvent, je leur ai demandé de me donner 

des exemples des événements historiques qu‘ils percevaient comme les plus 

importants. En observant les événements que certains se rappellent, je remarquais 

que « de l‘autre côté» il n‘y avait à peu près jamais ces événements-là. Mais, du côté 

hongrois nous verrons quasiment les mêmes événements racontés par les étudiants 

et la même chose du côté roumain. 

Lorsque l‘on parle avec les étudiants roumains de l‘histoire de la Transylvanie, 

il y a toujours certains événements qui sont rappelés : la période 1867-1918, lorsque 

la Transylvanie a été incorporée à la partie hongroise de l‘empire Austro-Hongrois. 

C‘est une période difficile surtout pour les Roumains, mais aussi pour les autres 



110 

 

nationalités de ce territoire, à cause de la politique assidue de « magyarisation ». Par 

contre, les étudiants hongrois voient cette période comme une période de gloire, de 

grand éclat, d‘enrichissement. 

Il suit après un événement traumatisant pour la partie Hongroise : le traité de 

Trianon, par lequel la Transylvanie a été cédée à la Roumanie. Par ce traité, 33% de 

la population hongroise de la Hongrie d‘avant guerre a passé hors de ses frontières. 

Les étudiants de la lignée hongroise parlent souvent de lui, et une des étudiantes 

considère que c‘est à cause de ce traité que la Roumanie a gagné la Transylvanie:  

« Il ne s’agit que d’une question de chance, et j’y me suis habituée » (Hanna, 

étudiante en Histoire) ;  

« Comme Hongrois, je peux dire que c’est une question triste pour nous...nous 

sommes devenus une minorité...et puis, nous sommes des Hongrois, mais nous 

n’appartenons pas ni à l’Hongrie, ni à la Roumanie...donc ça c’est un peu triste... » 

(Szabi) 

Mais il y a aussi des opinions différentes, beaucoup plus neutres :  

« Trianon est un événement historique qui doit être accepté...l’histoire change 

au long de l’histoire, on ne sait pas ce qui arrive. Moi, je n’ai pas de problème, c’est 

comme ça que cela s’est passé, les Hongrois ont été battus, La Grande Hongrie a 

été partagée et point. C’est un événement historique, une évolution normale dans le 

cadre de l’histoire. » (Levente).  

Si pour la plupart des Hongrois cet événement a été choquant, pour les 

Roumains, par contre, il est tout à fait naturel, comme une chose qui a été désirée 

depuis toujours et qui s‘est accomplie enfin le 1er décembre 1918. Le même 

événement est rappelé d‘une manière différente : pour les Hongrois, c‘est le traité de 

Trianon, pour les Roumains c‘est la Grande Union (et aucun étudiant roumain n‘a 

mentionné ce traité). 

Et puis, un autre événement qui doit être précisé est celui de la période 

horthyste. Cette période (1940- 1944) est bien accentuée par les Roumains, à cause 

des victimes roumaines de cette époque et il est presque passé dans l‘oubli par les 

Hongrois. Voilà l‘opinion de l‘historien roumain David Prodan sur le horthysme : « le 



111 

 

horthysme n‘apportait rien de soudain. Il n‘était qu‘une exacerbation plus 

spectaculaire d‘un grand peuple. Réconcilions-nous du fait qu‘il n‘a pas duré plus 

longtemps) (...) le « horthysme » n‘a pas du tout été accidentel. Il a été l‘exacerbation 

d‘une mentalité façonnée de haut en bas, à partir de la haute intellectualité, de 

l‘opinion publique majeure (…), exacerbation de la haie envers les peuples qui se 

soulèvent, de la haie sans égal envers le peuple roumain, le premier qui, par son 

importance va préjudicier sa domination. » (Prodan, 2002 : 174). En consultant les 

manuels d‘histoire d‘aujourd‘hui, on observe que le horthysme n‘occupe plus la 

même place qu‘avant, cette période étant rappelée fugitivement. Et pourtant, il est 

encore présent dans la mémoire collective : 

« Horthy a été un assassin…il y a eu beaucoup de morts à ce moment. Ça a 

été dur pour les Roumains…et pour les Juifs aussi. » (Sebi, roumain, Sciences 

Economiques) 

« Le horthysme a été une période mauvaise pour les Roumains, très 

mauvaise. Et puis il y a eu le communisme. » (Dragos, roumain, Sciences 

Economiques, président de la filière La Nouvelle Droite de Cluj-Napoca) 

Dans les discussions avec les étudiants hongrois, aucun d‘entre eux ne fait 

rappel à cette période. Il n‘y a qu‘un seul jeune hongrois qui affirme être un peu 

amusé que sa grand-mère ait été horthyste. Mais il ne pense pas quand même 

qu‘elle pourrait être vraiment horthyste. Il dit timidement sur sa grande mère : « elle 

dit que vous avez volé le pays…que les Hongrois ont fait ça et ça » (Eddy). Mais, elle 

connaît la langue roumaine et a même une voisine roumaine avec laquelle elle 

discute parfois, s‘entraide, etc. Donc, le horthysme reste pour elle une question 

idéologique, mais sans aucune finalité pratique. 

Si on pose la question d‘une manière duale, « bon oubli »/  « mauvais oubli », 

on observe que les « oublis » dont on parle dans les exemples en dessus deviennent 

« mauvais » si on se rapportent aux oublis des Hongrois concernant certains 

événements de la Transylvanie que les Roumains gardent dans leur histoire et leur 

mémoire collective et vice-versa. Le dualisme devient plutôt « mauvais oubli »/ 

« souvenir ». Le « bon oubli » n‘est pas exemplifié ici, mais cela ne veut pas dire qu‘il 

n‘existe pas. Il y a aussi des étudiants qui préfèrent oublier pour arriver à un présent 



112 

 

pacifique : « mais, tu sais, je pense qu’ils devraient faire la paix, laisser le passé, tout 

ça... » (David, Hongrois).  

 

Déjà en partant des perspectives présentées en dessus et surtout des 

exemples offerts par les relations inter ethniques entre les étudiants hongrois et 

roumains, nous pouvons affirmer, de la même façon qu‘Alon Confino que le 

problème crucial dans l‘histoire de la mémoire n‘est pas comment le passé est 

représenté, mais pourquoi il a été accepté ou rejeté. Une des contributions 

significatives des études de la mémoire a été d'explorer comment la construction du 

passé, par un procès d'invention et d'appropriation, a affecté la relation du pouvoir 

dans la société. Dans ce cas, la mémoire est perçue comme une expérience 

subjective d'un groupe social qui soutient une relation de pouvoir. Plus simplement 

dit c'est qui veut se souvenir, de quoi et pourquoi. Alors, la mémoire devient un 

corolaire « naturel » de développement politique et d'intérêts (Confino, 1997 : 391-

394). 

Le sociologue Barbara A. Misztal parle aussi du fait que la mémoire est 

devenue un des discours principaux qui est utilisé stratégiquement pas seulement 

pour expliquer le passé du groupe, mais aussi pour le transformer dans une source 

d‘identité fiable pour le groupe présent. Le déclin dans le rôle de mémoire nationale 

ou religieuse comme sources stables d‘identité ouvre l‘espace de recherche pour les 

identités authentiques et les passés utilisables (Misztal, 2004 : 68). 

Nous avons vu précédemment comment le Temps passé est utilisé au service 

du temps présent. Il y a une confusion entre la mémoire et l‘histoire. Dans une 

perspective anthropologique, on parle d‘une interdépendance des deux, mais à partir 

de cette relation étroite, dans le cas transylvain on arrive à une confusion. En plus, 

en suivant Maurice Halbwachs et M. Bloch, on observe que les mécanismes de 

construction de la mémoire et de l‘histoire sont semblables, ce qui pourrait expliquer 

aussi cette confusion. Dans ce contexte, la politique cherche les passés utilisables, 

en utilisant les souvenirs autant que les oublis. La situation est plus compliquée dans 

notre cas puisque l'on parle de deux Temps : l'un hongrois et l‘autre roumain, qui se 

construisent parfois en opposition. Ainsi, les souvenirs d‘un autre deviennent les 



113 

 

oublis de l‘autre et vice-versa, de sorte qu‘on ne peut pas parler dans ce cas de 

« bon » ou de « mauvais » oubli comme M. Ollender.  

L‘éducation formelle et informelle joue un rôle de base dans la transmission de 

la mémoire collective, mais aussi de l‘histoire. Les étudiants prennent des positions 

différentes quand il s‘agit de l‘utilisation du Temps. Certains étudiants en histoire, 

hongrois et roumains prennent de la distance avec l‘histoire transmise à l‘université 

ou dans le système éducatif en général. D‘autres étudiants gardent les 

connaissances de la période de lycée, des connaissances sommaires, qu‘ils 

intègrent dans les « passés utilisables ». Nous devrions ajouter que l‘événement 

essentiel débattu dans l‘histoire et qui est rappelé par les étudiants reste celui de 

l‘origine. Cela s‘explique justement par le fait que démontrer que c‘étaient les 

Roumains ou les Hongrois les premiers pourrait justifier leur présence comme 

groupe ethnique sur le territoire de la Transylvanie. 

C‘est pour cela que la mémoire collective est toujours négociée à l‘interface 

entre l‘imposition de la narration publique dominante et la réaction de l‘individu privé. 

Elle est une construction narrative qui, comme résultat des divers facteurs (comme le 

rôle indispensable de l‘individu dans sa négociation, son dynamisme, la potentielle 

déstabilisation du message pourvu à être réceptionné, et le changement 

générationnel) peut être réinterprétée, modifiée par le « consommateur de la 

mémoire » ou bien rejetée (Ryan, 2011 : 163-165). La mémoire est une construction 

narrative qui impose une structure temporelle et linéaire des événements sans lien et 

sans ordre et est en totalité compatible avec l‘hégémonie. Alors la mémorisation 

forcée s‘engage au service de la remémoration de ces événements appartenant à 

l‘histoire commune qui sont utilisés pour  l‘identité commune. La mémoire regroupe 

l‘identité et le pouvoir comme la mémoire narrative limite l‘identité commune à une 

qui sert à la légitimation des stratégies du dominant (Ryan, 2011 : 158). 

 



114 

 

Section  IV. Le Temps-objet : Les temps sociaux estudiantins  

Toujours dans le cadre des constructions identitaires, nous allons analyser 

des « mondes de vie » (Schütz, 1987 : 105) étudiant, dans le Temps-objet en 

passant par plusieurs temps sociaux afin d‘observer comment se construisent les 

identités en tant que étudiant et Hongrois ou Roumain à la fois. 

Les temps sociaux dans le cadre de la vie étudiante peuvent être organisés en 

quatre niveaux : 

 Le temps standard ou le temps civil, « une structure temporelle 

universelle du monde inter subjectif de la vie quotidienne », qui « se 

situe à l‘intersection du temps cosmique et du temps intérieur ». Par le 

temps cosmique il peut être mesuré avec les montres, les calendriers 

etc. Comme sens intérieur du temps des actes du travail, il gouverne, si 

et seulement si nous sommes pleinement conscients, le système des 

plans (de vie, de travail, de loisir) sous lesquels nous subsumons nos 

projets. Comme il est commun à tous, il rend possible la coordination 

inter subjective de ces systèmes de plans individuels (Schütz, 1987 : 

120). Ce temps ne coordonne pas nos actions et celles des autres 

individus, mais c‘est à partir de celui-ci, parce qu‘il est commun à tous, 

que nous allons les coordonner. A partir de ce temps standard, nous 

pourrons analyser le temps de vie quotidien (Cherubini, 2000 : 84). 

 Le temps de vie, spécifique à la vie estudiantine qui a une dimension 

diachronique, en passant par le lycée, l‘université et le monde de 

travail. 

Bernard Cherubini décrit la vie estudiantine universitaire comme une étape 

transitoire entre un statut de dépendance vis-à-vis d‘un univers familial (et vis-à-vis 

d‘un univers éducatif de type lycée) et un statut de dépendance par rapport au 

monde de travail. De plus, dans beaucoup de cas, elle est une étape transitoire entre 

deux espaces différents (la plupart des étudiants Hongrois et Sicules viennent de 

Transylvanie ou parfois même de Cluj, tandis que les Roumains viennent aussi des 

régions plus lointaines telles Moldavie, Munténie etc.) et cela peut poser des 

problèmes d‘adaptation au milieu clujean (de Cluj). Ensuite, les deux caractéristiques 



115 

 

du temps de vie qui sont soulignés par Bernard Cherubini sont appliqués dans notre 

cas aussi : le statut d‘indépendance relative et la durée limitée (de 3 à 5 ans). Les 

différences interviennent au choix de la langue d‘étude pendant l‘école élémentaire et 

puis le lycée. La plupart des Hongrois et tous les Sicules avec lesquels j‘ai discuté 

ont choisi la spécialisation hongroise au lycée. Cela a contribué à l‘association des 

amis/ camarades de la même ethnie et au choix de la spécialisation hongroise à la 

faculté aussi. 

Eddy, master en Philosophie, a fait l‘école en hongrois depuis son début. En 

lui demandant pourquoi il a choisi aussi la faculté en spécialisation hongroise il 

répond : 

« Pourquoi tu poses la question comme ça ? On devrait plutôt dire  « pourquoi 

on t’a choisi la spécialisation hongroise ? ».  

En effet, ce sont les parents qui avaient choisi pour lui. Mais la faculté en 

hongrois c‘est lui même qui l‘a choisie pour des raisons pratiques: 

 « Comme j’avais fait 12 ans en hongrois, je me suis dit allons-y, encore 4 

ans ! Et j’avais plusieurs chances d’entrer au budget22 à la spécialisation hongroise 

qu’au budget à la spécialisation roumaine. » 

Il y a aussi des cas isolés où les étudiants hongrois n‘ont pas réussi à 

s‘intégrer dans le milieu scolaire hongrois. Erika, master en Bibliothéconomie, avait 

commencé l‘école primaire en hongrois. Après une année elle est allée dans une 

école roumaine parce qu‘elle disait qu‘elle ne pouvait pas s‘adapter. Elle a choisi plus 

tard la faculté de Bibliothéconomie, en roumain aussi. Son entourage est aussi formé 

en majorité par des Roumains et elle dit même de se sentir mieux parmi eux. 

Ensuite, tous ces étudiants ont passé par le même vécu lycéen de 

dépendance de leur horaire scolaire et aussi de leurs parents. Après l‘université, ils 

sont dépendants du monde du travail, où ils doivent suivre aussi un certain horaire et 

des directives (Cherubini, 2000 : 85). Le choix du monde de travail va être aussi 

influencé par le choix de la spécialisation choisie. Ceux qui ont choisi la 

                                                           
22

 Place non payante dans le cadre de la faculté.  



116 

 

spécialisation hongroise et ne maitrisent pas bien la langue roumaine vont choisir 

surtout des métiers où la langue roumaine ne serait pas prioritaire. Par contre, ceux 

qui parlent très bien les deux langues, vont utiliser cela comme un avantage dans 

leur future carrière. 

Erika faisait ses études et après elle a commencé à travailler en même temps: 

« La Bibliothèque Centrale avait besoin de quelqu’un avec des études en 

Bibliothéconomie et qui parle hongrois. Et c’est comme ça que j’ai commencé à 

travailler, dans ma deuxième année. Bon, je travaillais à mi-temps au début et surtout 

dans le Dépôt. Il n’y a qu’après que j’ai commencé dans la salle professorale. » 

Les étudiants sont beaucoup plus libres pour les horaires et indépendants des 

parents. Cette étape transitoire fait partie d‘un monde inter subjectif qui résulte de 

l‘interaction de l‘étudiant universitaire avec les autres individus dans un monde de vie 

commun. De ce monde inter subjectif les spécificités estudiantines présentées en 

bas vont être résolues (Cherubini, 2000 : 87). 

 Le temps universitaire, rattaché spécifiquement à l‘université.  

Il est défini de façon générale par les horaires de cours, par les heures de 

cours, les examens, les heures de loisirs, le calendrier scolaire, les horaires des 

bureaux administratifs et les disponibilités des professeurs (Cherubini, 2000 : 87). 

L‘université « Babeş-Bolyai  » offre des horaires semblables pour les deux 

spécialisations. Les secrétariats sont les mêmes pour les deux groupes ethniques. 

Ce qui nous intéresse, c‘est dans quelle mesure les horaires de la spécialisation 

hongroise peuvent se rencontrer avec ceux de la spécialisation roumaine. Il y a des 

cas, comme à la Faculté d‘Histoire et de Philosophie, où les deux groupes ont des 

cours en commun, mais en Roumain. Cela peut avoir comme conséquence que la 

partie des Hongrois ou Sicules qui ne comprennent pas le roumain ne vont pas 

réussir à suivre les cours. En même temps, on observe que les deux spécialisations 

ne se mêlent pas : 

« On a eu aussi des cours ensemble (…) dans les cours communs, je ne peux 

pas dire qu’on a des relations les uns avec les autres. Parce que, si on entre au 

cours…on voit déjà les uns qui s’assoient du côté gauche, les autres du côté droit. Et 



117 

 

ils ne se mélangent pas trop. Et on voit cette chose. Mais, l’Archéologie aide 

beaucoup plus à la socialisation entre Roumains et Hongrois quand on fait des 

fouilles archéologiques. C’est mixte. » (Levente) 

Zsófia, étudiante en Archéologie aussi raconte sur ses camarades Hongrois 

qui ne comprennent pas les cours en roumain :  

« Bah oui, surtout ceux qui proviennent d’une région avec majorité hongroise 

et ils n’ont pas entendu le roumain en fait…Ils ne connaissent pas la langue 

roumaine parce qu’ils ne l’avaient pas utilisée. Ils se débrouillent assez difficilement, 

parce que jusqu'à un certain niveau ils comprennent. On comprend que c’est plus 

difficile pour eux d’apprendre le roumain. »  

Les horaires sont semblables pour toutes les spécialisations, les différences 

interviennent entre le niveau licence et le niveau master. Ainsi, Elena, étudiante 

roumaine en master Archives, commence ses cours l‘après-midi (d‘habitude un cours 

par jour), exceptant le vendredi quand elle n‘a pas du tout de cours. Son horaire est 

très relaxé, ainsi elle passe beaucoup de temps dans la bibliothèque pour préparer 

son mémoire. En même temps, elle est à la recherche d‘un travail. 

« J’ai eu un cours hier à 17 heures et à 18 :30 on avait déjà fini…normalement 

sur l’horaire c’est écrit jusqu’à 19 heures. Enfin, et après je suis restée avec deux 

copines à Atelier23, on a bu une bière, on a bavardé…et c’est tout. Je suis rentrée 

après. » (Elena) 

Au niveau licence, les étudiants ont plusieurs cours et séminaires par jour, ce 

qui fait un horaire très chargé. Mais, plusieurs disent de ne pas aller à tous les 

cours : 

« Aujourd’hui j’ai eu trois cours et un séminaire. Je suis allée en Statistique et 

après au séminaire parce que c’était aussi en Statistique. Pour les autres on a déjà 

les cours imprimés. Je vais apprendre directement comme ça. 

Et quand est-ce que tu vas les récupérer ? 

                                                           
23

 Le nom d’un bar 



118 

 

Aaahh…Pendant la session d’examens. Je n’apprends pas tout avant. » 

(Sebi, étudiant roumain, Sciences Economiques) 

Une autre particularité de temps universitaire est donnée par la période 

d‘examens. A la fin de chaque semestre il y a entre deux et quatre semaines dédiées 

aux vérifications et examens. La plupart des étudiants se préparent dans la période 

juste avant les examens ce qui décale leurs horaires habituels. Les salles de lectures 

des foyers universitaires sont pleines pendant cette période. Les étudiants 

apprennent souvent pendant la nuit et le lendemain vont à l‘examen.  

Alors, les « mondes de vie » du temps universitaire se déroulent de la même 

manière pour les deux groupes ethniques, l‘université ne créant pas de dispositions 

spéciales pour aucune des spécialisations. 

 

 Le temps individuel, défini par l‘étudiant (Cherubini, 2000 : 83-84). C‘est 

un temps défini par les libertés laissées dans le monde de la vie 

quotidienne (la question de l‘indépendance relative) et en même temps 

structuré par les horaires scolaires (Cherubini, 2000 : 88). 

En cherchant les caractéristiques principales de la vie universitaire à Cluj, 

nous pourrons dire que celles-ci se déclinent surtout entre la pédagogie et les loisirs. 

Si on commence par la pédagogie, les opinions sur celle-ci sont différentes, en 

fonction des étudiants et de la faculté. Le temps dédié est optionnel dans la plupart 

des cas. Aux cours, même si obligatoires, on ne fait pas de présence (donc 

pratiquement ils restent optionnels) et les TD sont obligatoires. Ce système 

fonctionne pour les deux spécialisations, hongroise et roumaine. 

Les horaires scolaires, même si différents contiennent toujours des pauses 

assez grandes entre les cours. C‘est ici que, assez souvent, les étudiants prennent 

une pause-café. Les locaux choisis sont surtout en fonction de leur proximité à la 

faculté et des prix:  



119 

 

« Notre favori est Zorki ou Krojczar24, mais non pas parce qu’il est hongrois 

ou… j’y ai travaillé. Mais je pense que c’est parce qu’il est moins cher et on fait la 

plupart des cours au Musée, dans la Place du Musée. Et quand on va après les 

cours ou entre les cours boire un thé, un café, une bière etc. le plus proche et le 

moins cher est Krojczar. » (Csabi) 

Toujours pendant les pauses et surtout quand ils n‘ont pas de cours, les 

étudiants passent leur temps dans les bibliothèques. La Bibliothèque Centrale 

Universitaire est le plus souvent fréquentée par les étudiants roumains. La 

bibliothèque offre des livres en hongrois aussi et plusieurs employés sont Hongrois. 

Elle est devenue un lieu de rencontre et elle n‘est pas forcement destinée à l‘étude. Il 

y a des étudiants qui passent toute la journée là, à partir de l‘ouverture (à 8 heures) 

jusqu'à la fermeture (à 20 heures). Pendant la période d‘examens, la situation est 

plus difficile parce qu‘il n‘y a pas assez de places pour tous les étudiants. Cela 

explique la file d'attente qu‘ils forment même avant son ouverture. Il y a des étudiants 

qui préfèrent d‘autres bibliothèques. Par exemple, les étudiants en Sciences 

Economiques qui sont plus loin de la Bibliothèque Centrale, choisissent la 

bibliothèque de leur faculté, qui est beaucoup plus proche. En Archéologie, surtout 

en spécialisation hongroise, il y a beaucoup d‘étudiants qui fréquentent l‘Institut 

Hongrois d‘Archéologie. C‘est un lieu d‘étude, mais aussi un lieu de socialisation, 

mais de socialisation hongroise ou sicule. La plupart des Roumains soit ne 

connaissent pas l‘Institut, soit ne sont pas intéressés, ou bien, comme ils ne 

connaissent pas la langue hongroise, ils ne peuvent pas se servir des livres 

majoritairement hongrois de l‘Institut. 

La vie étudiante est très développée en ville et dans les campus aussi. Le 

campus offre des locaux ouverts jour et nuit, des magasins alimentaires, des 

restaurants avec un programme sans interruption. Le campus principal est situé en 

proximité du centre ville, ce qui crée une liaison forte entre les deux. En centre ville 

les bars sont dédiés et adaptés à la vie estudiantine. Les étudiants qui habitent sur le 

campus, peuvent passer leurs soirées sur place, tandis que ceux qui habitent en ville 

préfèrent choisir les locaux de centre ville. 

                                                           
24

 Zorki est un bar roumain; Korjczar est un bar hongrois. 



120 

 

Nous pourrons dire qu‘il y a une forte relation entre la ville et le campus et que 

cela aide l‘intégration de la vie estudiantine dans la vie citoyenne. Même si parfois on 

a deux « vies étudiantes », qui se manifestent parallèlement, on peut voir que le 

système est le même pour les deux. De ce point de vue, la vie étudiante en général 

n‘est pas « ethnicisée », mais se déploie parfois sur des plans divergents. 

 



121 

 

Section V. Conclusion  

 

Le Temps participe à la construction des identités estudiantines hongroises et 

roumaines en tant que Temps-histoire et Temps-objet. Le Temps-histoire contribue 

surtout à l‘ethnicisation des deux groupes. En analysant les Temps-histoire de la 

Transylvanie, de Cluj-Napoca et de l‘université, on peut voir qu‘il y a déjà un contexte 

favorable à la séparation ethnique. Cela se passe à cause des mécanismes de 

nationalisation qui se sont développés pendant la période communiste et qui 

résistent toujours même après plus de deux décennies de la chute du communisme. 

Le Temps vu comme mémoire et histoire apporte sa contribution à la construction de 

deux groupes ethniques différents. Vu qu‘entre les deux il y a une relation de 

confusion, les deux risquent d‘amplifier la séparation ethnique.  

Pourtant, on observe dans plusieurs cas un phénomène nouveau : la mémoire 

autobiographique participe à la construction d‘une nouvelle identité, qui n‘est ni 

roumaine, ni hongroise, mais plutôt régionale. Ceux qui adoptent une identité 

régionale proviennent tous des milieux mixtes, où la population hongroise est 

numériquement moins nombreuse que la roumaine. Par contre, les Roumains qui ne 

proviennent pas de Transylvanie et une large partie de ceux de Transylvanie, 

s‘identifient tout simplement comme Roumains. En général, le Temps-histoire 

participe à la construction des identités collectives comme roumaines et hongroises, 

mais il y a aussi des exceptions. 

Les étudiants en Histoire, roumains et hongrois, représentent cette exception 

étant donné leur positionnement concernant l‘histoire. Le fait qu‘ils adoptent une 

attitude neutre de point de vue ethnique et aussi qu‘ils se tiennent à distance des 

 deux  histoires (roumaine et hongroise) montre aussi leur rapprochement vers la 

« nouvelle tradition » historique. Celle-ci traite les événements d‘une manière plus 

objective, essayant de ne pas se laisser contrôler par le pouvoir dominant et de ne 

pas  adapter une histoire nationaliste. 

Le Temps-objet semble être le même pour tous les étudiants. Cependant, étant 

donné déjà le contexte temporel-historique qui a tendance à séparer en groupes 

ethniques les étudiants, on peut comprendre pourquoi les vies estudiantines se 

déroulent parfois dans des temporalités parallèles. Quand je parle des temporalités 



122 

 

parallèles j‘insiste sur le cas des étudiants roumains dans des spécialisations 

roumaines et des hongrois dans des spécialisations hongroises. A partir de leur 

temps de vie, en passant par le temps universitaire, jusqu‘au temps individuel, on 

observe un usage semblable du temps, mais sans beaucoup d‘interactions entre les 

deux groupes. Ici le temps-histoire joue un rôle important. 



123 

 

 

Chapitre II : L’espace des relations 

interethniques 

 

Pour révéler les raisons pour lesquelles on a choisi l‘espace comme deuxième 

déterminant dans la construction des identités, je vais analyser dans une première 

étape la relation qui existe entre les deux. Nous allons saisir cette relation de deux 

perspectives principales : une géographique et l‘autre sociologique et 

anthropologique. Les deux donnent des définitions différentes à l‘espace et aussi à 

l‘identité, les relations présentées vont ainsi varier. On part de la prémisse que 

l‘identité manifeste une continuité dans le temps autant que dans l‘espace (Di Méo, 

2004 : 350).  

 

 

a. L’espace géographique  

 

  

Dans une vision géographique, Guy di Méo soutient que la plupart des 

identités affichent une composante géographique, une spatialité qui les renforce et 

les rend plus prégnantes. Les identités s‘expriment souvent par les médiations du 

social et du spatial que forment les lieux, les territoires ou les paysages (Di Méo, 

2004 : 339). Au long de la recherche, on va parler de l‘espace surtout sous ses 

formes de lieu et de territoire. Une analyse plus simplifiée qui présente la relation 

entre l‘espace et l‘identité est faite par A. Berque. Il observe que les relations qui 

sous-tendent les identités dans une société, aussi avancée soit-elle, englobent 

toujours son substrat matériel (Di Méo, 1991 : 2). Et ce substrat matériel est l‘espace. 

L‘espace géographique a une nature dialectique : l‘espace forme pure, c‘est-à-dire 

une substance qui nous est donnée chaque fois que nous exerçons nos sens dans la 

perception, mais aussi les objets eux-mêmes qui s‘organisent sous nos yeux en 

dispositifs spatiaux (Di Méo, 1991 :37). Dans ce cadre, l‘identité est définie comme 

une construction tripartite mettant en interaction trois éléments majeurs : le sujet 

humain, la société et l‘espace géographique (Di Méo, 2002 : 178). 



124 

 

La perspective géographique implique aussi une nouvelle définition de 

l‘identité. Bernard Debarbieux identifie quatre types d‘identités « géographiques » : 

 L‘identité numérique, qui dit qu‘une chose ou une personne reste elle-

même malgré les changements que lui impose le temps qui passe ; 

 L‘identité sociale, qui est un type d‘identité attribuée ou imputée par 

d‘autres à un individu ou à un groupe pour le situer dans une 

représentation de la société. La dimension spatiale de ces identifiants 

renvoie tantôt à des logiques de localisation (ex. les quartiers, les 

ouvriers), tantôt à des logiques environnementales (ex. : les 

montagnards) ; 

 L‘identité personnelle, conçue comme un produit d‘un exercice de 

conscientisation de soi ; 

 L‘identité collective, qui désigne le sentiment et la volonté partagés par 

plusieurs individus d‘appartenir à un même groupe (Debarbieux, 

2006 : 2). 

Les deux premiers types désignent des composantes de la réalité, 

indépendantes de toute appréciation subjective et dont on n‘a pas discuté dans les 

sous-chapitres précédents. L‘idée selon laquelle les identités sociales sont 

coextensives aux identités géographiques constitue une des formulations les plus 

anciennes et les plus récurrentes de la pensée géographique. Cette idée est à la 

base de la théorie de « l‘être géographique » de Vidal de la Blache (1903). Il dit qu‘il 

y a deux principes qui sous-tendent « l‘être géographique »: l‘unité (le pays qui 

transcende la diversité des parties) et la permanence (les changements n‘altèrent 

pas fondamentalement). Vidal mentionne un ensemble d‘identifiants comme des 

« modes d‘existence », des manières de sentir, du langage, genre de sociabilité etc. 

qui se veulent être des descripteurs objectivants. Dès lors ils ressortent davantage 

de ce qu‘on appelle l‘identité sociale, par rapport à l‘identité collective (Debarbieux, 

2006 : 4-5). « L‘être géographique » entre en contradiction pourtant avec « les 

identités », telles qu‘on les a définies dans une approche constructiviste. L‘une des 

caractéristiques définitoires des identités est justement son caractère changeant et 

sa pluralité. L‘identité sociale sur laquelle on va axer la recherche est celle des 

étudiants avec leur « dimension spatiale », l‘université, mais aussi avec les lieux 

publics tels les café-bars considérés « estudiantins ». Pourtant, on va prendre 



125 

 

distance de « l‘être géographique » dans le procès d‘observation des identités qui se 

construisent et interagissent dans le « monde étudiant » hongrois et roumain.  

Guy Di Méo analyse la question relationnelle identité-espace dans une 

approche plutôt fonctionnaliste, où on voit comment les identités peuvent être 

utilisées dans des buts politiques pour la maîtrise de l‘espace. Au long de l‘histoire de 

la Transylvanie, les identités nationales roumaines et hongroises ont été utilisées 

pour la maitrise de même espace, ce qui a donné naissance aux conflits. Nous 

pouvons imaginer que l‘identité se comporte socialement comme le moyen de 

légitimer un groupe dans un espace dont il tirera de substantielles ressources, 

matérielles et idéelles, symboliques en particulier (Di Méo, 2004 : 344).  

Comme elle est un produit idéologique et politique, l‘identité collective n‘a pas 

de substrat territorial obligatoire. Comme l‘identité personnelle, l‘identité collective a 

moins le caractère d‘une réalité objective que celui d‘une représentation sociale 

construite, de nature idéelle. Pour le pouvoir politique, l‘enjeu réside dans la capacité 

à fabriquer les identités les plus larges possibles, susceptibles de fédérer les 

populations les plus nombreuses. De telles entités deviennent des outils de 

domination et d‘exercice de l‘hégémonie sur les autres, ceux qui sont exclus de cette 

représentation identitaire. La production d‘identité collective constitue donc un 

puissant outil au service du pouvoir. Produire de l‘identité collective revient souvent à 

fabriquer un mythe mobilisateur. Celui-ci donne une image plus nette du groupe 

territorialisé qui prend alors l‘aspect d‘une totalité unifiée. Dans cette démarche, le 

Territoire joue toujours un rôle majeur (Di Méo, 2004 : 344-347). 

Ensuite, on peut parler d‘« espace de vie », défini comme un espace 

fréquenté par chacun de nous, avec ses lieux attractifs, ses nœuds autour desquels 

se construit l‘existence individuelle : le logis, la maison, les lieux de travail et de loisir. 

C‘est aussi l‘espace concret du quotidien, dans lequel sont compris un « espace 

perçu » et un « espace représenté ». Dans l‘espace perçu, l‘esprit se représente les 

objets et laisse une place très effacée à l‘imaginaire et à la conceptualisation, tandis 

que dans l‘espace représenté, il s‘appuie sur l‘imaginaire. L‘espace représenté 

reconstruit l‘espace de vie et le dépasse, brise ses frontières pour le hisser jusqu‘aux 

sphères de l‘imaginaire, du rêve, de la mémoire et des concepts (Di Méo, 1991 : 123-

125). L‘espace vécu, l‘espace perçu, mais aussi l‘espace imaginé dans le cadre de 

nos rapports sociaux, forment pour chaque individu une métastructure socio-spatiale 

au sein de laquelle il évolue, se situe et vit sa relation à la société (Di Méo, 1991 : 



126 

 

148). C‘est justement cette structure socio-spatiale que je vais analyser pour voir 

comment elle influence et se laisse façonner dans le processus de construction 

identitaire. De la structure font partie la ville de Cluj-Napoca avec ses sites, ses rues, 

ses magasins, ses café-bars etc. et aussi l‘université, la bibliothèque et le foyer 

universitaire. 

 

 

b.  L’espace social 

 

 

La représentation de l‘espace dans les sciences sociales est dépendante des 

images de rupture et de disjonction. Le caractère distinctif entre les sociétés, les 

nations et les cultures est basé sur une apparente innocente division de l‘espace, sur 

le fait qu‘on occupe naturellement les espaces discontinus. La prémisse de la 

discontinuité forme le point de départ d‘où on peut théoriser le contact, le conflit et la 

contradiction entre les cultures et les sociétés (Kupta, Ferguson, 1992 : 6). Hilda 

Kuper essaie de mettre en ordre les perspectives anthropologiques et sociologiques 

sur le concept d‘espace.   

Elle commence par Durkheim et Mauss, qui ont été les premiers à proposer 

d‘amener le concept d‘espace social dans la théorie sociologique. Les travaux de 

Durkheim traitaient les relations sociales aux niveaux empiriques et cognitifs. Les 

deux notions ont été continuées par des anthropologues et sont observables encore 

dans la théorie de Radcliffe-Brown. Le niveau cognitif du structuralisme durkheimien 

dans l‘analyse de l‘espace sert comme analyse structurale dans l‘interaction des 

unités territoriales et comme modèle d‘analyse des éléments de l‘espace social. On 

peut distinguer l‘espace physique, écologique et structurel. L‘espace physique est le 

plus concret et il est mesurable ; l‘espace écologique est une relation entre les 

communautés, défini en termes de densité et de distribution, faisant référence aux 

ressources naturelles ; l‘espace structurel se définit en fonction des relations entre 

des groupes de personnes dans un système social exprimé en termes de valeurs. 

Malgré les différences qui existent dans l‘analyse du concept d‘espace à partir de 

Radcliffe-Brown jusqu‘à Lévi-Strauss, il y reste quand même une orientation 

intellectuelle commune qui provient de l‘accent durkheimien sur la société et les 

relations sociales. L‘espace social est analysé comme partie du système total. Le 



127 

 

structuralisme a analysé le concept d‘espace par des méthodes différentes et aux 

différents niveaux d‘interprétation. Dans l‘approche culturelle de Malinowski, l‘espace 

et le temps sont composants essentiels du « contexte de culture ». Il a considéré la 

territorialité, le lieu, la proximité et la contigüité comme principes de regroupement 

(Kuper, 2003 : 248-249).  

Dans une perspective sociologique, Maurice Halbwachs analyse l‘espace en 

relation avec le temps et plus précisément avec un temps double : le temps collectif 

des groupes et le temps social permanent. De la même façon, il va considérer 

l‘espace dans une perspective double : l‘espace du groupe collectif et l‘espace 

général. Cette homologie dans le traitement du temps et de l‘espace provient du fait 

que les deux sont conçus comme des cadres sociaux. L‘espace social du groupe 

s‘inscrit dans l‘espace général de la société (Jaisson, 1999 : 174-175). C‘est un 

cadre social englobant les autres cadres, c‘est-à-dire le langage et le temps. Alors 

l‘espace devient un lieu de signification et un langage. Dans sa relation au temps, 

l‘espace est une condition nécessaire au fait que le groupe ait l‘illusion que sa 

mémoire collective puisse durer. L‘espace fonde ainsi une temporalité subjective. 

C‘est la structure des espaces particuliers qui détermine alors la structure du temps 

induit par ces espaces (Jaisson, 1999 : p.175). L‘espace social est fortement lié au 

groupe social, aux relations à l‘intérieur du groupe et à celles qu‘entretiennent le 

groupe à l‘égard de son cadre matériel (Jaisson, 1999 : 176). 

L‘espace social chez Bourdieu (1994) est construit de telle manière que les 

agents et les groupes y sont distribués en fonction de deux principes de 

différenciation : le capital économique et le capital culturel. Il s‘ensuit que les agents 

ont d‘autant plus en commun qu‘ils sont plus proches dans ces deux dimensions et 

d‘autant moins qu‘ils sont plus éloignés. Les distances spatiales sur le papier 

équivalent aux distances sociales. L‘idée de la différence est au fondement de la 

notion même d‘espace. Ainsi il est vu comme un ensemble de positions distinctes et 

coexistantes, extérieures les unes aux autres, définies les unes par rapport aux 

autres, par leur extériorité mutuelle et par des relations de proximité, de voisinage ou 

d‘éloignement et aussi par des relations d‘ordre, comme au-dessus, au-dessous ou 

entre. La position occupée dans l‘espace social par les agents sociaux, dans la 

structure de la distribution des différentes espèces de capital, qui sont aussi des 

armes, commande les représentations de cet espace et les prises de position dans 

les luttes pour le conserver ou le transformer (Bourdieu, 1994 : 20-28). 



128 

 

Tout système de relations entre des éléments dessine un espace, en 

l‘occurrence un espace social qui se confond avec l‘espace construit dans lequel il se 

forme, car ces relations ont nécessairement un espace physique comme support, 

elles s‘inscrivent dans un lieu. L‘espace « physique » est lui-même le produit d‘une 

construction sociale, il porte la marque des groupes sociaux qui ont contribué à le 

façonner historiquement et l‘utilisent. Leurs relations participent à sa transformation 

et lui confèrent des significations particulières (Bonetti, 1994, p. 45). Ainsi, d‘après 

Bonetti, on ne peut pas vraiment introduire une distinction entre l‘espace social et 

l‘espace construit. 

Il préfère utiliser la notion d‘espace imaginaire comme une catégorie 

générique, recouvrant l‘ensemble des processus par lesquels l‘espace brut est 

transformé en lieu de vie, ensemble de significations liées à son passé ou projetées 

par ses habitants. Il suscite des sentiments et est doté de valeurs qui en font un 

support de statut social (Bonetti, 1994 : 18).  

 

L‘anthropologue américain, Edward T. Hall, introduit un nouveau concept dans 

l‘étude de l‘espace : la proxémie. Par proxémie, Hall définit l‘ensemble des 

observations et des théories concernant l‘usage de l‘espace par l‘homme. Tout ce 

que l‘homme est et fait est lié à l‘expérience de l‘espace. Notre sentiment de l‘espace 

résulte de la synthèse de nombreuses données sensorielles, d‘ordre visuel, auditif, 

kinesthésique, olfactif et thermique. Chaque sens constitue un système complexe 

modelé et structuré par la culture. Des individus élevés dans des cultures différentes 

vivent également dans des mondes sensoriels différents. L‘étude de la culture au 

sens proxémique consiste à étudier l‘usage que font les individus de leur appareil 

sensoriel selon leurs différents états affectifs, au cours d‘activités ou des rapports 

humains variés ou des environnements divers (Hall, 1971 :  222-223). 

 

On voit alors qu‘en géographie, en sociologie et anthropologie aussi, l‘espace 

fait partie de l‘identité et prend différentes représentations. Ainsi, on peut voir 

l‘espace dans un sens restreint comme substrat matériel que les individus forment, 

transforment et utilisent dans différents buts, on peut le penser comme espace de vie 

(avec tous les trois sens d‘espace perçu, représenté et imaginé), ou bien on peut 

insister sur l‘espace social (qui se retrouve aussi dans ces trois formes énumérées). 

Toutes ces formes d‘espace mentionnées au-dessus sont liées et nous intéressent 



129 

 

dans cette recherche, mais celle par laquelle je vais commencer tient de l‘espace vu 

dans une approche anthropologique et en même temps différenciée de lieu.   



130 

 

  

Section II. Espace, Lieu et Non-Lieu 

 

Avec Michel de Certeau, on observe une autre perspective de l‘espace. Pour 

définir l‘espace il part de la distinction qui existe entre espace et lieu. Le lieu est 

l‘ordre selon lequel des éléments sont distribués dans des rapports de coexistence. 

Deux choses ne peuvent pas être alors à la même place. Les éléments considérés 

sont les uns à côté des autres, chacun situé en un endroit « propre » et distinct qu‘il 

définit. « Un lieu est donc une configuration instantanée de positions. Il implique une 

indication de stabilité. » (De Certeau, 1990 : 172-173). On parle d‘espace dès qu‘on 

prend en considération des vecteurs de direction, des quantités de vitesse et la 

variable du temps. « Est espace l‘effet produit par les opérations qui l‘orientent, le 

circonstancient, le temporalisent et l‘amènent à fonctionner en unité polyvalente de 

programmes conflictuels ou de proximités contractuelles. L‘espace serait au lieu ce 

que devient le mot quand il est parlé (…). A la différence du lieu, il n‘a donc ni 

l‘univocité ni la stabilité d‘un propre.» (De Certeau, 1990 : 173). 

En somme, l‘espace est un lieu pratiqué. Ainsi, la rue géométriquement définie 

par un urbaniste est transformée en espace par des marcheurs (De Certeau, 1990 : 

173). A partir de cette définition, on s‘approche d‘une vision anthropologique sur 

l‘espace. Marion Segaud disait sur l‘espace habité que c‘est une construction sociale. 

Les éléments qui le composent (ouvert/fermé, dehors/dedans, devant/derrière, 

clair/obscur etc.) ont des significations qui n‘en finissent pas de se décliner selon les 

cultures (Segaud, 2007 : 11). Parler de spatialité propre à chaque société ne signifie 

pas l‘enfermer dans un espace figé, mais lui reconnaitre un espace dominant qui la 

caractérise tout autant que son organisation sociale, culturelle ou économique. Cela 

signifie que chaque individu possède un système de référence par rapport auquel il 

se situe, soit en le reconduisant, soit en le détournant ou modifiant (Segaud, 2007 : 

48). Habiter c‘est dans un espace et un temps donnés, tracer un rapport au territoire 

en lui attribuant des qualités qui permettent à chacun de s‘y identifier. L‘habiter est un 

fait anthropologique. C‘est-à-dire qu‘il concerne toute l‘espèce humaine (Segaud, 

2007 : 65). 

On retrouve la question de l‘espace et du lieu avec Marc Augé aussi sous une 

forme différente. Il soutient que l‘organisation de l‘espace et la constitution des lieux 

sont, à l‘intérieur du même groupe social, l‘un des enjeux et l‘une des modalités des 



131 

 

pratiques collectives et individuelles. Les collectivités et les individus qui s‘y 

rattachent ont besoin simultanément de penser l‘identité et la relation. Pour ce faire, 

ils doivent symboliser les constituants de l‘identité partagée (par l‘ensemble d‘un 

groupe), de l‘identité particulière (de tel groupe et de tel individu par rapport aux 

autres) et de l‘identité singulière (de l‘individu ou du groupe d‘individus en tant qu‘ils 

ne sont semblables à aucun autre) (Augé, 1992 : 67).  

Le lieu anthropologique est une construction concrète et symbolique de 

l‘espace. Il est un principe de sens pour ceux qui l‘habitent et principe d‘intelligibilité 

pour ceux qui l‘observe.  Ces lieux ont au moins trois caractéristiques communes : ils 

sont identitaires, relationnels et historiques. Marc Augé explique la première 

caractéristique par le lieu de naissance. Naître c‘est naître en un lieu, être assigné à 

résidence. En ce sens le lieu de naissance est constitutif de l‘identité individuelle. La 

deuxième caractéristique est expliquée en s‘appuyant sur la définition de Certeau sur 

le lieu : c‘est un ordre selon lequel les éléments sont distribués dans des rapports de 

coexistence. Tandis que la caractéristique historique est dépendante des deux déjà 

énumérées. Le lieu compte du moment où conjuguant identité et relation, il se définit 

par une stabilité minimale. Toutes les relations inscrites dans l‘espace s‘inscrivent 

aussi dans la durée et les formes spatiales (tels les monuments) ne se concrétisent 

que dans et par le temps (Augé, 1992 : 68-76).  

 Marc Augé introduit un concept nouveau : le non-lieu. Si un lieu peut se définir 

comme identitaire, relationnel et historique, un espace qui ne peut se définir par 

aucune de ces caractéristiques est un non-lieu. La surmodernité est productrice de 

non-lieux, c‘est-à-dire d‘espaces qui ne sont pas eux-mêmes des lieux 

anthropologiques et qui n‘intègrent pas les lieux anciens : ceux-ci, répertoriés, 

classés et promus « lieux de mémoire » y occupent une place délimitée et spécifique. 

Un monde où l‘on nait dans une clinique et où l‘on meurt à l‘hôpital, donne naissance 

aux non-lieux. Si les lieux anthropologiques créent du social organique, les non-lieux 

créent de la contractualité solitaire. Les lieux et les non-lieux sont des polarités 

fuyantes : le premier n‘est jamais complètement effacé et le second ne s‘accomplit 

jamais totalement (Augé, 1992 : 100-119). 

 

Dans une perspective géographique, Guy Di Méo présente les lieux comme 

des espaces ou plutôt des édifices de grande échelle, étroitement circonscrits. Il 

insiste beaucoup sur la différence avec les territoires et sur la question de limites. 



132 

 

Ainsi, dit-il, le lieu, plus encore que le territoire géographique, abolit la distance. Alors 

que le territoire répugne au bornage, le lieu en tire une bonne partie de son identité. 

Le lieu se définit par la continuité de ses composantes, par la contigüité des points 

qui le composent, par le principe de co-présence d‘êtres et de choses porteuses d‘un 

sens socio-spatial particulier. C‘est une contraction de l‘espace. Le lieu, surtout privé, 

constitue un espace privilégié de social. 

Jean Pierre Paulet ajoute lui aussi à la notion de lieu celle de symbole. Le 

symbole correspond à une interprétation de l‘environnement, sentimentale, culturelle 

ou mystique qui constitue néanmoins une forme de connaissance. Un lieu est un 

symbole qui peut aussi représenter le pouvoir, mais qui se traduit toujours par une 

réalité matérielle : un château, une statue, un fleuve etc. Tous les lieux ont une 

dimension symbolique potentielle, tout dépend de ce qu‘ils signifient pour un groupe. 

Le plus souvent un symbole se rattache à des réalités bien concrètes car le passé 

marque les lieux (Paulet, 2002 : 12-13). Les lieux symbolisant le pouvoir que nous 

présenterons dans ce chapitre sont les sites. 

  

Le lieu principal vu comme espace pratiqué ou comme une construction 

concrète est symbolique de l‘espace, avec ses caractéristiques identitaires, 

relationnelles et historiques qui se trouvent au centre de cette analyse est 

l‘université. Mais, nous allons analyser l‘université dans sa relation aussi avec la ville 

de Cluj-Napoca, en suivant dans le quotidien des étudiants les lieux qu‘ils marquent 

comme « estudiantins », mais aussi les lieux symboliques hongrois ou roumains. Ce 

qui nous intéresse dans l‘analyse du lieu anthropologique est surtout sa fonction 

symbolique en relation avec le Temps et sa fonction relationnelle. Ainsi, on ne va pas 

insister sur les non-lieux ou sur l‘espace dans un sens matériel.   



133 

 

Section III. Espace privé - espace public 

 

A partir de la question des relations inter ethniques, j‘ai essayé de voir aussi 

quelles sont les différences ou les correspondances entre l‘espace public et l‘espace 

privé. J‘ai commencé l‘observation à partir de la langue parlée : quand parle-t-on le 

hongrois et quand parle-t-on le roumain? Est-ce que cela se fait en fonction de 

l‘espace (public ou privé) ? Ensuite, tout au long de la recherche j‘ai observé les 

étudiants à la fois dans leurs chambres universitaires, mais aussi dans l‘université et 

dans la ville. Avant d‘exposer les espaces publics et privés, je vais essayer d‘établir 

une séparation entre les deux. On remarque que la limite entre les deux espaces 

diffère d‘une culture à l‘autre, ajoutant à la complexité de les définir vraiment. 

  

Le sociologue français Louis Quéré fait une brève présentation de l‘évolution 

du concept d‘espace public en passant par deux perspectives principales qui 

concernent notre recherche aussi. L‘une est philosophique et concerne l‘espace 

public comme partie de la démocratie. Dans ce cadre, la notion d'espace public 

comporte deux idées essentielles : celle d'une sphère publique de libre expression, 

de communication et de discussion, médiatrice entre la société civile et l'Etat, entre 

les citoyens et le pouvoir politico-administratif ; celle d'une scène publique, c'est-à-

dire d'une scène d'apparition, où accèdent à la visibilité publique des acteurs et des 

actions, des événements et des problèmes sociaux (Quéré, 1992 : 76-77). En suivant 

le « monde étudiant », on se demande en quelle mesure on peut parler d‘une 

citoyenneté étudiante dans un espace public défini ainsi.  

La plus « visible » organisation étudiante dans l‘espace public s‘appelle 

OSUBB (L‘Organisation des Etudiants de l‘université Babeş-Bolyai), dont le but est 

de représenter les droits et les intérêts de tous les étudiants d‘UBB. Aucun des 

étudiants avec lesquels j‘ai discuté ne fait partie de l‘organisation, mais plusieurs 

utilisent les avantages offerts par l‘organisation (le plus souvent les titres de transport 

gratuits) ou des réductions dans certains bars, clubs, magasins etc. 

Une autre organisation de laquelle font partie surtout les étudiants de la 

Faculté d‘Etudes Européennes s‘appelle « L‘Organisation des Etudiants Européens » 

(SSE) et elle s‘implique surtout dans des projets liés à l‘idée européenne dans des 

domaines variés : économie, culture, histoire ou bien des projets humanitaires. 

Adriana, étudiante à cette faculté raconte son expérience dans l‘organisation. Elle a 



134 

 

passé trois ans dans le cadre de l‘organisation, se dédiant surtout au secteur des 

Relations Humaines :  

« Je voulais apprendre et exercer aussi un peu dans le domaine…et comme 

j’ai eu la chance de le faire, puisque j’ai été élue pour m’occuper de Relations 

Humaines….On avait des activités de toutes sortes et puis on rencontrait des 

gens…des étudiants, on voyageait parfois, on fêtait ensemble. Il y avait une 

atmosphère agréable. Et puis, c’est une expérience ! » 

Pourtant, SSE et les colloques qu‘elle organise se concentrent sur des 

activités destinées au monde étudiant et moins à la ville de Cluj, ainsi qu‘ils sont plus 

visibles dans l‘université et surtout dans la faculté que dans l‘espace citadin de la 

ville. 

 

Ensuite, Louis Quéré continue toujours avec le domaine philosophique en 

suivant Habermas et sa définition utopique sur l‘espace public intégré dans une 

société démocratique. Il détermine quelques points principaux de la notion d‘espace 

public : la théorie de l‘agir communicationnel et de la rationalisation sociale. Une 

autre caractéristique du raisonnement de Habermas est la conception purement 

procédurale de l‘espace public : l‘exercice de la souveraineté populaire se fait en 

termes de procédures à institutionnaliser. Habermas applique en ce cas sa 

problématique de l‘ « éthique de la discussion », qui se présente comme une éthique 

purement procédurale. Une troisième caractéristique dans l‘approche d‘Habermas 

est de concevoir l‘espace public comme une sphère médiatrice : il fait tampon entre 

l‘Etat et la société civile (Quéré, 1992 : 76-77). La construction d‘un espace public 

dans la vision de Habermas peut être critiquée par le fait que ce n‘est pas réaliste : la 

réalisation d‘un espace public qui tient toutes les promesses que le discours 

démocratique y a investi suppose la moralité des citoyens, leur adhésion 

rationnellement motivée aux principes démocratiques et leur acceptation délibérée 

des procédures de l‘éthique de la discussion mises au jour par les philosophes 

(Quéré, 1992 : 80). 

 

Dans une perspective socio-anthropologique, l‘espace public prend une autre 

forme. Premièrement on met l‘accent sur la vie et les relations en public, plus 

spécialement dans les espaces urbains. Ensuite, ce type d‘interaction sociale se 

manifeste à la fois par une absence de communication, par le maintien de 



135 

 

l‘anonymat, par le privilège des apparences et par l‘acceptation de l‘indétermination 

d‘autrui. La coexistence dans les lieux publics repose sur une forme particulière 

d‘institution d‘un commun (identification et qualification des personnes selon les 

apparences, sans distinction de statut, de rang etc., et en fonction des égards dus au 

« self »), la mise en visibilité (l‘appartenance des personnes à des types et à des 

catégories) et la non-appropriation (les gens ont une identification anonyme). Cette 

perspective repose sur la représentation de Goffman, «  la vie sociale est une 

scène ». Les gens vivent dans un milieu de perception mutuelle et l‘observabilité 

réciproque des personnes et des comportements. Le résultat joue un rôle 

déterminant dans la configuration des conduites, dans l‘établissement des relations 

et dans la formation et le maintien de l‘identité personnelle (Quéré, 1992 : 83-84). 

 Dans une approche anthropologique, le concept d‘espace public change de 

signification, en ne désignant ni une sphère de thématisation de questions politiques 

ou pratiques d‘intérêt général, ni une scène d‘apparition des événements politiques. 

C‘est le cadre déjà donné et en même temps à recomposer dans chaque situation, 

dans lequel les actions et les paroles, les événements et les personnes, les 

situations et les relations acquièrent leur individualité et leur socialité. La composition 

de ce cadre met en œuvre des médiations publiques (des formes symboliques) et 

des procédés d‘institution d‘un commun et des techniques de configuration (Quéré, 

1992 : 87). 

 La séparation souvent radicale entre l‘espace privé - signifié par le logement 

et sa fermeture et l‘espace public, signifié par la rue - n‘a pas toujours existé. 

L‘anthropologie de l‘espace indique des sociétés où les frontières entre privé et 

public dans l‘espace sont floues (Segaud, 2008 : 93-94). Dans notre cas, je vais 

prendre en considération comme espace privé les chambres universitaires. Même si 

on l‘appelle espace privé, les chambres universitaires sont souvent partagées avec 

une personne ou plusieurs. 

  

Katalin, étudiante hongroise en Histoire, habite un logement universitaire du 

bâtiment 14 de Hasdeu. Le bâtiment 14 est connu pour le fait que les chambres sont 

partagées entre deux personnes et d‘habitude les personnes qui y obtiennent une 

place sont soient celles qui ont des résultats très bons, soient les masters ou les 

doctorants. On parle aussi de la question de « pourboire » ou de piston parmi ceux 

qui obtiennent des places. Les chambres sont étroites et de chaque côté il y a un lit, 



136 

 

un bureau et une armoire. Il n‘y a pas de cuisine et ni de toilettes puisqu‘elles sont 

communes pour chaque étage.  

Katalin partage sa chambre avec un doctorant roumain en Histoire. Dans la 

décoration de la chambre on peut observer facilement de quel côté elle se situe. Sur 

son mur il y a un grand drapeau de la Hongrie. En lui demandant pourquoi elle a 

choisi de décorer sa chambre avec un drapeau, elle répond simplement : « parce 

que je suis Hongroise ». Katalin est connue parmi les autres étudiants comme étant 

nationaliste, ses idées et orientations politiques ne se manifestant pas seulement 

dans l‘espace privé, mais aussi dans l‘espace public. D‘ailleurs on peut facilement 

observer cela lors de notre discussion sur les minorités : « je n’aime pas les tsiganes, 

je ne peux pas les supporter, et je n’aime pas la Roumanie non plus». À la fin de sa 

licence, Katalin est partie en Angleterre et elle est revenue seulement 

périodiquement en Roumanie. Le fait qu‘elle habite avec un garçon ne la dérange 

pas, surtout qu‘elle va chaque week-end « chez elle » (elle est originaire de 

département de Alba, proche de Cluj).  

Elena, étudiante roumaine en Archives habite un autre foyer universitaire où la 

chambre, même si plus grande, est partagée avec encore quatre personnes. Elle 

partage sa chambre avec d‘autres copines roumaines. Le fait qu‘elles soient 

collègues facilite la situation parce qu‘elles ont le même horaire. Ainsi, elles se 

réveillent le matin à la même heure et partent ensemble à la faculté. En dépit de leur 

relation d‘amitié, Elena ne perçoit pas la chambre universitaire comme « chez soi » 

et va souvent à la maison (elle est originaire de Baia-Mare). Si on fait une 

équivalence entre « chez soi » et espace privé on se rend compte que dans aucun 

des cas présentés l‘espace privé n‘existe, les étudiants ayant besoin de rentrer dans 

leur lieu d‘origine pour se trouver chez eux.    

L‘espace privé étant partagé dans la plupart des cas et en plus étant 

temporaire (entre un et cinq ans au maximum), il n‘est pas « approprié » dans tous 

les cas. Ainsi, l‘espace privé n‘est plus perçu de la même manière que « chez soi » 

et son importance diminue au profit de l‘espace public. Les étudiants qui habitent des 

résidences universitaires affirment de passer peu de temps dans leurs chambres. La 

plupart de temps ils sont à la faculté ou en ville. L‘espace public gagne par 

conséquence une importance majeure.  



137 

 

Section IV. L’espace comme territoire 

 

L‘identité culturelle et l‘identité géographique se fondent dans un même 

espace et donnent naissance au territoire. Celui-ci s‘apprend, se défend, s‘invente et 

se réinvente. La liaison étroite avec l‘identité se manifeste de sorte qu‘au moment où 

le territoire est menacé, l‘identité aussi est menacée. Les discours identitaires 

s‘appuient sur des idéologies à base territoriale et non pas seulement historique. Le 

passé n‘est plus le seul référent. La multiplicité des territoires, du quartier à la région 

renvoie à une architecture complexe (Bonnemaison, Cambrezy et Quinty-Bourgeois, 

1999 : 11-14). Le territoire correspond à une construction, produit de l‘histoire que 

reconstitue et déforme, au fil de ses pratiques et de ses représentations, chaque 

acteur social (Di Méo, 1991 : p.145).  Edmond Bernus ajoute encore un aspect de 

base : le territoire représente les liens affectifs qui unissent une communauté à un 

espace (Bernus, 1999 : 33).  

La relation territoire-identité est relevée en géographie aussi par Guy di Méo : 

le rapport aux territoires et aux lieux parait un facteur de consolidation, voire de 

facilitation à la formation des identités sociales. Pierre George ajoute que le territoire 

exprime la synthèse entre l‘espace occupé et l‘identité de la société qui l‘occupe (Di 

Méo, 2004 : 343-344).  

 

 

a. Le territoire, entre Nous et Eux 

 

 

Les formes modernes de surveillance d‘Etat, de même que celles de contrôle 

de populations, d‘organisation capitaliste et de discipline de travail ont dépendu de 

l‘homogénéisation, de la rationalisation et de la répartition de l‘espace. En plus, la 

transformation de l‘espace en territoire qui a été centrale dans le nationalisme s‘est 

appuyée sur la conceptualisation des gens comme vivre dans un seul cadre spatial 

partagé (Alonso, 1994 : 382-383). Le territoire fournit au pouvoir politique l‘occasion 

d‘une mise en scène efficace, celle d‘une affirmation de légitimité (Di Méo, 2004 : 

347). 

 



138 

 

On a ainsi le territoire comme un espace construit, transformé, déformé, lié 

par des liens affectifs d‘une communauté utilisée dans des buts politiques, souvent 

dans le nationalisme. Le territoire de la Transylvanie a été souvent disputé entre les 

Roumains et Hongrois et aujourd‘hui encore il y a des discussions sur son 

autonomie. Plus que la Transylvanie, on discute sur la Région Sicule, dont 

l‘autonomie est revendiquée par le Parti Civique Hongrois et désirée par une partie 

des étudiants hongrois/sicules. « La Nouvelle Droite » perçoit différemment la 

situation : un territoire roumain sous  « la menace » des Hongrois majoritaires dans 

cette zone, signifie aussi la menace de l‘identité roumaine. Un de leurs buts est de 

lutter contre la « magyarisation » de cette région et de protéger  l‘identité roumaine.25 

Pourtant, en parlant avec Vlad, étudiant roumain en Etudes Européennes, qui vient 

d‘un village avec une majorité hongroise, il dit  ne pas avoir rencontré de problèmes 

« ethniques ». Par contre il est content d‘avoir appris le hongrois et d‘avoir vécu dans 

un milieu roumain-hongrois : 

 

« Ma mère est institutrice et elle a beaucoup de collègues hongrois. Et ils nous 

invitent quand il y a une fête ou quelque chose comme ça. Par exemple au 15 Mars. 

Le plus souvent ils invitent ma mère aussi, qui y va avec un grand plaisir, et bavarde 

avec eux sur différents thèmes, parfois même politiques. Mais il n’y a pas de 

divergences sur cette question roumaine-hongroise. Et j’allais avec elle et c’est 

comme ça que j’apprenais. Je jouais avec les enfants. » 

 

Si on parle avec les étudiants roumains en général sur l‘autonomie de la 

Région Sicule ou de la Transylvanie, les réactions sont assez récalcitrantes. 

Observons un morceau d‘un entretien avec plusieurs étudiants en Sciences 

Economiques, qui s‘est déroulé dans la chambre universitaire de Nasti. Tous les 

interviewés sont collègues et copains. A part Hanna, tous les autres sont Roumains 

provenant de zones différentes : Sebi vient de Carei, ville à la frontière avec la 

Hongrie, Nasti provient d‘une ville de la région moldave et Georgiana vient d‘Olténie 

(région au sud de la Roumanie). Hanna est la seule qui vient de Cluj. On voit que la 

discussion se porte autour du territoire de Transylvanie, pensé comme autonome, 

comme roumain ou comme partie de la Hongrie. 

                                                           
25

 http://www.nouadreapta.org/obiective.php 

http://www.nouadreapta.org/obiective.php


139 

 

« Hanna : Pourtant j’ai plusieurs fois pensé que si la Transylvanie restait dans 

la Hongrie, alors peut-être elle aurait été dans le bon côté…ou peut-être pas…  

Georgiana : Ou peut-être tu n’aurais pas existé. 

Sebi : Au niveau européen, la Roumanie va beaucoup plus mal que la 

Hongrie. Tiens, par exemple ebay26, tout le monde peut l’utiliser à part la Roumanie 

et la Bulgarie. La Hongrie n’apparait pas mentionnée aux exceptions là. Et…cela me 

dérange parce que je veux y acheter quelque chose et on ne m’envoie pas parce que 

je suis Roumain.  

Nasti : On peut prendre en considération aussi l’idée de la séparation, que la 

partie de Harghita et Covasna devienne autonome. Je ne sais pas si ça fait partie de 

l’histoire ancienne, mais j’ai entendu à la télé qu’ils veulent l’autonomie. Et je crois 

qu’ils veulent être une partie de la Hongrie pour avoir plusieurs avantages. Ils sont 

mieux regardés, ils ont plusieurs avantages, les lois sont plus permissives, je ne sais 

pas…  

Sebi : Mais, si un président roumain accepterait l’autonomie, il partirait à la 

prison pour trahison du pays. L’accepter de se former là, au milieu…une loi séparée 

des lois de la Roumanie c’est comme si c’était le Vatican envers l’Italie.  

Nasti : oui, exactement, un Etat dans un Etat. 

Sebi : A un moment donné, on peut attacher Covasna et Harghita à la 

Hongrie, de la même façon que Kosovo l’avait fait avec les autres. Je ne pense pas 

que cela serait ok, parce que si on faisait tous comme ça, il n’y aura plus le Roumain 

de Roumanie. C’est comme s’il y avait les Moldaves en Turquie… 

Georgiana : Le problème est que si eux ils veulent l’autonomie, qu’ils partent ! 

Où ?...je ne sais pas…  

Sebi : Si les Hongrois veulent l’autonomie, qu’ils aillent au-delà des frontières. 

Hanna : Moi, avec cette idée de partir, j’aimerais dire quelque chose… 

Georgiana : Cela ne me semble pas normal de demander l’autonomie dans un 

pays, quand on peut aller vivre dans le pays… 

Hanna : Mais peut-être tu n’as pas la possibilité. 

Georgiana : Alors, ne viens pas dans le pays. 

Hanna : Comme pourrait te dire  quelqu’un: déménage en France, en 

Allemagne. Tu n’as pas les possibilités. 

                                                           
26

 C’est un site internet ou on peut acheter et vendre différents produits. 



140 

 

Sebi : Tu sais ce qui se passe ? En Roumanie, les Hongrois et les Roumains 

ont les mêmes droits. Sauf que Harghita et Covasna veulent plus que les Roumains. 

Georgiana : Cela n’est pas vraiment normal. 

Nasti : Mmmm…oui, c’est ça le problème. 

Sebi : Et ce truc avec la représentation des Hongrois dans le parti, par UDMR. 

Ils représentent les Hongrois comme si les Hongrois n’étaient pas représentés par 

les Roumains. Parce que les lois sont les mêmes pour les Hongrois que pour les 

Roumains. On n’a pas de lois spéciales, je crois. 

Alors, je comprends que vous n’êtes pas d’accord avec l’autonomie de la 

Transylvanie ? 

Georgiana : non, non. 

Et en ce qui concerne la Région Sicule ? 

Les autres se taisent et regardent Hanna : 

Oana vers Hanna : Tu es d’accord ? 

Hanna : mmm…non. Je pense…pourquoi devraient-ils avoir plus de droits que 

les Hongrois de Roumanie ? Donc il y a des Hongrois à Cluj, des Hongrois à Brasov, 

et dans d’autres pays. Alors, pourquoi ceux de Secuime devraient avoir d’autres 

droits et d’autres possibilités, et les autres qui sont séparés non ? 

Sebi : Je pense que je ne connais aucun domaine en Roumanie où un 

Hongrois ait un désavantage par rapport à un Roumain par le simple fait qu’il soit 

Hongrois. Et les lois ne désavantagent pas du tout les Hongrois. 

Hanna : En plus de ça, ce que tu pourrais faire et ce qui est apparu 

maintenant, la double citoyenneté ou quelque chose comme ça. Si tu peux 

démontrer que tes anciens grand parents jusqu’à je ne sais pas quel degré ont été 

Hongrois, tu peux obtenir la citoyenneté hongroise. Et un avantage serait que tu peux 

obtenir le visa, donc tu peux partir aux Etats-Unis sans visa. Et le roumain ne 

bénéficie pas de cet aide. » 

  

Hanna commence par l‘idée d‘une Transylvanie hongroise, idée à laquelle 

Georgiana répond coléreusement, en refusant même le principe. Par contre, Sebi 

met en vue les avantages dont la Hongrie bénéficie et qui n‘existent pas en 

Roumanie et Nasti aussi pensent que les avantages dont Harghita et Covasna 

pourraient profiter comme « hongroises » les poussent à demander l‘autonomie. 

L‘autonomie de cette région est comparée à la situation du Kosovo, situation que le 



141 

 

groupe des Roumains ne veut pas accepter. Elle est vue plutôt comme une division 

des peuples, puisqu'en ce qui concerne les lois et les droits, cela ne pourrait pas 

changer. Cela s‘explique par le fait qu‘ils trouvent que les Hongrois ont les mêmes 

droits que les Roumains. Or les Hongrois de la Région Sicule (à remarquer qu‘ils ne 

sont jamais appelés Sicules, mais Hongrois tout le temps) veulent, dans leur opinion, 

plus de droits que les Roumains eux-mêmes. 

Georgiana commence par l‘idée de l‘émigration des Hongrois « du pays » 

dans « le pays ». Ce qui est intéressant dans sa discussion avec Hanna, c‘est 

qu‘aucune d‘entre elles n‘utilisent ni le nom de Roumanie, ni celui de Hongrie. La 

discussion de partir dans un autre pays, sans faire référence directe à la Hongrie, 

garde leur débat à un niveau plus neutre. En plus, cela évite la discussion classique 

« la Roumanie est mon pays, la Hongrie est ton pays », où à part le fait que les pays 

sont précisés, il y a aussi les possessifs. Or, dans leur discussion c‘est justement le 

possessif qui manque : « le pays ». Pourtant, la discussion laisse entrevoir la même 

idée : la Transylvanie est roumaine et si les Hongrois ne veulent pas l'accepter, ils 

devraient partir au delà des frontières. 

Alors, tous les étudiants Roumains se déclarent contre l‘autonomie de la 

Transylvanie ou de la Région Sicule. Hanna voit différemment les choses : elle ne 

veut pas d‘autonomie de Secuime parce qu‘elle pense que les Sicules ne devraient 

pas avoir de droits spéciaux par rapport aux autres Hongrois. Alors, pour elle il serait 

plus normal de donner l‘autonomie à tout le monde (c'est-à-dire à toute la 

Transylvanie) ou à aucun d‘entre eux. Mais, même sans autonomie, elle évoque le 

cas de la double citoyenneté que les Hongrois peuvent obtenir dans certaines 

conditions et qui leur offre plusieurs avantages que la citoyenneté Roumaine. 

Alors, la question d‘autonomie territoriale ou d‘une réunion Transylvanie-

Hongrie comporte plusieurs facettes : d‘un côté il y a la question affective (qui 

s‘entrevoie surtout chez Georgiana), de l‘autre côté il y a la question législative : 

l‘autonomie n‘est pas légale. Ensuite, on peut évoquer aussi les raisons 

pragmatiques : il y a une hiérarchie Hongrie-Roumanie et c‘est plus avantageux de 

faire partie du pays hongrois. De plus, la question Sicule-Hongrois intervient de 

nouveau : ce serait injuste de ne donner l‘autonomie qu‘aux Hongrois de Secuime ; 

on devrait la donner en ce cas à tous les Hongrois.  

  



142 

 

Baptisé avec un nom approprié, l‘espace devient une propriété nationale, un 

patrimoine souverain regroupant lieu, propriété et héritage, dont la perpétuation est 

assurée par l‘Etat (Alonso, 1994 : 382-383). On voit que l‘appropriation de l‘espace et 

la territorialisation se fait par le nom. Dans le chapitre intitulé « Ce nom qui nous 

porte », Evelyne Ponozner-Apeloig souligne elle aussi la liaison qui se crée entre 

l‘espace comme territoire, le nom et l‘identité. Le nom, dit-elle, est un ancrage de 

l‘identité, en se rapportant à l‘histoire et à la filiation (Ponozner-Apeloig, 1999 : 11). 

Le nom ne se contente pas de nommer ; il décrit, relie, transmet et donne force et 

consistance à l‘identité (Ponozner-Apeloig, 1999 : 25). 

Il faut spécifier que la différence hongrois-roumain se fait souvent au niveau 

des noms. Ainsi, les noms, de même que les prénoms des roumains sont différents 

de ceux hongrois. On va voir dans le chapitre suivant le cas de la statue Mathias 

Rex : son nom en hongrois est Matthias et en roumain Matei (et la prononciation 

change aussi). Pendant la période communiste, la politique de roumanisation a 

affecté aussi le choix des noms. Ainsi, plusieurs Hongrois ont reçu des prénoms 

roumains en leur « traduisant » les noms en roumain (par exemple : János, nom 

hongrois est devenu Ion, nom roumain). La situation a changé depuis, de sorte 

qu‘aucun Hongrois ou Sicule de ceux interviewés n‘avait de nom roumain. 

L‘identité entre le peuple, l‘héritage, le territoire et l‘Etat est représentée aussi 

par l‘usage des métaphores botaniques qui préservent l‘idée que chaque nation 

provient d‘un grand arbre généalogique qui a les racines dans un certain territoire. 

Comme les cartes, ces métaphores façonnent la nation comme limitée dans sa 

« famille », souveraine et continue en temps (Alonso, 1994 : 383). On observe 

souvent dans les discours nationalistes des Roumains l‘expression « neam ». Qu‘est-

ce que c‘est le « neam » ? Le terme date depuis plus d‘un siècle, et on le retrouve 

utilisé souvent dans les discours nationalistes des Légionnaires. Horia Sima, 

président du parti « Garda de Fier » (parti fasciste), le définit vaguement dans son 

livre « Doctrina Legionara » (« La Doctrine Légionnaire »). Le « neam », élément 

essentiel dans l‘ordre social, à côté de l‘individu et de Dieu, représente plus que le 

peuple ou la nation, c‘est la spiritualité. Et quand il parle de la spiritualité, il parle de 

la religion orthodoxe (Sima, 1980). Le neam devient alors la spiritualité roumaine 

orthodoxe qui dépasse toute frontière physique.  

J‘ai rencontré le mot « neam » seulement dans les discussions avec les 

étudiants roumains, y compris avec le président de la Nouvelle Droite et avec un 



143 

 

« sympathisant » de la même organisation. Les deux, en suivant Horia Sima, 

lorsqu‘ils ont parlé de l‘identité roumaine, ont touché le concept de « neam » et de 

« spiritualité orthodoxe ». La doctrine même de cette organisation est : « Pentru 

Dumnezeu, Neam si Tara ! », « Pour Dieu, Neam et Pays ! ». Le mot reste un 

concept étranger pour les autres étudiants ou difficile à l‘utiliser dans un entretien. Le 

fait que les deux ont utilisé le mot avec la même signification que Horia Sima montre, 

d‘un côté leur approche à la doctrine nationaliste-fasciste, et de l‘autre côté le fait que 

cela reste un concept, utilisé dans des discours des fois, mais non pas forcément 

dans le langage courant et quotidien. Une autre définition, qui s‘éloigne un peu de 

celle de Horia Sima, peut être retrouvée par un autre étudiant roumain lors d‘une 

discussion sur l‘histoire : 

 

« Je pense que c’est très important l’effet de la cession de l’église orthodoxe. 

Je ne sais plus la date…environ 1500, 1600, quand...la papauté a voulu obtenir…des 

droits sur la population parlante de langue roumaine, qui était orthodoxe. Et alors elle 

a cédé l’église. Je ne sais plus…en 1621…probablement. Enfin, je ne sais plus 

exactement. Mais, en accordant des droits, en allouant la population roumaine à 

l’occasion du passage au gréco-catholicisme, elle a eu le droit à l’école maternelle, 

tandis que l’intellectualité roumaine s’est développée et a revendiqué l’identité du 

Neam.  

C’est qui le Neam ? 

Ben, le neam c’est les parleurs de la même langue, qui ont la même religion, 

la même tradition. Je ne sais pas en quelle mesure les roumains auraient su les uns 

des autres s’ils n’avaient pas les mêmes traditions. Mais voilà qu’il y a eu certains qui 

ont su les coaguler et les mobiliser. » (George, étudiant roumain en Licence, 

Sociologie). 

 

L‘anthropologue roumain Vintila Mihailescu souligne un autre terme qui a joué 

un rôle important dans la construction de la géographie roumaine et du territoire de la 

Roumanie. Le territoire du pays est construit par les géographes roumains comme 

une « moşie » (« propriété »), terme qui combine plusieurs éléments : les gens et la 

nature, le temps et l‘espace. Elle est le corps, l‘organisme vivant du pays (Mihailescu, 

« Omul locului. Idéologie autohtonista in cultura romana »). Ainsi, le territoire devient 

plus qu‘un espace, il est propriété nationale, patrimoine souverain, héritage, histoire 



144 

 

et spiritualité. De nouveau, la spiritualité apparait dans un terme qui, à la base, définit 

un territoire. Par ces termes, c‘est éloquent comment la relation affective territoire-

identité a été construite même dans un domaine tel la géographie.   

 

Alain Hayot continue l‘idée de la relation territoire-identité dans une 

perspective anthropologique. Les territoires dans l‘espace urbain sont envisagés non 

comme un agrégat naturel de populations aux caractéristiques communes, mais 

plutôt comme le résultat d‘un processus socio-historique qui peut déboucher sur une 

conscience identitaire collective, un sentiment d‘appartenance à un groupe, à un lieu 

etc. (Hayot, 2002 : 6). Il soulève ensuite la question du territoire dans l‘espace urbain, 

et fait mentionner trois caractéristiques principales : 

 Il a une fonction urbaine issue d‘une histoire et de rapports sociaux 

spécifiques, définissant une organisation institutionnelle ou non du 

territoire, des activités économiques propres, les catégories sociales 

qui y vivent ; 

 Il a une forme urbaine qui se construit en même temps que son 

paysage social, histoire à laquelle elle participe activement au point de 

peser lourdement sur les modes de reproduction sociale : culture 

locale, formes de l‘appropriation de l‘espace, mémoire collective et 

individuelle etc. ; 

 Il a une vie collective, en termes de sociabilité et de relations de 

voisinage, de comportements communs, de références communes à un 

système de valeurs, à une même conception de l‘appropriation de 

l‘espace (Hayot, 2002 : 6). 

À partir de là, l‘émergence d‘une identité locale semble dépendre de plusieurs 

conditions : une inscription socio-spatiale dans la durée ; une certaine similitude dans 

les conditions sociales d‘existence, supposant l‘existence ou la construction d‘une 

certaine proximité culturelle ; une relative homogénéité morphologique du territoire. 

La notion d‘échelles spatiales, appliquée à l‘espace urbain, permet d‘appréhender le 

territoire de la ville non pas comme une unité spatiale homogène mais comme un 

espace composé, formé de la sédimentation et de l‘articulation de ses multiples 

sous-territoires. Cette manière d‘aborder l‘urbain permet d‘envisager la multiplicité 

des rapports aux territoires qui s‘établissent dans la ville sans les figer ni 

surdéterminer le local (Hayot, 2002 : 6-7). 



145 

 

Dans une perspective anthropologique, la notion de frontière appliquée au 

territoire urbain ne s‘apparente pas à une frontière géographique ou à une barrière 

infranchissable délimitant des territoires autonomes, totalement discontinus. Elle  n‘a 

pas un contenu ni une forme figés tels que les limites administratives ou les limites 

d‘un État-Nation qui requièrent une réglementation, une régulation et un contrôle 

institutionnel des passages d‘un territoire à un autre. Elle ne représente pas une 

rupture de communication et de relations, mais peut animer des tensions et des 

conflits. C‘est une construction sociale et symbolique qui peut s‘appuyer sur des 

éléments territoriaux, architecturaux et topographiques, donc sur une matérialité qui 

donne une certaine consistance à son existence et l‘inscrit dans l‘ordre de l‘évidence. 

La dimension « constructive » de la notion de frontière peut s‘inscrire au centre des 

luttes et des conflits de catégorisation, de désignation et de qualification des groupes 

concernés et de leur territoire d‘habiter (Hayot, 2002 : 8-9).  

La volonté de singulariser le territoire et de lui donner une valeur 

emblématique pose la question de l‘identité et des appartenances territoriales. Ces 

identités territoriales, dont les registres et les sources de légitimation sont multiples 

(mémoire, ancienneté, appartenance à un groupe dominant, autochtonie, identité 

nationale, valeurs), cristallisent la tension entre différentes polarités : 

l‘allogène/l‘exogène ; le légitime/l‘illégitime du lieu ; « Nous »/« Eux » ; proximité 

spatiale/distance sociale ; proximité sociale/distance morale, etc. (Hayot, 2002 : 8-9).  

 

La stigmatisation et la construction de groupes allogènes comme pôle négatif 

de référence s‘inscrit dans un processus complexe de construction sociale de la 

figure de « l‘étranger ». Cette construction sociale de l‘étranger, proche spatialement 

mais maintenue dans une distance sociale et symbolique, est véhiculée à travers 

différentes formes et expressions dont celle de l‘ethnicisation des relations sociales 

(Hayot, 2002 : 9). 

 

La question l‘allogène/l‘exogène ; le légitime/l‘illégitime du lieu ; « Nous » 

/« Eux » est bien évidente pendant la période du maire Gheorghe Funar. La politique 

nationaliste roumaine transforme l‘espace jusqu‘à arriver à la limite du caricaturale et 

construit des frontières ethniques. Ce n‘est pas par hasard qu‘au moment où on 

discute sur cette période avec les étudiants on observe dès le début une attitude 

ironique. Mais, ce que la politique de Funar a fait avait comme but non pas 



146 

 

seulement l‘ethnicisation des relations sociales, mais aussi l‘identification des 

Hongrois avec l‘illégitime et l‘exclusion de l‘élément « allogène ». Comme Brubaker 

l‘observe, Funar a utilisé tous les moyens- surtout des plaques, des monuments et 

des couleurs nationales- pour nationaliser l‘espace public.  

Il a visé surtout l‘église gothique Saint Michel et la statue qui est à proximité, 

Mathias Rex. Pour beaucoup de Hongrois, l‘église et la statue représentent le lieu de 

mémoire central de la ville et il est investi d‘une signification « ethnonationale ». Les 

deux ne sont pas seulement des symboles nationaux, mais aussi des symboles 

civiques, avec lesquels beaucoup de Clujeni (habitants de Cluj), roumains ou 

hongrois, s‘identifient (Brubaker, 2006 : 138-139). En plus de ces significations, pour 

les étudiants, ils représentent surtout un lieu de rendez-vous sans aucune autre 

signification ethnonationaliste. Fox et Brubaker soulignent encore une chose 

essentielle dans la discussion sur l‘espace : beaucoup de Hongrois considèrent que 

la place est à eux, de même que le vieux centre. Mais certains Roumains 

nationalistes pensent aussi que la place est la leur (Brubaker, 2006 : 139). Dans ce 

sens, Funar a mis en évidence les fouilles archéologiques sur les ruines romanes 

faites dans la place même, pour montrer la latinité de la ville, et donc son 

appartenance à la Roumanie. Les drapeaux roumains apparaissaient partout et les 

couleurs des drapeaux étaient sur les bancs publics et sur les poubelles. Même dans 

les magasins de vêtements, on voit des fois des vêtements exposés en Rouge, 

Jaune et Bleu (les couleurs du drapeau roumain). 

 

 



147 

 

 

 

La Place de L’Union pendant les fouilles archéologiques faites à la demande 

de Maire Gh. Funar pour mettre en évidence les sites romans, et par cela la latinité 

des Roumains et l’origine latine aussi de la ville de Cluj-Napoca. 

 

Photo 1 : Place de l’Union, Cluj-Napoca 

 

 

Source:http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dov ada-

clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html 

 

http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html
http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html


148 

 

En bas, il y a l‘exemple d‘une plaque qui se trouve sur la façade de 

l‘établissement du Conseil Municipal de Cluj. De nouveau (comme dans l‘exemple de 

Baba Novac), on peut voir la construction de l‘image Nous/Eux. Le hongrois, même 

s‘il n‘est pas nommé directement, est l‘ennemi « éternel » des Roumains.  

 

 

 Photo 2 : L’établissement du Conseil  Municipal de Cluj-Napoca 

 

Source : Postolache, 2011 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

 

Photo 3 : La plaque qui se trouve à l’entrée de l’établissement du Conseil  

Général  

 

 

 

 

 

Source : Postolache, 2011 

« 11 octobre 1944- 11 octobre 1994  

 

Une moitié de siècle depuis que notre ville a été libérée par l’armée roumaine 

de la servitude où elle avait été jetée par le Diktat de Vienne. Ce bâtiment a été le 

dernier point important de la résistance ennemie conquis par notre armée dans son 

avancement victorieuse, qui a ramené l’Ardeal de Nord- ancienne terre roumaine-

dans ses frontières naturelles. 

Gloire éternelle aux héros du Neam ! » 

 

 



150 

 

b.  L’appropriation de l’espace  

 

 Un autre sujet lié au territoire et à l‘espace en général tient de la question de 

l‘appropriation. L‘homme et l‘espace se produisent l‘un et l‘autre. Le rapport entre le 

soi et l‘espace se fait par l‘intermédiaire de l‘appropriation. Rendre propre (sien) 

l‘espace, c‘est le singulariser pour le construire selon ses sentiments et sa culture. 

Marion Segaud porte une perspective instrumentaliste sur l‘appropriation de 

l‘espace : on s‘approprie l‘espace pour pouvoir exercer sur lui une maîtrise, un 

contrôle, un certain pouvoir. On se l‘approprie par rapport aux autres en affirmant 

que l‘espace en question est le sien. L‘appropriation est donc liée à la territorialité, à 

la proximité et au privé (Segaud, 2008 : 68-69). 

 S‘approprier un espace c‘est établir une relation entre cet espace et le soi par 

l‘intermédiaire d‘un ensemble de pratiques. Il s‘agit d‘attribuer de la signification à un 

lieu. Cela peut se faire au niveau sémantique, à travers les mots et par les objets et 

les symboles qui leur sont attachés (Segaud, 2008 : 88). Cluj-Napoca et l‘université 

même sont deux exemples évidents de l‘appropriation de l‘espace par ces deux 

méthodes. En « descendant dans la rue », les étudiants s‘approprient un espace 

emblématique de la ville. Ils prennent la dimension d‘acteurs de la ville et de citoyens 

et acquièrent une visibilité sociale (Felonneau, 1997 : 4).  

Rogers Brubaker (2002) fait une analyse complexe de l‘histoire de Cluj-

Napoca en suivant justement les aspects qui tiennent de l‘appropriation de l‘espace. 

Au niveau sémantique j‘ai utilisé plusieurs fois dans les chapitres précédents des 

dénominations différentes  pour parler de la même ville: Cluj-Napoca, Kolozsvár ou 

Klausenburg, en fonction de la période qu‘on évoque. Cluj-Napoca est le nom 

roumain, utilisé à partir de la période communiste ; Klausenburg est utilisé au 

XIVème siècle quand dans la ville la population majoritaire était saxonne ; et 

Kolozsvár est le nom hongrois, utilisé encore dans le langage courant par les gens, y 

compris par les étudiants hongrois. Il y eu plusieurs différends autour de nom de la 

ville pendant la période du maire Gh. Funar. A l‘entrée de Cluj-Napoca apparaît un 

panneau où il est écrit: « Bienvenue dans notre municipalité! », texte écrit en 6 

langues différentes. Fait stupéfiant, aucune d‘entre elles n‘est le hongrois. C‘est une 

attaque discriminatoire qui a touché les officialités hongroises, mais aussi les gens 

hongrois.  



151 

 

Encore, lors d‘une cérémonie de 15 Mars 2008 (la journée nationale des 

Hongrois), les membres de la Nouvelle Droite ont manifesté contre la fête nationale 

des Hongrois. Les slogans qu‘ils criaient étaient d‘un côté « Clujul nu e Kolozsvár ! » 

(Cluj n‘est pas Kolozsvár !), et du côté hongrois on pouvait entendre « Kolozsvár ! ». 

On voit alors la signification forte que peuvent détenir les mots. Dans la dénomination 

de la ville on retrouve son histoire propre, qui est encore revendiquée dans certains 

contextes par les deux groupes. Les étudiants roumains utilisent dans leurs discours 

le nom de « Cluj » tout simplement, sans réfléchir vraiment aux origines de mot et à 

sa signification. Les étudiants hongrois utilisent les deux noms (en fonction de la 

langue utilisée), mais eux non plus ne prêtent pas attention au côté nationaliste ou 

historique s‘y référant. 

Lorsque la Transylvanie a été incorporée à la Roumanie, une série de 

mesures nationalistes qui ont affecté la géographie symbolique de Cluj-Napoca ont 

été prises. Des noms de rues et de places ont été changés d‘après des figures 

historiques roumaines, des statues de héros roumains ont été construites et ainsi 

que de nouvelles places. La place principale municipale a été nommée Piata Unirii 

(La Place de l‘Union) pour commémorer l‘unification de la Transylvanie avec la 

Roumanie. La Cathédrale orthodoxe a établi un deuxième centre, « roumain » cette 

fois-ci (Brubaker, 2006 : 99-100). La ville semble commencer une construction en 

miroir, le côté roumain cherchant à opposer un présent nationaliste au passé 

hongrois. En 1940 s‘instaure le régime Horthyste et la politique de nationalisation 

recommence du côté hongrois. Les rues et les places sont renommées d‘après leurs 

noms d‘avant la 1ère Guerre Mondiale, des statues roumaines sont enlevées etc. On 

trouve une déclaration dans un journal roumain laissant apparaître une plainte 

expliquant que les Hongrois veulent détruire toute trace de Roumains à Cluj 

(Brubaker, 2006 : 101-103). Toutefois, cette période va être courte car la Roumanie 

va entrer dans son époque communiste. La politique de nationalisation roumaine ne 

se manifeste que pendant le régime de Ceausescu. L‘histoire de la Roumanie est 

réécrite et l‘espace devient un outil important pour son illustration. 



152 

 

Voici un exemple d‘une statue roumaine construite pendant la période 

communiste à Cluj-Napoca : 

 

 

 

Photo 4 : La statue de Baba Novac 

 

Source : Postolache, 2011 

 

Sur la statue est écrit : « BABA NOVAC. Capitan al lui Mihai Viteazul. Ucis in 

chinuri groaznice de catre unguri in data de 5 februarie 1601. S-a ridicat acest 

monument spre cinstirea memoriei sale in anul 1975 »  

(« Baba Novac, le capitaine de gouverneur roumain Michel le Brave. Tué par 

les Hongrois dans des douleurs atroces le 5 Février 1601. Ce monument a été 

construit pour sa mémoire en 1975 »). 



153 

 

Il faut mentionner plusieurs choses concernant ce monument. Premièrement il 

montre comment l‘histoire était écrite pendant la période communiste et la 

catégorisation des Hongrois comme ennemis historiques des Roumains. Sur 

l‘inscription de la statue il y a plusieurs détails à observer : le nom de voïévode 

roumaine Michel le Brave, un vrai héros légendaire autour duquel l‘histoire a construit 

tout un mythe ; et ensuite le fait que les Hongrois ont tué ce capitaine dans des 

douleurs atroces, ce qui veut souligner la cruauté des Hongrois. 

Le positionnement de la statue est dans la proximité du centre-ville. Pourtant 

c‘est une statue assez méconnue et jamais mentionnée dans les discours ou dans 

les cartes mentales des étudiants. Elle fait partie de l‘espace de la ville et fait preuve 

de la construction « ethnicisée » de la période communiste, mais elle ne fait pas 

partie de l‘espace étudiant. 

 

 A présent, beaucoup de signes d‘appropriation restent dans la ville, sauf que 

le monde étudiant ne prête pas attention à de pareils sujets. Le vieux centre, 

« hongrois », est riche en café-bars roumains et hongrois que les étudiants 

fréquentent le plus souvent. L‘idée que cet endroit a été construit par les 

« Hongrois » ne semble capter l‘attention de personne. Même la maison de Mathias 

Rex a été transformée dans la Faculté d‘Art. L‘appropriation de l‘espace parmi les 

étudiants se fait encore cependant, mais à un niveau plus restreint. Au niveau 

politique pourtant, après le départ de Gh. Funar, la ville passe par très peu de 

changements. Il n‘y a plus de tentatives d‘appropriation, mais les transformations 

faites par l‘ex-maire sont restées présentes.  



154 

 

Section V. Les sites 

  

Un site peut être défini comme un fragment particulier de l‘espace social, un 

lieu socialement et idéologiquement démarqué et séparé des autres lieux. Ainsi, il 

devient un symbole dans un système complexe de communication dans l‘univers 

social global. Des relations sociales sont articulées sur des sites particuliers, 

associés aux différents messages et registres de communication. L‘importance de 

ces sites n‘est pas seulement leur apparence manifeste et distinctive, mais aussi leur 

signification caractéristique et latente (Kuper, 2003 : 258). 

 Le procès d‘interaction politique peut être exprimé empiriquement par des 

débats sur la manipulation des sites et d‘une façon symbolique dans le langage des 

sites. L‘espace social n‘est jamais neutre et jamais homogène. Certains sites ont plus 

de pouvoir et de signification que d‘autres, et les qualités qu‘ils demandent n‘ont pas 

de relation fixe avec une dimension physique ou empirique. Les sites sont identifiés 

verbalement et spatialement (Kuper, 2003 : 259). Par la statue de Mathias Rex 

j‘aimerais mettre en lumière le processus d‘interaction politique qui s‘est déroulé 

autour d‘elle, mais aussi sa signification dans le quotidien pour les étudiants.  

 

 

a. Le cas de la statue Mathias Rex 

  

 

En 1896, en Transylvanie, et plus précisément à Kolozsvár(Cluj), fut célébrée 

la conquête hongroise du bassin Carpathien en sculptant la statue Mathias Corvinus. 

Six ans plus tard, la statue a été dévoilée dans une cérémonie à laquelle ont 

participé les plus hauts dignitaires du pays, venus spécialement de Budapest. Le 

dévouement de cette cérémonie aurait pu mentionner la partie d‘origine roumaine de 

Mathias comme un geste en faveur de la population roumaine majoritaire (Brubaker, 

2006 : 96).  En effet, Mathias a été roi hongrois, mais son père était Iancu de 

Hunedoara, Roumain, voïvode de la Transylvanie et gouverneur de la Hongrie. Cet 

élément est passé dans « l‘oubli » du point de vue de l‘histoire hongroise. Par 

exemple, l‘historien Bela Köpeczi dans « L‘histoire de la Transylvanie » mentionne 

que Mathias qui fut élu roi en 1458, mais ne mentionne rien sur ses origines 

roumaines. Par contre, il souligne la relation de Mathias avec son oncle maternel, 



155 

 

Mihály Szilágyi (Köpeczi, 1992). Dans une courte introduction sur le même roi, 

extraite d‘un livre d‘histoire roumain, celui-ci est présenté comme la personnalité 

historique probablement la plus populaire de l‘histoire de Transylvanie, en 

concurrence toutefois avec son père, Iancu de Hunedoara (Dragan, Salagean, 

Ardelean et Gruia, 2008). 

 La conception du monument et le discours de la cérémonie a exprimé un 

nationalisme hongrois triomphaliste. Le Roi est entouré des quatre guerriers qui 

tiennent les drapeaux des pays voisins (un Tchèque, un Autrichien, un Turc et un 

Moldave) comme des trophées du triomphe militaire. Celui Moldave a provoqué la 

colère des nationalistes roumains. La signification nationaliste de la statue, de même 

que la représentation d‘un roi de la Hongrie, mais fils d‘un gouverneur roumain, 

suscite encore des discussions. Dans les années 1920, quand la Transylvanie passe 

sous le régime roumain, l‘imposante statue de Mathias Rex soulève alors des 

problèmes. Les pouvoirs politiques roumains ont décidé la construction d‘une contre-

statue qui représente Remus et Romulus étant allaités par une louve. Elle a été 

positionnée contre la statue équestre en 1921 et représentait la copie de la Louve 

Capitoline de Rome. Son rôle était de symboliser les origines romanes de la ville et 

de ses habitants roumains. En 1932 une nouvelle plaque a été installée sur le 

piédestal de la statue. L‘inscription a été écrite par Nicolae Iorga, considéré comme 

un des plus grands historiens roumains. Il décrivait le roi Mathias comme un grand 

vainqueur dans la guerre, vaincu une seule fois, à Baia, par sa propre nation, les 

Moldaves (Brubaker, 2006 : 99-100). Par cette inscription, l‘historien atteint deux 

points essentiels : l‘origine roumaine du roi et aussi le fait qu‘il n‘a pas pu vaincre les 

Moldaves, considérés déjà en 1920 comme des Roumains. 

 Il y a eu aussi des propositions pour faire changer l‘emplacement de la statue 

de Mathias Corvin et pour en construire une autre, roumaine, à sa place. En citant un 

journal local (« Statuia lui Matia », en Patria, 2 Décembre, 1926), Brubaker souligne 

l‘importance symbolique de cette statue. Le journal disait qu‘en dépit de la valeur 

artistique de la statue et de la figure dominante de ce roi de la Hongrie, le peuple 

roumain ne peut pas tolérer que sa dignité nationale soit attaquée jour après jour par 

un symbole de la gloire hongroise. Cette discussion a été portée au sein de la 

Commission des Monuments Historiques sur le besoin d‘enlever, détruire ou 

« corriger » les monuments construits par le régime antérieur (Brubaker, 2006 : 100).  

 



156 

 

 

  

Photo 5 : La statue de Mathias Rex (septembre 2011), après sa rénovation. 

 

   

 
Source : http://www.ziaristionline.ro, « Nicolae Iorga a fost cenzurat de UDMR de pe 

statuia lui Matei Corvin din Cluj cu numai 787.000 de euro. Etapele falsificarii 

istoriei », Vendredi, 21 Janvier 2011. 

L‘inscription sur la statue de Mathias Rex : 

“Biruitor în războaie, învins numai la Baia de propriul său neam, când încerca sî 

învingă Moldova nebiruită” 

« Triomphateur dans les guerres, vaincu seulement à Baia par son propre Neam, 

quand il essayait d’abattre la Moldavie invaincue » 

 

 

http://www.ziaristionline.ro/


157 

 

 

 

Photo 6 : La Place de l’Union 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Postolache, 2011 



158 

 

Pendant la période de Horthy, la politique de nationalisation se dirige contre 

les Roumains. Ainsi, l‘inscription sur la statue de Mathias est enlevée et remplacée 

par une hongroise et la Louve Capitoline est aussi démontée (Brubaker, 2006 : 

p.103). Pendant la première étape de communisme, quand la Transylvanie fait partie 

de nouveau de la Roumanie, et quand la politique n‘encourage pas le nationalisme, il 

y a un changement considérable concernant la plaque de la statue : au lieu d‘installer 

la plaque controversée « de correction-historique », les autorités ont remplacé 

l‘inscription hongroise Matyas Kiraly en 1945 avec son équivalent latin, Mathias Rex. 

Dans le même esprit la Louve Capitoline n‘a plus été installée devant la statue 

(Brubaker, 2006 : 108).  

La fameuse plaque revient en discussion après la chute du communisme, 

grâce au « phénomène » Funar dont on a déjà discuté dans le chapitre précédent. 

En 1992 fut décidé la réinstallation de la plaque, en dépit de l‘opposition minoritaire 

hongroise. Des protestations ont été initiées par des étudiants, surtout par des 

étudiants du séminaire théologique calviniste (Hongrois majoritairement). Celles-ci 

ont attiré les gens qui se sont séparés en deux groupes, roumain et hongrois, en 

chantant chacun leur hymne national. Les Hongrois protestent, en considérant 

Matias Rexcomme étant un roi Hongrois, et la Commission Nationale des 

Monuments Historiques s‘oppose. Cela n‘empêche quand même pas le maire 

d‘afficher quatre drapeaux nationaux. Il fait appel ainsi à la mémoire identitaire et 

topophile; ce type de mémoire s‘ancre dans des territoires, des itinéraires, des 

espaces publics, autour des frontières, le lieu servant d‘indice de souvenir 

(Andreescu, 2002 : 153). La plaque a été de nouveau enlevée lors de la restauration 

de la statue, en 2011. Cela a donné naissance à beaucoup de discussions sur des 

questions nationalistes et historiques dans les medias roumaines. 

 

Pour les étudiants, Matia Corvin reste dans le quotidien comme un lieu central 

de rendez-vous. Par son emplacement au centre de la ville, proche de tous les café-

bars et magasins, et aussi de l‘université, « à Matei » (en roumain « la Matei ») a une 

toute autre signification que celle historique. Le seul moment où elle symbolise « la 

magyarité » est lors de la journée nationale des Hongrois. Son emplacement dans la 

Place de l‘Union contribue aussi au fait qu‘elle est toujours entourée par des gens et 

animée. C‘est un endroit parfois commercial, qui sert aussi comme lieu de  

 



159 

 

Carte 9 : Les sites de Cluj-Napoca 

Réalisation : Fouché Ludovic, architecte 

Conception : Irina Postolache 



160 

 

manifestations ou de concerts, et qui pendant l‘hiver, est même utilisée comme 

« place patinoire ». Dans ce contexte, son parcours historique se révèle rarement, 

mais ressort parfois par l‘intermédiaire des medias ou des implications politiques.  

 

 

b. La statue d’Avram Iancu  

 

 

Pendant la longue gouvernance du même maire, en 1993, une statue 

imposante a été construite devant la Cathédrale orthodoxe. Avram Iancu, jeune 

avocat qui a conduit avec succès la révolution contre les forces hongroises en 1848, 

est représenté au sommet d‘une haute colonne. Dans la géographie 

ethnosymbolique de la ville, les deux places (où se trouvent les statues d‘Avram 

Iancu et Matthias Corvin) sont des images antagonistes l‘une contre l‘autre 

(Brubaker, 2006 : 142). Depuis, la statue représente un lieu de célébration de la fête 

nationale roumaine du 1er Décembre. En même temps, les membres de la Nouvelle 

Droite, lors de la commémoration de la révolution de 1848, qui coïncide avec la date 

de la fête nationale hongroise, vont déposer leurs hommages à la statue Avram 

Iancu. 

 

Dans le quotidien étudiant, la statue d‘Avram Iancu, de même que celle de 

Mathias Rex n‘est pas identifiée à l‘histoire roumaine-hongroise. Pourtant, la statue 

fait partie moins de quotidien étudiant  que  la statue de Mathias Rex, « hongroise ». 

L‘explication tient de son positionnement, plus éloigné du centre-ville, de l‘université, 

des résidences universitaires et de la Bibliothèque universitaire. Alors, il n‘y a pas 

vraiment une tradition de rendez-vous étudiants ici, et par conséquent elle fait moins 

partie de la vie étudiante. 

 

 

 

 

 

. 

 



161 

 

 

Photo 7 : La statue d‘Avram Iancu 

 

 

La statue d’Avram Iancu devant la cathédrale orthodoxe roumaine, entourée 

par les drapeaux nationaux (décembre 2011) 

 

 

Source : Postolache, 2011 

 



162 

 

c. L’espace-mémoire. Le cas des statues de l’université  

 

S‘il existe une mémoire de l‘espace, l‘espace est aussi une mémoire; c‘est une 

mémoire vivante (Martin, 2010 : 59). Voici un exemple de manifestation de la 

mémoire vivante: en juillet 2007, « les radicaux hongrois », comme les médias 

roumains les ont appelés, du Comité d‘Initiative Bolyai ont demandé l‘exposition des 

bustes des souverains austro-hongrois à l‘université Babeş-Bolyai27. Ils ont demandé 

d‘exposer les bustes de l‘empereur austro-hongrois Franz Jozef et de l‘impératrice 

Elisabeta, de même que le rectorat avait déjà installé les bustes du roi Ferdinand I et 

de la reine Maria, les souverains de la Grande Roumanie. Les Hongrois pensent que 

ces bustes de l‘empereur et de l‘impératrice austro-hongroise auraient représenté un 

geste de réparation historique pour tout ce qui s‘est passé entre les Roumains et les 

Hongrois, étant donné que la reine Maria et le roi Ferdinand I ont gouverné la Grande 

Roumanie, et que l‘impératrice Elisabeta et l‘empereur Franz-Josef ont gouverné La 

Grande Hongrie. Le rectorat a refusé leur demande et on n‘a plus parlé de cela 

après. Il a précisé que, cependant, les relations magyar-roumaines sont sur le bon 

chemin, puisque la situation de l‘enseignement hongrois s‘était beaucoup améliorée 

dans les derniers temps, et on a même mis en place un tableau électronique près du 

Rectorat, où on pouvait trouver des informations sur l‘université en hongrois aussi.  

La plupart des étudiants ne connaissaient pas vraiment ce dernier conflit, mais 

se montrent toutefois méfiants à son égard. Il y a quand même un étudiant hongrois, 

Robi, de la spécialisation hongroise qui le connaît. Il souligne le fait que l‘attention à 

ces petits « détails » améliorerait les relations roumaines-hongroises au niveau des 

cadres didactiques et des étudiants aussi.  

« Oui, j’avais entendu parler…mais c’est la même chose qu’avec les 

panneaux28…donc, c’est une question de respect. C’est tout.» (Robi, étudiant 

hongrois, Histoire) 

Les étudiants ne se sont pas impliqués dans ce conflit et ils pensent qu‘il n‘est 

pas représentatif pour eux. On observe la même attitude auprès des étudiants 

roumains, qui ont laissé le conflit en dehors de leurs relations avec les camarades 

                                                           
27

 http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-bilingve-contra-

statui_n41838.html 

28
 Il fait référence au conflit “des panneaux” présenté dans le chapitre 4. 

http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-bilingve-contra-statui_n41838.html
http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-bilingve-contra-statui_n41838.html


163 

 

hongrois, en considérant que ceux-ci ne sont pas impliqués dans le conflit ou n‘ayant 

tout simplement pas le courage ou la volonté de ressusciter le vieux conflit. 

  

« Et tu connais les discussions sur les statues de la reine Maria et du roi 

Ferdinand ? 

 Elena : Non, je n’ai pas entendu parler. C’était quoi ? (…) Oui, mais ça c’est 

toujours entre eux29. » (Elena, étudiante roumaine, Archives). 

  

 

Nous pouvons conclure en disant que les sites ne représentent pas de réel 

lieu d‘identification en tant que hongrois ou roumain pour les étudiants. Cela se 

passe seulement dans des cas exceptionnels. En même temps, les sites exemplifiés, 

les plus importants de Cluj-Napoca, ne représentent pas non plus des espaces 

spécifiques étudiants, mais représentent un espace social ouvert pour tout le monde 

et construit par les gens. Toutefois, lorsque les sites sont remis en question par le 

politique, comme c‘est le cas des sites de la ville ou de l‘université, leur signification 

risque d‘être représentative pour les étudiants aussi. Ainsi on a déjà pu observer des 

manifestations étudiantes lors de ré-emplacement d‘une plaque qui parle d‘une 

version de l‘histoire roumaine, version qui ne peut pas être acceptée par les 

Hongrois. Ce type d‘événements peut ressurgir encore dans un contexte 

d‘ethnicisation de l‘espace. 

 

                                                           
29

 “Eux” sont les enseignants roumains et hongrois. 



164 

 

Section VI. L’ethnicisation de l’espace étudiant  

 

L‘ethnicisation décrit un « processus d‘appropriation de l‘espace urbain et de 

l‘espace social par des groupes qui ont tendance à se percevoir et être perçus de 

l‘extérieur à travers des références de type ethnique » (Barou, 1997 : 133). L‘espace 

ethnicisé est un espace où s‘investit un sentiment d‘appartenance, c‘est un espace 

affectif. Ici se développe une sociabilité « communautaire ». 

 

 

a.  L’espace étudiant, un espace ethnicisé ? 

 

 

Puisqu‘on parle des étudiants de l‘université « Babeş-Bolyai », on peut se 

poser aussi la question de savoir si l‘université représente en elle-même un espace 

ethnicisé. En parlant de l‘histoire de l‘université, on a vu qu‘à ses origines elle a été 

« hongroise », c‘est-à-dire, elle a été construite pendant la gouvernance hongroise. 

Dans sa composition il y a eu bien sûr des étudiants et des professeurs d‘ethnie 

roumaine. Mais, le fait qu‘elle a été construite dans cette période de gouvernance 

hongroise crée aujourd‘hui encore des débats. Lorsque le pouvoir politique roumain a 

« construit » l‘université roumaine, ils ont utilisé les mêmes bâtiments que les 

Hongrois avaient bâtis. Depuis, l‘université s‘est beaucoup étendue et plusieurs 

bâtiments ont été construits, bâtiments utilisés à la fois par les étudiants roumains et 

hongrois. Pourtant, lors des demandes séparatistes qui sont apparues dans le passé 

récent post-communiste de l‘université, ceux qui demandaient la séparation de Bolyai 

de Babeş (en majorité des professeurs hongrois) s‘appuyaient aussi sur l‘argument 

des bâtiments « hongrois ». 

En ce qui concerne le quotidien étudiant, on peut voir que l‘université et ses 

bâtiments ne représentent pas des espaces ethnicisés pour eux. Premièrement, en 

discutant sur la séparation de Babeş et de Bolyai, ils pensent que ça ne leur 

serviraient à rien. Par contre, parmi les Hongrois qui suivent l‘université en hongrois, 

une séparation pourrait les affecter négativement, dans le sens où leur université 

n‘aurait plus le même prestige.  



165 

 

« En fait, il y a des universités hongroises aussi, comme Sapientia30, mais 

quand j’ai choisi Babeş-Bolyai, je ne pense pas qu’à Sapientia il y avait de 

spécialisation d’Etudes Européennes...non...je suis sûre. Je voulais faire cette 

spécialisation, et puis c’était Babeş-Bolyai. Et je l’ai choisie. Maintenant, je ne suis 

pas contente, mais enfin, j’attends de finir. » (Zsófia, étudiante de la région Sicule).  

 

En ce qui concerne les roumains, ceux qui acceptent la séparation l‘acceptent 

seulement avec la condition que l‘Etat hongrois paie tous les frais, et non pas l‘Etat 

roumain. Ensuite, les bâtiments universitaires sont communs pour tous les étudiants, 

quelle que soit la spécialisation (hongroise ou roumaine). Les mêmes salles de cours 

sont utilisées par les étudiants des facultés en conséquence.  

L‘espace étudiant est défini aussi par les équipements de l‘université. 

« Babeş-Bolyai » est une université avec un passé estudiantin et qui détient tous les 

équipements nécessaires pour la vie étudiante. Les bâtiments de l‘université se 

trouvent en centre-ville en grande partie. Cela crée une forte liaison entre les 

étudiants et les citoyens. La vie estudiantine est bien intégrée dans la ville et les 

espaces étudiants ethnicisés sont aussi assimilés ou même confondus avec les 

espaces urbains. Si on prend en considération la dimension symbolique de la 

« centralité » des espaces estudiantins dans la ville, on observe aussi dans le passé 

surtout et moins dans le présent l‘implication des étudiants dans le vécu quotidien de 

la ville. Dans le passé, on constate une implication considérable des étudiants dans 

la construction du nationalisme. Aujourd‘hui, les étudiants se rendent visibles lors des 

événements tels les jours nationaux, lors des concerts ou des événements culturels 

(tel Transylvanian Film Festival, considéré comme un évènement majeur). Mais, ils 

s‘impliquent aussi dans des évènements politiques. Par exemple, en discutant sur 

l‘inauguration de la statue Matthias Corvin, Lia raconte : 

« Oui, il y a eu des discussions très tendus à ce moment-là, mais ces 

discussions-là sont parties des Clujeni qui ont dit qu’on ne peut pas renoncer à la 

plaque de Iorga, qui puisse attester la vérité historique…et la vérité historique est 

n’importe laquelle…enfin…ça dépend à qui tu demandes. (…) Et ça a commencé 

comme ça du côté roumain. Il semble que l’emplacement de la plaque respective 

n’est pas très légale parce qu’en fait on n’a pas décidé une telle rénovation de la 

                                                           
30

 “Sapientia” est une université privée, mais qui n’a pas le même renom que “B-B”. 



166 

 

statue. Et l’administration locale a décidé de violer la loi. Et il l’a gardée toujours 

là…maintenant elle est dans l’herbe. Et je sais qu’il y a eu une forme de protestation, 

pas très évidente…de la part de la communauté hongroise…Ils conseillaient sur 

facebook à un moment donné que ceux qui ne sont pas d’accord avec la plaque 

aillent la couvrir avec des fleurs. Je n’ai pas eu le temps d’y aller parce que c’était de 

7 heures à 8 heures le soir et je ne sais plus ce que j’avais à faire alors. Mais ça m’a 

semblé sympa. C’est une forme de protestation…diplomatique et intelligente. » 

 

« Aujourd‘hui, la création ou l‘amélioration du cadre matériel nécessaire au 

développement de la vie universitaire passe par une organisation efficiente de son 

propre domaine susceptible de créer chez les étudiants un sentiment 

d‘appartenance. Ceci implique que tous les espaces dans leur diversité fonctionnelle 

et constitutifs d‘une bonne université soient pris en compte, qu‘ils s‘agissent des 

espaces pédagogiques (administration, enseignement, recherche), des espaces 

parapédagogiques (bibliothèque, lieu symbolique de l‘université car indicateur de la 

vie et de travail, restauration, équipements sportifs, logements étudiants) : c‘est par 

ces lieux parapédagogiques que passe la représentation de l‘université. A ces 

équipements il faut ajouter les lieux de proximité, tels que les cafeterias, salons…qui 

permettent la détente entre deux séances de travail. » (Cherubini, 2000 : 98). 

Ce que je vais analyser à partir de cette citation ce sont les espaces 

parapédagogiques et les lieux de proximité comme espaces-estudiantins, leur 

ethnicisation et leur relation à la ville. Les espaces parapédagogiques dont je vais 

parler sont les bibliothèques et les campus universitaires et les lieux de proximité 

sont les café-bars, les théâtres, les églises.  

L‘université « Babeş-Bolyai » met à la disposition de ses étudiants plusieurs 

complexes universitaires : « Hasdeu », « Economica », « Universitas Student 

House » (pour les étudiants étrangers), « Juventus » (pour des sportifs de 

performance, professeurs etc. pour la période d‘été surtout). Ceux auxquels ont 

accès les étudiants sont les deux premiers. « Hasdeu » met à disposition 13 

résidences universitaires pour les étudiants de « Babeş-Bolyai ». Il y a différentes 

types de chambres : chambres universitaires pour cinq personnes  (ici les résidences 

sont séparées pour des garçons ou pour des filles) et chambres universitaires pour 

deux (les résidences dans ce cas sont mixtes). Le complexe se trouve à proximité du 

centre-ville et de la Bibliothèque Universitaire Centrale. Dans le complexe il y a des 



167 

 

magasins avec un régime non-stop, des bars et des restaurants aussi avec un 

programme non-stop. Cela participe à la création d‘un monde étudiant très actif. Les 

café-bars de cette zone sont reconnus comme étant des café-bars étudiants, surtout 

parce que leurs clients sont principalement les étudiants qui habitent à proximité. 

Ainsi, les conditions sont aussi adaptées au style de vie étudiant, par les soirées 

organisées, par la musique ou les prix. Le complexe « Economica » est beaucoup 

plus nouveau que « Hasdeu ». Si les bâtiments de Hasdeu datent des années 1960, 

les bâtiments de « Economica » datent du début des années 2000. Ainsi, les 

conditions de vie sont meilleures, mais les places plus limitées (il y a deux étudiants 

par chambre), et distribuées uniquement aux étudiants en Economie. Par contre, la 

localisation n‘est plus centrale. Ils se trouvent à côté de la Faculté de Sciences 

Economiques, dans le quartier Gheorgheni, tout près du centre commercial « Iulius 

Mall ». Le fait que la faculté et le centre commercial sont juste à côté apparaît 

comme deux avantages de base, mais le monde étudiant est inactif dans cette zone. 

C‘est pour cela qu‘ils se déplacent surtout en centre-ville pendant leur temps libre. 

Les réseaux de transport sont aussi à leur disposition. 

 

Le monde étudiant ne semble pas être un monde ethnicisé. En ce qui 

concerne la distribution dans les chambres universitaires, en général c‘est 

l‘administration qui gère cela, en fonction de la faculté. Mais, des fois, les étudiants 

peuvent demander eux-aussi de partager la chambre avec certaines personnes. 

Ainsi, pendant mon expérience d‘étudiante, le bâtiment où j‘habitais avait toujours le 

quatrième étage « hongrois ». A cet étage (qui était aussi le dernier), la plupart des 

étudiantes étaient hongroises, d‘où son surnom. Mais, si on observe aussi d‘autres 

cas, on constate que celui-ci pourrait être plutôt un cas isolé voire rare. Seulement 

deux étudiants hongrois parmi ceux avec lesquels j‘ai discuté habitaient dans la 

même chambre universitaire, en choisissant eux-mêmes d‘habiter ensemble. Une 

étudiante hongroise en parlant de la distribution dans les chambres universitaires 

dans le campus Hasdeu dit : 

«  Il n’y a pas toujours de séparation dans les chambres. Par exemple, si tu es 

en philologie, tu es en anglais-français, on va pas te mettre toi à cause de ton nom 

de famille dans une chambre séparée. Mais avec les personnes  qui sont en anglais-

français. Plus tard tu peux demander, mais…c’est en fonction des facultés et non pas 

des ethnies. Et plus tard, si tu veux faire des changements tu peux ou tu ne peux 



168 

 

pas. Moi, je sais qu’on peut déposer une demande ou parler à l’administration. » 

(Aniko, archéologie licence) 

 

Alors, le campus universitaire peut représenter un lieu ethnicisé, mais c‘est en 

fonction surtout des étudiants. Il est surtout un monde étudiant où parfois trouvent 

leur place aussi les enclaves ethnicisées. Même si on ne peut pas le définir comme 

un lieu ethnicisé, cela ne veut pas dire que des conflits ethniques ne peuvent pas 

apparaitre. Ainsi, Levente, étudiant en archéologie en ce temps-là, habitait dans la 

résidence de Hasdeu, avec quatre autres étudiants roumains dans la même 

chambre. Dans la cuisine commune pour tout l‘étage, il est provoqué et menacé par 

d‘autres étudiants roumains qui étaient dans un état d‘alcoolisme. La raison pour 

laquelle il a été menacé était parce qu‘il était Hongrois. Levente appelle la police. 

Celle-ci « s‘est entretenue avec les Roumains, mais ne leur a même pas donné 

d‘avertissement » (Levente). Il raconte que c‘était la première fois qu‘un événement 

de ce genre lui était arrivé, mais, que ses collègues de chambre, roumains, ont été 

de son côté. D‘autres conflits, plutôt symboliques se sont passés lors d‘une 

propagande de la part de La Nouvelle Droite contre l‘homosexualité. Dans la 

résidence universitaire où le porte-parole de l‘organisation habitait, plusieurs affiches 

avec des messages antihomosexuels ont été laissés dans les espaces communs de 

chaque étage du bâtiment. Dans le cas des chambres où ils savaient qu‘il y avait des 

Hongrois qui habitaient, ils ont mis les affiches sous leurs portes. Sur un coté de 

l‘affiche il y avait le message anti homosexuel, sur l‘autre côté, il y avait le 

« programme» de l‘organisation et ici il y avait aussi le combat du nationalisme 

hongrois. Les deux étudiants hongrois avec lesquels j‘ai discuté se sont sentis vexés 

d‘avoir reçu un tel message, tandis que les Roumains ont pris le message comme 

une blague ignoble et n‘y ont pas prêté attention.  

Le campus reste alors un lieu propice pour le développement du monde 

étudiant actif ; et comme le monde étudiant est parfois ethnicisé, cela peut créer 

aussi des « enclaves » roumaines ou hongroises. De plus, comme le monde étudiant 

contient des fois aussi des nationalistes, il peut être aussi un espace de conflit (à 

remarquer que dans les exemples au-dessus, les roumains majoritaires sont ceux 

qui provoquent ; pourtant cela ne veut pas dire que la situation ne peut pas 

s‘inverser).   

 



169 

 

La Bibliothèque Centrale Universitaire se trouve dans la proximité du Campus 

universitaire Hasdeu, en centre-ville. Comme déjà mentionné dans le chapitre 

précédent, elle représente autant un lieu d‘étude qu‘un lieu de rencontre. A l‘intérieur 

de la cour de la bibliothèque il y a un café, point de rendez-vous pour les étudiants 

qui travaillent là-bas ou pour ceux qui sont seulement de passage. Sa position à  

proximité du centre-ville et en même temps proche de Hasdeu la rend accessible 

pour les étudiants qui habitent dans le campus, autant que pour ceux qui ont des 

cours en centre-ville. C‘est une bibliothèque ouverte pour tous les étudiants, qu‘ils 

soient Hongrois ou Roumains. Parmi les étudiants avec lesquels j‘ai parlé, il y en a 

certains qui n‘y vont pas. Les étudiants roumains ou hongrois en Sciences 

Economiques préfèrent la bibliothèque de leur faculté, puisque c‘est plus proche pour 

eux. Les étudiants en archéologie, spécialisation hongroise, préfèrent eux-

aussi l‘Institut d‘archéologie hongrois, Posta Bela. Celui-ci peut être perçu comme un 

lieu ethnicisé étant donné que tous ceux qui y vont sont  Hongrois. Les livres sont en 

Hongrois, et puis, comme la Bibliothèque centrale, il représente aussi un lieu de 

rencontre pour les étudiants. Il est à côté de la Faculté d‘Histoire, en plein centre-

ville. Ce qui démontre de nouveau que les institutions universitaires sont bien 

placées et intégrées dans la ville de Cluj. 



170 

 

Carte 10 : Les espaces étudiants 

Réalisation : Ludovic Fouché 

Conception : Irina Postolache 



171 

 

 

b.  Une ethnicisation du centre-ville ? 

 

Le centre-ville de Cluj est riche en café-bars, la plupart destinés aux étudiants. 

Comme on l‘a déjà vu dans le chapitre précédent, chaque pause entre les cours peut 

servir de motif pour s‘y rendre. La vie nocturne est également active, mais surtout 

dans les clubs. Ces café-bars, par leur emplacement, sont dédiés aux étudiants, et 

représentent des « espace-étudiants ». L‘ethnicisation de ces espaces est beaucoup 

plus claire et évidente que dans les institutions de l‘université. Tous les étudiants 

connaissent les bars comme étant des bars hongrois ou « neutres » (les bars 

« roumains » ne sont pas marqués). Et en général, les étudiants hongrois vont 

choisir un bar hongrois et les étudiants roumains un bar non-hongrois. Les raisons 

sont en général les mêmes : si leurs amis sont hongrois, ils vont choisir un bar 

hongrois et eux ils vont s‘y soumettre. Pour les Roumains, les raisons sont 

généralement les mêmes. Voyons quelques exemples : 

 

« Tu sors où d’habitude ? 

A Bulgakov. 

Y-a-t-il une signification pour toi le fait que c’est un bar hongrois ? 

Oui, parce que plusieurs fois on organise des projections en hongrois. Et puis 

il y a aussi les amis qui y vont. 

Et puis tu sors aussi dans d’autres café-bars ? 

Oui….à Krajczar, à Heltai… » (Zsófia, archéologie, spécialisation Hongroise, 

master) 

« En 2011, j’ai travaillé en Krajczar. Il y a beaucoup de Roumains qui y 

viennent.  

Quelel est la spécificité d’un bar hongrois ? 

Bah, chaque serveur demande en hongrois aux clients « Qu’est-ce que vous 

voulez ? », s’ils n’entendent pas qu’ils parlent roumain. Et personne n’a été dérangé. 

Une fois, il s’est passé le contraire, mais seulement dans le sens où on m’a dit : « en 

roumain ». Donc, ce n’était pas comme si…donc, tout le monde qui vient là-bas sait 

que c’est hongrois et que, évidemment, tu vas demander en hongrois. Ou ils savent 

déjà ce que tu leur demandes. 

Et il y a encore d’autres spécificités d’un bar hongrois ? 



172 

 

… Ben…Je crois que c’est la musique…ou bien le style…c’est-à-dire…je ne 

peux pas généraliser. Mais d’habitude ils sont plus créatifs avec l’organisation, le 

décor, la musique. 

De quelle musique on parle ? C’est de la musique hongroise ? 

….oui…mais ce n’est pas la favorite. Je ne sais pas, je pense que c’est le 

style. Mais ici, de nouveau je ne peux pas généraliser. Parce que par exemple, Janis 

a de nouveau un style très bien, donc je ne sais pas où on peut trouver ce style.  

Si on ne connait pas ni le roumain, ni le hongrois, on se rend compte que c’est 

un bar hongrois ? 

Si personne ne te le dit, non, tu ne te rends pas compte. Je sais ça à cause 

des Allemands avec lesquels j’ai travaillé. » (Csabi) 

 

« Moi, je pense que cette question des séparations est profitable du point de 

vue politique et économique. Parce que, disons qu’on ouvre un local à Cluj qui reçoit 

des clients. Et il est possible que là-bas aillent beaucoup d’étudiants et de jeunes 

hongrois qui veulent participer à une communauté hongroise, pour que ça soit plus 

facile pour eux, qui veulent demander une bière en hongrois, qu’ils parlent librement 

et sans… » (Aniko). 

 

« Je ne sais pas, pour moi il y a des locaux qui me semble hongrois hongrois, 

et d’autres qui me semblent neutres (…) Tu ne dois pas avoir un local roumain, parce 

que tu as eu déjà des locaux roumains. » (Ildi, étudiante hongroise, master 

Archéologie, spécialisation hongroise).    

 

« Je sors surtout à Bulgakov, Krajczar, Klausen. Ils sont mieux (que ceux 

roumains ou les autres café-bars en général). Et le local aussi est mieux 

entretenu…et le service est mieux… 

Et comment tu fais pour te rendre compte si c’est un bar hongrois ou 

roumain ? 

Par ceux qui y travaillent. En fonction de la langue que la majorité parle. 

Autrement il n’y a pas une atmosphère ou une image plus différente. (…) Par 

exemple Vali (un ami roumain), il le sent comme ça…il ne se sent pas bien à 

Bulgakov. Parce qu’il pense que les serveuses, quand elles voient qu’elles ont des 

clients roumains, je ne sais pas…comme ça, à moitié. Moi, je ne comprends 



173 

 

pas…elles demandent avant en hongrois et après en roumain « Qu’est-ce que vous 

voulez », mais ce n’est pas du tout une question de conflit. » (Paul) 

 

La question commune qui apparait dans tous les exemples est la langue. En 

fonction de la langue utilisée par les serveurs on peut se rendre compte s‘il s‘agit 

d‘un bar hongrois ou roumain, respectif neutre. La territorialisation se fait par la 

langue. En même temps il y a aussi la question de l‘atmosphère différente, de la 

musique, des services et le côté économique, les prix. Tous les café-bars énumérés 

par les étudiants sont marqués comme hongrois. En ce qui concerne Krajczar, le 

nom du bar lui-même est hongrois. Exceptant Heltai, tous les autres se trouvent en 

centre-ville. Ils ont déjà une histoire de bars « hongrois » étant donné le fait qu‘ils 

existent depuis plusieurs années. Il y a des Roumains qui y vont aussi, mais, il y a 

des cas, comme celui de Vali, qui ne se sentent pas à l‘aise dans ces lieux. Les 

roumains parlent aussi beaucoup plus des clubs et moins des pubs. Les clubs en 

effet ont l‘aspect « neutre » étant donné la variété des gens et la musique souvent en 

langue anglaise. Parmi les bars qu‘ils mentionnent se trouvent Zorki et Atelier. Ce 

sont deux bars où les membres de la Nouvelle Droite préfèrent aller aussi. Zorki 

reste quand même le préféré, à cause de la musique (souvent rock et parfois même 

de rock roumain). Tous les entretiens et rendez-vous avec les membres et 

sympathisants de la Nouvelle Droite se sont déroulés dans le café-bar Zorki. 

  

Ces espaces « ethnicisés » peuvent devenir aussi des espaces de conflit, en 

fonction du contexte. Dans le bar Krajczar j‘ai assisté à une dispute entre un groupe 

des Roumains et un groupe de Hongrois concernant la musique (le groupe hongrois 

voulait suivre le match de football, tandis que le groupe des Roumains voulaient 

écouter de la musique). Les Hongrois ont refusé de parler en roumain et leurs 

commentaires devant la serveuse ont été de ne plus recevoir des Roumains dans un 

bar Hongrois. A partir de ce prétexte, le conflit du bar a pris une connotation 

ethnique. Le bar est devenu par la suite un espace de conflit, un territoire hongrois 

avec des frontières ethniques qui doivent être « protégées » contre les Roumains. 

 

A Cluj-Napoca il y a aussi deux théâtres : Le théâtre National Cluj-Napoca et 

le Théâtre Hongrois de Cluj. Le premier est positionné en centre-ville, devant la 

Cathédrale orthodoxe et la statue de Avram Iancu ; le deuxième en proximité du 



174 

 

centre-ville. Les deux bâtiments contrastent par leurs dimensions, le théâtre roumain 

étant plus imposant. Il s‘appelle aujourd‘hui le théâtre roumain, mais son inauguration 

a eu lieu en 1906, quand la Transylvanie était une partie hongroise.31 Le théâtre 

hongrois a été fondé en 1792 et c‘est la compagnie de théâtre de langue hongroise 

la plus ancienne. 32 L‘ethnicisation ne semble pas se manifester dans ces lieux, étant 

donné que les deux communiquent avec des metteurs en scène et des acteurs de 

toutes les « ethnies ». Les étudiants non plus ne choisissent pas les spectacles en 

fonction de l‘ethnicité. Pourtant, parmi les étudiants roumains nous observons qu‘ils 

vont plus souvent au théâtre roumain puisqu‘il est aussi plus célèbre. Le théâtre 

hongrois se distingue de celui roumain par la langue, mais tous les spectacles sont 

aussi traduits en roumain. Le simple fait que ce théâtre existe participe à conserver la 

culture hongroise et son histoire (à noter que c‘est la compagnie de théâtre de 

langue hongroise la plus ancienne). 

 

« Tu vas souvent au théâtre ? 

Mumm…non pas très souvent. 

Et quand tu vas, tu choisis le théâtre roumain ou hongrois ? 

Je ne connais pas trop le théâtre hongrois…Je vais au théâtre 

roumain…comme ça je sais que les spectacles sont en roumain. » (Sebi) 

 

« Avant j’allais plutôt au théâtre roumain, mais maintenant je vais au hongrois. 

Les acteurs et les spectacles et puis il y a un festival…je ne sais plus le nom…ils 

sont mieux qu’au théâtre roumain. » (Elena, Archives) 

 

« Je vais aux deux, je vais aux deux…ca dépend du spectacle. » (Csabi) 

    

Les églises sont des espaces étudiants seulement si on prend en 

considération les étudiants en Théologie ou les membres de La Nouvelle Droite. La 

plupart des étudiants hongrois avec lesquels je me suis entretenue sont des 

catholiques ou des gréco-catholiques, mais la religion ne joue pas un rôle important 

dans leurs vies. Certaines églises catholiques célébrent les messes en hongrois, 

                                                           
31

 http://www.teatrulnationalcluj.ro/index.php?page=onepage&pid=12&t_cp=4 

32
 http://www.huntheater.ro/oldal.php?soid=7&mm=8 

http://www.teatrulnationalcluj.ro/index.php?page=onepage&pid=12&t_cp=4
http://www.huntheater.ro/oldal.php?soid=7&mm=8


175 

 

tandis que les églises orthodoxes célébrent les messes en roumain. Sur le site 

internet de La Nouvelle Droite on peut voir que beaucoup de ses membres sont des 

étudiants en Théologie. Cela s‘explique par le fait que beaucoup de prêtres dans le 

passé ont été légionnaires et cette organisation revendique aussi aujourd‘hui une 

identité qui passe par l‘orthodoxie. Mais, généralement, les églises ne représentent 

pas des espaces estudiantins et le monde étudiant ne se manifeste 

qu‘exceptionnellement ici. 

 

En conclusion, l‘université « Babeş-Bolyai » dispose d‘espaces pédagogiques 

et parapédagogiques qui participent à la création d‘un monde étudiant actif.  Les 

espaces sont « ethnicisés » dans des cas particuliers. Leur emplacement en centre-

ville crée aussi une relation forte entre l‘université et la ville, les étudiants faisant 

partie de la ville. On dit souvent de Cluj que « c‘est une ville universitaire », 

expression qui résume en fait la relation entre les deux. Même s‘il ne s‘agit pas 

d‘espaces ethnicisés, les conflits peuvent apparaitre, mais dans des cas isolés. En 

ce qui concerne les lieux de proximité, et ici on parle de café-bars, l‘ethnicisation est 

évidente. Alors, là où les étudiants peuvent faire un choix, ils choisissent quand 

même l‘ethnicisation, et à la base de ce choix il y a toujours la question de la langue. 



176 

 

Carte 10 : Faculté de Sciences Economiques : emplacement 

 

 

 

 

Réalisation : Fouché Ludovic, architecte 

Conception : Postolache Irina  



177 

 

Section VII. Les cartes mentales 

 

La carte mentale ou cognitive est la réalité telle que l‘individu se la représente. 

Elle est témoin d‘une interprétation symbolique de la ville en fonction de schémas de 

perception et d‘appréciations (Fellonneau, 1997 : 61-62). Un espace est connu 

lorsque l‘observateur sait relier entre eux un certain nombre de points. Il y a un 

double marquage : d‘une part, les panneaux publics (noms des rues etc.) et, d‘autre 

part, une mémoire personnelle des lieux, subjective, qui répond aux besoins de 

l‘action quotidienne (Paulet, 2002 : 21). 

Kevin Lynch remarque 5 éléments que l‘on retrouve le plus souvent sur les 

cartes : 

 Les chemins (c‘est la liaison entre les points). Les individus ne repèrent 

que les voies qu‘ils empruntent habituellement. L‘appropriation de 

l‘espace est fonction de la pratique du déplacement.  

 Les points de référence (ex. : monuments, églises). 

 Les nœuds (carrefours, interfaces faisant communiquer les différents 

points). 

 Des espaces homogènes (le quartier par exemple). 

 Les discontinuités (sont des « frontières » entre des zones qui 

apparaissent nettement sur les cartes. (Paulet, 2002 : 45) 

Ce qu‘on va suivre maintenant est la représentation de la ville des étudiants 

hongrois et roumains en suivant la structure que Lynch propose et aussi les « lieux 

communs », qui apparaissent chez tous les étudiants (Fellonneau, 1997 : 179).  

 

Voici quelques exemples des cartes mentales réalisées par les étudiants : 

 

 Georgiana, étudiante roumaine, master, Faculté des Sciences 

Economiques ; 

 

Georgiana trace un chemin pour séparer d‘un côté la Gare et de l‘autre côté 

tous les autres lieux qu‘elle fréquente (des points de référence). Elle commence par 

Polus, qui est un grand centre commercial, continue avec Hasdeu (où se trouve le 

campus universitaire), La Cathédrale orthodoxe (Catedrala), le Marché Marasti (Piata 

Marasti), la  



178 

 

 

Carte mentale 1 : Georgiana 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

 

 

Date : Mars 2012 



179 

 

la Faculté de Sciences Economiques (FSEGA) et continue avec deux autres centre 

commerciaux : Iulius et Complex Mercur. 

 

Georgiana vient d‘une ville d‘Olténie, région de Sud de la Roumanie. Elle est 

venue à Cluj-Napoca pour étudier à la faculté de Sciences Economiques et parce 

que Babeş-Bolyai est considéré comme étant un important centre universitaire. Elle 

habite dans une colocation dans Piata Marasti (Le Marché Marasti) qu‘elle a noté 

aussi sur la carte. Elle a choisi cette colocation parce que c‘est plus proche de sa 

faculté (FSEGA) et en même temps elle a accès au marché et au complexe 

commercial Iulius Mall. Celui-ci représente souvent le lieu de pause des étudiants, 

étant donné sa proximité avec la faculté. Il y a des magasins alimentaires et de 

vêtements, mais aussi des café-bars et des restaurants. Elle prend souvent ses 

déjeuners à MacDo à Iulius avec ses collègues et de temps en temps elle va aussi 

au cinéma toujours à Iulius. Elle ne se sent pas « exilée » de l‘espace central parce 

qu‘elle dit qu‘il y a tout ce qui lui faut très proche de chez elle. Elle n‘est pas obligée 

de faire un grand chemin pour aller faire des courses, comme ceux qui habitent au 

centre-ville et qui viennent à Iulius. Elle a habité aussi à Haşdeu, dans ses premières 

années universitaires et elle y a encore beaucoup d‘amis. C‘est pour cela que 

Haşdeu fait encore partie de sa vie. Souvent elle fait des fêtes là-bas dans les 

chambres universitaires. La cathédrale fait référence à la cathédrale orthodoxe, 

même si cela n‘est pas mentionné. Elle est orthodoxe et va de temps en temps à 

l‘église le dimanche. Celui-ci est le seul espace consacré surtout aux Roumains et 

qui participe à la construction de l‘identité roumaine. La Gare est représentée aussi 

parce qu‘elle y va souvent, pour rentrer chez elle. Ainsi, comme beaucoup 

d‘étudiants, Georgiana va chaque mois à la maison et pour les vacances scolaires. 

Polus est un centre commercial qu‘elle ne fréquente pas souvent, mais comme il est 

à la sortie de la ville, elle a décidé de le représenter aussi. 

On voit que dans sa carte mentale on a surtout des lieux neutres/non-marqués 

et seulement deux lieux-étudiants : Hasdeu et FSEGA Le centre-ville n‘est pas du 

tout marqué et tous les points de référence sont soit en haut, soit en bas d‘un chemin 

qui partage la ville en deux. Au-delà de son habitation, le chemin continue en bas, 

mais sur le chemin principal il n‘y a plus rien de représenté (les quartiers qui suivent 

ne constituent aucun point d‘intérêt pour elle). 

 



180 

 

 

Carte mentale 2 :  Sebi 

 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Mars 2011 



181 

 

 Sebi, étudiant roumain en Science Economiques, master 

 

Sebi aussi trace un chemin qui sépare plusieurs points de référence. La gare 

se trouve d‘un coté, et du même coté il y a aussi des centres commerciaux (Sora), le 

stade de football (CFR), d‘athlétisme (Cluj Arena) ou le Bassin Olympique. Il y 

représente aussi le Cinema F. Piersic et Memo, qui est une rue (abréviation de la rue 

de Memorandum) qui lie ces points de référence. Au bout du chemin se trouve le 

centre commercial Polus et à l‘autre bout le centre commercial Iulius. Entre les deux, 

il y en a encore le magasin Kaufland, le campus universitaire Hasdeu, le club Janis et 

la faculté (FSEGA).  

Sebi est originaire d‘une petite ville à la frontière avec la Hongrie et à Cluj il 

habite aussi dans une colocation proche de Kaufland. A la différence de tous les 

autres étudiants, il insiste beaucoup plus sur les centres sportifs (le bassin 

olympique, l‘athletisme ou le stade). Il aime beaucoup faire du sport et surtout le 

football. Dans sa carte on observe la distance de FSEGA de tous les autres points 

d‘attraction pour lui. Il préfère la zone où il habite parce qu‘il n‘est pas loin du centre-

ville et a tous les magasins proches de lui. A part FSEGA et le foyer Hasdeu, 

l‘espace étudiant qu‘il représente est Janis, un club renommé de Cluj destiné à tous 

les étudiants, y compris aux Hongrois, puisqu‘ils organisent aussi des « soirées » 

hongroises. Mais les soirées hongroises sont surtout pendant la semaine, quand les 

étudiants ne sortent pas beaucoup, et elle consiste en quelques chansons 

hongroises. Sebi aime bien ce club pour sa musique, pour l‘atmosphère et pour les 

prix bas en comparaison avec les autres clubs. Il le caractérise comme club-étudiant 

grâce à toutes ces caractéristiques énumérées et aussi parce qu‘il y a beaucoup 

d‘étudiants qui y sortent. De même que chez Delia, on voit qu‘il n‘y a pas d‘espace 

ethnicisé représenté et le centre-ville non plus n‘est pas marqué. 

 

 Delia, roumaine, licence Sociologie  

 

Delia construit un autre type de carte, en dessinant les frontières de Cluj et le 

centre ville : Avram Iancu. Le centre est aussi un nœud, en faisant la liaison avec 

tous les autres points de références : Polus et Iulius de nouveau, Calea Turzii (qui 

représente une rue), l‘entreprise Energobit, le centre commercial Ambient et le bar 

Dodo. On  



182 

 

 

 

Carte mentale 3 : Delia 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Fevrier 2012 



183 

 

observe le manque des espaces-étudiant et aussi que le centre choisi est celui 

« roumain » : Avram Iancu. 

  

Tous les points qu‘elle a choisi de représenter se trouvent en effet vers les 

sorties de Cluj, sauf le bar Dodo, qui se trouve à cote de chez elle. On remarque 

aussi la prépondérence des centres commerciaux et le manque de l‘université ou du 

foyer universitaire. Même si les deux font partie de son quotidien, elle a préféré 

marquer les points « limites » de la ville et le « centre ». 

 

 Ioana, master Etudes Européennes, roumaine 

 

Ioana n‘utilise pas de chemins dans sa carte, mais insiste beaucoup sur les 

points de référence et au lieu des frontières de Cluj, elle dessine des espaces 

homogènes (les quartiers Zorilor, Manastur, Gheorgheni) et le site Cetatuia au nord. 

Elle a habité le campus Hasdeu qu‘elle dessine aussi pendant quatre ans, mais à 

présent elle habite dans le quartier Manastur, dans une colocation. On observe 

qu‘elle indique par une flèche son quartier, mais rien de plus. Sa vie se déroule en 

centre-ville où elle indique certains espaces et ajoute aussi de temps en temps des 

courts commentaires. Elle n‘aime pas son quartier parce qu‘il n‘est pas vivant et il n‘y 

a que des bâtiments résidentiels. Alors, on voit qu‘elle dessine la Bibliothèque 

centrale universitaire où elle dit d‘avoir passé beaucoup de temps, l‘UBB, mais aussi 

sa faculté qu‘elle dit beaucoup fréquenter. Elle indique aussi des éléments nouveaux 

que l‘on n‘a pas trouvés chez les autres étudiants. Par exemple, il y a la Place L. 

Blaga et la Maison de culture des étudiants où elle va pour des concerts. Ensuite, 

elle dessine la librairie « Diverta » puisqu‘elle représente souvent un lieu de rendez-

vous. En centre-nord on observe La Maison de Matei Corvin (à remarquer qu‘elle 

utilise le nom roumain), le vieux centre pour les bars et les cafés. A côté il y a la 

Place de Matei Corvin (Piata Unirii) qui représente le centre de Cluj, un lieu de 

rendez-vous, de manifestations et de concerts. Quant aux bars, elle note Bulgakov- 

« hongrois », Insomnia- « hongrois » à la base puisque le patron est hongrois, mixte 

aujourd‘hui, et Albinuta, un bar « neutre » où elle sort plus rarement. Comme les 

autres Roumains qui ne sont pas originaires de  Cluj, Ioana dessine aussi la Gare et 

la rue qui permet de l‘atteindre (rue Horea). On voit aussi une flèche vers le centre 

commercial Iulius Mall. 



184 

 

 

Carte mentale 4 : Ioana 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Fevrier 2012 



185 

 

Carte mentale 5 : Aniko 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Fevrier 2012 



186 

 

  Aniko, licence Archeologie, specialisation hongroise 

 

A la difference des autres cartes mentales, Aniko a préféré en dessiner deux 

(une grande qui englobe une autre plus petite au centre droite). On observe déjà à la 

différence des autres cartes une multitude d‘éléments nouveaux qui apparaissent. Le 

chemin qui sépare cette fois-ci est la riviere Somesul, tout en bas où est représentée 

la rue qu‘elle habite (la rue Dacia). Du même coté de la rivière il y a aussi un autre 

point de référence : Cetatuia (une anciennce fortification construite en haut d‘une 

colline). De l‘autre côté de la rivière elle a marqué le centre-ville « hongrois » et puis 

encore le vieux centre, considéré du point de vue historique également « hongrois ». 

Ainsi, on peut remarquer l‘église St Michel (catholique), le monument de Matthia 

Corvin, la rue Iuliu Maniu et la rue M. Kogalniceanu qui font plusieurs liaisons. Elle a 

noté aussi la Faculté, L‘église Reformée et le Lycée Reformé (les deux derniers étant 

hongrois). 

Dans la carte mentale plus petite à coté elle a insisté sur des points de 

référence : Le Musée d‘Histoire (« Muzeu »), La maison de Matthias Corvin (« Casa 

M. Corvin »), le café-bar Krajczar (« hongrois »), l‘université hongroise Sapientia, les 

bars Highlife, Shto, Atelier (bars « neutres ») et de nouveau l‘église de St. Michel. 

Déjà on observe la différence de monde de vie étudiant, premièrement d‘une 

perspective de faculté et de l‘emplacement de la faculté (la plupart des points de 

références sont différents de ceux déjà presentés) et ensuite d‘une perspective 

« ethnique ». En plus, il n‘y a plus de points limite, mais une seule rue (Andrei M.) qui 

mene vers l‘Internat. Le déséquilibre entre les espaces au-delà de la rivière et ceux 

en bas de la rivière démontre aussi l‘importance qu‘elle accorde au centre-ville dans 

son quotidien.       

 Aniko, originaire d‘un village de la Région Sicule, habite Cluj depuis deux ans. 

Au début elle a habité à l‘internat, mais c‘était trop loin de sa faculté et il y avait trop 

de restrictions. Ainsi elle a cherché un appartement en colocation plus proche du 

centre-ville. Elle passe la plupart de ses journées à la faculté, au musée et aussi à la 

bibliothèque (qui n‘est pas marquée). Elle insiste beaucoup plus sur les sites 

ethnicisés : l‘église Saint Michel et la statue de M. Corvin, la maison de M. Corvin et 

l‘université hongroise Sapientia. On observe aussi la présence d‘une église reformée, 

même si elle dit qu‘elle n‘est pas pratiquante. La faculté d‘histoire est dessinée sur la 

rue M. Kogalniceanu où se trouve aussi le siège de l‘université. On voit également à 



187 

 

côté qu‘elle a marqué le lycée reformé. A part le bar Krajczar considéré comme un 

espace étudiant ethnicisé, les trois autres n‘ont pas de connotations ethniques. 

 

 Csabi étudiant hongrois, Histoire, master, spécialisation roumaine 

 

Dans une autre carte mentale faite par un étudiant hongrois à la faculté 

d‘Histoire, on observe de nouveau une multiplicité des points de référence, la plupart 

du centre-ville. Il marque des espaces homogènes tels les quartiers Manastur, Zorilor 

et Marasti ou le Grand Parc (« Parcul cel Mare »). Les rues sont assez discontinues, 

mais elles servent comme appui pour les points de référence. On a de nouveau 

Cetatuia, Le Musée et l‘église St Michel. Il mentionne aussi La place de l‘Union 

(« Piata Unirii »), la Maison de Matthia Corvin, les bars Highlife, Atelier et Bulgakov. Il 

mentionne aussi un centre commercial dans un espace homogène-Profi dans le 

quartier Grigorescu. En plus il dessine l‘université (« Universitatea »), l‘institut 

d‘Histoire et l‘institut Posta Bela (un institut hongrois d‘archéologie). Ce type de carte 

mentale s‘approche beaucoup plus de celle dessinée par Aniko, de point de vue des 

points de référence choisis. A la différence de tous les autres étudiants dont on a 

parlé, Csabi habite Cluj depuis plusieurs années. De plus, il habite le centre-ville, ce 

qui explique aussi son intérêt pour l‘espace central et les zones démarquées assez 

floues des autres quartiers.  

 

 Elena, master Archives, roumaine 

  

Elena insiste elle aussi dans sa représentation sur l‘espace central, sans 

tracer de chemins. Elle habite dans un foyer de Hasdeu et sa faculté se trouve en 

centre-ville, ce qui explique pourquoi sa vie se déroule surtout dans cet espace. Sur 

sa carte on remarque comme espaces étudiants le foyer universitaire où elle habite, 

l‘Institut d‘Histoire où elle fait ses cours, la Bibliothèque centrale universitaire et le 

restaurant universitaire (« Cantina »). Il y a aussi plusieurs café-bars qu‘elle 

représente : Zorki, Bulgakov, Albinuta, Krajczar, Hard Rock et Elite. Le mélange de 

bars neutres et marqués s‘explique par le fait qu‘elle a des amis roumains et 

hongrois et qu‘elle se sent bien dans les deux milieux. Elle ne connait pas la langue 

hongroise, mais depuis son enfance elle est habituée à avoir des amis de n‘importe 

quelle ethnie. Et comme 



188 

 

 

Carte mentale 6 : Csabi 

 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Février 2012 



189 

 

 

 

Carte mentale 7 : Elena 

 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Février 2012 



190 

 

elle provient de Baia-Mare, ville de la région de Maramures, beaucoup de ses amis 

sont hongrois. Elite est un café-bar étudiant de Hasdeu, connu pour être ouvert 

jusqu‘au matin et pour la musique rock, où les étudiants qui habitent dans la zone 

passent beaucoup de temps. Hard Rock est un autre bar situé dans un autre foyer 

universitaire (Observator) qui ne tient pas de l‘université Babes-Bolyai. Comme Elite, 

de par sa localisation il est logiquement un bar étudiant. Sur la carte on voit aussi 

d‘autres points de référence connus par tous les Clujeni : Gogoasa Infuriata et 

Primavara. Gogoasa Infuriata représente pour Elena le lieu où elle prend son café le 

matin, quand elle est pressée et Primavara et un fast-food non-stop situé à côté de la 

BCU et où elle mange souvent quand elle va à la bibliothèque où quand elle rentre 

tard chez elle. Comme tous les autres étudiants, Elena dessine aussi la Gare, 

comme « espace de passage » vers la maison. 

 

 Aron, étudiant en Histoire, spécialisation Hongroise. Membre de 

l‘organisation 64 Comitats 

 

 

J‘ai choisi pour l‘analyse cette carte aussi parce que, à la différence de toutes 

les autres, Aron a traduit tous les noms des points de références et des rues en 

hongrois. Alors, les lieux représentés sont : Cetatuia, le stade CFR, la maison de 

Matthias Corvin, l‘église de St Michel et la statue de Matthias Corvin, le Théâtre 

National et le Bastion des Tailleurs, l‘université Babeş-Bolyai, l‘église Reformée, le 

lycée Báthory (Hongrois), le cimetière. A part l‘université, Aron ne représente aucun 

autre « espace-étudiant ». Tous les autres espaces représentés ont une signification 

historique dans la ville et ont été construits « par les Hongrois ». En les nommant en 

hongrois, il veut marquer justement leur appartenance à la culture hongroise, et en 

même temps, ils s‘approprient ces espaces. Aron habite Cluj et se sent très attaché à 

« sa » ville. 

 



191 

 

 

Carte mentale 8 : Aron 

 

 

 

 

 

Lieu : Cluj-Napoca 

Date : Février 2012  

  



192 

 

Section VIII. Conclusion 

 

En suivant l‘exemple de ces cartes mentales, on voit que le monde de vie 

étudiant varie en fonction de la faculté (surtout de la localisation de celle-ci) et de 

l‘ethnie. Ainsi, les Hongrois sont plus attachés aux monuments hongrois comme 

l‘église catholique ou Mathias Rex, tandis que pour les étudiants roumains, la place 

Avram Iancu peut représenter le centre-ville. De la même façon, on observe que les 

hongrois et les roumains fréquentent des bars différents. Et pourtant, comme un 

étudiant hongrois l‘avait ajouté, il y a beaucoup de Roumains dans les bars hongrois. 

Ce qu‘on peut dire est que dans ce cas la localisation différente des facultés joue un 

rôle majeur. Pourtant, le campus universitaire Hasdeu reste un point de référence 

commun pour tous les étudiants. 

 Dans ces dessins on observe que la plupart des étudiants ont tendance à 

séparer surtout les lieux, éventuellement séparés par un chemin-frontière. Mais la 

frontière n‘a pas le même sens que dans sa perspective anthropologique. Elle est 

utilisée juste pour délimiter les espaces ou au contraire pour créer une continuité 

entre eux. Le fait que le lieu de la gare apparaisse approximatif dans toutes les 

cartes des étudiants qui n‘habitent pas Cluj démontre leur position dans la ville. On 

doit prendre en compte que le monde étudiant est un monde transitoire, de passage 

entre deux espaces : l‘espace de « chez soi » et l‘espace de Cluj. Cela influence 

l‘appropriation de l‘espace privé et de celui public. On remarque le manque de 

représentation de l‘espace privé ou sa représentation floue, à peu près jamais 

centralisée. Parfois, l‘espace privé n‘est même pas représenté. Par contre, l‘espace 

public est dessiné en fonction de la position de l‘université. Ainsi, si l‘université est en 

centre-ville, au centre du dessin il y aura le centre-ville et ses lieux. Mais, si elle est 

en dehors du centre-ville, ils essaient de la positionner sur un chemin dessiné au 

centre de la feuille, unissant tous les autres points.  

 On doit tenir compte aussi du moment où les étudiants ont dessiné les cartes, 

de leur positionnement dans le temps-espace. Les étudiants en Sciences 

Economiques et Sociologie ont fait leurs dessins lors d‘un entretien dans une 

chambre universitaire d‘une de leurs collègues située à côté de leur faculté. Par 

contre, avec tous les autres étudiants, je suis allée dans des lieux centraux entre les 

cours. Alors on voit aussi la raison probable d‘une différence de se représenter la 

ville.    



193 

 

Chapitre III  

Les langues et les identités du temps-espace 

transylvanien 

 

 Une langue est le support d‘un discours, un instrument de communication, un 

moyen d‘exprimer la réalité du monde de la vie quotidienne,  appelée par Alfred 

Schutz (2008) la réalité sociale primordiale. Par la langue, le même groupe fait 

découler ses représentations, ses valeurs et son histoire. Ce qu‘on va analyser dans 

cette partie c‘est la manière par laquelle les langues participent à la construction des 

identités hongroises et roumaines en passant par plusieurs sujets : la relation entre la 

langue, l‘identité ethnique et la culture, le bilinguisme, la langue minoritaire, la langue 

maternelle.  

On va suivre alors la manière dont les langues participent à la création des 

relations entre les groupes ethniques et comment elles participent aussi à la création 

des frontières ethniques, à la fois entre les groupes ethniques qui parlent des 

langues différentes et mais aussi des groupes ethniques qui parlent la même langue, 

mais avec quelques nuances différentes. L‘analyse de l‘usage de la langue va se 

centrer principalement dans les espaces publics, la ville de Cluj et l‘université Babeş-

Bolyai. Dans le cadre de l‘université, les conflits symboliques autour de la langue, 

mais aussi les conversations simples entre les étudiants servent d‘indications à la 

construction des identités ethniques et des relations entre les milieux ethniques 

différents.  

 

 

 



194 

 

Section I : Les rapports langues-identités  

 

Dès le commencement, on doit souligner que ni l‘identité, ni la langue ne sont 

des notions fixes. Par contre, elles sont dynamiques, et dépendent du Temps et de 

l‘Espace. En parlant de l‘identité ethnique, beaucoup d‘auteurs ont souligné que la 

langue n‘est pas nécessairement requise pour nous identifier avec une ethnicité (par 

exemple, un roumain peut parler hongrois sans s‘identifier nécessairement avec un 

hongrois et l‘inverse). De plus, un groupe ethnique ou un individu assigné à ce 

groupe- là peut avoir un attachement symbolique à une langue associée, mais peut 

utiliser une autre plus avantageuse à sa place. Mais en général, un groupe ethnique 

s‘identifie avec une langue spécifique. Anzaldúa (1987) synthétise cette idée dans 

une phrase: ―Ethnic identity is twin skin to linguistic identity—I am my language‖ (p. 

59) (Gibson, 2011 : 3-4). C‘est une phrase importante vis-à-vis de notre analyse, 

étant donné qu‘on parle des cas différents de bilinguisme et des identités ethniques 

différentes, mais qui utilisent la même langue (ici c‘est le cas des Sicules et des 

Hongrois). Ainsi, dans notre cas on va illustrer les deux approches concernant la 

relation langue-identité ethnique : l‘ethnicité qui ne s‘identifie pas avec la langue et un 

certain groupe ethnique qui s‘identifie à la langue.  

Dans une perspective anthropologique, Dorais Louis-Jacques analyse la 

liaison entre la langue et la société, en insistant sur les contributions amenées par 

Ferdinand de Saussure, Lévi-Strauss et le structuralisme Sapir-Whorfien. Il arrive à 

la conclusion que la langue et la société sont intimement liées. L‘homme ne peut pas 

mener une vie sociale « normale » s‘il ne possède un moyen de communiquer avec 

les autres. Réciproquement, la langue n‘existerait pas si elle n‘était pas partagée par 

un groupe d‘individus ayant des expériences à se communiquer. De ce point de vue, 

la langue est définie comme un système de sons articulés jouant un rôle symbolique 

et exprimant un certain nombre de concepts, de notions et d‘images tirés de 

l‘expérience humaine (Dorais, 1979 : 6-7). Dans la construction des identités 

hongroises et roumaines on va insister surtout sur le rôle symbolique que la langue 

joue et moins sur le côté sémantique.  

 

 

 

 



195 

 

 Langue et culture 

 

Pour analyser la construction des identités par la langue, je vais premièrement 

passer par les relations qui s‘établissent entre la langue et la culture. Ici, comme 

dans le cas de la relation identité-langue, on aura deux pôles : l‘un qui perçoit une 

juxtaposition entre les deux, l‘autre qui perçoit une séparation. 

Le sociologue Bernard Poche exclut de la relation langue-culture la position de 

l‘Etat, en expliquant que « la notion initiale de langue, comme d‘ailleurs celle de 

culture, se situe dans la mouvance des faits relatifs à une société, et non pas dans 

ceux relatifs à l‘Etat ou aux instances politiques en général. Lorsque l‘Etat entreprend 

de légiférer sur la langue, il pose comme principe qu‘il lui appartient de déterminer 

des faits qui ont rapport avec la vision du monde, les coutumes et même la sensibilité 

des habitants de son territoire, de prendre position sur eux. » Les délimitations qui se 

font relèvent des critères établis par les regroupements eux-mêmes, et ces critères 

concernent les habitudes sociales, les systèmes de valeurs, la représentation du 

statut des personnes - tous objets qui se disent, qui se parlent, dans la langue, dans 

le langage (Poche, 2000 : 13-16). 

Les rapports entre langue et culture ne s‘arrêtent pas seulement à une 

objectivation de plus en plus forte dans le cadre des apprentissages, ils renvoient à 

une structuration profonde de la personnalité et notamment à la construction et à la 

constitution de l‘identité culturelle. Moyen de communication, la langue est aussi une 

modalité d‘expression de la culture et un médiateur de l‘identité (Abdallah-Preticeille, 

1991 : 306). Elle est aussi la manifestation la plus évidente de l‘identité culturelle: 

« au moindre échange communicatif, elle se révèle, puisqu‘elle s‘entend. Par ailleurs, 

on a coutume de définir un individu en tant que locuteur de telle ou telle langue » 

(Lagarde, 2008 : 59). Selon Lagarde C., les langues sont intraduisibles et il soutient 

l‘idée que l‘identité linguistique est basée sur la racine : « la revendication d‘une 

identité linguistique passe souvent par celle des racines. Cela signifie que la 

communauté linguistique met en avant sa présence, de préférence aussi lointaine 

que possible, sur un territoire donné et se prévaut ainsi de sa qualité d‘autochtone. 

Elle se présente, de même que sa langue et sa culture, comme s‘inscrivant dans une 

continuité transhistorique non seulement ininterrompue, mais inaltérable. » (Lagarde, 

2008 : 65). 



196 

 

Le sociolinguiste Joshua Fishman, en analysant la relation entre la culture et 

la langue dit que c‘est très difficile de dire quelle est la vraie relation entre les deux, 

parce qu‘elle risque d‘être influencée par l‘opinion personnelle de l‘auteur. La plupart 

des cultures, et surtout les minorités et les cultures menacées, ont des opinions très 

bien définies sur la relation culture-langue en général, et surtout sur leur langue et 

leur culture. C‘est pour cela que tout commentateur de cette relation peut être 

influencé par sa propre culture. Ainsi, la vérité sur la relation entre la langue et la 

culture ne pourra être probablement jamais énoncée. La relation est subtile et 

complexe en même temps, et a deux dimensions, une subjective, l‘autre objective. Il 

essaie de présenter la relation culture-langue, en prenant en considération le risque 

de ne pas représenter entièrement la vérité. Ainsi, un premier point serait le fait que 

la langue est indexicale de la culture. Tout langage possède des éléments lexicaux 

pour identifier sa réalité, physique ou idéationnelle. Ensuite, la langue est une partie 

de la culture car la majorité de celle-ci est inhérente et inéluctablement linguistique. 

Puis, la langue est le symbole de sa culture et de membres de cette même culture. 

Fishman ajoute également une idée : les langues des individus sont responsables 

pour leurs comportements, valeurs etc. C‘est un déterminisme linguistique qui 

considère que les gens et les cultures sont différents à cause de leurs langues 

différentes (Fishman, 1994 : 83-89). Mais le déterminisme linguistique ne s‘applique 

pas au cas transylvanien. On voit dans les entretiens que souvent des étudiants 

hongrois s‘identifient avec une culture locale ou régionale, qu‘ils partagent avec des 

utilisateurs d‘autres langues aussi et se différencient de ceux des régions du même 

pays, parlant roumain ou hongrois. 

 

En menant l‘analyse plus loin, on va chercher à établir la relation entre 

l‘identité linguistique et l‘identité culturelle. Patrick Charaudeau souligne dans son 

article « Identité linguistique, identité culturelle : une relation paradoxale » la 

différence entre les deux. Il dit que l‘imaginaire de l‘identité linguistique est entretenu 

par deux discours qui se renforcent l‘un l‘autre. Le premier discours soutient l‘idée 

que la langue est un don de la nature qui nous serait offert dès la naissance et 

constituerait notre être de façon propre. C‘est ainsi que s‘est construite la symbolique 

du « génie » d‘un peuple. C‘est le même discours mentionné plus haut par Lagard C. 

en évoquant l‘identité linguistique basée sur la racine sur laquelle on va revenir étant 

donné le rôle de la latinité roumaine dans la construction de son identité. L‘autre 



197 

 

discours dit que ce don, dont nous serions tous responsables, on le recevrait par 

héritage et il devrait être transmis de la même façon. Mais, dit-il, la langue n‘est pas 

le tout de la culture. Si langue et culture coïncidaient, les cultures française, 

québécoise, belge et suisse seraient identiques, sous prétexte qu‘il y a une 

communauté linguistique. Ce ne sont pas tant les mots dans leur morphologie, ni les 

règles de syntaxe qui sont porteurs de culturel, mais les manières de parler de 

chaque communauté, les façons d‘employer les mots, les manières de raisonner, de 

raconter etc. 

       La pensée est l‘élément le plus important dans ce cas. La pensée s‘informe 

dans le discours et le discours c‘est la langue mise en scène socialement, selon les 

habitudes culturelles du groupe auquel appartient celui qui parle 

(Charaudeau, 2009 : 14-16). Ainsi, il met en avant le discours qui englobe la langue, 

mais aussi la pensée intégrée dans un cadre socioculturel. Cette différenciation des 

discours pourrait expliquer alors le fait que, même si les Sicules et les Hongrois 

parlent la même langue, parfois ils s‘identifient comme étant ethniquement différents. 

 



198 

 

Section II : L’appropriation de la langue 

Si dans la partie précédente on a parlé de l‘appropriation de l‘espace, dans le 

cas de la langue, on va reprendre cette thématique. En utilisant le concept de 

l‘appropriation, le philosophe Marc Crépon souligne la relation qui existe entre la 

langue dite maternelle et le politique. Parler, écrire, cultiver « sa » langue veut dire se 

l‘approprier, en faire la propriété d‘une communauté donnée, le signe ou la marque 

de sa culture singulière, différente de toutes les autres, et la pierre de touche de son 

identification. S‘approprier la langue, s‘identifier à elle, implique des enjeux politiques 

qui tournent autour des sujets comme la gloire (l‘hommage rendu à ceux qui ont 

beaucoup servi, promu, perfectionné, voire purifié la langue) et la trahison (la 

condamnation, à l‘inverse, de ceux qui ont préféré les langues étrangères ou qui 

parsèment leur discours de mots étrangers). En regardant dans le passé, on observe 

que chaque fois que l‘identité des différents pays a été menacée, chaque fois que 

leur position stratégique est apparue compromise, l‘appropriation de la langue refit 

surface. Ainsi, elle a pris place dans des discours patriotiques et dans des idéologies 

nationalistes (Crépon, 2001 : 1).  

Les discours patriotiques reposent sur trois présupposés. Le premier est que 

l‘appropriation de la langue est possible et nécessaire. La langue est un bien 

commun qu‘on doit s‘imposer, défendre et maitriser. Et puisque ce bien et cette 

maitrise sont communs, leur partage rend possible l‘identification à une communauté. 

L‘appropriation commune de la langue se trouve ainsi au fondement de la 

constitution d‘une identité commune qui permet de répondre à la question politique : 

qui sommes-nous? Mais, dans ce cas, la langue devient le seul critère 

d‘identification, encore plus quand la langue est présentée comme une et commune 

pour tout le monde. L‘auteur appelle ça l‘unidentité de la langue et il le représente 

comme deuxième présupposé. Le troisième présupposé est que le discours politique 

fait de la langue le support premier d‘une culture homogène. Toucher à la langue 

c‘est menacer la culture dans son intégrité. Par contre, reconnaitre, défendre ou 

promouvoir une langue c‘est faire survivre une culture, identifiable dans son unicité et 

sa différence, dans sa pureté et son homogénéité (Crépon, 2001 : 2).  

 

 

 

 



199 

 

a. Langue et nationalisme 

 

Par l‘appropriation de la langue, Marc Crépon ouvre la discussion vers un 

autre sujet : la langue et le nationalisme. On va commencer par une idée essentielle, 

la langue, comme étant un sujet qui implique beaucoup d‘émotions. A cause de cela, 

elle peut être une arme d‘exclusion, utilisée, comme dans le nationalisme 

linguistique, pour justifier une certaine variété de racisme (Wright, 2000 : 8). Dans ce 

sens, la langue a joué et joue un rôle important dans le processus de la construction 

de la nation. Le nationalisme ethnolinguistique fait de la langue un unificateur 

mythique et mystique. Seulement ceux qui partagent le même monde linguistique 

peuvent participer à la nation.  

 

Les traditionalistes, les modernistes et les post-modernistes donnent tous des 

rôles et des importances différents à la langue Les perennialistes argumentent que la 

vision du monde linguistique peut être acquise. Les modernistes voient l‘unification 

linguistique comme un produit de l‘industrialisation et du développement de la 

démocratie. Les post-modernistes voient la langue comme un discours, l‘outil et le 

produit du processus de construction de la nation, mais évoquent peu la différence 

des langues. Il semble que la plupart des théoriciens minimalisent l‘importance d‘une 

seule communauté de communication, en considérant « une langue un peuple » 

comme un élément essentiel dans la tradition « sang et appartenance », mais non 

pas dans d‘autres formes de nationalisme. Seuls les apologistes du nationalisme 

pensent que la langue est essentielle dans la construction nationale (Wright, 2000 : 

14). 

La plupart des théoriciens et défenseurs du nationalisme ethno-linguistique 

étaient des Allemands. Ils considéraient le volk avec ses racines communes et ses 

caractéristiques préexistantes (langue, culture, histoire et religion) comme 

constructeurs de la nation. Plus tard, dans les travaux de Herder et de Hamann, 

apparaissent des formulations sur l‘idée que la langue et la pensée sont 

inextricablement liées. Herder a soutenu que la langue ancestrale d‘un peuple était 

essentielle pour sa longévité, que c‘était une acquisition collective et le moyen 

d‘accéder au cœur authentique du groupe. Elle assure la cohésion du groupe et 

d‘identité pour le passé et pour l‘avenir. Toute nation est unique et pour qu‘un groupe 

préserve sa spécificité et survive, il doit préserver sa langue et sa culture. En plus, il 



200 

 

ajoute que la différence des langues reflète les divisions naturelles entre les nations. 

A partir de ce point de vue, on peut passer à la théorie de Sapir-Whorf et à l‘idée que 

la conscience nationale doit être liée à la langue nationale et un groupe qui partage 

une langue commune partage un mode unique de voir le monde. Toutes ces idées 

ont été reprises dans l‘Europe de l‘Est. Ainsi, l‘histoire nationale et le langage 

ancestral ont été les deux facteurs de base dans la construction de la nation (Wright, 

2000 : 15-17). 

Benedict Anderson relève aussi l‘importance de la langue dans la construction 

des nationalismes. La révolution lexicographique en Europe a créé et a répandu pas 

à pas la conviction que les langues (au moins en Europe) étaient la propriété 

personnelle des groupes spécifiques. Et ces groupes, imaginés comme des 

communautés, étaient justifiés d‘avoir leur place autonome en fraternité avec leurs 

égaux (Anderson, 1991: 80). La langue a des capacités de générer des 

communautés imaginaires, en construisant en fait des solidarités spécifiques. La 

langue imprimée est celle qui invente le nationalisme, et non pas une certaine langue 

en soi. Dans ce cas, on peut voir le caractère primordial des langues, même de 

celles connues comme modernes. Personne ne peut dire la date de la naissance de 

n‘importe quelle langue. Toute langue apparait imperceptiblement liée à un passé 

sans aucun horizon. Ainsi, les langues apparaissent comme si elles avaient des 

racines plus profondes que toute autre chose des sociétés contemporaines. En 

même temps, rien ne nous lie plus de ceux morts que la langue. En plus, il y a un 

type spécial de communauté contemporaine que seulement la langue suggère et qui 

se manifeste surtout sous la forme des poèmes ou des chansons (à voir les hymnes 

et l‘expérience de la simultanéité) (Anderson, 1991 : 124-134).  

  

 

b.  La langue, principe organisateur de l’Etat Roumain 

 

 

Wright expose encore trois modèles européens de formation de l‘Etat où le 

langage a joué un rôle de base : l‘assimilation, le sang et l‘appartenance et la 

fragmentation. L‘assimilation suppose la conquête et l‘annexe des territoires, ce qui 

détermine aussi l‘assimilation des minorités dans ses frontières nationales. La langue 

va être imposée et va jouer un rôle dans l‘unification de ces territoires et populations. 



201 

 

Le sang et l‘appartenance supposent que les groupes qui se perçoivent comme 

ayant une culture et une langue communes s‘unifient pour faire un Etat politique. La 

fragmentation est le processus inverse des deux premiers. Il s‘agit de petites nations 

créées sur les ruines des empires Russes, Turque ou Austro-Hongrois (Wright, 

2000). 

Pourtant, la Roumanie est une catégorie hybride comme Sue Wright l‘a 

observé, et la langue représente le principe organisateur de l‘Etat. Ici, une langue 

latine rompue du contact avec les autres langues romanes, a survécu pendant des 

siècles pour devenir au XIXème siècle le marqueur principal du groupe national et la 

base de la nation. En même temps, c‘est l‘Etat qui a essayé d‘assimiler le modèle 

français (l‘assimilation). Ainsi, la Roumanie combine les deux premiers modèles. La 

province de Dacia a fait partie de l‘Empire Roman pour moins de deux siècles, mais 

la langue latine est restée en dépit des invasions des Goths, Gepidae, Avars, 

Bulgares, Slaves et Hongrois. Il y a aussi des opinions qui soutiennent que la 

Roumanie n‘aurait pas pu garder son caractère latin dans cette situation et que la 

région a été repeuplée par des parleurs romans plus tard. Au XIXème siècle, les 

intellectuels roumains ont initié le processus de la construction de la nation roumaine. 

Le mouvement national s‘est basé sur des aspects négatifs : sur le rejet de la 

souveraineté turque et des liaisons avec les voisins slaves ou avec les Hongrois et 

sur des aspects positifs : sur la conscience de la singularité du groupe basée sur la 

langue. Il n‘y a pas d‘autres principes organisateurs du nationalisme à part le critère 

de la langue. Il n‘y avait pas de cohésion interne ou de tradition commune : La 

Valachie, la Moldavie et la Transylvanie ont eu des expériences historiques 

distinctes. Il n‘y avait pas de distinction spécifique en termes de religion (leurs voisins 

slaves étaient aussi orthodoxes). En même temps, les intellectuels roumains avaient 

une relation étroite avec la France au XIXème siècle, ce qui les a influencé dans 

l‘adoption de stratégies politiques d‘unification. La standardisation du langage a été 

accompagnée par une latinisation consciente. Le roumain avait emprunté 

énormément aux langues slaves, mais, dans le processus de constitution de la 

langue roumaine, les mots adoptés de langues slaves et hongrois ont été remplacés 

par ceux avec des racines romanes (ex : libertate a remplacé slobozenie) ; des 

néologismes ont été inventés en analogie avec le français (ex : timbu/timbre ; natie/ 

nation) (Wright, 2000 : 47-49). 



202 

 

Dans « L‘histoire de la Transylvanie » rédigée par Béla Köpeczi (historien 

hongrois), on trouve une courte présentation de la situation de la langue hongroise 

juste après le Trianon et sur l‘utilisation de la langue roumaine comme outil 

nationaliste. Après 1920, dit-il, l‘hégémonie de la langue roumaine est imposée par 

tous les moyens. Les noms des localités et des rues ne sont plus affichés en 

hongrois, interdiction qui est valable même pour les agglomérations à majorité 

hongroise et parfois jusque dans les publications de langue hongroise. Tout 

document adressé aux autorités doit être rédigé dans la langue d‘Etat. Dans les lieux 

publics apparait même l‘inscription « Parlez uniquement en roumain ! » (« Vorbiti 

numai romaneste ! »). Une campagne est tout spécialement lancée en vue de 

« roumaniser » les Sicules. Des milieux nationalistes tentent, par tous les moyens, de 

prouver que les Sicules ne sont en fait que des Roumains « magyarisés » qu‘il faut 

simplement ramener à leur culture d‘origine (Köpeczi, 1992 : 633). 

 

 

c. La pureté de la langue hongroise 

 

 

L‘appropriation de la langue, ainsi que le nationalisme, permettent d‘aborder le 

sujet de la pureté de la langue et ainsi de la culture. Ce que j‘ai suivi au cours de la 

recherche est la manière dont les Hongrois de Transylvanie perçoivent leur langue 

en comparaison avec celle parlée en Hongrie ou même avec celle parlée par les 

Sicules. Cette réflexion a commencé à me préoccuper lors des discussions avec les 

Hongrois de Transylvanie qui soutiennent n‘être pas perçus comme Hongrois dans 

leur pays « d‘origine », d‘être considérés comme « roumanisés » par les Sicules et à 

l‘occasion de quelques conversations avec des étudiants hongrois de Hongrie qui 

disent ne pas comprendre entièrement la langue parlée par les « transylvaniens ». 

En effet, les évolutions des langues sont différentes et surtout dans la région Sicule 

qui revendique parfois la pureté de la langue hongroise, et par cela la pureté de 

l‘identité ethnique la langue a gardé beaucoup de régionalismes et des mots perçus 

comme archaïsmes par les Hongrois de Hongrie.  

En discutant sur la théorie de la « pureté » de la langue hongroise parlée par 

les Sicules, beaucoup d‘étudiants ont nié cette théorie, mais ont évoqué un autre 



203 

 

sujet : la langue hongroise parlée par les Hongrois de Transylvanie (y compris les 

Sicules) est beaucoup plus correcte que celle des Hongrois de Hongrie.  

 

« Nous ici en Transylvanie, nous parlons beaucoup plus correctement la 

langue hongroise que les Hongrois de Hongrie, c’est-à-dire beaucoup plus littéraire. 

Je peux dire qu’en Hongrie maintenant il y a la plus « batarde » des langues 

hongroises. Ils parlent avec beaucoup d’abréviations. C’est-à-dire comme en 

roumain…Ils parlent entre eux en roumain et ils introduisent quelques mots en 

anglais : ohhh quel fun ! Alors qu’il n’y a aucun sens d’utiliser ce mot. Mes 

camarades parlent des propositions entières en anglais et pourquoi ? Je comprends 

si tu parles anglais parce que demain tu as un examen en anglais, ça va, mais 

autrement…je ne vois pas pourquoi. La même chose avec ça en Hongrie. Sauf qu’ils 

ajoutent aussi quelques mots en allemand. Ils ne disent plus maman, papa, mais 

mutter, patter. Donc…tu vois… » (Csabi) 

 

Csabi met en cause ici la langue hongroise de Hongrie et aussi la langue 

roumaine. Les deux sont attaquées par les influences de la langue anglaise ou 

allemande, tandis que le Hongrois parlé en Transylvanie reste « propre » sans 

abréviations ou « anglicismes ». Mais, dans ce cas, l‘utilisation correcte d‘une langue 

ou non ne veut pas créer de frontières ou relier. De la part de Csabi c‘est juste une 

observation lexicale, parce qu‘il dit qu‘il n‘a rien contre les Hongrois de Hongrie. En 

plus, il ne s‘identifie ni comme Hongrois, ni comme Roumain, mais comme 

transylvanien. La différence entre l‘identité culturelle et celle linguistique que Patrick 

Charaudeau soulignait est illustrée dans ce cas par Csabi : 

 

« Tu t’identifies comment ? 

Je suis transylvanien…Par exemple, dans d’autres pays si on me demande 

d’où je viens, je dis de Transylvanie, et en Hongrie je dis la même chose…donc je ne 

sais pas…je suis Ardelean.  

Par quoi se différencie l’identité transylvanienne ? 

Le multiculturalisme, …je ne sais pas…c’est spécifique. Par le 

multiculturalisme, les cultures…je ne sais pas comment expliquer. Donc je peux dire 

qu’il y a une sorte d’amour de, je ne sais pas, de la nature, de ce qui nous entoure, 

de nature et de sociétés. N’importe où en Roumaine, ou en Hongrie, je ne me 



204 

 

sentirais pas bien… c’est la nostalgie de chez soi. Mais moi je pense que la 

Transylvanie c’est comme ça, c’est bien, parce que c’est multiculturel…ça lui donne 

une belle couleur. Je ne pense pas que je pourrais définir ça, parce que je n’ai jamais 

essayé. Je ne pense pas que je pourrais dire quelque chose de clair… » 

 

Rebeka, étudiante sicule, ajoute encore sur la correction de la langue 

hongroise :  

 

« Parfois, nous, les Hongrois, les Sicules ou whatever de Transylvanie parlons 

plus correctement le hongrois que les Hongrois de Hongrie. Et je peux dire que cela 

est valable pour les Hongrois de Slovaquie, d’Ukraine, de Croatie, de Serbie. La 

langue se conserve mieux. » (Rebeka) 

 

De nouveau, l‘observation est faite sur l‘usage correct de la langue, cela 

n‘impliquant pas l‘idée d‘une « pureté » identitaire. Nous remarquons que les 

Hongrois ne réclament pas la « pureté » de la langue, mais sa correction. Et par la 

correction passe aussi son unicité et différence des autres langues. L‘idée d‘une 

langue correcte et différente se reflète aussi dans le discours de Csabi sur l‘identité 

régionale qu‘il réclame et à laquelle il se sent lié émotionnellement.  

 

 

d.  La déconstruction de l’appropriation de la langue 

 

 

L‘appropriation de la langue est déconstruite par plusieurs auteurs qui se 

demandent en quelle mesure l‘identité est ancrée dans la langue. La problématique 

de l‘identité linguistique est plus ambivalente qu‘il n‘y parait : alors que l‘on associe 

facilement à une exigence de reconnaissance, jugée légitime dans un certain nombre 

de cas, elle serait aussi synonyme d‘enfermement, de repli identitaire (Gauthier, 

2011 : 3).  Dans son ouvrage Le monolinguisme de l’autre, Jacques Derrida apporte 

un autre point de vue dans la déconstruction de la langue comme propriété. En 

s‘appuyant sur l‘exemple des Juifs d‘Algérie, il démontre que la langue ne nous 

appartient jamais en propre. Elle est le fruit d‘une éducation, le résultat des 

contraintes scolaires, sociales et autres. On ne pourra jamais ni l‘assimiler, ni 



205 

 

s‘assimiler à elle. La langue n‘est donc pas une propriété naturelle qui exigerait des 

devoirs, qui imposerait sa loi, en tant qu‘elle est naturelle, sous peine de trahison, à 

soi, à « sa » communauté, au « nous » qu‘elle rend dicible. C‘est bien davantage, 

parce qu‘il y a de la loi, des devoirs qu‘on érige la langue en propriété naturelle. Alors 

le monolinguisme ou la langue maternelle est toujours « le monolinguisme de 

l‘autre » (Créon, 2001).  

Faire de la langue une propriété naturelle, alors qu‘elle ne l‘est pas, revient 

toujours à imposer sa réappropriation, comme si tout défaut d‘appropriation la 

menaçait dans son intégrité. La langue devient ainsi quelque chose qu‘il ne s‘agit pas 

seulement de promouvoir et de développer, mais qu‘il faut aussi protéger, voire 

sauver. Elle ne devient pas seulement l‘instrument du salut, mais son élément même, 

ce qui sauve en étant sauvé. Comprendre le caractère inappropriable des langues 

permet donc de saisir par quel mécanisme les passions nationalistes peuvent se 

focaliser sur les langues (Créon, 2001). Admettre son monolinguisme comme 

monolinguisme de l‘autre signifie aussi admettre le caractère non-naturel, mais plutôt 

artificiel (d‘après Derrida) de la culture : « Toute culture est originairement coloniale 

… Toute culture s‘institue par l‘imposition unilatérale de quelque ―politique‖ de la 

langue. La maîtrise, on le sait, commence par le pouvoir de nommer, d‘imposer et de 

légitimer les appellations »  (Derrida, 1996 : p. 68). 

 

  

Pour conclure, on peut remarquer que le sujet de l‘appropriation de la langue 

est utilisé par le politique, souvent dans des buts nationalistes, mais qu‘il est aussi 

basé sur un principe émotionnel. Généralement, le discours politique a contribué à 

l‘appropriation de la langue en insistant sur son caractère « unidentitaire » qui a 

donné naissance à une culture homogène. La déconstruction de cette appropriation 

continue de la langue suit l‘admission de la langue comme « impure » qui n‘est pas 

propre à une culture spécifique et qui est toujours un mélange d‘autres langues et 

cultures. Cette perspective ne convient pas au nationalisme et en Roumanie non plus 

elle ne peut pas être appliquée. 



206 

 

   

e. La langue maternelle 

 

Dans une perspective constructiviste, la langue est bien un facteur de 

construction identitaire individuelle et de groupe, d‘appartenance et de distinction 

identitaire. Toutefois, on peut concevoir la langue maternelle non plus comme langue 

de la mère, mais comme langue-mère, celle dans laquelle on naît et aussi qui nous 

fait naître, à travers laquelle l‘être humain se constitue comme tel, se fait reconnaitre 

des autres êtres humains comme identiques par ceux qui partagent cette langue et 

distincts par ceux qui parlent une autre (Arezki, 2008 : 194). En même temps, la 

langue maternelle ne devient maternelle qu‘après une constante appropriation, ce qui 

exclut toute détermination par la langue (Abdallah-Pretceille, 1991 : 307). 

 

Pour les étudiants hongrois, le concept de langue maternelle joue un rôle 

essentiel. Evidemment, ils considèrent le hongrois comme langue maternelle et 

parfois ils appellent même la spécialisation hongroise comme spécialisation 

maternelle. Mais, plus que ça, pour eux la langue signifie souvent leur identité 

ethnique : 

 

« Qu’est-ce que signifie l’identité hongroise pour toi ? 

Ça signifie beaucoup. Premièrement, ça signifie ma langue maternelle, ça 

signifie la littérature de mon enfance que j’avais lue, ça signifie de beaux mots que 

vous (c’est-à-dire les Roumains) n’aurez jamais (…) Parce que le roumain n’est pas 

une langue littéraire, tu comprends ? Ce n’est pas du tout une langue littéraire. 

Tandis qu’en hongrois il y a des mots si beaux…je ne peux pas les traduire. » 

(Norbert) 

 

De sa courte présentation sur la langue hongroise, on observe l‘affection qu‘il 

porte pour sa langue maternelle, qui nous renvoie à la première idée sur 

l‘appropriation de la langue et le nationalisme : la langue signifie des émotions. Ainsi, 

l‘affectif joue un rôle essentiel dans l‘appropriation de la langue maternelle et 

l‘identification de celle-ci. On doit souligner aussi le fait qu‘il présente sa langue en 

opposition avec le roumain. Ici, de nouveau ressort la manière de construction 

identitaire ethnique en opposition avec l‘Autre. Norbert parle très bien roumain et 



207 

 

l‘utilise fréquemment puisque son groupe d‘amis est roumain et sa copine aussi. 

Mais, on peut déduire que le roumain est surtout utilisé par nécessité. Tandis que le 

hongrois est associé par extrapolation à la beauté, à l‘enfance, à son identité 

ethnique. 

 

La question de la langue maternelle est posée aussi dans l‘enseignement. En 

parlant des Sicules qui arrivent à Cluj et ne savent pas parler roumain, un étudiant 

hongrois explique : 

 

« Ils apprennent la langue roumaine comme si c’était leur langue 

maternelle…elle est comptée comme langue maternelle. Peut-être c’est ça le 

problème : qu’ils ne l’enseignent pas comme langue étrangère. Mais ils veulent 

l’imposer comme langue maternelle. » (Levente) 

 

Istvan, étudiant Sicule, insiste aussi sur la même idée : 

 

« On a appris la langue roumaine comme si c’était notre langue maternelle, ce 

qui, je pense n’est pas la méthode la plus efficiente. Parce que dans notre 

perspective, c’est une langue étrangère. Elle n’est pas notre langue maternelle, on 

ne peut pas la parler naturellement, comme si c’était quelqu’un qui n’a appris que le 

roumain…enfin. » (Istvan, étudiant Sicule en Histoire).   

 

Les deux étudiants soulèvent une question importante : la langue d‘Etat ne 

coïncide pas dans le cas des Hongrois et des Sicules avec la langue maternelle. Plus 

que ça, elle est considérée comme langue étrangère, et le fait de l‘imposer dans 

l‘enseignement comme langue maternelle ne peut donner que de mauvais résultats. 

Istvan explique qu‘il s‘agit d‘une question de méthodologie qui devrait être améliorée. 

Pour eux, le roumain reste une langue étrangère qu‘ils ne peuvent pas apprendre de 

la même façon que les étudiants roumains (« naturellement »). 

 

 Mais, la Constitution roumaine prend en considération une seule langue 

d‘Etat : 

Art. 1(1) : La Roumanie est un Etat national, souverain et indépendant, 

unitaire et indivisible. 



208 

 

Art. 13 : En Roumanie, la langue officielle est la langue roumaine. 

En même temps, toujours dans la Constitution est stipulé le Droit à l‘identité :  

Art. 6 (1) : L’Etat reconnait et garantit aux personnes appartenant aux 

minorités nationales le droit de conserver, développer et exprimer leur identité 

ethnique, culturelle, linguistique et religieuse.   

(2) Les mesures prises par l’Etat pour la conservation, le développement et 

l’expression de l’identité des personnes appartenant aux minorités nationales doivent 

être conformes avec les principes d’égalité et de non-discrimination en rapport avec 

les autres citoyens roumains.33.  

 

Istvan prend en considération aussi la question lexicale : 

 

«La question est un peu plus compliquée…Les quatre premières classes je 

les ai faites dans mon village natal et là j’ai eu un professeur d’ethnie hongroise, 

qui…enfin…et la maitresse était aussi d’ethnie hongroise. Et elle enseignait dans la 

langue hongroise. Mais quand je suis arrivé à Târgu-Mures (mes parents habitaient 

là-bas), à ce moment-là j’ai changé aussi d’école évidemment. Et à partir de là, j’ai 

commencé avoir des professeurs d’ethnie roumaine. Et tout le problème a été le fait 

que si tu ne comprends pas une expression ou une signification plus profonde d’un 

mot ou je ne sais pas quoi, ce n’est pas le plus efficient si on explique toujours dans 

la même langue. Parce qu’on ne peut pas bien comprendre ce que l’explication veut 

dire. »    

Le fait que l‘enseignement roumain considère comme langue maternelle la 

langue roumaine crée des discordances entre ce qu‘il prétend des Hongrois et les 

résultats obtenus. Ce qu‘on peut en déduire est que l‘enseignement roumain ne 

prend pas en considération le fait que la langue maternelle des Hongrois est le 

hongrois, de même qu‘il ne prend pas en compte sa signification pratique et 

symbolique. Le hongrois est considéré comme une langue minoritaire, ce qui donne 

naissance à d‘autres lois concernant les minorités. Mais, dans quelle mesure ces 

lois-ci peuvent-elles prendre en considération le fait que la langue hongroise 

représente l‘identité, l‘histoire et la culture hongroises ? 

 

                                                           
33

 « La Constitution de la Roumanie », http://www.cdep.ro/pls/dic/site.page?den=act2_1&par1=1#t1c0s0a6 

http://www.cdep.ro/pls/dic/site.page?den=act2_1&par1=1#t1c0s0a6


209 

 

Le droit à l’enseignement. Art. 32 (3) : Le droit des personnes appartenant aux 

minorités nationales d’étudier dans leur langue maternelle et le droit d’être instruites 

dans cette langue sont garantis ; les modalités d’exercice de ces droits s’établissent 

par la loi. 

Dans le chapitre V de la Constitution (Administration publique), l‘article 120 

(Les Principes de base) stipule : Dans les unités administratif-territoriales où les 

citoyens appartenant à une minorité nationale ont une proportion significative on 

assure l’usage de la langue de la minorité nationale respective en écrit et en oral en 

relation avec les autorités de l’administration publique locale et avec les services 

publiques déconcentrés, dans les conditions prévues par la loi organique.34  

La Loi 215 de 2001 prévoit des droits pour les minorités nationales des unités 

administratives territoriales représentant plus de 20% de la population. Parmi ces 

droits il y a l‘utilisation de la langue maternelle dans l‘administration publique locale, 

l‘inscription des noms des localités et des institutions publiques, ainsi que des 

annonces d‘intérêt public dans leur langue maternelle.  On voit alors que la loi offre la 

possibilité de s‘exprimer dans sa langue maternelle dans différentes conditions, mais 

la manière dont on applique parfois ces lois peut créer des lacunes dans la situation 

de la langue roumaine et son apprentissage. Ainsi, on peut expliquer le fait que 

beaucoup d‘étudiants qui viennent de régions dont la population est majoritairement 

hongroise ont des connaissances insuffisantes de la langue roumaine et choisissent 

une spécialisation en hongrois à la faculté. Souvent, ils ne dialoguent pas avec les 

autres étudiants roumains. 

 

Ce qu‘on a voulu mettre en évidence dans ce chapitre est d‘un côté 

l‘importance de la langue dite maternelle et son rapport affectif à l‘identité hongroise ; 

et de l‘autre côté, son usage dans l‘enseignement à côté de la langue roumaine, 

langue « maternelle » de l‘Etat, mais perçue comme langue étrangère par les 

Hongrois/Sicules. L‘imposition de la langue roumaine comme langue « maternelle » 

dans l‘enseignement empêche un apprentissage correct de la langue roumaine. Le 

fait qu‘elle ne commence pas à un niveau plus bas laisse beaucoup de lacunes parmi 

les parlant de hongrois qui n‘avaient jamais parlé cette langue en dehors de l‘école. 

                                                           
34

 http://www.rogoveanu.ro/constitutia/const.htm 

http://www.rogoveanu.ro/constitutia/const.htm


210 

 

Cela peut expliquer aussi pourquoi il y a des étudiants, surtout des Sicules, qui, au 

moment de leur entrée à l‘université, ne maitrisent pas encore le roumain.  

 



211 

 

Section III : Le bilinguisme  

 

A la suite de la question de la langue maternelle, nous allons nous approcher 

du sujet du bilinguisme dans le cas de la Transylvanie. Evidemment, celui qui nous 

intéresse est le bilinguisme qui a une langue dominante, le roumain et une langue 

minoritaire, le hongrois. La plupart des Hongrois sont bilingues, tandis que les 

Roumains, surtout les générations jeunes, connaissent de moins en moins le 

hongrois. En reprenant l‘article de François Grosjean sur le bilinguisme, on souligne 

le fait que la maîtrise équivalente des deux langues par un bilingue est un mythe. Est 

bilingue la personne qui se sert régulièrement des deux langues dans le quotidien et 

non celle qui possède une maitrise semblable des deux langues. Elle devient bilingue 

parce qu‘elle a besoin de communiquer avec le monde environnant par 

l‘intermédiaire des deux langues. Son bilinguisme reflète ce besoin : il sera 

« équilibré » si le besoin de deux langues est équivalent. Il sera « dominant » si une 

langue est utilisée plus qu‘une autre (Grosjean, 1984 : 16). Horvath Istvan apporte 

encore une classification sur le bilinguisme : le bilinguisme de milieu et le bilinguisme 

institutionnel. Le premier peut se former dans un contexte familial ou communautaire 

plus large. Le deuxième peut être réalisé dans le cadre de l‘enseignement formel ou 

d‘une instruction adéquate : des cours de langue par exemple (Horvath, 2010 : 21). 

Le bilinguisme utilisé par une minorité est souvent analysé comme ayant deux 

composants : « nous » versus « eux » (Gumperz, 1982; Lambert, 1972 in Zentella, 

1990) ou la langue high versus celle low (Valdés, 2000). La langue minoritaire 

« nous » représente le langage in-group. Elle exprime l‘intimité et le chez soi, parce 

qu‘elle souffre d‘un prestige inférieur que le « eux » ou que la langue high, qui est la 

langue du groupe plus fort et est associée à l‘état de bien (Gibson, 2011: 5). Ainsi, 

dans un groupe de utilisant le roumain, parfois les Hongrois vont choisir de parler 

dans leur langue, puisque c‘est la langue in-group/nous, en créant une camaraderie 

avec les locuteurs du hongrois et en excluant les parleurs roumains. C‘est une 

situation que les Roumains disent avoir souvent rencontré dans les groupes de 

Hongrois. La langue devient alors un élément d‘exclusion ou d‘inclusion.  

Comme on l‘a déjà mentionné, la langue est un élément important pour 

l‘ethnicité de chaque jour de Cluj et sa pratique est un site de possibles frictions. A 

peu près tous les Hongrois sont bilingues, tandis que les Roumains le sont peu, 

surtout parmi les jeunes. Le hongrois, comme langue marquée, est surtout la langue 



212 

 

de l‘espace privé (dans la famille, à la maison), mais elle est aussi souvent utilisée 

dans l‘espace public, surtout au moment où il y a un groupe hongrois, ou bien quand 

l‘interlocuteur est Hongrois. Etant donné les relations roumaines-hongroises, parfois 

l‘usage de la langue hongroise dérange les Roumains. Quand les Roumains se 

lamentent parce qu‘on s‘est adressé à eux en hongrois, ce n‘est pas toujours parce 

qu‘ils ne comprennent pas le hongrois, mais l‘inhabilité à parler roumain est souvent 

interprétée comme la conséquence de la non-volonté d‘apprendre la langue. Dans 

les deux situations, la langue peut devenir générateur de conflits. 

 

« Ça j’ai rencontré à Cluj aussi…quand on parle dans la rue en hongrois, il y a 

quelqu’un qui crie après nous dans la rue qu’il faut parler en roumain parce qu’on est 

en Roumanie… » (Csabi) 

 

Normalement, le hongrois est utilisé dans les espaces publics sans attirer 

l‘attention des Roumains. La plupart du temps, c‘est une pratique qui passe 

inaperçue. A Cluj, les Hongrois bilingues en général s‘adressent en roumain quand il 

s‘agit d‘une personne inconnue. Ils parlent généralement hongrois entre eux dans 

des espaces publics. Certains étudiants disent que même avant que l‘interlocuteur 

ne parle ils peuvent se rendre compte de si c‘est un Hongrois ou un Roumain d‘après 

son physique :  

 

« J’ai l’impression parfois que je reconnais dans la rue qui est Hongrois. Je 

crois qu’il y a quelques différences parce que toi aussi tu as les cheveux plus noirs, 

et les yeux aussi sont plus noirs…et la figure aussi est plus…et en Moldavie et 

Olténie pareil. Mais en Transylvanie, on ne peut pas faire la différence si facilement. 

Les femmes roumaines portent plusieurs bijoux, des bagues…elles sont 

maquillées…mais il y a aussi des femmes hongroises qui portent…Je ne sais pas 

comment expliquer. » (Szabi) 

 

« Oui, je peux me rendre compte dans la rue si la personne est hongroise ou 

roumaine. Pour les hommes c’est plus facile de les distinguer. Chez les hommes 

c’est le bouc qui démarque les Hongrois. Directement on se rend compte. Et les 

Roumains portent moustache et barbe. Mais on se rend compte comme ça en 

général…je ne sais pas comment dire…mais je les vois d’après leur physionomie. 



213 

 

Mais des fois tu regardes, et tu vois qu’il parle roumain, et qu’il parle très bien et tu 

ne sais plus ce qu’il est. » (Paul, roumain, Philosophie) 

  

En s‘appuyant sur la recherche du Brubaker, on voit que les Hongrois et les 

Roumains sont d‘accord en général de n‘exclure ni l‘un, ni l‘autre dans une 

discussion, en parlant une langue que les autres comprennent. Cela est interprété 

comme une simple question de politesse (Brubaker, 2006 : 244-251). 

Comme langue minoritaire, le hongrois présente trois caractéristiques 

spécifiques: c‘est « une langue qui n‘est pas strictement la langue officielle d‘un Etat, 

qui est ou a été récemment parlée dans la vie de tous les jours par un groupe de 

personnes que l‘on peut circonscrire approximativement dans l‘espace, et qui est 

dotée de stabilité. » (Poche, 2000 : 17). Plus que cela, on doit ajouter que le hongrois 

a été la langue officielle d‘Etat jusqu‘au Traité de Trianon. Bernard Poche parle de six 

catégories de langues minoritaires: 

1. les « franges linguistiques »: les langues qui sont parlées par un groupe qui 

est intégré en position minoritaire dans un Etat, mais qui est en fait rattaché par 

l‘histoire, la culture, parfois la religion, à un groupe lui-même majoritaire dans un Etat 

distinct. Ces langues ne sont pas minoritaires, elles sont simplement la langue d‘un 

groupe qui est en situation d‘infériorité numérique dans un Etat, mais ne le serait pas 

dans l‘Etat voisin. 

2. les familles linguistiques transfrontalières ; ici il y a deux cas: le groupe qui 

parle non pas la langue d‘un pays voisin, mais une variété, le plus souvent non écrite 

de cette langue (les langues slaves, germaniques); et le groupe qui ne parle pas non 

plus la langue du pays voisin mais parle une langue identique à une langue dite 

minoritaire beaucoup plus répandue dans le pays en question, sans y être pour 

autant la langue de l‘Etat. 

3. les langues moyennes, ou langues régionales proprement dites: ce sont 

des langues parlées sur le territoire d‘un Etat et appartenant à une grande famille 

linguistique qui dans la plupart des cas appartient à la langue parlée sur le territoire 

politique de l‘Etat correspondant, mais qui n‘ont pas eu d‘utilisation officielle comme 

langues de cet Etat, ni d‘une de ses parties, sinon dans un passé lointain. 

4. les langues locales: ce sont les langues qui se cachent derrière les langues 

régionales. 



214 

 

5. les isolats linguistiques ou géographiques: ce sont de langues avec des 

structures spécifiques et autonomes. 

6. les interlectes régionaux. (Poche, 2000 : 21-38)   

 

La langue des Hongrois de Transylvanie entre dans la première catégorie: les 

« franges linguistiques ». La langue est utilisée comme élément de communication, 

mais aussi pour défendre leur culture, leur histoire, leur identité ethnique. Le fait 

qu‘ils demandent d‘utiliser leur propre langue dans l‘éducation, dans le département 

administratif, dans la vie sociale produit parfois même des conflits et démontre 

l‘importance de l‘utilisation de cette langue. Derrière elle, il y a une demande 

d‘acceptation et d‘affirmation d‘une culture et d‘une histoire, qu‘autrefois ou même à 

présent les Roumains considéraient/considèrent comme ennemie. 

L‘analyse descriptive des compétences et du comportement linguistique 

minoritaire peut être réalisée par deux paradigmes : 

 Le premier est le paradigme du contact linguistique qui analyse les 

régularités interactionnelles manifestées lors des contacts dans les 

milieux bilingues (le choix de la langue, l‘échange linguistique, le 

mélange des langues etc.). Son but est de suivre les effets des 

contacts linguistiques à long terme sur les attitudes et sur l‘évolution de 

l‘utilisation d‘une langue minoritaire.  

 Le deuxième paradigme est celui de la substitution linguistique, dans le 

cadre duquel les chercheurs analysent les modèles d‘utilisation de 

certains codes linguistiques du cadre des sociétés multilinguistiques 

(c‘est-à-dire la répartition des langues en fonction de diverses 

situations d‘utilisation). 

Dans le cas du bilinguisme roumain-hongrois, la langue hongroise a passé 

dans un second plan tout ce qui concerne la compétence linguistique ainsi que la 

pratique. Cela veut dire que la reproduction ethnoculturelle individuelle, 

respectivement intergénérationnelle (premièrement linguistique et après catégorielle) 

comporte certains risques (Horvath, 2010 : 29-31). 

 

 

 

 



215 

 

La langue dans l’éducation-élément influent de la catégorie ethnique 

 

En suivant les parcours des étudiants hongrois et roumains, on peut 

remarquer plusieurs points concernant leur suivi éducationnel. Les étudiants 

hongrois qui ont commencé l‘école par une spécialisation hongroise, ont 

généralement suivi aussi une faculté en hongrois. La langue utilisée le plus souvent 

est le hongrois et leur entourage est formé surtout de Hongrois. Tous les Sicules 

avec lesquels j‘ai parlé ont suivi une éducation en hongrois. Les Roumains sont allés, 

eux, dans une école roumaine et ont choisi une faculté roumaine. En fonction aussi 

de leur éducation familiale, de leur ville/village de provenance, ils se sont montrés 

plus ou moins ouverts vers les Hongrois/les Sicules et la langue hongroise. 

Le choix de commencer par une école hongroise appartient d‘habitude aux 

parents. Parfois il n‘y a pas le choix : par exemple dans la Région Sicule il y a des 

villages avec une population prédominante hongroise et où la plupart des écoles sont 

hongroises. Le choix d‘une faculté appartient aux étudiants eux-mêmes. Il arrive 

rarement qu‘un étudiant hongrois ayant commencé par le hongrois choisisse par la 

suite une spécialisation roumaine. 

Quant à l‘apprentissage de la langue roumaine par les Hongrois ou les 

Sicules, les méthodes sont en général les mêmes : dans certains cas à l‘école, dans 

certains d‘autres cas dans la rue, avec les voisins roumains et les amis. Visiblement, 

on parle des deux types de bilinguisme que Horvath Istvan avait classifié comme 

bilinguisme institutionnel et bilinguisme de milieu. Voyons quelques 

exemples concernant les deux manières d‘apprentissage: 

Ildi, étudiante hongroise originaire de Cluj raconte comment elle a appris la 

langue roumaine : 

 

« Je l’ai appris à l’école. J’ai été dans une classe multiple, parce qu’on avait 

environ 3 heures par semaine avec la classe roumaine. Et en 8eme et en 12eme on 

a eu aussi des cours de roumain (…) 

Et maintenant tu continues archéologie dans la langue hongroise ? 

Je fais histoire de l’art, j’ai voulu archéologie, mais je n’ai commencé que 

l’histoire d’art. 

Et pourquoi tu as choisi la spécialisation hongroise ? 



216 

 

Parce que…cela a été possible…pourquoi pas ? Parce que je pense en 

hongrois. Mais ce n’est pas parce que j’ai des problèmes avec le roumain. J’ai voulu 

faire un master en roumain, mais comme cette occasion est apparue pour faire le 

master plus vite et plus facilement en hongrois…voilà »  

 

Bien qu‘elle maitrise les deux langues, pour Ildi c‘est naturel de faire un 

master ou bien de suivre son parcours éducationnel dans sa langue. Elle amène en 

discussion la pensée aussi, comme élément distinctif de la langue roumaine, mais 

aussi comme raison plus pratique pour choisir une spécialisation hongroise. De plus, 

elle perçoit l‘existence de cette spécialisation  comme une « occasion » dont elle veut 

profiter. Mais en même temps elle se montre ouverte vers des masters en roumain 

aussi. 

Aniko, est une étudiante hongroise en licence, Archéologie, spécialisation 

hongroise qui vient de la Région Sicule, de Mures, une région rurale où la population 

hongroise représente environ 45-50%. En lui demandant pourquoi elle a choisi la 

spécialisation hongroise, elle répond : 

 

« Parce que c’est plus facile. Oui, c’est plus facile. Mais, de toute façon il faut 

apprendre tous les termes en roumain aussi…donc… 

Et comment tu as appris le roumain ? 

Je l’ai appris à la garderie d’enfants. Et puis des gens que j’avais rencontrés 

avant de commencer à écrire (…) Mais c’est bien que j’ai appris la langue. Mais je ne 

peux pas parler trop fluide. Cela dépend des deux personnes, parce que moi je sais 

comment je peux mais l’autre personne s’attend à ce que je parle fluide et que je 

comprenne et que je parle sans accent, sans désaccords rien de tout. Mais je ne 

peux pas. C’est-à-dire je pourrais, mais seulement si je ne parlais plus le hongrois et 

je parlerais roumain autant que je parle hongrois. Mais, je ne veux pas arriver à ce 

point. Alors c’est bien comme ça. Ça me convient comme ça. » 

 

On peut voir que la situation de bilinguisme équilibré n‘existe pas, et non 

seulement elle n‘existe pas, mais elle n‘est pas désirée. Les conséquences sont 

alors la hiérarchisation des langues : le roumain, comme langue d‘Etat est toujours 

moins utilisé que le hongrois, comme langue maternelle. Et ce type de 

hiérarchisation indique aussi le choix de l‘identité ethnique, le choix des amis de la 



217 

 

même ethnie et d‘une école dans sa propre langue. Cela lui arrive même de ne pas 

utiliser le roumain de tout : 

 

« Disons que c’est le week-end et par exemple moi je vais à la maison (chez 

ses parents, en Mures). L’idée est que je ne parle pas roumain, mais j’écoute le 

roumain de temps en temps. Par exemple si je vais chez moi je ne parle pas 

roumain ; mais j’écoute roumain à la télé par exemple. »  

 

Rebeka, étudiante Sicule dans la spécialisation anglaise présente le 

bilinguisme comme un grand avantage, sans insister vraiment sur la liaison entre la 

langue et l‘identité. En parlant sur la langue hongroise, elle dit : 

 

« Je suis contente de connaitre une langue tellement unique, qui est si difficile. 

Le roumain aussi, mais le hongrois est encore plus difficile. Et ça, je pense que c’est 

un aspect positif pour que j’apprenne aussi d’autres langues, j’ai plusieurs avantages 

(…) Je viens de Covasna, et j’ai fait l’école en hongrois. J’ai appris aussi le roumain, 

l’anglais, l’allemand… 

Et pourquoi tu as choisi la spécialisation anglaise ? 

Parce que j’ai un Cambridge (diplôme de compétences en langue anglaise). 

J’ai passé en 12eme ce test et je me suis dit que je ne peux pas imaginer mon avenir 

en Roumanie. Il est possible aussi que j’aie du soutien financier, même si j’ai une 

relation plutôt difficile avec mon père. Quand même, j’ai observé qu’il y a plusieurs 

possibilités si j’essaie d’être multiculturelle. Si je comprends ce que cela signifie 

d’être européen, d’être hongrois en Roumanie, d’être citoyen européen. Moi, j’étais 

déterminée, même depuis mon 11eme que je veux finir Relations Internationales en 

langue anglaise, parce que, au niveau international tu peux faire plus de choses 

qu’ici au niveau national. 

Et comment tu as appris le roumain ? 

A l’école. J’ai participé à l’olympiade nationale d’histoire et j’ai dû étudier dans 

les deux langues. J’ai fait l’histoire de la Hongrie en 7eme parce que j’ai eu cette 

option, mais après je ne l’ai plus fait. Au lycée j’ai étudié dans les deux langues parce 

que c’était obligatoire. J’ai appris dans les deux langues, parce qu’en 10eme on a dû 

apprendre les alternatives. On a dû passer le test de l’histoire nationale en roumain. 

Et j’ai appris, à partir de 5eme l’histoire des roumains, mais j’ai dû comprendre aussi 



218 

 

en hongrois. Alors, à partir de la 9eme, j’ai commencé le hongrois, et en 11eme j’ai 

appris en roumain. Et j’ai eu la possibilité de passer le baccalauréat en roumain et en 

hongrois. La première partie on a pu écrire en hongrois et la deuxième on a du écrire 

en roumain. C’est un peu compliqué. » 

 

La phrase qui explique le mieux le rapport des Hongrois envers le bilinguisme 

dans l‘enseignement est rapidement énoncée par Rebeka : «on a pu écrire en 

hongrois »/ « on a dû écrire en roumain ». La langue hongroise est une possibilité, 

mais la langue roumaine est une obligation. 

Norbert, étudiant hongrois, originaire de Cluj, même s‘il connait très bien les 

deux langues, il a choisi de faire la plupart de ses études en hongrois : 

 

« J’ai commencé l’école en roumain au début parce que, à Floreşti à ce 

moment-là j’étais trop petit pour aller à Cluj dans une école normale et à Floreşti il n’y 

avait qu’une école roumaine. Alors j’ai fait une année en roumain jusqu’à ce que la 

garderie d’enfants en hongrois ait été construite. Et depuis j’ai fait la garderie 

d’enfants hongroise, l’école hongroise à Floreşti, et à partir de la 5eme je suis déjà 

parti à Cluj. 

Et pourquoi tu as choisi la langue hongroise ? 

Bah…j’ai choisi pour apprendre en hongrois. 

Pourquoi ? Tu  trouves que c’est plus facile ?  

Moi non, je n’ai aucune difficulté d’étudier en roumain, et de toute façon j’ai fait 

la moitié des cours en roumain. 

Et le roumain, tu l’appris comment ? 

J’ai fait une année, je t’avais dit, à la garderie d’enfants. Et je dormais là-bas. 

L’idée est que je restais beaucoup avec les Roumains là-bas…et il y avait seulement 

trois enfants encore de mon âge. Tellement on était nombreux. Et avec eux, à partir 

de la deuxième année de garderie, on a fait l’école ensemble jusqu’en 8eme. On 

était quatre enfants, c’est tout, nés en 1985, hongrois, c’est tout. Mais, mes amis 

n’étaient pas ceux-ci, mes amis étaient Roumains. Et voilà, nous sommes restés 

amis jusqu’à aujourd’hui. Et on n’a jamais eu de problèmes. J’ai appris plutôt le 

roumain de chez eux et à la maison je parlais hongrois et je suis resté avec les deux 

langues. Et à l’école le hongrois de nouveau. Plus les cours de roumain. »  



219 

 

Même dans une situation de bilinguisme équilibré, on voit le choix d‘une 

langue maternelle pour les études. Dans son cas, cela s‘explique par le fait que pour 

lui l‘identité hongroise s‘exprime par la langue. 

Levente, originaire de Sighetu-Marmatiei, a commencé par étudier en roumain 

puisqu‘il n‘avait pas d‘autres options et après il a choisi le hongrois comme langue 

d‘étude à la faculté : 

 

« J’ai appris la langue roumaine à la garderie. Les premiers trois groupes je 

les ai faits en roumain, puis j’ai fait l’école de musique à 8 ans…Mais le plus j’ai 

appris au bloc (c’est-à-dire dans son quartier, à côté de son bâtiment) chez moi. Et 

là-bas il n’y avait que des enfants roumains…et si je voulais jouer avec eux, j’ai dû 

apprendre le roumain…et comme ça, pas à pas, j’ai appris. Mais après, je ne peux 

pas dire que j’ai trop lu jusqu’à ce qu’en 12eme on a eu une prof dure. Et alors j’ai 

commencé à lire. Et maintenant j’aime beaucoup Mihai Eminescu…je pourrais dire 

que c’est un écrivain génial. Et je ne sais plus…de la littérature roumaine…par 

exemple il y a aussi Mircea Eliade, Marin Preda et d’autres. Mais même à présent j’ai 

des problèmes avec le genre35 (…) 

Alors tu as fait une école générale mixte, hongroise et roumaine et le lycée en 

hongrois. Pourquoi tu n’as pas fait la spécialisation hongroise dès le début ? 

Parce que ce n’était pas mon option…il n’y avait pas d’autre chose. Celle-ci a été la 

seule option. L’archéologie a été mon choix et la spécialisation hongroise aussi. Mais 

je ne suis pas très content de ce choix parce que j’ai eu beaucoup de déceptions. Du 

point de vue de ce que la faculté nous enseignait en archéologie…et c’était pour les 

deux langues. » 

 

Hanna, étudiante hongroise en Sciences Economiques, spécialisation 

roumaine, originaire de Cluj, voit l‘option de la langue roumaine dans la faculté d‘un 

point de vue plus fonctionnaliste : 

 

« J’avais la possibilité d’étudier aussi en hongrois. L’idée est que si tu veux 

travailler en Roumanie, tu dois connaitre la langue roumaine. Donc, on fait en vain 

                                                           
35

 A remarquer que dans la langue hongroise, les noms n’on pas de genre tandis qu’en roumain il y a le 

masculin, le feminin et le neutre. A cause de cela, beaucoup d’hongrois ont des problemes dans l’utilisation du 

genre. 



220 

 

l’économie en spécialisation hongroise. Disons que je serai employée quelque 

part…et je me débrouille comment ? Parce qu’on ne peut pas. Mais jusqu’au lycée, 

j’ai étudié en hongrois. Seulement à partir de la fac en roumain. » 

 

Alors elle choisit d‘étudier en roumain, même s‘il y a des spécialisations 

hongroises, pour des raisons pragmatiques : pour être sûre qu‘à l‘avenir elle va se 

débrouiller dans son futur emploi avec la langue roumaine. Le roumain présente 

dans ce cas une caractéristique strictement fonctionnaliste et professionnelle. 

Erika, originaire de Cluj, étudiante hongroise en Bibliothéconomie, 

spécialisation roumaine représente un cas différent parmi tous ceux présentés : 

 

« J’ai étudié les deux premières années d’école en hongrois et après cela, 

comme je ne me suis pas bien intégrée...parce que je ne pouvais apprendre les deux 

langues...mes parents ont décidé que j’apprenne seulement en roumain. Cela n’a 

pas été facile au début, mais après, je n’ai eu aucun problème. » 

 

À présent, elle ne conçoit pas de suivre des cours en hongrois, parce qu‘elle 

pense que tant qu‘on vit en Roumanie on a besoin de la langue roumaine. Au début, 

elle a renoncé à sa langue maternelle pour des raisons pratiques, mais maintenant 

elle a choisi la spécialisation roumaine parce qu‘elle s‘y intègre mieux, parmi les 

Roumains. Dans ce cas, la langue roumaine n‘a pas seulement un rôle 

fonctionnaliste, mais elle sert aussi d‘instrument d‘intégration. La langue a donné 

naissance aussi aux « insécurités » identitaires. Erika dit avoir un lourd « sentiment 

de non-appartenance » puisqu‘elle n‘est pas Roumaine, mais elle passe son temps 

avec des Roumains qui la considèrent Hongroise, et les Hongrois la voient comme 

une « roumanisée » car elle passe son temps parmi les Roumains, elle parle très 

bien roumain, mais elle ne se débrouille pas aussi bien en hongrois. Ce type de 

bilinguisme dominant roumain crée une incertitude concernant le choix de l‘identité 

ethnique. 

   

On observe ainsi que les étudiants Hongrois ont suivi en général, depuis le 

début une école en hongrois s‘ils ont eu la possibilité de le faire. Le choix de la 

langue dans l‘université leur appartient et la plupart d‘entre eux ont continué avec la 

langue hongroise. Ici, interviennent aussi des cas contraires, où, pour des raisons 



221 

 

pragmatiques, les étudiants ont choisi le roumain. Exceptant Erika, aucun des 

étudiants interrogés n‘est passé par une situation de non-intégration dans une école 

hongroise. Le choix de la langue hongroise, depuis la maternelle jusqu‘à la faculté 

implique plusieurs conséquences. Premièrement, certains étudiants n‘arrivent pas à 

maîtriser la langue roumaine. Pourtant la langue roumaine est la langue d‘Etat et le 

fait de ne pas bien la maîtriser peut leur poser des difficultés dans leurs futurs 

emplois. Ensuite, en liaison directe avec le choix de la langue d‘enseignement, mais 

aussi avec le fait de ne pas maîtriser la langue roumaine est le choix des amis. 

Généralement, dans une spécialisation hongroise on trouve des Hongrois, ce qui va 

souder des relations entre eux. Comme ça les deux groupes ethniques ne vont pas 

arriver à communiquer, mais, les relations à l‘intérieur du même groupe vont être 

plus proches. De là on peut déduire que le choix de la langue d‘étude a une influence 

majeure sur la catégorie ethnique choisie et renforce l‘identité hongroise. Le 

bilinguisme sera dominant hongrois dans le cas de beaucoup d‘étudiants hongrois et 

cela va contribuer à l‘exclusion des Roumains de leur groupe. De l‘autre côté, 

l‘absence du bilinguisme dans le cas de la plupart des étudiants roumains et la 

dominance de la langue roumaine, renforcent les frontières ethniques.  

 



222 

 

Section IV : La langue, élément de liaison et de séparation 

 

Nous avons noté que le choix de la langue dans l‘éducation influence 

beaucoup le choix de groupe d‘amis et renforce ou au contraire diminue l‘identité 

ethnique hongroise. Plus que cela, en  reprenant l‘idée de Gibson, le bilinguisme agit 

souvent comme élément d‘exclusion ou d‘inclusion, puisque le bilinguisme utilisé par 

une minorité a deux composants : « nous » contre « eux ». En général, la langue 

fonctionne comme élément de liaison pour ceux qui utilisent la même langue 

(d‘habitude les hongrois parlent le hongrois, les roumains parlent le roumain et il y a 

aussi des Hongrois qui parlent roumain et choisissent de passer leur temps avec des 

roumains, plus rarement l‘inverse). Le fait que les Roumains ne connaissent pas la 

langue hongroise, le fait qu‘ils sont majoritaires et qu‘ils ont une histoire différente, 

même opposée à l‘histoire hongroise sur certains points peuvent transformer la 

langue en un élément de séparation, voire de conflit. Il y a plusieurs exemples où les 

étudiants roumains se sont sentis « attaqués » par la langue hongroise. Le plus 

souvent est le cas où les Hongrois refusent de parler roumain avec eux ou entre eux 

lorsque les Roumains le leur demandent. 

 

« Il y a ici à Cluj des Hongrois qui essaient de parler roumain…ils sont comme 

ça légers…comme les Roumains. Tandis qu’à Târgu-Mures c’est tout en hongrois. 

Là quand je suis allé à Peninsula36 il n’y avait que des Hongrois. Et eux ils se 

sentaient un peu dérangés parce qu’on parlait roumain et que je ne connaissais pas 

le hongrois. Et je ne suis pas nationaliste…mais… » (Paul) 

 

« Mais aussi à Târgu-Mures, j’y suis allée et si tu ne parles pas hongrois tu te 

débrouilles très difficilement. J’y suis allée et heureusement, j’étais avec une amie 

qui était de Târgu-Mures et elle m’a aidée à me débrouiller. Au magasin, dans la rue, 

je suis allée même dans un endroit seule et je ne pouvais pas me débrouiller. » 

(Nasti, Roumaine, originaire de Onesti, étudiante en Sciences Economiques) 

 

                                                           
36

 Festival de musique de Targu-Mures. 



223 

 

« À moi, ça m’est arrivée à Cluj, ça m’est arrivée qu’on ne veuille pas me 

parler en roumain » (Oana, roumaine, originaire de Craiova, étudiante en Sciences 

Economiques) 

 

« Chez moi les Hongrois sont majoritaires, à approximativement 60%, mais il 

n’y a jamais eu de problèmes de ce type…dans le sens ou quelqu’un refuse parler la 

langue de l’autre. La première fois quand j’ai eu des problèmes comme ça, disons de 

pseudo xénophobie, c’était à Cluj. En 18 ans je n’ai pas vu une chose pareille, de ne 

pas accepter les Roumains ou les Hongrois. » (Sebi) 

 

On voit que deux des étudiants font référence à Târgu-Mures, ville du 

département de Mures de la Région Sicule, avec une population hongroise de 37,8% 

(recensement 2011 de la Commission Centrale pour le recensement de la population 

et des habitations)37. Ils perçoivent le fait que les Hongrois ne leur parlent pas 

roumain comme un refus et ils ne prennent pas en considération l‘idée qu‘ils ne 

savent pas parler roumain. En effet, ajoute Hanna, « mais il y a beaucoup qui 

refusent de parler le roumain, il y a beaucoup qui savent parler et refusent. » A noter 

que Târgu-Mures représente aussi le terrain de conflits depuis la révolution. Doina 

Cornea, dans l‘ouvrage Faţa nevazuta a lucrurilor (Le visage caché des choses) 

décrit les événements post – Révolution, qui sont à l‘origine d‘une rumeur que les 

Hongrois désireraient reprendre la Transylvanie. Le contexte était assez tendu : le 

Front du Sauvetage National ayant gagné le pouvoir politique s‘est beaucoup 

impliqué à Bucarest, entrainant un sentiment d‘abandon pour la Transylvanie. On a 

créé l‘impression que le danger ne venait plus cette fois des communistes, mais des 

Hongrois, soupçonnés de vouloir reprendre la Transylvanie (Toader, 2000).  

 

Toutes ces rumeurs ont certainement été organisées, car il parait difficilement 

imaginable que le même type d‘actions se déroule simultanément dans plusieurs 

localités avec population mixte. Ainsi, en janvier 1990, dans plusieurs centres 

culturels transylvaniens, les classes roumaines ont été chassées des lycées hongrois 

par les professeurs et les élèves hongrois, alors que, dans d‘autres lycées, les 

Roumains mêmes ont soutenu la ségrégation dans l‘enseignement (Cornea, 1999 : 

                                                           
37

http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%5CComunicat%20DATE%20PRO

VIZORII%20RPL%202011.pdf 

http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%5CComunicat%20DATE%20PROVIZORII%20RPL%202011.pdf
http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%5CComunicat%20DATE%20PROVIZORII%20RPL%202011.pdf


224 

 

p. 205). En fait, le pouvoir, possiblement guidé par Gorbaciov, voulait donner 

naissance aux situations conflictuelles dans la zone pour réorienter la Roumanie vers 

Moscou. Il y avait en effet des Hongrois aussi qui espéraient qu‘un conflit pourrait 

leur apporter l‘autonomie territoriale ou peut-être plus que cela (Cornea, 1999 : p. 

206). Il y a eu des manifestations à Târgu-Mureş, ville avec une population massive 

de Hongrois, où les gens, y compris beaucoup de paysans des alentours, ont été 

manipulés sur des thèmes nationaliste-antagonistes (Cornea, 1999 : p. 207). Le 

conflit fit 6 morts et quelques centaines de victimes (278), des deux côtés. 

Aujourd‘hui encore on ne sait pas exactement qulles personnes ont été impliquées 

dans l‘organisation de ce conflit, mais on sait que la Sécurité38 a été impliquée, et 

l‘Armée a laissé les événements se dérouler sans  intervenir. Très peu de policiers 

ont été mobilisés pour protéger les citoyens et pour arrêter les conflits. Après deux 

jours de conflit, l‘armée est intervenue pour stopper les événements39.  

Le refus d‘utiliser la langue roumaine est interprété comme le refus de 

reconnaitre la dominance de la langue roumaine, de l‘Etat roumain, de Trianon 

même. Mais aussi, il peut être vu tout simplement comme un manque de politesse et 

de respect de l‘Autre. Par la langue hongroise, on peut marquer le territoire 

hongrois/Sicule et un passé et un présent toujours hongrois. L‘appropriation du 

Temps et de l‘Espace se fait par l‘utilisation du hongrois. La langue est utilisée dans 

ce cas comme un instrument direct de conflit symbolique. Et dans la langue se 

reflètent aussi le Temps et l‘Espace. De plus, la langue est un instrument accessible 

à tout le monde à tout instant de communication, tandis que les deux autres facteurs 

ne peuvent pas se mettre en évidence si facilement. En général, les étudiants 

roumains répondent à ce genre de situation par « Pourquoi faut-il apprendre le 

hongrois? Je suis Roumaine, je suis dans mon pays...c’est à eux d’apprendre le 

roumain! » (Alexandra). Celle-ci est une réponse typique, qu‘on peut entendre de la 

plupart des Roumains, y compris les étudiants (Alexandra est une étudiante en 

Etudes Européennes, originaire d‘une ville de Moldavie).  

Mais, en même temps, si on prend en considération l‘explication de Kata 

(étudiante hongroise en Etudes Européennes qui provient d‘un village de la Région 

                                                           
38

 La Sécurité (Securitate en roumain) était le Département de la Sécurité de l'État, plus précisément elle était 

la police secrète roumaine dans la période communiste et s’occupait avec la “découverte” des “ennemis de 

classe”. 

39
 http://www.divers.ro/focus_ro?wid=37452&func=viewSubmission&sid=2217 

http://www.divers.ro/focus_ro?wid=37452&func=viewSubmission&sid=2217


225 

 

Sicule, avec une population majoritairement sicule) on constate aussi l‘autre facette 

du problème. Elle disait qu‘au moment où elle est arrivée à Cluj, elle parlait « le 

roumain de Marin Preda et de Mihai Eminescu »40 parce que chez elle les seuls 

endroits où elle pouvait parler roumain étaient certaines institutions d‘Etat :  

« Si on veut entendre le roumain il faut aller à la mairie ou à la police.» 

  Quand elle est venue à Cluj, elle parlait un roumain littéraire, avec un 

vocabulaire restreint : elle avait appris de la littérature roumaine du XIXème et du 

XXème siècle, sans vraiment avoir eu l‘occasion de parler la langue roumaine dans 

son village d‘origine. Le fait que les étudiants hongrois qui sont dans la même 

situation qu‘elle, ne parlent pas roumain parce que cette langue leur a été enseigné 

seulement à l‘école et qu‘ils n‘ont pas eu de contact avec les Roumains, n‘est pas 

pris en compte. L‘ignorance ou la non-acceptation de tous ces faits participent à 

approfondir alors les frontières ethniques roumaines-hongroises.  

Evidemment, c‘est un cas où la langue joue le rôle de la séparation. Il y a 

aussi d‘autres situations où les langues jouent un rôle fusionnel. L‘utilisation de la 

langue hongroise par un Roumain peut participer à un meilleur relationnisme 

roumain-hongrois ou même à la construction du multiculturalisme. 

 

« Jamais on n’a posé le problème de la langue dans ma famille, jamais ! Tu 

peux être tsigane, tu peux être juif, tu peux être n’importe quoi…puisque tu es 

humain. C’est une question d’humanité. C’est-à-dire j’aime vraiment quand je vois un 

roumain qui essaie de dire quelque chose en hongrois ou qui pose des questions 

parce qu’il est intéressé. Par exemple, maintenant j’habite dans un logement 

universitaire et il n’y a aucun Hongrois dans ma chambre. C’est-à-dire, je n’ai aucun 

problème, parce que je me débrouille en roumain. Et je demandais à mon collègue 

de chambre quelle heure est-il ? Et il me disait en hongrois qu’il est 9 heures. Et 

voilà, ça m’a fait du bien, parce que c’est ok, tu sais. Je crois quand même qu’on 

devrait parler dans les écoles de la culture hongroise. Cela serait nécessaire pour 

essayer d’intégrer les Hongrois (…) 

Par exemple, en archéologie, on faisait des séminaires d’archéologie et 

d’histoire dans la langue hongroise. Ils étaient bienvenus ceux de la spécialisation 

roumaine aussi, sauf qu’ils ne comprenaient rien. Et la même chose aurait été 

                                                           
40

 Deux ecrivains roumains de reference qui sont etudiés à l’école. 



226 

 

réciproque de la part de la section roumaine, sauf que là nous n’aurions rien compris. 

C’est un grand problème que les Roumains ne comprennent pas le hongrois, et cela 

serait beau d’une certaine manière, surtout dans une ville comme Cluj. C’est un 

centre universitaire et il y a une majorité assez grande. Sauf qu’elle n’est pas 

promue, c’est à cause de ça, on ne promut pas la langue hongroise, c’est pour cela 

qu’on n’apprend pas le hongrois. » (Levente)   

 

« Je respecterai, et je respecte beaucoup une personne roumaine qui parle en 

hongrois. Il ne faut pas qu’elle parle de je ne sais pas quelles philosophies, mais 

seulement pour une communication rudimentaire. » (Aniko) 

 

Le fait qu‘un roumain parle hongrois suscite du respect de la part des 

Hongrois et leur donne un sentiment de bien-être. La langue roumaine dans la 

position de langue de la majorité et de langue dominante entraine avec elle une 

hiérarchie qui rabaisse le hongrois. Vue la relation étroite dans la plupart des cas 

entre la langue et l‘identité, cette hiérarchisation peut affecter sa propre identification 

dans les mêmes termes que la langue. Or l‘utilisation du hongrois par les roumains, 

langue perçue plus « faible »,  met sur le même plan les deux langues, les 

équilibrant.  

Levente soulève encore une question essentielle : l‘absence d‘une promotion 

de la langue et de la culture hongroise mettant des barrières à l‘intégration. En effet, 

les étudiants roumains ne montrent pas eux-mêmes de l‘intérêt pour l‘apprentissage 

du hongrois dans le système universitaire. Et s‘ils le montrent, ils ne trouvent pas de 

cours de débutant pour la langue hongroise. À la différence des Hongrois, qui pour la 

plupart commencent à apprendre le roumain à l‘école, les quelques Roumains qui 

sont intéressés par la langue hongroise n‘ont pas la possibilité de le faire dans des 

institutions scolaires. On observe que l‘Etat roumain ne s‘implique pas dans la 

question des « langues » minoritaires, alors que cela pourrait participer à une 

meilleure relation hongroise-roumaine. 

L‘absence de la langue hongroise peut être observée dans les librairies aussi. 

A Cluj il y a une seule librairie hongroise et toutes les autres libraires, roumaines, ont 

commencé tardivement à promouvoir des livres hongrois. A présent, les trois 

grandes librairies de Cluj « Carturesti », « Humanitas » et « Diverta » ont des livres 

publiés en hongrois aussi, mais beaucoup moins que ceux en roumain. Il y a peu de 



227 

 

publications de dictionnaires roumaines-hongroises, hongroises-roumaines et peu de 

clients intéressés pour en acheter. La plupart des Roumains qui savent parler 

hongrois ou comprendre la langue l‘ont apprise soit dans la famille, soit « dans la 

rue », jamais dans une institution éducative. Paul, dont la grand-mère était 

hongroise, la mère roumaine-hongroise et le père et grand-père roumains, raconte 

sur son enfance : 

 

« Dans la maison on ne parlait que hongrois, sauf avec moi avec qui on parlait 

roumain. Ils ont voulu que j’aille dans une école roumaine, et de toute façon mon 

nom de famille est roumain. Mon grand-père était roumain, mais il n’a pas voulu 

amener le roumain dans la famille. Et ça a été le comble que justement l’enfant l’ait 

amené. Mais moi, je n’ai pas eu des prétentions pareilles. On regardait à la télé les 

chaines hongroises parfois, souvent, et près de notre maison il y avait quelques 

Tsiganes avec lesquels je jouais et qui étaient aussi Hongrois. Et c’est comme ça 

que j’ai appris. A un moment donné, les parents parlaient hongrois et ils disaient 

que : nous devrions apprendre aussi à l’enfant à parler hongrois. Et moi, je leur ai 

répondu en hongrois : mais moi je le sais déjà. Et après, quand on a commencé 

l’école on a cessé de jouer, je ne sais pas pourquoi…puis dans le collège je n’avais 

pas de camarades hongrois… 

Tu parles encore hongrois ? 

J’essaie de parler à Bulgakov et dans les locaux hongrois pour me rappeler et 

pour exercer…et en plus, avec nostalgie, parce que c’était comme ma deuxième 

langue maternelle (…). J’aime quand on va au marché ici et on entend les vieux 

comment ils parlent hongrois…et je sens comme ça, une nostalgie de chez moi et de 

Satu-Mare. » 

  

Lia, dont le père est hongrois et la mère roumaine, expose la manière dont la 

langue hongroise était parlée dans la maison : 

 

« Chez moi… c’est compliqué. Papa essayait de nous apprendre le hongrois, 

à moi et à ma sœur, quand nous étions petites. C’est-à-dire d’apprendre en parallèle 

roumain et hongrois. Mais, comme nous avions été éduquées par la grand-mère du 

côté de ma mère, qui est aussi nationaliste, finalement la langue roumaine est 

arrivée à prédominer dans l’éducation. » 



228 

 

 

Lia a commencé plus tard, pendant la faculté, à apprendre le hongrois avec 

son père, mais le fait de s‘appeler B. et de ne pas savoir encore parler hongrois au 

même niveau que les autres Hongrois suscitent les réactions des autres. C‘est une 

des raisons qui l‘ont poussée à commencer à apprendre le hongrois et qui l‘ont fait 

réfléchir même sur son identité ethnique: 

    

« Pour les autres c’est très bizarre que je ne parle pas hongrois. Pour eux 

c’est choquant (…) Bah, si, je sais, quelque chose j’ai appris, mais je ne peux pas 

porter une conversation de même type que celle que nous avons maintenant. Je sais 

demander à manger, je sais demander des clopes et un briquet et surtout du café. 

(…) Je suis obligée de l’apprendre maintenant parce que j’ai promis à mon père que 

j’allais l’apprendre. Et puis je dois partir à Budapest. (…) Mais, à la faculté, j’ai eu un 

colloque international, en 3eme année. Et ils y avaient comme participant plusieurs 

professeurs de Hongrie, et d’autres personnalités et un ex premier-ministre. Et, à un 

moment-donné, au diner du colloque je crois ou quelque chose comme ça, un des 

hongrois a eu besoin de mon aide car il devait me demander quelques chose…mais 

moi je ne comprenais pas très bien ...Si, je comprenais ce qu’il m’avait demandé, je 

devais utiliser un téléphone portable, mais je ne savais pas comment lui expliquer. Et 

il y a une fille qui a vécu à Harghita (département de la Région Sicule), qui est 

Roumaine et qui m’a aidée avec cette mission. Elle s’est occupée de lui puisqu’elle 

parlait très bien hongrois. Parce qu’elle a vécu là-bas. Et elle n’avait vraiment rien à 

partager avec…Et à ce moment-là je me suis sentie comme pénible et bizarre parce 

que sur mon écusson c’était écrit un nom hongrois et je n’avais aucune possibilité de 

me débrouiller et cette femme arrive avec son nom roumain et elle commence à 

expliquer dans un hongrois très beau ce que le monsieur devait faire pour donner un 

coup de fil. Et à ce moment j’ai senti que quelque chose n’allait pas. Et j’ai réfléchi 

vraiment très sérieusement. Mais même aujourd’hui je ne peux pas parler en 

hongrois avec mon père. 

 Pourquoi ? 

Je ne peux pas, je ne sais pas, je ne peux pas. Il n’a pas d’habilité didactique. 

Moi j’ai mon cahier, et il s’assoit à côté de moi et il commence à me dicter des mots 

pour quelques heures. Je crois que je devrais rester avec quelqu’un, et commencer à 

lire et à traduire. Autrement, ça ne marchera pas. »  



229 

 

George, étudiant roumain qui vient de Dej, avoue avoir appris le hongrois 

« dans la rue » pendant son enfance :  

« Je le connais comme ça, à un certain niveau…j’ai un langage usuel que les 

enfants utilisent à l’école, dans la cour, quand ils vont se baigner…Mais je n’ai pas 

appris les règles de base. Je ne connais pas le vocabulaire, grammaire… » 

 

On observe que l‘apprentissage de la langue hongroise pour les Roumains, 

comme pour les Hongrois se fait dans un espace privé en général (la famille) et à 

une certaine période (l‘enfance). Le roumain représente pour la plupart des Hongrois 

la langue institutionnelle qu‘on apprend à l‘école ou la langue de l‘extérieur de la 

famille, de l‘espace public (« dans la rue »), toujours pendant l‘enfance.  

 

La même langue, deux identités ethniques  

 

Dans le cas des Hongrois et des Sicules, la situation de la langue est plus 

complexe : ici, l‘usage de la même langue (avec un accent différent ou non) participe 

à créer des liaisons, voire des assimilations, et, en même temps, à créer des 

ruptures ou des exclusions. On a déjà parlé dans la première partie du fait que les 

Sicules, au moment où ils ont été amenés en Transylvanie par les Hongrois, 

parlaient déjà hongrois. Même s‘ils parlaient la même langue, les attestations 

historiques ont montré qu‘ils gardaient des structures sociales et politiques 

différentes de celles hongroises. Au XVIIème siècle commence le processus 

d‘identification à la nation politique et culturelle hongroise. Cela a participé à la 

construction d‘une identité Sicule et Hongroise en même temps. La langue a gardé 

pourtant certaines caractéristiques spécifiques : des régionalismes et l‘accent. Ainsi, 

par la langue, l‘indice le plus « éloquent » d‘identification, ils se rendent compte lors 

d‘une communication s‘ils sont Sicules ou Hongrois. Le Temps (à voir l‘histoire 

spécifique de la Région Sicule et le fait que pendant plusieurs années du 

communisme elle a été autonome) et l‘Espace (la Région Sicule s‘étend sur trois 

départements : Harghita, Covasna et Mures, assez isolés du reste de la Transylvanie 

et avec une population majoritairement Sicule) ont participé alors à la construction de 

deux identités ethniques différentes. 

 « Il y a des différences linguistiques entre les Hongrois et les Sicules ? 



230 

 

 Oui, même si toute région a ses propres expressions. Mais, secuimea, comme 

elle est un peu plus isolée des autres régions, elle en a plusieurs. Ou peut-être tout 

simplement d’autres mots. Je ne sais pas s’il s’agit des archaïsmes. 

 Est-ce que tu as des Sicules dans ton groupe d’amis ? 

Oui. 

Et tu fais la différence ? 

Non, moi je ne fais pas de différence. Seulement si la personne a une attitude 

différente (…)  

Y a-t-il une attitude de fierté d’être Sicule ? Le Sicule est-il plus Hongrois que 

le Hongrois de Roumanie ? 

Oui, peut-être ils le pensent. C’est pas vraiment qu’ils soient plus Hongrois, 

mais ils représentent plus. Le truc c’est qu’ils habitent dans une zone plus isolée…et 

cela aide d’une certaine façon à rester dans la même mentalité. Mais, à Miercurea-

Ciuc il n’y a pas une communauté qu’avec des Hongrois et à Sfantu-Gheorghe non 

plus. Ça change…donc c’est différent dans les villes plus grandes. » (Aniko, 

Hongroise originaire de Mures). 

 

Il y a des étudiants hongrois qui ont expérimenté la séparation Hongroise-

Sicule. Dans tous les cas rencontrés, les Hongrois étaient ceux rejetés par les 

Sicules et non l‘inverse : 

 

 « Moi, par exemple, à la faculté j’avais la plupart de mes camarades qui 

étaient Sicules. Il y avait deux personnes dans toute l’année qui étaient de Cluj. 

Enfin, il y avait un mec de Baia-Mare, d’Arad etc…mais 70% de ceux inscrits étaient 

des trois départements Sicules : Mures, Covasna et Harghita. Et moi, je me suis senti 

étranger parmi eux. Donc c’est ce que je dis : il y a une différence très grande, très 

très grande. 

A quel niveau tu as senti la différence ? Linguistique peut-être ?   

Linguistique, disons (…) Ils peuvent être Hongrois comme ils parlent hongrois. 

Enfin, ils disent qu’ils parlent un hongrois pur, plus pur que la larme de Josef. Et 

nous, nous sommes ceux qui habitons dans les grandes villes en minorité et qui 

gâchent la langue dans une plus petite ou plus grande partie, mais surtout dans une 

plus grande partie. Ça c’est ce qu’eux ils disent ! Et qu’on perd l’identité parce qu’on 

n’utilise pas correctement la langue hongroise. (…) 



231 

 

(A la faculté)… si j’essayais de m’approcher d’eux, j’étais refusé parce que 

moi, j’étais de Cluj, tout simplement. Sans aucune autre raison. J’aurais pu être le 

meilleur mec, le plus fort, mais non, on ne pouvait pas s’approcher d’eux. Bon, moi 

non plus je n’ai pas voulu m’approcher d’eux. Et par exemple, finalement j’ai lié 

amitié avec un mec d’Odorheiu Secuiesc, mais seulement en 4ème année. Donc 

quatre ans sont passés ! Jusque-là, le mec avec lequel je m’entendais le mieux était 

de Timisoara…J’étais plus proche de lui parce que nous étions moins nombreux. (…) 

(En parlant sur les Sicules) : « Même s’ils viennent à Cluj et hop, ce n’est pas 

vraiment comme ils l’avaient pensé : personne ne te mord la tête ici si tu parles 

hongrois dans la rue ou si tu ne parles pas très bien roumain. Et si tu t’achètes un 

pain pour manger avec la zacusca41…et tu ne sais pas comment dire pain en 

roumain, donc tu montres seulement du doigt, personne ne te regarde comme si tu 

étais tombé de Mars… Mais tu vois quand même ces choses, tu ne peux pas 

t’approcher de l’autre parce que tu as peur de lui. Et eux, ils sont comme ça. 

Alors, c’est une question de peur toute cette distance ? 

Je pense que oui, plus que certain…Voilà, par exemple, le mec a connu aussi 

ma copine et on est arrivé à sortir ensemble avec sa copine aussi. Mais il a eu la 

bonne volonté de parler en roumain, ainsi comme il a pu. Et quelque chose a changé 

en lui. J’ai vu. Et ça a été une bonne chose. Et maintenant, l’année prochaine il fer 

son mariage et il nous a invités. Imagine-toi, j’y vais moi avec ma copine, je pense 

qu’elle va être la seule Roumaine là-bas. Je ne pense pas en fait, je suis sûr qu’elle 

va être la seule Roumaine. Et le mec vient de la campagne tu vois. » (Norbert) 

 

Par l‘usage de la langue hongroise avec un certain accent et certains 

régionalismes passe ainsi la question identitaire. L‘usage de la langue hongroise 

« pure » signifie aussi la « pureté » identitaire. Le paradoxe qui intervient dans 

certaines situations est que les Sicules, en se revendiquant comme Sicules, se 

considèrent, par l‘usage de la langue hongroise, comme étant plus Hongrois que les 

Hongrois de Transylvanie. Tandis que les Hongrois qui parlent avec un autre accent 

proviennent clairement d‘une région avec une majorité roumaine et donc ne sont plus 

« aussi Hongrois » qu‘eux, en tant que Sicules et Hongrois à la fois. La même langue 

cache dans certaines expressions spécifiques ou dans un certain accent le lieu de 

                                                           
41

 Plat roumain, connu comme la nouritture specifique de l’etudiant. 



232 

 

provenance avec toutes les caractéristiques attribuées au lieu respectif. Voici 

l‘opinion de Norbert sur la Région Sicule : 

 

« Dans la Secuime, la pauvreté est très grande, pas comme ici…seulement 

des pommes de terre et du bois…pauvreté extrême. Je suis allé là-bas, j’y suis allé. 

L’alcoolisme dépasse 50%, justement à cause de ça, parce qu’ils s’isolent du monde, 

ils ne veulent rien savoir. Et les seules choses par lesquelles ils s’extériorisent c’est à 

je ne sais pas quelle fête, le dimanche, à l’église. Donc c’est ça leurs 

événements…et bien sûr, à la télé ils ne regardent que les programmes hongrois. Et 

tu restes là, t’as pas de chance pour progresser, tu n’as pas d’autre option. Toujours 

tu seras avec ce côté où il n’y fera jamais nuit et où il ne fera jamais jour sur la terre. 

Quel côté tu veux…disons que maintenant il y a le soleil, et tu ne sauras jamais ce 

que c’est la nuit. Voilà, c’est comme ça pour eux, c’est ce que je pense. Crois-moi, 

que moi je ne les comprends pas…et pourtant nous parlons la même langue. » 

 

Eddy, originaire de Sighetu-Marmatiei, est passé par une situation semblable 

à la faculté : 

 

« A la faculté il y a une chose qui a commencé…mes camarades de Secuime, 

j’ai vu qu’ils m’évitaient. C’est-à-dire, ils m’évitaient dans le sens où j’ai un autre 

accent…ils te remarquent…comment tu mets l’accent, et ça ne leur convient pas 

(…). Ils ne socialisaient pas vraiment avec moi…seulement deux d’entre eux. Un m’a 

dit que « mais toi quand tu parles, on dirait que tu parles roumain ». J’ai un accent 

très très fort. J’ai été avec une camarade de Collège jusqu’à la Faculté. Et elle parlait 

très bien roumain. Ses camarades lui demandaient, étonnés, de leur apprendre à 

eux aussi la langue. Mais il n’y a pas qu’eux qui ne savent pas parler, mais aussi 

ceux des villages de département de Zalau. Ils devraient se forcer plus pour 

apprendre. Ils n’apprennent pas : certains par paresse, certains par commodité. » 

 

Voyons maintenant quelques opinions des Sicules concernant l‘usage de la 

langue hongroise et les différences : 

 

« La différence de langue tient de régionalismes. Parce que chez nous on voit 

les différences d’une communauté à l’autre. C’est-à-dire, surtout de la partie rurale et 



233 

 

de Miercurea Ciuc on observe vraiment que quelqu’un est de Covasna, de Miercurea 

Ciuc ou d’Odorheiu Secuiesc. Ou bien de Mures. Parce que c’est évident. » 

(Rebeka) 

 

Rebeka voit les différences linguistiques comme des régionalismes, mais, ces 

différences sont normales, surtout entre les espaces ruraux et urbains. Les mêmes 

différences apparaissent entre les Sicules de différentes régions. Elle ne voit pas non 

plus de différences entre les Hongrois et les Sicules : 

 

« Non, franchement moi je ne vois pas de différence. Probablement, je n’ai 

pas une grande expérience dans ce domaine. Mais moi je ne vois pas ici une très 

grande différence. Je vois une différence entre les communautés plus rurales et 

celles urbaines. Parce que la mentalité et le caractère aussi changent dans les 

régions respectives. On sait que les communautés rurales sont plus 

traditionalistes…elles ont tendance à être nationalistes. Mais moi, personnellement je 

n’ai pas observé dans ma région. (…) En général je connais la différence, parce que 

j’ai étudié en histoire aussi, l’histoire roumaine et l’histoire hongroise. Mais, moi je ne 

vois pas vraiment le sens de nous diviser entre nous. Parce que ça, je pense, c’est 

l’intérêt des politiciens. Divisés, parce que comme ça nous ne sommes plus si 

cohérents, c’est-à-dire, nous n’avons plus un pouvoir culturel si grand. Parce qu’on 

sait quelles étaient en général les différences, mais en détail je ne saurais pas te 

dire. Je sais où il y avait les frontières, pour quelles raisons, ou vivaient les Sicules, 

mais ça n’est pas encore un fait prouvé, c’est ça ce que j’ai voulu dire (…) ok, on voit 

que les Sicules ont été assimilés avec le temps (…). Et il n’y a pas de différence, 

enfin si, il y a une grande différence si on parle du passé, mais maintenant je ne vois 

pas de différence. Maintenant, dans la vie de chaque jour, au XXIème siècle. » 

 

Istvan, originaire de Mures, un des départements de la Région Sicule, 

explique les différences linguistiques en insistant sur les différences régionales, 

comme Rebeka : 

 « Par exemple, c’est comme la différence entre la langue des Moldaves de la 

Moldavie de Roumanie, ou par exemple des Olteni ou des Munteni ou des Ardeleni, 

n’importe. (…) Nous avons certains régionalismes, qui, enfin, dans d’autres parties 

du pays, en Transylvanie ou à Budapest ne sont pas utilisés. Mais en essence notre 



234 

 

langue aussi a parcouru les mêmes étapes de morphologie que la langue hongroise 

dans l’ensemble. Je peux dire qu’il y a une différence parce que ceux de Hongrie 

utilisent plusieurs néologismes. Nous sommes un peu plus conservateurs. Mais, 

enfin, donc c’est ça la différence. Ou ce qui nous distingue encore ce sont des mots 

qu’on a pris, par exemple des Roumains. Borcan42 par exemple qui est souvent 

utilisé ou vinete43. Quelque chose comme ça. » 

 

Quant à l‘idée de la langue « pure » hongroise utilisée par les Sicules, il 

explique : 

 

« Sincèrement, je pense qu’il y a un certain orgueil sicule. Mmm…il y a 

certains cas où on dit que nous sommes Sicules et nous sommes le centre du 

monde, mais… 

Mais d’où vient cet orgueil ? 

Aaa…Le conservatisme, quelque chose comme ça. Le conservatisme et les 

traditions locales…Si tu prends en considération que pendant plus de 800 ans nous 

avons protégé les frontières du Royaume Hongrois et nous avions été durant 800 

ans plutôt une organisation militaire que territoriale. Enfin, les administrations locales 

aussi étaient formées de manière duale dans des régions, des scaune44 sicules, 

c’était une administration territoriale par exemple. Et il y avait encore une 

administration militaire qui était en parallèle avec celle locale, celle civile… nous 

étions organisés socialement différemment des Hongrois. Il y avait plusieurs couches 

militaires. Par exemple, nos privilèges comme Sicules se basaient sur notre 

appartenance au castre militaire. Si on perdait la capacité de lutter, alors on n’était 

plus considérés dignes de libertés sicules. Et c’est de cette liberté sicule, plus ou 

moins c’est d’ici qu’il provient, de nos privilèges. » 

Les deux étudiants voient ainsi surtout les différences linguistiques régionales 

qui peuvent apparaître entre les Hongrois et qui reflètent aussi des différences 

culturelles. Les deux se considèrent Sicules et Hongrois à la fois et ont des amis de 

toutes les ethnicités : Hongrois, Sicules ou Roumains. Je n‘ai pas rencontré 

                                                           
42

 Borcan=pot 

43
 Vinete=aubergines 

44
 Forme d’organisation sicule. 



235 

 

d‘étudiants Sicules disant qu‘à cause de  l‘accent de la langue hongroise, et au-delà 

de ça, à cause d‘une histoire différente et d‘un lieu d‘origine différent préfèraient ne 

pas lier de relations avec leurs camarades hongrois. Mais, plusieurs fois, en 

demandant à certains de mes collègues s‘ils étaient Hongrois, ils ont nié, disant qu‘ils 

étaient Sicules. En ce qui concerne les relations avec les Roumains, une des 

étudiantes Sicules en Etudes Européennes (niveau licence), disait :  

 

« Ma sœur est mariée avec un Roumain...au début il n’y avait pas de 

soucis...mais maintenant, je n’aime pas ça...chaque fois que moi et nos parents on 

va la voir, il faut parler en Roumain, parce qu’il ne comprend pas le hongrois...et je 

n’aime pas ça. Je ne veux pas répéter la même faute qu’elle. » (Orsolya).  

 

En effet, à présent Orsolya est mariée avec un Hongrois, la question 

linguistique étant un obstacle seulement s‘il s‘agit d‘un Roumain (elle ne fait aucune 

différence entre Hongrois et Sicule). 

 

Comment résumer alors la relation parfois discordante Hongrois-Sicule en 

partant de la langue lorsqu‘on a des opinions tellement différentes ?  

Nous allons commencer par des raisons d‘ordre géographique et social. Plusieurs 

étudiants parlent de l’isolement de la Région Sicule. L‘isolement géographique 

pourrait être dû au fait que la Région Sicule a un relief formé de montRebeka, assez 

difficilement accessibles. De plus, les infrastructures sont défectueuses :  

 

« Ils ne reçoivent pas d’argent de Bucarest pour le développement et  c’est 

une mauvaise chose. Je suis allé une fois à Sfantu Gheorghe…donc ce territoire il a 

l’air…parce qu’il n’y avait pas d’infrastructure. J’ai entendu que les territoires 

hongrois ne reçoivent pas d’argent comme les territoires roumains. » (Szabi). 

 

Cet isolement est renforcé par une image dégrAdante créée par les medias 

roumains. Le sociologue roumain, Marius Lazar, écrivait : « les représentations 

communes- stimulées pleinement par les medias et le politique- transforment 

Secuimea en une terre exotique et quelque part étrangère, où l‘ordre des choses est 

à l‘envers, comparée à celle des autres régions du pays. En relation avec cette 

« terra incognito » des peurs vigoureusement entretenues se projettent contre les 



236 

 

habitants d‘ici, comme les représentations sur l‘Etranger. » (Lazar, 2000, pp. 347-

348) 

Puis, il y a l‘isolement social-expliqué à la fois par l‘histoire (la Région Sicule a 

souvent été traitée comme une région à part de la Transylvanie, autant par les 

Hongrois que par les Roumains), mais aussi par le fait que les Sicules sont 

numériquement majoritaires dans cette région. Il y a des étudiants qui font la 

différence entre les espaces ruraux et urbains, en considérant les gens plutôt 

« isolés » dans les régions rurales et plus ouverts dans les régions urbaines. 

L‘urbanisation est faible à cause du manque d‘industrialisation qui date du 

communisme. Mais, le niveau de développement des espaces ruraux est moyen en 

comparaison avec les autres espaces ruraux du pays (Lazar, 2010, p.349). Tous les 

facteurs énumérés ici vont participer à une autre « caractéristique » révélée par 

plusieurs étudiants : le traditionalisme ou le conservatisme. Celui-ci est encore plus 

fort dans les régions rurales.  

En plus de cela il y a aussi un autre facteur souligné souvent par certains 

étudiants hongrois ; l‘éducation, dans la famille et à l‘école :  

 

« Parce que là comme j’avais déjà dit, ils ont aussi les conceptions 

respectives. Mais les jeunes ce ne sont pas vraiment le problème, le problème est la 

communauté premièrement, et les parents, puisque c’est des parents que tout ça 

commence. Si le parent dit : Mon fils, apprends le roumain !, il doit alors l’apprendre. 

Mais tout simplement c’est impossible, si les parents n’ont pas d’influence. Ils sortent 

dans la rue, c’est la langue hongroise, ils entrent dans un bar, c’est en hongrois, ils 

vont à la pharmacie, c’est en hongrois, ils vont à la mairie, de nouveau en hongrois, 

les policiers connaissent le hongrois…tout le monde parle hongrois. Et alors ils n’ont 

pas de contact. C’est comme une langue étrangère, comme le français pour moi…si 

je ne parle pas français, je l’oubli. Un autre problème majeur est que beaucoup de 

roumains ne savent rien sur la culture hongroise et ne savent rien sur tout ça. Et là je 

vois toutes sortes de graffiti sur les murs avec Ion Antonescu et avec la Légion droite 

et tout genre d’extrêmes…ça c’est que des troubles et des troubles. » (Levente) 

Levente apporte une autre raison très importante dans notre explication : le 

manque de contact avec l‘Autre, dans ce cas les Roumains, mais aussi l‘ignorance 

de l‘Autre. Cet isolationnisme est présent du côté des Sicules eux-mêmes, mais 

aussi du côté des Roumains. L‘ignorance s‘appuie beaucoup sur le fait que l‘Etat 



237 

 

roumain ne s‘implique plus dans cette région et le système éducatif n‘offre pas 

d‘informations sur les Hongrois ou les Sicules (à part les questions historiques) et 

leurs cultures. Et tout cela va affecter dans un plan second leurs relations avec les 

Hongrois aussi. 

 

La langue réagit dans ce cas comme élément d‘inclusion et d‘exclusion et 

devient dans certains cas une frontière ethnique difficile à dépasser. L‘usage d‘une 

langue devient une marque historique, territoriale et politique dans le cas de 

l‘exclusion. Par contre, elle est interprétée comme un point commun et d‘union par 

les personnes utilisant la même langue (surtout dans le cas de la langue minoritaire). 

Mais, dans certains cas, même l‘usage de la même langue avec quelques nuances 

d‘accent et des régionalismes différents peut construire des frontières. Ainsi, on voit 

que l‘identité linguistique ne coïncide pas avec l‘identité ethnique ou culturelle.  



238 

 

Section V : « Bozgor » et « Olah » 

 

La relation d‘exclusion réciproque hongroise-roumaine peut être exprimée 

succinctement par deux mots : « bozgor » et « olah ». Ceux-ci sont deux termes 

péjoratifs utilisés pour désigner les Hongrois et les Roumains. Dans le langage 

courant, on peut observer que leur sens n‘est plus connu, mais ils sont encore 

utilisés. 

La définition qu‘on trouve dans le dictionnaire roumain pour « bozgor » est : 

hongrois (en argot).45 On explique aussi que le mot signifie « celui sans pays », 

« apatride ». Mais, dans une analyse plus détaillée du mot, le linguiste hongrois 

Szilágyi N. Sándor amène d‘autres explications. L‘idée que « bozgor » signifie « sans 

pays » proviendrait, dans l‘opinion de l‘auteur, des Hongrois de Roumanie. Se  

considérant traités comme des étrangers sans patrie par les Roumains, ils ont dit que 

bozgor a une étymologie slave : ‗biez gora‘ (sans montRebeka) ou ‗biez gorod‘ (sans 

villes), qui, à son tour signifierait « sans patrie ». Dans l‘opinion du spécialiste, 

l‘origine du mot serait beaucoup plus intéressante. Parfois, les nations reçoivent des 

surnoms en fonction d‘une certaine caractéristique ou expression souvent utilisée. 

Les hongrois utilisent souvent l‘expression « bazd meg » (injure hongroise). Par la 

fusion ungur (hongrois) et « bozmeg » (prononciation de « bazd meg ») et 

l‘assimilation des voyelles, cela aurait pu donner « bozgor »46. 

Ce qui est sûr est que cette dernière explication n‘est pas connue ni par les 

Hongrois, ni par les Roumains, tandis que la première est bien connue surtout par les 

Hongrois. Parfois, les Roumains l‘utilisent sans savoir vraiment ce que cela signifie, 

connaissant seulement le fait que c‘est quelque chose de péjoratif. En discutant avec 

les étudiants hongrois, on observe que tous sont passés par la situation où ils ont été 

appelés « bozgor » par des Roumains, dans différents contextes, toujours avec un 

sens péjoratif. 

 

« Est-ce que cela t’es arrivé d’être appelé « bozgor » ? 

Bahhh oui…mais je ne prête pas attention. Mais ça dépend. Dans les 

dernières années, je n’ai pas du tout rencontré cette situation. Donc je ne sais pas. 

                                                           
45

 http://dexonline.ro/definitie/bozgor 

46
 http://limbacailor.wordpress.com/2009/08/27/paul-chinezu-cel-bozgor/ 

http://dexonline.ro/definitie/bozgor
http://limbacailor.wordpress.com/2009/08/27/paul-chinezu-cel-bozgor/


239 

 

Plutôt à l’époque du lycée je pense. A la faculté non, je n’ai pas eu de problèmes de 

ce genre. Mais ça dépend des gens, du type des gens qu’on rencontre. Moi, j’habite 

vraiment le centre et il y a très peu d’appartements avec des Roumains. » (Csabi) 

« Les gens sont beaucoup plus misérables que toi et ils t’appellent bozgor, mais ils 

ne savent pas ce que cela signifie en fait, ils ne connaissent pas l’étymologie. Ils 

croient que c’est une injure adressée aux Hongrois et c’est tout, mais ils ne savent 

pas ce que le mot signifie. Et après ils se calment et c’est tout. » (Norbert) 

 

« Quand j’étais enfant, beaucoup d’enfants m’appelaient bozgor quand je 

parlais dans la rue et ça c’est choquant…c’est comme ça qu’ils apprennent chez eux, 

c’est comme ça.  Je savais seulement que c’est offensant, je ne savais pas ce que 

ça signifie. Au lycée j’ai appris…Ils criaient dans la rue tout simplement. Je pense 

que ce sont des gens incultes. Comme dans le football, des fanatiques.» (Levente) 

 

« A ce que je sais, bozgor signifie qu’on n’a pas de pays…il est utilisé comme 

terme offensant, mais pas seulement…voilà…Avec moi, je ne me souviens pas de 

quelqu’un qui l’aurait utilisé. J’ai vécu dans un milieu hongrois…donc il n’y avait pas 

de raison pour être appelé bozgor. Peut-être si j’étais dans un autre milieu ou dans 

une école roumaine…peut-être. » (Szabi) 

 

Même si on ne connait pas exactement sa signification, les étudiants hongrois 

comprennent eux aussi la définition qu‘on trouve dans les dictionnaires roumains : 

« sans pays ». Par la langue passe ainsi de nouveau le Temps et l‘Espace. D‘un côté 

cette expression nie l‘histoire hongroise qui atteste les origines des Hongrois sur le 

territoire transylvanien, de l‘autre côté elle exprime la non-appartenance des 

Hongrois à la Transylvanie ou à la Roumanie, voire plus, à aucun pays.  

Ce qu‘il est intéressant de remarquer dans leurs témoignages est le temps où 

ils ont été appelés comme tel. La période prédominante est l‘enfance et ceux qui les 

appellent comme ça sont les autres enfants. Ensuite, il s‘agit seulement d‘ étudiants 

qui proviennent des zones avec une population mixte, hongroise-roumaine. Szabi 

provient d‘un village avec une population majoritairement hongroise et il n‘a jamais 

été confronté à cette situation. Dans le cadre de la faculté, aucun d‘entre eux, que ce 

soit dans une spécialisation roumaine, hongroise ou autre, n‘a remarqué l‘usage de 

ce terme. Pourtant, bozgor ne reste pas un terme utilisé seulement pendant l‘enfance 



240 

 

par les Roumains, en faisant partie de leur vocabulaire, même s‘il n‘est pas utilisé 

directement en discussion avec les Hongrois. En ce qui concerne les étudiants 

roumains avec lesquels j‘ai discuté, ils disent ne pas utiliser ce terme. Je n‘ai pas 

observé non plus l‘usage de bozgor dans le contexte universitaire. 

 

Quant à olah, ses origines et son usage sont encore plus incertaines. Un 

professeur d‘histoire de Babeş-Bolyai explique lors d‘un entretien:  

« Cela provient de vlah, c’est-à-dire valah, et ça provient de XIXème siècle. 

Donc, il n’y a pas une question péjorative. Mais là, comment expliquer ? C’est 

comme partout…comme avec bozgor signifie celui sans terre, c’est la même chose. 

Alors, si tu veux, tu peux lui attribuer même le sens que paysan. C’est la même 

chose, autant péjoratif…comme paysan. Tu peux l’utiliser dans les deux sens. »  

Olah est le terme avec lequel les Hongrois appelaient les « roumains » dans le 

passé et ce terme ne contenait rien de péjoratif. Il faisait référence, comme le 

professeur l‘a souligné, à Vlah ou Valah, noms pour les peuples romans. Ce qu‘on se 

demande est comment ce terme est arrivé à avoir une signification péjorative comme 

paysan? Pendant la Transylvanie hongroise, les Roumains occupaient surtout les 

régions rurales et s‘occupaient surtout de l‘agriculture. Alors, à présent il est utilisé 

par les Hongrois avec son sens péjoratif. 

A la différence des étudiants hongrois qui connaissaient tous le terme de 

bozgor, les étudiants roumains ne connaissent pas celui de olah. D‘un côté, on 

observe l‘usage beaucoup plus rare du terme, de l‘autre côté, il y a des Roumains qui 

proviennent de régions où il n‘y a pas du tout de Hongrois. Par contre, la plupart des 

Hongrois connaissent  ce terme, parfois étant utilisé contre eux-mêmes : 

 

« Je n’ai pas réfléchi à partir en Hongrie…mais ça c’est un problème que 

beaucoup de roumains et de hongrois ne comprennent pas…parce que le mec 

hongrois va en Hongrie et là, la plupart de temps on te dit que tu es roumain, comme 

ça, ils disent qu’on est olah. Ça date de longtemps, des livres d’histoire où les 

Roumains étaient appelés olah. Je pense que ce sont les Italiens qui les ont appelés 

comme ça. Puis ça a été vlah ou valah…et maintenant c’est offensant. 

J’ai encore une amie qui a fini la faculté aux Etats Unis, et en Hongrie, elle a 

parlé dans la rue en roumain, ou je ne sais pas, c’était peut-être son accent. Et une 



241 

 

femme l’a appelée olah, plus exactement « olah paresseux ». Et elle était choquée. 

C’est une chose choquante quand même. » (Levente) 

Mais, il y a aussi des étudiants hongrois pour lesquels ce terme ne veut rien 

dire, mais qui toutefois utilisent d‘autres termes similaires. George, professeur de 

Sport, et étudiant en même temps en Sociologie, roumain, raconte d‘une de ses 

étudiantes hongroises : 

 

« J’ai une étudiante, hongroise, à qui j’ai dit à la rigolade : Pourquoi tu ne 

trouves pas un jeune roumain pour que tu apprennes le roumain ? …et elle, 

Secuianca47 je pense, me dit : ooo, je ne veux pas d’un piszkos. Piszkos signifie un 

type sale. Et probablement c’est un terme qui est utilisé à l’attention des Roumains. »     

 

Le fait que les deux termes péjoratifs ne fassent pas partie du langage 

quotidien des étudiants et que pour les étudiants roumains le terme olah est même 

inconnu peut montrer une relation plutôt paisible entre les deux groupes dans le 

milieu universitaire et surtout une attitude paisible de la part des Hongrois. Bozgor 

reste quand même un terme usuel dans les milieux roumains nationalistes, dans le 

langage enfantin, dans la rue ou les quartiers. 

                                                           
47

 Femme de la Région Sicule 



242 

 

Section VI : La langue à l’université 

 

Ce qui nous intéresse surtout quand on parle de l‘usage des langues dans 

l‘université, ce sont surtout les conflits symboliques qui se sont déroulés ici depuis sa 

nouvelle politique, le multiculturalisme. Par exemple, on va discuter sur le cas le plus 

connu : le conflit des panneaux. 

 En septembre 2006 a eu lieu le « conflit des panneaux », déclenché par des 

professeurs hongrois de Babeş-Bolyai qui voulaient une université autonome, 

séparée de celle roumaine. Le conflit a commencé au moment où deux professeurs, 

Hantz Peter et Kovacs Lehel ont confectionné 40 panneaux avec les signes « Interdit 

de fumer », « Collège académique » et « Rectorat » en hongrois. Ils ont réussi à 

installer presque la moitié d‘entre eux, mais comme c‘était illégal (ils n‘ont pas 

demandé une autorisation à l‘administration), ils ont été licenciés.  

Cela a été interprété par la plupart des étudiants hongrois avec lesquels j‘ai 

discuté comme un conflit inutile, voire absurde. Une partie des étudiants disent qu‘ils 

se montrent indifférents envers ce conflit, que c‘est une question qui commence d‘en 

haut, des officiels, et qu‘il doit y rester et ne pas influencer les simples relations 

magyaro-roumaines. De plus, ils ne sentent pas le besoin de panneaux dans leur 

langue maternelle. D‘autres étudiants voient la situation différemment: si une 

université se déclare multiculturelle, alors c‘est tout à fait normal qu‘il y ait des 

panneaux en hongrois et peut-être aussi dans les autres langues étudiées. Ils ne 

sentent pas la nécessité de ces panneaux, mais ils ne comprennent pas non plus 

l‘entêtement de l‘administration de Babeş-Bolyai d‘afficher ces panneaux. C‘est un 

conflit symbolique au-delà de quelques mots hongrois, qui veut obtenir plus que 

l‘affichage des panneaux: la visibilité de la présence hongroise dans l‘université ―B-B‖ 

et de son importance. Ces discussions qui semblent être insignifiantes et absurdes 

ont le pouvoir quand même de faire ressurgir les anciens conflits ethniques ou même 

de donner naissance à des nouveaux. 

Si dans les médias, ceux qui ont commencé ce conflit ont été qualifiés 

d‘extrémistes, de nationalistes ou bien de radicaux, les étudiants hongrois ne les 

considèrent pas ainsi. Une partie d‘entre eux pensent que la réaction de leurs 

professeurs a été presque naturelle, étant donné le fait qu‘ils considèrent que 

l‘université ne respecte pas les droits des minorités (c‘est l‘opinion des deux 

étudiants de la lignée hongroise): 



243 

 

 « Je ne pense pas qu’ils soient extrémistes. Ils avaient raison de demander 

ça, même s’il s’agit de panneaux dont on n’a pas besoin. C’est un peu exagéré... 

Mais ce sont nos droits » (Attila) 

« Si l’université Babeş-Bolyai se définit comme multiculturelle, alors je pense 

qu’il serait normal d’avoir des panneaux en hongrois aussi et en d’autres langues. 

Quand bien même, le conflit des panneaux n’était pas nécessaire...et se manifester 

comme ça. On aurait pu vivre sans ça. » (Robert).  

D‘autres étudiants de spécialisations  hongroises et roumaines considèrent 

leur acte comme un essai de dissidence. Ils disent que c‘est en vain, parce qu‘ils 

n‘obtiendront jamais l‘indépendance de l‘université hongroise. Par contre ils 

pourraient plutôt lutter pour les droits à l‘intérieur de l‘université, car la dissidence 

pour eux n‘a pas de grande importance:  

 

« Je suis contre la dissidence, mais je ne suis pas d’accord avec la situation 

actuelle. Si on regarde ailleurs, en Slovaquie par exemple, les politiques des 

minorités sont différentes » (Péter, hongrois, Etudes Européennes).  

 

Très peu d‘entre eux considèrent maglré tout que ceux qui ont commencé ce 

conflit sont des extrémistes et qu‘il est tout à fait inutile : 

   

« C’est un conflit inutile, comme les autres...ça ne me regarde pas. » (Erika, 

hongroise, Bibliothéconomie) 

 

Parmi les étudiants roumains, surtout les « nouveaux » (les nouvelles 

générations), le conflit est souvent méconnu. De toute façon, les interprétations sont 

différentes.  

Lia, qui provient d‘une famille mixte, raconte : 

 

 « Bon, il y a eu un grand scandale à l’université sur ce truc-là avec les 

panneaux. Je ne me souviens plus exactement les détails.   

Et il y a eu des discussions entre les étudiants ? 

Mmmnon. Pas dans mon groupe. Mais moi je suis assez sélective, alors…et si 

quelqu’un écoute de la Nouvelle Droite, je le zappe tout de suite. 

Et quelle est ton attitude envers le conflit ? 



244 

 

A mon avis, commencer à créer un conflit à cause de quelques inscriptions est 

stupide. Commencer à créer un conflit à cause de quelques inscriptions dans la 

langue hongroise dans une université multiculturelle est deux fois plus stupide. 

Et tu penses que c’était à cause de qui ou quoi ? 

Aaa…j’ai tendance à croire que le conflit a commencé autrement qu’avec les 

panneaux. Je ne sais pas…mais je pense que c’était un conflit de surface. Si on se 

résume seulement à ce niveau de conflit interethnique, disons, je blâmerais le coté 

roumain pour son manque total de diplomatie. Et pour le fait qu’il a un discours 

nationaliste qui n’a pas sa place. Mais cela, seulement si on résume strictement à ce 

qui s’est passé à la surface avec toute cette histoire. »  

 

George, professeur en ce temps-là, étudiant aussi à présent raconte sur le 

conflit des panneaux : 

 

« Oui, j’étais dans l’université B-B…mais à ce moment-là les relations à Cluj 

étaient très différentes. Car pendant cette période il y avait Funar qui utilisait ces 

choses. Ou ils ont eu besoin eux aussi de cette situation pour se faire remarquer…et 

puis il est revenu ce truc avec la liberté, je ne sais pas quoi. » 

 

Certains étudiants, donc, voient au-delà d‘un conflit interethnique un autre 

conflit, peut-être politique, qui ne fait qu‘utiliser la situation existante entre les deux 

groupes ethniques pour leurs propres intérêts. Ce type de situation pourrait rappeler 

celle déjà présentée à Târgu-Jiu par Doina Cornea. 

 

Même si ce type de conflit n‘affecte pas beaucoup les étudiants, il y a des 

situations où ils sentent menacé leur identité linguistique, et par cela culturelle. Il 

s‘agit des moments de conflits très voilés, où les étudiants hongrois sentent la 

froideur ou les sentiments de réticence de la part des camarades roumains. Par 

exemple, lorsqu‘ils parlent en hongrois entre eux, il arrive parfois qu‘ils soient mal 

regardés ou même qu‘on leur suggère de parler en roumain. Ils pensent que leurs 

camarades roumains ne comprennent pas le fait que la langue hongroise est pour 

eux la langue maternelle, qu‘ils la parlent plus facilement que le roumain, qui, pour 

eux, est une langue étrangère. C‘est tout simplement une manière de s‘exprimer plus 

clairement. 



245 

 

 

« C’est justement cette année que ça m’est arrivé en Informatique. J’étais 

avec un camarade hongrois avec qui j’ai discuté pendant le cours et puis un 

camarade roumain…donc il m’a dit pourquoi vous parlez en hongrois, parlez soit en 

roumain, soit en allemand. Et je me suis senti un peu mal. Donc j’ai continué à parler 

en hongrois, et après j’ai parlé de nouveau en hongrois avec une copine hongroise. 

Et le camarade respectif était assis juste à côté de moi sur le banc et en parlant de 

nouveau en hongrois, il a dit qu’il allait un peu plus loin jusqu’à ce que nous finissions 

de parler en hongrois. Et quand on parlera en roumain, il reviendra. Je ne sais pas 

pourquoi ça l’a dérangé. Le truc est qu’il était assis jusqu’à côté de moi et je suppose 

que c’est cela qui l’a dérangé. Je ne sais pas…moi non plus je ne sais pas en fait. » 

(Szabi) 

 

Norbert raconte aussi d‘autres types de situations qui pourraient donner 

naissance à des conflits : 

 

« Ca s’est passé une fois, mais je ne me souviens plus clairement…avec un 

camarade le pauvre. Bon, je ne l’aime pas trop. Mais enfin…le pauvre il ne pouvait 

parler pas du tout en roumain. Il disait des mots tout simplement, mais il ne formait 

pas de phrases. Il jetait des mots et toi tu devais deviner de quoi il parlait en roumain. 

Et les Roumains ils ont beaucoup rit. Bon, ça va, ce n’est pas une fierté qu’il ne 

sache pas parler roumain, c’est clair. Mais, tu n’as pas non plus le droit de te moquer 

de lui. » 

 

Toujours lié à la langue, Lia dit aussi que dans son groupe de camarades il n‘y 

avait pas d‘attitudes mauvaises, mais « comme attitude générale, j’ai observé qu’il y 

a une réticence envers les étudiants hongrois qui ne savent pas très bien parler la 

langue roumaine. » 

   

Les conflits symboliques assujettis à la langue d‘usage peuvent se manifester 

dans le cas de l‘université entre les professeurs et aussi entre les étudiants. Le fait 

que certains étudiants se montrent indifférents à l‘égard des dissensions qui 

apparaissent parfois entre les professeurs, ne veut pas dire que ce type de conflit ne 

les affecte pas. Le licenciement des deux professeurs hongrois peut être une perte 



246 

 

pour eux et pour leurs collègues. Les autres étudiants hongrois, même s‘ils ne se 

sont pas impliqués, ont pris différentes positions envers cette situation. Ils se sont 

positionnés du côté des professeurs hongrois, en attaquant la politique multiculturelle 

de l‘université. Quant aux étudiants roumains, cette dispute n‘a pas attiré leur 

attention. Parmi les nouveaux, beaucoup qui ne la connaissent même pas. D‘autres 

opinions voient au-delà du conflit interethnique, des questions politiques qui ne font 

qu‘user les personnes en cause. 

Pourtant, les soi-disant conflits qui touchent les étudiants sont ceux de l‘usage 

de la langue hongroise dans les milieux mixtes. Ainsi, l‘usage de la langue hongroise 

semble déranger, même énerver certains étudiants roumains (y compris pendant les 

récréations). Le refus de parler roumain quand on le leur demande, de même que le 

refus d‘accepter la langue hongroise dans sa proximité crée des dissensions. La 

cause pourrait être celle déjà mentionnée par un des étudiants hongrois : « souvent, 

les Roumains ne connaissent pas la culture Hongroise, la langue etc. et risquent de 

garder une image des ennemis et de l‘Autre transmise depuis des générations par 

l‘éducation formelle et informelle. » 

 



247 

 

Section VII : Conclusion 

 

En partant de l‘idée que la langue est un facteur de construction identitaire et 

par cela un élément influent dans le déroulement des relations interethniques 

roumaines-hongroises, on peut conclure les choses suivantes : 

La langue peut signifier juxtaposition et séparation dans le même temps avec 

l‘identité ethnique, les deux théories étant valables. Si on prend le cas des Hongrois, 

on voit que souvent ils s‘identifient comme étant Hongrois parce qu‘ils utilisent  cette 

langue. Mais, en même temps, ils ne s‘identifient pas et surtout ne sont pas identifiés 

aux Hongrois de Hongrie même s‘ils parlent la même langue. Ceux qui ne 

s‘identifient pas aux Hongrois de Hongrie adoptent souvent d‘ailleurs une identité 

ethnique régionale. Dans une catégorie semblable se trouvent aussi certains Sicules 

qui, même s‘ils parlent aussi le hongrois, s‘identifient comme Sicules. De leur point 

de vue, le hongrois qu‘ils parlent est plus correct et surtout plus « pur », sans 

influences roumaines. Mais, il y a aussi des étudiants sicules qui, justement parce 

qu‘ils parlent le hongrois s‘identifient comme Hongrois. A partir de ces éléments 

linguistiques, on a vu comment se créent les relations interethniques dans et dehors 

de l‘université, la manière dont les groupes se forment et se séparent en créant des 

frontières ethnolinguistiques. 

Ensuite, on a vu comment chaque groupe ethnique s‘est approprié la langue 

et continue de se l‘approprier, puisque c‘est un processus continu. Dans ce cas, la 

langue roumaine s‘est construite comme une langue d‘Etat, utilisée comme 

unificateur mythique et mystique et devenue base du nationalisme roumain. Cela a 

donné comme conséquence une perception différente du roumain : langue d‘Etat, 

langue maternelle et langue étrangère. Comme langue d‘Etat elle s‘impose au niveau 

institutionnel tout en accordant des droits linguistiques aux minorités. Sauf que, dans 

l‘enseignement des écoles de langue hongroise, elle est vue comme s‘imposant 

comme langue maternelle et perçue par les étudiants hongrois comme langue 

étrangère. Son imposition comme langue maternelle pour les Hongrois a deux 

conséquences principales. Dans un premier temps, on voit l‘inefficacité d‘étudier le 

roumain à un niveau de locuteur « natif » alors qu‘ils n‘ont jamais appris la langue (ici 

c‘est le cas surtout de la Région Sicule). Une deuxième conséquence est d‘ordre 

affectif : la langue maternelle à laquelle les Hongrois se sentent liés est bien sûr le 

hongrois. La plupart des étudiants ont souligné que le roumain reste une langue 



248 

 

étrangère, il n‘y a donc pas le même lien affectif avec elle. L‘image de « l‘étranger » 

se reflète aussi dans l‘attitude des Roumains et le fait d‘imposer « leur » langue crée 

des distances. 

Alors, dans certaines situations, les Hongrois/Sicules n‘apprennent pas le 

roumain et le choix d‘une université va être limité par leur connaissance de la langue 

hongroise. Plus que le choix de l‘université, il y a aussi le choix du milieu. De l‘autre 

coté, le bilinguisme se manifeste seulement dans le cas des Hongrois/Sicules, 

puisque de moins en moins Roumains apprennent le hongrois. Les causes sont 

multiples : d‘ordre pragmatique- ils se débrouillent très bien sans connaitre le 

hongrois, d‘ordre nationaliste- ils sont dans leur pays, c‘est aux Hongrois d‘apprendre 

le roumain, ou tout simplement parce que la plupart des Hongrois parlent le roumain. 

De plus, la langue hongroise n‘est pas enseignée dans les écoles roumaines et la 

plupart des Roumains qui l‘ont apprise l‘on fait surtout dans un espace privé, entre 

amis.  

L‘usage de la langue, puisqu‘il se révèle si facilement, est une des « armes » 

les plus usuelles quand il s‘agit d‘un conflit symbolique dans l‘université. Et étant 

donné la situation présentée concernant l‘apprentissage des langues et leur 

appropriation, on peut s‘expliquer pourquoi les conflits symboliques d‘ordre 

linguistique se manifestent parmi les étudiants dans l‘université et en dehors et 

pourquoi les milieux choisis sont souvent ceux liés à son ethnie.     

 



249 

 



250 

 

Chapitre I : L’université « Babeş-Bolyai » - de l’époque nationaliste à 

l’époque multiculturelle 

 

L‘articulation entre la formation historique de l‘État, la construction de la nation et 

l‘unification linguistique réalisée par des vecteurs institutionnels spécifiques 

(académie, université, école, notamment) mobilisés pour asseoir le pouvoir et le 

prestige d‘une langue standardisée, a été étudiée dans de nombreux travaux 

consacrés au nationalisme et à sa diffusion    Nous avons vu dans le chapitre dédié 

au Temps de l‘université, un parcours historique succinct tout au long des 

changements politiques de la Transylvanie. Dans ce contexte, nous allons suivre les 

implications des étudiants dans la vie politique de l‘université et les effets de la 

politique sur eux-mêmes, en insistant sur deux périodes :  

1 l‘établissement de l‘université de Cluj, au XIXème siècle, dans un contexte 

nationaliste ; 

2 le post-communiste de l‘université de Cluj, à partir des années 1990, dans 

un contexte multiculturel. 

Pour ce qui concerne la première période, les associations auxquelles nous nous 

sommes intéressées sont exclusivement roumaines. Notre intérêt s‘explique par le 

fait que pendant cette période il est question d‘une université hongroise, où les 

étudiants roumains commencent à se manifester dans un objectif scientifique, mais 

aussi nationaliste. Ici, nous insistons sur le contexte global, sur la construction du 

nationalisme dans le cadre européen et les influences occidentaux dans l‘Est. 

Quant à la deuxième période, nous analysons les opinions des étudiants sur le 

multiculturalisme ou sur les différents événements conflictuels de l‘université et les 

émergences nationalistes dans les différentes organisations de droite. 

  



251 

 

Section I : Université et nation 

 

L‘université, l‘une des plus vénérables institutions de science et de culture, s‘est 

lancée au centre et au sud-est de l‘Europe en même temps que les doctrines 

idéologiques et culturelles qui luttent pour l‘affirmation nationale. Au milieu du 

XIXème siècle, l‘idée d‘université  commence à se développer dans l‘espace culturel 

roumain, en prenant en compte l‘analyse des modèles universitaires de cette 

époque-là et les désidératas du progrès de la nation roumaine (Puşcaş, 1994 : 203). 

L‘université de Cluj, sous sa forme d‘institution de science et de culture, a 

fonctionné surtout à sa naissance comme institution de conscience nationale. Ce que 

nous souhaitons  saisir dans cette partie concerne  l‘évolution et les transformations 

que l‘université de Cluj a connues à partir du XIXème siècle, en faisant référence 

surtout au monde étudiant roumain et hongrois. Nous choisissons quelques 

événements significatifs en ce qui concerne les transformations que l‘université a 

supportées tout au long de son histoire, afin d‘expliquer comment une notion comme 

« nationalisme » est arrivée à faire partie de l‘université de Cluj, en soulignant le 

contexte et les motifs. Nous posons comme hypothèse de recherche que l‘Université 

de Cluj n‘est pas une simple institution de science et de culture, qu‘elle est dotée 

d‘un pouvoir de dynamisation de la  vie nationale depuis sa création.  

Nous insistons dans cette analyse sur la première période de l‘université de Cluj 

(1872-1919). C‘est le deuxième établissement d‘enseignement supérieur dans 

l‘empire Austro-Hongrois où les enseignements sont dispensés quasi-exclusivement 

en hongrois, langue de pouvoir nobiliaire magyar et langue d‘Etat. Elle est envisagée 

comme un vecteur d‘assimilation des populations non-hungarophones qui constituent 

54,56 % des habitants de la Hongrie en 1910. Seule une chaire de grammaire 

roumaine vient troubler ce monolinguisme (Capelle-Pogacean, 2010 : 60) et établir 

l‘association dont nous allons parler  plus loin. 

A la moitié du XIXème siècle, l‘idée d‘Université bénéficie d‘une image de plus en 

plus claire dans l‘espace culturel roumain, en se laissant influencer par des modèles 

universitaires européens et par les idées nationalistes de cette époque. Parmi les 

demandes de la nation roumaine qui ont été exposées à Blaj, en mai 1848, se trouve 

aussi l‘établissement des écoles roumaines de tous les degrés. A côté des écoles 



252 

 

élémentaires et des gymnases, l‘Etat est sollicité pour soutenir « une université 

nationale roumaine »,  conformément « à la proportion du peuple contribuant » 

(Puşcaş, 2003 : 51). Simion Bărnuţiu, Andrei Saguna et d‘autres intellectuels 

roumains, associent les résultats de la science et de la culture nationale à la 

possibilité de l‘émancipation politique des Roumains. Simion Bărnuţiu considère que 

la lutte politique des Roumains a besoin de la création d‘une « culture politique », qui 

consiste en la création de l‘université (Puşcaş 2003 : 51). Entre 1849-1852, les 

jeunes intellectuels Roumains de Transylvanie créent plusieurs pétitions où ils 

demandent à la Cour de Vienne l‘établissement d‘une Université pour les Roumains 

de Transylvanie, qui doit se situer à Cluj, celle-ci abritant des bâtiments adéquats 

pour une telle institution, des logements et un niveau de vie acceptable pour les 

étudiants (Magyari-Vincze, 1997 : 232-233). 

En 1845, la première association d‘ « étudiants » roumains de Cluj se constitue 

par les jeunes étudiants de Philosophie et de Droit dans le cadre du cours supérieur 

du Lycée Académique romano-catholique. Son objectif est l‘apprentissage et la 

propagation de la langue et de l‘histoire des Roumains parmi les jeunes roumains de 

Cluj. Elle réunie les jeunes qui ne savent pas lire et écrire en roumain, ainsi que 

l‘enseignement de la grammaire et de l‘histoire roumaine. Après les événements de 

1848, ses activités cessent (Glodariu E., 1998 : 74-76). 

En 1872, à l‘initiative du professeur de langue et de littérature roumaine, Grigore 

Si, des étudiants roumains créent la société « Iulia ». La société est approuvée par le 

gouvernement de Budapest, avec quelques corrections et modifications, pour qu‘elle 

s‘approche des demandes politiques et sociales. Le but de la société « Iulia » est le 

progrès culturel roumain de ses membres, par l‘apprentissage de la langue et de la 

littérature roumaine, l‘éducation de l‘esprit social de ses membres et 

l‘accompagnement de ceux qui n‘ont pas de moyens financiers suffisants. La plupart 

des membres sont des étudiants, mais il y a aussi des intellectuels de Cluj. Elle vise 

le développement scientifique, mais aussi à l‘éveil de l‘esprit national de ses 

membres (Sigmirean, 1999 : pp. 240-241).  

L‘activité de Grigore Silasi ne se prolonge pas à la suite d‘une ample campagne 

de dénigrement dans la presse hongroise contre lui. Le ministre Treffort écrit au 

recteur de l‘université de Cluj, en critiquant le fait que « Szilássy Gergely » (son nom 

en hongrois) donne ses cours en roumain et fait des déclarations contre la nation 



253 

 

hongroise, troublant une bonne entente entre les nationalités. A la suite des 

déclarations dans la presse  du ministre Treffort, Grigore Silasi renonce à sa fonction 

de président de la Société (Sigmirean, 1999 : 241). 

Le gouvernement de l‘université a ensuite essayé de dissoudre la Société. 

« Iulia » était devenue à cette période pour les étudiants et pour la communauté 

roumaine de Cluj un centre de propagation de la culture nationale. Chaque année, ils 

y fêtaient le jour du 3/15 mai 1848 ; ils tenaient des discours sur les figures 

historiques roumaines ; ils écrivaient des feuilles littéraires. On impute aux membres 

de la Société l‘envoi de télégrammes de félicitation au journal « Gazeta 

Transilvaniei » lors de sa transformation dans un quotidien et le moyen trop festif de 

marquer le jour du 3/15 mai 1848. Les membres hongrois de l‘université organisent 

des démonstrations devant le siège de l‘université et devant les maisons de ses 

principaux dirigeants. Les cours du professeur Silasi, sont boycottés. Dans les rues 

de Cluj  est organisée une manifestation qui s‘achève par la réduction en cendres  de 

tous les journaux roumains. Le Senat de l‘Université et le Tribunal de Cluj ordonnent  

l‘archivage de la Société et le professeur Silasi est suspendu définitivement pour 

avoir tenu ses discours en roumain, violant ainsi le règlement de l‘Université et avoir 

propagé ses idées politiques. Simultanément, des étudiants sont sanctionnés, leurs 

bourses suspendues pour avoir participé à la rédaction et l‘envoi de télégrammes. 

(Sigmirean, 1999 : 242-243). 

En 1884 donc, le ministre hongrois Tisza Kélmán  suspend la Société « Iulia ». 

Mais, les manifestations sur le plan culturel des étudiants roumains continuent dans 

le cadre d‘une autre association : Despărţământul Astrei din Cluj. Ici, les étudiants de 

Cluj participent à la transmission de la culture dans les villages par le biais de 

participations à de nombreuses excursions, concerts, conférences dans les villages 

autour de Cluj. Ils participent ainsi à un « réveil » de la conscience nationale pour les 

populations rurales. Ils publient le « Memoriul Studentilor Universitari » (La Pétition 

des étudiants de l‘université) concernant la situation des Roumains de Transylvanie, 

qui présente l‘origine et l‘évolution unitaire des Roumains. L‘écho produit par le 

« Memoriu » (pétition) provoque la réaction des cercles politiques et universitaires de 

Hongrie. En 1891, les étudiants hongrois décident de rédiger une contre pétition : 

« Românii maghiari et naţiunea maghiara. Răspunsul tinerimii şcolilor superioare 

maghiare la Memoriul tinerimii universitare din România » (Les roumains hongrois et 



254 

 

la nation hongroise. La réponse des jeunes des écoles supérieures hongroises à la 

pétition des jeunes universitaires de Roumanie). A leur tour, les étudiants roumains 

rédigent « Replica » (La réplique) qui a un grand écho en Occident. Le principal 

auteur du Memoriu est condamné par le Tribunal hongrois à quatre ans de prison et il 

s‘exile en Roumanie (Sigmirean, 1999 : 243-264). 

Les actes des étudiants de Cluj continuent avec la soutenance de ceux de 

Bucarest et de Banat. Ils continuent à rédiger des manifestes et ils créent un 

Programme d‘actions qui porte sur la diffusion de ces documents et manifestes dans 

les villages roumains. Ainsi, ils contribuent à la réalisation d‘un moment de solidarité 

nationale. De nouveau, les organisateurs sont condamnés à la prison et quelques 

étudiants roumains sont suspendus de leurs cours. Mais les protestations continues 

sous différentes formes (Sigmirean, 1999 : 267-268). 

Les étudiants roumains se socialisent aussi dans le cadre des « soirées de 

connaissance ». Ici, on préfére les discours avec une orientation politique, militante : 

« Nu uitaţi-le spunea Ioan Scurtu studentilor români din Kolozsvár- că sunteţi fiii unui 

popor asuprit, nu uitaţi ca odată noi o să conducem destinele acestui popor. » 

(« N‘oubliez pas- Ioan Scurtu disait aux étudiants roumains de Kolozsvár- que vous 

êtes les fils d‘un peuple opprimé, n‘oubliez pas qu‘un jour nous conduirons le destin 

de ce peuple ! » (Tribuna, 1899). Dans ce contexte, les étudiants clujeni font partie 

de la vie politique des roumains de Transylvanie et contribuent à la construction 

d‘une couche d‘intellectuels militants et nationalistes.  

Il n‘y a pas de sources écrites sur les relations quotidiennes entre les étudiants 

hongrois et roumains. Ce qu‘on observe, c‘est une différence entre les associations 

et les « soirées de connaissance ». De plus, au niveau politique, il est question d‘une 

relation conflictuelle si on fait référence aux pétitions et contre pétitions rédigées. 

La fin de la première Guerre Mondiale impose un nouvel ordre : l‘Université 

François-Joseph est rebaptisée Université de la Dacie supérieure Roi Ferdinand Ier, 

en hommage au souverain roumain. Le roumain, nouvelle langue d‘État, y remplace 

le hongrois. Dans un cadre ou le territoire roumain comprend 28 % de « minorités 

nationales », plus urbanisées que la population majoritaire, l‘éducation secondaire et 

l‘enseignement supérieur en roumain acquièrent une importance particulière, même 

si dans les villes transylvaines le hongrois reste très présent dans l‘économie, les 



255 

 

médias, la culture et les loisirs. Les enseignants hongrois qui refusent de prêter 

serment à la Roumanie sont licenciés et repartent en Hongrie (Capelle-Pogacean, 

2010 : 60). Entre les deux guerres mondiales, les sources documentaires roumaines 

concernant les étudiants insistent beaucoup sur les relations avec les Juifs, et non 

sur les interactions roumaines-hongroises. Pourtant, de nombreuses sources 

présentent les discours nationalistes de différents professeurs et intellectuels 

roumains insistant sur la création d‘une université roumaine. 

A partir de l‘an 1959, l‘on évoque l‘université Babeş- Bolyai. Son nom est choisi 

en hommage à deux savants, un roumain et l‘autre hongrois. Ce choix intègre le 

caractère bilingue de l‘établissement de Cluj/Kolozsvár. Or, l‘espace du hongrois  se 

réduit progressivement dans les dernières décennies de la période communiste 

(Capelle-Pogacean, 2010 : 56). La situation s‘inverse  entre les deux guerres, la 

pression appliquée de bas en haut, partant d‘un monde étudiant possesseur d‘une 

conscience très vivante de sa mission politique. Dans les années suivant la 

deuxième guerre mondiale, la pression politique agit du haut en bas (le parti 

communiste dirigeant les structures universitaires) (Someşan M., 2004 : 12). Cela se 

manifeste par un renforcement de la présence du roumain dans l‘enseignement 

supérieur et le recul général des sciences humaines. L‘une des conséquences est 

l‘impossibilité de reproduction élitiste des Magyars qui pratiquent un bilinguisme 

asymétrique. Le poids des diplômés du supérieur en 

 1956,  1,3 % parmi les habitants déclarent une appartenance roumaine au 

recensement contre 1 % chez ceux qui définissent une appartenance hongroise,  

 1992,  5,3 % pour les premiers contre 3,6 % pour les seconds témoigne Capelle-

Pogacean, (2010 : 63).  

 



256 

 

Section II : Université et multiculturalisme 

 

Après la chute de communisme, l‘université passe par deux périodes 

approximativement opposées. La première est très trouble et se manifeste dans les 

premières années suivant 1989. Comme l‘observe Capelle-Pogacean (2010), la 

langue redevient un instrument politique utilisé dans l‘université. Le répertoire 

historique de la langue politisée de l‘université est réactivé en décembre 1989 par 

des entrepreneurs identitaires recrutés parmi des cadres de l‘université, des 

journalistes et des écrivains dotés de notoriété, des anciens diplômés de l‘Université 

de Cluj, des cadres de la nomenklatura communistes marginalisés dans les années 

1980. Ils mobilisent des capitaux et des ressources institutionnelles acquis sous le 

communisme pour se proclamer comme porteurs d‘une « parole autorisée » 

exprimée au nom d‘un groupe (hongrois de Roumanie ou roumain). 

Dans un contexte confus, l‘université est soumise à de nouvelles tentatives de 

changements. De nombreuses personnalités issues des élites intellectuelles 

magyares, revendiquent l‘université par une pétition qui  réunie entre janvier et juin 

1990 environ 178 000 signatures. Les argumentaires hongrois croisent rapidement 

des contre-argumentaires roumains. Les uns et les autres établissent des continuités 

à partir de multiples discontinuités (Capelle-Pogacean, 2010 : p. 59). La principale 

discussion tourne autour d‘une université de langue hongroise. Cette question est 

promue dans le cadre organisationnel par l‘UDMR (Union Démocrate des Magyars 

de Roumanie). Elle est propagée par une presse locale et nationale de langue 

hongroise qui avait survécu aux années 1980. Celle-ci augmente rapidement son 

nombre de pages. Des médias de Hongrie, radios et télévision en particulier, dont 

certains sont captés sur le territoire transylvanien consultent aussi ces débats.  

Le 17 mars 1990, l‘association Bolyai est fondée. Elle regroupe de nombreux 

académiques magyars et s‘impose comme le principal acteur collectif chargé de 

développer l‘enseignement supérieur en langue maternelle en Transylvanie et 

préparer la réouverture de l‘université hongroise. Certains de ses initiateurs sont 

présents dans les structures dirigeantes de l‘UDMR. D‘autres viennent de l‘Union 

nationale des étudiants magyars de Roumanie, assurant ainsi un relais vers cet 

espace. L‘association Bolyai tisse ensuite des liens institutionnels avec l‘Etat 



257 

 

Hongrois en supervisant la distribution des différentes aides consacrées par celui-ci à 

la formation des élites hongroises de Roumanie, initialement des bourses d‘études 

offertes aux candidats transylvaniens qui souhaitent poursuivre leurs études 

supérieures dans les universités de Hongrie, soit annuellement quelque 3 000 jeunes 

magyars au début des années 1990 (Bárdi N., Berki A., Ulicsák Sz., Erdélyi Magyar 

Tudományegyetem megvalósíthatósági tanulmánya [Etude de faisabilité de 

l‘université magyare des Sciences de Transylvanie], Budapest, HTMH, 2001 in 

Capelle-Pogacean, 2010 : 69).  

Les controverses autour de la langue d‘éducation se prolongent ainsi dans le 

postcommunisme et dans la temporalité plus ample des constructions des Etats-

nationaux. Pour les Hongrois, l‘université de langue hongroise Bolyai représente le 

symbole d‘un ancien prestige et de la dépossession dramatique de Trianon. Les 

académiques roumains voient la situation d‘un autre point de vue : cette Université 

représente un privilège dont les Hongrois pourraient  profiter, aux dépens de la 

population roumaine majoritaire en Transylvanie (Capelle-Pogaceanu, 2010 : 69). 

Les étudiants hongrois s‘impliquent aussi dans cette démarche en créant des 

organisations de langue hongroise. Une grève est lancée le 12 mars 1990 et ils 

demandent le rétablissement de l‘université magyare et l‘introduction de la parité 

linguistique à l‘admission à l‘université (« Greva la Universitate » [Grève à 

l‘université], Adevàrul de Cluj, 17 mars 1990, p. 2). Les porte-parole des étudiants 

roumains répondent par le fait que le principe de mérite est le seul qui puissent 

prévaloir dans le monde académique. Pogaceanu-Capelle conclut que le clivage 

ethno-linguistique se prolonge dès lors dans l‘espace étudiant de l‘université, malgré 

la réitération de la volonté de dialogue (Pogaceanu-Capelle, 2010 : 70). 

Actuellement, nous observons que certains étudiants hongrois et roumains disposent 

d‘une ouverture d‘esprit avec une vraie politique multiculturelle qui implique 

nécessairement le dialogue. 

Soulignons l‘importance majeure de ces événements comme les interventions 

« externes » :  

 les différentes organisations magyares,  

 l‘UDMR en tête,  



258 

 

elles font le lien entre des actions collectives ancrées dans des sites locaux.  

Ainsi, nous assistons à un certain mimétisme et des mises en écho entre les 

mobilisations lycéennes et étudiantes à Cluj et celles dont Doina Cornea parle qui se 

déploient à Târgu-Mures. Les disputes se déroulent autour d‘un vieux lycée qu‘il 

s‘agit de reconvertir au monolinguisme traditionnel mais aussi près de l‘Institut de 

médecine et de pharmacie qui assiste au renversement spectaculaire des 

proportions ethniques aux dépens du corps académique hongrois.  

Dans ce contexte, le Parti de l‘Union nationale roumaine (PUNR) voit le jour et  

contrôle la mairie de Cluj-Napoca de 1992 à 2004. La cause de l‘université d‘État de 

langue hongroise reste explicitement au programme de l‘UDMR jusqu‘en 1995 

(Pogaceanu-Capelle, 2010 : pp. 70-71). 

En 2012, des controverses réapparaissent à Târgu-Mures, autour de l‘université 

de Médicine et de Pharmacie. L‘UDMR demande au début de l‘année l‘établissement 

d‘une faculté hongroise dans le cadre de cette université. Les solutions prises par le 

gouvernement roumain bouleversent les cadres universitaires et les étudiants. Dans 

un premier temps, le gouvernement approuve l‘établissement de cette faculté, et 

quelques mois plus tard,  le nouveau premier ministre explique l‘impossibilité de 

l‘application de cette loi sans l‘accord du Senat de l‘université. Dans ce cas, 

l‘université Babeş-Bolyai n‘est pas affectée par les événements de Târgu-Mures, par 

contre, elle est utilisée comme modèle de multiculturalisme par les politiciens en 

cause : « Nous pensons que, premièrement, le Senat s‘est trompé au moment où il a 

refusé l‘idée d‘une Université multiculturelle avec des représentants hongrois. C‘est 

également une erreur de créer deux Universités séparées. Nous croyons  que dans 

la même faculté doit exister une spécialisation séparée comme à Babeş-Bolyai, et 

que vous ayez également des représentants dans le Senat. » -Le premier ministre 

Victor Ponta48.  

   

Nous observons que l‘implication du politique dans l‘université est encore 

                                                           
48

 « Ponta despre UMF Tirgu-Mures : S-a gresit in acest caz » http://www.ziare.com/victor-

ponta/premier/ponta-despre-umf-targu-mures-s-a-gresit-in-acest-caz-1180034. 

 



259 

 

puissante dans la période post-communiste. Examinons avec plus de précision 

comment se sont déroulées les relations magyar-roumaines dans l‘espace politique 

pendant cette période dès : 

1 la création de l‘UDMR jusqu‘à la signature de la Proclamation de 

Timişoara; c‘est une période où les Hongrois définissent leurs options 

et leurs désirs; 

2 la signature de la Proclamation de Timişoara aux élections de 1996 

; c‘est une période  défensive pour sauvegarder le cadre essentiel 

concernant les minorités dans les principes de base de la démocratie ; 

(Andreescu, 2002 : 29) 

En 1996, nous observons les premiers pas vers une amélioration des relations 

magyaro-roumaines. Nous entrons dans une seconde période post-communsite dans 

les relations interethniques. Le 16 septembre 1996 la Roumanie et la Hongrie signent 

le ―Traité de compréhension, de coopération et de bon voisinage‖. Celui-ci consacre 

des clauses relatives aux droits des personnes appartenant aux minorités nationales. 

La même année, UDMR passe à la politique multiculturelle. C‘est leur parti qui utilise 

pour la première fois le terme de « multiculturalisme » sur la scène politique. Il 

apparait dans le discours politique sous la forme de « confiance dans l‘homme et 

dans la société multiculturelle ». Le terme est utilisé encore plus fréquemment à 

partir de 1997, par le même parti, dans le contexte des débats politiques et publics 

exposés à l‘égard de la réforme institutionnelle de l‘enseignement supérieur pour les 

minorités (Horvath, 2002 : 137). C‘est un terme qui promeut l‘enseignement 

supérieur en hongrois. 

Nous distinguons encore deux temps : 

3 l‘entrée de l‘UDMR au gouvernement et les élections de novembre 

2000 ; elle est connue comme la ―réconciliation roumaine-hongroise‖ et 

signifie, pour la première fois, la promotion simultanée de l‘intégration 

et du rapport (privacy) communautaire des Hongrois. C‘est aussi dans 

cette période que l‘université BB devient multiculturelle. 

4 la signature du protocole PSD-UDMR appelée aussi la période ―pre-

consociacioniste‖ (Andreescu, 2002 : 29). 



260 

 

Cette période appelée par Andreescu « pre-consociationiste » est définie en 

fait dans une première étape par une collaboration politique sans précédent entre 

l‘UDMR et le PDSR. Le premier pas important pour la minorité hongroise est fait : La 

Loi de l’administration publique locale est adoptée en avril 2001 après plusieurs 

années où elle avait été sabotée par des acteurs civiques roumains. En même 

temps, les premiers manuels alternatifs de langue roumaine destinés aux élèves de 

1ere et de 2eme sont lancés. En même temps, l‘UDMR fidèle  au parti roumain vote 

une loi qui est même contre les droits des minorités : La loi du secret d‘Etat et de 

Service, initiée par le gouvernement d‘Adrian Nastase. Cette loi qui viole les 

principes de la démocratie même,  indigne l‘opinion publique (Andreescu, 2002 : 30). 

La période de réconciliation roumaine-hongroise  cesse pour la première fois à 

cause d‘un ―blocage‖ des relations d‘entre les formations conduites par Adrian 

Nastase (premier ministre roumain à cette époque-là) et Markó Béla (président de 

l‘UDMR). Celui-ci est causé, suite à l‘adoption du Parlement Hongrois de La Loi 

concernant les Hongrois des pays voisins de la Hongrie. La loi se propose d‘assurer 

la prospérité des Hongrois au-delà des frontières de la Hongrie et de contribuer au 

maintien de leur identité culturelle et linguistique. Beaucoup  de leaders politiques se 

proposent aussi de développer l‘enseignement dans la langue maternelle par la 

création de nouvelles universités hongroises. La réaction du ministre des affaires 

étrangères est d‘envoyer une note de protestation, et le premier ministre, A. Nastase, 

déclare que le gouvernement roumain va prendre des mesures pour que la loi ne soit 

pas appliquée sur le territoire de la Roumanie. Ils déclarent que le gouvernement 

hongrois ne peut pas prendre des décisions sur le territoire roumain pour ses 

citoyens, qu‘ils soient hongrois ou roumains. Cette tension  affecte les relations PSD 

(Le Parti Social Démocrate)- UDMR, de sorte que le 15 août 2001, UDMR exprime 

son mécontentement concernant la manière dont La Loi de l’administration publique 

locale est appliquée, loi qui donne des droits nouveaux aux minorités des localités 

possédant une population minoritaire de plus de 20%. Les déclarations des 

politiciens roumains deviennent plus agressives suite à cet échange de « répliques ». 

Le premier-ministre et le président même utilise des discours pour « la protection de 

l‘intégrité nationale » et attaquent les idées de fédéralisation, de la croissance de 

l‘autonomie, de la délimitation des zones sur des critères ethniques, qui visent 

surtout les hongrois. De plus, Adrian Nastase, lors d‘une visite dans la Région Sicule,  

fait une inspection des manuels scolaires, puisque parfois sont utilisés des manuels 



261 

 

« d‘import » présentant les événements historiques sous un angle différent 

(Andreescu, 2002 : 30-31). 

La vraie crise est déclenchée en octobre par le Ministre de l‘intérieur, Ioan 

Rus, qui tient un discours à la Conférence Départementale de l‘Organisation de Cluj 

du PSD en 2001. Il fait  des déclarations inadmissibles du type ―les Roumains 

trouvés en minorité dans leur propre pays sont soumis à une politique de ségrégation 

et d‘exclusion ethnique‖, « Nous n‘allons pas accepter la co-souveraineté sur la 

Transylvanie que Budapest affiche trop souvent » etc. Même dans ces conditions, la 

fidélité d‘UDMR en relation avec PSD se maintient dans le sabotage du projet de loi 

concernant Rompress continue. Le blocage du projet se fait par la disparition 

simultanée de la Commission de spécialité des parlementaires PSD et UDMR. Le 

cas est intéressant parce qu‘il montre un type de collaboration qui suppose des 

intimités, des compréhensions fines, des confidences (Andreescu, 2002 : 31). Le 

conflit  se poursuit dans les départements Harghita et Covasna avec une population 

majoritaire hongroise. 

Dans l‘université, la situation n‘est pas non plus sereine. Ainsi, le 8 février 

2006, un groupe d‘intellectuels  adresse une lettre ouverte à José Manuel Barroso, le 

président de la Comission Européenne, à Traian Basescu, le président de la 

Roumanie et à Calin Popescu Tariceanu, le premier ministre de la Roumanie à cette 

époque. Ils sollicitent la séparation en deux de l‘Université Babeş-Bolyai argumentant 

que les droits éducationnels des Hongrois ne sont  pas respectés : « il y a 15 ans, 

quand la révolution démolissait la dictature de Nicolae Ceauşescu, un groupe 

d‘intellectuels exprimait sa préoccupation concernant la liberté académique et les 

droits des minorités en Roumanie: ils demandaient l‘établissement de l‘université de 

langue hongroise « Bolyai » de Cluj-Napoca/ Kolozsvár. Maintenant, l‘appel est 

répété, parce qu‘aucun progrès n‘a été réalisé pour atteindre ce but. (...) même si 

deux universités privées de Transylvanie sont soutenues par le gouvernement 

hongrois, les Hongrois de Roumanie sont fortement sous-représentés dans 

l‘enseignement supérieur. (...) nous demandons que soient immédiatement faites des 

démarches pour le rétablissement de l‘Université publique « Bolyai » de Cluj-

Napoca/Kolozsvár ». Parmi les signataires, il y a  des personnalités du milieu 



262 

 

académique interactionnel, des prix Nobel.49  

Les cadres didactiques hongrois réagissent moins radicalement et demandent 

au Président  de ―B-B‖ l‘organisation de discussions au sujet du développement 

d‘autres structures existantes. Les autres cadres et personnalités au sein de 

l‘université demandent le maintien de la forme actuelle, en précisant qu‘ils ne 

s‘opposent pas au désir de la communauté hongroise d‘avoir une université 

monolinguistique, mais pas en sacrifiant l‘université actuelle50. En ce qui concerne ce 

sujet, il semble qu‘entre les cadres didactiques hongrois il y ait des opinions 

différentes. Certains sont pour la dissidence, ou une sorte de séparation, comme 

Kovacs Lehel, professeur à ―BB‖ qui est mécontent car la lignée hongroise n‘a pas de 

droits suffisants pour prendre des décisions, elle n‘a pas d‘autonomie décisionnelle et 

financière; de plus, le vote de la majorité est celui qui compte et qui clôture leurs 

droits. La solution qu‘il propose est une fédération universitaire formée de deux 

universités autonomes : l‘Université « Babeş », respectivement l‘Université 

« Bolyai »51. Une réponse possible à ses désirs est basée sur l‘idée de 

multiculturalisme. Cette perspective offre aux étudiants et aux professeurs la 

possibilité de se regrouper au sein de leur propre « ethnie », sans considérer 

nécessaire l‘interaction avec les autres ethnies. Si l‘on inverse la situation, on peut 

soupçonner que le multiculturalisme est un terme utilisé pour apaiser ce type de 

désirs de séparation ethnicisée manifestés depuis 1990.  

Eniko Vincze, professeur hongroise à l‘université BB s‘oppose à la séparation 

en considérant que « parmi les Roumains et parmi les Hongrois, il y a des 

intellectuels qui veulent dépasser ensemble les barrières constituées par les 

classifications ethniques et projeter de nouvelles stratégies de cohabitation, en étant, 

en même temps, critiques et autocritiques envers les nationalismes « propres », mais 

aussi ceux de « l‘autre »52. 

Voilà l‘opinion de Marta Petreu, professeur et écrivaine roumaine. Elle 

s‘oppose avec  véhémence à la dissidence : « la fermeture dans son propre univers 
                                                           
49

 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 

50
 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 

51
 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 

52
 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 



263 

 

ethnique et culturel-linguistique ne peut pas aboutir dans une province avec un passé 

tellement chargé et n‘à rien de bon, pour aucune des parties (...) L‘université ―Babeş-

Bolyai‖ est considérée un triomphe de la raison, de la tolérance et de l‘espérance de 

dialogue »53. 

Le professeur d’ethnie juive Ladislau Gyemant, représentant de la Faculté 

d‘Etudes Judaïques, s‘oppose aussi à la dissidence de l‘université en soutenant la 

structure multiculturelle de l‘université et les efforts faits pour sa réalisation. Il  accuse 

ceux qui ne veulent pas accepter la situation réelle. Wilfried Schreiber est d‘accord 

avec l‘établissement d‘une université d‘Etat hongroise, mais il ne veut pas que celle-

ci résulte de la dissidence de BB. Cela détruirait le caractère multiculturel et 

multilinguistique, considéré par lui comme « unique en Europe »54. 

Bien que peu nombreux soient ceux qui veulent la dissidence, leurs voix ont le 

pouvoir dans certains cas d‘influencer les opinions des étudiants, créant ainsi des 

―groupes‖ radicaux, qui soit les soutiennent fortement (et ici il y a surtout des 

Hongrois), soit s‘y opposent fortement (ici il y a des membres des deux côtés). Il faut 

prendre en considération qu‘une séparation peut mener à la perte même de 

―l‘espérance de dialogue‖ dont Marta Petreu parle. Nous avons précédemment  

observé que la création des spécialisations des deux langues peut aussi contribuer à 

intensifier la séparation ethnique. Or, une division de l‘université entrainera à fortiori 

une séparation encore plus forte. 

Quant aux étudiants, en discutant parfois sur la séparation en deux 

universités, ils ont des opinions généralement semblables. La séparation n‘est pas 

une solution. Ce qui les intéresse surtout est la réputation de l‘université, meilleure 

en temps de cohabitation « roumain-hongrois ». 

                                                           
53

 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 

54
 http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-2526.html 



264 

 

Chapitre II : Des opinions sur les 

multiculturalismes 

Nous venons de voir dans l‘introduction la difficulté de conceptualiser le 

multiculturalisme et les manières différentes de le définir en fonction du contexte 

politique, historique et géographique. Notre analyse se déroule sur deux plans :  

1. Comment l‘Université BB présente sa politique multiculturelle ? 

2. Comment les étudiants de l‘UBB se représentent ce 

multiculturalisme ? 

 



265 

 

Section I : Le multiculturalisme d’UBB, entre politique européenne 

ou solution de  compromis  

Nous parlons d‘une période où l‘UDMR  introduit pour la première fois le terme 

de multiculturalisme sur la scène politique des relations magyar-roumaines et  réussit 

également à entrer dans le parlement roumain, bien sûr, avec certains compromis. 

Nous commencons par nous interroger sur la nature de la  relation (s‘il y en a) entre 

la politique de l‘UDMR et l‘université BB. Tel que l‘université elle-même le déclare ou 

plus précisément le rectorat, la politique multiculturelle est introduite dans l‘UBB dès 

l‘année 1995 : « le multiculturalisme assumé de bonne foi par l‘université Babeş-

Bolyai, en tenant compte de l‘histoire de la Transylvanie et des approches de l‘Union 

Européenne. La convention rédigée en 1995, quand, pas seulement en Roumanie, 

mais dans d‘autres pays européens aussi, les approches sont différentes. » (Le 

Rectorat, 2006 : 3). Donc, conformément à cette déclaration du rectorat, l‘année de 

l‘adoption de multiculturalisme serait 1995, bien avant que l‘UDMR introduise le 

terme sur la scène politique et avant que la Hongrie et la Roumanie ne signent le 

« Traité de compréhension, de coopération et de bon voisinage ». Dans cette 

situation, nous pouvons parler d‘une initiative progressiste de l‘université. 

En prenant en considération d‘autres sources d‘informations, nous découvrons 

un autre contexte politique où le multiculturalisme est né. Horvath Istvan observe 

aussi l‘utilisation de ce terme par l‘UDMR à partir de 1996, mais amène la discussion 

sur un autre point : l‘université Petőfi – Schiller. C‘est un projet d‘université 

hongroise-allemande qui est apparu dans le contexte de la crise gouvernementale de 

l‘automne 1998, quand l‘UDMR menaçait de quitter la coalition dans le cas d‘une 

insatisfaction des revendications regardant une université séparée. Dans la situation 

de refus des partenaires de la coalition, une solution de compromis est choisie: la 

promotion d‘une université bilingue (Horvath I., 2002). Cette université porte aussi 

l‘étiquette de multiculturelle. Dans ce contexte, le débat principal se concentre sur la 

définition du multiculturalisme. La raison principale de la présence si proéminente 

dans les débats parlementaires du concept de multiculturalisme est lié à la 

contestation de la nature multiculturelle de l‘université Petőfi – Schiller. 

Conformément au projet, celle-ci doit englober des facultés avec des spécialisations 

dans les langues des minorités, sans envisager des spécialisations roumaines. En 

fait, il s‘agit d‘une contestation de tout projet institutionnel de l‘enseignement 



266 

 

supérieur sans une présence majoritaire, le multiculturalisme étant invoqué dans ce 

sens par la plupart des acteurs contredisant ce projet (Horvath I., 2002). 

Dans ces conditions, on peut admettre que le multiculturalisme est utilisé pour 

apaiser les débats politiques, après l‘année 1995. Le terme multiculturel ne va être 

inclus dans La loi de l‘enseignement qu‘en 1999, en définissant vaguement le 

concept : 

« La cerere si prin lege se pot înfiinta institutii de învatamânt superior 

multiculturale. Limbile de predare în aceste institutii de învatamânt superior se 

stabilesc în cadrul legii de înfiintare" Lege (151/1999) privind aprobarea Ordonantei 

de urgenta a Guvernului nr. 36/1997 pentru modificarea si completarea Legii 

învatamântului nr. 84/1995, Art. 123. (Par.1) » (Horvath I., 2002). 

« A la demande et par la loi il peut être établi des institutions d‘enseignement 

supérieur multiculturelles. Les langues d‘enseignement dans ces institutions sont 

établies dans le cadre de la loi d‘établissement. » Loi (151/ 1999) concernant 

l‘approbation de l‘ordonnance d‘urgence du Gouvernement no 36/ 1997 pour la 

modification et le complément de la Loi de l‘enseignement no 84/ 1995, Art. 123 (Par. 

1). 

En 1999, dans le cadre de l‘université BB les négociations concernant les 

mécanismes institutionnels conçus pour le contrôle et l‘influence des différentes 

spécialisations de langue sont renégociées. Le désaccord  porte surtout sur la 

structure de l‘université. Des représentants de la spécialisation hongroise veulent des 

structures (des facultés) séparées, qui puissent inclure les spécialisations 

d‘enseignement de chaque faculté. L‘autre position souhaite l‘institutionnalisation de 

la représentation des minorités, par l‘assurance des places séparées dans des 

organes de gestion de l‘université, sans modifier le système d‘organisation de la 

faculté. Finalement, cette dernière proposition l‘emporte, les représentants des 

diverses spécialisations ayant plus d‘influence dans les organes de gestion. Mais, 

tout en promouvant le multiculturalisme, les frontières ethniques des représentants 

des différentes positions évoquées plus haut se sont constamment reproduites 

(Horvath I., 2002).    

 



267 

 

En suivant les informations de site même de l‘université, on constate qu‘il y a 

une page spéciale dédiée au thème de « caractère multiculturel » de l‘UBB. Ce 

multiculturalisme est basé sur la Carte de l‘université Babeş-Bolyai et par d‘autres 

décisions adoptées en 1995. C‘est ce moment-là que se décide la réorganisation de 

l‘université suivant trois spécialisations de langue (Roumain, Hongrois et Allemand), 

en conformité avec la structure historique et culturelle. Le rectorat de cette époque 

collabore étroitement avec le corps académique et avec les étudiants- roumains, 

hongrois, allemands, juifs et d‘autres provenances linguistiques ou ethniques- ainsi 

qu‘avec les forces démocratiques du pays et les autorités internationales pour 

réorganiser l‘université BB sous une nouvelle forme moderne dans un espace 

européen.  Depuis, l‘UBB  parcourt trois évaluations internationales : Le Commissaire 

OSCE pour les Minorités, 2000 ; European University Association, 2001; Salzburg 

Seminar, 200255. 

Le caractère multiculturel est conçu par l‘université dans sa structure. Parmi 

les 21 facultés de l‘université, 17 offrent à présent des programmes d‘études dans 

les langues roumaine et hongroise, et 11 dans la langue roumaine et allemande. Il 

existe aussi deux facultés (Théologie Reformée et Théologie Romano-catholique) 

dont les programmes d‘études ne se déploient que dans la langue hongroise. Plus 

exactement, l‘université offre pour les études universitaires de courte et de longue 

durée 111 spécialisations (dont 99 en roumain, 59 en hongrois, 16 en allemand, 8 en 

anglais, 1 français, 1 italienne, 2 ukrainienne). A l‘université BB, il y a 1275 

professeurs et environ 56000 étudiants, dont 3526 sont doctorants et 3920 des 

enseignants dans le système pré-universitaire. Les étudiants hongrois et allemands 

ont  

1. le droit de participer aux activités universitaires,  

2. la possibilité de voter leurs représentants dans le Concile de 

professeurs et dans le Senat de l‘université. 

  Pour respecter cette structure multiculturelle, toutes les positions dans le 

cadre de l‘université sont organisées en fonction de ces trois composants ethno - 

linguistiques. Ainsi, il est obligatoire que dans chaque faculté le vice-doyen ou le 

secrétaire scientifique appartienne, en fonction des cas, à la minorité hongroise ou 
                                                           
55

 http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html 



268 

 

allemande, pour coordonner les activités de sa propre spécialisation. De plus, au 

niveau central, chacune de ces spécialisations est représentée par un vice - recteur, 

membre du Collège du Senat et un secrétariat général spécifique. Ainsi, dans le 

pouvoir exécutif de l‘université il y a 20 représentants de ces ethnies au niveau des 

vices-recteurs, doyens, pro doyens, secrétaires scientifiques, chefs de départements. 

Voici une organisation plus détaillée pour chaque faculté : 

 Spécialisation  

roumaine 

Spécialisation  

hongroise 

Spécialisation  

allemande 

RECTORAT 

Recteur 

Chancelier 

général 

 

3 vice-recteurs  

 

2 vice-recteurs 

 

1 vice-recteur 

 

LE CONCILE 

ACADEMIQUE  

Le président  

 

 

 

4 membres 

1 vice président 

1 membre 

1 vice président   

 

LE 

SECRÉTARIAT 

GÉNÉRAL 

 

Le Secrétaire  

général adjoint 

Le Secrétaire 

général  

 

Le Secrétaire général 

adjoint 

LA STUCTURE 

DU SENAT 

Directeur général 

L’effectif de 

membres: 117 

Enseignants: 85 

Étudiants: 31 

 

 

 

 

 

61 membres 

 

 

 

20 étudiants 

 

 

 

 

20 membres 

 

 

 

10 étudiants  

 

 

 

 

4 membres 

 

 

 

1 étudiant 

L’ADMINISTR

A-TION DES 

FACULTÉS 

(après les 

élections de 2004) 

La faculté de 

Mathématique et 

Informatique 

 

  

 

 

 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef 

 

 

 

 

 

 

1 vice-doyen 

secrétaire   

 

 

 

 

 

 

secrétaire   

La faculté  de 

Chimie et 

Ingénierie 

doyen  

chancelier 

1 vice-doyen 

secrétaire   

 



269 

 

Chimique 

 

secrétaire  chef   

 

La faculté  de 

Biologie et 

Géologie 

 

doyen  

chancelier 

secrétaire  chef   

 

1 vice-doyen 

secrétaire   

secrétaire   

La faculté  de 

Géographie 

 

doyen 

2 vice-doyens 

chancelier  

secrétaire  chef 

1 vice-doyen 

secrétaire   

secrétaire   

La faculté  de 

Science de 

l’Environnement 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef  

secrétaire  

La faculté  de 

Droit 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef  

  

La faculté  de 

Lettres 

 

doyen 

2 vice-doyens 

chancelier  

secrétaire  chef 

1 vice-doyen 

secrétaire   

secrétaire 

La faculté  

d’Histoire et de 

Philosophie 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef  

1 vice-doyen 

chancelier 

secrétaire   

secrétaire 

La faculté  de 

Sociologie et 

Assistance 

Sociale 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef  

1 vice-doyen 

secrétaire   

secrétaire 

La faculté  de 

Psychologie et 

Sciences de 

l’Education 

 

doyen 

1 vice-doyen 

chancelier  

secrétaire  chef 

 

1 vice-doyen 

2 secrétaires   

secrétaire 

La faculté  de 

Sciences 

Economiques et 

doyen 

2 vice-doyens 

chancelier  

1 vice-doyen 

secrétaire   

secrétaire 



270 

 

La Gestion des 

Affaires 

secrétaire  chef 

La faculté  

d’Etudes 

Européennes  

 

doyen 

2 vice-doyens 

chancelier  

secrétaire  chef 

 secrétaire 

La faculté  de 

Business 

 

doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

 

  

La faculté  de 

Sciences 

Politiques, 

Administratives 

et de 

Communication 

doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

 

1 vice-doyen 

2 secrétaires   

secrétaire 

La faculté  

d’Education 

Physique et de 

Sport 

 

doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

  

 secrétaire 

La faculté  de 

Théologie 

Orthodoxe  

 

doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

 

 

  

La faculté  de 

Théologie Greco-

Catholique 

 

doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

 

  

La faculté  de 

Théologie 

Reformée 

 

 doyen 

chancelier 

secrétaire  chef 

 

 

La faculté  de 

Théologie 

Romano-

Catholique 

 doyen 

chancelier secrétaire  

chef 

 



271 

 

 

La faculté  de 

Théâtre et 

Télévision  

doyen 

secrétaire chef   

 

 

secrétaire  

 

 (L‘ensemble de ces informations provient du site de l‘université Babeş-Bolyai, dans 

la rubrique, « Le caractère multiculturel »). 

La politique multiculturelle telle que l‘université l‘envisage insiste alors sur sa 

structure administrative : on a vu que la où il y a des spécialisations hongroises ou 

allemandes, on a aussi des représentants de même groupe ethnique, dans des 

fonctions comme doyen, chancelier ou secrétaire  chef. 

Quant à sa relation avec les partis politiques, toujours sur la page du 

« caractère multiculturel » est précisé le fait que le gouvernement Mugur Isarescu est 

le seul qui soutient institutionnellement et matériellement le nouveau profil de 

l‘université. On mentionne encore que tous les autres partis politiques et 

gouvernements utilisent ce qu‘ils ont fait à l‘université, sans soutenir en aucune 

manière l‘institution. Tout ce qui tient de l‘extension de l‘université n‘appartient à 

aucune formation politique, mais seulement à la communauté académique de l‘UBB.  

Un autre point pour démontrer son caractère multiculturel est souligné par les 

résultats de la comparaison objective entre l‘UBB et les autres universités 

multilinguistiques et multiculturelles d‘Europe : Bolzano – Italie; Helsinki et Abo-

Akademy – Finlande; Tartu – Estonie; Fribourg – Suisse; Tetovo – Macédoine, en 

prenant en compte les réglementations et leur fonctionnement interne. A la différence 

de ces universités, UBB assure la spécification linguistique et culturelle pas 

seulement dans le cadre de l‘enseignement, mais aussi dans son administration. Ils 

soulignent encore que le multiculturalisme affiché par l‘université est inscrit dans les 

normes de l‘Union Européenne : l‘université dispose d‘une organisation au niveau 

européen56 ; « il y a une signification généralement acceptée du multiculturalisme 

dans l‘Union Européenne, à laquelle l‘université Babeş-Bolyai se rapporte, de sorte 

qu‘elle ne peut pas céder aux connotations purement subjectives.» 

                                                           
56

 http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html 



272 

 

Ces personnalités politiques profitent de leur pouvoir pour asséner des propos 

extrémistes sur le multiculturalisme (Le Rectorat, 2006 : 3).   

Et pourtant, au delà de toutes ces caractéristiques du multiculturalisme que 

l‘université évoque, il y a encore des conflits ou des mécontentements. Commençons 

par dire que le multiculturalisme de l‘université n‘est pas accepté légalement par 

plusieurs partis, dont UDMR. En 2000, le Gouvernement de la Roumanie publie 

l‘ordonnance numéro 285 de 20 décembre 2000, par laquelle le profil multiculturel de 

l‘université Babeş-Bolyai devient légal, avec les implications financières et 

symboliques nécessaires. Mais, cette réglementation est abrogée à la demande de 

Marko Béla. Le profil multiculturel de l‘université est privé de sa base légale (« Le 

multiculturalisme à l‘université Babeş-Bolyai », Le Rectorat, 2006 : p. 3). En 2006, on 

parle des conflits « des panneaux » mais aussi de la lettre envoyée à José Manuel 

Barosso. En plus, il doit être pris en compte qu‘en dépit de sa structure, les désirs 

des étudiants d‘apprendre en hongrois, ne peuvent pas être satisfaits pour toutes les 

spécialisations dans l‘université Alma Mater Napocensis, comme son recteur, Ioan 

Aurel Pop le rappelle dans son message sur le site de l‘université57.  

Ainsi, nous constatons que les « origines » du multiculturalisme à l‘université 

sont assez incertaines, certains les estimant vers 1995, les autres vers 1999. Le plus 

important pourtant ce n‘est pas l‘année, mais le contexte. Si nous prenons en compte 

les déclarations des représentants de l‘université, le multiculturalisme est présenté 

comme une politique adoptée à l‘initiative seule de l‘université, en conformité avec 

les normes européennes. Si on prend en considération I. Horvath on voit que le 

multiculturalisme est venu comme une solution de compromis pour ne pas séparer 

les Universités.  Ainsi s‘explique l‘existence de malentendus, des séparations sur des 

critères ethniques dans le cadre des enseignants roumains et hongrois et également 

de mécontentements parmi les étudiants. 

                                                           
57

 http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/mesaj_rector.html 



273 

 

Section II. Les multiculturalismes de l’université  

 

Le multiculturalisme appliqué par l‘université s‘approche en premier lieu d‘un 

multiculturalisme débutant défini comme l‘effet des demandes des groupes 

minoritaires pour une représentation séparée et égale dans les programmes culturels 

académiques (Paun, 2006 : 13). On a déjà établi dans un chapitre antérieur que le 

multiculturalisme est passé par plusieurs formes à partir des concepts d‘égalité, de 

différence et d‘identité. La forme la plus appropriée dans le cas de l‘université BB 

parait être celle du multiculturalisme normatif, tel qu‘il est défini par Margit 

Feischmidt : un multiculturalisme basé sur des institutions telles que l‘enseignement, 

la pédagogie, la politique sociale. Comme son concept central est celui de la 

différence, le risque principal de son application est la ségrégation des communautés 

identitaires ethniques et le retrait dans une vie micro communautaire, la création 

d‘une identité culturelle authentique (Feischmidt, M., 1999 :  8). 

En effet, si on reprend la partie sur la construction des identités, on observe 

souvent le phénomène de ségrégation parmi les étudiants roumains et hongrois, 

surtout parmi ceux qui ont  des spécialisations différentes. La ségrégation est encore 

plus visible entre les Sicules et les Roumains et Hongrois, surtout parce que souvent 

ceux-ci se retirent effectivement dans une micro communauté. Etant donnés les 

facteurs que nous avons déjà mentionnés comme contribuant  à la construction 

identitaire ethnique, peut-on envisager une autre forme de multiculturalisme ? Et si 

oui, laquelle ? Ou bien, le multiculturalisme n‘est-il pas vraiment une solution et 

devrait-on prendre aussi en compte les théories de post-multiculturalisme? 

En discutant sur la « politique de reconnaissance » de Charles Taylor, nous 

dégagions qu‘elle était à la base du multiculturalisme et qu‘elle parlait d‘une liaison 

étroite entre l‘identité et la reconnaissance qui se fait par le caractère dialogique de la 

condition humaine. Est-ce que le dialogisme se manifeste vraiment dans le cas de 

l‘institution académique de BB ? Si on se réfère à l‘avis du Rectorat il y aurait un 

dialogue qui se déroule très bien entre les enseignants et leurs représentants des 

deux groupes ethniques, excepté bien sûr durant l‘année 2005 : « en fait, de 1995 à 

aujourd‘hui on n‘a enregistré à l‘université Babeş-Bolyai aucune plainte concernant 

des discriminations ethniques ou des dysfonctions du système multiculturel, qui, 

comme tout autre système d‘organisation, dépend finalement, non pas seulement 



274 

 

d‘un système, mais aussi de ceux qui lui donnent vie. » ; « en 2005, le projet a été 

mis en cause par quelques personnes qui, pas seulement n‘ont pas réussi à finaliser 

leur doctorat dans leur spécialisation, mais- sans s‘informer dans un domaine où, 

quand même, on ne peut plus parler au hasard-elles distribuaient des informations 

fausses et des évaluations sans support pour tromper les gens qui n‘avaient pas 

l‘occasion de venir à Cluj»58 Ainsi, d‘une manière succincte, on voit la position de 

l‘université concernant l‘événement de 2005. Le multiculturalisme qu‘elle assume est 

vaguement défini. On observe qu‘elle insiste sur le caractère multilinguistique, 

l‘organisation sur des spécialisations et la conformité aux normes européennes.  

« On va finir par trois précisions. La première est que « multilinguistique » et 

« multiculturel » se rapportent à l‘organisation de l‘université. Des problèmes tels que 

la structure des plans d‘enseignement, des spécialisations, l‘assurance de 

financement, la langue officielle de l‘Etat, la distribution démographique en 

Transylvanie, les affinités intersubjectives entre les gens etc., ne sont évidemment 

pas des problèmes de macro organisation de l‘université Babeş-Bolyai et n‘entrent 

pas dans le débat sur le multiculturalisme (si le terme est compris proprement, 

conformément au langage spécialisé d‘aujourd‘hui). »59 

 Mais, en regardant de nouveau les définitions du multiculturalisme qu‘on a 

évoquées dans le premier chapitre, on se pose la question de savoir quelle est la 

compréhension proprement dite, conformément au langage spécialisé d‘aujourd‘hui, 

d‘autant plus qu‘il existe plusieurs types de multiculturalisme en fonction des 

contextes. Ensuite, on se demande si on peut construire un multiculturalisme 

fonctionnel en laissant de côté les facteurs énumérés plus haut.  

On peut dire que, dans cette perspective, l‘université adopte un 

multiculturalisme qui tient strictement de l‘organisation de ses structures et ne prend 

pas en compte ce qui était à la base du multiculturalisme dans la conception de 

Charles Taylor : le dialogisme. C‘est en effet un multiculturalisme normatif- tel que M. 

Feischmidt le définit- auquel on a créé un opposé : le multiculturalisme critique. Le 

multiculturalisme normatif est-il la forme la plus appropriée étant donné le contexte 

de la Roumanie ? C‘est un pays de l‘Europe de l‘Est où on parle des minorités 

                                                           
58

 http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html 

59
 http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html 

http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html
http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html


275 

 

nationales. Elle a vécu de plus sous un régime communiste pendant  plusieurs 

décennies. Cela veut dire qu‘elle a connu le discours marxiste sur la négation de la 

différence ainsi que le discours nationaliste. Le fait d‘offrir les structures propres pour 

chaque groupe ethnique est une première dans le cas de BB, mais, dans le contexte 

donné, elles pourraient contribuer à accentuer les frontières mais pas créer un 

multiculturalisme (dans le sens de Charles Taylor) véritable. Le risque d‘une 

mauvaise application de cette politique serait alors la séparation ou même, dans des 

cas isolés, la contribution à la création des groupes nationalistes extrémistes. 

Ensuite, l‘université devrait être perçue dans un macrocontexte qui transcende le 

temps et l‘espace transylvanien pour appliquer la politique multiculturelle en fonction 

d‘une mégastructure. 

 



276 

 

Section III. Les étudiants et leurs opinions sur le multiculturalisme 

 

Le point essentiel parmi toutes ces questions reste de toute façon les 

étudiants. On va voir dans le chapitre suivant comment ils perçoivent eux-mêmes le 

multiculturalisme. J‘ai choisi comme questions générale «Quelle est ton opinion sur 

le multiculturalisme à Babeş-Bolyai » et pour comprendre leurs réponses, je leur ai 

aussi demandé de me définir le multiculturalisme, tel qu‘ils l‘entendent. On verra que 

la diversité des réponses se fait en fonction de l‘appartenance à un certain groupe 

ethnique, la spécialisation hongroise ou roumaine, le lieu d‘origine, la faculté. 

Je vais commencer par les étudiants roumains, puisque dans leur cas les 

opinions sont très semblables concernant le multiculturalisme de l‘université. Pour 

Nasti, étudiante en Sciences Economiques, BB est multiculturelle « parce qu‘elle 

accepte des étudiants de plusieurs cultures, et alors ils s‘adaptent les uns aux 

autres ». En discutant avec un groupe d‘étudiants roumains sur la question de 

multiculturalisme, on voit aussi d‘autres opinions et surtout une manière différente 

d‘interpréter cette politique : 

Est-ce que l’université BB est multiculturelle ?       

« Nasti : Oui, selon mon opinion.  

Sebi : Le fait qu’elle accepte des étudiants de plusieurs cultures ne signifie 

pas forcement que c’est multiculturel, non ? 

Georgiana : Oui, mais s’il y a plusieurs cultures, alors c’est multi-culturalité. 

Hanna : Oui, elle a raison. Il y en a, je me suis rappelé que ceux qui viennent, 

pour la plupart, sont de la  partie orientale, et non pas d’occident. Les Américains ne 

vont pas venir chez nous, parce qu’ils ont d’autres endroits meilleurs ou aller. Donc, il 

y a les arabes qui viennent, ils viennent de la partie… 

Georgiana : Oui, mais cela ne signifie pas que UBB n’est pas multiculturelle. 

Elle n’impose pas aux Américains de ne pas venir chez nous. Le fait que les 

Américains ne choisissent pas UBB c’est leur problème. 



277 

 

Hanna : Oui, c’est leur problème, mais ils ont d’autres options. Peut-être 

meilleures.  

Georgiana : Meilleurs parce que UBB ne correspond pas à leurs attentes. 

Cela ne signifie pas qu’elle n’est pas multiculturelle. 

Nasti : Oui, nous avons des facultés ouvertes pour n’importe quoi. »  

Voici un extrait d‘un entretien avec quatre étudiants en Sciences 

économiques, d‘ethnie roumaine, sur le multiculturalisme de leur université. 

Premièrement il faut remarquer qu‘ils définissent le multiculturalisme tout simplement 

par plusieurs (multi) cultures. Sebi est le seul qui met en doute la définition donnée, 

mais, il n‘ajoute plus rien dans la discussion. D‘autre part, les cultures dont ils parlent 

ne sont pas du tout les cultures hongroise ou allemande. Ils font référence aux 

Américains et aux Arabes. C‘est une université ouverte sur tout, mais Hanna semble 

critiquer le fait qu‘elle soit plus orientée vers l‘Orient que vers l‘Occident, où il y a 

peut-être de meilleures universités. Alors, le multiculturalisme devient conditionné, 

selon elle, également par la qualité de l‘université.  

Pour Sebi, la définition du multiculturalisme est imprécise, mais il touche un 

point essentiel : 

« Donc chacun part d‘un certain milieu formé par sa famille ou celui de son 

entourage. Mais à un moment donné il sort de son milieu à la faculté où il rencontre 

des personnes d‘autres ethnies. Et tous ensemble, ils forment ce multiculturalisme, 

quelque chose de culturel. » Sebi parle de « milieu », « famille », « entourage », trois 

facteurs qui participent à la construction identitaire, qui suivent l‘individu-étudiant 

dans son parcours quotidien et qui participe à la construction du multiculturalisme. 

C‘est une définition large du multiculturalisme qui met l‘accent sur le temps et le lieu 

d‘origine, cela crée des différences, et ces différences se rencontrent dans le milieu 

universitaire multiculturel.  

Georgiana, par contre, apporte une autre définition : « ça veut dire plusieurs 

personnes, de plusieurs cultures, rassemblées  dans un milieu où d‘une certaine 

manière, chacun doit s‘adapter à un milieu principal. S‘ils sont plusieurs, de plusieurs 

ethnies et (supprimer) qu‘ils suivent un cursus en faculté dans la langue roumaine, il 

est possible de parler la langue roumaine, et, d‘une certaine façon, leur langue 



278 

 

aussi. » Dans ce cas, Georgiana estime que dans le multiculturalisme on doit 

s‘adapter à une culture principale, et dans notre cas, ce serait bien sûr la culture 

roumaine. Parler aussi leur langue « d‘une certaine façon » veut dire que la langue 

maternelle est dans un second plan. De la même manière, on peut conclure que ce 

type de multiculturalisme met en avant une culture principale et laisse se manifester 

les autres cultures dans un second plan. Il y a donc une hiérarchisation culturelle, qui 

n‘est pas formulé par les différents types de multiculturalisme. 

George, étudiant roumain en Sociologie, vient ajouter une autre explication : 

 « J’ai été moi aussi très intéressé par le sujet du multiculturalisme. Et 

finalement je me suis dit : mais dans notre université il n’y a pas de multiculturalisme 

parce qu’on a deux langues d’enseignement ou trois. Car le multiculturalisme signifie 

comprendre les gens, comprendre la culture. Si on le voit du point de vue 

étymologique ! Comprendre au moins quelque chose d’eux, comprendre les 

coutumes, la langue, la culture, les habitudes. Parce que sinon, ils deviennent 

l’Autre. C’est comme ça que je comprends le multiculturalisme. (…) Elle semble être 

multiculturelle (l’université)…mais elle est multiculturelle parce qu’il y a les trois 

langues d’étude. Mais, pour qu’elle soit multiculturelle je pense que d’un côté, il devra 

y avoir des collaborations entre les gens, si nous voulons qu’elle soit interculturelle. 

Que nous puissions communiquer les uns avec les autres pour pouvoir collaborer. Et 

ici je ne sais pas dans quelle mesure c’est réalisable ou c’est possible (mais pas les 

deux). Et un autre point : récemment j’ai entendu des discussions sur l’histoire de la 

faculté et d’où elle vient, ce qu’a été Bolyai et après comment elle a été transformée 

en université roumaine et je ne sais pas… dans quelle mesure et dans quels cercles 

on profite…et après… que des problèmes à la faculté. Mais, quand les gitans vont 

arriver à ce niveau (c’est à -dire au niveau universitaire), ça signifie qu’on est arrivé 

au multiculturalisme. » 

Pour George, le multiculturalisme signifie la compréhension et la 

connaissance de l‘Autre. Quant à son application à l‘UBB, on voit qu‘il est assez 

indécis pour trancher si cela peut fonctionner ou pas. Il accepte le multiculturalisme 

du point de vue de l‘organisation. Mais, il ajoute aussi un manque : la collaboration. 

Et pour celle-ci il faut dialoguer. De plus, il prend en considération son passé 

hongrois et les discussions concernant certains intérêts des personnes qui veulent 



279 

 

tirer profit des conséquences de cette politique. Il reste quand même vague sur ce 

sujet. 

Paul, un autre étudiant roumain, en Philosophie, s‘approche d‘une autre 

conception sur le multiculturalisme, et sur la politique de l‘université : 

« Quelle est ton opinion sur l’UBB comme multiculturelle ? 

Paul : mmmm…bah comme ça, dans les couloirs ou comme ça, je n’ai pas 

trop rencontré de Hongrois. Il y a des groupes, de petits groupes. Comme ça, parfois 

on les voyait dans la cour. Mais t’arrêter et parler avec, ça non, non. Donc, des 

groupes séparés, très séparés. Donc le multiculturalisme a été comme ainsi: la 

spécialisation roumaine majoritaire et la spécialisation hongroise comme ça très 

minoritaire et mise en marge. C’est-à-dire que ce n’est pas comme dans à l’étranger 

où on va à une université et on peut interagir avec tout le monde. Je ne parlais non 

plus avec mes camarades, donc je ne dirais pas que je ne parlais aux Hongrois 

parce qu’ils étaient Hongrois…parce que ce n’était pas le cas. Je ne parlais pas avec 

mes collègues non plus. Ce n’est pas comme au lycée. Disons que comme espace 

commun, l’université offre…par exemple les cours qui sont dispensés dans les 

mêmes espaces lieux, et on va aussi à l’éducation physique. Un cadre strictement 

scolaire. Nous étions tous ensemble dans le même cadre et pourtant nous 

n’interagissions pas. Je ne sais pas pourquoi. Mais, je ne sais pas…ce 

multiculturalisme…  

Qu’est-ce que tu comprends par multiculturalisme ? 

Bah c’est ce, que nous vivons avec des coutumes, avec des cultures. 

Et l’UBB que pourrait-elle faire pour le multiculturalisme ? 

Elle n’a rien à faire. S’il y avait plusieurs Hongrois et alors nous serions 

obligés… 

Mais les spécialisations hongroises et allemandes sont à peu près 

inexistantes. C’est-à-dire qu’est-ce qu’elle offre, l’université ? Elle offre la chance 

d’apprendre comme ci ou comme ça, mais il y a 2, 3, 4, 5 étudiants à la 

spécialisation hongroise et environ 2 à la spécialisation allemande. Et ils suivent les 

cours dans je ne sais pas quelle petite pièce et on ne les voit pas. Ils sont inexistants. 



280 

 

Et c’est pour cela que je ne peux pas dire que je vis dans une université 

multiculturelle, parce que ça n’existe pas pratiquement. » 

Paul ne voit pas de multiculturalisme dans l‘université à cause du manque de 

conversation entre les groupes, à cause de leur séparation. Si dans un premier 

temps il pense que l‘université offre un cadre approprié pour le développement de 

cette politique, par les facultés en langues différentes et par l‘usage d‘un espace 

commun, au fur et à mesure, il s‘approche d‘une autre opinion. Dans les 

spécialisations des langues différentes il y a peu d‘étudiants hongrois, en plus 

marginalisés. De plus, ils sont dans un espace invisible, ce qui les rend invisibles 

pour les autres aussi. Alors, pour ces raisons, Paul en arrive à la conclusion que le 

multiculturalisme n‘existe pas pratiquement. En même temps, sa définition de 

multiculturalisme est floue. Pourtant, quand il s‘agit de l‘université il insiste sur le fait 

d‘interagir et pas seulement de créer des spécialisations en langues différentes.  

Si pour la plupart des étudiants roumains, le multiculturalisme était compris 

comme l‘existence de plusieurs cultures, pour d‘autres, en plus petit nombre, le 

multiculturalisme signifie au delà de cette pluralité culturelle, de la collaboration et du 

dialogue. On doit observer que les étudiants interviewés dans une première étape 

étaient originaires de régions différentes : la Moldavie et l‘Olténie, des régions moins 

diversifiées du point de vue ethnique. En même temps, cela signifie que leur contact 

avec les Hongrois a été et reste dans beaucoup de cas plutôt réduit, parfois 

inexistant. Quant à George et Paul, ils viennent tous deux de Transylvanie, des 

milieux « multiculturels » (George avoue avoir passé son enfance parmi des 

Hongrois, Paul provient d‘une famille mixte : sa grand-mère était Hongroise). 

 

Parmi les étudiants hongrois, on a des opinions variées, sauf que cette fois-ci 

elles tendent vers la négation de l‘existence d‘une politique multiculturelle.  

« Bah déjà de son nom, elle a Babeş et Bolyai, c’est-à-dire qu’elles étaient 

deux universités séparées et elles se sont unies pendant le communisme…parce 

qu’il y avait des problèmes avec la minorité hongroise. Et pour les résoudre…voilà. 

Et oui, c’est un centre multiculturel, mais un peu affaibli, dans le sens où il n’a pas 

trop de valeur, il est fictif. Il me semble qu’il est fictif dans le sens où il ne représente 

plus depuis des années ce qu’il devrait représenter. Moi je pense que oui, il l’a 



281 

 

représenté, parce que plusieurs personnes importantes proviennent de cette 

université. Mais, par exemple, 3000 d’étudiants entrent à FSEGA. L’université est 

devenue tout simplement une question matérielle, de production d’argent. C’est 

multiculturel parce que nous avons aussi des Chinois qui étudient, des Coréens, des 

Russes, on a de tout…C’est ça, c’est mixte et c’est ce que je comprends par 

multiculturalisme.  

(…) Le multiculturalisme est bon parce qu’il y a ces bourses, comme Erasmus, 

celles d’où les projets arrivent, mais c’est à peu près tout. Ca dépend aussi des 

spécialisations de faculté. Je pense qu’en Lettres il y a beaucoup plus d’étrangers et 

il y a beaucoup plus de contacts avec eux  qu’en Archéologie.» (Levente)  

Le multiculturalisme a existé, mais aujourd‘hui sa présence est de moins en 

moins sentie, dans l‘opinion d‘Levente. Il met en avant la qualité de l‘université qui 

affaiblit, mais aussi les bourses et les projets qui donnent des chances aux étudiants 

et à la politique multiculturelle. Cette  politique est liée, dans sa perspective, à la 

qualité de l‘enseignement. Dans ce sens, une université qualitative attire des 

bourses, des étrangers et contribue à la multiculturalité dans l‘université. 

Eddy, étudiant hongrois en Philosophie définit le multiculturalisme comme 

«plusieurs ethnies et une cohabitation pacifique ». Quant à BB,  

« Ils veulent le faire croire, mais on n’a pas encore d’université 

multiculturelle…parce que…il n’y a pas de cohabitation pacifique puisque l’une des 

deux parties  veut se séparer et l’autre non. C’est-à-dire, si eux, ils veulent se 

séparer… 

Eux, ça veut dire qui ? 

Les Hongrois, car les Allemands ne veulent pas se séparer. Nous, nous 

promouvons les nôtres, les autres les leurs et ainsi de suite. Mais l’idée vient de 

quelques personnes qui manipulent…moi je le sais, j’ai eu des cours avec un d’entre 

eux… Et celui-là il était très uuuu (fou) et il voulait la séparation. C’est en relation 

avec les affaires qu’il avait avec M. Marga (le recteur à l’époque)…et maintenant je 

ne sais pas où il est encore…enfin, dans le Senat. » 

 « De notre point de vue, «B-B» n’est pas une université multiculturelle (...) 

nous, c’est-à-dire le mien et celui de plusieurs personnes...surtout après l’incident 



282 

 

des panneaux, et pas seulement. Et la situation avec les professeurs qui ont été 

licenciés à notre faculté, ceux de la fac de Physique...donc le multiculturalisme 

signifie...plusieurs langues...c’est-à-dire une survie paisible avec les minorités, et de 

toute façon, à Bruxelles, l’université “Babeş-Bolyai” est connue comme une université 

multiculturelle, ce qui n’est pas vrai. » (Robi).  

Le multiculturalisme est perçu cette fois au niveau des relations qui existent 

entre les enseignants qui ont aussi différentes fonctions dans l‘administration de 

l‘université. La séparation demandée par certains professeurs Hongrois, considérés 

comme déraisonnables par Eddy ne fait que s‘opposer à la politique multiculturelle. 

Le conflit des panneaux participe aussi à la déconstruction de l‘idée multiculturelle.  

Les deux étudiants donnent la même définition au multiculturalisme qui voudrait une 

relation paisible/pacifique. Etant donné les mécontentements observés, la politique 

ne peut cependant pas s‘accomplir dans l‘université à cause de certaines personnes. 

Istvan, étudiant Sicule, ne voit pas de multiculturalisme non plus dans 

l‘université : 

« Qu’est-ce que signifie pour toi le multiculturalisme ? 

Mmmm…ça c’est une question, c’est une question très bonne….enfin, il 

devrait exprimer une très bonne entente, et de la paix, de la convivialité entre les 

gens avec des origines culturelles très différentes. Oui c’est ce qui fait de l’harmonie.  

Et l’UBB est-elle une université multiculturelle ? 

(il soupire gravement)…je ne crois pas, je ne crois pas. Ma perspective est 

certainement une perspective ethnique, donc je ne peux pas… (une pause très 

longue). D’une certaine façon le multiculturalisme devrait signifier que nous avons 

des chances égales, que nous avons des informations, toutes les informations 

nécessaires dans notre contexte culturel, et dans notre pensée maternelle par 

exemple. Ce serait ça. Un autre point serait que, si nous voulons tendre vers le 

multiculturalisme parfait… ce serait une chance de faire entendre nos idées dans le 

cadre de l’université. Mais c’est aussi notre faute parce que nous nous ne faisons 

pas entendre. Il devrait être mis en pratique pour que nous ayons une certaine 

position. Donc, le plus correctement. » 



283 

 

Istvan est parmi les étudiants qui ne croient en aucune forme de 

multiculturalisme adoptée par l‘université. Si sa définition de ce concept s‘approche 

de la plupart des autres définitions des étudiants, il a une autre perspective de 

l‘application du multiculturalisme. Les droits que l‘université envisage d‘offrir aux 

minorités sont niés dans ce cas. Istvan pense qu‘il n‘y a pas de chances égales, pas 

assez d‘informations adaptées à chaque ethnie et surtout qu‘ils ne sont pas écoutés 

par l‘administration. En même temps il assume sa perspective « ethnique ». 

Norbert donne une définition plus large au multiculturalisme : 

« Qu’est-ce que tu comprends par multiculturalisme ? 

C’est le fait qu’il y a disons des Hongrois, des Roumains, des Gitans…disons 

que ça c’est le multiculturalisme. 

Il s’agit alors de la diversité ? 

Oui. Il y a de la diversité à l’UBB, mais c’est ici que tout s’arrête. 

(…) Bah…le multiculturalisme signifierait que nos professeurs puissent parler, 

à part le roumain, le hongrois aussi, et donc en deux langues. Et qu’ils puissent tenir 

les cours en hongrois aussi. Le multiculturalisme signifierait qu’au moment où il y a 

plusieurs étudiants qui arrivent pour des programmes d’étude, qu’on puisse leur 

assurer les cours. Non pas dans leur langue, mais dans des langues de circulation 

internationale, comme le français, l’allemand, l’anglais. Parce que chez nous les 

profs ne savent pas bien parler anglais. Deuxièmement : cela signifierait des activités 

culturelles où sont engagées toutes les minorités ou les groupes ethniques ou je ne 

sais pas…non pas seulement les Hongrois…disons les Français de Cluj avec tout le 

monde…un club de lecture, disons. Je sais que c’est de science fiction, mais à 

l’étranger je ne sais pas…mais ça se passe à peu près comme ça. Des fêtes 

multiculturelles et ainsi de suite. Ah oui, et un autre point, et qui très important pour 

Cluj : le multiculturalisme signifie aussi gastronomie, il signifie je ne sais pas, de la 

musique. Parce que moi par exemple, j’ai beaucoup plus de choses en commun 

avec les Roumains de Cluj qu’avec un hongrois de la région sicule. » 

Sa définition appropriée à l‘université dépasse le cadre académique. Dans 

l‘université il voit le multiculturalisme comme de la diversité seulement. Pourtant, en 

définissant le multiculturalisme, sa signification est beaucoup plus large et dépasse 



284 

 

les bords de l‘université. Norbert voit le multiculturalisme depuis le haut de la 

hiérarchie (il commence par les enseignants qui ne parlent pas hongrois, ni d‘autres 

langues de circulation internationale), passe par les étudiants, qui eux non plus ne 

s‘impliquent pas dans des activités culturelles, et arrive jusqu‘à un multiculturalisme 

qui pourrait impliquer tout le monde (par les fêtes multiculturelles, la gastronomie, la 

musique). C‘est important de remarquer qu‘il fait une liaison entre le multiculturalisme 

de l‘université et celui de la ville. C‘est une politique qui devrait se manifester parmi 

les enseignants, les étudiants et les habitants de Cluj aussi. Mais l‘université, comme 

on l‘a déjà noté, n‘assume pas un multiculturalisme qui dépasserait les « murs » 

académiques. Norbert envisage un multiculturalisme disons idéal, puisqu‘il contient 

toutes les formes décrites par M. Feischmidt : descriptif, normatif et critique, en 

prenant les bons points de ceux-ci. Attila aussi voit le multiculturalisme dans un 

contexte plus large et pense que « B-B n‘est point une université multiculturelle 

n‘ayant pas un milieu multiculturel où elle pourrait se développer » (Cluj a été sous 

l‘administration de Funar quand même pendant 12 années). 

 

Le multiculturalisme est perçu parfois aussi d‘une manière positive par 

plusieurs étudiants hongrois ou Sicules : 

« Donc, pour moi, oui, bien sûr, UBB est multiculturelle. Donc, moi je fais mes 

études en allemand, mais il y a aussi la spécialisation hongroise, roumaine, je pense 

française et anglaise. Elle est multinationale, disons comme ça. » (Szabi, Sciences 

Economiques).  

« Du moment que moi j’étudie dans la spécialisation anglaise, ça veut dire que 

moi, je suis en relation avec d’autres nations, des Erasmus, des gens d’Afrique, des 

Etats Unis, ah ah…et de l’Union Européenne. Moi, concernant mes propres 

expériences, je peux dire que BB est multiculturelle, mais je ne sais pas si un 

étudiant de la spécialisation roumaine aurait les mêmes expériences que moi (…) 

Nous avons bien sûr de petits groupes, mais ce n’est pas conformément aux nations, 

mais plutôt aux orientations.  

Qu’est-ce que tu comprends par multiculturalisme ? 



285 

 

Ça c’est intéressant parce que dans ces derniers temps, quand est-ce que 

cela s’est passé ?...en 2008 Angela Merkel a dit que le multiculturalisme ne 

fonctionne pas en Allemagne. Je ne sais pas quand il a été initié. Mais pour moi le 

multiculturalisme signifie que plusieurs nations essaient de cohabiter dans une 

entente légale. Dans un cadre légal, tu vois ? Et dans un cadre où tout le monde 

échange des expériences. Et ils sont dans une relation …non pas de subordination 

ou hiérarchique, mais surtout dans une relation d’échange d’idées et de 

caractéristiques. » (Rebeka, Sicule, Etudes Européennes). 

« Mmm…oui, c’est une université multiculturelle…parce que, d’après ce que 

j’ai observé nous avons des cours auxquels vont des étudiants roumains et hongrois, 

et finalement ils arrivent à discuter à un certain moment. 

Qu’est-ce que multiculturalisme signifie pour toi ? 

Plusieurs ethnies qui interagissent. 

Et donc il y a des interactions ?  

Bien sûr, oui. » (Ildi, hongroise, Faculté d‘Histoire, spécialisation hongroise) 

« Si on prend la signification comme mono culturel et multi culturel, bien sûr  

que l’UBB est une université multiculturelle. C’est vrai, mais je ne sais pas donner 

une réponse plus longue que ça. 

Pourquoi considères- tu l’UBB multiculturelle ? 

Donc, dans une société, parce que nous à la faculté, nous sommes une 

société, avec plusieurs ethnies, mais non pas seulement des ethnies, mais aussi 

plusieurs types de religions, et d’origines sociales différentes …ou je ne sais pas…je 

veux dire qu’on ne parle pas seulement de 2 ou 3 ethnies…Mais, par exemple, moi 

j’ai des collègues allemands, des Erasmus…Ils étudient le roumain, mais ils ne le 

comprennent pas. Mais les cours, aucun professeur ne les fait en anglais. C’est tout 

en roumain. Il leur explique de quoi il s’agit et c’est tout. Ah ah…je ne sais pas…ça 

c’est vraiment une question très problématique. Disons que c’est la politique de la 

faculté. » (Csabi) 

     On voit alors que pour certains étudiants le multiculturalisme existe, ici on a 

pris des cas différents d‘étudiants de plusieurs spécialisations. Le multiculturalisme 



286 

 

selon eux n‘est pas tant porté sur les relations roumaines-hongroises, mais plutôt sur 

les relations avec les étudiants étrangers. La définition du multiculturalisme est 

toujours la même : une relation de paix « légalisée » entre plusieurs ethnies ou 

nations. Ils voient que l‘université leur offre les outils nécessaires pour accomplir 

cette politique. 

 

Alors, si nous essayons d‘interpréter le multiculturalisme en partant des 

opinions des étudiants, nous arrivons à plusieurs définitions, souvent larges et 

confuses. Déjà, dans la littérature spécialisée de multiples formes de 

multiculturalisme se dégageaient dans différents domaines et contextes. Dans le cas 

des étudiants, on a quelques définitions assez simplistes qui pourraient correspondre 

aux différentes formes de multiculturalisme. On pourrait résumer leurs définitions de 

la manière suivante : 

 dans un premier temps le multiculturalisme est perçu comme diversité 

(des ethnies) ; c‘est un type de multiculturalisme descriptif. La plupart 

de ceux qui ont décrit ainsi le concept sont des étudiants Roumains. 

 viennent ceux qui mettent l‘accent sur une compréhension paisible 

entre plusieurs groupes ethniques ; ici on peut parler du 

multiculturalisme critique puisqu‘on insiste surtout sur le caractère 

dialogique. Ceux qui définissent le multiculturalisme ainsi sont autant 

Roumains que Hongrois. Pourtant, cette définition, pour certains 

d‘entre eux ne s‘applique pas totalement dans l‘université. Par contre, 

ils voient des groupes séparés et des conflits, même entre les 

enseignants. 

 enfin il y a ceux qui voient le côté institutionnel. Cette définition 

s‘approche d‘un multiculturalisme normatif. La plupart des étudiants 

considèrent BB multiculturelle parce qu‘elle leur offre la possibilité 

d‘apprendre dans plusieurs langues. Pourtant, parmi des étudiants 

hongrois/sicules il y a aussi des critiques. Leur mécontentement est lié 

au manque de spécialisations en hongrois pour toutes les facultés ou 

au manque des droits égaux dans le cadre décisionnel. 

 



287 

 

La définition que l‘université avance et qui se superpose avec le 

multiculturalisme normatif ne correspond pourtant pas à celle d‘une bonne partie des 

étudiants qui insistent sur un dialogue interethnique et sur une relation d’échange. 

Leur multiculturalisme n‘est pas isolé à l‘université, mais s‘intègre aussi dans la ville 

de Cluj. La simple existence de plusieurs ethnies et de plusieurs spécialisations peut 

être vue en effet comme l‘existence de plusieurs frontières qui nourrissent la 

séparation des étudiants. Le « dialogue » serait nécessaire pour la construction d‘un 

vrai multiculturalisme et ici est demandée l‘implication des enseignants, autant que 

celle des étudiants.  



288 

 

Chapitre 3 : Les nationalismes 

   

Le risque d‘un manque de dialogue entre les étudiants pourrait participer à la 

construction des frontières interethniques et même nourrir les nationalismes 

extrémistes. Dans ce dernier chapitre nous allons suivre les manifestations des 

nationalismes roumains et hongrois parmi les étudiants intégrés ou pas à des 

organisations nationalistes extrémistes. 

 Le nationalisme selon la définition de Benedict Anderson est une communauté 

politique imaginaire et imaginée comme étant intrinsèque limitée et souveraine 

(Anderson, 2000 : 11). La seule fondation du nationalisme est une idée ; le 

nationalisme est une perspective particulière ou un style de pensée. L‘idée qui se 

trouve au centre du nationalisme est l‘idée de la « nation ». L‘origine de ce mot se 

trouve dans le latin « natio » qui signifie quelque chose d‘inné (Greenfeld, 1992 : 3-

4). La caractéristique d‘inné existe encore aujourd‘hui, la nation étant perçue comme 

un fait primordial et le nationalisme comme quelque chose de naturel. Anderson 

propose de comprendre le nationalisme non pas par rapport à une idéologie politique 

soutenue consciemment, mais par rapport à des  systèmes culturaux plus larges qui 

l‘ont précédée: la communauté religieuse et la monarchie dynastique. Les deux vont 

se perdre peu à peu à partir du Moyen Age. Deux autres formes de manifestation de 

l‘imaginaire vont se répandre en Europe au XVIIIème siècle : le roman et le journal. 

Ceux-ci offraient les moyens techniques pour la « re-présentation » de la 

communauté imaginée qui est la nation. La fiction s‘est infiltrée doucement, mais 

constamment dans la réalité, créant cette remarquable confiance en la communauté 

anonyme qui représente le trait caractéristique des nations modernes (Anderson, 

2000 : 16-38). 

 Le « réveil » de la conscience nationale roumaine moderne s‘est fait en deux 

étapes. La première est « L‘Ecole Transylvanienne » de la fin de XVIIIème siècle, un 

mouvement intellectuel et social qui est apparu en réponse ou en réaction aux 

politiques de l‘Empire des Habsbourg, gouverné par des élites traditionnelles 

calviniste et unitariens hongrois et luthériens allemands. Les Roumains, étant 

Orthodoxes, étaient exempts des droits civils et politiques. Une deuxième étape a été 

marquée par le travail de la « génération 1848 », un mouvement artistique, 



289 

 

intellectuel, et finalement politique qui a apporté l‘influence du nationalisme libéral de 

Valachie et de Moldavie du XIXème siècle (Dobrescu, 2003 : 395-396). 

Vintila Mihailescu écrivait en 1991 dans l‘article « Nationalité et nationalisme 

en Roumanie » : « Ce va-et-vient « naturel » entre « nationalité » et « nationalisme » 

est dû au fait que l'identité nationale est, par sa nature même, xénophobe. Mais il 

s'agit là d'une xénophobie à la paysanne dont les particularités sont encore à 

préciser ». Les « exploiteurs » des villages (qui peuvent être des commerçants, des 

artisans etc., roumains ou pas) deviennent les premiers ennemis-étrangers des 

roumains « paysans » (Mihailescu, 1991 : 5). Le communisme continue sur le même 

modèle, mais cette fois-ci on parle de « peuple » prolétarien contre les 

« usurpateurs ». Il y a même une analogie de structure entre nationalisme et 

communisme : les deux s‘appuient sur la même dominance des valeurs 

communautaires et ainsi ils ont un penchant semblable pour le totalitarisme. Ce 

rapprochement entre communisme et nationalisme se manifeste par un commun 

éloignement par rapport à la démocratie du citoyen libre et égal aux autres citoyens 

(Mihailescu, 1991 : 6-7). Durant la période communiste, on marquait son identité et 

on réglait ses relations sociales dans et par un jeu de rôles polaires : nous, le peuple 

et eux, le Pouvoir. Plus tard, après la Révolution, la structure reste la même, sauf 

que eux devient une communauté ethnique (d‘abord les Hongrois, puis les Rroms). 

Nous voici de plain-pied dans le nationalisme (Mihailescu, 1991 : 9). 

A partir d‘une base nationaliste, plusieurs partis et associations sont arrivés à 

promouvoir l‘ultranationalisme. L‘organisation qui a ouvert cette forme d‘extrémisme  

en Roumanie est Vatra Romaneasca, établie à Târgu-Mures en 1990. Son idéologie 

de base a été l‘antimagyarisme. C‘est elle qui a créé aussi le PUNR (Le Parti pour 

l‘Unité Nationale des Roumains), qui est devenu en quelques années le plus 

important parti nationaliste de Roumanie. Son leader a été Gh. Funar, le maire de 

Cluj-Napoca pendant 12 ans. Le parti qui l‘a remplacé est le PRM (Le Parti de la 

Grande Roumanie) qui existe encore aujourd‘hui (Andreescu, 2003 : 29). 

  Anne-Marie Losonczy et Andràs Zempleni mettent en question l‘assimilation 

implicite de la patrie avec la nation et du patriotisme avec le nationalisme politique. 

D‘un point de vue ethnologique, disent-ils, il conviendrait de distinguer le 

nationalisme du patriotisme et la nation de la patrie. Les auteurs appliquent cette 

différence en considérant le cas de la Hongrie. Premièrement, il y a une différence 



290 

 

entre la terre hongroise vue comme territoire politique ou comme territoire 

patriotique. Le dernier n‘est réductible ni à une aire géographique, linguistique ou 

résidentielle, ni à un territoire proprement politique. De plus, dans le cas hongrois il 

faut ajouter aussi l‘idée d‘insularité (celle-ci renvoie à l‘idée de solitude des Hongrois 

et à une origine ethnique et à une histoire particulières) (Losonczy et Zempleni, 

1991 : 2-4).  

Dans le cas de la Roumanie, le rôle joué par l‘église Orthodoxe Roumaine  est 

un facteur important dans l‘essor du nationalisme  est. Les tendances extrémistes 

dans le cadre de la BOR (Biserica Ortodoxa Romana/ l‘Eglise Orthodoxe Roumaine) 

suivent la ligne historique de son adhérence au mouvement légionnaire entre les 

deux guerres mondiales. D‘un côté, le mouvement légionnaire s‘est défini comme 

mouvement chrétien orthodoxe, le rituel orthodoxe empruntant le culte des morts, la 

pratique du carême et de la prière. De l‘autre côté, les prêtres orthodoxes ont été un 

important support du mouvement légionnaire, les ambigüités du Synode - qui 

partageait une grande partie des valeurs légionnaires - dérivant de sa duplicité 

(Andreescu, 2003 : 41). 

En Roumanie, en général l‘extrémisme de droite suit la tradition légionnaire 

qui assure sa dimension chrétienne-orthodoxe. Ce mouvement, développé entre les 

deux guerres mondiales, a promu la thèse de l‘identité resultant de l‘association du 

« roumanisme » ou de la nationalité roumaine  et l‘orthodoxie. Il a soutenu le culte de 

l‘histoire glorieuse et a vu dans les Juifs, les Tsiganes et les homosexuels un danger 

pour le fond national traditionnel. Avec les Hongrois, il y avait une compétition 

symbolique, ceux-ci accusant la communauté de révisionnisme. L‘actuelle extrême 

droite reprend la plupart de ces thèmes, ajoutant aussi le culte des héros de la IIème 

Guerre mondiale (le maréchal Ion Antonescu) ; et ils réclament également les 

territoires pris par l‘URSS. Au début des années 2000, l‘organisation la plus visible 

qui se mobilise au nom de la droite et assume la sympathie légionnaire est la Noua 

Dreapta (La Nouvelle Droite). Elle est présente dans les rues de Bucarest et d‘autres 

grandes villes, mais surtout dans les universités (Andreescu, 2003 : 14-15).       

 



291 

 

Section I : La Nouvelle Droite  

 

La Nouvelle Droite (ND) se présente comme un mouvement et non pas 

comme un parti. En effet, lors d‘une discussion avec le président de la ND de Cluj, 

étudiant à l‘université Polytechnique de Cluj et en Sciences Economiques à BB, il a 

manifesté son mépris envers les partis et la politique d‘aujourd‘hui. Mais, de l‘autre 

côté, au cours de la conversation, il a évoqué aussi l‘alternative de l‘établissement 

d‘un parti de la ND60. Ainsi, on peut voir aujourd‘hui sur le site de la ND qu‘ils 

recueillent des signatures pour l‘établissement du Parti Nationaliste. L‘interview s‘est 

déroulée dans un café-bar de Cluj, Zorki, que je savais fréquenté par certains 

membres de la ND. 

Pour avoir plusieurs informations sur cette organisation, j‘ai utilisé aussi leur 

site internet. A la question : « Qu‘est-ce que c‘est la ND ? » qu‘on trouve sur leur site 

internet, on peut lire : « dès son établissement, en 2000, nous menons une lutte 

permanente de réveil des consciences et d‘avertissement sur les dangers qui 

menacent le neam roumain. Par tout ce que nous entreprenons, nous voulons 

contribuer à la résurrection identitaire et spirituelle des Roumains de partout. »61 

Parmi les objectifs de la ND, le premier est : « La protection du caractère 

national, souverain, indépendant, unitaire et indivisible de l‘Etat Roumain. 

L‘éradication de toute forme de séparatisme ethnique ou territorial. » 

Ici on fait référence bien sûr au séparatisme hongrois, et plus précisément, 

aux revendications territoriales de la Région Sicule. 

Quant à l‘orientation doctrinaire de la ND, il poursuit : « En tant que 

nationalistes de droite, nous nous définissons par la croyance en Dieu, l‘amour de 

Neam, la dévotion pour la Patrie et le respect envers la Tradition : la Nouvelle Droite 

est envisagée comme une droite nationale, sociale et chrétienne, située sur une 

filiation continue qui commence avec Mihai Eminescu et s‘ensuit par Nicolae 

                                                           
60

 Même pendant l’interview, il utilisait rarement le nom entier de Noua Dreapta, en préférant l’abréviation 

ND, et parfois il disait le nom en chuchotant. Cela s’explique par le fait qu’on se trouvait dans un café-bar avec 

beaucoup de monde autour, mais aussi parce qu’il disait des choses que qui normalement n’étaient pas 

(encore) officielles. 

61
 http://www.nouadreapta.org/obiective.php). 

http://www.nouadreapta.org/obiective.php


292 

 

Paulescu, Nae Ionescu, Nichifor Crainic, Corneliu Codreanu, Ion Moţa, Paul Marin, 

Alexandru Cantacuzino, Mircea Eliade, Constantin Noica, Dumitru Stăniloae. » Tous 

ces noms représentent des intellectuels roumains nationalistes, certains étant 

membres du mouvement légionnaire d‘entre deux guerres. Aujourd‘hui, l‘organisation 

possède environ 6000 membres, conformément aux données trouvées sur leur site. 

 « En tant que nationalistes de droite, nous nous définissons par la croyance 

en Dieu, l‘amour de Neam, la dévotion pour la Patrie et le respect envers la Tradition. 

La Nouvelle Droite en envisageant une droite nationale, sociale et chrétienne, se 

situe dans une filiation continue qui commence avec Mihai Eminescu et s‘ensuit par 

Nicolae Paulescu, Nae Ionescu, Nichifor Crainic, Corneliu Codreanu, Ion Moţa, Paul 

Marin, Alexandru Cantacuzino, Mircea Eliade, Constantin Noica, Dumitru Stăniloae. » 

L‘organisation utilise comme symbole la croix celtique, symbole utilisé à 

présent par plusieurs mouvements de White Power ou néo-nazis, et qu‘elle a 

adaptée à l‘identité roumaine, en l‘appelant la croix de Maramures. En effet, cette 

croix est présente dans les églises roumaines et a aussi une signification chrétienne 

d‘actualité.  

 

 

Photo 8 : 

Trinité (Troita) de Maramures de 

type croix celtique, construite à 

Bucarest. 

Source : 

http://www.nouadreapta.org/simbol

istica.php 

http://www.nouadreapta.org/simbolistica.php
http://www.nouadreapta.org/simbolistica.php


293 

 

 

  Les activités de la ND sont fréquentes et varient chaque année : ils fêtent 

Corneliu Zelea Codreanu en Italie, Avram Iancu en Transylvanie, ils font des 

manifestations pour la Grande Roumanie à Chisinau, des marches pour la 

« normalité » à Bucarest, ils fêtent le jour du drapeau ou les héros de la résistance 

anticommuniste. La filiale de Cluj fête constamment le 14 ou le 15 mars le « 1848 ». 

Le nom de cette fête n‘est point 1848, mais étant donné que la manifestation a 

changé d‘une année à l‘autre, le thème principal étant resté le même : la révolution 

de 1848. La date est aussi incertaine puisque cette fête est surtout une contre-fête. 

En effet, le 15 Mars est le jour national des Hongrois. Ils fêtent aussi la révolution de 

1848, le 15 Mars marquant l‘éclatement de la révolution de Pesta (aujourd‘hui 

Budapest), quand les Hongrois se sont soulevés contre l‘Empire des Habsbourg. 

Cette fête est appelée dans la culture hongroise, le Jour des Hongrois de Partout. 

C‘est une année de confrontation roumaine-hongroise, le nationalisme roumain étant 

à son origine. Les hongrois voulaient construire un Etat hongrois qui aurait contenu la 

Transylvanie sans que les roumains n‘y soient représentés. De l‘autre côté, les 

Roumains s‘y sont opposés et ont demandé plusieurs droits et libertés. Il y a eu 

plusieurs batailles conduites par Avram Iancu (roumain) et Lajos Kossuth (Hongrois). 

Pour les deux groupes ethniques, 1848 signifie le moment d‘éclatement des 

nationalismes, sauf que les Roumains de Transylvanie ont construit leur identité 

nationale par opposition à l‘identité hongroise.  

 Ainsi, le 15 mars 2008, à l‘occasion du Jour des Hongrois de Partout, la ND 

organise une réunion contre le « séparatisme hongrois », surtout contre les 

revendications des organisations nationalistes hongroises qui ont demandé 

l‘autonomie territoriale de la Région Sicule. L‘espace a été « ethnicisé », dans le 

sens où les hongrois fêtaient cet événement à l‘église St Michel et les roumains 

devant le monument de Michel le Brave. Les slogans utilisés par l‘organisation 

roumaine ont provoqué le côté hongrois : « Clujul nu e Kolozsvár ! » (Cluj n‘est pas 

Kolozsvár), « Afara, afara, cu ungurii din tara ! » (Hors du pays les Hongrois) et un 

jeune lycéen hongrois qui portait le drapeau hongrois a été battu par des membres 

de la ND, incident rapporté dans des articles de plusieurs journaux et fait également 

attesté par plusieurs étudiants hongrois. Dragos, le président de la filiale ND de Cluj, 



294 

 

dit que ceux qui ont battu le jeune n‘étaient pas des membres de son organisation, 

mais tout simplement des manifestants roumains et supporteurs de football. 

 Dans le même « esprit » les membres de la Nouvelle Garde Hongroise (Uj 

Magyar Garda) ont manifesté le 1er décembre à Cluj les 91 ans de l‘établissement du 

bataillon Sicule. La police est intervenue rapidement dans ce cas et aucun conflit n‘a 

eu lieu, malgré la présence de plusieurs membres de la ND étaient présents aussi. 

L‘année suivante, ND manifesta à la « Marsul Memorial Avram Iancu », une 

fête dédiée à Avram Iancu.  En 2010, ils vont manifester le 14 mars pour ne pas avoir 

reçu l‘approbation de la mairie pour fêter le 15, en même temps que les Hongrois. 

Cette fois-ci, ils vont manifester contre la régionalisation de la Roumanie et contre 

l‘autonomie de la Région Sicule. En 2011, la manifestation se déploie entre le 14 et 

20 mars pour fêter la semaine culturelle Avram Iancu et en 2012 ils organisent de 

nouveau la « Marsul Memorial Avram Iancu ». 

 

Pendant une de mes années passées dans une résidence universitaire, l‘un 

de mes voisins était à ce moment-là le porte-parole de la ND. Etudiant en 

Philosophie, originaire d‘une ville du Sud-Est de la Roumanie, Horia représentait la 

filiale de Cluj. Sa présence en tant que membre de la ND ne s‘est fait sentir dans la 

résidence qu‘une seule fois, lors d‘une manifestation anti-homosexuelle où il a 

participé par la distribution d‘affiches contre l‘homosexualité. Les étudiants de la 

même résidence n‘ont pas pris au sérieux son activité. Pourtant, deux de ses voisins, 

hongrois, qui le connaissaient et savaient qu‘il faisait partie de la ND, se sont sentis 

offensés, d‘autant plus qu‘il choisissait les chambres où il laissait sous la porte les 

petites affiches. Il se manifestait rarement en tant que membre de la ND dans la vie 

quotidienne. Cependant, l‘espace virtuel et son espace intime lui laissaient plus de 

liberté. Des affiches racistes, des groupes de rock néo-nazis, des sites internet white 

power, des tatouages laissent ses collègues ou tout simplement les autres étudiants 

voir ses orientations politiques. Il est de plus le bassiste d‘un groupe de rock ultra-

orthodoxe. 

Eddy, étudiant hongrois, collègue de Horia raconte : 



295 

 

« On parle de Horia, le porte-parole de la Nouvelle Droite et de son attitude 

cordiale, la plus cordiale de tous ces Roumains de mon cours…si tu me hais, crache-

moi à travers ! C’est ça ce que je n’aime pas, l’hypocrisie. Si tu me hais, allez ! Au 

revoir ! »  

Paul, roumain, lui aussi étudiant en Philosophie, a connu Horia : 

« hmmm…je sympathise avec lui comme ça, à la limite une blague, mais pas 

plus… 

Comment tu sais qu’il fait partie de la ND ? 

C’est lui qui me l’a dit. Il a affiché quelques articles sur internet et il envoyait 

des links…ou bien sûr messenger62, il avait un blog je pense ou je ne sais plus. Et à 

un moment donné il avait une certaine photo avec une affiche nazie. Et quand je l’ lui 

ai demandé ce qu’il faisait avec cette photo-là, il m’a dit : hahaha…peut-être que tu 

ne vas pas aimer, mais… »  

                                                           
62

 Système virtuel de messagerie instantanée 



296 

 

 

A présent Horia est doctorant en Philosophie, mais, il n‘est plus le porte-parole 

de l‘organisation. 

Dani est le président de la ND Cluj depuis ses 18 ans. Il a débuté à Baia-

Mare, sa ville d‘origine, dans ND Maramures. Il dit sur la ND qu‘elle a 5 « piliers » 

(c‘est-à-dire des membres permanents qui s‘impliquent beaucoup dans 

l‘organisation), dont un est hongrois, mais refuse de donner d‘autres informations à 

leur sujet. Comme les autres membres de la ND, il est contre l‘Union Européenne, 

contre la globalisation et contre le multiculturalisme. Pour lui, la tradition, la religion, 

le neam sont essentiels, tandis que tous les autres éléments importés peuvent faire 

surtout du mal. On observe une grande ressemblance entre le type de nationalisme 

dont il parle et celui de l‘artiste roumain Dan Puric.  

Nous avons choisi de parler de Dan Puric à cause de sa soudaine célébrité en 

tant qu‘écrivain. Son premier livre sorti en 2008 s‘appelle « Cine suntem » (« Qui 

sommes-nous ») et a été parmi les livres roumains les plus populaires de cette 

année-là. Il a tenu des conférences, dont une a eu lieu à Cluj, dans l‘Auditorium de 

l‘UBB. La salle était pleine d‘étudiants, la plupart étant des étudiants roumains en 

Théologie et le plus probable des membres ASCOR. ASCOR est une autre 

organisation de jeunes étudiants roumains et orthodoxes qui participent parfois avec 

les membres de la ND à différentes manifestations. La religion joue encore un rôle 

très fort dans l‘extrémisme de droite, surtout qu‘elle a été en Roumanie dès son 

origine. La conférence a commencé et a fini par une prière à laquelle ont participé 

presque toutes les personnes présentes. Puis, la discussion a continué sur l‘homme 

nouveau de communisme, sur le roumain qui s‘y est opposé, sur le roumain confus 

etc. 

« Cine suntem » reprend l‘idée de l‘identité nationale roumaine. Le livre ne 

contient pas de passages directement xénophobes, mais laisse place aux 

interprétations. C‘est la recherche d‘une identité roumaine authentique, qui passe par 

le paysan idéalisé, l‘intellectuel pionnier dans la lutte nationale, l‘orthodoxie, 

l‘opposition au communisme et aux éléments artificiels importés aujourd‘hui de 

l‘Occident, surtout contre la globalisation. 



297 

 

« Qui sommes-nous, comme cri identitaire, dans le but du réveil de la 

conscience nationale, est apparu clairement pour la première fois, dans notre culture 

sociale, politique et historique, avec l‘Ecole Transylvanienne (Scoala Ardeleana) ; il a 

été poursuivi par les pasoptisti (participants à la Révolution de 1848) obligés de se 

définir envers le monde moderne et civilisé ; ce cri est devenu plus tard représentant 

de la spécificité nationale, de la particularité de l‘ethnique roumain, par Mihail 

Kogalniceanu, Alecu Russo, B.P. Hasdeu, en complétant la cristallisation d‘une 

nouvelle direction sociale, avec Titu Maiorescu, qui à cette époque se demandait : 

Comment évoluons - nous et par quels moyens ?. La température morale et 

culturelle créée par la société « Junimea » rend possible la manifestation sans 

précédent dans la culture politique, du summum de la conscience nationale qui a été 

Eminescu. (…) Quelle compréhension chez Eminescu, d‘un phénomène, dans 

l‘étonnement de sa vulnérabilité, envers la naissance de la conscience nationale 

dans la blessure de la Transylvanie. » (Puric, 2008 : 142). 

Les éléments qui existent dans les livres de Dan Puric peuvent se retrouver 

chez les membres de la ND, parfois même exposés de manière plus tranchante. Ion, 

étudiant en Histoire, présent aux manifestations de la ND et dans une relation 

d‘amitié avec ceux-ci, parle même d‘un « mouvement puricist ». Il se montre ouvert 

au type de nationalisme roumain exprimé par Dan Puric et à l‘orthodoxie. Il 

mentionne qu‘il n‘est pas membre de la ND, mais sympathisant. Il refuse de l‘être 

parce qu‘il n‘aime pas le type de nationalisme manifesté par l‘organisation, qui, dit-il, 

s‘approche beaucoup du nationalisme communiste. Dans le même temps, il est à la 

recherche d‘un équilibre intérieur dans l‘orthodoxie. Il ne va pas à l‘église, préférant 

lire et faire des prières seul chez lui. De plus, il refuse d‘aller aux églises 

« modernes », de la ville, qui sont dans une relation trop étroite avec l‘Etat et la 

politique. Ce qu‘il préfère c‘est « la petite église en bois, en haut de la montagne » 

(Ion). Comme ses amis de la ND, Dragos et Horia, ils écoutent le même genre de 

musique (rock) et sortent dans les mêmes bars (Zorki, Atelier, Hard Rock etc., jamais 

dans les bars hongrois). Les « croyances » nationalistes combinées avec un état 

alcoolisé, peuvent donner naissance aux conflits. Certains étudiants roumains, 

collègues à la faculté d‘histoire avec Mircea affirment avoir assisté un soir, à 

l‘agression par Ion,  d‘une fille inconnue, pour le seul motif qu‘elle était de la région 

Sicule. Dans leurs cas, le « partage » des amis se fait aussi en fonction de leurs 

orientations politiques. Depuis qu‘il sort avec les membres de la ND, Mircea s‘est 



298 

 

éloigné de ses anciens amis non seulement parce qu‘ils ne sont pas nationalistes, 

mais aussi parce qu‘ils ont des Hongrois dans leur groupe. Dans le nouvel entourage 

de Ion, il y a aussi d‘autres étudiants, sympathisants de la ND, que j‘ai vu participer à 

certaines manifestations de l‘organisation.  

Une soirée avec eux s‘est déroulée dans le même bar, Zorki. A part moi, il n‘y 

avait qu‘une seule fille, la copine d‘un des jeunes hommes présents. Elle participe 

aussi, avec son copain, aux différentes manifestations de la ND. On sait que les filles 

son très peu représentees dans ND (environ 20% d‘après Dragos) Autour d‘une 

bière, les discussions se sont portées sur des émissions TV de divertissement ou de 

politique, des concerts rock, de la musique rock et quelques blagues anti-juifs. 

Certains d‘entre eux, écrivent aussi dans leurs blogs sur des questions liées à la 

politique roumaine, cela a été un autre sujet de discussion abordé. 

 

Les étudiants, roumains ou hongrois, se montrent méfiants à l‘égard de cette 

organisation. Si les Roumains sont plutôt indifférents ou ne prennent pas au sérieux 

leurs actions, pour les étudiants hongrois leurs actes peuvent devenir menaçants ou 

offensants.  

« J’évite  ceux de la Garde Civique Hongroise, comme j’évite ceux de la ND. 

Est-ce que tu as vu des manifestations ?   

Bah oui, le 15 Mars. C’était à l’église St. Michel…il y avait la messe religieuse 

et la cérémonie et tout ce que tu veux. Et ils ont défilé en sortant et en en faisant le 

tour. Et ici au clocher, au monument Memorandistilor, il y avait quelques personnes 

de la ND, avec les t-shirts, les drapeaux…et ils criaient. Je suis passée, je les ai un 

peu regardés…et je me suis dit bon, des bêtises comme ça... » (Lia) 

« Je ne connais personne de la ND, et franchement je ne le veux même pas. 

J’ai entendu qu’ils sont skinhead entre autres…et le mec d’Allemagne (un ami à lui) a 

demandé à l’un d’entre eux pourquoi il était skinhead. Et le mec a répondu qu’il 

n’aimait pas les Juifs, qu’il est athée etc. Et pourquoi il n’aime pas les Juifs ? Parce 

qu’ils ont tué Jésus Christ. Hahaha ! Soyons sérieux ! Il ne s’agit que d’une formalité. 

C'est-à-dire, c’est quelque chose de passager Je pense que c’est comme ça que 

cela se passe avec la ND aussi, c'est-à-dire qu’ils ne connaissent rien ! » (Levente) 



299 

 

En effet, parmi les membres de la Nouvelle Droite il y a aussi des skinhead. 

On les reconnait à leurs vêtements, leurs crânes rasés et le physique souvent assez 

costaud. Dans ce cas on parle des skinheads racistes-nationalistes, si on prend en 

compte la classification de Brigitta Orfali (2003). Comme dans la plupart des cas, il 

s‘agit d‘identités essentiellement politiques et musicales qui trouvent des ennemis 

communs : la minorité tzigane et hongroise et qui adoptent la même représentation 

sociale en se rapportant à trois critères : 

« a) la visibilité plus importante des skins nationalistes qui impose une 

référence obligée à l‘extrême droite pour les skins antiracistes ; 

b) le comportement violent (également visible) ; 

c) une charte vestimentaire commune.‖ (Orfali, 2003: 274). 

« Quant à ma collègue, Ioana, elle était très  opposée à La Nouvelle Droite 

apparemment. Lore (une autre collègue) lui dit qu’elle va à Budapest…et elle répond 

« Là, chez les Hongrois ?! ». Et Lore lui demande : et alors ? Tu n’es pas par hasard 

de la Nouvelle Droite ? 

Quand elle a parlé avec moi, elle a dit que non, que tu sais…que non, qui t’a 

dit ça ? Mais, j’avais été informé par le collectif. Jusque là je ne savais pas. Je lui ai 

fait une blague avec les bottes. Je lui ai dit que j’allais porter les traces de ses bottes 

sur ma figure… Et elle a dit…ohhh laisse-moi…Elle est à la faculté de psychologie, 

mais elle a la tête comme les enfants…comme un chewing gum, tournons-le en 

blague. Si tu mets ton doigt dedans il y reste ta trace exactement comme tu l’avais 

mis. Elle a voulu me faire rencontrer ceux de la Nouvelle Droite…on a parlé de 

Codreanu et je lui ai dit « non, il n’était pas si mauvais…j’ai lu Codreanu ». (Eddy) 

« J’ai parlé avec lui très respectueusement (il parle de Horia de la ND) et avec 

Mircea aussi. Jamais je n’ai eu de dispute avec lui. C’est ça ce qui m’énerve le plus, 

que si jamais on avait une discussion, ils diraient : ça ne compte pas parce que toi, tu 

es cool. Oui mon frère, mais moi aussi je suis Hongrois. Et moi aussi je fais partie de 

ceux que tu rejettes. Et cela n’est pas possible. Et ça c’est une chose qu’ils oublient : 

premièrement, nous sommes humains. C’est ce qu’ils oublient, mais ça n’a pas 

d’importance. Peut-être que c’est comme ça, pour la rigolade (…) Comparaison avec 

la Nouvelle Droite : tout le monde a eu la rubéole ou la varicelle ou je ne sais pas 



300 

 

quoi…Mais à un moment donné tu as été guéri (…). Quand on est déréglé de la 

normalité, ça c’est la varicelle, à 21, 22 ans tu commences quand même à mûrir. 

Mais si tu as 30 ans et que tu n’as toujours pas toute ta tête, ça c’est moche. C’est 

tout. Quel sérieux peut avoir une telle organisation si son président …une telle 

organisation si son président a combien ? 21, 22 ans ? » (Norbert) 

On observe que les étudiants en Histoire et Philosophie connaissent bien 

certains membres de la ND, surtout parce qu‘ils sont camarades. Et en effet, 

l‘organisation n‘inspire pas de confiance ou de sérieux à cause de son attitude et de 

l‘âge de ses membres. Ils sont regardés comme des gens immatures, qui passent 

par une période nationaliste. 

Parmi les jeunes étudiants hongrois, certains ne sont pas au courant de 

l‘existence des organisations de droite. 

« Non, je ne sais pas…non, franchement…Je pense que je connais une 

organisation hongroise, mais je ne suis pas sûre… » (Rebeka, Etudes 

Européennes) ; « Non, je ne connais pas La Nouvelle Droite » (Szabi, Sciences 

Economiques).   

 



301 

 

Section II : « 64 Komitate » 

 

Si les étudiants ne prennent pas au sérieux la question nationaliste de la 

Nouvelle Droite, il y certainement quelqu‘un qui s‘y intéresse : les autres 

organisations nationalistes de droite, hongroises. Celle à laquelle je me suis 

intéressée s‘appelle 64 Komitate, une organisation dédiée surtout aux jeunes. Le 

nom même fait référence aux régions que contenait la Grande Hongrie avant le traité 

de Trianon. L‘organisation s‘appelle de son nom vrai et complet Hatvannégy 

Vármegye Ifjúsági Mozgalom -Mouvement de Jeunesse des 64 Comtés. Elle se 

manifeste en Hongrie surtout, mais aussi ailleurs. Elle a même une section française 

depuis 2006.63 Comme La Nouvelle Droite, HVIM est une organisation d‘extrême 

droite, qui organise plusieurs manifestations liées à la célébration des héros 

nationaux, des fêtes nationales et des camps nationaux pour les enfants et les 

jeunes. L‘organisation a été formée en 2001 par László Toroczkai et sa devise est 

« Foi,  loyauté, courage ».64 Le drapeau de l‘organisation contient le signe Ω 

(Omega) d‘origine grecque et qui veut exprimer « du courage, de la masculinité et de 

la vertu » (Aron). 

 

                                                           
63

 http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:6enqbupcqi0J:hvim-

france.hautetfort.com/about.html+hvim&cd=2&hl=fr&ct=clnk&gl=fr). 

64
 http://www.hvim.hu/mozgalomrol 

Photo 10 : Le sigle de l’organisation 

64 Komitats 

 

Source : http://www.hvim.hu/  

http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:6enqbupcqi0J:hvim-france.hautetfort.com/about.html+hvim&cd=2&hl=fr&ct=clnk&gl=fr
http://webcache.googleusercontent.com/search?q=cache:6enqbupcqi0J:hvim-france.hautetfort.com/about.html+hvim&cd=2&hl=fr&ct=clnk&gl=fr
http://www.hvim.hu/mozgalomrol
http://www.hvim.hu/


302 

 

 

Aron, étudiant hongrois à la Faculté d‘Histoire, fait partie de HVIM depuis 

2008. Selon ses dires l‘organisation n‘est pas enregistrée en Roumanie, mais en 

Hongrie. Ainsi, les fonds financiers qu‘ils utilisent sont leurs fonds propres ou des 

sponsorisations. En Transylvanie, ils organisent des activités le jour de Matia 

Corvinus, comme : des danses des XIVème et XVIème siècles, des dégustations de 

vins et des camps d‘été pour les élèves ou les jeunes. La plupart des camps sont 

organisés dans la Région Sicule (car la plupart des Hongrois sont là-bas, explique 

Aron) et les activités consistent surtout dans des concerts (le soir), des expositions, 

de l‘équitation, du tir à l‘arc etc. Ces camps sont organisés spécialement pour les 

Hongrois. Pour les jeunes étudiants venant d‘arriver à Cluj, des promenades dans la 

ville, pour leur faire connaitre Cluj, surtout d‘un point de vue historique sont 

organisées (Aron). Ils commémorent le Traité de Trianon, le 23 Octobre et le 1er 

Novembre au cimetière avec des prêtres aussi. Ils organisent des présentations sur 

des thèmes historiques ou sur ‘56 avec des professeurs de l‘UBB. Ils commémorent 

aussi le Diktat de Vienne de 1940 (événement douloureux pour le côté roumain) et 

Wass Albert, duquel Aron dit :  

« Wass Albret est un écrivain excellent, un modèle de la culture hongroise. Il 

est considéré comme un criminel de guerre seulement par les Roumains, mais pas 

par les autres Etats européens. » 

 Aron se présente physiquement très proche des skinheads dont on a déjà 

parlé : il porte des vêtements de genre « militaire », « à la base du rock », dit-il. Il 

préfère écouter en effet du rock (hard rock, trash metal etc.) et parmi ses groupes 

préférés il y a : OSSIAN et Edda Pokolgép. Les endroits où ils sortent sont surtout 

des bars hongrois : Heltai, Krojczar, Boulgakov, parce que les prix sont plus bas et 

qu‘il y a beaucoup d‘étudiants. La politique ne lui dit rien, et en plus l‘UDMR est un 

parti politique comme tous les autres et ne représente pas les Hongrois comme il le 

faudrait. Il affirme d‘avoir choisi cette organisation « parce que j‘ai cru que c‘est bien 

et que je veux faire quelque chose pour garder l‘identité culturelle et ethnique ». Il 

montre son inquiétude surtout pour les régions où la population hongroise est 

inférieure à 20%. 



303 

 

 « Là il y a une assimilation assez grande. Et elle est à double tranchant : les 

roumains aussi assimilent, mais les Hongrois aussi se laissent assimilés ». 

Aron considère le Trianon comme « la plus grande tragédie du peuple 

hongrois », parce que les pays ont été partagés en fonction des critères 

économiques et non pas ethniques, en suivant la voie ferrée. Horty a été le dernier 

grand homme d‘Etat Hongrois :  

« Après la Ière Guerre Mondiale, ce qui restait en Hongrie a été détruit et il a 

élévé la Hongrie comme Etat et il a organisé tout tout tout. On ne peut pas le 

considérer fasciste ou nazi, d’ailleurs Antonescu non plus. Ils étaient des personnes 

politiques qui ont essayé à cette époque de faire ce qui était le mieux pour leur 

pays. » 

 Quant à la Nouvelle Droite, il dit qu‘ils ne se comprennent pas du tout :  

« eux, ils fonctionnent sur la haine envers les Hongrois (…) ils n’ont pas 

beaucoup d’événements (…) ils ont des intellectuels, mais très peu. La plupart sont 

des supporteurs de football, surtout avec Universitatea. » 

En effet, le football a commencé à être un sujet de plus en plus « ethnicisé » à 

Cluj, ce qui peut donner naissance à des conflits nationalistes violents. Aron se 

déclare un « ex supporteur de l‘équipe U (Universitatea) ». Il explique que dans les 

années ‘90, il n‘y avait pas de conflits interethniques. Ceux-ci ont commencé en 

2005-2006, sur la base de quelques interventions politiques et des interventions de la 

ND qui ont agité les gens. George, étudiant et professeur de sport roumain explique 

l‘histoire des deux équipes de football, une hongroise, CFR et l‘autre roumaine, U. Il 

dit qu‘après le Trianon a eu lieu un match sur le stade municipal entre les équipes 

hongroise et roumaine avec un enjeu : celle qui gagne gardera le stade. L‘équipe 

roumaine a gagné et les Hongrois sont partis. Depuis la bagarre entre les deux ne 

cesse. 

Mêmes si les équipes sont ethnicisées, cela ne veut pas dire qu‘elles sont 

formées strictement que par des sportifs hongrois à CFR ou roumains à U. 

L‘historienne Edit Szegedi fait aussi une analyse des deux équipes dans l‘article 

« Cluj-Kolozsvár : deux mémoires irréconciliables ? ». L‘étrangeté réside dans le fait 

que la rivalité entre les deux équipes se fait en termes d‘authenticité et de légitimité 



304 

 

historique. De plus, « si en effet U était l’équipe roumaine et CFR l’équipe hongroise 

de Cluj, alors cela ne serait pas de tout scandaleux. Au delà des simplifications des 

nationalistes, le scandale a ses racines dans le fait même qu’on ne peut pas tracer 

une frontière ethnique entre les deux clubs. Pas seulement parce que le seul 

hongrois de CFR est le financier, mais aussi parce qu’une grande partie des 

supporteurs sont hongrois ; il existe même une galerie « hongroise » KVSC, la 

plupart des supporteurs sont roumains. Il y a même une petite galerie des 

ultranationalistes, appelée Romaniacs. Mais U non plus n’est pas l’équipe de ceux 

qui ont seulement « un cœur roumain », il existe comme club rival, une galerie mixte 

de point de vue ethnique. »65 

 

A la différence de la Nouvelle Droite, HVIM n‘est presque pas du tout connu 

par les étudiants roumains et peu connu par les étudiants hongrois. En parlant des 

organisations nationalistes, le plus souvent les étudiants font référence au Parti 

Civique Hongrois et même au sujet de ce parti, ils ne connaissent pas beaucoup de 

choses : « franchement, je n‘ai pas trop entendu parler d‘eux. Premièrement je ne 

m‘y suis pas intéressé, deuxièmement je ne suis pas dans la région appropriée pour 

entendre parler d‘eux. » Levente se trouve en effet à Cluj, et le parti agit surtout dans 

la Région Sicule.  

Rebeka : « Je connais une organisation hongroise, mais je ne suis pas sûre 

quand même…mais en général je ne sais pas, je ne suis familière ni avec les 

organisations de Cluj, ni avec les autres ou d’autres, ailleurs. Je te dis, je connais 

une organisation importante, mais je ne sais plus comment elle s’appelle. »  

Pourtant, l‘organisation d‘extrémisme de droite qui fait sentir sa présence 

parfois à Cluj s‘appelle Jobbik, mais elle n‘est pas forcement une organisation dédiée 

aux jeunes et se manifeste dans toute la Transylvanie, surtout dans la Région Sicule. 

Ils sont toutefois en relation avec 64 Komitate.   

Une autre étudiante hongroise parle de l‘organisation « Les Jeunes Hongrois 

de Transylvanie » : 

                                                           
65

 http://ciprianmihali.blogspot.fr/2010/05/cluj-kolozsvar-memorii-ireconciliabile.html 

http://ciprianmihali.blogspot.fr/2010/05/cluj-kolozsvar-memorii-ireconciliabile.html


305 

 

« Ils ont quelques événements : des camps, des conférences et ainsi de suite  

qu’ils organisent et gèrent chaque année. 

Et quelle est l’idée de l’organisation ? 

Ben…je ne peux pas détailler parce que je ne connais pas si bien. 

Mais tu as des camarades qui font partie de l’organisation ? 

Ahh…oui, je connais des gens qui font partie de l’organisation (…) Ils vont et 

font de la propagande : venez dans le camp, venez, toi aussi et toi ! Car il y aura ça 

et ça, et je ne sais pas qui viendra, et vous pouvez faire ça et ça. Et parmi ces 

choses il y a des événements ou des discours politiques avec des gens politiques. Et 

il y a des gens qui réfléchissent autrement, les jeunes se rendent compte 

que…donc…c’est un moyen d’entrer dans la vie politique. Donc c’est une chose à 

deux tranchants : tu fais partie des gens sur lesquels eux, ils ont impact et toi…tu 

feras partie des gens qui gouvernent je ne sais pas quel parti … Soit tu es de ceux 

sur lesquels ils n’ont pas d’impact, mènent leurs vies plus loin (…) A moi, ils m’ont dit 

d’y aller parce qu’il y a des concerts et tout…mais moi je n’ai pas voulu. Je sais ce 

qui se passe et je ne veux pas y participer et en plus payer pour ça. » (Aniko).  

 

On observe que parmi les étudiants les mouvements extrémistes de droite ne 

sont pas connus et ne suscitent pas d‘intérêt. La Nouvelle Droite est pourtant plus 

connue que les autres organisations hongroises étant donné aussi leur présence 

dans les medias roumains. On doit mentionner aussi qu‘un de ses appuis est Ionut 

Tene, rédacteur au journal NapocaNews. De plus, cette organisation, agit dans toute 

la Roumanie, tandis que les organisations hongroises se concentrent sur la 

Transylvanie et la Région Sicule. Même si les conflits sont rares, leurs actes doivent 

être surveillés. Quant aux étudiants non-membres, ils ont une attitude « mûre », 

prennant de la distance par rapport à leurs actes, en les regardant parfois avec 

ironie, parfois juste comme des actes stupides et passagers de la « jeunesse ». 

 



306 

 

Chapitre IV : Conclusion 

 

En passant par les activités étudiantes militantes depuis le XIXème siècle 

jusqu'à présent, on observe la différence entre les premiers étudiants de BB et leurs 

activités dans la Société « Iulia », en dehors de l‘université, leurs rôles dans la 

construction et l‘affirmation des nationalismes. La transition se fait aujourd‘hui vers le 

multiculturalisme. Quel est leur apport alors dans cette nouvelle politique ? 

Cette question soulève une incertitude concernant le rôle des étudiants : sont-

ils sujets ou objets de la politique multiculturelle ? On est parti de l‘hypothèse qu‘ils 

etaient les sujets principaux de la politique, mais vue l‘application du 

multiculturalisme et les implications politiques au cours du temps, on se rend compte 

que les étudiants ont les deux rôles. En tant qu‘objets du multiculturalisme ils sont 

dressés dans une politique multiculturelle descriptive qui se déroule dans un espace 

commun : l‘université. En même temps, ils sont influencés par les demandes pro et 

anti séparation ou par les différents conflits symboliques. Toujours en tant qu‘objets, 

ils sont partie de la structure administrative universitaire, témoin de ce type de 

multiculturalisme. 

En tant que sujets, les étudiants sont moins militants que ceux du XIXème 

siècle. Les raisons sont multiples. Premièrement, le rôle de l‘étudiant n‘est plus le 

même que celui du XIXème siècle, et la liaison multiculturalisme-université n‘est pas 

la même que nationalisme-université (souvenons-nous, qu‘au XIXème siècle 

l‘université est née à l‘époque des nationalismes et avait un rôle scientifique, mais 

aussi de conscience nationale). De plus, la politique multiculturelle est comprise 

différemment par les étudiants. Ainsi, en fonction de leur compréhension et des 

définitions variées qu‘ils lui donnent, ils vont la considérer valable ou non. Puis on 

s‘approche d‘un autre point essentiel : leur propre projection du multiculturalisme se 

fait dans le sens de l‘université vers eux-mêmes et plus rarement dans le sens 

inverse. Alors, eux-mêmes se mettent dans un rôle plutôt d‘objets que de sujets 

actifs de cette politique. D‘un autre côté, on voit que l‘université justifie son 

multiculturalisme par sa structure administrative et sa reconnaissance européenne, 

et ne se sent pas responsable d‘intervenir au-delà de ces limites. 



307 

 

Ainsi, on aura deux points polarisés qui ralentissent le déroulement de la 

politique  multiculturelle : l‘université qui se déclare multiculturelle et considère son 

rôle complet dans ce sens et les étudiants, qu‘ils croient ou pas dans l‘existence de 

cette politique, qui ne réagissent pas et attendent que l‘université s‘implique plus. Le 

passage d‘une politique nationaliste à une politique multiculturelle est encore plus 

difficile ici à cause de l‘intervention de différents partis et intérêts politiques 

nationalistes ou pas. On a déjà présenté des étudiants nationalistes faisant partie 

des organisations d‘extrême droite et qui se manifestent, plus rarement dans le cadre 

universitaire, mais souvent quand même dans les milieux estudiantins. Quelles que 

soient les origines de l‘adoption du multiculturalisme dans l‘université, son application 

semble passer dans la perspective des étudiants par une période difficile, mais pas 

insurmontable, compte tenu du fait que la plupart d‘entre eux, dans leurs rôles de 

sujets et objets, sont favorables à une politique multiculturelle.    

 

 
 



308 

 



309 

 

  

L‘approche du sujet des relations interethniques prend différentes formes en 

fonction du contexte et des identités ethniques impliquées. Nous avons vu que, dans 

une région comme la Transylvanie, il y a des nuances différentes de la dynamique 

des relations interethniques. L‘université « Babes-Bolyai » présente un échantillon 

emblématique des les relations interethniques de toute la Transylvanie grâce à son 

passé, à son positionnement géographique et à sa réputation universitaire qui attire 

des étudiants de la région transylvanienne et d‘autres régions roumaines.  

Ainsi, en partant du niveau microsocial de l‘université, nous pouvons élargir 

notre perspective sur d‘autres cadres spatio-temporels de la Transylvanie voire de la 

Roumanie. Elle devient ainsi un archétype pour le « monde de vie » étudiant, mais 

aussi pour les relations interethniques. Ce milieu universitaire réunit principalement 

depuis un siècle deux groupes ethniques : les Hongrois et les Roumains. Les deux 

identités ethniques sont construites dans un temps-espace communs, mais opposés, 

qui s‘expriment notamment par deux langues différentes.  

Même si cette recherche a été divisée en trois facteurs (Temps, Espace et 

Langue), cela ne démontre pas l‘existence d‘une interrelation entre les trois, bien au 

contraire. La division a été choisi pour mettre en évidence la contribution de chacun, 

mais en tenant compte de leur détermination réciproque. Par cette étude nous nous 

sommes proposés de montrer la dynamique des relations interethniques en utilisant 

ces trois facteurs comme déterminants principaux dans la construction des identités.  

Tout au long de la recherche, nous observons que les étudiants choisissent 

différentes identités ethniques, influencées par les trois facteurs. Nous avons vu que 

les situations communes sont celles où les étudiants hongrois choisissent une 

identité ethnique hongroise et les roumains, une identité nationale roumaine. Le 

Temps-histoire influence en grande partie ce choix et provoque l‘ethnicisation des 

deux groupes. Les relations interethniques apparaissent alors sous la forme d‘une 

séparation des deux groupes. Mais, le Temps-histoire n‘est pas le seul qui contribue 

à la construction de frontières ethniques. L‘espace, par le procès d‘appropriation 

ethnique et la langue renforcent cette séparation, amenant les relations 

interethniques, dans certains cas particuliers, jusqu‘à des relations de conflit. Les 

vies estudiantines se déroulent ainsi dans des temporalités parallèles.  



310 

 

Pourtant, nous constatons aussi une situation différente, surtout parmi les 

étudiants provenant de la Transylvanie : la mémoire autobiographique participe à la 

construction d‘une nouvelle identité, qui n‘est ni roumaine, ni hongroise, mais plutôt 

régionale (transylvanienne). Cette identité transpose l‘espace de différentes 

manières, ne l‘appropriant pas à une ethnie propre. Dans cet espace-temps, les 

langues roumaine et hongroise sont utilisées même s‘il ne s‘agit pas d‘un bilinguisme 

équilibré. Ceux qui choisissent une identification régionale ou locale fréquentent 

aussi des milieux estudiantins mixtes et des spécialisations roumaines à l‘université. 

A noter que dans le cas des identités régionales et ethniques, on observe la 

situation spécifique d‘étudiants qui s‘identifient en tant que Sicules. Le procès 

d‘identification est différent d‘un cas à l‘autre, certains s‘identifiant comme Sicules 

(comme identité historique ou comme provenant de la Région Sicule) et d‘autres 

s‘identifiant comme Hongrois tout simplement (par l‘usage de la même langue). Le 

Sicule, aux yeux des Roumains et des Hongrois, a aussi différents manières d‘être 

identifier : pour les Roumains, les Sicules sont Hongrois, pour les Hongrois, il y a des 

différences dans certains cas. L‘isolement physique et social de la Secuime se 

manifeste dans le milieu universitaire dans le sens où ils choisissent souvent le 

même milieu ethnique formé de Sicules. Cela crée de nouveau des frontières 

ethniques avec les étudiants hongrois et roumains. Nous constatons que les Sicules 

qui ne se sentent pas différents des Hongrois s‘intègrent plus facilement dans les 

groupes hongrois et roumains. 

 

 Toutes ces différentes identités se rencontrent dans un espace commun- 

l‘université- qui, sous influence politique ou à la recherche d‘une relation pacifique, a 

adopté la politique du multiculturalisme. Pourtant, son application ne semble pas 

prendre en compte tous les aspects concernant le multiculturalisme. Elle insiste sur 

le côté administratif, mais laisse à part celui du dialogue. Etant donné son passé 

nationaliste, mais aussi la présence d‘étudiants qui proviennent des temps-espaces 

différents et parfois ethnicisés, l‘application de sa politique peut donner des effets 

contraires. Ainsi, les spécialisations hongroises conservent souvent une séparation 

entre les deux groupes ethniques. D‘un autre côté, il y a des étudiants qui, même 

s‘ils critiquent la mise en pratique de la politique multiculturelle ne s‘impliquent pas 

dans sa construction. Ils s‘affirment être pour une politique multiculturelle, bien que 

leurs définitions soient différentes. La plupart des étudiants roumains perçoivent la 



311 

 

politique multiculturelle dans son sens administratif. Ainsi, l‘UBB représente pour eux 

un vrai modèle multiculturel. Les opinions sont différentes, en fonction des trois 

facteurs qui ont structuré notre étude et de leur interprétation du multiculturalisme.  

 Cette étude s‘attache au sujet des relations interethniques, en prenant en 

considération les sujets estudiantins hongrois et roumains. Nous avons essayé de 

montrer la diversité de ces relations en fonction de la construction identitaire. Ainsi, la 

description est variée, en passant par l’unidentité ethnique ou nationale, jusqu‘aux 

identités locales ou régionales et pour chaque identité choisie, en ressort un 

déterminant qui se manifeste plus que les autres.  

 

 



312 

 

Liste des illustrations  

 

Liste des cartes 

 

Carte 1 : La Roumanie : pays voisins et localisation en Europe……………………....13 

Carte 2 : « L‘analyse et le découpage géographique régional, en 1930, lorsque la 

Roumanie était encore un vaste pays rural et en 1970 après un quart de siècle de 

développement industriel. » (Rey, 1975 : p. 37)………..………………………………14 

Carte 3 : Le recensement de 1992……………………………………………………….16 

Carte 4 : Le pourcentage des Hongrois dans les départements de la Transylvanie en 

1994……………………………………………………………………………………….....17 

Carte 5 : La Transylvanie à l‘époque du Royaume de Dacie………………………...65 

Carte 6 : La construction du territoire 1699-1792………………………………………66 

Carte 7 : La création de l‘Autriche-Hongrie en 1867…………………………………..67 

Carte 8: La Hongrie à la suite de Trianon……………………………………………….68 

Carte 9 : Les sites de Cluj-Napoca……………………………………………………...158 

Carte 10 : Les espaces étudiants……………………………………………………….169 

Carte 10 : Faculté de Sciences Economiques : placement………………………….175 

 

 

Liste des Photos 

 

Photo 1 : Place de l‘Union, Cluj-Napoca……………………………………………...146 

Photo 2 : L‘établissement du Conseil  Municipal de Cluj-Napoca………………...147 

Photo 3 : La plaque qui se trouve à l‘entrée de l‘établissement du Conseil 

Général ……………………………………………………………………………………148 

Photo 4 : La statue de Baba Novac…………………………………………………….151 

Photo 5 : La statue de Mathias Rex (septembre 2011), après sa rénovation…….155 

Photo 6 : La Place de l‘Union…………………………………………………………...156 

Photo 7 : La statue d‘Avram Iancu……………………………………………………...160 

Photo 8 : Trinité (Troita) de Maramures de type croix celtique………………………292 



313 

 

Photo 10 : Le sigle de l‘organisation 64 Komitats……………………………………300 

 

Liste des Cartes mentales 

 

 

Carte mentale 1 : Georgiana…………………………………………………………..177 

Carte mentale 2 :  Sebi…………………………………………………………………179 

Carte mentale 3 : Delia……………………………………………………………........181 

Carte mentale 4 : Ioana………………………………………………………………...183 

Carte mentale 5 : Aniko ………………………………………………………………..184 

Carte mentale 6 : Csabi ………………………………………………………………..187 

Carte mentale 7 : Elena ……………………………………………………………......188 

Carte mentale 8 : Aron ………………………………………………………………....190 

 



314 

 



315 

 

Livres 

 Anderson, B., Comunitati imaginate: Reflectii asupra originii si raspandirii 

nationalismului, Bucuresti : Integral, 2000 (1983, 1991). 

 Andreescu, G., Extremismul de dreapta in Romania, Cluj : Centrul de Resurse 

pentru Diversitate Etnoculturala, 2003. 

 Antohi S., Balazs T., Péter A., Narratives Unbound. Historical Studies in Post-

Communist Eastern Europe, vol V, Budapest/New York : Central European 

University Press, 2007. 

 Augé, M., Non-lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, 

France : Editions du Seuil, 1992. 

 Augé, M.,  Les formes de l’oubli, Paris: Editions Payons et Rivages, 2001. 

 Bernus, E., « Nomades sans frontières ou territoires sans frontières »,  in 

Bonnemaison, Cambrezy et Quinty-Bourgeois, Les territoires de l’identité. Le 

territoire, lien ou frontière ?, Paris : Harmattan, 1999, pp. 33-41. 

 Bocsan, N., Istoricul universitatii « Babes-Bolyai », in 75 de ani de la 

înfiinţarea Universităţii Daciei Superioare, Cluj-Napoca, 1994. 

 

 Boia L., Istorie si mit in constiinta romaneasca, IIème édition, Bucuresti, 

Romania : Humanitas, 2000. 

 Bonetti, M., Le bricolage imaginaire de l’espace, Marseille : Ed. Hommes et 

Perspectives, 1994. 

 Bottoni S., Transilvania roşie. Comunismul român şi problema naţională 1944–

1965, Cluj-Napoca : Editura Institutului pentru Studierea Problemelor 

Minorităţilor Naţionale et Kriterion, 2010. 

 Bourdieu, P., Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, France : ed. de 

Seuil, 1994. 



316 

 

 Brubaker R., Feischmidt M/, Fox J., Grancea L., Nationalist Politics and 

Everyday Ethnicity in a Transylvanian Town,  Princeton: Princeton University 

Press, 2006. 

 Candau, J.,  Anthropologie de la mémoire. Paris: Armand Colin, 2005. 

 Candau, J., Mémoire et identité, Paris: Presses Universitaires de France, 

1998. 

 Certeau M. (de), L’invention du quotidien. 1. Arts de faire, France : Gallimard, 

1990. 

 Cherubini B., Les ancrages urbains et sociaux de l’espace universitaire à la 

Réunion. Des ethnologues sur le campus, Paris : Editions de l‘Harmattan, 

2000. 

 Chesneaux, J., Habiter le temps. Passé, présent, futur: esquisse d’un dialogue 

politique, Paris: Bayard Editions, 1996. 

 Constant, F., Le multiculturalisme, France : Ed. Flammarion, 2000. 

 Cornea, D., Faţa nevăzută a lucrurilor, Cluj-Napoca : ed. Dacia, 1999. 

 Culic, I., Horváth, I., Lazăr, M., Magyari, N., Români şi maghiari în tranziţia 

postcomunistă. Imagini mentale şi relaţii interetnice în Transilvania, Cluj-

Napoca : ed. Centrul de Cercetare a Relaţiilor Interetnice, 1998. 

 Deletant, D., Studies in Romanian History, Bucuresti : Enciclopedica, 1991. 

 Di Méo, G., L’homme, la Société, l’Espace, Paris : Anthropos, 1991. 

 Di Méo, G. et Buléon P. (dir.), L’espace social. Lecture géographique des 

sociétés, Paris : Armand Colin, 2005.  

 Dinu, T.,  Les relations de la Roumanie avec les pays voisins après 1989. Une 

intégration régionale plus poussée au sein d’ensembles pluri-nationaux, 

Paris : L‘Harmattan, 2000. 

 Dorais, L-J., « L‘anthropologie du langage », in Perspectives 

anthropologiques. Un collectif d'anthropologues québécois, chapitre 7, pp. 91-

117, Montréal: Les Éditions du Renouveau pédagogique, 1979. 

 Doytcheva M., Le multiculturalisme, Paris : La Découverte, 2011. 



317 

 

 Dragan I., Salagean T., Ardelean L. et Gruia A. (coord.), Matthias Corvinus 

1443-1458-2008. Catalog de expozitie, Cluj-Napoca : Ministerul Culturii si 

Cultelor, 2008.  

 Erlich, V.,  Les nouveaux étudiants. Un groupe social en mutation, Paris : 

Armand Colin, 1998.  

 Félonneau, M.L, L’étudiant dans la ville. Territorialités étudiantes et 

symbolique urbaine, Paris : Harmattan, 1997. 

 Felouzis, G., La condition étudiante. Sociologie des étudiants et de 

l’université, Paris : Presses Universitaires de France, 2001.  

 Ferréol, Gilles, Dicţionarul alterităţii şi al relaţiilor multiculturale, Iaşi : Polirom, 

2005. 

 Galland O., Oberti M., Les étudiants, Paris : La Découverte, 1996. 

 Glodariu E., Asociaţiile culturale ale tineretului studios român din Monarhia 

Habsburgică 1860-1918, Cluj-Napoca : Bibliotheca Musei Napocensis XVII, 

1998. 

 Greenfeld, L., Nationalism. Five roads to modernity, England : Harvard 

University Press, 1992. 

 Greven B., H., Tournon, J., Les identités en débat: intégration ou 

multiculturalisme?, Paris: L‘Harmattan, 2000. 

 Gossiaux, J-F., Pouvoirs ethniques dans les Balkans, Paris : Presses 

Universitaires de France, 2002. 

 Gove J., Watt S., ―Identity and Gender‖, in Woodward K., Questioning Identity: 

Gender, Class, Nation, London : Routledge, 2000, pp. 43-77. 

 Halbwachs, M.,  La mémoire collective, Paris: Albin Michel, 1997. 

 Halbwachs, M., Les cadres sociaux de la mémoire, Paris: Albin Michel, 1994. 

 Hall, Edward T., La dimension cachée, France : éditions de Seuil, 1971. 

 Hall, Stuart, ―The Question of Cultural Identity‖, in S. Hall - D. Held - T. 

McGrew (eds.): Modernity and its Futures, Cambridge: Polity Press, 1992, pp. 

273-327. 



318 

 

 Horvath I., Todor E. M., Limba, identitate, multilingvism si politici educationale, 

Cluj-Napoca : Ed. Institutului pentru studierea problemelor minoritatilor 

nationale, Kriterion, 2010. 

 Karnoouh C., ―Multiculturalism and Ethnic Relations in Transylvania‖, in Henry 

F. Carey, Romania since 1989. Politics, Economics and Society, United States 

of America : Lexington Books, 2004. 

 Köpeczi B., Histoire de la Transylvanie, Budapest : Akadémiai Kiadó, 1992. 

 Kulikovski, L., Transilvania, tara de dor, Chişinău : Biblioteca Municipală, B. P. 

Hasdeu, Biblioteca Publică, Transilvania, Centrul de Informare şi 

Documentare, Chişinău, 2006.  

 Lagarde, C., Identité, langue et nation, France : Trabucaire, 2008. 

 Lewis G., Phoenix A., « ―Race‖, ―ethnicity‖ and identity‖ », in K. Woodward 

(ed.), Questioning Identity, London : Routledge, 1997, p. 115-150. 

 Lipiansky E. N., « Communication interculturelle et modèles identitaires », in 

Jean-Pierre Saez (ed.), Identités, cultures et territoires, Paris: Desclée de 

Brouwer, 1995, p. 35-55. 

 Magyari-Vincze E., Antropologia politicii identitare naţionaliste, Cluj-Napoca : 

Fundaţiei pentru Studii Europene, 1997. 

 Martin, Denis-Constant, ―Ecarts d‘identité. Comment dire l‘Autre en politique?‖, 

in L’identité en jeu. Pouvoirs, identifications, mobilisations, Paris : Ed. 

Karthala, 2010, p. 13-134. 

 Martiniello M., L’ethnicité dans les sciences sociales contemporaines, Paris : 

PUF, 1995. 

 Mihailescu V., « Omul locului. Idéologie autohtonista in cultura romana », O. 

Groza (coord.), Teritorii: scrieri si descrieri, Bucarest: Paideia, 2003, pp. 167-

212. 

 Mengue P., Peuples et identités, Paris: Editions de la Différence, 2008. 

 Mercure,  D., Les Temporalités sociales, Paris: L'Harmattan, 1996. 

 Nicoară, Toader, « La Transylvanie dans la mémoire collective des Roumains 

et des Hongrois à l'époque post-communiste », in Neau, P. (dir.), La 

Transylvanie dans la Roumanie post-communiste, Actes du colloque du 



319 

 

CRINI, Cluj : Echinox, 1999, (apparu en 2000), pp. 13-25. 

 

 Paulet, J.P., Les représentations mentales en géographie, France : ed. 

Economica, 2002. 

 Paun N., Troc G., Cultura, Multiculturalitate, Interculturalitate la Universitatea 

Babes-Bolyai- O experienta europeana semnificativa, Cluj-Napoca : Editura 

Fundatiei pentru Studii Europene, 2006. 

 Poledna R., Ruegg F., Rus, F., Interculturalitate: cercetări şi perspective 

româneşti, Cluj-Napoca : Presa Universitară  Clujeană, 2002. 

 Pop, I. A., Românii şi maghiarii din Transilvania (secolele IX-XIV). Geneza 

statului medieval in Transilvania. Cluj-Napoca: Centrul de Studii Transilvane, 

1996. 

 Poutignat P., Streiff-Fenart J., Théories de l’ethnicité. Suivi de « Les groupes 

ethniques et leurs frontières », par Fredrik Barth, Paris : ed. Quadrige/PUF, 

2008. 

 Prodan, D., Transilvania şi iar Transilvania, Bucureşti: Enciclopedica, 2002. 

 Puric, D., Cine Suntem, Romania : Platytera, 2008. 

 Puşcaş, V., Alma Mater Napocensis: Idealul Universităţii Moderne, Cluj-

Napoca : Centrul de Studii Transilvane, 1994. 

 Puşcaş, V., Universitate, societate, modernizare, Cluj-Napoca : ed. Eikon, 

2003. 

 Rey V., Groza O., Ianos I., Patroescu M.,  Atlas de la Roumanie, Paris : La 

Documentation Française, 2000. 

 Rey V., La Roumanie. Essai d’analyse régionale, Paris : Société d‘edition 

d‘enseignement supérieur, 1975. 

 Ricœur P., La mémoire, l'historie, l'oubli, Paris : Editions du Seuil, 2000. 

 Roger, A., Les fondements du nationalisme roumain (1791-1921), Genève : 

Librairie Droz, 2003. 

 Schütz A., Le chercheur et le quotidien. Phénoménologie des sciences 

sociales, Paris : Klincksieck, 2008 (1987). 



320 

 

 Segaud M., Anthropologie De L’espace. Habiter, Fonder, Distribuer, 

Transformer, Paris : Armand Colin, 2007.  

 Segaud, M., Lévy F. P., Anthropologie de l'espace, Paris : Centre Georges 

Pompidou, Centre de Création Industrielle, 1983. 

 Semprini, A., Le multiculturalisme, Paris: Presses universitaires de France, 

1997. 

 Siân J., The Archaeology of Ethnicity. Constructing identities in the past and 

present, London : Routledge, 1997. 

 Sigmirean C., Formarea intelectualitatii romanecti din Transilvania (1867-

1918). Studentii romani la institutele de invatamant superior din Transilvania, 

Ungaria si Slovacia, Cluj-Napoca: Editura Universitatii « Babes-Bolyai », 

1999.  

 Sima H., Doctrina Legionara, Madrid : Editura Miscarii Legionare, 1980. 

 Someşan M., Universitate si politică în deceniile 4-6 ale secolului al XX-lea. 

Episoade et documente, Bucureşti : Editura Universităţii din Bucureşti, 2004. 

 Sue, R., Temps et ordre social. Sociologie des temps sociaux, Paris: Presses 

universitaires de France, 1994. 

 Taylor, C., Multiculturalisme: Différence et Démocratie, Aubier : Flammarion, 

1994. 

 Tariq Ragi (dir.), Les territoires de l’identité, France : Licorne, 1999. 

 Taylor, C., « The Politics of Recognition », in D.T. Goldberg (ed.): 

Multiculturalism: a Critical Reader, 1994, p. 75-107. 

 Thual, F., Les Conflits identitaires, Paris: Edition Marketing, 1995. 

 Wright S., Community and Communicattion : The Role of Language in Nation 

State Building and European Intégration, Great Britain : Cromwell Press Ltd., 

2000. 

 Woodward, Kathryn, 1999 (1997), « Concepts of Identity and Différence », in 

Identity and Difference, The Open University and Sage, p. 7-63. 

 

 



321 

 

Articles, Revues 

 Abdallah-Pretceille, Martine, « Langue et identité culturelle », in Enfance. 

Tome 44 n°4, 1991, p. 305-309. 

 Abdenour, Arezki, « L‘identité linguistique : une construction sociale et/ou un 

processus de construction socio-discursive ? », in Synergies Algérie, no. 2- 

2008, p. 191-198. 

 Alonso, Ana Maria, « The Politics of Space, Time and Substance : State 

Formation, Nationalism and Ethnicity », Annual Review of Anthropology, Vol. 

23, 1994, pp. 379-405.  

 Augé, Marc, « La force du présent » (Entretien avec Nicole Lapierre), 

Communications, 1989, vol 49, nr. 49, pp. 43-55. 

 Barou Jacques, « L‘espace urbain ethnicisé ? Quelques réflexions à partir 

d‘un rapport de recherche concernant certains quartiers de l‘agglomération 

lyonnaise », Revue française des affaires sociales, no 2, avril-juin, 1997, p. 

129-144.  

 Baussant, Michèle, « Penser les mémoires », Ethnologie française, Mémoires 

plurielles, Mémoires en conflit, (2007/3 Juillet), Presses Universitaires de 

France, p. 389-394. 

 Bédarida François, « Une invitation à penser l'histoire: Paul Ricoeur, La 

mémoire, l'historie et l'oubli », Revue historique, 2001/3 - n° 619, P.U.F., p. 

731 - 739. 

 Bloch, M., 1995. « La mémoire autobiographique et la mémoire historique du 

passé éloigné », Enquête, 2, p. 59-76. 

 Brubaker Rogers, Frédéric Junqua, « Au-delà de L' ―identité‖ », Actes de la 

recherche en sciences socials, Vol. 139, September 2001, pp. 66-85. 

 Capelle-Pogacean Antonela, « L‘université et les pouvoirs de la langue. 

Réarticuler l‘ordre politique et linguistique en Roumanie au sortir du 

communisme », in Cultures & Conflits, Numéro 79-80, Langue et politique, 

Automne/Hiver 2010, p. 55-72. 



322 

 

 Cappelletto Francesca, « Long-term memory of extreme events: from 

autobiography to history », Journal of the Royal Anthropological Institute, 

Volume 9, Issue 2, June 2003, pages 241–260. 

 Confino Alon, « Collective Memory and Cultural History: Problems of 

Method », in The American Historical Review, vol. 102, nr. 5, (dec. 1997), pp. 

1386- 1403. 

 Crépon  Marc, « Ce qu'on demande aux langues », in Raisons 

politiques 2/2001 (no 2), p. 27-40.  

 Danielle Juteau-Lee, « La production de l‘ethnicité ou la part réelle de l‘idéal », 

in Sociologie et sociétés, Volume 15, numéro 2, octobre 1983, p. 39-54. 

 Di Méo, Guy, « Composantes spatiales, formes et processus géographique 

des identités », Annales de Géographie, no. 638-639, juillet-octobre, 113eme 

année, 2004, pp. 339-363. 

 Dobrescu, C. (2003), « Conflict and Diversity in East European Nationalism, 

on the Basis of a Romanian Case Study », in East European Politics and 

Societies, 17(3), pp. 393−414. 

 Emberling, G., « Ethnicity in Complex Societies. Archeological Perspectives », 

in Journal of Archeological Research, vol. 5, no. 4, 1997, p.295-344. 

 Feischimidt M., « Multiculturalismul : o nouă perspectivă ştiinţifică şi politică 

despre cultură şi identitate », dans Altera V, no 12, 1999, p. 5-25. 

 Flores-Gonzàlez Luis Manuel, « Phenomenological Views on Intersubjectivity: 

Towards a Reinterpretation of Consciusness », in Integrative Psychology and 

Behavioral Science (2008) 42, p. 187–193. 

 Fishman, Joshua A., « The truth about language and culture (and a note about 

its relevance to Jewish case) » in International Journal of the Sociology of 

Language, Vol.  109, no. 1, 1994, p. 83-96.  

 Fox, Jon, « Missing the mark: nationalist politics and student apathy », in East 

European Politics and Societies, vol. 18, no. 3 (2004), pp. 363-93. 



323 

 

 Gauthier, Cécile, « Changer de langue pour échapper à la langue ? L‘identité 

linguistique en question », in Revue de littérature comparée, 2011/2 (n°338), 

p. 183-196.  

 Gillet Olivier, « L'histoire de la Transylvanie: le différend historiographique 

hungaro-roumain », Revue belge de philologie et d'histoire. Histoire 

médiévale, moderne et contemporaine - Middeleeuwse, moderne en 

hedendaagse geschiedenis, Tome 75 fasc. 2, 1997, pp. 457-485. 

 Grosjean, François, « Le bilinguisme : vivre avec deux langues », in Tranel 7, 

octobre 1984, pp. 15-43. 

 Gupta, Akhil, Ferguson, James, « Beyond Culture: Space, Identity and the 

Politics of Différence » in Cultural Anthropology 7, No. 1 (1992), p. 6-23. 

 Hayot Alain, « Pour une anthropologie de la ville et dans la ville : questions de 

méthodes », in Revue européenne des migrations internationales, vol. 18, no 

3, 2002, L’étranger dans la ville, p. 93-105. 

 Jaisson M., « Temps et Espace chez Maurice Halbwachs (1925-1945) », in 

Revue d’Histoire des Sciences Humaines, Ed. Sc. Humaines, 1999/1-no 1, pp. 

163-178. 

 Karnoouh, Claude, « Un logos fără etos. Interculturalism şi multiculturalism în 

Transilvania », in Altera 6, anul III, 1997. 

 Kuper, Hilda, « The Language of Sites in the Politics of Space », in Setha M, 

Low et Lawrence-Zuniga D., The Anthropology of Space and Place. Locating 

Culture, Blackwell Publishing, USA, 2003, pp. 247-264. 

 Lemée-Gonçalves, Carole, « Réappropriation culturelle dans les mondes 

yiddish », Ethnologie française, 2007/3- Juillet, Mémoires Plurielles, Mémoires 

en conflit, Presses Universitaires de France, p. 493-499. 

 Eddy G., ―Le passé lointain. Sur l‘usage politique de l‘histoire‖, in Hartog F., 

Revel J. (coord.), Les usages politiques du passé, Enquête 1, 2001, Paris, p. 

25-39. 

 Mayer R., « Ethnotanasie et culture », dans Lionel Obadia (coord.), Parcours 

anthropologiques. Ethnicité, Ethnogenèse, Autochtonie, no. 6, Paris : 



324 

 

Téraèdre, 2010. 

 Morin, F., ―L‘autochtonie, forme d‘ethnicité ou exemple d‘ethnogenèse?‖ in 

Lionel Obadia (coord.), Parcours anthropologiques. Ethnicité, Ethnogenèse, 

Autochtonie, no. 6, ed. Téraèdre, Paris, 2010. 

 Quéré Louis, « L‘espace public : de la théorie politique à la métaphore 

sociologique », in Quaderni, n. 18, automne 1992. Les espaces publics, p. 75-

92. 

 Olender Maurice, « La race comme mythe. Entretien», Le Débat, Gallimard, 

2010/5, nr. 162, p. 162-175. 

 Orfali Birgitta, « Des skinheads dans la ville », Cahiers internationaux de 

sociologie, 2003/2 n° 115, p. 269-291. 

 Régine Robin, ―Un passé d‘ou l‘expérience s‘est retirée‖, Ethnologie française, 

2007/ 3- Juillet, Mémoires Plurielles, Mémoires en conflit, Presses 

Universitaires de France, p. 395-400.  

 Rex, John, « La réponse des sciences sociales en Europe au concept de 

multiculturalisme », dans Anthropologie et Sociétés, Volume 19, numero 3, 

1995, p. 111-125. 

 Ricœur Paul, « Mémoire, histoire, oubli » in ESPRIT.La pensée Ricoeur, 

Mars-Avril 2006, p. 21-32. 

 Riva Kastoryano, « Des multiculturalismes en Europe au multiculturalisme 

européen », dans Polique étrangère, no.1, 2000-65e année, p. 163-178. 

 Rivera, Annamaria, « Ethnie-Ethnicité », dans La Revue du Mauss 

semestrielle, no. 13, premier semestre 1999, p. 43-60. 

 Ryan, Lorraine, « Memory, power and resistance: the anatomy of a tripartite 

relationship », in Memory Studies, April 2011, vo 4, no 2, p. 154-169. 

 Smith, A., « Ethnic persistence and national transformation », in The British 

Journal of Sociology, Vol. 35, No. 3, Sep., 1984, p. 452-461.   

 Le Rectorat, « Le multiculturalisme à l‘université Babeş-Bolyai », in verso, an 

1, no 8, décembre 2006, p. 2-3. 



325 

 

Webographie 

 Barth, F., Ethnic Groups and Boundaries. Disponible sur 

http://www.bylany.com/kvetina/kvetina_etnoarcheologie/literatura_eseje/2_liter

atura.pdf.  

 Charaudeau, Patrick, « Identité linguistique, identité culturelle : une relation 

paradoxale », in Patrick Charaudeau - Livres, articles, publications (2009). 

Disponible sur  

http://www.patrick-charaudeau.com/Identite-linguistique-identite.html  

 Eriksen T., Ethnicity and nationalism. Disponible sur   

http://www.la.wayne.edu/polisci/kdk/nationalism/sources/eriksen.pdf 

 Gotiu M., « Clujenii au învins. Poftim dovada! Clujul, cel mai frumos oraș. Și 

cum se face un lucru ardeleneste », in voxpublica, 27 Juin 2011. Disponble 

sur http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-

dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-

64922.html  

 Hale, H.E., Explaining Ethnicity, 2004. Disponible sur  

[http://duke.edu/~kkk4/Fall_07/Prelim/Comparative/Archive/11.08/ethnicity.pdf. 

 Gibson, Kari, English Only Court Cases Involving The U.S. Workplace : The 

Myths of Language Use and the Homogenization of Bilingual 

Workers’Identities. Disponible sur http://www.hawaii.edu/sls/sls/wp-

content/uploads/2011/06/Gibson.pdf 

 Lazar M., « Perceptii identitare si relatii interetnice in secuime. Elemente 

pentru o « deconstructie » si o « reconstructie », in Populatia judetelor 

Covasna et Harghita. Aspecte ale convietuirii interetnice (enquête coordonnée 

par Le Centre de Recherche des Relations Interethniques, juin-juillet 2000), 

disponible sur www.edrc.ro/docs/docs/cartea-alba14.pdf   

 Losonczy Anne-Marie et Andràs Zempleni, « Anthropologie de la « patrie » : le 

patriotisme hongrois », in Terrain [En ligne], 17 | 1991, mis en ligne le 06 juillet 

2007. Disponible sur http://terrain.revues.org/3008.   

http://www.bylany.com/kvetina/kvetina_etnoarcheologie/literatura_eseje/2_literatura.pdf
http://www.bylany.com/kvetina/kvetina_etnoarcheologie/literatura_eseje/2_literatura.pdf
http://www.patrick-charaudeau.com/Identite-linguistique-identite.html
http://www.la.wayne.edu/polisci/kdk/nationalism/sources/eriksen.pdf
http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html
http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html
http://voxpublica.realitatea.net/politica-societate/clujenii-au-invins-poftim-dovada-clujul-cel-mai-frumos-oras-si-cum-se-face-un-lucru-ardeleneste-2-64922.html
http://www.hawaii.edu/sls/sls/wp-content/uploads/2011/06/Gibson.pdf
http://www.hawaii.edu/sls/sls/wp-content/uploads/2011/06/Gibson.pdf
http://www.edrc.ro/docs/docs/cartea-alba14.pdf
http://terrain.revues.org/3008


326 

 

 Mihailescu, Vintila, « Nationalité et nationalisme en Roumanie », in Terrain [En 

ligne], 17 | 1991, mis en ligne le 06 juillet 2007. Disponible sur 

http://terrain.revues.org/3015. 

 Misztal, Barbara, The Sacralization of Memory (2004). Disponible sur 

http://club.fom.ru/books/mistral.pdf.  

 Szegedi Edit, Cluj-Kolozsvár : deux mémoires irréconciliables ? Disponible sur 

http://ciprianmihali.blogspot.fr/2010/05/cluj-kolozsvar-memorii-

ireconciliabile.html  

 Steven Vertovec, Transnational Challenges to the « New » Multiculturalism. 

Disponible sur http://www.transcomm.ox.ac.uk/working%20papers/WPTC-2K-

06%20Vertovec.pdf.  

 Yelvington, K. A., 2002. History, Memory and Identity. A programmatic 

prolegomenon. Critique of anthropology, 22 (3) Disponible sur 

http://online.sagepub.com/  

 Wong, Lloyd, « Multiculturalism and Ethnic Pluralism in Sociology: An Analysis 

of the Fragmentation Position Discourse », in Canadian Ethnic Studies Journal 

,22 Mars, 2008. Disponible sur http://goliath.ecnext.com/coms2/gi_0199-

11126031/Multiculturalism-and-ethnic-pluralism-in.html.  

 « Nicolae Iorga a fost cenzurat de UDMR de pe statuia lui Matei Corvin din 

Cluj cu numai 787.000 de euro. Etapele falsificarii istoriei », Vendredi, 21 

Janvier 2011. Disponible sur http://www.ziaristionline.ro. 

 « La Roumanie, 26ème membre de l‘Union Européenne, 21 septembre 

2005 ». Disponible sur 

http://asilverston.blog.lemonde.fr/2005/09/21/2005_09_la_roumanie_26m/ 

 « Ponta despre UMF Targu Mures: S-a gresit in acest caz », 21 Iulie 2012. 

Disponible sur http://www.ziare.com/victor-ponta/premier/ponta-despre-umf-

targu-mures-s-a-gresit-in-acest-caz-1180034. 

 La Constitution de la Roumanie. Disponible sur  

http://www.cdep.ro/pls/dic/site.page?den=act2_1&par1=1#t1c0s0a6 

http://terrain.revues.org/3015
http://club.fom.ru/books/mistral.pdf
http://ciprianmihali.blogspot.fr/2010/05/cluj-kolozsvar-memorii-ireconciliabile.html
http://ciprianmihali.blogspot.fr/2010/05/cluj-kolozsvar-memorii-ireconciliabile.html
http://www.transcomm.ox.ac.uk/working%20papers/WPTC-2K-06%20Vertovec.pdf
http://www.transcomm.ox.ac.uk/working%20papers/WPTC-2K-06%20Vertovec.pdf
http://online.sagepub.com/
http://goliath.ecnext.com/coms2/gi_0199-11126031/Multiculturalism-and-ethnic-pluralism-in.html
http://goliath.ecnext.com/coms2/gi_0199-11126031/Multiculturalism-and-ethnic-pluralism-in.html
http://www.ziaristionline.ro/
http://asilverston.blog.lemonde.fr/2005/09/21/2005_09_la_roumanie_26m/
http://www.ziare.com/victor-ponta/premier/ponta-despre-umf-targu-mures-s-a-gresit-in-acest-caz-1180034
http://www.ziare.com/victor-ponta/premier/ponta-despre-umf-targu-mures-s-a-gresit-in-acest-caz-1180034
http://www.cdep.ro/pls/dic/site.page?den=act2_1&par1=1#t1c0s0a6


327 

 

 « Scandal grotesc la universitatea Babes-Bolyai », 18.07.2007, Disponible sur 

http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-

bilingve-contra-statui_n41838.html.  

 Teatrul National Cluj-Napoca. Istoric. Disponible sur 

http://www.teatrulnationalcluj.ro/index.php?page=onepage&pid=12&t_cp=4 

 A színház rövid története. Disponible sur 

http://www.huntheater.ro/oldal.php?soid=7&mm=8 

 « Universitatea Babes-Bolyai in criza », 08.03.2006, annee XV (835), revista 

22. Disponible sur http://www.revista22.ro/universitatea-Babeş-bolyai-in-criza-

2526.htm 

 Universitatea Babes-Bolyai, Caracterul multicultural. Disponible sur 

http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html 

 Universitatea Babes-Bolyai, Misiune. Disponible sur 

http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/mesaj_rector.html 

 Noua Dreapta. Obiective. Disponible sur 

http://www.nouadreapta.org/obiective.php 

 HVIM, Hatvannégy, Varmegye, Ifjùsagi, Mozgalom. Disponible sur 

http://www.hvim.hu/mozgalomrol 

 Consituttia din 31.10.2003, publiée dans Monitorul Oficial, Partea I, no. 767 de 

31/10/2003. Disponible sur http://www.rogoveanu.ro/constitutia/const.htm. 

 Legislatie pentru Democratie, Asociatia prodemocratie. Disponible sur 

http://legislatie.resurse-pentru-democratie.org/215_2001.php 

 Comisia Centrala pentru Recensamantul Populatiei si al Locuintelor, 

Comunicat de Presa, 2 février 2012, 

http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%

5CComunicat%20DATE%20PROVIZORII%20RPL%202011.pdf 

http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-bilingve-contra-statui_n41838.html
http://www.newz.ro/stiri/scandal-grotesc-la-universitatea-babes-bolyai-placute-bilingve-contra-statui_n41838.html
http://www.teatrulnationalcluj.ro/index.php?page=onepage&pid=12&t_cp=4
http://www.huntheater.ro/oldal.php?soid=7&mm=8
http://www.revista22.ro/universitatea-Babe?-bolyai-in-criza-2526.htm
http://www.revista22.ro/universitatea-Babe?-bolyai-in-criza-2526.htm
http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/caracter_multicultural.html
http://www.ubbcluj.ro/ro/despre/misiune/mesaj_rector.html
http://www.nouadreapta.org/obiective.php
http://www.hvim.hu/mozgalomrol
http://www.rogoveanu.ro/constitutia/const.htm
http://legislatie.resurse-pentru-democratie.org/215_2001.php
http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%5CComunicat%20DATE%20PROVIZORII%20RPL%202011.pdf
http://www.insse.ro/cms/files%5Cstatistici%5Ccomunicate%5Calte%5C2012%5CComunicat%20DATE%20PROVIZORII%20RPL%202011.pdf


328 

 

 « Cind se va afla adevarul despre evenimentele din Tirgu-Mures? », Divers, 

altfel despre minoritati etnice. Disponible sur 

http://www.divers.ro/focus_ro?wid=37452&func=viewSubmission&sid=2217 

 « Paul Chinezu cel bozgor », in Limba Cailor, 27 aout 2009. Disponible sur 

http://limbacailor.wordpress.com/2009/08/27/paul-chinezu-cel-bozgor/ 

 Romanothan, Agentia Romilor pentru comunicare. Disponible sur 

http://www.romanothan.ro/romana/studii/concepte/mltcul.html.  

 www.atlas-historique.net/1815-1914/cartes/Autriche-Hongrie1848-68.html 

http://www.divers.ro/focus_ro?wid=37452&func=viewSubmission&sid=2217
http://limbacailor.wordpress.com/2009/08/27/paul-chinezu-cel-bozgor/
http://www.romanothan.ro/romana/studii/concepte/mltcul.html
http://www.atlas-historique.net/1815-1914/cartes/Autriche-Hongrie1848-68.html


329 

 



330 

 

Dédicace          3 

Remerciements         4 

Liste des abréviations       5 

Sommaire           6 

Introduction générale        12 

 

Première partie  

Approche théorique et méthodologique de l’étude   22 

 

Chapitre I : Problématique de la recherche      23 

 

Section I : Objet et intérêt de l’étude       23 

Section II : Problématiques et hypothèses      26 

Section III : Recueil et traitement des informations     27 

  

Chapitre II : Cadres conceptuels et théoriques de la recherche   30 

 

Section I : Situation du sujet dans la recherche scientifique    30 

Section II : La recherche sur les relations interethniques : concepts appliqués  

à l’étude             33 

a. Ethnie, ethnicité        33 

b. Comment définir l‘ethinicté       37 

c. Le multiculturalisme       43 

 

Section III : La recherche sur les identités. Différentes approches et théories 52 

 



331 

 

Deuxième partie 

Des constructions identitaires      60 

 

Chapitre I : La construction des identités et de temporalités   61 

 

Section I : Le temps         61 

Section II : Le temps-histoire        64 

a. Le temps-histoire de la Transylvanie     64 

b. Le temps-histoire de Cluj-Napoca/ Kolozsvar    71 

c. Le temps-histoire de l‘Université Babeş-Bolyai    72 

d. Des mécanismes de nationalisation de l‘histoire    75 

Section III : Le temps : Histoire et Mémoire      84 

a.La Mémoire         84 

b.La rélation Mémoire-Histoire      92 

c. L‘oubli         107 

Section IV : Le Temps-objet : Les temps sociaux estudiantins   114 

Section V : Conclusion        121 

 

Chapitre II : L‘espace des relations interethniques               123 

 

Section I : L’espace et sa relation à l’identité               124 

a. L‘espace géographique       124 

b. L‘espace social        127 

Section II : Espace, Lieu et Non-Lieu                 130 

Section III : Espace privé – espace public                133 

Section IV : L’espace comme territoire      137 

a. Le territoire, entre Nous et Eux      137 



332 

 

b. L‘appropriation de l‘espace à Cluj – Napoca                                           150 

Section V : Les sites                  154 

a. Le cas de la statue de Mathias Rex     154 

b. La statue d‘ Avram Iancu                 160 

c. L‘espace-mémoire. Le cas des statues de l‘Université             162 

Section VI : L’ethnicisation de l’espace étudiant                164 

a. L‘espace étudiant : un espace ethnicisé ?                164 

b. Une ethnicisation du centre-ville ?                 171 

Section VII : Les cartes mentales       177 

Section VIII : Conclusion        192 

 

Chapitre III : Les langues et les identités de temps-espace transylvanien             193 

 

Section I : Les rapports langues-identités                 194 

      Langue et culture                             195 

Section II : L’appropriation de la langue      198 

a. Langue et nationalisme       199 

b. La langue, principe organisateur de l‘État Roumain   200 

c. La pureté de la langue hongroise      202 

d. La déconstruction de l‘appropriation de la langue    204 

e. La langue maternelle       206 

Section III : Le bilinguisme        211 

      La langue dans l‘éducation- élément influent de la catégorie ethnique 215 

Section IV : La langue, élément de liaison et de séparation    222 

     La même langue, deux identités ethniques    229 

Section V : « Bozgor » et « Olah »       238 



333 

 

Section VI : La langue dans l’Université      242 

Section VII : Conclusion        247 

 

Troisième partie 

Des transitions entre nationalismes et multiculturalismes  249 

 

Chapitre I : L‘Université « Babeş-Bolyai » - de l‘époque nationaliste à l‘époque 

multiculturelle          250 

 

Section I : Université et nation       251 

Section II : Université et multiculturalisme      256 

 

Chapitre II : Des opinions sur les multiculturalismes    264 

 

Section I : Le multiculturalisme d’UBB, entre politique européenne ou solution  

de compromis          265 

Section II : Les multiculturalismes de l’université     273 

Section III : Les étudiants et leurs opinions sur le multiculturalisme   276 

 

Chapitre III : Les nationalismes       288 

 

Section I : La Nouvelle Droite        291 

Section II : «  64 Komitate »        301 

 

Chapitre IV : Conclusion        306 

 



334 

 

 

 Conclusion générale        308 

 

Liste des illustrations        312 

 

Bibliographie         314 

 

Table de matières        329 

 

Annexes           335 



335 

 

 



336 

 

Liste des annexes 

 

Annexe 1 : Guide d‘entretien        338 

Annexe 2 : Poster Scientifique        340 

Annexe 3 : 15 mars 2010 (photos et témoignages)      341 

Photo 1 : Fête des Hongrois de partout. Devant l’église St. Michel, avant la messe 341 

Photo 2 : Des jeunes hongrois devant l’église St Michel, avant que la messe de 15 Mars 

commence                     341 

Photo 3 : Les gens se déplacent vers la maison du poète hongrois Petofi Sandor 343 

Photo 4 : Des jeunes qui portent le drapeau hongrois     343 

Photo 5 : Le dépôt des couronnes à la maison du poète Petofi Sandor   346 

Photo 6 : La fin de la cérémonie        346 

Photo 7 : La fin de la cérémonie        347 

Photo 8 : De jeunes hongrois portant des drapeaux hongrois et des cocardes sur leurs 

vestes            347 

 

Annexe 4 :14 Mars 2010 - Manifestation de la Nouvelle Droite (photos et 

témoignages)           352 

Photo 9 : Membre de l’Association Avram Iancu      352 

Photo 10 : Des manifestants de la Nouvelle Droite     353 

Photo 11 : Le boulevard « Eroilor », les membres de la Nouvelle Droite et des  

Passants           353 

Photo 12 : Les manifestants protestent contre la régionalisation     354 

Photo 13 : Des membres de la Nouvelle Droite       354 

Photo 14 : Le drapeau de la Roumanie porté par les membres de la Nouvelle  

Droite            358 



337 

 

Photo 15 : Le drapeau de la Nouvelle Droite      358 

 

Annexe 5 : 1er Décembre 2009 à Cluj- Napoca (Journée Nationale roumaine) 359 

Photo 16 : La rue Napoca et les drapeaux roumains arborés au long de la rue  359 

Photo 17 : La Place de l’Union        359 

Photo 18 : Le boulevard Eroilor (Le Boulevard des Héros) qui fait la liaison entre la Place 

de l’Union et la Place Avram Iancu         360 

Photo 19 : La Place Avram Iancu et les couronnes amenées à la statue d’Avram Iancu, 

pour les héros de l’union de 1918        360 

Photo 20 : Les couronnes et les drapeaux en bas de la statue d’Avram Iancu  361 

Photo 21 : Bonhomme de la place d’Avram Iancu fabriqué dans les couleurs du drapeau 

roumain           361 

Photo 22 : La Maison Culturelle des Etudiants      362 

Photo 23 : La Bibliothèque Centrale Universitaire      362 

 

Annexe 6 : Photos de l‘université Babes-Bolyai (photos et témoignages)  363 

Photo 24 : L’université Babes-Bolyai, septembre 2011     363 

Photo 25 : Plaque à l’entrée de l’université       363 

Photo 26: L’université de Cluj (XIXème siècle)      364 

 

Annexes 7 : Photos de Cluj-Napoca       367 

Photo 27 : Monument de Samuil Micu, Gheorghe Sincai et Pentru Maior  367 

Photo 28 : Monument de Samuil Micu, Gheorghe Sincai et Petru Maior   367 

Photo 29 : Slogans de l’équipe de foot « U » (« Unirea »)                  369 

Photo 30 : Slogans de « U » sur le bus       369 

 

 



338 

 

 

 

Annexe 1 : Guide d’entretien 

 

o Nom de l’informateur 

o Ethnie ou nationalité 

o Faculté  

o Spécialisation (hongroise/roumaine/allemande) 

o Année 

o Lieu d’origine (courte description, espace urbain ou rural, nombre d’habitants, 

minorités ethniques) 

 

o Famille (généalogie, ethnie/nationalité, éducation) 

o Ecole (en roumain ou hongrois) 

o L’apprentissage de l’histoire à l’école et à la maison 

o Des événements marquants pour l’histoire de la Transylvanie 

 

 

o L’apprentissage de la langue roumaine/ hongroise 

o L’utilisation de la langue hongroise/roumaine dans l’espace public/privé 

o L’utilisation des appellatifs « bozgor » ou « olah » 

 

o Lieu de résidence actuel (foyer universitaire, colocation, chez les parents) 

o Cluj-Napoca/ Kolozsvár (intégration dans la ville, lieux préférés, décrire les lieux 

qu’ils fréquentent quotidiennement)  

 

o Groupe d’amis/ connaissances (collègues, hongrois, roumains) 

o La différence Hongrois-Sicules 

o Relations avec les collègues hongrois ou roumains (les spécialisations hongroises 

et l’interaction avec les autres spécialisations) 



339 

 

o Lieux de divertissement (café, bars, clubs). Quels sont les lieux qu’ils choisissent ? 

En fonction de quoi ? Quels sont les café-bars dits hongrois ? Pourquoi sont-ils 

considérés hongrois ? 

 

 

o Les raisons pour lesquelles ils ont choisi l’université  BB 

o Babes-Bolyai, université multiculturelle 

o Le multiculturalisme 

o Les conflits symboliques 

 

o Orientations politiques  

o Participation aux fêtes de journées nationales 

o Des organisations extrémistes  

o La politique de Gheorghe Funar  

o Implication dans des conflits interethniques 

 

 



340 

 

Annexe 2 : Poster scientifique 

 

Poster scientifique présenté aux Journées d’école doctorale, Sociétés, Politique, Santé 

Publique (SP2). Du 14 juin 2012 au 15 juin 2012 

 



341 

 

Annexe 3 : 15 Mars 2010 

Photo 1 : Fête des Hongrois de partout. Devant l’église St. Michel, avant la messe 

Source : Postolache, 2010 

On peut voir les drapeaux de la Hongrie (à bandes horizontales rouge, blanc, 

vert), ceux de Secuime (à bandes horizontales bleu et marron) et ceux « Árpád » (à 

bandes rouge et blanc). Le troisième constitue un des symboles de la dynastie d’ Árpád 

qui a régné sur les Magyars, du IXème au XIVème siècle dans une période prospère de la 

Hongrie. 

Photo 2 : Des jeunes hongrois devant l’église St Michel, avant que la messe du 15 Mars 

 ne commence 

Source : Postolache, 2010 



342 

 

«Tu participes au 15 Mars ? 

 Oui…je ne sais pas si tu as déjà été à Cluj le 15 mars…On a quelque chose, 

on se rassemble et à partir du centre-ville nous venons ensemble jusqu’à l’église 

catholique, jusqu’à l’église St. Michel et là il y a la messe. Le maire de Cluj y participe 

aussi, quelqu’un de UDMR, quelqu’un de la Hongrie et…on met quelques couronnes 

de fleurs pour les morts. On chante aussi quelque chose. L’hymne des sicules et des 

chansons populaires hongroises. L’hymne de la Hongrie je pense pas. (…) 

On fête parce que c’est une fête hongroise, tu sais ? Et…c’est pour 

commémorer la révolution de 1848, donc…Ce n’est pas une fête contre les 

Roumains, je ne sais pas pourquoi ça devrait l’être…je ne sais pas…il n’y a pas de 

raison que ça soit contre eux.  

(…) 

Je sais que je suis hongrois et je sais que je suis né ici…le « roumanisme » 

est tout simplement une question sur papier, c’est tout…je sais que je suis né ici, 

donc la Transylvanie…donc…c’est le territoire de l’Union Européenne…alors, j’ai une 

identité. Mais eux aussi ils y sont nés…ils savent qu’ils sont nombreux et qu’ils ont la 

Roumanie. » (Szabi) 

 

« Non, non… Tout le monde rentra à la maison le 15 mars. Pour moi, cela ne 

veut rien dire, parce que là-bas il n’y a que des conflits. Ce ne sont pas de 

manifestations culturelles, traditionnelles. C’est juste un moment où ils montrent 

qu’ils existent et qu’ils veulent rester ici. Je crois que c’est ce qu’ils veulent montrer le 

15 mars et le 1er décembre. Au 1er décembre les gens viennent aussi pour crier 

devant la statue de Michel le Brave que la Transylvanie leur appartient. » (Levente) 

« Tu vas tous les ans fêter le 15 mars ? 

Non, pas tous les ans. Je peux même compter combien de fois j’étais dehors. 

Mais j’essaye d’avoir une attitude différente concernant la révolution et les racines de 

la guerre de 1848. Parce que les soulèvements et la littérature de guerre nous 

apportent toujours que des problèmes. » (Rebeka)       



343 

 

 

Photo 3 : Les gens se déplacent vers la maison du poète hongrois Petofi Sandor 

Source : Postolache, 2010 

 

Photo 4 : Des jeunes qui portent le drapeau hongrois 

Source : Postolache, 2010 



344 

 

« Tu participes au 15 mars ? 

 Moi ? Comment dirais-je ? Non, je n’y vais pas d’habitude. 

Pourquoi est-ce que t’as choisi de ne pas y aller ? 

Beh, je ne sais pas. Je crois que dans ce choix la famille est très importante. 

En fait, dans ma famille hongroise on n’y est pas allé trop souvent et on n’a pas 

respecté les traditions... et enfin… on ne l’a pas pris sérieusement. Moi, je me suis 

posé des questions à un moment donné. C'est-à-dire à un moment donné j’ai 

identifié ce problème avec la nationalité et l’accentuation de la nationalité. Et j’ai 

pensé que…non !  Je ne l’ai pas perçu comme quelque chose du bon, mais comme 

quelque chose qui pourrait créer des problèmes, ou quelques chose dont je voudrais 

me débarrasser et penser à mes affaires. » (Ildi)      

 

« Qu’est-ce que représente pour toi le 15 Mars ? 

Le 15 Mars ?  

Oui, en parlant de la fête hongroise. 

Ah…ben…c’est une fête hongroise . Voilà ! C’est une cérémonie qu’ils 

peuvent fêter s’ils veulent. »  George 

 

« Qu’est-ce que représente pour toi le 15 Mars ? 

Qu’est-ce qui s’est passé le 15 Mars ? 

Il y a la fête des Hongrois de partout. 

Ah…Je ne sais pas. Je n’ai pas remarqué. Je suis Roumaine donc…je ne sais 

pas. » (Georgiana) 

 

 « Moi je suis habituée à y participer depuis que je suis petite. J‘allais le 1er 

mai, le 15 mars… c'est-à-dire quand j‘étais petite on avait la fête à l‘église, et…enfin, 

on portait la cocarde aussi, cette cocarde sur la veste. Et je me suis habituée ici, 



345 

 

j‘étais au lycée hongrois et on allait toujours à l‘église… et c‘est comme ça que je me 

suis habituée. Et je crois que, je ne dis pas que c‘est bien ou qu‘il faut le faire, mais si 

tu sent que…Par exemple, l‘histoire avec ACTA : si tu considères qu‘il faut aller et 

t‘exprimer ce jour-là, tu vas et tu t‘exprimes. Tu ne t‘exprimes pas de manière 

violente, mais pacifiquement.  

C’est une fête plutôt traditionnelle ou plutôt une fête nationale ?    

C‘est une fête nationale…c'est-à-dire, moi, je dirais…elle n‘est pas une fête 

nationale comme une célébration… c'est-à-dire on ne dit pas : ieeeeei on a gagné ! 

C‘est plutôt une journée, c‘est le 15 mars…on se souvient de la révolution de 1848 et 

des événements suivants qui…enfin…   

Et le 1er décembre ? 

Je n‘ai aucun…c‘est la fête nationale de la Roumanie. » (Aniko) 

 

 



346 

 

 

Photo 5 : Le dépôt des couronnes à la maison du poète Petofi Sandor 

 

Arrivés devant sa maison, on dépose des couronnes. Des représentants politiques 

roumains et hongrois tiennent des discours. Après, tout le monde se disperse. 

Photo 6 : La fin de la cérémonie  

Source : Postolache, 2010 



347 

 

Des jeunes habillés dans les vêtements traditionnels sicules portant des drapeux 

hongrois et sicules à la fin de la cérémonie . 

Photo 7 : La fin de la cérémonie 

Source : Postolache, 2010 

 

Photo 8 : De jeunes hongrois portant des drapeaux hongrois et des cocardes sur leurs 

vestes 

Source : http://www.realitatea.net/peste-500-de-maghiari-au-sarbatorit-la-cluj-

napoca-ziua-de-15-martie_704630_foto.html#view 

 

  

http://www.realitatea.net/peste-500-de-maghiari-au-sarbatorit-la-cluj-napoca-ziua-de-15-martie_704630_foto.html#view
http://www.realitatea.net/peste-500-de-maghiari-au-sarbatorit-la-cluj-napoca-ziua-de-15-martie_704630_foto.html#view


348 

 

« C’est très intéressant. J’ai fait un sondage l’année dernière à l’école pour 

notre journée nationale, le 15 mars. Et j’avais un truc, qu’on met sur la poitrine, ça 

s’appelle « Kokarda » (cocarde) et c’est comme un emblème. Et j’ai demandé mes 

professeurs et mes collègues s’ils avaient quelque chose contre si je portais le 

lendemain une cocarde, puisque c’était la journée nationale. Et je leur ai expliqué, 

que je ne voulais pas qu’ils pensent que c’était quelque chose de nationaliste, mais 

que c’est une seule journée dans ma vie, ou de cette année là, où je pouvais me 

rappeler du fait que je suis hongroise. Je sais, on ne doit pas avoir une cocarde pour 

être accepté par les Hongrois, mais je ne crois pas qu’on peut se permettre ça, de la 

porter juste comme ça. Et j’ai demandé si c’était une offense pour mes collègues et 

en fait ils ne s’attendaient pas, parce que « personne ne m’a jamais demandé »…et 

je leur ai dit que je serais intéressée de savoir s’il leur était difficile d’accepter ou s’ils 

acceptaient volontiers. Et ce truc que, bon, c’est notre journée nationale et tout le 

monde me regardait. Et les professeurs étaient curieux, ils regardaient, 

regardaient…mais j’ai vu que…aaa…dans les yeux de certains en fait il n’y avait 

pas…en fait…ils n’étaient pas très à l’aise avec ça, mais ils n’ont pas voulu me le 

dire. Ou bien d’autres n’étaient même pas intéressés.  

Mais je m’en fous. « Je ne suis pas assez intéressé de ce que tu portes. Tu 

peux porter même »…je ne sais pas…c’était intéressant…parce que tu vois les 

visages des gens, et leurs expressions, leurs yeux te disent autre chose. Mais j’ai 

apprécié qu’ils aient essayé de comprendre ce côté.  

Et s’ils avaient dit que ça les dérangeait, tu ne l’aurais pas portée ?  

Non. » (Rebeka) 

Ildi : J’ai pensé que pour le 15 mars, probablement, j’aurai l’envie de me 

mettre une cocarde, mais seulement pour moi, seulement à la maison. 

Aniko : Mais si c’est à la maison, chez toi, alors t’as presque rien fait. 

Ildi : Mais pourquoi est-ce qu’il faut s’afficher ? Pourquoi ? 

Aniko: Beeh l’idée est que…enfin, c’est ça…c’est mon avis… Parce que si je 

mets cette cocarde et je sors dans la rue, personne n’a de raison de m’en vouloir.  

Ildi : Mais pas pour t’en vouloir. 



349 

 

Aniko: Mais je parle d’une chose qui est là, est présent. Et je ne veux pas le 

nier, ou je ne veux pas l’oublier, ou d’être hongroise seulement parmi les hongrois. 

Parce que même là, donc je ne veux pas dire que je suis nationaliste, c'est-à-dire, il y 

a quelque chose en moi, c’est sûr. Mais c’est au moment où t’es parmi les autres que 

tu te rends compte que t’es d’une autre nationalité. Parce que quand t’es parmi les 

hongrois, tu n’es pas différent. 

Est-ce que t’es fière d’être hongroise ?    

Aniko: Aaa… je n’ai pas de peine. Mais, oui ! Je suis contente, et je n’ai 

aucune… 

Mais qu’est ce qu’il signifie pour toi d’être hongroise ?  

Aniko: Etre hongroise ? Aaaa…beeh, je ne sais pas, ici en Transylvanie je me 

sens différente à cause de ça. Probablement si c’était plus…c'est-à-dire, on s’intègre, 

de toute façon on s’intègre. S’il etait plus…comment dirais-je, si l’intégration était plus 

douce, alors je ne me rendrais même pas compte. Tu comprends ce que je veux dire 

?   

Donc dois-je comprendre que l'intégration devrait se faire moins 

agressivement? 

Aniko: Donc, elle se fait plutôt trop brutalement, mais après un temps tu ne te 

rends plus compte. Disons que j'ai ...aaa...parmi mes connaissances qui ne sont pas 

des deux ethnies, mais en couple avec quelqu'un d'ethnie différente. Les enfants 

n'ont qu’une des deux identités. Ça veut dire qu'ils  s'intègrent dans une des identités 

et l'autre elle est mise de côté. Plutôt oubliée, pas mise de côté. 

Ildi: Moi je crois que c'est parce que j’ai passé plus de temps parmi les 

roumains que je ne me sens pas d'une autre nationalité. Mais je me sens comme un 

Autre, mais je ne peux pas m'identifier avec les hongrois, mais plutôt comme 

transylvanienne...Parce que dans la mentalité c'est autre chose. Et quand je suis 

partie du pays et que j'ai rencontré là-bas des personnes de Grèce ou de Bulgarie, 

j'ai senti cette mentalité typique pour cette partie. Entre les hongrois et roumains et 

parmi les bulgares. Et j'ai senti que je m'identifiais avec cette identité. 

Et comment tu t'identifiais quand les gens te demandaient d'où tu étais? 



350 

 

Ildi: Donc il y a eu un problème car...tu sais...j'ai vu le problème avec les 

roumains de Roumanie. Au début je disais de Roumanie, mais certaines personnes 

m’ont identifiée avec les roms et les roumains d'Italie. Et après un temps j'ai dit que 

j’étais transylvanienne. Alors j'étais identifiée avec les vampires. Et l'idée est plus 

compliquée, car je devais leur expliquer qu’il existe des hongrois en Roumanie etc. 

Je crois qu'une fois, dans le métro j'ai dit que j’étais hongroise, pour ne pas expliquer 

de nouveau la subtilité. Mais moi je dirais que je suis transylvanienne, car entre les 

roumains d'ici et les roumains d'ailleurs il y a une différence extrême et… 

Aniko: Maintenant la différence n'est pas extrême, mais il y a une différence. 

Ildi: Pour moi elle est extrême. Moi je pourrais discuter mieux avec les 

Transylvaniens, qu'avec des roumains de Munténie. 

Aniko: Je crois que c'est une attitude comme ça...formée de préjugés. 

Ildi: Mais non... 

Aniko: Mais moi j’ai connu des personnes de Constanta et de Bucarest. Ils 

pensaient probablement que j’étais différente, mais moi aussi j'ai pensé la même 

chose d'eux. Donc cela est réciproque... 

 Moi, je dis dès le départ que je suis hongroise et... 

Et les gens à l’étranger comprennent que t'es de Hongrie? 

Aniko: Mais, après je leur dis que je suis de Roumanie et après que je suis de 

Transylvanie et après je commence avec d'autres...Mais il y a des personnes qui 

savent, il y a des personnes qui ne savent pas. Moi je crois que la chose la plus 

surprenante a été quand j'ai dit que je suis hongroise et je suis de Roumanie, 

Transylvanie... Et cette personne a dit: oui de Roumanie, Nadia Comaneci! Ils n'ont 

pas pensé à Transylvanie et à des vampires de tout genre. Elle m'a dit une chose 

concrète, Nadia Comaneci. 

Ildi: Ou Ceausescu. 

Aniko: Oui, bon, mais le sujet « Ceausescu »s’est déjà terminé. 

Moi j'ai été surprise quand quelqu'un de Craiova a dit que nous sommes une 

petite minorité, et que nous voulons trop. Et j'ai dit: alors c’est bon! J'ai regardé cette 



351 

 

personne et j'ai pensé qu'elle ne connait pas très bien le problème et j'ai dit: une 

pauvre fille! 

Vous avez participé au recensement? 

Ildi et Aniko: Oui. 

Et comment vous vous êtes identifiées, comme hongroises? 

Ildi et Aniko: Oui. 



352 

 

Annexe 4 :14 Mars 2010 - Manifestation de la Nouvelle Droite 

 

Photo 9 : Membre de l’Association Avram Iancu 

 

 

Source : Postolache, 2010 

L’association « Avram Iancu » est une des associations qui soutiennent la 

Nouvelle Droite et qui participent à leurs manifestations. À la fête dediée à Avram Iancu 

du 14 Mars 2010, le personnage de la photo a tenu un discours et a recité un poème 

(composition personnelle) dédié à Avram Iancu. Après, le poeme, La Nouvelle Droite et 

l’Asscociation Avram Iancu ont chanté l’hymne de la Roumanie et la chanson de Avram 

Iancu. 

  



353 

 

Photo 10 : Des manifestants de la Nouvelle Droite  

Source : Postolache, 2010 

Sur le drapeau c’est écrit : La Roumanie est un Etat national, indépendant et indivisible 

(citation de la Constitution) 

Photo 11 : Le boulevard « Eroilor », les membres de la Nouvelle Droite et des passants 

Source : Postolache, 2010 

 



354 

 

Photo 12 : Les manifestants protestant contre la régionalisation   

Source : Postolache, 2010 

Sur l’affiche c’est écrit : « La régionalisation est le premier pas vers la division » 

Photo 13 : Des membres de la Nouvelle Droite  

Source : Postolache, 2010 

Les membres de la ND se déplacent vers la statue de Avram Iancu 



355 

 

« Si on regarde à la télé, on entend beaucoup parler de l’autonomie dans la 

région Sicule. Et c’est pareil pour tout le monde, que tu sois hongrois de Maramures, 

de Botosani. C’est quoi l’autonomie ? Moi, je n’en ai pas besoin. C’est une question 

de généralisation, il y a beaucoup de monde qui ne sait pas de quoi il s’agit, mais qui 

en parle pour se faire remarquer. Ils peuvent arriver jusqu’à constituer une armée et 

se battre. C’est souvent une façon de voir les choses qui appartient à une personne, 

qui est le chef et qui influencera les autres. C’est ce que je pense de la politique. Il 

s’agit d’une masse qui est influencée. Ils la transmettent aux enfants et eux ils vont 

t’appeler « bozgor ». Ils ne savent même pas ce qu’ils disent, parce qu’ils n’ont pas 

ce mot dans leur vocabulaire. Voilà pourquoi je pense qu’il faut taper les parents en 

premier. 

Alors, c’est l’éducation des parents qui compte ? 

De l’école aussi. C’est important aussi d’enseigner les choses d’une certaine 

manière. J’avais un professeur d’histoire qui disait toujours «  les Roumains comme 

ci, les Roumains comme ça… ». Il n’aimait pas les Roumains. Et à la fac, je t’en ai 

déjà parlé, il y avait aussi un professeur. Comment est-ce possible, être professeur, 

en plus historien et avoir cette vision des choses. » (Levente) 

 

« Ça me fait peur, ce qui se passe avec la Nouvelle Droite. Et pourtant ces 

gens proviennent d’un certain milieu, ils ont fini une faculté. Et ce n’est pas n’importe 

quelle faculté, mais Histoire, Philosophie. C'est-à-dire, tu te rends compte que 

l’enseignement chez nous c’est un échec total. Parce qu’il y a très peu d’individus, 

que ça soient des élèves, que ça soient des étudiants, pour lesquels l’enseignement 

a créé cet esprit critique. Donc, si quelqu’un ne lui dit pas : eh toi, réfléchis un peu, 

parce que les choses ne sont pas vraiment comme ça, lui, il ne va jamais réfléchir. Il 

ne va pas penser tout seul. Et les profs ne font pas ce truc. Ils viennent et parlent là-

bas pour une heure et demie et c’est tout ! Ils font leur métier et ils partent. Et la 

semaine suivante, mercredi, à 16 :30, on se voit de nouveau et ils tiennent de 

nouveau leurs cours. Les cours ne sont plus renouvelés depuis les années 1960, 



356 

 

l’automne66. Parce que c’est à ce moment qu’elle est devenue prof et depuis elle ne 

dit que ça. Et c’est tout ! Et ça m’étonne et ça m’attriste en même temps. 

Et tu sais ce qu’il est le pire ? Que ça touche les gens qui vivent vraiment ok les uns 

avec les autres, Roumains avec des Hongrois. C’est eux qui vont souffrir. » (Norbert) 

 

« Du moment où l’on considère que toute la Roumanie doit être régionalisée, 

je ne vois aucun problème pour que la Région Sicule existe. En fait, qu’est-ce que ça 

signifie l’autonomie de la Transylvanie, par exemple ? Concrètement ?…On sait 

qu’elle a existé. On sait que Ceauşescu détestait les Hongrois…il avait une haine 

personnelle envers eux, « alde goangheni » il les appelait, mais je ne sais pas ce que 

ça veut dire, Hongrois ? Mais il les appelait ainsi. C’était une affaire personnelle. Je 

ne sais pas pourquoi, mais…et j’ai l’impression que toute l’attitude de Ceauşescu 

envers les Hongrois a en quelque sorte influencé la société roumaine beaucoup plus 

que s’il n’avait pas été là… je veux dire, son existence ou inexistence aurait fait la 

différence dans l’histoire.  

Mais ça aussi (le nationalisme est un instrument politique) et la politique de 

l’URSS, mais Ceauşescu avait ce problème personnel avec les Hongrois ». (Lia) 

 

« Qu’est-ce que tu penses sur l’autonomie de la Région Sicule ? 

Donc, chacun ses affaires. Tant que ça ne m’affecte pas dans la vie de 

chaque jour, qu’ils fassent ce qu’ils veulent. Oui, que ça soit autonome. Mais je ne 

sais pas comment ça va se passer avec la Constitution. Parce qu’elle disait à un 

moment donné que never ever. Parce qu’ils ont parlé avec le président de la Hongrie 

et celui-là disait qu’ils voulaient l’autonomie, et la constitution disait que never ever. 

Mais de toute façon, ils sont trop faibles. 

Mais, si nous étions maintenant en Hongrie et nous disions que nous voulons 

parler roumain, ils diront que non, parce que nous sommes en Hongrie et il faut 

parler hongrois. Et tu vois, ici c’est la même chose : si tu es en Roumanie, tu parles 

roumain, même si toi, tu es Hongrois…Mais eux maintenant non, ils ne veulent parler 

                                                           
66

 Depuis une période très longue  



357 

 

que en hongrois. Donc, ça me semble comme ça, un manque d’inégalité. Et c’est 

pour cela que ça m’énerve. C’est cette supra fierté. 

Alors il s’agit en fait d’une fierté ? 

Oui, je pense. Et ça s’ajoute à l’identité historique et je ne sais pas quoi 

encore. Mais aujourd’hui il n’y a plus la même histoire de cette époque-là.     

Mais moi, le fait historique ou je ne sais pas quoi…ne m’influence pas.  Parce 

que moi, je suis intéressé par les faits pratiques. Et l’histoire avec les Hongrois et qui 

a été le premier en Transylvanie. Si tu commences avec la théorie et avec l’histoire, 

c’est clair que ça va donner des résultats négatifs. Si tu commences comme ça, 

innocent, tu commences par l’interaction et après tu tires toi-même les conclusions, 

alors ça dépend. Si tu t’es fâché avec eux pour des raisons solides…tu penses 

que…voilà, que c’est un pays mauvais. Mais, il ne faut pas généraliser. » (Paul) 

 

« Tu vois, ça s’est passé à Ema (nom d’un bar de Cluj, pas spécialement 

étudiant et non-marqué). Et il y avait toujours un arabe rockeur qui venait là-bas. Et 

puis il a été battu par ceux de la Nouvelle Droite. Ce qui m’a choqué est que le 

patron, Ionel, a été du côté de ceux de la Nouvelle Droite. Donc, si dans ton bar  il y 

a un scandale, ça n’a pas d’importance qu’ils battent un chien. Toi, tu interviens 

parce que c’est ton bar. Et tu ne les laisses pas faire une chose pareille. Et depuis, je 

ne sors plus là. Bien sûr, ceux qui l’ont battu étaient genre du 2 mètres, rasés, 

skinhead, on connait le profil. » (Norbert) 

 

 

 



358 

 

Photo 14 : Le drapeau de la Roumanie porté par les membres de la Nouvelle Droite  

 

Source : Postolache, 2010 

Photo 15 : Le drapeau de la Nouvelle Droite 

Source : Postolache, 2010



359 

 

Annexe 5 : 1er Décembre 2009 à Cluj- Napoca (Journée Nationale roumaine) 

Photo 16 : La rue Napoca et les drapeaux roumains arborés le long de la rue 

Source : Postolache, 2009 

 

 

Photo 17 : La Place de l’Union 

Source : Postolache, 2009 

Sur la Place de l’Union, les marchands se sont installés. En 2009, la statue de 

Mathias Rex était encore en rénovation. 



360 

 

Photo 18 : Le boulevard Eroilor (Le Boulevard des Héros) qui fait la liaison entre la Place 

de l’Union et la Place Avram Iancu  

 

Source : Postolache, 2009 

Photo 19 : La Place Avram Iancu et les couronnes amenées à la statue d’Avram Iancu, 

pour les héros de l’union de 1918 

Source : Postolache, 2009



361 

 

Photo 20 : Les couronnes et les drapeaux au bas de la statue d’Avram Iancu 

 

Source : Postolache, 2009 

 

Photo 21 : Bonhomme de la place d’Avram Iancu fabriqué avec les couleurs du drapeau 

roumain.  

 

Source : Postolache, 2009 



362 

 

Photo 22 : La Maison Culturelle des Etudiants 

Source : Postolache, 2009 

Des préparations pour l’organisation des concerts dédiés à la Journée Nationale 

Roumaine devant La Maison Culturelle des Etudiants 

Photo 23 : La Bibliothèque Centrale Universitaire 

Source : Postolache, 2009 

 



363 

 

Annexe 6 : L’université Babes-Bolyai 

Photo 24 : L’université Babes-Bolyai, septembre 2011 

Source : Postolache, 2011 

Photo 25 : Plaque à l’entrée de l’université  

 

Source : Postolache, 2011 

Sur la plaque 

c’est écrit 

« Bien venue à 

l’université 

Babes-Bolyai » 

en quatre 

langues : 

roumain, 

hongrois, 

allemand et 

anglais.  



364 

 

Photo 26: L’université de Cluj (XIXème siècle) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : www. erdely.ma/ujkepek/2012/03/nagy/1016998.jpg   

 



365 

 

« C'est la première fois que tu suis les cours de la filière roumaine? 

Oui. 

Qu'est ce que tu en penses par rapport aux échanges avec les étudiants 

roumains? 

Ça se passe bien, j'ai des collègues super. J'ai aucune critique à l'adresse de 

mes collègues ou pour le master. Le seul souci c'est que je ne maîtrise pas encore le 

roumain, si non je n'ai eu aucun problème lié à mes origines, mes collègues sont 

super ok, libéraux, pas du tout nationalistes, des fois on rigole, on fait des petites 

blagues entre nous, on s'amuse...en conclusion, super bien et du point de vue 

professionnel, on a une très bonne relation. 

On est 15 à suivre ce master et parmi les 15, on est 7 à être présent en cours. 

On a déjà suivi des cours ensemble, avant parce qu’on avait des cours en commun, 

la filière roumaine avec l'hongroise. On s'est déjà croisé en cours et oui, on avait des 

échanges à ce moment-là, mais je ne connaissais pas beaucoup de collègues 

roumains. C'est à partir de la troisième année que j'ai fait connaissance de deux 

collègues roumains avec lesquels j'ai commencé à sortir. 

Pourquoi seulement en troisième année? 

Je ne sais pas. D'abord on n'est pas obligé  d’avoir des relations avec les 

étudiants roumains et les étudiants roumains ne sont pas obligés d’avoir des 

relations avec nous. Obligé dans le sens où on ne le sentait pas, on n'avait pas ce 

besoin. Quand on est dans un groupe d'amis, on se retrouve aussi à faire encore des 

plus petits groupes à l'intérieur du groupe principal. Je ne vais pas m'installer à 

l'opposé de la salle de cours juste pour faire connaissance avec d'autres personnes, 

même parmi les 64 étudiants hongrois, je ne connaissais pas tout le monde. Je 

connaissais mes 7 collègues de groupe, on étudiait tous l'archéologie. Tu ne lies pas 

de relations avec tout le monde et pour moi l'origine de quelqu'un n'a pas 

d'importance. J'ai des collègues qui ne parlent pas un mot de roumain. Ils ont étudié 

le roumain à l'école mais ils ne l'ont pas appris. C'est pour ça aussi qui ne font pas 

connaissance avec des roumains.  

Pour ce qui est de l'histoire, c'est mieux de l'étudier en hongrois, les étudiants 

roumains ont de la bibliographie en anglais, français, italien, par contre nous, on a 



366 

 

beaucoup d'auteurs hongrois, plus que des roumains et ainsi on peut lire en 

hongrois. » (Csabi) 

 

« As-tu des amis roumains ?   

Baah…des collègues…et j’ai un bon ami dont la mère est roumaine et le père 

hongrois. On parle hongrois, mais j’apprends aussi le roumain avec lui.  

Comment fonctionnent les relations entre les Roumains et les Hongrois à 

Cluj ? 

Bon, il y a aussi des bonnes relations…parfois. Moi-même j’ai un collègue 

avec lequel j’aime parler…donc, ça va. » (Szabi) 

« Les relations roumaines-hongroises ? Hmmm…A part quelques tendances 

de séparation qui se manifestent de temps en temps, surtout au niveau de la 

gouvernance…les relations me semblent bonnes entre les étudiants. De toute façon, 

chaque ethnie se sent mieux avec son groupe et préfère passer son temps dans son 

groupe. » (Oana) 

 

 



367 

 

Annexes 7 : Photos de Cluj-Napoca 

Photo 27 : Monument de Samuil Micu, Gheorghe Sincai et Pentru Maior 

Source : Postolache, 2011 

Le monument est dédié aux fondateurs de l’enseignement roumain. Il se trouve à côté de 

l’université Babes-Bolyai. A présent, il est utilisé par les jeunes comme lieu « skatepark ».  

Photo 28 : Monument de Samuil Micu, Gheorghe Sincai et Petru Maior 

Source : Postolache, 2011 



368 

 

« L’année dernière j’étais en colocation avec un allemand. Il était choqué et 

disait qu’il voyait partout des drapeaux de la Roumanie. « Que se passe-t-il ? Qu’est-

ce que c’est ? » il se demandait. Et je ne comprends pas et je me demande pourquoi 

ils ont construit tant d’écoles et d’églises. Et, en plus, la culture reste à un niveau très 

bas. Je pense que nous sommes figés, nous n’avançons pas… et c’est aussi à 

cause des parents, de l’éducation, c’est eux qui pourraient aider les relations 

interethniques. 

Je me suis rendu compte combien nous sommes influencés, en arrivant à 

Cluj. Je crois que c’est une question de politique, avec Funar, je crois que beaucoup 

de personnes étaient affectées à Cluj et les conflits sont les résultats, aussi les tags 

et maintenant il y a aussi la Légion Droite. » (Levente) 

 



369 

 

 

Photo 29 : Slogans de l’équipe de foot « U » (« Unirea ») 

Source : Postolache, 2011 

Les messages qui sont sur le bus renvoient à l’idée de nationalisation de l’équipe de foot 

« Unirea » 

Le message de la photo : « Seulement U ! Le symbole des cœurs roumains. Cette vie je 

tiens avec U » 

Photo 30 : Slogans de « U » sur le bus 

Source : Postolache, 2011 

 


