ECOLE

=1 H ] UNIVERSITE DE STRASBOURG - DOCTORALE

‘ [ de strasbourg ‘ o— oo HURAN

ECOLE DOCTORALE DES HUMANITES
Faculté de Philosophie

CREPHAC

Centre de recherches en philosophie allemande et contemporaine
EA2326

THESE présentée par :

Ma. del Rocio YESCAS MARTINEZ
soutenue le 5 décembre 2018

Le ton de I’ame

L’image et ’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder

THESE dirigée par :

M. Franck FISCHBACH
Rapporteurs :

M. Christian BERNER
M. Denis THOUARD
Examinateur :

M. Gérard BENSUSSAN

2018-2019



Le ton de I’Ame

L’image et ’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder

Table de matiéres
Introduction
Partie I

Du réductionnisme rationaliste vers une perspective holistique de la connaissance

Chapitre I

La critique de la connaissance d’aprés Hamann dans Sokratische Denkwiirdigkeiten
1.0 Introduction

1.1La figure de Socrate: entre rationaliste et mélancolique

a) Le Socrate rationaliste de Shaftesbury

b) Le Socrate mélancolique de Hamann

1.2 La connaissance et la connaissance de soi

1.3 La croyance et la sensation: I’entendement croyant

Chapitre 11

30

46

64

75

La critique de la connaissance d"apres Herder dans Vom Erkennen und Empfinden in der

Menschlischen Seele

2.0 Introduction
2.1 Herder et Leibniz

2.2 Le ton : « eine musicalische Monadologie »

2.3 « fiihlendeMonade »

101
114

125
131



Partie I1

L’image et I’imagination dans la pensée philosophique

Chapitre 111

La connaissance et le langage dans Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in kabbalistischer

Prose

3.0 Introduction

3.1L’image et sensibilité

3.2 I’image et I’imagination

3.3 Bild: analogie, signe, symbole

Chapitre IV

La connaissance dans Vom Erkennen und Empfinden der Menschlischen Seele

4.0 La theorie de I’ ame : « eine sympathetische Kraft »

4.1: L’image et I’'imagination : « ein lichtes Eins »

Partie 111

L’image et I’imagination dans la tradition rhétorique humaniste
Chapitre V

Hamann et Herder: lecteurs de Juan Huarte et Francis Bacon
5.0 Introduction

5.1 L’ingenium dans Examen de Ingenios para la Ciencias
et le Génie dans Sokratische Denkwiirdigkeiten

5.2 Mémoire-imagination-entendement
5.3 L’ingenium, I’imagination, le langage
5.4 Hamann : entre Huarte et Bacon

5.5 Huarte et Herder : 1’ingenium et I’anthropologie

138

158

174

191

227
231

236

245

251

260

266

279



5.6 Le génie et ’image 281
Conclusion 284

Bibliographie 288



INTRODUCTION

« Die Einbildungskraft nimmt und schaffet und bildet und dichtet...»
J. G. Herder

« Aus der productiven Einbildungskraft miissen alle innern Vermogen und Krifte-und
alle dufler Vermogen und Krifte deduziert werden. »

Novalis

Tout au long de la tradition philosophique I’imagination a été disqualifiée, tantot dans
la morale, tantot dans la théorie de la connaissance, tantot dans la métaphysique. L image,
considérée comme une copie de la réalité et une fiction, a également été la cible des
philosophes.! Sans doute, dans la pensée philosophique moderne, 1’épistémologie de David
Hume fournit les principes pour une revalorisation et reconnaissance des pouvoirs de cette
disposition humaine.? Cette revalorisation épistémique de 1’imagination est déja établie dans

la premiére moitié du XVIII® siécle dans la pensée philosophique.?

Mais, si la théorie de Hume est d’une importance cruciale pour 1’épistémologie de
Herder, en méme temps, elle contient aussi les principes d’un rapport ambigu a cette
disposition humaine qui, a cette époque-1a, devait étre limitée moralement et corrigée par la
raison.* De fait, les études plus récentes sur Hume reconsidérent la relation dichotomique
qu’il a établie entre la raison et I’imagination, contrairement aux interprétations

traditionnelles, pour lesquelles la raison serait éclipsée par le pouvoir de I’imagination.’ La

L PIERRON Jean-Philippe, Les puissances de ['imagination. Essai sur la fonction éthique de 'imagination,
Paris, les Editions du Cerf, 2003, p.37.

2 Dans sa théorie de I’imagination, Hume considére cette disposition humaine comme le fondement (i.e. le
soubassement) de la croyance dans les relations causales, en ce qui concerne les questions de faits et le lien
entre I’impression et I’idée. STREMINGER Gerhard, «Hume’s Theory of Imagination», Hume Studies, 6 (1980),
91-118. ROCKNAK Stefanie, Imagined causes. Hume'’s conception of objects, New York- London, Springer,
2013, p. 44-46, 107-111.

3 DURBECK Gabriele, Einbildungskraft und Aufklirung: Perspektiven der Philosophie, Anthropologie und
Asthetik um 1750, Tiibingen, Max Niemayer Verlag, 1998, p. 110. Dans cette étude, on trouve des auteurs
comme Malebranche, Shaftesbury, Wolff, Muratori, mais pas Hume.

4 Ibid. p. 118. BOWRA Cecil Maurice, The Romantic Imagination, London, Oxford Paperbacks, 1950, p.15.

5 Voir GARRETT Don, « Reasons to Act and Believe: Naturalism and Rational Justification in Hume’s
Philosophical Project », Philosophical Studies, 132.1 (2007), 1-16.



réévaluation de cette faculté reste inachevée dans le domaine de la théorie de la connaissance
et, en définitive, pour de nombreux philosophes des Lumiéres, 1’imagination représente
encore « la faiblesse de ’homme soumis a ses désirs et a ses craintes. »° La disqualification
de I’imagination persiste, peut-étre parce que, comme 1’affirme Starobinski, « son domaine

est le paraitre et non I’étre. »’

A cet égard, Dilthey affirme que 1’ Aufkldrung et plus largement la culture allemande,
ont été imprégnées par la philosophie de Leibniz, laquelle se distinguait par son caractere
esthétique.® Les principes philosophiques-esthétiques, qui ont une importance fondamentale
pour la compréhension de la pensée de Herder, se trouvent dans Von der Gliickseeligkeit
(1698). C’est ici que Leibniz développe certaines idées qui occuperont une position centrale
dans 1"écrit trois fois rédigé Vom Erkennen und Empfinden in der menschliche Seele,’ texte
qui est par ailleurs considéré comme le Grand-(Euvre philosophique de Johann Gottfried

Herder (1744-1803).

Dans Von der Gliickseeligkeit, Leibniz présente ce qu’on peut nommer ses idées
esthétiques sous la forme d’une chaine de définitions de concepts philosophiques comme,
par exemple, la beauté (Schonheit), la force (Kraft) ou la perfection (Vollstellung). Pour
Leibniz, explique Dilthey, « die Einheit in der Mannigfaltikeit» est considéré comme une loi
du monde. La réalité est constituée de forces et chaque étre est une force, laquelle forme, a
partir d’une pluralité, un ordre qui est défini comme la beauté : « Bei aller Kraft, je groBer
sie ist, je mehr zeiget sich dabei Viel aus einem und in einem, indem Eines Viele auler sich

reagiert und in sich vorbildet. »"°

6 DELON Michel, L idée d’énergie au tournant des lumiéres (1770-1820), Paris, PUF, 1988, p. 344.

7 STAROBINSKI Jean, « Jalons pour une histoire du concept d’imagination », in L il vivant II. La relation
critique, Paris, Gallimard, 1970, p.17.

8 « Wie Descartes dem franzosichen Geistes seine Richtung gegeben, wie Locke den einglischen bestimmt hat,
so ist Leibniz der Fiihrer unserer gesitigen Kultur geworden. » DILTHEY Wilheim, Leibniz und sein Zeitalter,
Stuutgart, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1959, p. 62.

9 Ubers Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele, (1774); Vom Erkennen und Empfinden, den zwo
Hauptkrdften der menschlichen Seele, (1775); Vom Erkennen und Empfinden der menschlischen Seele.
Bemerkungen und Trdumen, (1778). Nous citerons selon 1’édition de Pro3: HERDER Johann Gottfried, Werke,
Band I, Herder und die Antropologie der Auflrirung, Hrgs. Wolfgang Prof3, Frankfurt, Carl Hanser Verlag,
1987.

10 L E1BNIZ Gottfried Wilhelm, Von der Gliickseligkeit, in Kleine Schriften zur Metaphysik, Herausgegeben und
iibersetzs von Hans Heinz Holz, Frankfurt am Main, Insel-Verlag, 1965, p. 391-401. Cursives de Leibniz.



Le philosophe de Hanovre n’emploie pas le terme esthétique, mais dans cette ceuvre
et dans ses productions philosophiques majeures, il est touché par ce qu’il nomme le « je ne
sais quoi. »"' 11 admet que la joie (Freude) est le plaisir (Lust) que I’Ame sent en elle-méme
quand elle appréhende par les sens la beauté d’une image, d’une figure, une mélodie douce,
une odeur agréable. En d’autres termes, Leibniz estime que la source du bonheur
(Gliickseeligkeit) est la disposition a sentir (Gefiihl) la perfection (Vollstellung), méme si
celle-ci ne lui apparait pas comme un concept clair et distinct. Pour le philosophe, la
perfection, qui est aussi per¢ue comme une harmonie, se saisit non par 1’entendement, mais

par la sensibilité (Gemiit). 1l affirme donc la valeur cognitive de la sensation (Empfindung).

Ainsi Leibniz pose-t-il les principes de ce qu’Alexander Gottlieb Baumgarten va
développer plus tard, a savoir ’esthétique comme discipline philosophique dont le point de
départ est la perspective métaphysique leibnizienne sur la beauté. Baumgarten reprend aussi
la taxinomie de Leibniz sur les idées, les petites perceptions ou les représentations claires et
confuses, pour constituer I’objet de 1’esthétique.'> Baumgarten congoit alors une gnoseologia
inferior qui se situe dans la psychologie empirique et qu’il définit comme scientia cognitionis
sensitivae. L’esthétique comprend la recherche sur la sensibilité : la mémoire, I’imagination
et le sensum communem. Il établit subséquemment I’irréductibilité de la connaissance

sensible en envisageant la connaissance esthétique comme ars analogon rationis."

Le postulat leibnizien de « ’'unité dans la pluralité » est devenu un principe de la
nouvelle esthétique a partir de la seconde moitié du XVIII® siécle.'* Dans Recommandation
pour instituer la science en général (1686), Leibniz non seulement justifie 1’imagination
comme nécessaire a I’invention dans les arts, mais aussi la rattache a I’enthousiasme, un des

aspects de cette disposition les plus débattus par les philosophes et les théologiens. Pour

1 Par exemple dans Discours de Métaphysique (1686), Principes de la Nature et de la Grdice, fondées en raison
(1714) et dans Nouveaux Essais sur [’Entendement humain (1704), ou il insiste sur 1’idée de la qualité confuse
des perceptions sensibles, car « ce sont elles qui forment ce je ne sais quoi, ces gofits, ces images, ces qualités
des sens, claires dans 1’assemblage, mais confuses dans les parties [...]. » Livre II, chap. XIX.

12 FRANKE Ursula, « Von Der Metaphysik Zur Asthetik. Der Schritt von Leibniz Zu Baumgarten », Studia
Leibnitiana, (1975), 229-40.

13 Ibid., p. 231.

14 VON STEIN Karl Heinrich, Die Entstehung der neueren Asthetik, Sttutgart, Cottaschan BuchHandulg, 1886,
p. 111.



Leibniz, I’enthousiasme est un élément positif.!> Contrairement a Descartes, comme nous le
verrons plus loin, Leibniz reconnait aussi dans les songes toute la dimension inconsciente de

I’ame ou de I’'imaginaire onirique:

Et comme pour jouer du clavecin, il faut une habitude que les doigts mémes doivent
prendre, ainsi pour imaginer un bel air, pour faire un beau poéme, pour se figurer
promptement des ornements d’architecture, ou le dessin d’un tableau d’invention, il faut
que notre imagination méme ait pris une habitude, aprés quoi on lui peut donner la liberté
de prendre son vol, sans consulter la raison, par une manic¢re d’Enthousiasme. Elle ne
manque pas de réussir & mesure du génie et de ’expérience de la personne, et nous
expérimentons méme quelquefois dans les songes que nous nous formons des images

qu’on aura de la peine a trouver en veillant.'®

C’est justement dans les ceuvres de Baumgarten en particulier, et dans la critique
littéraire en général, chez Johann Christoph Gottsched, Johann Jakob Bodmer et Johann
Jakob Breitinger, que s’enclenche un processus de légitimation de 1I’imagination. La
métaphysique leibnizienne et la psychologie empirique de Christian Wolff'y servent de socle

a I’¢laboration d’une esthétique, a travers la théorie de la poésie et la théorie du gott."’

Dans leurs ceuvres, ils distinguent I’imagination reproductive de l’imagination
productive ou « facultas figendi ». Pour Baumgarten, par exemple, 1’imagination est
essentiellement une faculté associative. Mais il distingue aussi « das Dichtungsmégen », dont
I’activité « die Verbindung nichts anderes ist als die Vorstellungen vieler Dinge in einer
Einheit, [...] so wird Dichtunsvermodgen durch die Krifte der Seele, sich die Welt zu
vergegenwirtigen, in Tagtikeit gesetzt. »'® La discussion sur I’imagination ou I’ingenium, le

génie, et sur I’individualité ou personnalité chez les auteurs cités montre qu’il n’y a pas une

15 Cook J. Daniel, « Leibniz on Enthusiasm », in Leibniz, Mysticism and Religion, edited by Allison P. Coudert,
Richard H. Popkin and Gordon M. Weiner Dordrecht, Boston, Kluwer Academic Publishers, 1998, p. 110.

1 LEIBNIZ G. W., Recommandation pour instituer la science en général, in Simtliche Schrifien und Briefe, V
Band, herausgegeben von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der Akademie der
Wissenschaften zu Gottingen, Berlin, Akademie Verlag, 2013, p. 710.

17 ScHMIDT Horst-Michael, Sinnlichkeit und Verstand : Zur Philosophischen und Poetologischen Begriindung
von Erfahrung und Urteil in der Deutschen Aufkidrung (Leibniz, Wolff, Gottsched, Bodmer und Breitinger,
Baumgarten), Miinchen, Wilhelm Fink Verlag,1982, p. 82. DURBECK, op. cit., p. 177.

18 BAUMGARTEN Alexander Gottlieb, Metaphysik, dans Texte zur Grundlegung der Asthetik, Ubersetz und
herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix meiner Verlag, 1983, § 414, § 519-589.



rupture entre la Renaissance et le XVIII® siécle.”” De fait, Baumgarten renoue avec la
tradition rhétorique dans son Aesthetica (1750-1758) : la nature-ingenium y est assimilée a
I’Esprit créateur ou der schone Geist.*® Ainsi, Baumgarten ménage une place importante a
la subjectivité, car I’ingenium est identifié¢ avec la créativité inventive de 1’individu. Dans ce
sens, I’imagination apparait comme la capacité d’unir des sensations passées et de créer
quelque chose de nouveau: « So mul} er nicht nur die alte Empfindungen wieder zeigen,

sondern die alte mit Imagination verbunden mit neuen zusammensetzen. »*'

Cette identification de 1’imagination avec ’ingenium chez Baumgarten fait ainsi
partie des questions essentielles a la compréhension de 1’ceuvre de Herder et de son intention.
Par ingenium, les humanistes de la Renaissance désignaient non pas une faculté de ’homme
en particulier, mais la totalité¢ de ses dispositions. Ils prenaient I’esprit comme une totalité.
La réflexion sur I’ingenium était d’autant plus au centre des réflexions des philosophes et
philologues de la Renaissance qu’ils essayaient de former une théorie de la créativité
littéraire. En outre, I’ingenium était une notion liée a la réflexion sur I’individualité. Or on
sait combien ce probléme est fondamental dans la philosophie de Leibniz, du point de vue

esthétique et logique, sous I’aspect du « probléme de Dirrationalité. »*

Ce probléme se retrouve ainsi dans 1’esthétique, nouvelle discipline philosophique.
Dans la psychologie empirique de Wolff, I’imagination, le génie ou ingenium, identifié avec
le Witz, ont une place centrale. Baumgarten propose une distinction entre I’imagination et le
Witz. En méme temps, il remobilise un des principes de la tradition humaniste: 1’ingenium
venustum. Comme nous ’avons souligné, 1’ingenium, chez Baumgarten, n’est pas une

capacité ou faculté, « mais une disposition de I’ame tout entiere: 1’essentiel est 1’accord —

19 Voir I’étude incontournable de BAEUMLER Alfred, Le probléme de ['irrationalité dans I'esthétique et la
logique du XVIIIF siécle, trad. Olivier Cossé, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,1999, p. 26-28.
20 LINN Marie-Luise, « A. G. Baumgartens Aesthetica und die antike Rhetorik », dans Rethorik. Beitriige zu
ihrer Geschichte in Deutschland vom 16-20. Janrhundert, Helmut Schanze (Hrsg.), Frankfurt am Main,
Athendum Fischer Taschenbuch Verlag, 1974, 105-125.

21 PoppE Bernhard, Alexander Gottlieb Baumgarten : Seine Bedeutung und Stellung in der Leibniz-Wolffischen
Philosophie und Seine Beziehungen zu Kant ; nebst Verdffentlichung einer bisher unbekannten Handschrift der
Asthetik Baumgarten, Borna-Leipzig, R. Noske,1902,§ 34. LINN M.-L., op.cit., p. 113.

22 « On appelle irrationalisme cet apercu lucide sur I’individualité, laquelle par nature échappe a la transparence
logique. » BAEUMLER A., op.cit., p. 27.



harmonia — des facultés supérieure et inférieure de connaitre [...], ’harmonie de I’ensemble

des facultés spirituelles. »?

Aux XVII® et XVIII® siecles, le terme d’ingenium a été traduit par « esprit ». Ainsi
par Descartes dans Regulae ad directionem ingenii (1628). D un c6té, Descartes défend une
approche globale des capacités humaines, dont les noms divers (entendement, imagination,
mémoire) servent a désigner les opérations de I’esprit. Il affirme que la force cognitive est
une force purement spirituelle « et [que] cette force recoit le nom, conformément a ces
diverses fonctions, tantét d’entendement pur, tantét d’imagination, tantdt de mémoire. »**
D’un autre c6té, il n’affecte pas a I’ingenium la créativité ou I’invention. En revanche, il
donne des regles pour atteindre la certitude dans la connaissance. Il considére notamment
que l’intuition intellectuelle et la déduction sont les méthodes valides pour parvenir a la
connaissance.” Toutefois, ’entendement ou intellect (ingenium) a une relation de
coopération avec la mémoire et 1’imagination, laquelle est indispensable a I’opération de la
déduction. Plus précisément, Descartes accorde a I’imagination une plus grande importance
qu’a la mémoire, car la premiére est plus rapide que la seconde.?® De plus, I’imagination est
aussi nécessaire a la connaissance quand 1’entendement est occupé avec des objets qui ont
une relation avec le corps. Ici, c’est I’imagination qui forme ’idée pour que I’entendement

puisse parvenir a la distinction.

Mais cette perspective des Regulae (sur I’imagination, les notions de connaissance et
d’idée) est trés différente de celle qu’il présentera dans ses ceuvres postérieures, ou il sera «
si soucieux de distinguer I’entendement et 1’imagination », particuliérement dans Les

Méditations (1641).” Dans les Regulae, ’imagination est rattachée a la fantaisie et

3 Ibid., p. 118.

24 DESCARTES René, Régles pour la direction de [’esprit (Régle X1II) in Euvres Philosophiques, Tome I, (1671-
1637), traduction et notes par Jacques Brunschwing, textes établis, présentés et annotées par Ferdinand Alquié,
préfacé par Denis Moreau, Paris, Editions Classiques Garnier, 2010.

25 « When Descartes [in the Régle II1] speaks about the need to direct ingenium by rules or to restrain ingenium
through training in mathematics, he gives the impression that ingenium is anything but that purely spiritual or
intellectual character of human beings designated as mind. » DANIEL Stephen H., «The Philosophy of Ingenuity
:Vico on Proto-Philosophy », Philosophy & Rhetoric, (1985), 236-243.

26 Comme le souligne le traducteur Jacques Brunschwig (p. 109), Descartes, dans cette ceuvre, fait montre d’une
absence de rigueur, car il parle de « mouvement de I’imagination » et de « mouvement de la pensée » pour
décrire la méme réalité.

27 Cf. Régles VIII et XII. Voir les notes de J. Brunschwig et FOTI Véronique M., « The Cartesian Imagination
», in Philosophy and Phenomenological Research, vol. XLVI, n° 4 (1986), 631-642.



considérée comme une partie du corps. Dans ce sens, Descartes reprend toute la tradition
scolastique, qui a intégré la psychologie d’Aristote. Il reprend également la notion de sens
commun, liée a la fantasia, qui a pour fonction de rendre compte de 1’unité des perceptions,
« de la multiplicité des organes des sens. »? Il congoit I’idée comme phantasma ou species
sensibiles (i.e. comme image ou image cognitive). Ainsi, d’aprés Descartes, la connaissance
consiste en une série de mouvements entre les sens externes, le sens commun, la fantaisie et
I’entendement (processus décrit dans la Regle XII). Contrairement a ce qu’on peut lire dans
les Méditations, ou I’'imagination est identifiée avec les songes et les fictions, ici la puissance
d’imaginer peut créer ou imaginer des choses « qui ne soient pas vraies ».?° Bref,
I’imagination comme source d’illusions, de songes et de fictions n’a rien a voir avec la

connaissance que Descartes cherche a atteindre a travers la question: « Que suis-je? »

On peut remarquer que dans la « Méditation Seconde » I’imagination se limite a la
contemplation des images des choses corporelles. Ces images sont des idées, lesquelles,
suivant Descartes, ne peuvent « a proprement parler étre fausses ». Mais leur certitude et leur
« réalité objective » restent en suspens. Elles ont seulement une « certitude sensible ».
Finalement, quand Descartes fonde la certitude de la connaissance sur le «cogito» et réalise
la distinction réelle entre I’ame et le corps, la conséquence immédiate en est la perte de la
perspective globale de I’esprit humain. Dés lors, la notion d’ingenium est négligée dans sa

pensée philosophique.*®

En revanche, sans changement de 1’une a 1’autre de ces deux ceuvres, Descartes
rattache I’imagination au domaine du corps, aux affects. Dans les Regulae, il affirme que le
cerveau est le sicge de la fantaisie et que les maladies de I’imagination sont la cause des
erreurs. Ainsi est-il convaincu que I’imagination est influencée par les humeurs corporelles

et les esprits animaux, faisant par 1a écho a la médecine hippocratique antique. Dans son

2 D’aprés J. Brunschwig (p. 139), Descartes, en accord avec la tradition scolastique, considére qu’« il y a deux
sens internes, la fantaisie et I’imagination. »

2 DESCARTES René, Les Méditations, op. cit., tome I, p.419.

30 Selon Etienne Gilson, « esprit » est le terme que Descartes emploi comme synonyme d’ « ingenium », il le
définie comme contraire a la substance entendue. Dans la II Méditation, ou Descartes écrit « je ne suis donc,
précisément parlant, que une chose qui pense, c’est a dire un esprit, un entendement ou une raison ». Mais aussi,
il lui donne un sens pour le différencier de la raison, ainsi « il connote la mémoire et la imagination ». Cf.
GILSON E., commentaire historique de René Descartes, Discours de la Méthode. Texte et commentaire, Paris,
Vrin, 1962, p.86.



ouvrage L ’homme (écrit en 1632, mais publié en 1662), il livre une théorie physiologique sur
le fonctionnement du corps et du cerveau. C’est ici que se trouve 1’image de 1’homme-
machine. Ce modele d’explication scientifique sera la source de 1’anthropologie matérialiste.
L’homme exprime plus clairement la pensée dualiste de son auteur et amorce I’explication
mécaniste du fonctionnement du corps humain. Ce dernier y est objet de connaissance; il

n’est pas encore instrument de la connaissance.

En nous appuyant sur ces différentes lectures, nous montrerons, entre autres, que ces
débats autour de I’imagination ont laissé de nombreuses traces dans les ceuvres de Herder.
De ce fait, la question qui nous intéresse est celle de savoir quelle est la spécificité de la
pensée philosophique de Herder. En quoi celui-ci se démarque-t-il de ses prédécesseurs?
Quels sont les effets des apports de la pensée philosophique de ce poéte et philosophe a la

théorie de la connaissance?
Nous partirons de trois hypothéses pour aborder ces questions.

La premicre est le caractere holistique de I’approche adoptée par Herder comme
principe fondamental de sa philosophie. Dans le contexte des problémes suscités par la
théorie de la connaissance, les principes de clarté et de certitude, et la méthode déductive,
passages obligés pour accéder a une connaissance sire, avaient déterminé et borné le
paradigme du savoir humain en général. La cognitio historica et la cognition sensible avaient
ainsi perdu leur statut cognitif. Cette forme de réductionnisme a commencé dans le sein de
la philosophie cartésienne. Le qualificatif holistique doit s’entendre comme le contraire de

réductionniste.’!

Comme nous 1’avons vu, la perspective esthétique de Leibniz a ét¢ déterminante pour
la reconnaissance de la valeur cognitive de la sensibilité. En effet, 1’opuscule leibnizien
Meditationes de Cognitione, veritate et ideis (1684) se trouve étre la premiere objection
dirigée contre la taxonomie cartésienne des idées. Leibniz ne propose pas une séparation des

idées basée sur leur caractére plus ou moins clair et distinct, mais un continuum entre les

31 Holos signifie « complet ». C’est ’union des parties d’un tout, dans un sens non pas quantitatif mais qualitatif.
Voir ADLER Hans, «Herder Holismus», in Herder Today. Contributions from the International Herder
Conference, November 5-8 1989, Stanford, California, Edited by Kurt Mueller-Vollmer, Berlin-New York,
Walter de Gruyter, 1990, p. 35.



idées claires et les idées confuses et obscures, entre le distinct, I’adéquat et I’inadéquat.
Certes, Herder va critiquer fortement cette position leibnizienne. Il va prendre cependant
comme point de départ la cognitio obscura® laquelle constitue toutes les passions de [’dme
(i.e. tous les sentiments, perceptions et affects qui ont le corps pour origine). Etant donné que
la cause de cette obscurité est « 1’étroite alliance de 1’Ame avec le corps »** Herder parait
ainsi argumenter en faveur du monisme** pour rendre compte du corps humain comme
instrument de la connaissance et de la connaissance obscure. De cette maniére, il tend a
¢tablir que le sentir et le connaitre ne sont pas deux sources différentes de connaissance.
Autrement dit, d’aprés Herder, pour élucider la nature du connaitre et du sentir, il faudrait
considérer la liaison entre le sentir et le penser comme une condition corporelle. Dés lors, il
n’est plus possible de séparer les dispositions humaines puisqu’elles procédent d’une source
commune: I’dme est définie par Herder comme une force (Kraft), une unique force ou énergie
dont le corps est I’instrument, lequel n’est pas considéré comme un objet matériel ou res
extensa, mais comme un miroir de [’dme, «Analogon, Spiegel, ausgedriicktes Bild der Seele»
(Werke 11, 547). En ce sens, I’approche holistique doit se comprendre comme une critique de
la pensée métaphysique dualiste et de la définition exclusivement intellectuelle des capacités

humaines. Herder écrit:

Der innere Mensch mit alle seinen dunkeln Kriften, Reizen und Trieben ist nur Einer.
Alle Leidenschaften, ums Herz gelagert und mancherlei Werkzeuge regend, hangen durch
unsichtbare Bande zusammen und schlagen Wurzel im feinsten Bau unsrer beseelten

Fibern. (Werke 11, 677)

En deuxieme hypothése, nous mettrons I’accent sur le fait que Herder voit beaucoup
plus large. Contrairement a la plupart de ses contemporains, il ne se limite pas a considérer
la relation de 1’imagination avec le visuel. Il élargit le spectre de ’analyse en tant qu’il

s’intéresse aussi a I’image acoustique. Il est important de souligner que quand il rédige Vom

32 ADLER H., «Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der Aufkldrungy,
Deutsche Vierteljahrsschrift Fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 62.2 (1988), 197-220;
BARNOUW Jeffrey, «The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German Enlightenment: Leibniz,
Baumgarten and Herder», Studies in Eighteenth Century Culture, 24.1 (1995), 29-50. HEINZ Marion &
CLAIRMONT Heinrich, « Herder’s Epistemology », in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder,
Edited by Hans Adler and Wulf Koepke, New York, Camden Hause, 2009, p. 43-63.

33 DESCARTES René, Les passions de ['dme, art. 28, op.cit., tome I1I (1643-1650).

34 HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchungen zur Erkenntnistheorie und Methapysik des
jungen Herder(1763-1778), Hamburg, Felix MeinerVerlag, 1994, p. 14.



Empfindung und Erkennen, il a déja publié¢ Plastik. Einige Wahrnehmungen iiber Form und
Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume (1770), et son ceuvre majeure, sans doute la plus
glosée, Abhandlung iiber den Urprung der Sprache (1772), ou il a établi quelques principes
essentiels a I’intelligibilité de sa pensée philosophique. Herder a développé les principes
directeurs de sa psychologie, de sa théorie de la connaissance et de son esthétique dans ces

trois ouvrages, qui entretiennent des relations tres étroites et s’¢lucident 1’un par 1’autre.

Plastik a pour toile de fond les débats entre philosophie empiriste et philosophie
sensualiste de part et d’autre de la Manche. Dans la deuxieme édition d’Essay Concerning
the Human Understanding (1690), John Locke présente le fameux probleme de Molyneux,
lequel interpelle et met en difficulté la théorie de la perception, et partant, la théorie de la

connaissance. Locke cite la lettre de Molyneux:

Suppose a Man born blind, and now adult, and taught by his touch to distinguish between
a Cube, and a Sphere of the same metal, and nighly of the same bigness, so as to tell, when
he felt one and the other, which is the Cube, which the Sphere. Suppose then the Cube
and Sphere placed on a Table, and the Blind Man made to see. Quary, whether by his sight,

before he touch’d them, he could now distinguish and tell which is the Globe, which the

Cube? To which the acute judicious proposer answers: No. (Essay 11, IX, 8)3

Ce probléme rendrait les questions de la connaissance plus complexes. On peut dire
que il y a deux questionnes majeurs que ce probléme suppose : comment 1 esprit pergoit le
monde? Comment il interpréte cette information? Le probleme de Molyneux continue d’étre
débattu par les philosophes sensualistes frangais, comme Etienne Bonnot Condillac dans
Traiteé des sensations (1754) revient dessus dans son Histoire Naturelle, plus précisément
dans « Histoire Naturelle de ’'Homme » (1749). Dans ce contexte, la lecture de la Lettre sur
les aveugles (1749) de Denis Diderot est déterminante pour la pensée de Herder. Diderot y
expose une critique de la philosophie rationaliste qui limite la connaissance au sens de la vue.

Il écrit: « Les connaissances ont trois portes [la vue, I’ouie et le toucher]| pour entrer dans

35 On sait que la réponse négative de Locke et Berkeley a été confirmée par la publication des observations de
I’anatomiste William Cheselden : An Account of some Observations made by a young Gentleman, who was
born blind or lost his Sight so early, that he had no Remembrance of ever having seen, and was couch’d between
13 and 14 Years of Age (1728). Herder fait référence a Cheselden dans sa production de 1772.

10



notre Ame, et nous en tenons une barricadée [le toucher] par le défaut de signes... »* Par
ailleurs, il consideére que les aveugles ne peuvent pas imaginer, car ils n’ont pas a leur
disposition d’images, de figures et de couleurs, il est donc convaincu que « la fagon
d’imaginer d’un aveugle » démontre I’existence d’un sens interne. Herder emploie parfois
cette expression ou « sensorium commune » comme équivalent de I’imagination. Cette notion
philosophique joue un rdle capital dans sa philosophie, car dans Abhandlung iiber den
Urprung der Sprache, il y aura recours pour étayer sa thése sur 1’origine humaine du

langage.’’

Dans ces deux textes philosophiques, Herder accomplit une transformation de la
hiérarchie des sens, laquelle a commencé avec les sensualistes. La vue, qui a longtemps été
le sens privilégié par les philosophes, perd peu a peu son importance dans I’explication de la
perception et donc de la connaissance. Dans Plastik, Herder revalorise le sens du toucher,
qu’il considére comme indissociable du sens de la vue. D’apres Herder, le sens de la vue est
le plus superficiel de tous, car il ne fournit aucune notion sur la propriété des objets. La vue
percoit seulement leur surface. Herder affirme ainsi que nous apprenons a voir a travers
I’habitude et que le sens de la vue travaille en lien avec celui du toucher. Dans la production
philosophique de 1772, il meéne a terme la transformation de la hiérarchie des sens. Il y montre
que le sens de I’ouie a été le sens le plus important pour 1’invention du langage (la création
de Merkmale ou Merkwort) et il lui accorde un réle de médiateur entre le sens du toucher et
celui de la vue. De plus, Herder considére que comme liant des autres sens, elle se rapproche

le plus du sentiment (Gemiit).

Der Ton des Gehors dringt so innig in unsere Seele, dafl er Merkmal werden muf3 ; aber
noch nicht so iibertdubend, dafl er nicht klares Merkmal werden kénnte — das ist Sinn der

Sprache. (Werke 11, 299)

On peut affirmer, en suivant Herder, que I’image acoustique est une synthése de toutes
les images. Herder, parallelement, concéde que l’imagination et les autres dispositions

humaines s’entrecroisent. Ainsi met-il en exergue le pouvoir positif de I’imagination,

3 DIDEROT Denis, Lettre sur les aveugles. A [ 'usage de ceux qui voient, Euvres philosophiques, édition Michel
Delon, Paris, Gallimard, 2010, p. 169.

37 GAIER Ulrich, « “Nous sommes un sensorium commune pensant” : I’aspect anthropologique de la langue chez
Herder », Revue Germanique Internationale, 20 (2003), 29-45.

11



laquelle est aussi identifiée avec le sensorium commune ou le sens interne. 1l est permis de
croire que I’imagination, chez Herder, a une relation trés intime avec la perception, le sentir
et le penser. Le philosophe s’y référe aussi bien comme a un objet (un organe) que comme a
une méthode. Contrairement a une certaine tradition philosophique qui considére
I’imagination et ses maladies comme sources d’erreurs, Herder conjecture que justement ces
maladies peuvent nous révéler la maniere dont 1’imagination travaille, dont elle associe les

impressions, dont elle connecte les sens et les idées (Werke 11, 285).

Cette perspective sur I’imagination révele aussi I’approche holistique de Herder. Tres
souvent, les philosophes n’ont souligné qu’un seul aspect des fonctions de I’imagination. En
particulier, s’ils ont montré la relation entre la perception et I’imagination, ils ont surtout mis
I’accent sur le visuel. De surcroit, dans la droite ligne de la philosophie ancienne,

I’imagination est considérée essentiellement en relation avec la vue et la lumiere:

Der griechische Terminus « phantasia » stammt vom Verbum « phaino » erscheinen ins
«Licht treten»; auf dasselbe Verb geht auch der Terminus «phainomenony», das
Erscheinende, zuriick. Was die «phantasia» als Einbildunsgskraft hervorbringt, ist
bildhaft, ist eine Abbildung ; «eikasia»; dieser Begriff ist vom Verbum «eikon» dhnlich
sein, scheinen, gebildet. [...] Aristoteles erklédrt den Begriff der Phantasie ausdriiklich mit
dem Hinweis auf auf seinen etymologischen Zusammenhang mit dem grieschisches Wort

fiir Licht (« phos »).3 8

Nous verrons que Herder réalisera plus tard une critique des notions de connaissance
claire, concept clair ou idée claire. Toutes ces expressions font référence a la lumiere et a la
vue. Il affirmera que I’imagination est la « Tochter des Ohrs und der Erzéhlung » (Werke
II/1, 272). Cette redécouverte par Herder du rdle de 1’ouie annonce, comme le soutient
Jirgen Trabant « a real philosophical revolution [...], the philosophical turn from a
traditionally ocular, visual [and solipsistic] theory of knowledge towards an auricular and

auditory [acromatic] one, which must finally become dialogical theory of knowledge. »*°

Notre troisieme hypotheése de départ est reliée a la précédente. Elle repose sur la

relation que Herder établit entre le langage et la connaissance. C’est ici que Johann Georg

38 Grassi Ernesto, Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendlindeschen Denkens, Germany, Athenium,
1979, p. 184-185. Cette caractérisation se trouve aussi chez Descartes : « L’imagination est regard de 1’esprit. »
3% TRABANT Jiirgen, « Herder’s Discovery of the ear », in Herder Today, op. cit., p. 356.

12



Hamann (1730-1788) fait son apparition. Du temps ou il était étudiant a Konigsberg, Herder
fit la connaissance de Hamann, qui ’introduisit a la poésie anglaise et lui apprit I’anglais.
Tous deux partageaient la méme passion pour la musique. Hamann jouait du luth, Herder,
fils de cantor, jouait au clavier. Herder a longtemps été intéressé par la création d’une
nouvelle forme d’opéra et a méme rédigé quelques livrets. Le plus connu est celui de Brutus
(1772-1774), dont la musique a été composée par Johann Christoph Friedrich Bach.*® Sans
doute I’amour de Herder pour la poésie et la musique a-t-il une importance fondamentale
pour la compréhension de sa pensée philosophique, comme nombre de commentateurs 1’ont
déja souligné.*' Contrairement a ses contemporains, qui concevaient la musique en termes
mathématiques (i.e. relations et proportions), Herder propose dans Viertes Kritisches
Wiildschen (1769) une nouvelle théorie de la musique, ou le ton et le son sont libérés des
mesures pour devenir le propre de cet art. Pour Herder, la musique est 1’art le plus profond
et le plus proche de la sensation car, ainsi qu’il est dit plus haut, « der Ton des Gehors dringt
so innig in unsre Seele. » Le penseur allemand exprime dans cet écrit, jamais publié¢ de son
vivant, mais qui constitue un antécédent fondamental pour la compréhension de ses
productions des années postérieures, son intérét pour expliquer la sensation (Empfindung) et
le « inneres Gefiihl ». Il propose 1’unité de la psychologie et la physiologie, principe qui sera
la base dans Vom Erkennen und Empfindung.*> Herder avance aussi pour la premiére fois sa
redécouvert de ’oui et sa theése sur la position de ce sens comme le sens intermédiaire
(Mittelsinn) entre la vue et le toucher. Plus tard, dans son ouvrage de 1762 notre auteur
signale: a chaque sensation correspond un ton. Herder entreméle ainsi la sensation, la
musique, et le langage pour défendre une approche esthétique et acoustique du langage,

lequel constitue un des principes du tournant épistémique déja annonce.

Hamann publie en 1762 Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in kabbalistischer Prose,
ou il affirme que les images constituent la connaissance et le bonheur de 1’étre humain, et

que la poésie est sa langue maternelle. Ces deux idées ont fait une vive impression sur le

40 MULLER-BLATTAU Josef, Hamann und Herder in ihren Bezichungen zur Musik, Grife u. Unzer, 1931, p. 12.
KIRBY Frank E., « Herder and Opera », Journal of the American Musicological Society, 15.3 (1962), 316-329.
41 STOLLBERG Arne, Ohr und Auge - Klang und Form : Facetten einer musikdisthetischen Dichotomie bei
Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz Schreker, Sttutgart Franz Steiner Verlag, 2006, p.18.
ScHMITZ Ursula, Dichtung und Musik in Herders Theoretischen Schriften, Koln, Kleikamp,1960, p. 58.

2 MARKWARDT Bruno, J.G.Herders «Kritische Wiilder», Leipzig, Quelle & Meyer, 1925, p.174.

13



jeune Herder.* Revenons, aprés cette remarque, sur notre derniére hypothése. Herder et
Hamann se rejoignent sur un point: toute connaissance humaine consiste en images. Dans
Aesthetica in nuce, I’image est intimement attachée a la sensibilité et elle est définie comme
parole « Wort » et « sinnliche Zeichen ». Cette définition inaugure dans la pensée
philosophique la perspective esthétique du langage et une approche anthropologique pour
déterminer sa nature et son origine. La question qui en découle est celle de savoir sur quels
principes est assise une philosophie qui propose une perspective positive de I’image et aussi

de I’imagination.**

La conception de 1I’image des penseurs allemands constitue la spécificité de leur
pensée philosophique. Dans le contexte de I’Aesthetica in nuce et de Vom Erkennen und
Empfinden, le terme « Bild » a tant6t un sens religieux, tantdt un sens philosophique, tantot
un sens rhétorique. La dimension religieuse s’appuie sur la narration de la création de
I’homme « a I’image de Dieu » (Gen. 1,27) et la doctrine de 1’/mago Dei. Suivant Hamann,
Dieu a créé la maticre et la forme, et leur union doit expliquer la nature humaine. L’union
entre le corps et I’ame est un acte du Créateur: » Die geheimnisvolle Natur der meschlische
Seele, die Witchtigkeit derselben, die Abhédngigkeit von ihrem Urheber sind in dem
sinnlichstenten und einfachsten Bilden ausgedriickt » (N I, 14).% De cette idée, nos auteurs
vont tirer une analogie: I’homme posséde une dme créatrice. L’image doit étre comprise en
lien avec la création du langage. L’homme crée un langage et, par cet acte, se rend indivisible,
a l'image de son Créateur. En I’occurrence, connaitre signifie nommer. Dans Aesthetica in

nuce, Hamann met au jour cette dimension du récit biblique, qui vise a une réflexion sur la

43 MARTINSON Steven D., « Herder’s Life and Works » in 4 Companion to the Works Johann Gottfried Herder,
p. 17-18. On peut constater que les deux premiéres hypothéses sont aussi valables chez Hamann. Le jugement
de Goethe sur Hamann dans Poesie und Wharheit (Livre 12) est trés connu: «Das Prinzip, auf welches die
samtliche AuBerungen Hamanns sich zuriickfiihren lassen, it dieses: Alles was der Mensch zu leisten
unternimmt, es werde nun Tat oder Wort oder sonst hervorgebracht, mus aus siamtliche vereinigten Krifte
entspringen; alles Vereinzelte ist verwerlich : Eine herliche Maxiem ! Aber schwer zu befolgen. » Pour Hamann,
en raison de sa pensée religieuse, le sens de I’ouie est le sens plus important. Nous reviendrons sur ce point.

4 D’accord avec Liebrucks, dans cette caractérisation se trouve le germe d’une révolution philosophique,
puisque «In der Bilder liegt Wahrheit. Um das zu verstehen bedarf es langer Untersuchungen iiber das
Verhiltnis des abstrakten Allgemeinbegriffs zum dialektischen und beider zu dem was hier Bilder genannt wird.
LIEBRUCKS Bruno, Sprache und Bewuf3tsein. Bande 1. Einleitung Spannweite des Problems. Von den
undialektischen Gebilden zur dialektische Bewegung, Frankturt am Main, Akademische Verlagsgesellschaft,
1964, p.287.

45 HAMANN Johann Georg, Simtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe von Josef Nadler, Wien, 1949-1957,
cité comme N, tome et page.

14



nature du langage, non seulement dans sa dimension instrumentale, mais encore dans sa

dimension communicative (dialogique) et symbolique.

La pensée de Herder s’appuie aussi sur cette doctrine. Elle se reconnait dans cette
liaison image-analogie. Elle s’y reconnait d’autant plus que sur la base de cette conception
de I’étre humain comme image, elle peut affermir sa propre conception de 1’analogie comme
outil de connaissance de la vérité. L’approche de Herder a comme source ses interprétations
des textes bibliques. Dans Alteste Urkunde des Menschengeschlechts (1774), il pose ses
principes théologiques, notamment dans 1’interprétation qu’il fait du premier chapitre de la
Genése. Dans son écrit Johannes (1774), source d’inspiration du Faust de Goethe,* il relie
plusieurs notions: la parole y est une puissance qui se déploie dans I’action et la pensée. Nos
deux auteurs ont ainsi congu une approche religieuse-esthétique de la créativité humaine

selon laquelle le génie humain crée par analogie avec le Génie-Dieu-Pocéte.

Le sens philosophique du terme « Bild » est encadré dans les disputes sur la nature et
essence du langage et sur la relation entre le langage et la pensée. Chez Herder, I’image est
aussi une image acoustique, i.e. un Merkmal ou signe. L’image est envisagée comme figure
(ou signe linguistique) dotée d’une dimension cognitive en elle-méme. Cela veut dire que
I’image n’est plus considérée dans sa relation au concept, mais saisie dans ses propres termes.
Avec la valorisation du langage non plus comme instrument de la raison, mais comme
¢lément constitutif de la relation homme-monde et aussi comme ceuvre d’art naturelle en
raison de sa nature métaphorique, nos auteurs se démarquent de leurs contemporains,
s’agissant de 1’explication des processus cognitifs et de la recherche de la vérité. Ils sapent,
ce faisant, I’édifice de la Schulphilosophie, avec ses concepts abstraits et ses spéculations
infinies, dont le discours théorique était vécu au XVIII® siécle comme une tyrannie de la

raison.*’

Chez Herder, la notion d’image a une position centrale. Selon Schiitze,*® ¢’est le terme
le plus important de sa pensée philosophique. Pour Herder, I’image exprime 1’unité des sens,

I’unité des capacités, I’unité ame-corps et ’unité pensée-volonté. Ce terme a divers sens dans

4 GUNTHER Jacoby, Herder als Faust : Eine Untersuchung, Leipzig, Felix Meiner Verlag, 1911, p. 255.

47 CASSIRER Ernst, Zur Logik der Kulturwissenschften. Fiinf Studien, Géteborg, ElandersBokt. Antiebolag,
1942, p. 13-14.

8 SCHUTZE Martin, « Herder’s Conception of Bild », Germanic Review, 1 (1926), p. 21.

15



la langue allemande, il est aussi & ’origine de I’Einbildungskraft et de la Bildung.*® Ce
dernier est au centre la tradition humaniste dont Herder est une des figures qu’ont contribué
au développement de ses principes.®® Il appert que tous ces termes sont liés a la connaissance:
la connaissance de la nature humaine, la connaissance de la nature et la connaissance
historique. Herder associe la dimension religieuse et la dimension esthétique pour élaborer
une théorie de la formation de I’humanité selon laquelle toutes les capacités humaines
devraient se développer harmonieusement. Autrement dit, 1’épistémologie de Herder n’est
pas une réflexion purement théorique mais essaie de concilier le sujet théorique et le sujet
pratique.>! De plus, ce sujet est une conscience finie et un étre naturel qui habite dans une
sphére naturelle (Umwelf), ou il déploie toutes ses forces de fagon organique pour la

formation de son image (innere Figur) et de son corps comme une ceuvre d’art.

Quant au sens rhétorique de la notion d’image, il se rattache a la discussion sur
I’image comme analogie et métaphore dans la pensée philosophique. D’apres Grassi, les
philosophes modernes, depuis Descartes jusqu’a Kant, ne ménagent pas leur critique de la
rhétorique, laquelle est comprise chez eux comme une simple technique pour embellir le
discours ou pour persuader a travers les passions.’> Pour Descartes, la philosophie est un
discours rationnel dont la méthode est un proces logico-déductif. Nombre de philosophes ont
ainsi établi la mathesis universalis comme modele pour la philosophie. Pour eux, la
connaissance s’atteint seulement dans les concepts clairs et distincts de I’entendement et dans
I’activité raisonnante. Cette perspective est aussi défendue par la philosophie rationaliste de

la Schulphilosophie. Les questions sur la connaissance sont comprises en rapport avec la

49 L’origine de ce mot est le vieux-saxon bilidi. Il signifiait « une force magique », « entité magique spirituelley,
«n signe miraculeux», «archétype —Urbild-». Lorsque le terme fait son apparition dans le langage
philosophique, aprés le XI siccle, il désigne « étre », « forme » et « image », mais dans le sens profane comme
« Abbild ». Le terme Bild, plus que celui d'image, a la suite de Wackernagel, garde toujours une signification
magique et religieuse jusqu’a 1"émergence de Bild artistique ou sensible «dans un glissement allant du sacré ou
profane ». Cf. WACKERNAGEL Wolfgang, Ymagine Denunari. Ethique et métaphysique de I’ abstraction chez
Maitre Eckhart, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, p.16. Aussi, «Subimaginale Versenkung. Maister
Eckharts Ethik der bild-ergriindenden Entbildung», dans Was ist ein Bild? (Hrsg.) von Gottfried Boehm,
Miinchen, Wilhelmn Fink Verlag, 2006, 184-207. SCHAARSCHMIDT llse, Der Bedeutungswandel der Worte
‘Bilden’ und ‘Bildung’ in Der Literatur-Epoche von Gottsched bis Herder, Elbing, Alfred Seiffent, 1931, p.
31. LICHTENSTEIN Ernst, Zur Entwiclung des Bildungsbegriffes von Meister Eckhart bis Hegel, Heidelberg,
Quellen & Mayer 1966.

0 SCHAARSCHMIDT Ilse, op.cit., p. 31. LICHTENSTEIN Ernst, op.cit., p.16.

51 HEINZ Marion & CLAIRMONT Heinrich, op.cit, p. 43-63.

52 GraASsI Ernesto, Rhetoric as Philosophy, Pennsylvania State University Press, 1980, p. 19.

16



métaphysique, cette science censée contenir tous les principes de la connaissance.>
L’ Erkenntnismetaphysik englobe également la philosophie en tant que science qui se doit
d’atteindre la connaissance certaine a travers les concepts généraux et abstraits, et les
principes de la raison. Le résultat de cette perspective est la formalisation du discours
philosophique. Herder critique, non sans ironie, cette perspective qui veut procurer a la

philosophie la perfection de la mathématique:

Diese Methode ist so leicht und lieblich, dafl man's schon zum Grundsatz beliebt hat, lauter
taub e Worter in die Philosophie einzufiihren, bei denen man so wenig denken diirfe als
der Rechnende bei seinen Zahlen; das werde der Philosophie zur Vollkommenheit der
Mathematik verhelfen, daB man immerfort schlieBen konne, ohne zu denken: eine

Philosophie, fiir der uns alle Musen bewahren ! (Werke, 11, 674)

Au contraire, pour Hamann et Herder, formés aux belles lettres et a ’humanisme, le
discours imagé ravive un ancien probléme philosophique et rhétorique: comment trouver, en
effet, la coincidence de la pluralité des visions (eidos) dans la parole des poétes et des orateurs
avec le logos de la philosophie: I’adéquation du sermo et du verbum, de la res et du verbum.>*
La tradition humaniste attribuait a I’ingenium la capacité d’atteindre cette adéquation a
travers la création des métaphores. Nous tenons, avec la métaphore, la clef de volte de cette
philosophie de la connaissance fondée sur I’image. La liaison est faite entre I’ingenium et le
langage. Les penseurs allemands en déduisent que la création de métaphores révéle les
processus cognitifs de 1’esprit humain compris comme unité et totalité. Cette promotion de
I’ingenium tire son origine du mouvement Sturm und Drang, dont Hamann est considéré
comme I’inspirateur, et Herder et Goethe comme ses représentants les plus éminents. Tous
trois mettent le génie au cceur de I’esthétique et de la philosophie dans la seconde moiti¢ du

XVIIIE siécle.>d

Les principes qu’ils fournissent pour €lucider la relation complexe « Seele-Genie-

Bild » les différencient I’un de 1’autre. Certes, Hamann et Herder partent tous deux d’une

53« Die Methapyscis ist die Wissenchaft der ersten ErkenntniBgriinde in der menschlichen Erkenntnif. » Cf.
BAUMGARTEN A. G., Metaphysik, deutsche iibersetzung von Georg Friedrich Meier, mit einer Einfiithrung, einer
Konkordanz und einer Bibliographie der Werke A.G. Baumgartens von Dagmar Mirbach Dagmar Mirbach,
Jena, Dietrich Schleglmann, 2004, §1.

4 GRASSI E., Macht des Bildes : Ohnmacht der rationale Sprache, Kdln, M. DuMont Schauberg, 1970, p. 166.
55 BERTRAM W.G. Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne, Miinchen, Fink Verlag,
2000, p.16.

17



approche religieuse-esthétique, comme nous ’avons dit plus haut, mais Herder offre en plus
une « doctrine de I’ame » dans son essai. Il s’appuie sur la notion de Kraft ou Energie, et le
principe de « lex continui » pour éclairer la nature de I’esprit et donc la nature de la
connaissance. D’ou I’importance de la philosophie leibnizienne dans ses productions
philosophiques, car il se propose de démontrer qu’il n’y a pas deux sources de la
connaissance, comme cela est affirmé par les philosophes, pas de facultés inférieures et
supérieures dans I’ame humaine. Avec la notion de puissance ou énergie, il tente de dépasser
cette hiérarchisation. Dans sa production philosophique de 1772, il considére que le langage
est ’énergie de 1’ame: le langage est « Wort der Seele », c’est-a-dire le medium au travers
duquel s’exprime 1’étre humain comme unité. En d’autres termes, 1’image est 1’expression

de I’unité organique de I’esprit.’¢

Ainsi, le présent travail se donne pour objectif d’¢lucider, en considérant la polysémie
de la notion d’image (Bild, Figure, Gestalt, Scheme, Eidos, Typos) et sa connexion avec
I’imagination, le génie (ingenium), les réponses que Herder et Hamann apportent aux
questions relatives a la connaissance. Dans la tradition philosophique allemande, le mot Bild
a une importance fondamentale. Il renvoie aux principes de diverses conceptions sur
I’interprétation de la doctrine chrétienne du logos, ainsi qu’aux travaux sur la philosophie
grecque qui occupaient les philologues pendant le temps de la relation de Herder avec Goethe
a Weimar.”” Un des points déterminants de la critique par nos auteurs de la philosophie
rationaliste est I’utilisation qu’ils font de cette notion comme une protestation contre une
approche purement intellectualiste de 1’étre humain. Avec I’image et le discours imagg, ils
défendent Dl’intériorit¢ et I’individualité de I’homme. Ils visent par-la a réhabiliter la
sensibilité, réhabilitation qui avait commencé avec les piétistes de Halle et les philosophes et
poétes anglais.’® Ce mouvement littéraire-philosophique est a la confluence de diverses
tendances de pensée, 1’Empfindsamkeit et la Popularphilsophie, lesquelles réagissaient

contre la philosophie congue comme un systéme purement théorique.

6 SCHUTZE M., op. cit., p. 25.

57 LICHTENSTEIN Ernst, op.cit., p. 7.

58 KONDLYLIS Panajotis, Die Auflirung im Rahmen des neuzeliche Rationalismus, Hamburg, Felix Meiner
Verlag, 2002, p. 542.

18



Lanotion d’intériorité, d’origine religieuse, doit étre entendue comme 1’¢largissement
de la subjectivité¢ humaine. Avec ce terme, les piétistes veulent révéler la dimension sensible
de I’homme. Dans leurs ouvrages (leur forme littéraire de prédilection est le «Tagebuchy),
ils résistent a toute catégorie métaphysique qui pourrait en réduire le périmétre vécu.> Le
langage va jouer un rdle important pour rendre compte de cette intériorité, car par sa
dimension métaphorique seule il fait voie et préte voix a I’expérience (Erlebnis) de la vie
intérieure de ’homme. Pour Hamann et Herder, rappelons-le, le langage est le medium de
I’expression de I’intériorité et c’est a ce titre qu’ils émettent un jugement négatif a I’encontre
de la philosophie. Herder affirme que seul le langage de la poésie est capable de parler de
I’humain proprement dans son immédiates. Il considere ainsi que « Homer und Sophokles,
Dante, Shakespeare und Klopstock der Psychologie und Menschenkenntnifl mehr Stoff
geliefert haben als selbst die Aristoteles und Leibnize aller Volker und Zeiten » (Werke 11,
666).

Par ailleurs, la Popularphilosophie, dans sa version anglaise, est une source inspirante
pour les penseurs allemands. La critique que Shaftesbury dirige contre le «philosophe
systématique» et sa prétention d’établir comme objet propre de la philosophie les passions,
le caractére humain et la connaissance de soi, est le point de départ de nos auteurs et

philosophes. Le penseur anglais écrit ainsi:

And thus the Study of human Affection cannot fail of leading me towards the
Knowledge of human Nature, and of My-self. This is the Philosophy, which, by

Nature, has the Pre-eminence above all other Science or Knowledge.®’

De plus, sa recherche d’une forme plus libre, pédagogique autant qu’humoristique,
de communication du discours philosophique est cruciale pour comprendre le style des
ceuvres de Hamann et Herder.%! Par le style, ils veulent affermir I’individualité et le langage

comme forme de celle-ci. Justement, leur style a été la raison pour laquelle la dimension

59 BRANDLE Johann, Das Problem der Innerlichkeit: Hamann, Herder, Goethe, Bern, Suisse : A. Francke, 1950,
p- 20.

80 SHAFTESBURY Anthony Ashley Cooper, Soliloquy or Advice to an Author in Characteristics of Men,
Manners, Opinions, Times, foreword by Douglas Den, Indianapolis, Liberty Fund, 2001, p. 279. Cursives de
Shaftesbury.

51 WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung fiir die englische Literatur des 18 Jhs. Der Moralist und die
literarische Form, Tibingen, Max Niemeyer Verlag, 1960. KUNTZEL Henrich, Essay und Aufkldrung. Zum
Ursprung einer originallen Deutschen Prosa im 18 Jahrhunderts, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 1969, p. 18.

19



philosophique de leur pensée a été longtemps négligée par les commentateurs. Ils ont été
catalogués penseurs irrationalistes ou obscurs. De fait, cette appréciation a commencé avec
les jugements de Hegel sur Hamann® et les comptes rendus de Kant sur les ouvrages de
Herder. Cependant, dans les nouvelles «Hamann-Forschung» et «Herder-Forschungy,
lesquelles se développent dans la seconde moitié du siécle passé, les spécialistes soutiennent

que le style est un élément constitutif de leur pensée philosophique.®*

La réhabilitation de la sensibilité et la nature poétique du langage, éléments que nos
auteurs mettent au jour dans leurs écrits, sont les clefs qui permettent d’appréhender les
débats autour des notions de raison et de rationalité qui animerent I’ Aufkldrung et culminérent
en intensité avec la publication de la premiére critique kantienne Kritik der reinen Vernunft
en 1781. Hamann est le premier lecteur et critique de 1’ceuvre de Kant.%® Dans une lettre de
septembre 1783 adressée a Herder, Hamann produit une « Rezension », qui contient une «
Metakritik » de la philosophie kantienne: Metakritk iiber den Purismum der Vernunft. Au fil
de leur correspondance, ils ont approfondi les principes philosophiques de leur « Metakititk
». On les trouvera rassemblés dans 1’écrit herderien Verstand und Erfahrung. Eine Metakritik
zur Kritik der reinen Vernunft erster Teil, et Vernunft und Sprache eine Metakritik zur Kritik

der reinen Vernunft, publié en 1799.56

62 Hegel fait tenir I’originalité de la prose de Hamann a ’expression de I’individualité a travers le style, mais
son jugement est négatif. Il ne comprend pas les intentions de Hamann quand celui-ci recourt a diverses figures
littéraires, rhétoriques ou philologiques. Cf. BRAUTIGAM Bernd, Reflexion des Schénen-Schone Reflexion.
Uberlegungen zur Prosa Asthetischer Theorie Hamann, Nietzsche, Adorno, Bonn, Bouvier Verlang, 1975, p.
28. SCHUMACHER Eckhard, Die Ironie der Unverstindlichkeit : Johann Georg Hamann, Friedrich Schlegel,
Jacques Derrida, Paul de Man, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2000, p. 11-35.

8 A cause de la critique kantienne, la pensée philosophique de Herder a été éclipsée. Dans le compte rendu des
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-91), Kant émet des jugements négatifs sur Herder.
Il affirme que son ancien éléve n’est pas capable de «thinking with methodological rigor ». ADLER H., «
Herder’s Style » in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit., p. 321-349.

64 On peut affirmer que la pensée philosophique de nos auteurs n’est jamais que la mise en application du
programme de 1’ Aufkldrung comme un « fundamentally antropocentric projet : the systematic exploration of
the self'in its manifold relationships with inner self, community, nature and God, and the concomitant translation
of those abstract findings into practical human fact in the cause of perfection ». Ce qui fait la singularité de ce
projet dans la culture allemande est I’utilisation de la littérature et aussi de la philosophie comme « epistemic
tools ». NICHOLAS Saul, « Introduction. German Literature and Philosophy », in Philosophy and German
Literature 1700-1990, edited by Nicholas Saul, Cambridge, Cambridge University Press, 2002. p. 3.

85 Kant envoya son texte & Hamann, pour que ce dernier le présentat a un éditeur. Cf PISKE Irmgard,
Offenbarung, Sprache, Vernunft. Zur Auseinandersetzung Hamanns mit Kant, Frankfurt am Main, Peter Lang,
1989, p. 14.

6 LUANNE Frank, « Herder and the maduration of Hamann’s Metacritical Thought : A chapitre in the pre-
history of the Metakritik », in Johann Gottfried Herder, innovator through the ages, Bonn, Bouvier Verlag. H.

20



Comme évoqué plus haut, Hamann et Herder appuient leur Metakritik sur la
connexion qu’ils établissent entre la sensation et le langage et la dimension cognitive de
celui-¢i.®” Un des plus importants problémes de I’esthétique comprise comme gnoséologie,
d’apres la définition de Baumgarten, est la relation sensibilité-entendement. Nos auteurs
trouvent dans le langage une réponse a celui-ci. Une autre prémisse que pose Herder pour sa
Metakritik future dans ses productions philosophiques des années 1770-1778 est
I’identification de la raison avec le langage: « Auch in den tiefsten Sprachen ist Vernunft
und Wort nur ein Begriff, eine Sache: Adyoc. Der Mensch gaffet so lange Bilder und
Farben, bis er spricht, bis er inwendig in seiner Seele nen» (Werke II, 691). Cette
identification suppose d’étudier la genése de la raison et, en méme temps, avec la
réévaluation du sens de 1’ouie (voir ci-dessus), de dépasser 1’idée de la connaissance comme

logos, dans le sens de vision ou Anschauung.®®

La pensée métacritique de nos auteurs a été longtemps mésinterprétée comme une
défense de I’irrationalité. Cependant, elle n’implique pas une négation de la raison. Nos
auteurs considerent simplement que la raison ne peut atteindre par elle-méme la connaissance
et la vérité. De point de vue-13, ils s’inscrivent dans une tradition philosophique qui reconnait
’union nécessaire de la foi et de la raison.%® Et par rapport a la philosophie de Kant, Hamann,
d’aprés Metzke, observe que la raison, conformément a la conception qu’en a la pensée de
I’ Aufklirung, a pour fonction « de libérer la pensée humaine de tout dogmatisme, mais Kant

la conduit 4 un autre dogmatisme a travers la raison elle-méme. »”

La connexion langage-raison est I’argument essentiel de la pensée métacritique de
Hamann et Herder. La conséquence, en ce qui concerne le probléme de la connaissance, ¢’est
I’articulation de la pensée et du langage pour I’explication de la création des concepts. Herder

se propose de rendre compte de la connexion langage-raison en filant la métaphore de

Grundmann, 1982, 157-185.

67 Pour Herder « the fonction of langage is cognition » TRABANT J., op.cit., p.356.

8 Ibid. p.357.

89 «... since reason needs to be enlightened by faith (fides perfectit rationem), without reason cannot be
perfected, and since faith in turn needs reason in order to understand what in believes (intellectus fidei)». BETZ
John R., « Reading “Sybiline Leaves™: J. G. Hamann in the History of Ideas », in Hamann and the Tradition,
edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University Press, 2012, p. 8.

'METZKE Erwin, «Kant und Hamann» in Johann Georg Hamann, Reiner Wild (Hrsg.)
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, p. 240.

21



Leibniz: « Le langage est miroir de I’entendement ». Leibniz considére le langage non
seulement dans sa dimension instrumentale, mais il tente en plus d’impulser le
développement et I’acceptation de la langue allemande pour la philosophie et la littérature.
De surcroit, pour le philosophe, « the language is the foundation of all culture, it is the

necessary prerequisite for cultured intercourse and national well-being. »”!

Ainsi, la premiére partie de notre recherche sera consacrée a I’exposition de la critique
de la connaissance a laquelle se livrent ces penseurs allemands dans leurs ouvrages. Leur
point de départ, pour accomplir ce projet de 1’ Aufkldrung, est le dépassement du dualisme
ame-corps, car ce dualisme est un obstacle a la revalorisation du corps comme instrument de
la connaissance et donc a la reconnaissance de la valeur cognitive de la sensibilité humaine.
Puis, ils critiquent les principes méthodologiques de la philosophie rationaliste
(Erkenntnismethaphysik), c’est-a-dire la recherche de la vérité et de la certitude a travers

I’analyse pour atteindre les concepts distincts.

Dans Sokratische Denkwiirdigkeiten (1759), Hamann propose une profonde
réorientation de la philosophie. Dans la foulée de Shaftesbury, il pose la connaissance de soi
comme principe de toute connaissance. C’est son premier écrit publié et ’on y rencontre déja
les notions fondamentales de sa pensée philosophique et philologique. L’ importance de cet
essal tient a ce qu’il contient la premiere critique de la Schulphilosophie et d’une
connaissance reposant sur des concepts abstraits et sur les déductions d’une raison
anhistorique et universelle. Elle tient également a ce qu’il s’agit d’une représentation
artistique (stylistique) et philosophique de I’auteur lui-méme.”> Hamann recourt a Socrate —
le Siécle des Lumiéres est d’ailleurs autrement appelé le « Siécle socratique »”— comme a
un masque pour exprimer son scepticisme face a cette notion de raison. Il marque ainsi son
désaccord avec la vision d’un Socrate « critique et rationaliste ». Il voit au contraire Socrate
comme un enthousiaste, un mélancolique dont le daimon révéle le caractére divin. Il faut

tenir compte du fait que les philosophes rationalistes ont souvent comparé les fictions de

1 BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, Cambridge,
University Press Cambridge, 1959, p. 4.

72 Commentaire de BLANKE Fritz dans Johann Georg Hamanns Hauptschriften erklirt. Band 2 : Sokratische
Denkwiirdigkeiten, Germany, Giitersloh, 1959, p. 13-35.

73 FUNKE Gerhard, Die Aufkldrung : In Ausgewdihiten Texten Dargestellt und Eingeleitet, Stuttgart, K.F.
Koehler, 1963, p. 10.

22



I’imagination a certaines maladies comme le fanatisme et la mélancolie. Bref, Hamann va
retourner 1’accusation de fanatisme contre les libres penseurs, car leur défense de la raison

tourne précisément, selon lui, au fanatisme et a la folie.

Une des notions philosophiques que Hamann envisage dans son ouvrage est celle de
sensation, laquelle est qualifiée de « gotliche Empfindung ». Cette notion tente d’harmoniser
les facultés humaines, entreprise initiée par les poctes anglais. Ces derniers considéraient la
mélancolie douce comme un préalable a I’expérience religieuse et valorisaient la
contemplation de la nature comme condition d’émergence du sentiment du sublime.” Notre
penseur établit une relation entre la notion de croyance et celle de sensation (sensation,
sentiment, affect, émotion) pour créer une notion de croyance plus riche, qui rende compte
de la vie humaine dans son unité et intégralité. Il est important de souligner que cette notion
de croyance a une dimension concrete, car elle est considérée comme un critére de
connaissance pratique: « Organ der Zufriedenheit ». Dans son essai, Hamann dialogue avec
David Hume. Le philosophe allemand avait réalisé des traductions partielles d’A Treatise of
Human Nature et Philosophical Essays concerning Human Understanding (1748). Les
¢tudes hamanniennes essaient de déterminer si la notion de croyance (Glaube) peut étre
assimilée a celle de belief, car, pour le penseur allemand, ce terme a un sens religieux et une

dimension pratique.”

En ce qui concerne la notion d’image, nous soutenons la thése que Hamann, d’accord
avec les origines de la discipline, comprend la philosophie comme une activité philologique,
centrée, donc, sur I’interprétation. Dans la mesure ou il s’identifie avec Socrate, il cherche
dans sa philosophie les prémices d’une métacritique de la philosophie elle-méme. Pour
Hamann, Socrate s’est donné pour tache I’interprétation de la voix de son daimon. Dans ce
sens, il présente la question de I’image rattachée a la croyance et a I’imagination comme un

principe herméneutique.

Herder, de son coté, se livre a une attaque en régle contre la métaphysique. Il récuse

notamment la séparation de 1’ame et du corps. Cette facon de penser releve de la

74 BATTENFELD Katja, Gottliches Empfinden: sanfte Melancholie in der englischen und deutschen Literatur der
Aufkldrung, Berlin, De Gruyter, 2013, p. 42.

75 KRACHT Thomas, Erkenntnisfragen beim Jungen Hamann, Frankfurt, RG Fischer, 1981, p. 85. BROSE
Thomas, Johann Georg Hamann und David Hume, Berlin, Peter Lang, 2006, p. 377.

23



« Spekulatiotion » et du « Mysticismus ». La négation du corps est une sorte d’idolatrie, car
les philosophes adorent alors des images sans contenu, autrement dit des mots abstraits
(Werke, 11, 663). 1l faut avoir a I’esprit le contexte philosophique dans lequel 1’essai de Herder
avu le jour. Cet essai se présente comme une réponse a une question soulevée par la Berliner

Academie en 1773, une Preisfrage.”®

Herder dénonce donc le présupposé (considéré comme vrai) qui sous-tend la question:
il y aurait deux facultés humaines. Il se propose de contester cette vérité dans les trois
versions de son ouvrage. Sa critique s’adresse non seulement a la pensée métaphysique, mais
aussi au scepticisme, celui de Hume, qui parle des faculties of mind.”" 1l ne fait aucune

distinction entre le connaitre et le vouloir, que soude une relation organique.

Dans une deuxiéme partie, on analysera les théses philosophiques primordiales des
penseurs allemands. Hamann, dans son Grand-(Euvre Aesthetica in nuce, définit la
connaissance comme un frésor d’images qui sont obtenues des sens et des passions. Les
images sont donc considérées comme le principe de la connaissance. Dans ce sens, Hamann
manifeste son affinit¢ avec la philosophie empiriste et sensualiste, mais aussi son
rapprochement avec 1I’4esthetica de Baumgarten. Pour comprendre 1’écrit de Hamann, il faut
recourir a une lecture intertextuelle, car il fait allusion a un nombre considérable d’ceuvres
qui ont trait a I’origine et a la nature du langage. Dans le contexte philosophique du Siecle
des Lumiéres, I’articulation du langage et de la pensée a une importance cruciale pour
I’explication de la connaissance. Hamann fournit un modele philologique-sémiotique ou la

notion de traduction joue un role décisif.

76 « L’ame posséde deux facultés primitives qui forment la base de toutes ses opérations, la faculté de

connaitre et la faculté de sentir. En exercant la premiére, 1’ame est occupée d’un objet qu’elle regarde comme
une chose hors d’elle et pour lequel elle a de la curiosité : son activité parait alors ne tendre qu’a bien voir. En
exergant 1’autre, elle s’occupe d’elle-méme et de son état, étant affectée en bien ou en mal. Alors son activité
semble uniquement déterminée a changer d’état, lorsqu’elle se trouve désagréablement affectée, ou a jouir,
lorsqu’elle est agréablement affectée. Cela supposé, on demande: 1. Un développement exact des
déterminations  originaires de ces deux  facultés et les lois  générales  qu’elles
suivent. 2. Un examen approfondi de la dépendance réciproque de ces facultés et de la maniere dont ’une influe
sur I’autre. 3. Des principes qui servent a faire voir comment le génie et le caractére d’un homme dépendent du
degré de force et de vivacité et des progres de 1’une et de I’autre de ces facultés, et de la proportion qui se
trouvent entre elles». (Werke 11, 589)

7 ARENS K., « Kant, Herder, and Psychology », in Herder Today, op.cit., p. 194.

24



Comme nous I’avons remarqué, Herder admet seulement eine Kraft ou
Energie der Seele. Il n’y a donc pas deux sources de connaissance. Le sentir et le connaitre
surgissent de cette méme vis viva ou Vorstellungkraft. L’ ouvrage de Herder s’inscrit dans les
traces de Leibniz, mais il propose une réinterprétation de la notion de force, de puissance
(Kraft), ce qui lui permet de dépasser le dualisme cartésien qui fait de I’ame et du corps deux
substances distinctes. Les deux derniéres versions du texte de Herder, s’inscrivent tout a fait
dans la transformation de la pensée philosophique et scientifique des années 1770-1820, ou
la notion d’énergie «vient relayer et infléchir les Lumiéres, car I’ancien systéme du monde
est dépassé: au dualisme que sépare le mouvement de la matiere succéde un monde animé de
forces; a ’homme rationnel succede un étre de passion et de désir. Le langage, la littérature,
la nature, la vie humaine sont congus comme autant de processus de transformation».’”® Dans
les versions de 1775 et de 1778 de Vom Erkennen und Empfinden, Herder use a plusieurs
reprises des concepts d’irritabilité (Reiz), d’élasticité et de sensation que sont étroitement
liées et dont ’origine se trouve dans les recherches d’Albrecht von Haller (1708-1777),
médecin, naturaliste et pocte. Les interprétes de Herder pensent qu’il s’est inspiré des
ouvrages de Haller en lisant les écrits de Charles Bonnet (1720-1793), naturaliste et
philosophe.” Comme les autres penseurs de son époque, Herder utilise d’une maniére
complétement différente les principes de Haller puisqu’a I’origine, le médecin considére que
I’irritabilité est une propriété des fibres musculaires du corps, tandis que la sensibilité est une
caractéristique des fibres des nerfs, et qu’elle est accompagnée d’un certain degré de

conscience.8?

A la différence de Bonnet, qui se limite & reprendre dans sa psychologie ces éléments
physiologiques pour soutenir I’unité de I’ame avec le corps et expliquer ’origine des idées,
Herder étend le champ d’application des termes irritabilité et élasticité, qui définissent au
départ une propriété des fibres nerveuses, a la sensibilité pour caractériser non seulement les

muscles ou nerfs du corps humain mais aussi 1’ame elle-méme (Elasticitdt der Seele). Le

78 DELON M., op.cit., p. 31-32.

79 ZAMMITO John, « Physiological Psychology : Herder’s Engagement with Haller in the 1770s », in Der fiiihe
und der spdite Herder: Kontinuitdt und / oder Korrektur, Beitrage zur Konferenz der Internationales Herder-
Gesellschaft Saarbriicken 2004, Sochtenau, Synchron, 2007, p. 444. NISBET H. B., Herder and the Philosophy
and History of Science, Cambridge, Published by The Modern Humanities Research Association, 1970, p. 18.
8 MINTER Catherine J., «The Concept of Irritability and the Critique of Sensibility in Eighteenth-Century
Germany », The Modern Language Review, 1 (2011), 463-76.

25



philosophe allemand emploie la figure de Pygmalion pour rendre compte de sa propre

interprétation des principes de Haller:

Meines geringen Erachtens ist keine Psychologie, die nicht in jedem Schritte
bestimmte Physiologie sei, moglich. Haller’s physiologisches Werk zur
Psychologie erhoben und wie Pygmalion’s Statue mit Geist belebt -als dann kdnnen

wir etwas libers Denken und Empfinden sagen. (Werke 11, 675)

En utilisant ce mythe, Herder annonce un changement de perspective, pour ainsi dire
un fournant épistémologique puisqu’il ne fait aucune différence entre la science, la
philosophie et I’art: la création de métaphores, de figures et d’analogies est le point commun
entre la science, la philosophie et la poésie (Werke II, 689). Il réinterpréte donc
poétiquement®! les principes de la physiologie de Haller. Ce tournant herderien correspond a
une critique de la pensée scientifique de son temps,®? ce savoir congu de fagon
encyclopédique et théorique, constitu¢, d’apres lui, de « mots vides ». De plus, quand il
convoque cette figure de Pygmalion, il suggére, non seulement un Stilwaldel,®} mais aussi
une transformation de la pensée elle-méme, puisqu’il affirme qu’elle travaille avec des mots,
mots qui montrent en méme temps les limites de la connaissance. Herder commence
justement la version de 1778 par cette remarque sur le langage scientifique : « Wir sprechen
taglich das Wort Schwere, Stof3, Fall, Bewegung, Ruhe, Kraft, sogar Kraft
der Tragheitaus, und wer weil}, was es inwendig der Sache selbst, bedeute? » (Werke 11,

664).

Dans Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, au livre VIII, Herder
considere que I’imagination est la disposition humaine qui « renferme le plus de mysteresy.
Mais, s’appuyant sur les prémisses scientifiques évoquées ci-dessus, il découvre qu’elle est

I’union du corps et de I’ame, et que son activité fédere toutes les dispositions humaines. 11

8 GOLDESTEIN Amanda Jo, « Irritable Figures. Herder’s Poetic Empiricism », in The Relevance of Romanticism.
Essays on German Romantic Philosophy, edited by Dalia Nassar, Oxford, Oxford University Press, 2014, p.
273.

82 KNODT Eva, « Hermeneutics and the End of Science: Herder’s Role in the Formation of Natur and
Geisteswissenschaften », in Johann Gottfried Herder : Academic Disciplines and the Pursuit of Knowledge,
Edited by Wulf Koepke, Columbia, Camden House, 1996, p. 1-12.

8 Staiger suggére que le symbole de Pygmalion annonce toujours un changement de la prose philosophique,
comme c’est le cas chez Rousseau, Hamann ou Herder. Cf. STAIGER Emil, « Die neue Geist in Herders
Frithwerke», Stilwandel: Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit, Zurich ; Freiburg : Atlantis Verlag, 1963,
p. 128.

26



accorde a I’imagination une compétence linguistique et lui attribue une vertu unifiante dans
la derniere version de Vom Erkennen und Empfinden (Werke 11, 683). Comme Delon 1’a
souligné, la réhabilitation définitive de cette disposition humaine « va de pair avec la
diffusion de I’idée d’énergie ».%* Herder se sert de cette notion pour conforter une approche
« romantique » de I’imagination dont la caractéristique principale est son activité
synergétique. En définitive, le corps humain étant considéré comme une force organique, de
méme que I’ame, 1’imagination, longtemps attachée corps par la tradition philosophique,
gagne une légitimité, car il n’est plus possible de soutenir un dualisme esprit/matiere: « Ich
weill noch nicht, was material oder immaterial sei? Glaube aber nicht, dal} die Natur zwischen
beiden eiserne Bretter befestigt habe, weil ich die eisernen Bretter in der Naturnirgendsehe
und gewifl da am Wenigsten vermuten kann, wo die Natur so innig vereinte» (Werke 11, 687)
Le philosophe allemand est toujours entre la recherche d’une explication scientifique sur la
nature de I’imagination et une réflexion anthropologique et psychologique sur les diverses
fonctions de son activité. En effet, il ne distingue pas le terme de phantasie, dont on peut
dire qu’il renvoie aux théories du Moyen Age et de la Renaissance, du terme imagination,

Einbildungskraft ou Einbildung (Werke 111/1, 274).

Pour ce qui est de notre théme de recherche, nous défendons la thése que Herder, par
son approche vitaliste de ’ame humaine et a travers sa réhabilitation du sens de I’ouie,
comprend 1’image comme /ebendiges Bild et renoue avec une pensée analogique qui est une
synthese de diverses traditions philosophiques. Dans la pensée analogique, I’imagination, si
elle est accompagnée d’un sentiment de sympathie ou d’empathie, rend possible la
communication et la ressemblance. Herder, comme on 1’a dit, établit une relation intime entre
I’imagination et 1I’écoute. Cette relation n’est pas seulement physiologique ou physique ; il

s’agit d’un alliage qui est a I’origine des affects et des passions (Werke, 111/1, 280).

La relation image-imagination (ingenium) dans la tradition humaniste sera le theme
de notre troisiéme partie. Dans Aesthetica in nuce et Sokratische Denkwiirdigkeiten, Hamann
se propose de rendre compte de la théorie de la nature et de I’essence de 1’ingenium ou

génie.® Chez Herder, nous trouvons aussi une discussion sur le génie dans la troisiéme partie

8 DELON M., op. cit., p. 344.
8 LumMpP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der Dichtkunst. Mit
enem Kommenar zur Aesthetica in nuce, Tiibingen, Max Niemeyer, 1970, p. 108-120. D’aprés Lumpp, le terme

27



de Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Les auteurs allemands ont étudié
la théorie de 1’ingenium de la tradition humaniste dans 1’ouvrage de Juan de Huarte, Examen
de Ingenios (1575). Ils ont repris les principes du médecin Huarte pour construire une
perspective anthropologique sur la connaissance: le point de départ est la notion de génie
reliée a des concepts comme le tempérament et le caractére.®® Herder établit ainsi la notion «
Ganzen Menschen » comme le principe de sa pensée philosophique. Selon lui, aucun aspect
ne devrait étre écarté dans la connaissance de I’ame humaine et de sa relation avec le monde
et Dieu; méme les réves et visions constituent un aspect important, comme le montre le titre

de la version de 1778 de son essai.

Par ailleurs, la métaphore du Coffre de la mémoire est un lieu commun de la poétique
et la rhétorique. La mémoire, selon la pensée rhétorique, est étroitement liée a I’imagination.
Pour la tradition rationaliste et empiriste moderne, la mémoire est toujours une faculté
passive et sans qualité cognitive. Au contraire, d’aprés nos auteurs, la mémoire est une
capacité active et primordiale pour la connaissance. En ce sens, les penseurs allemands
proceédent a une réévaluation de la mémoire, dans la droite ligne des philosophes de la
Renaissance, Francis Bacon en téte. La relation entre les penseurs allemands et le philosophe
anglais, fort complexe, ne se limite pas a une simple filiation, s’agissant de leur position
empiriste, et touche a la question plus large de la connaissance. Comme 1’a souligné Nisbet,
Herder a lu les ouvrages de Bacon a travers le prisme interprétatif de Hamann.?” Pour ce
dernier, Bacon est un herméneute, un conciliateur entre la culture de I’Antiquité et le
christianisme.® Dans la pensée philosophique humaniste, la notion de tradition a une place
importante dans 1’explication de la construction de la connaissance. La tradition est congue
comme la transmission du savoir a travers la langue et le langage. Herder imaginait, si I’on

en croit sa production de 1772, qu’on pouvait déduire « eine allgemeinen Physiognomik der

ingenium a comme synonymes dans ’'usage de ce mot a cette époque-la : « Geist, Einfille, Erfindungen, Gaben,
Genie, Musen ».

8SCHINGS Hans Jiirgen, Melancholie und Aufkldrung. Melancholiker und ihre Kritiker in
Erfahrungsseelenkunden und Literatur des 18 Jahrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1977, p. 18. FRANZBACH
Martin, Lessings Haurte Ubersetzung (1752). Die Rezeption und Wirkungsgeschichte des Examen de
Ingenios para las Ciencias (1575) in Deutschland, Hamburg, De Gruyter, 1965, p. 133.

87 NISBET Hugh Barr, « Herder and Francis Bacon », The Modern Language Review, (1967), 267-83.

8 JORGENSEN Sven-Aage, « Hamann, Bacon, and Tradition », in Orbis Litterarum, (1961), 48-73.

28



Volker aus ihren Sprachen », laquelle est le résultat de 1’ingenium ou fantaisie de chaque

peuple. Ce projet a été un réve de Francis Bacon et Leibniz. (Werke, 111/1 322)

29



PARTIE I

Du réductionnisme rationaliste vers une perspective
holistique de la connaissance

30



Chapitre I

La critique de la connaissance d’aprés Hamann dans Sokratische Denkwiirdigkeiten

«Die Ganze Fabel meiner Autorschaft is auch eine Maske».

J.G.Hamann

«Je conteste au nom de la contestation
qu'est l'expérience elle-mémey.

Georg Bataille

1.0 Introduction

Les études les plus récentes sur Hamann ont mis en évidence la relation si
singulierement profonde que notre auteur a établie entre le contenu de sa pensée et la forme
ou le style qui nous la conserve. Les spécialistes ont €¢lucidé la structure interne de son
écriture, son style littéraire et sa construction philologique. Il faut tenir compte de ces
¢léments pour une meilleure compréhension du contenu de sa pensée et de I’intention que
révele la forme. Hamann pose tous ces principes pour la premicre fois dans le premier écrit
publié: Sokratische Denkwiirdigkeit. 11 y marque une différence entre ses écrits destinés a la
publication «Autorschaft» et ses autres productions, y compris ses lettres. Cependant, il avait
déja établi la thématique de ses réflexions religieuses et philosophiques dans une collection
de textes rassemblés sous le titre Londoner Schriften (1758), jamais publiés de son vivant.®
Les recherches qui ont suivi la publication de son ceuvre compléte en 1947 se sont
concentrées prioritairement sur ce corpus. Elles ont complétement changé 1’image de

Hamann, périmant 1’adjectifs «irrationaliste» et «mystique» qui lui étaient attachés. De la

8 Dans cette collection, se trouvent: Biblische Betrachtungen; Gedanken iiber meinen Lebenslauf: Gedanken
tiber Kirchenlieder; Betrachtungen iiber Newtons Abhandlung von den Weissagungen, et Brocken. Cf. HAMANN
Johann Georg, Sdamtliche Werke, op.cit., tome 1. Une autre édtition: Londoner Schriften, hrsg. Oswald Bayer &
Bern Weillenborn, Miinchen, C.H. Beck, 1993.

30



méme facon, avec la publication des lettres de Hamann, au nombre de plus de 1.000, entre
1955 et 1978, la source de sa pensée a ¢été identifiée. On y trouve des passages complets de
discussions in nuce sur des problémes philosophiques, les sources bibliographiques de ses

ceuvres et le contexte des réponses a ses contemporains.

Actuellement, les études sur sa contribution a la philosophie du langage et sur le
dialogue qu’il a maintenu avec les philosophes de I’ Aufkldrung sont les plus nombreuses. Il
faut remarquer d’ailleurs la pensée «Metakritik» que notre auteur développe dans sa
conversation avec la philosophie critique et I’'importance qu’elle revét dans la pensée de
Kant.”® Finalement, la correspondance qu’il a entretenue avec Johann Gottfried Herder et
Friedrich Heinrich Jacobi pendant les années 1784 -1788, constitue un chapitre fondamental

de la «Spinozastreit» dans la vie culturelle allemande.’!

L’objectif de cette introduction est de rappeler la forme de I’écriture hamannienne,
les thémes contenus dans Biblische Betrachtungen, et la critique de la philosophie rationaliste
que notre auteur y conduit. Puis nous analyserons le contexte philosophique qui est a I’origine
de Sokratische Denkwiirdigkeit. Enfin, nous exposerons tout au long du chapitre les notions
philosophiques que Hamann propose pour dépasser la vision du monde des rationalistes,
telles que la croyance et la sensation. En relation avec le théme de 1’image, nous nous
réfererons a certains passages sur 1’image, ou il explore cette notion dans le contexte de la
pensée religieuse. Cette idée constitue un des principes épistémiques de la position
philosophique du penseur allemand, a savoir, la perspective holistique de ’homme et I’unité
de la réalité.

En 1953, Elfride Biichsel publie Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann.
Untersuchungen zur Struktur von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel. Dans
cette étude, elle s’efforce d’¢élucider le contenu de Biblische Betrachtungen pour expliquer le
style et la forme des écrits de Hamann. Comme I’explique Biichsel, il faut partir de la maniere

dont Hamann lit la Bible pour mieux comprendre les principes herméneutiques de sa pensée.

9 SIMON Josef, «Spuren Hamanns bei Kant ?», in Hamann, Kant, Herder : Acta des vierten Internationalen
Hamann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1985, 89-105.
91 KNOLL Renate, Johann Georg Hamann und Friedrich Heinrich Jacobi, Heidelberg, Carl Winter, 1963.

31



La lecture hamannienne de la Bible a comme caractéristique fondamentale I’appropriation
des Ecritures au travers d’une forme d’abnégation totale du lecteur, selon le principe
herméneutique de I’application («Applikation»).”? L’ouvrage de Hamann n’est pas une
explication «théologique» de la Bible, ni un commentaire de celle-ci, mais il est I’écriture
d’un proces vivant de 1’écoute de la parole et de son appropriation. De ce principe, découle
une forme textuelle particuliere, laquelle s’apparente au témoignage: le texte est du reste un
testament; le témoin y exprime son expérience («Erlebnis»), en méme temps qu’il la relate
pour d’autres. Autrement dit, les écrits de Hamann s’adressent toujours a quelqu’un ; il n’écrit
pas sans tenir en compte de cette dimension dialogique du langage.

Une autre notion qu’il faut garder a I’esprit est celle de « figure » ou de « type », avec son
«antitype». Le mot figura («Figur») revét une importance décisive en contexte philosophique
et théologique puisqu’il témoigne de la rencontre entre la langue de la culture grecque
paienne et I’exégése scripturaire menée par les premiers Péres de I’Eglise comme Augustin.
Hamann s’inscrit dans la tradition théologique qui a réalisé une interprétation figurative du
Nouveau Testament, lequel est envisagé comme I’accomplissement de I’annonce de I’ Ancien
Testament. En outre, selon cette interprétation, les figures dans la Bible annoncent un
accomplissement dans la vie historique. Et, inversement, I’histoire profane peut étre lue
comme un livre ; on peut y trouver des figures qui se répondent dans le passé ou le présent,
avec un sens prophétique (fopus ou prophétie en acte).”> Si la figure biblique a comme
compagnon un antitype dans I’histoire mondaine, selon la perspective figurale, Hamann ne
fait cependant aucune différence entre histoire sacrée et histoire profane car sa conception de
I’histoire dépend aussi de son interprétation figurative de la Bible. Il construit ses textes avec
des figures, lesquelles jouent un role déterminant dans I’articulation de son argumentation,
i.e. 1l pratique une rhétorique figurative.

Karlfried Griinder dans Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische
Betrachtungen» als Ansatz einer Geschichtsphilosophe (1958), met 1’accent justement sur
cette liaison étroite entre la typologie et une conception de I’histoire comme éveénement et

révélation dont le sens peut se deviner a travers les figures. Il remarque ainsi que «Das Beispil

92 BucHSEL Elfriede, Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. Untersuchungen zur Struktur
von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel, Darmstadt GieB3en, [1953] 1988, p. 26.

93 Comme Biichsel I’indique dans son introduction, elle s’appuie sur I’enquéte sémantique qu’a réalisée Erich
Auerbach sur le mot figura dans Figur et dans son ceuvre principale Mimesis [1946].

32



des Tanzes kommt dem Geschichtstypos darin am nédchsten, daB3 die Figuren seiner
Bewegungen “vorgesehen” sind — in der alttestamentichen Geschicthe ist Gott der
Choreograph, wenn auch die Tinzer nicht wissen, was ihre Figuren darstellen».** A la suite
de Griinder, Hamann développe une philosophie de I’histoire selon laquelle la temporalité
humaine a une relation étroite avec la révélation a travers la figure de Christ. L’objectif de
Griinder est de montrer que dans cet écrit, une telle relation porte une «ontologische
Zummenhang von Sprache und Geschichtex.”?

Hamann a également établi dans ce texte un des principes fondamentaux de sa pensée
sur le langage: la notion de condescendance («Herunterlassungy «Kondeszendenzy). 11
congoit la création du monde comme un acte de condescendance divine. Pour comprendre
son rapport avec la question du langage, il faut s’attarder sur 1’origine de cette idée. Griinder
montre qu’elle appartient a ’herméneutique ancienne. Jean Chrysostome, exégéte et Pére de
I’Eglise grecque, I’emprunte a la rhétorique grecque paienne, ou elle signifie Ieffort que fait
un orateur pour s’adapter a la capacité de compréhension de son public. Jean veut dire par 1a
que Dieu, tel un orateur, s’adapte a son public dans le moment de sa révélation.”®

Dans le prologue des Londoner Schriften, «Uber die Auslegung der heilige Schrifty,
Hamann commence par I’exclamation: «Gott ein Schriftsteller!». Comme pour confirmer son
approche linguistico-rhétorique, selon notre auteur, Dieu crée le monde selon une action
linguistique. La Création est une narration. Dieu s’adapte, i.e. s’abaisse jusqu’au niveau de
I’entendement humain, parlant a travers des images, des figures et des analogies. En d’autres

termes, Dieu se révele sensiblement. Ainsi, Hamann considére que:

Die Schrift kann uns Menschen, nicht anders reden als in Gleichnissen, weil alle unsere
Erkenntnis sinnlich, figiirlich, und der Verstand und die Vernunft die Bildern der duferl
Dinge allenthalbten zu Allegorien und Zeichen abstrakter, geistiger und hohere Begriffe

macht. (N I, 157)

Hamann remarque dans sa lecture que la forme «Schriebart» du langage biblique est
rhétorique-didactique, esthétique et poétique. Il reprend tous ces éléments pour la

construction de son propre style, notamment 1’image comme métaphore et 1’ironie. Eric

94 GRUNDER Karlfried, Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns 'biblische Betrachtungen’ als Ansatz
einer Geschichtsphilosophie, Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 1958, p. 148.

% Ibid., p.161.

% Ibid., p. 151.

33



Blackall, montre que ces deux principes employés de manicre si originale par Hamann,
¢taient une charge critique dirigée contre I’exégese biblique rationaliste et le discours des
philosophes qui défendaient le canon néoclassique de la poésie. Mais la critique d’Hamann
visait aussi le style philosophique lui-méme, dont les maitres mots étaient «abstractions,
verbosité et excessive clarté.»”’

Les exégetes rationalistes et déistes, en effet, se proposaient de « purifier » le langage de
la Bible pour en rendre compréhensible le récit, mesuré a 1’aune des principes de la raison et
du classicisme : la clarté logique du langage et le principe du bon gotit. L art poétique (1674)
de Boileau était la source des jugements littéraires des philosophes. Baeumler a souligné que
Boileau défendait I’imitation des Anciens, mais «avant méme de devenir un modéle, les
Anciens sont justifiés devant la supréme instance des Temps modernes, la ratio.»®

C’est dans ce contexte que Hamann propose comme principe herméneutique et de
critique littéraire, I’imagination, contrairement aux régles de la raison des philosophes. Ici se
retrouve un élément caractéristique de 1’approche hamannienne : son extensivité. Ces deux
principes de D’application et de I’imagination sont adoptés non seulement pour

’interprétation de la Bible, mais encore pour I’interprétation de tout autre livre.”® Il écrit:

Die Notwendigkeit als Leser in die Empfindungen des Schriftstellers, den wir vor uns
haben, zu versetzen uns seiner Verfassung so viel mogl. zu néhern, die wir durch eine
gliickliche Einbildungskraft uns geben konnen, zu welcher uns ein dichter oder
Geschichtsschreiber so viel mogl. zu helfen sucht, ist eine Regel, die unter ihren

Bestimmungen ebenso nétig als zu andern Biichern ist. (N I, 9)

Arrétons-nous un instant sur les expressions «gliickliche Einbildungskraft» et
«sinnliche Erkenntnisy». L’imagination est prise non seulement dans le sens de capacité de
I’esprit, ce qui permet de rendre compte du processus de perception et d’abstraction cher aux

philosophes empiristes et sensualistes, mais elle renvoie en plus chez Hamann a un état de

97 BLACKALL E., «lrony and Imagery in Hamanny, in Publications of the English Goethe Society, 26 (1957),
1-25. Voir aussi du méme auteur: The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, op. cit.,
p.457.

98 BAEMLER A., op. cit., p. 45.

9 Biichsel cite une phrase de Hamann qui se trouve dans une de ses lettres: « Jedes Buch is mir eine Bible»
(BUCHSEL E., op. cit., p. 43). Ce principe oriente la lecture qu’il fait des écrits de David Hume, comme nous le
verrons plus loin. Cf. BROSET., op. cit., p. 332.

34



I’ame toute entiére. La relation entre la croyance, le sentiment («Empfindungy) et
I’imagination est établie par Hamann dans ses premieres productions. Toutes ces notions ont
une préhistoire dans le domaine philosophique anglais, mais aussi dans le piétisme de Halle.
En accord avec Simon Grote, Alexander Baumgarten, qui a nommé la nouvelle discipline
philosophique, reprend le terme aisthesis du piétiste August Francke. Ce terme signifie un
«hermeneutische habitus aisthesis, der zum Verstehen des Affeksgehalts von Bibelstellen
notwendig ist.»'% Hamann emploie I’expression «sinnliche Erkenntnis» dans sa double
dimension esthétique (les perceptions sensibles et la sensation) et herméneutique (affects -
sentiments).

L’activité philologique et herméneutique de Hamann renoue par ailleurs avec la
curiosité universelle des humanistes, comme I’a montré Volker Hoffman dans Johann Georg
Hamanns Philologie: Hamanns Philologie zwischen encyclopddischer Micrologie und
Hermeneutik (1972). Hoffman souligne le fait que, dans le temps de I’Aufkldirung et du
premier romantisme, il n’y avait pas de différence stricto sensu entre la philosophie, la
philologie et I’herméneutique. Notre auteur €tait un philologue autodidacte. Il s’inscrivait
dans la tradition de la Renaissance nommeée Polyhistorische Gelehrsamkeit, tradition
inaugurée par Francis Bacon et toujours vivace chez les piétistes de Halle dans la premiere
moitié du XVIII® siécle. Cette tradition philologique reposait sur une connaissance solide de
I’histoire littéraire ancienne et moderne, de I’histoire elle-méme, et sur la maitrise de
plusieurs langues. Hoffman affirme que la philologie de Hamann se présente en ses écrits
comme « ein duller komplexes und bewegliches Gebilde, das die Extreme von pragmatische
Detailarbeit (Mikrologie) und Hermeneutische Grundsatzdiscussion in einer hochts
kunsvoller Autorschaft verbindet.»'%!

Sven-Aage Jorgensen, dans son article de 1978 intitulé « Zu Hamanns Stil », qualifie
le style de Hamann de «Cento stil». Cela signifie qu’il compose ses écrits avec des
expressions et sentences empruntées a des ceuvres de toute la tradition littéraire européenne.
Hamann cite en effet divers poétes en leur langue originale, des devises de la Bible en hébreu,

des titres de maints ouvrages, des préfaces, des dédicaces, et il signe sous d’autres noms que

100 GROTE Simon, « “Aisthesis” und Moralische Erziehung bei Alexander Gottlieb Baumgarten», Aufkldrung,
20 (2008), 175-98.

101 HoFFMANN Volker, Johann Georg Hamanns Philologie : Hamanns Philologie zwischen Enzyklopddischer
Mikrologie und Hermeneutik, Stuttgart, Kohlhammer, 1972, p. 27.

35



le sien, parfois des noms de personnages de romans. Ainsi, on peut affirmer, a la suite de

Jorgensen, que ses écrits contiennent une intention herméneutique.'?

En termes de critique
littéraire moderne, Hamann établit une relation intertextuelle dans ses divers rapports
immanents: le paratexte (texte autour du texte : la relation du texte avec les citations, les
devises, etc.) et le métatexte (texte au-dela du texte: la relation du texte avec d’autres textes
publiés).!9 Cette stratification du style de Hamann fait actuellement I’objet de nombreuses
recherches dans le domaine de la critique littéraire, de I’herméneutique et de I’esthétique. En
raison de sa nature complexe, la tache semble infinie. Bref, les écrits de Hamann «sind nicht
bloBe Abhandlungen eines Gegestandes, sondern literarische Kompositionen».!%4

C’est justement par sa démarche herméneutique comme «Kunst der Interpretationy
et «Kunstrichter» que Hamann sape les principes de I’exégese rationaliste et de la critique
néoclassique. Son herméneutique a sa source dans la réévaluation de 1’imagination et de la
sensibilité amorcée par les poetes et critiques anglais. Un des poetes les plus importants pour
les jeunes penseurs allemands a ét¢ Edward Young (1683-1765). Des ceuvres telles que
Night-Thoughts on Life, Death and Immortality (1742-46) et Conjectures on Original
Compositions (1759) ont animé les débats sur I’essence de la poésie et le génie en
Allemagne.'® Le théologien et poéte était considéré comme un apologiste de la religion
chrétienne. Son entreprise poétique s’inscrivait dans le contexte d’établissement et
I’affirmation du déisme en tant que religion des philosophes. Les déistes mettaient 1’accent
sur les vérités de la raison et non les vérités révélées. Au rebours de ce mouvement, Young
se posait en défenseur de la religion révélée. Il contestait les principes des déistes, pour qui
la raison n’était pas seulement un trait parmi d’autres de la nature humaine, mais devait aussi
commander aux sens, aux émotions et aux affects. Or, selon Young, la convocation de tous
ces ¢léments, et non la prévalence de I’un sur les autres, est nécessaire pour accéder a la
connaissance de soi et a la vérité de la religion révélée. S’agissant des mysteres de la foi,

pour montrer les limites de la raison, sans pour autant la rejeter, le poete opte pour une

102 JGRGENSEN Sven-Aage, «Zu Hamanns Stil», in Johann Georg Hamann, Reiner Wild (Hrsg.) Wege der
Forschung, Band 511, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978, p. 377.

103 1bid p.388.

104 v/oir SIMON J. dans son introduction a J. G. HAMANN, Schriften zur Sprache, Frankfurt, Suhrkamp, 1967,
p- 26.

105 KIND John Louis, Edward Young in Germany: historical surveys, influence upon German literature, ed. by
William H. Carpenter, New York, Columbia University Press, 1906.

36



«radical revaluation of the idea of feeling and to a unique application of the sublime.»!'%
Young écrit: «Are passions, then, the Pagans of the soul? Reason alone baptized? [...] Our

107 Un élément déterminant pour la réévaluation des

senses, as our reason, are divine.»
passions et émotions dans leur dimension morale est la réception de la théorie du sublime de
Longin. Les poctes et les philosophes redécouvrent le sentiment du sublime dans
I’émerveillement devant une nature considérée comme une manifestation de Dieu. Cette
redécouverte est a I’origine de I’esthétisation de la religion, de cette nouvelle « manicre de
rapprocher ’homme a la divinitéy, a laquelle les ceuvres de Hamann et Herder contribueront
grandement par la suite.

De surcroit, il y a une affinité de thémes et de postures philosophiques entre les

198 En ce qui concerne le théme de la raison,

poemes de Young et les Londonder Schriften.
tous les deux affirment la nécessité de 1’unité de la foi et de la raison. Mais Hamann conclut
que la raison, avec ses concepts clairs et ses abstractions, ne permet pas la compréhension du
langage de la Révélation et de la poésie, langage par nature métaphorique, allégorique,
analogique, voire ironique. Dans les premicres pages de Biblische Betrachtungen, il argue:

«Die Vernunft muf} sich mit dem Urtheil jenes Philosophen iiber des Heraklitus Schrift
begniigen ; was ich verstehe ist vertreflich, ich schliile daher eben so auf dasjenige was ich
nicht verstehe.» (N I, 13) Ainsi, I’affirmation des limites de la raison, chez Hamann, trouve
sa justification dans 1’herméneutique et dans 1’activité de critique littéraire. On sait que

Hamann fait allusion a Socrate. Dans la dédicace de Sokratische Denkwiirdigkeiten, il

réaffirmera, pour ses propres écrits cette fois, ce principe de forme implicite.

Sokrates war, meine Herren, kein gemeiner Kunstrichter. Er unterschied in den Schriften

des Heraklitus, dasjenige, was er nicht verstand, von dem, was er darin verstand, und that

106 Morris David B., The religious sublime: Christian poetry and critical tradition in 18th-century England,
Kentuky, The University press of Kentucky, 1972, 147.

107 youNG Edward, Young's Night Thoughts. With Life, Critical Dissertation and Explanatory Notes, in Projet
Gutenberg.

108 Dans une lettre adressée a Herder en 1769, Hamann évoque la relation étroite que ses écrits entretiennent
avec ceux de Young : «So wahr ist, dafl es Gedanken gibt die man nur einmal in seinem Leben hat und nicht
Meister ist selbige wieder hervorzubringen. Gewesen sind sie und Spuren miisste davon noch im Gehirn sein
[...]. Ich musste neulich unvermutet im Young bléttern ; da kam es mir vor als wenn alle meine Hypothesen
eine bloBe Nachgeburt seiner Nachtgedanken wesen waren und alle meine Grillen von seinen Bildern
impragniert worden wiren.» (Z. H. 1I, 432) HAMANN J. G., Briefwechsel, Ziesermer W. und Henkel A.
(hrsg.),Wiesbaden, (Band 1-4), Frankfurt (Band 5-7) Insel, 1955-1979.

37



eine sehr billige und bescheidene Vermuthung von dem Verstindlichen auf das

Unverstandliche. (N II, 61)

Dans divers passages de Biblische Betractungen, Hamann s’attaque a I’autorité de la
raison, un des dogmes de la philosophie de 1I’Aufkldirung. Elle ne peut étre d’une aide
quelconque dans la compréhension du langage imagé ou de la croyance. En ce sens, Beiser
défend que Hamann renoue le geste de Luther: «Just as Luther once railed against the
scholastic for the claims to a rational knowledge of God, so Hamann assailed the Aufkldrung

for the belief in the authority of reasony».!%

Henry Corbin avait déja fait le rapprochement
entre Hamann et Luther dans son livre, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, rédigé en
1935 mais paru en 1985. Pour Corbin, Hamann est de ceux qui ont favorisé la naissance de
la conscience historique dans la pensée philosophique moderne en réactivant le principe de
I’interprétation spirituelle, ou « le contenu de la parole devient vivant dans I’homme [...], un
temps spécifique d’une existence déterminée par la parole.»'!?

La confrontation des histoires bibliques, comme par exemple celles de Job et de
Salomon, permet & Hamann de se représenter la raison sous I’aspect du labyrinthe ou du
microscope. La raison peut nous perdre ou bien rendre un bel objet répugnant (N I, 166). La
critique hamannienne de la raison trouvera dans la philosophie de Hume un autre appui dans
Sokratische Denkwurdigkeiten, mais les principes sont déja établis dans les productions de
1758. Dans ses réflexions, Hamann a tendance a rattacher la croyance a la révélation, laquelle
est un discours que I’homme écoute. Ce discours est constitu¢ d’images, histoires, allégories,
analogies et métaphores. On retrouve ici la doctrine luthérienne: «La parole de Dieu bien
comprise est la base de la foi». Ainsi, la valorisation de I’écoute a laquelle nos auteurs
allemands se livrent était-elle déja en germe dans les propos du réformateur : « Le royaume
de Dieu est un royaume de 1’ouie, non de la vue.»'!! Cette mise en crise de ’image visuelle
aI’époque de la Réforme a eu des conséquences trés importantes s’agissant de la justification
de la création d’images (iconoclasme) et de leur interprétation. Le souvenir de cette crise était

encore tres prégnant dans la seconde moitié du XVIII® siecle. Dilthey soutient que la religion

109 BEISER Frederick C., The Fate of reason: German philosophy from Kant to Fichte, Cambridge, Harvard
University Press, 1987, p. 17.

10 corpmv Henry, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, Paris, Berg International éditeurs, 1985, p. 19.

U1 Luther cité par BELTING Hans dans Image et Culte. Une histoire de l’art avant I’époque de [’art, traduit par
Frank Muller, Paris, Les éditions du Cerf, 1998, p. 626.

38



reformée a trouvé dans la musique religieuse son moyen privilégié de représentation dans le
temps de 1’Aufkldrung. De fait, il considére que les compositions musicales de Bach et
Hiindel constituent ’apogée de la représentation artistique de la religiosité protestante.!'? La
favorisation de 1’écouté dans la perspective religieuse de Luther a été déterminante pour la
réflexion sur I’origine et I’essence du langage chez Hamann et Herder.

Quant a Hamann, la notion du langage comme abaissement de Dieu affermit la

dimension humaine de la révélation divine:

Gott hat sich Menschen offenbaren wollen. Er hat sich durch Menschen offenbarte. Er hat
die Mittel diese Offenbarung den Menschen niitlich zu machen [...] Gott hat sicht

geoffenbart den Menchen in der Natur und in seinem Wort. (N I, 9-10).

La création de I’homme témoigne de ’unité entre le divin et ’humain, entre la forme
et le contenu: «Gott in seinem eigenen Bilde, im Bilde Gottes, nach der gottliche Gleicheit
den Menchen erschaffen. Die Vernunft sinken hier... » (N I, 12). Dans divers passages de ses
Meéditations, notre auteur insiste sur la qualité réceptive et active de ’homme, lequel est
compris comme une unité: « sensa mentis animi » (N 1, 234). Sur ces principes d’unité et
d’esthétisation du religieux, Hamann fonde sa conception de 1’image. Il le fait en termes
anthropologiques et herméneutiques, dans le sens aussi de I’esthétique comme gnoséologie.
Dés lors que la création de I’homme est un acte divin, le corps humain n’est plus seulement
ce corps physique « Korper », doué¢ de cinq sens, mais aussi un « Leib ». Avec la
différenciation entre ces deux termes, Hamann souligne aussi la capacité de 1’homme
d’apercevoir les images et les signes de maniere spirituelle, puisque c’est le souffle de Dieu
qui a donné vie au corps matériel: «Der Othem des Lebens in unserer Nase ist hingegen ein
Hauch Gottes. Dasjenige also was das sicherste Zeichen von der Vereinenigun unsere Seele
mit dem Leibe ist... » (N I, 14) Sur la base de I’anthropologie chrétienne, Hamann argue que
cette unité est la base de la croyance et de la révélation. « Das Zeugnis der Ohren, der Augen,
der Gefiihls ist der Grund des Evangelii Wie kann eine Offenbarung siherer seyn als diese.»

(N 1, 243).

112 (Das Kirschlied wurde immer mehr zum Ausdruck der individuelle religiosen Innerlichkeit.» DILTHEY

W., op. cit. p.75.
39



Cette idée sous-tend par ailleurs sa critique de la perspective réductionniste de 1’esprit
humain et de la séparation entre le rationnel et le sensible de I’homme. L’idée d’unité et de
« ganzen Existenz » sont ses principes directeurs comme penseur de I’image. Selon Hamann,
il y aune dynamique entre les sens, I’entendement et la raison (il ne réalise pas une distinction
nette entre ces deux dernieres dispositions). Comme nous 1’avons vu plus haut, les images
des sens fournissent le matériel a I’entendement pour créer des concepts, ainsi les images
jouent un role décisif dans ’activité de I’entendement. Il argue que les images sensibles
servent a limiter la tendance de 1’entendement aux abstractions. En effet, la connaissance,
pour notre auteur, n’est aucune création de la raison ou de la conscience, il considére que les
concepts des philosophes sont comme la tour de Babel, «... jeder hat seine Sprache verstande
und keiner des andern. Cartes hat seine Vernunft, Leibnitz seine, Newton seine...» (N I, 30)
De fait, la notion de péché chez Hamann se base non sur le corps et ses appétits ou le sensible,
mais sur la raison et ses notions, la séparation qu’ elle réalise entre la nature et la vie humaine,
ou le corps et I’ame. (N I 77)

Par contre, il affirme que la révélation comme abaissement «Herunterlassung»
«Erniedrigung» de Dieu est « kein Thurm der Vernunft », mais, la nature est un livre, aussi
bien que I’histoire. Autrement dit, le langage propre a la Bible est pour Hamann non un
ensemble de propositions logiques, mais le langage du Poe¢te-Dieu. L’histoire et la nature
sont «Chypherny, «verborgene Zeichen», «Traume», «Gesichter», «Réthsel». Dieu se révele
a I’homme dans son propre langage. Dans ce sens, comme Biischel 1’a souligné, pour
Hamann, la Bible est «ein menschlisches Buch und ein Werk des gottliches Geistes. Dieses
Zugleich ist im Entscheidenden untrennbary». Mais c’est au lecteur qui correspond de réaliser
cette reconnaissance.!!3

Etant donné que Hamann comprend la réalité comme un discours, et la relation de
I’homme avec elle et avec Dieu comme un dialogue, la notion de connaissance ne peut se
concevoir dans le sens purement épistémologique ou cognitif. On mesure ici I’importance de
Hamann comme philosophe. L’étude qui a pointé pour la premicre fois 1’enjeu philosophique
de I’ceuvre de Hamann est celle d’Erwin Metzke, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie
des 18. Jahrhunderts, parue en 1934. Elle a précédé la publication des (Fuvres compleétes.

Comme le montre Metzke, notre auteur s’inscrit dans la problématique de son siécle, la

113 BUCHSEL E,, op. cit. p.40.

40



relation Dieu-Monde-Homme. Cependant, son approche n’est en aucune manicre
spéculative, mais «existentielle». La connaissance n’est plus une relation sujet-objet, mais
I’homme dans son existence individuelle cherche la vérité sur lui-méme dans un univers
discursif.!

Le point de départ de Hamann est en effet un théme cher a la philosophie des
Lumiéres: la connaissance de soi. Mais, contrairement a Shaftesbury et aux philosophes
rationalistes, Hamann pense que la connaissance de soi ne s’atteint que par la révélation, car
celle-ci mobilise le sens et I’événement.!'!> Selon Hamann, la révélation comme abaissement

a son point nodal dans le devenir homme de Dieu :

Die Offenbarung im Fleisch ist der Mittelpunct von allem. Dies ist der Inhalt des ganzes
gottlichen Wortes, ja die Ursache, warum uns selbsiges gegeben ist. [...] Die eitele

Vernunflehrt uns Menschen hassen und verachten unter der Schein der Tugend. (N I, 242)

Shaftesbury voulait, a travers la figure de Socrate, renouer avec le principe de la
connaissance de soi comme point de départ de la recherche de la vie virtuose. La philosophie
socratique lui fournissait le modele de la thérapie de la «self-examination». Son but,
cependant, était de substituer celle-ci a la «Christian meditative tradition».’® Au contraire,
les ceuvres des poétes Hervey et Young se réclament de cette derniere tradition: elles font
appel a la figure de Jésus-Christ pour la connaissance de soi.!*” D’ailleurs, leurs ceuvres sont
la représentation littéraire de I’expérience christique. Rappelons-nous a quel point elles ont
influencé Hamann. Nous trouvons justement un parallé¢lisme dans le poéme de Young par

rapport a la figure de Jésus Christ :

Man! know thyself. All wisdom centres there;

114 (Deshalb hat die Wort Offenbarung Gottes fiir Hamann eine so fundamentale Bedeutung, denn in ihr handelt

es sich um eine Wirklichheit, die nur zwischen personen moglich ist, die radikal alle Dingkategorien ausshaltet.
Die personale Wirklichkeit selbs 6ffnet sich damit neu in unmittelbarem Kontakt. Die Dingmetaphysik ist an
entscheider Stelle durchbrochen». Cf. METZKE Erwin, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 18.
Jahrhunderts, Halle, Max Niemeyer, 1984, p.9.

115 «Chez Hamann le sens de cette existence, en tant que dépassant sa propre nature, n’est révélé que par la
parole prophétique de la Bible; pour le présent de chaque existence, celle-ci est a la fois le fondement et la
transcendance, 1’origine et la fin.» CORBIN H., op. cit. p.28.

116 R1VERS Isabel, Reason, Grace, and Sentiment : A Study of the Language of Religion and Ethics in England,
1660-1780. 2, Shaftesbury to Hume, Cambridge, Cambridge University Press 2000, p.112.

17 Hamann signale que la lecture de Young et des Meditations and Contemplations (1742) de James Hervey a
inspiré ses propres méditations (N I, 8).

41



What high contents! illustrious faculties!

But the grand comment, which displays at full
Our human height, scarce sever'd from divine,
By heaven composed, was publish'd on the
Cross.(Night III; 430).

Hamann a nommé son expérience de lecteur des Ecritures, conversion
(«Bekehrung»).!'® Cet événement montre le lien intime qui unit la notion de révélation
comme condescendance a travers le langage et la notion de typologie. Autrement dit, Hamann
témoigne lui-méme de la prophétie des Ecritures au sujet du Christ. La connaissance de soi,
selon les philosophes, est basée sur la vertu et la liberté. Elle se cantonne aux généralités, a
la surface des choses, puisqu’il s’agit de concepts abstraits. Par contre, la connaissance de
soi hamannienne est un dialogue personnel qui culmine dans la satisfaction «Befriedigung»
ou dans la joie que procure ’unité de I’intériorité humaine avec la parole.!'” Cette unité
caractérise I’énergie de la croyance qui se déploie dans I’action humaine (N I, 31). Toutefois,
Hamann insiste sur la dimension dialogique de cette connaissance. Le fait que le penseur
allemand se réfere explicitement a sa conversion comme un dialogue est décisif. Ce dialogue
conforte le principe adopté par Hamann comme discipline de vie et de pensée : la relation
entre Dieu et ’homme est une unité fondée par une alliance, un témoignage, par un
diathetischen Ordung,'** autrement dit par la promesse d’un dialogue maintenu et toujours
vivant. De ce point de vue, la notion Autorschaft doit s’entendre comme 1’actualisation de
cette expérience que Hamann communique a ses contemporains sous divers masques.
Hamann veut témoigner de la parole contenue dans les Ecritures, de la condescendance
divine comme acte d’amour a travers la parole et de la croyance comme fondement de
I’existence humaine: «Das Wort der Allmacht und Liebe hat die Welt erschaffen, und durch
selbiges ist alles erschaffen. Eben dies Wort der Allmacht und Liebe ist der Glaube.» (N I,
292)

Y18 Dans Gedanken iiber meinen Lebenslauf, Hamann décrit de maniére plus personnelle son expérience de
conversion. Elle a été objet de diverses interprétations et la source de malentendus et mésinterprétations. Il faut
la comprendre non pas dans un sens psychologique, ni dans un sens piétiste car Hamann ne déduit pas une vérité
morale pour sa vie pratique. Klossowski considére qu’avec Hamann nous avons I’exemple d’une «apologétique
immorale» KLOSSOWSKI Pierre, Le Mage de Nord. Critique des Lumieres, Paris, Fata Morgana, 1986, p.16.
119 KRACHT T., op.cit. p.239. SIEVERS Harry, Johann Georg Hamanns Bekehrung. Ein Versuch, sie zu
Verstehen, Zirich-Stuttgard, Zwingli, 1969, p.19.

120 GRUNDER K., op. cit., p. 90.

42



Il écrit dans Gedanken iiber meinen Lebenslauf le motif de sa recherche de la

connaissance de soi :

Ein Freund, der mir einen Schliissel zu meinem Herzen geben konnte, den Leitfaden von
meinem Labyrinth — — war 6fters ein Wunsch den ich that ohne den Inhalt desselben recht
zu verstehn und einzusehn. Gott lobt! Ich fand diesen Freund in meinem Herzen [...] Ich
fand die Einheit des gottlichen Willens in der Erlosung Jesu Christi, daB alle Geschichte,
alle Wunder, alle Gebote und Werke Gottes auf diesen Mittelpunkt zusammenliefen. (N
11, 34-9)

On peut affirmer que dans ce passage se concentre la pensée sur I’image de la tradition
théologique de la doctrine Imago- Dei, qui est la base des méditations de Hamann, selon
laquelle 1’'unité Dieu-Homme est renoue par Jésus. En tant que théologien et philologue,
Hamann réinterprete le récit mythique de 1’Ancien Testament sur la création de I’homme a
I’image de Dieu (Gen. 1, 27). Ensuite, il réalise une interprétation « figurale » i.e. Jésus est
la figure ou prophétie envisagée pour la récupération de I’unité Dieu-Homme telle qu’elle se
trouve formulée pour la premiere fois par Paul « Contemplant a visage découvert la gloire du

Seigneur, nous sommes transformés dans la méme image [...].»'*

Contrairement a la tradition théologique de la pensée sur I’image, Hamann ne se sert
pas de la philosophie et de ses théories pour expliquer comment I’homme peut atteindre cette
union.*? Hamann recourt plutdt a I’analogie. De fait, elle est 1’idée primordiale qui sous-tend
la Weltanschauung du penseur allemand, laquelle porte une complexité de significations.
Comme I’exprime Andre, la notion d’analogie chez Hamann comprend: la dimension
rhétorique-poétique, logique-métaphysique, de la philosophie de [I’histoire et de la

philosophie de la nature.*?*

Comme nous pouvons le constater d’apres les passages cités, ’analogie est une notion
de relation, mais également de 1’image. Dans Biblische Betrachtungen, Hamann établit

différents types de relations: la ressemblance, la dissemblance et la contradiction. En

121 Hamann a lu la Bible en anglais, la version de King James ot nous trouvons «But we all, with unveiled
face, beholding as in a mirror the glory of the Lord, are being transformed into the same image from glory to
glory, just as by the Spirit of the Lord.» (2 Corinthians 3, 18). Cf. Biichsel E., op. cit. p.54.

122 « Es geht daher nicht um Definitionen, Deduktionene, und Beweisen, sondern personhliche GewiBisheit
bildet den Grun von Hamanns Aussagen.» METZKE E., op. cit. p.8

12 ANDRE Rudolp, Figuren der Ahnlichkeit: J.G.Hamanns Analogiedenken im Kontext des 18. Jahrhunderts,
Tibingen, Niemeyer, 2006, p.7-9.

43



principe, s’agissant d’analogie qui s’appuie sur les sens, Hamann privilége 1’écoute, mais le
visuel a également une place importante. Cette forme de connaissance, i.e. les perceptions

sensibles, est pour Hamann la forme primaire.**

L’image se rattache a la notion de
Révélation, la création a eu lieu a travers la parole. Ainsi, elle n’est pas une «vision» dans
I’ego ou I’ intellect de I’homme, au contraire, Hamann écrit «... unsere Augen habe die
Schirfe des Adlers, gewinnen das Licht der Engel, wenn wir in Deinem Worte alle sehen.»
(N I, 77) En outre, il reconnait la relation désir-satisfaction, la réalisation de cette forme
d’analogie trouve son motif dans la foi. Dans ce sens, Hamann témoigne dans son expérience

de conversion le passage biblique qu’il paraphrase «Das Wort ist dir nahe in deinem Mund

und in deinem Herzen, das ist das Wort der Glaube den wir predigen.» (N I, 292)

Hamann reconnait aussi I’analogie dans la relation figurale, laquelle a comme base la
notion de figure comme #ypus méme si Hamann lui préfeére le terme Vorbild. Cette forme
d’analogie est envisagée pour atteindre le sens d’un événement historique, et sera mobilisée
comme telle dans Sokratische Denkwiirdigkeiten. Finalement, Hamann prend comme
principe de sa pensée la dissemblance en tant que contradiction ou paradoxe. Comme nous
I’avons cité auparavant, la création de I’homme a I’image de Dieu, d’une part, et le devenir
homme de Dieu, d’autre part, sont I’expression du paradoxe au premier chef. Le principe
selon lequel la vérité prend la forme du paradoxe est au cceur des réflexions du philologue.
En effet, Hamann lui-méme exprime que toute sa pensée s’appuie sur le «principium
coincidentia oppositorum».® Dans ce sens, Hamann reconnait le paradoxe de I’unité des
dissemblables, mais il ne cherche pas la conciliation dans la pensée ni «ein Anschauen des
Einen in den Vielen.»'?® Pour le penseur allemand, ce paradoxe reste dans la foi de la parole,

car c’est 1’unité de la création comme révélation et I’origine de la réalité multiple.'?’

124 JORGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, Stuttgart, Metzler, 1976, p. 53.

125 Hamann attribue erronément ce principe & Giordano Bruno, il écrit dans une lettre « Jordani Bruno
principium concidentiae oppositorum ist meninen Augen mehr wert als alle Kantische Kritik ». Hamann cité
par Metzke E., op.cit.p. 53. C’est Nicolas de Cues qui a formulé ce principe lequel était toujours présent dans
la pensée philosophique du XVIlle siécle en Allemagne. Il est emploie par nombreux de philosophes. Cf.
DOBBEK Wilhelm, «Die coincidentia oppositorum als Prinzip der Weltdeutung bei J.G. Herder wie in seiner
Zeity in Herder-Studien, Walter Wiora und Irmscher H.Dietrich (Hrgs), Holzner Verlag, Allemagne, 1960, 16-
47.

126 METZKE E., op.cit. p.53.

127 CORBIN H., op.cit. p.29.

44



Par ailleurs, on trouve dans la notion de paradoxe un des traits les plus caractéristiques
de Hamann: l’ironie. Elle est «Ausdruck des unendliche Gegensatzen zwischen gottliche
Erhabenheit und niedriger weltliches Existenz».'?® Finalement, en affirmant la non
compétence de la raison pour comprendre la révélation, notre auteur pose pour la premiere
fois le probléme de la philosophie de la religion, i.e. la révélation de I’infini dans le fini, de
la transcendance dans I’immanence «das Verhdltnis der Grenzen menschlicher

Erkenntnisfidhigkeit und der in ihrem Wesen rational nicht fasBbaren Offenbarung.»!?’

128 MULLER Ernst, Asthetische Religiositit und Kunstreligion in den Philosophie von der Aufkldrung bis zum
Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin, Academie Verlag, 2004, p.104. BLACKALL E., «Irony and Imagery
in Hamanny, p.2.

129 MULLER E., op.cit. p.102.

45



1.1 La figure de Socrate: entre rationaliste et mélancolique

«Thou maker of new morals to mankind!
The grand morality is love of thee.

As wise as Socrates, if such they were

(Nor will they bate of that sublime renown),
As wise as Socrates, might justly stand

The definition of a modern fool.

A Christian is the highest style of man...»
Edward Young

Koepp Wilhelm, dans son étude publiée en 1965, Der Magier unter Masken. Versuch
eines neuen Hamannbildes, déchiffre I'un des traits les plus énigmatiques du style de
Hamann, la voix des divers personnages qu’il convoque dans ses écrits. Koepp voit dans le
motif du masque, I’expression ou la représentation d’un étre nouveau. Dans son origine
religieuse, celui qui porte le masque est plein de Dieu «Der Maskierte ist des Gottes voll.»!3°
Le premier masque que prend Hamann pour se poser comme penseur et critique de
I’ Aufkldrung, est celui de Socrate. Il fait une lecture typologique de la figure de Socrate, qu’il
appréhende dans son «existence», dans le but de s’identifier a lui, puisque son intention est
de contester les principes de la connaissance et de la connaissance de soi selon les concepts
de la raison.

Pour parfaire la mystification, Hamann met en scéne la vie de Socrate et la sienne.
Ainsi, pour comprendre cette identification, nous rappellerons le contexte et le processus de
création de ce masque. La philosophie de Shaftesbury sera ici notre guide. Hamann en effet,
dans une lettre de 1759, écrit «Zweydeutigkeit und Ironie und Schwérmerey konnen mir
selbst zur Last gelegt werden, weil sie hier nichts als Nachahmung sind meines helden und

der sokratischen Schrifteller Shafestebury.»!3!

Ces ¢léments que Hamann reprend, ou plutdt, qu’il «imitey», I’ambigiiité, 1’ironie et

I’enthousiasme, maintiennent une relation trés profonde dans la pensée philosophique chez

130 KOEPP Wilhelm, Der Magier unter Masken. Versuch eines neuen Hamannbildes, Goéttingen,
Vandenhoeck Ruprecht, 1965, p.27.
BIHAMANN J.G. Briefwechsel, I, p.401.

46



Shaftesbury. Ils sont aussi la clé pour comprendre I’interprétation que propose le penseur
allemand de la figure de Socrate, laquelle est une contestation de celle de Shaftesbury. Ainsi,
nous allons tenter tout d’abord de dégager les divers aspects de la perspective philosophique

du philosophe anglais en ce que concerne les principes énoncés.

a)Le Socrate rationaliste de Shaftesbury

En 1711, Anthony Ashley-Cooper Shaftesbury (1671-1713) publie Characteristicks
of Men, Manners, Opinions, Times, ou sont regroupés ses essais de critique littéraire et de
critique de la philosophie. Le travail intellectuel était a cette époque, comme on le sait,
déterminé par des évenements politiques et religieux tres particuliers, a savoir la censure et
la persécution des libres penseurs ou libertins d’une part, et d’autre part, la persécution des
fanatiques ou enthousiastes religieux, lesquels représentaient un danger pour la vie sociale.!3?
La critique de I’enthousiasme est donc la toile de fond de I’activité critique des philosophes
et théologiens au début des Lumieres. Plus précisément, il s’agissait de trouver quelques
procédés stylistiques pour mener une critique voilée de la religion révélée et de la politique
des systemes absolutistes. De fait, le philosophe anglais adresse ses Characteristicks aux
jeunes libres penseurs qui avaient une activité politique et publique du coté des Whigs.!33
Pour cette raison, Shaftesbury a pensé ses écrits en veillant a bien séparer I’espace public
(exotérique) de I’espace privé (ésotérique), car sa critique, qui s’adressait aussi aux hommes
politiques, devait rester dans les limites de la tolérance et de I'urbanité. 11 faut tenir compte
du fait que Shaftesbury participait lui-méme, comme député, a la vie parlementaire anglaise
aux coOtés des Whigs opposés a I’absolutisme royal. Et pourtant, par son activisme critique,
il contribuait fortement a la «dilatation du tribunal intérieur de la conviction», en vertu du
principe que son maitre John Locke avait adopté comme code de bonne conduite : la «loi des
philosophes ou de 1’opinion publique.»'** En d’autres termes, ’homme, en tant que citoyen,

est libre d’exprimer ses opinions ou convictions politiques et religieuses et il ne doit pas

132 K OSELLECK Reinhart, Le régne de la critique, trad. Hans Hildenbrand, Paris, Editions de Minuit, 1979,
p- 84.

133 RIVERS I, op.cit. p. 104.

134 KOSELLECK R., op.cit. p. 86.

47



craindre la censure de 1’Etat. Ainsi, les philosophes des Lumiéres se sont-ils appliqués a
justifier leur implication dans la société, notamment en fondant la République des Lettres,

une sorte de société secrete ou de «cluby.

Shaftesbury s’exprime en faveur d’un libre exercice de la raison et de la critique.
Koselleck a souligné que ces termes sont employés comme synonymes par certains
philosophes a cette époque. Pour mettre en ceuvre ces principes, le penseur anglais cherche
des précédents littéraires dans la philosophie ancienne ou il trouve aussi une justification de
la séparation des espaces. Cette dualité correspond a la structure spirituelle du siécle des
lumiéres :« raison et révélation, liberté et despotisme, nature et civilisation, commerce et

guerre, morale et politique, décadence et progrés, lumiére et ténébres.»!'33

Dans Soliloguy, or Advice to an Author (1710), Shaftesbury établit son modéle de
critique exotérique, i.e. celle qui s’adresse au public, et une forme d’écriture ésotérique, a
savoir, celle qui s’adresse a un petit groupe ou a des amis. Cette séparation est la base de
I’ambiguité qui marque toute son ceuvre. Il faut toujours en tenir compte puisqu’ elle
constitue le principe des divers niveaux d’argumentation qui se trouvent dans ses écrits. Dans
ce sens, comme les commentateurs le soutiennent, il faut prendre comme point de départ la
considération des recours rhétoriques et stylistiques que le philosophe anglais emploie pour
la construction de ses écrits, avant de se prononcer en ce qui concerne sa posture

philosophique sur les questions les plus débattues a cette époque. '3

De fait, il parait difficile de déterminer ce que signifie libre penseur ou déiste, puisque
les libres penseurs ne défendaient pas tous les principes déistes. Shaftesbury, par exemple,
ne propose pas une discussion «directe» sur la religion révélée, car la vision dualiste du
monde est la condition de la critique, donc toute critique €tait moraliste. Ainsi Shaftesbury
réalise une défense de la tolérance religieuse et de I’enthousiasme uniquement en tant que
stratégie politique.'3” Il reste au fond un sceptique, mais il exprime ses convictions de fagon

voilée dans ses écrits: «Nevertheless, he was an "erudite libertine" at least to the extent that

135 Ibid. p. 84.
136 RIVERS L,op.cit. p.116. BENDAWolfram, Der Philosoph als Literarischer Kiinstler. Esoterische und

satirische Elemente bei Lord Shaftesbury unter Besonderer Beriicksichtigung von “Soliloquy or Advices to an
Author”, Erlangen, Diss, 1982, p.18.
137 BENDA W., op.cit. p.62.

48



he believed and participated in an esoteric, free-thinking circle in which homoerotic love and

homosocial philosophy could be closely associate. »'3®

Cependant, on peut affirmer que ’activité critique de Shaftesbury dépend de sa
conception non spéculative de la philosophie, laquelle a pour but «the art of learning to live
well». 11 s’intéresse a la recherche des fonctions des affects, passions et sentiments dans la
perspective d’atteindre une vie sociale harmonieuse et heureuse a travers la connaissance de
soi et la «self examination». Pour Rivers, la valeur de Shaftesbury comme philosophe est
d’avoir développé «a moral theory grounded in human nature and an new moral

vocabulary.»'3°

Shaftesbury a été formé par les platoniciens de Cambridge. Les ceuvres de Ralph
Cudworth True Intelectual System of the Univers (1743); Henry More Enthusiasmus
Triumphatus (1656) et Meric Casaubon Treatise concerning Entusiasme, (1655) ont une
importance décisive dans les compositions de Shaftesbury, non seulement en ce qui concerne
leur forme, mais aussi dans sa position philosophique. Les notions d’ésotérisme et
d’exotérisme, tout comme celle de 1’«enthousiasme noble» ont été reformulées par les
platoniciens d’apres leur interprétation de la philosophie ancienne. Ils ont reconnu une
séparation des sphéres dans les écrits des anciens : une religion «secréte» pour les sages et

une autre pour le peuple. !4

Au contraire, chez Shaftesbury, 1’ésotérisme ne correspond pas a une doctrine secrete,
mais a une stratégie de communication des principes de sa philosophie. Il recourt aux
dialogues socratiques de Platon, mais aussi a la satire antique pour maintenir la séparation
des spheres et procede dans le méme temps, a une «critique artistique». En effet, ayant une
connaissance érudite de la philosophie et de la littérature anciennes, contrairement aux
«érudits pédants» de son temps, il expérimente avec une prose libre ou le dialogue, 1’essai,

les lettres et I’humour ou la raillerie constituent sa forme et son ton.!4!

138 COWAN Brian, «Reasonable Ecstasies: Shaftesbury and the Languages of Libertinism» in Journal of
British Studies, Vol. 37, No. 2 (1998), 111-138, Ici p.136.

139 RIVERS 1., op.cit.15.

140 BENDA W., op.cit. p.45.

181 Ibidem.

49



Shaftesbury convoque Socrate pour défendre les déguisements polémiques et le ton
humoristique de la critique. Ainsi réalise-t-il une lecture « politique » et « moraliste » de la
figure socratique. Il voit dans la représentation trouble de la personne de Socrate, I’image de
cette séparation nécessaire pour le libre exercice de la critique. L’auteur du Soliloquy

caractérise la figure de Socrate de la maniere suivante:

The Philosophical Hero of these Poems, whose Name they carry’d both in their Body and
Front, and whose Genius and Manner they were made to represent, was in himself a
perfect Character; yet, in some respects, so veil’d, and in a Cloud, that to the unattentive

Surveyor he seem’d often to be very different from what he really was: and this chiefly by

reason of a certain exquisite and refin’d Raillery which belong’d to his Manner. 142

C’est ainsi que le philosophe anglais interpréte la figure socratique, notamment
I’ironie : il voit Socrate d’un coté, comme un caractére parfait (unité de la personne et du
personnage) et de ’autre, caché derriere les nuages. Mais il y a une autre opposition: la
perspective de 1’auditeur. En se mettant a la place du spectateur antique, Socrate est comme
un étre bizarre, rendu mystérieux par sa plaisanterie sophistiquée. En outre, il est important
de souligner que chez le philosophe anglais, le public a un réle important et actif, puisque il
s’agit du futur écrivain ou auteur qui a la tiche de découvrir et de différencier les deux visages

de Socrate pour la représentation dans le texte, i.e. dans le dialogue écrit.

Shaftesbury dessine en effet le Soliloguy comme des «conseils a un auteury, il définit
de maniere figurée le processus de création comme un cas de chirurgie et propose dans la
foulée une série de «pratiques» ou «opérations» qui s’adressent au futur écrivain. Shaftesbury
rappelle, en se référant a Horace, la tradition satirique ancienne selon laquelle «bile noire et
désir d’écrire, ¢ est tout un.»'*3 Le but de cette thérapie est d’établir un controle harmonieux
des facultés et des passions humaines a travers le soliloque et la «self examination«. Selon
Shaftesbury, le soliloque est une thérapie et un remede contre la bile noire, un régime qui est
nécessaire non seulement pour les poctes, mais il affirme que «Composing and Raving must

necessarily, we see, bear a resemblance. And for those Composers who deal in Systems, and

142 SHAFTESBURY A. A.-C., Soliloquy, or Advice to an Author in Characteristicks of Men, Manners, Opinions,
Times, Indianapolis, Liberty Fund, 2002, p. 195.

143 STAROBINSKI Jean, Le Reméde dans le mal. Critique et légitimation de [’artifice a l’dge des lumiéres,
Paris, Gallimard, 1988, p.88.

50



airy Speculations, they have vulgarly pass’d for a sort of Prose-Poets. »'** On trouve ici la
critique voilée des philosophes et de leurs systemes. En réalité, il prend comme modele du
soliloque 1’écrivain potentiel, mais il s’adresse aux philosophes, théologiens et politiciens de

son temps.

La possibilité¢ du soliloque réside, d’aprés Shaftesbury, dans le dédoublement de
I’ame pour créer une voix qui se pose en principe moral. Cette voix joue le role de «régent»
et « inspecteur » des fantaisies de 1’imagination : «Fancy wou’d persuade me thus and thus:
but I know better. Tis by means therefore of a Controuler and Corrector of Fancy, that I am
sav’d from being mad. »'*> On comprend dés lors I’interprétation du philosophe anglais de

«connais- toi toi-mémey. Il argue:

This was, among the Antients, that celebrated Delphick Inscription: which was as much
as to say, recognized your- self: which mas as much to say. Divides your- self, or Be Two.
[...] Such Confidence they had in this Home-Dialect of Soliloquy. For it was accounted

the peculiar of Philosophers and wise Men, to be able to hold themselves in Talk.'%

Shaftesbury établit, selon sa perspective moraliste, le soliloque comme la réalisation
du principe de la connaissance de soi. La création des images de plaisir ou de crainte et les
appétits devaient €tre contrdlés a travers le soliloque. On peut affirmer que la conséquence
immédiate de cette approche est la disqualification de 1’imagination. Il en déduit également
une interprétation moraliste du démon de Socrate, la voix interne pour la pratique du

soliloque:

The wise Antients ever meant by this Daemon-Companion, I conceive to have been no
more than enigmatically to declare, ‘‘That we had each of us a Patient in our-self; that we
were properly our own Subjects of Practice; and that we then became due Practitioners,
when by virtue of an intimate Recess we cou’d discover a certain Duplicity of Soul, and
divide our-selves into two Partys.”” One of these, as they suppos’d, wou’d immediately
approve himself a venerable Sage; and with an air of Authority erect himself our
Counsellor and Governor; whilst the other Party, who had nothing in him besides what

was base and servile, wou’d be contented to follow and obey. 147

144 SHAFTESBURY A. A.-C., op. cit. p. 162.
135 Ibid. p.322. Cursives de Shaftesbury.
16 Ipid. p. 170.

7 Ibid p.169.

51



Comme on peut le constater, le philosophe anglais propose la métaphore patient et
médecin pour caractériser le soliloque et la connaissance de soi. Un des aspects les plus
débattus sur I’imagination pendant les XVII® et XVIII® siecles a été I’enthousiasme, car il
peut prendre le role de la révélation et le contrdle sur la raison. De fait, dans la pensée
philosophique des Lumiéres, 1’imagination et I’enthousiasme ¢étaient parfois employés
comme des synonymes. L’enthousiasme est considéré contraire a la rationalité, donc il est
regardé de manicére négative par de nombreux philosophes comme «a powerful term of
opprobrium.»'#®  Shaftesbury reprend toujours I’inscription delphique et le soliloque
s’accorde avec son point de vue pratique : former le caractére de I’homme dans la perspective

de son activité comme citoyen car il fait partie d’un ordre social déterminé.!*°

Shaftesbury adopte aussi la théorie humorale présente depuis la Renaissance dans la
pensée philosophique, selon laquelle I’humour est vu comme un remeéde contre cette passion
humaine. Mais, comme d’autres philosophes de son temps, il relie I’enthousiasme a la
mélancolie «There is a Melancholy which accompanys all Enthusiasm».!° Comme I’exprime
Crignon de Oliveira, I’ceuvre de Shaftesbury «se situe a un moment de transition ou I’humeur
se trouve au carrefour de la physiologie et de la psychologie : fluide capable de rendre compte
des troubles psychologiques les plus divers comme la mélancolie [...] Elle est synonyme
d’ennui, de la tristesse qui accompagne la mauvaise humeur d’un esprit qui n’arrive pas a se
divertir des sombres pensées...»'>! Shaftesbury, comme nous 1’avons déja énoncé, est un
«anatomist of the mind» et un «social psychologist». Il cherche un reméde (métaphore du
médecin) non pas contre les émotions, mais il envisage qu’a travers elles, il est possible
d’atteindre une harmonie des dispositions. De cette maniere, il propose une perspective
«psychologique» de 1’esprit. Les émotions et passions humaines ne sont aucunement

considérées en une relation d’opposition a la raison, mais de complément.'>? C’est peu de

148 GOLDSTEIN Jan, «Enthusiasm or Imagination? Eighteenth Century smear words in comparative national
context» in Huntington Library Quarterly, Enthusiasm and Enlightenment in Europe, 1650-1850, Vol.60, No.
22 (1977) 29-49. Ici p.29.

149 BENDA W., op.cit. p.54.

150 SHAFTESBURY A. A.-C, A Letter concerning Enthusiasm, in Characteristicks of Men, Manners, Opinions,
Times. Vol. 1, p.14

151CRIGNON Claire, De la Mélancolie a I’enthousiasme : Robert Burton (1577-1640) et Anthony Ashley-Cooper,
Comte de Shaftesbury (1671-1713), Paris, Honoré Champion Editeur, 2006, p.378.

152 BAUM Angelica und RENZ Ursula, «Shaftesbury. Emotionen im Spiegel reflexive Neigungy in
Klassische Emotionstheorien von Plato bis Wittgenstein; LANDWEER H. und RENZ U., (Hrgs.), Berlin-
New York, Walter de Gruyter, 2010, 352-364.

52



dire donc que Shaftesbury accorde a I’humour, qu’il voit comme la méthode la plus efficace
pour combattre 1’imposture dogmatique sous toutes ses formes, une place prédominante. Le
philosophe anglais promeut également cette méthode comme thérapie a suivre avant
d’aborder des questions philosophiques plus sérieuses et profondes, telles que celles de la

religion et de I’enthousiasme.

Ainsi, Shaftesbury fait monter sur scéne, dans The Moralists, a philosophical
Rhapsody (1704), ’enthousiaste et le sceptique, qui sont I’ombre et la lumicre, le clair et
I’obscur de la nature humaine. Ici, il s’agit d’un dialogue thérapeutique qui permet le
dédoublement des deux voix : les voix de I’enthousiaste et du sceptique se combinent avec
celles de 1’athée et du théologien. Mais on trouve également la voix du mélancolique
Palemon, lequel est accompagné par son ami Philocles en forét pour lui procurer un remede
contre sa tristesse a travers la contemplation de la beauté de la nature. Le sceptique Philocles,
a son tour, trouvera aussi un remede a son scepticisme avec I’appui de son ami Theocles,
lequel est un enthousiaste «serene, soft and harmoniuse». Dans cet écrit, on trouve réunis les
¢léments que Shaftesbury emploie pour sa critique artistique-ésotérique, il s’agit d une lettre-
dialogue, mais aussi d’un essai combiné a des fragments de poésie comme I’hymne a la
nature. Et, comme le soutient Wolff, ce n’est pas un écrit «systématique» sur la philosophie
de la nature, mais un dialogue et une épreuve des divers caractéres ou humours humains qui

sont confrontés pour atteindre le tempérament.'>?

C’est I'usage que Shaftesbury réalise du terme «rhapsodie» qui provoque 1’ambiguité
de son écrit puisque il effectue une satire de 1’enthousiasme comme inspiration divine, qu’
on trouve dans Phedre. Le philosophe anglais oppose fancy a cette inspiration divine ou le
«délire pour le beauy». On trouve ici I’ambivalence: on peut affirmer que, selon une lecture
esthétique, Shaftesbury réalise une défense et une réévaluation de I’imagination.'>* En effet,
c’est I’imagination qui est considérée dans la seconde partie des Moralists comme la
protagoniste principale, elle réalise le «voyage» au-dela des limites spatiales pour

«contempler» la beauté de la nature et grace a elle, on peut sentir le sublime du créateur de

1533 WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung fiir die englische Literatur des 18 Jhs. Der Moralist und

die literarische Form, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1960, p.95.

15411 s*agit de I’interprétation de Cassirer dans La philosophie des Lumiéres, ou il propose que Shaftesbury est
un des véritables fondateurs de la théorie esthétique. Cf. CASSIRER Ernst, Philosophie des Lumiéres, traduit
de I’allemand et présente par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1966, p.311.

53



cette nature. En ce sens, I’imagination est une forme d’enthousiasme, elle pose une
dynamique propre et active pour la perception de I'unité de la beauté et de la bonté de la
nature.!> Dans ce contexte, a la suite de Cowan, «The rhapsodic sections of the treatise have
long been recognized as Shaftesbury's contribution to the aesthetics of the sublime. In these
sections, it has been claimed, he locates sublimity in the natural world rather than in the
Longinian field of rhetoric. »'3¢ Ainsi, le terme «rapsodie» acquiert un nouveau sens avec le

philosophe anglais et signifie dés lors la perception du sublime dans la nature.

Cependant, le poeme est interrompu par le dialogue entre les personnages. De cette

maniére, on revient a la «cool reasony:

Theocles: Listen: I’'m not willing to sink to the level of taking advantage of a warm fit and
getting your assent through appeals to your temperament or imagination. So I’'m not
willing to a step further until I have entered again into cool reason with you. Do you accept
as proof what I advanced yesterday concerning a universal union, and the coherence or

sympathizing of things?."’

Ainsi, d’apres la structure de ce récit, on peut affirmer que Shaftesbury considere le
dialogue comme un élément nécessaire pour atteindre le bon tempérament, i.e. il montre que
tout caractere a besoin de son contraire, a savoir, I’enthousiaste a besoin du sceptique, I’athée

a besoin de I’enthousiaste.!>®

D’autre part, le sublime rhétorique est aussi présent dans le
dialogue entre 1’enthousiaste Theocles et le sceptique Philocles ou le principe de 1’amitié
entre eux est 1’¢lan pour atteindre le sublime. Toutefois, a travers la satire que Theocles
réalise de I’enthousiasme extravagant et «of the savage air of the common run of enthusiasts»,
on percoit que la raison joue un role essentiel pour le contréle du fancy. De cette manicre,
Shaftesbury affirme qu’on peut atteindre «a reasonable extasy and transport» grace a la raison

qu’ il oppose aux «warmy passions. Ce contrdle est nécessaire, selon le philosophe, car

I’imagination peut briler les ailes et fait courir le risque du «fate of Icarus».

155 DURBECK G., op.cit.p.61.

158 COWAN B,, op.cit. p.134.

157 SHAFTESBURY A. A.-C., The Moralists, a philosophical Rapsody in Characteristicks of Men, Manners,
Opinions, Times, Volume II, Indianapolis, Liberty Fund, 2002, p.362.

158 WOLFF E., op. cit. p.120.

54



En définitive, cet ouvrage peut avoir diverses lectures, car sa structure permet de
trouver divers niveaux d’argumentation.’>® Mais, le ton satirique prévaut tout au long de
I’écrit : le «good humour» est nécessaire contre le « ill humour ». Le philosophe anglais
réalise aussi un ¢élargissement de la signification de I’enthousiasme, considéré non seulement
dans le domaine de la poésie et la religion, mais aussi en tant que passion qui se trouve dans
toutes les actions humaines. Ainsi, Philocles, le sceptique, est devenu, grace a I’imagination

et a son amitié avec Theocles, un enthousiaste :

If there be any seeming Extravagance in the case, I must comfort myself the best I can,
and consider that all sound Love and Admiration is ENTHUSIASM: ‘‘The Transports of
Poets, the Sublime of Orators, the Rapture of Musicians, the high Strains of the Virtuosi;
all mere ENTHUSIASM! Even Learning it-self, the Love of Arts and Curiositys, the Spirit
of Travellers and Adventurers; Gallantry, War, Heroism; All, all ENTHUSIASM !’ Tis

enough: I am content to be this new Enthusiast, in a way unknown to me before.'*

En ¢élargissant le champ d’action de I’enthousiasme, Shaftesbury compose, comme
annoncé¢ dans le sous-titre, un rapsode philosophique. En réalité, il s’agit d’une satire
philosophique, une méthode qu’il transporte de la critique littéraire dans la critique de la
culture et de la vie sociale. Dans Sensus Communis an Essay on the freedom of Wit and
humour (1709), I’auteur réalise une défense de la «Raillery», tout d’abord, pour son action
dans la sphere privée, i.e. il s’agit de défendre la liberté d’expression, puis la mystification

de la « vérité », dans la sphére publique:

For you are to remember (my Friend!) that I am writing to you in defence only of the
Liberty of the Club, and of that sort of Freedom which is taken amongst Gentlemen and
Friends, who know one another perfectly well. And that ’tis natural for me to defend
Liberty with this restriction, you may infer from the very Notion I have of Liberty it-

self.!o!

159 Pour Cowan, The Moralists, est un écrit que Shaftesbury dirige contre les libertins sexuels de son temps.
Pour cette raison, il emploie le langage sexuel comme extase, ravissement, transport de maniére figurée quand
Theocles, la voix de Shaftesbury, essaie d’exprimer sa perspective sur 1’enthousiasme ou sa théorie de 1’éros
limitée aux relations entre les hommes car: «He thought that women were particularly prone to superstitious
enthusiasm, because religious fanaticism provoked something strangely agreeable, and in common with what
ordinary lovers are used to feel in its converty ¢f. COWAN B., op.cit. p.122.

160 SHAFTESBURY A. A.-C., op.cit. p.400.

181 Ibid. p.79.

55



Le philosophe anglais propose en effet le test of ridicule comme porte d’acces a la
vérité. Mais il faut prendre en compte le fait que Shaftesbury distingue le ridicule de la
bouffonnerie car la critique doit toujours rester dans le «decorum». Comme moraliste, il
justifie le rire a des fins d’édification morale, alliant I’instruction et I’équilibre des humeurs.
Il adopte la dimension morale de la satire, telle qu’elle a été congue dans I’antiquité, i.e. pour
le dévoilement des faiblesses et des vices humains.'®> Ainsi, il considére que la satire
(I’ironie, I’humour, le ridicule, le « wit », termes qu’il emploie indistinctement), a la capacité
d’action dans la sphére privée, mais avec un accroissement vers 1’espace public. De fait, le
philosophe identifie la satire a la critique, comme dans The Moralists. En outre, ’'usage de
I’ironie chez Shaftesbury donne lieu a des associations paradoxales, telles que 1’athée-
enthousiaste ou 1’enthousiaste-rationnel. A la suite de Hayman, on peut caractériser 1’ironie
du philosophe anglais comme «quiet ridicule of some attitude or belief by turning back upon

it its unfortunate or self-contradictory implications.»!%3

Il cherche ainsi avec le ridicule une conversation libre dans les limites de la
bienséance, mélange d’urbanité et de politesse. En réalité, le test of ridicule n’est point un
test sur la vérité en tant que tel, mais une mise a I’épreuve du sérieux des positionnements et
postures d’opinion. Par ailleurs, il ne faut pas oublier que 1’intention de Shaftesbury est la

construction d’un texte-fiction pour la critique voilée. Il écrit ainsi:

If Men are forbid to speak their minds seriously on certain Subjects, they will do it
ironically. If they are forbid to speak at all upon such Subjects, or if they find it really
dangerous to do so; they will then redouble their Disguise, involve themselves in
Mysteriousness, and talk so as hardly to be understood, or at least not plainly interpreted,
by those who are dispos’d to do’em a mischief. And thus Raillery is brought more in
fashion, and runs into an Extreme. *Tis the persecuting Spirit has rais’d the bantering one:
And want of Liberty may account for want of a true Politeness, and for the Corruption or

wrong Use of Pleasantry and Humour.'®*

162 BENDA W., op.cit. p.68.

163 HAYMAN John G., «Shaftesbury and the Search for a Persona» in Studies in English Literature, 1500-
1900, Vol. 10, No. 3, Restoration and Eighteenth Century (1970), 491-504, p.495.

164 SHAFTESBURY A. A.-C., Sensus Communis an Essay on the freedom of Wit and humour, in
Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, p.72.

56



I1 justifie aussi le test of ridicule par la figure de Socrate dans A Letter concerning

Enthusiasm (1709):

The divinest Man who had ever appear’d in the Heathen World, was in the height of witty Times,
and by the wittiest of all Poets, most abominably ridicul’d, in a whole Comedy writ and acted on
purpose. But so far was this from sinking his Reputation, or suppressing his Philosophy, that they
each in creas’d the more for it; and he apparently grew to be more the Envy of other Teachers.
He was not only contented to be ridicul’d; but, that he might help the Poet as much as possible,
he presented himself openly in the Theater; that his real Figure (which was no advantageous one)

might be compar’d with that which the witty Poet had brought as his Representative on the Stage.

Such was his good Humour!.'®

Shaftesbury considére Socrate comme le «divinest Many, mais il ne faut pas oublier
le ton satirique. En réalité, le philosophe grec sert a mystifier la critique de 1I’enthousiasme et
le fanatisme, puisque il est aussi I’exemple du « good humour », i.e. une personne (caractere)
«a correct character in society ».'% Dans son interprétation de la figure socratique, le
philosophe anglais construit un précurseur rationaliste et critique auxquels les libres penseurs
s’identifieront complétement dans la seconde moitié¢ du XVIII® siecle. Comme philosophe, il
pose le principe majeur de la philosophie des Lumiéres: la raison (qu’elle se manifeste par la
critique sérieuse ou la satire) est le critere de jugement de toutes les actions humaines. Pour
le philosophe anglais, Socrate est son «héros philosophique», mais il préfeére I’interprétation
de Xénophon plutdt que celle de Platon, car selon la premicre, Socrate est I’exemple de «a
civic philosopher integrating thought and action. »'¢7 En définitive, Shaftesbury fait prévaloir
la dimension sociale et politique dans son interprétation du philosophe grec. Socrate est donc
devenu I’ «illustration idéale, aux yeux des philosophes, de la résistance a I’intolérance et au

168

fanatisme. »'°® De plus, 1’histoire de Socrate est pour les philosophes 1’idéal de formation

contre la « Kulturmacht der Theologie. »'®

165 SHAFTESBURY A. A.-C., 4 Letter concerning Enthusiasm, in op. cit. p.32.

186 HAYMAN John G., op. cit. p.491.

187 Ibid. p.494.

168 TROUSSON Raymond, Socrate devant Voltaire, Diderot et Rousseau. La Conscience en face du mythe,
France, Minard, 1967, p.6.

169 BOHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929, p. 4.

57



b) Le Socrate mélancolique de Hamann

Comme nous l’avons déja évoqué, on caractérise les écrits hamanniens de
typologiques, mais la typologie n’est pas un style littéraire. Un écrit typologique est constitué
de figures (fupos) et d’antitypes qui jouent leur role selon une relation d’analogie. La
typologie consiste a faire de I’histoire une chambre d’échos:une personne, un événement ou
une action sont interprétés comme un signe (fupos) renvoyant a une autre personne, un autre
¢venement ou une autre action dans le passé. Elle s’efforce de découvrir les affinités
temporelles. Hamann a trouvé dans la vie de Socrate 1’événement annonciateur de sa propre
vie, car il revit dans sa propre existence historique les circonstances du procés de Socrate. A
travers cette identification, Hamann fait de son écriture le point de jonction entre sa vie et sa

pensée. Denis Thouard affirme que:

J. G. Hamann marque une césure décisive pour la signification que prend le concept de
style [...], choisie délibérément par 1’auteur en fonction du genre adopté et de ’effet
recherché. [...] Le style n’est plus chez Hamann un moyen d’expression ou une ressource
rhétorique, mais fait un avec la pensée qui s’exprime en lui, indissociable de son auteur
comme 1’ame et le corps. Cette nouvelle acception du style n’en fait plus une catégorie

différenciée en elle-méme, mais ce qui échappe a toute catégorie pour désigner

C e . . . 170
I’individuel, comme une signature continue de 1’auteur dans son ceuvre. 7

Il récrée en effet, dans ses ouvrages, son expérience de conversion religieuse. Ainsi,
pour comprendre la récupération de la figure socratique dans les Sokratische Denkwiirdigkten
(1759), il faudrait avoir a I’esprit I’expérience que Hamann évoque de maniére cryptée.
Quand il retourne a Konigsberg apres son voyage a Londres, il est accusé par ses amis
d’abandonner les idéaux de 1’Aufkldrung, car, a leurs yeux, il est devenu un enthousiaste, un
fanatique (Schwdrmerei).!”! L’un d’eux n’est autre que Immanuel Kant qui, pour le ramener
a la raison, dans une conversion a I’envers, lui propose d’écrire un livre de physique pour des

enfants et de traduire des articles de 1 Encyclopédie pour le public allemand. Dans la situation

170 THOUARD Denis, «Stylistique herméneutique: J.G. Hamanny, dans Textes & Cultures, 2003.

171 1 e terme Enthousiasme est associé a la mélancolie, le fanatisme, I’hypocondrie, et la prophétie. Pendant la
seconde moitié du XVIII® siécle, dans le contexte du discours médical, fanatisme signifiait simplement une
personne «suspecte de mélancolie». Cf. SCHINGS Hans Jiirgen, Melancholie und Aufkldrung. Melancholiker
und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18 Jahrhunderts, Stuttgard, Metzler, 1977; p.14.

58



Hamann-Kant-Berens, se répéte dans le temps historique, la situation #ypique de Socrate face

a ses accusateurs. !72

On peut trouver dans les lettres que Hamann adresse a Kant et a son ami les jalons de
son écrit. Les lettres de notre auteur constituent, comme nous 1’avons dit, une source
importante pour la compréhension de la construction de ses productions. Nous citerons un
passage de la lettre de Hamann de juillet 1759 ou se montre clairement 1’intention
«imitatrice» de Hamann:

Sind sie Sokrates und wil ihr Freund Alcibiades sein: so habe Sie zu ihrem Unterricht die
Stime eines Genii nothing, und diese Rolle gebiihrt mir [...] Ein Shauerspileren legt seine
Kénigliche Maske, seine Gang und seine Sprache auf Stelen an; so bald er den

Schauplatz verlést. Erlaube sie mir also, daf3 ich so lage Genius heilen und als ein Genius

aus einer Wolke mit ihnen reden kann, als ich Zeit zum diesem Brief néthig haben

werden.! 73

On sait que Hamann avait fait diverses traductions des ouvrages du philosophe anglais
et qu’il était trés influencé par son écriture, sa prose libre et humoristique.'’* Dans les
Sokratische, 1l propose un débat sur la connaissance et la connaissance de soi. Mais il s’agit
d’un texte parodique, d’une «imitation» des dispositifs stylistiques de Shaftesbury avec le
masque socratique. La, Hamann se propose de faire une satire ridiculisant 1’enthousiasme
rationnel, i.e. le déisme de Shaftesbury, en retournant contre le philosophe anglais ses propres
armes.'”> Hamann réalise donc une inversion critigue de la thérapie de ’humour de
Shaftesbury parce qu’il dirige la dérision contre la raison, avec le renfort de la figure

socratique. Dans sa lettre a Kant, il annonce la subversion de I’image du Socrate rationnel:

72Hamann a été envoyé par son ami J.C. Berens a Londres pour une mission commerciale pour sa
«Handelshaus». Hamann lui dédié également son écrit. Et Kant a été son professeur a 1’Université de
Konigsberg, ou Hamann a fait des études de philosophie, littérature et droit. Kant a été toujours son amie.
JORGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, p.44. Sur la relation de Hamann avec Berens on peut
consulter, Raivis BICERVISKIS & Aija TAIMINA, «Johann Georg HamannKameralwissenschaftliche
Studien und Johann Christoph Berens Vision von Riga: ein utopisches Projet aus der zweiten Halften des 18
Jahrhunderts» in Forschungen zur Baltische Geschichte, 8, (2013).

173 HAMANN J.G. Briefwechsel 1, p.373.

174 Ibid. p. 26

175 DEUPMANN Christoph, «Komik und Methode. Zu J.G. Hamanns Shaftesbury-Rezeption», dans J.G. Hamann
und England. Hamann und die englischsprachige Aufkédrung. Acta des siebten Internationalen Hamann-
Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1999, p. 205-215.

59



Ich glaube wie Sokrates alles, was der andere glaubt, und gehn darauf aus, andere in ihrem
Glaube zu stohren [...] Die Vernunft ist euch nicht dazu gegeben, dadurch weise zu
werden, sonder eure Thorheit und Undweissenhait zu erkennen [...] Wenn sich {iber Gott

mit Anmuth und Stiarke spotten 1dB3et; warum soll man mit G6tzen nicht sein Kurzweil

treiben konnen.Mutter Lyse singt: Die falschen G6tzen macht zu spott.176

Selon Hamann, Kant et Berens sont des enthousiastes en raison de leur «eigenen

missionarischen Vernunfteifersy»,'”’

puisqu’ils défendent les principes des philosophes des
Lumiéres en ce qui concerne la propagation du savoir et la lutte contre la superstition. A la
suite de Biichsel, le personnage de Friedrich de Prusse est la clé pour comprendre la
confrontation de Hamann aux idées de I’ Aufkldrung et sa critique du rdle qu’ ont joué les

institutions de I’Etat dont Kant est I’'un des plus importants représentants. !’

Hamann congoit donc sa charge sous la forme d’un portait littéraire, celui de Socrate,
qu’il envisage sous des angles divers et auquel il s’ identifie de maniere «existentielle», quand
il n’assume pas carrément le role de son daimon. Ses amis sont des sophistes, et parfois la
voix de Socrate est la divinité elle-méme. Dans les Sokratischen, Hamann effectue aussi une
lecture typologique de Socrate, qu’il pose en précurseur de Jésus-Christ. Avec cette
identification, il réalise une autre subversion de I’humour contr6lé de Shaftesbury, qu’il fait
évoluer en humour délirant, comme le suggére Klossowski.!” En attaquant la raison et ses
idoles avec la thérapie du rire, Hamann vise I’abstractisation a outrance, qui a ses faux
prophétes, i.e. les philosophes. Il considére que Socrate et Jésus-Christ avaient la méme
mission: I’enseignement de la connaissance de soi. Tous les deux partagent une méme vision
prophétique et un méme destin. Autre point commun: le Christ, comme Socrate, a son démon,
selon Hamann, qui s’appuie sur I’Evangile de Jean, 10, 20, ou 1l est dit: «Il a un démon, il

est fou. Pourquoi 1’écoutez-vous?»

Un des passages les plus significatifs des Sokratische est celui ot Hamann fait passer

le démon de Socrate pour un génie:

176 HAMANN J.G. Briefwechsel 1, p.377.

177 DEUPMANN Chr., op. cit.p.209

178 BUCHSEL Elfriede, «Aufklirung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» in Neue Zeitschrift
fiir systematische Theologie (1962) Vol. 4,133-157.

179 K LOSSOWSKI Pierre, Le mage du nord. Johann Georg Hamann, Paris, Fata Morgana, 1988, p. 36.

60



Sokrates hatte also freylich gut unwissend seyn; er hatte einen Genius, auf dessen
Wissenschaft er sich verlassen konnte, den er liebte und fiirchtete als seinen Gott, an
dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als an aller Vernunft der Egypter und Griechen,
dessen Stimme er glaubte, und durch dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so

gut als der Schoos einer reinen Jungfrau, fruchtbar werden kann. (N 11, 55)

Dans ces lignes, Hamann établit une relation entre la croyance et la voix. Il affirme
que grace a la voix divine, Socrate a un entendement fertile. Une nouvelle fois, ici, Hamann
se livre a une lecture typologique en lien avec le texte biblique : Mon ceeur, c’est a dire ma
pensée a produit un bon Verbe ou de belles paroles bouillonnent dans mon cceur (Psaume
45, 2). Grace a cette lecture typologique, Hamann établit le principe de religion comme génie:
«Der Gott, der sich einmal in Sokrates offenbarte, offerbart sich in Christus und wird sich
affenbareb, so oft das Genie auftritt. Keine Vernungtkraft, keine ésthetische Schau, nur
religioser Glaube wird es fassen.»'8 On trouve dans ce passage divers principes de la pensée
de Hamann, a savoir, la croyance comme principe de toute connaissance, la contestation du
principe de I’autonomie et, en conséquence, du principe de I’autonomie de la raison. De plus,
le philosophe allemand fait de Socrate un mélancolique, mais on peut dire qu’il s’agit d’une
mélancolie généreuse ou douce, «liée a la contemplation, a la vision extatique ou a
’inspiration poétique.»'®! Il dépasse donc I’interprétation moraliste de Shaftesbury pour
inaugurer 1’époque du génie. De fait, a la suite de Bohm, ce qui marque la spécificité de
I’interprétation de la figure socratique chez Hamann est 1’identification du génie avec

Socrate.!82

Une des sources d’inspiration de Hamann pour I’interprétation du génie de Socrate
sous sa facette mélancolique a sans doute été Marsile Ficin. Dans son ceuvre Les trois livres
de la vie (1489), il lie le génie a Saturne, qui, selon la tradition littéraire, a toujours été
associée aux mélancoliques.'®3 Avec le penseur de la Renaissance, a commencé une

réévaluation de la mélancolie, toujours attachée au génie poétique. Cette perspective a eu une

180 BOHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929, p. 258.
181 STAROBINSKI J., op.cit. p.89. BATTENFELD K., op.cit. p.67.

182 BOHM B., op.cit. p.260.

183 Ibid. p.264. BATTENFELD K., op.cit. p.68.

61



grande influence sur la poésie anglaise dans la premiére moiti¢ du XVIII® siecle, notamment
celle d’Edward Young et Francis Gastrell, laquelle explore la «mélancolie douce» reli¢e a
des émotions d’origine religieuse. Dans un tel contexte, la réflexion sur I’imagination et le
génie poétique s’effectue dans la sphére de la rhétorique, i.e. selon 1’énergie et la vivacité du
langage poétique.'®* Au cceur de la poésie anglaise et du mouvement de la
«Empfindsamkeity, son parallele en Allemagne, s’opere un changement dans la conception
de I’imagination. En effet, non seulement I’imagination est attachée au contenu subjectif du
sentiment (Gefiihl) et des sensations (Empfindungen), mais les poetes et critiques littéraires
lui accordent également une autre caractéristique, que Tuveson nomme «a means of grace»,
i.e. «in the sense that one area of sensuous experience is designed to produce, directly a
spiritual effect». En d’autres termes, 1’imagination est considérée comme un principe de
conciliation entre I’homme et le cosmos et, en lui-méme, comme une instance
d’harmonisation des dispositions humaines.'®> De la méme fagon, I’imagination est

considérée comme capable de créer des symboles et d’atteindre les réalités suprasensibles.'86

Hamann reste toujours dans la réflexion rhétorique et religieuse-esthétique sur le
génie poétique. Dans ce sens, I’imagination est pour lui, comme nous 1’avons déja souligné,
un principe herméneutique.'®” Grace a cette approche, il est considéré comme 1’un des
fondateurs de I’herméneutique romantique, laquelle a contribué¢ a la formation de cette

discipline qui a ce moment-13, faisait partie de la logique et la rhétorique.'®?

184 STAROBINSKI J., «Jalons pour une histoire du concept d’imagination», in op.cit. p.21.

185 TUVESON Ernest, L., The imagination as a Means of Grace. Locke and the Aesthetics of Romanticism,
New York, Gordian Press, 1974, p.94-97. BATTENFELD K., op.cit. p.145.

18 TUVESON, E. op. cit.p.195. ENGELL James, The creative imagination. Enlightenment to Romanticism,
London, Harvard University Press. 1981, p.211.

187 Comme I’affirme Corbin, souvent on caractérise la vision hamannienne du monde comme symbolique, mais
ce systéme n’est pas un «systéme de correspondances allégoriques», un produit d’une «imagination arbitraire».
Par contre, selon la notion de révélation comme langage et humiliation, on peut dire qu’elle est un symbole
«...dans la vérité de I’existence subjective, toute créature contient une relation immédiate avec Dieu.» CORBIN
H., op.cit. p. 35.

18 SCHNUR Herald, Scheleiermachers Hermenutik und Ihre Vorgeschichte im 18
Jahrhundert.Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder und F. Schlegel, Stuttgart, J.B

Metzler,1994,p.14. VOLKER H., op.cit. p.45.
62



Cependant, il garde la notion de sensation laquelle est synonyme de croyance. Selon
une des diverses caractéristique que Hume ¢labore de la croyance, elle sera chez Hamann le
principe de la connaissance incarnée par I’ignorance de Socrate. Si I’intérét de Hamann pour
la sensation est étroitement li¢ a la question de la critique du rationalisme, alors elle devient
I’argument principal de la priorit¢ de la réalit¢ empirique devant la raison.
L’approfondissement des notions de sensation, de sentiment et de croyance se fera donc en
creusant dans la lecture que Hamann a réalisée des écrits de David Hume pour mieux

décrypter les Sokratischen Denkwiirdigkeiten.

63



1.2 La connaissance et la connaissance de soi

Die Philosophen haben von jeher der Wahrheit dadurch eine
Scheidebrief gegeben, daB sie dasjenige geschieden, was die
Natur zusammengefiigt hat.

J. G. Hamann

En vue d’aborder le théme de la connaissance dans 1’écrit de Hamann, il faut s’attarder
sur la caractérisation que le penseur allemand fait de la philosophie, que I’on peut déduire
des ses premiers écrits. Comme nous ’avons évoqué, il réalise une critique de la raison.
L’image de la tour de Babel y est utilisée pour affirmer que la notion de raison des
philosophes est une raison sophiste, car elle est constituée de mots abstraits et ces mots sont
comme des idoles. Cette caractérisation se retrouve également dans la «théorie des idoles»
du philosophe Francis Bacon, qui souligne : «There is a great difference between the Idols
of the human mind and the Ideas of the divine. That is to say, between certain empty dogmas,
and the true signatures and marks set upon the works of creation as they are found in

nature.»!®

Dans ce sens, la philosophie est idolatrie puisque Dieu, selon le penseur allemand,
n’est pas une chose ou « Ding » métaphysique, objet des spéculations de la raison comme
chez les philosophes qui ont séparé la réalité : sujet et objet, esprit-nature, raison-sensibilité.
Hamann affirme donc que la philosophie essaie de réduire la réalité, i.e. la révélation de Dieu
a un systéme de concepts abstraits et universels.'*® Etant donné que la théologie rationnelle
et la religion naturelle ne reconnaissent pas la révélation, faut-il en conclure qu’elles sont une
forme d’idolatrie ou contraires a la croyance ?'°! Comme il ’a déja exposé dans les Biblische

Betrachtungen, la figure du Christ, i.e. I’incarnation, est le point nodal de la révélation. De

189 BACON Francis, Novum Organum, or true suggestion for the Interpretation of the nature, § XXIII in
Projet Gutemberg.

190 «Mensch und Welt sind nicht mehr Gegenstinde vorwiegend rationalen Erkennens, die ihren Bestand in
einem substituierende Sein haben. Denn Wircklikeit ist weder ontische Substanz nocht begreifbar-rationales
Wesen, sonder Sinn und Geschehen, das in Christus seine Mitte und Menschen seinen Richtpunk hat». SEILS
Martin, Wirklichkeit und Wort bei Johann Georg Hamann, Stuttgart, Calwer, 1961, p.11.

191 ALEXANDER W.M., Johann Georg Hamann. Philosophy and Faith, The Hague, Martinus Nijhoff, 1966,
p. 24.

64



plus, pour notre auteur, la figure du Christ est a la fois le principe de la connaissance de Dieu
et de la connaissance de soi. Il écrit ainsi: «Die Wahrheit kann uns daher allein frey machen,
dies ist die Lehre der himmlischen Weisheit, die deswegen in der Welt kam, uns

Selbserkeentnis und Selbsliebe zu lehren.» (N I, 300)

Dans Socratische Denkwiirdigkeiten, Hamann reprend en effet la critique de la raison
et I’interrelation entre la connaissance et la connaissance de soi, mais pour atteindre celle-ci,
la révélation est indispensable. Ainsi, le penseur expose que la philosophie est en réalité

«ignorancey et Socrate son témoin :

Erkenne dich selbst! sagte die Thiir jenes beriilhmten Tempels allen denen, die
hereingiengen dem Gott der Weisheit zu opfern und ihn tiber ihre kleinen Handel um Rath
zu fragen.[...] Sokrates iibertraf sie aber beyde (Sopokles und Euripides) an Weisheit, weil
er in der Selbsterkenntnis weiter als jene gekommen war, und wuste, daf} er nichts wuste.

(N1, 70-71)!%2

On peut remarquer que Hamann réalise une critique directe de 1’interprétation des
philosophes sur la figure de Socrate en général, et sur celle de Shaftesbury en particulier, i.e.
il essaie de dévoiler la critique moraliste de la religion révélée, réalisée a travers un Socrate
rationaliste et «enthousiaste noble». Dans le méme temps, Hamann considére la contradiction
de la perspective des philosophes : le contenu de la connaissance ou plutot le «non savoir»
de Socrate est la voix de Dieu : «Ich weil} fiir des Sokrates Zeugnis von seiner Unwissenheit
kein ehrwiirdiger Siegel und zugleich keinen bessern Schliissel als den Orakelspruch des
grossen Lehrers der Heyden...». Dans ce contexte, la figure de Socrate sert 4 Hamann de
témoin d’un Dieu inconnu (N II, 74). Les Sokratische sont, selon Koepe, une

«...proprideutische Kerymagtik des Evangeliums.»!3

Le scepticisme de Hamann en ce qui concerne la raison, s’inscrit dans la voie
sceptique qui a été ouverte par Luther. Le scepticisme est la mise en doute de 1’autorité, i.e.

de I’orthodoxie. Dans ce sens, le scepticisme de Hume, en relation avec 1’autorité de la raison

1921 es cursives sont de Hamann.
13 KOEPP W., op. cit. p. 21.

65



comme critere de la vérité, est I’une des conséquences de cette «révolte intellectuelle qui

allait secouer les fondations mémes de la civilisation occidentale.»!%

En outre, la position de Hamann dans la voie sceptique prend la direction de
I’incertitude plutdt que celle du scepticisme. Ce dernier fait référence a la suspension du
jugement sur les questions métaphysiques, a 1’adéquation des perceptions et de la chose, et
chez Hume, a I’insuffisance de la raison pour démontrer la relation causale entre les faits. Par
contre, comme I’exprime Metzke, I’incertitudo fait référence a une «reale Unsicherheit der
Existenz, die in der Geschdpflichkeit des menschlischen Seins ihren Grund hat».'3 De 13,
proviennent les expressions d ironie de Hamann sur I’emploi de Socrate comme stratégie de
communication de la connaissance de soi et du scepticisme des philosophes sur la révélation
: «Die alten und neuen Skeptiker mogen sich noch so sehr in die Lowenhaut der sokratischen
Unwissenheit einwickeln; so verrathen sie sich durch ihre Stimme und Ohren. Wissen sie

nichts; was braucht die Welt einen gelehrten Beweis davon?.» (N II. 73)

Hamann, selon I’interprétation figurale, considere le génie de Socrate comme une
préfiguration (Vorbild), prophétie de I’Esprit saint et Socrate comme le t¢émoin de la croyance
religieuse.'?® L’identification de Hamann avec Socrate souligne justement cette dimension
«existentielle» dans laquelle se trouve 'origine de 1’incertitudo, car dans I’incertitude
I’homme est conscient qu’il est une créature, ce qui signifie la reconnaissance de la
révélation. La question de la connaissance, i.e. qu’est-ce la réalité?, prend ainsi chez Hamann
une autre direction, puisque la réalité est, selon notre auteur, la parole, le discours de Dieu.
La connaissance ne signifie pas connaitre dans le sens uniquement épistémique, 1’objet de la

connaissance, ce n’est pas la chose elle-méme, mais le langage de la révélation.'®’

194 POPKIN Richard Henry, Histoire du scepticisme d’Erasme a Spinoza, trans. by Christine Hivet, Paris,
Presses Universitaires de France, 1979, p. 34.

195 METZKE Erwin, Coincidentia oppositorum: gesammelte Studien zur Philosophiegeschichte , Karlfried
Griinder (hrgs) Witten, Luther-Verlag, 1961, p.11.

196 Nous rappelons les mots de Hamann déja cités: «Sokrates hatte also freylich gut unwissend seyn; er hatte
einen Genius, auf dessen Wissenschaft er sich verlassen konnte, den er liebte und fiirchtete als seinen Gott, an
dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als an aller Vernunft der Egypter und Griechen, dessen Stimme er
glaubte, und durch dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so gut als der Schoos einer reinen Jungfrau,
fruchtbar werden kann.» (N 11, 55)

197 SEILS Martin, op.cit., p.11.

66



\

On ne peut donc pas atteindre la connaissance a partir de la raison puisque la
révélation de Dieu ne consiste pas en concepts de I’entendement (Bonté ou Perfection), mais
elle est un discours sensible et un acte d’humilité (Herunterlassung, Kondeszendenz,

Erniedrigung) adressé a I’humilité humaine, i.e. la foi.!%%

Le sujet de la connaissance n’est
pas, pour Hamann, substance ou conscience, mais image, un &tre linguistique (Ebenbild
Gottes) qui révele sa condition de créature et sa dépendance a Dieu. Ainsi, I’exigence de la
connaissance de soi comme principe de tout savoir chez les philosophes est incompléte,

puisque, d’aprés son expérience, il découvre que Dieu Lui-méme fait partie de celle- 1a.'%°

Dans Londoner Schriften, Hamann exprime clairement I’interdépendance entre la

connaissance et la connaissance de soi:

Warum kann der Mensch Sein eigen Selbs nicht kennen? Dies muB bloB in dem Zustande
unserer Seelen liegen. Die Natur, die uns in lauter Réthseln und Gleischenissen von
dem, Unsichtbaren unterrichtet, zeigt uns an den Beziehungen, von denen inser Korper
abhédngt, wie wir und an den Beziehungen, von denen unser Koper abhéngt, wie wir uns
die Beziehumgen unseres Gesites auf andere Geister vorstellen konnen.[...] Hieraus sieht
man, wie nothwendig unser Selbst in dem Schopfer desselben gegriindet ist, daB wir die
Erkenntnis unserer Selbs nichts in unserer Macht haben, dal um den Umfang desselben
auszumaBen, wir bifl in den Schoof3 der Gottheit dringen miissen, die allein das ganze

Geheimnis unseres Wesens bestimmen und auflésen kann. (N I, 302)3%

Dans ce fragment (Brocken §1), se trouvent les principes fondamentaux de la pensée
philosophique de notre auteur, a savoir, I’'unité de I’homme, son caracteére de créature et les
diverses relations qu’il entretient avec la création et le créateur. Avec de tels principes,
Hamann réalise une critique des fondements épistémiques et psychologiques des philosophes
qui ont séparé cette unité en substances (I’ame et le corps) ou en facultés diverses. Ainsi, il
conteste 1’un des dogmes de la pensée philosophique des Lumiéres, I’idée selon laquelle

I’homme peut atteindre la connaissance a travers ses propres dispositions. En effet, Hamann

198 ALEXANDER W.M., op. cit. p. 45.
199 JGRGENSEN S.A., Johann Georg Hamann, Stuttgart, Metzler, 1976, p.29.
200 Ep caractére gras dans le texte.

67



affirme «Der Unterricht Gottes im Schlaf und Traume macht uns waiser und gliicklicher als

das wachen der Vernunft.» (N I, 194)20!

En accord avec la vision de Hamann sur la réalit¢ comme langage et aussi sur
I’homme comme étre linguistique, on peut affirmer qu’il considére le processus de la
connaissance comme une activité de traduction. De ce fait, Hamann envisage un «paradigme
philologique» : la relation entre I’auteur-le livre, et le lecteur pour exprimer les prémisses
épistémiques qu’il rappelle a plusieurs reprises : ’unité de la réalité, I’unité de I’homme et la
relation de tous ces ¢léments. Dans ce sens, on peut affirmer que la philosophie est pour notre
auteur, traduction, ainsi qu’il la caractérise dans Aesthetica in nuce. Dans une lettre a Jacobi,

il esquisse cette perspective :

Gott, Natur und Vernunft haben eine so innige Beziehung auf einder, wie Lich, Auge und
alles, das jenes diesem offenbart, oder wie Mittelpunct, Radius und Peripherien jedes
gegebenen Circuls, oder wie Autor, Buch und de Leser. Wo liegt aber das Réizel des
Buchs? In seiner Sprache oder un seinem Inhalt? Im Plan des Urhebers oder im Geist des

Ausleger? 202

La question de I’interprétation correcte du langage de 1’auteur sera le theme central de
son écrit le plus connu et le plus interprété: Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in

kabbalistischer Prose.

Enfin, nous pouvons souligner un dernier trait distinctif de la pensée de Hamann:
I’homme comme créature est un étre limité, il ne recoit de Dieu que ce qu il est capable de
connaitre, comme 1’affirme ’avant derniére citation. Hamann recourt a la métaphore du
miroir pour imager sa position philosophique selon laquelle la connaissance de I’homme est
fragmentaire, limitée et indirecte. Il prend cette image de 1 Corinthiens 13-12: « Aujourd’hui
nous voyons au moyen d’un miroir d’une maniére obscure, mais alors nous verrons face a

face ; aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaitrai comme j’ai été connu. »%*?

201 «But a conception of "our cognitive powers" which opens the door to faith and the irrational aspect of human
nature, that is, to "our whole existence," is necessary for the apprehension of truth» Cf. O Flaherty James C,.
«Hamann’s Concept of the Whole Many in The German Quarterly, Vol. 45, No. (1972), 253-269.

202 HAMANN J1.G. Briefe, op.cit. V, p.272.

203 En réalité, Hamann fait référence a la traduction de Luther: “Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem
dunkeln Wort; dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich's stiickweise; dann aber werde ich
erkennen, gleichwie ich erkannt bin.» Cf. BUCHSEL Elfride, dans son étude HAMANN J.G. Haupschriften
Erkért. Uber der Ursprung der Sprache, Band 4, Berlin, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1963, p.155.

68



Contrairement a la philosophie de son temps, Hamann, et plus tard Herder, appuient leur
épistémologie sur la conviction que I’homme ne peut atteindre la certitude. Le recours a la
métaphore du miroir et a I’obscurité sert a appuyer ce principe.?’* Dans la tradition
philosophique, I’explication sur la nature de la connaissance se congoit sur un modele : la
relation de la lumiére avec la vue. Selon ce paradigme, il y a une identification de la lumiere
avec les idées, la vérité et la raison.?% Et donc, la métaphore de la lumiére joue un rdle
important pour la connaissance de Dieu, la « lumiére naturelle » de I’entendement représente

ses pouvoirs innés.

Avec I’ Aufkirung, qui signifie «die Augen 6ffnen»,?°® on apercoit la continuité de ce
modele. Le siecle des Lumiéres se définit a travers la métaphore de la lumiere, comme
I’établit Cassirer ; il annonce une nouvelle époque dans la pensée philosophique et dans
I’histoire de I’humanité dont «...le fondement a été une nouvelle idée de raison : le pouvoir
original et primitif qui nous conduits a découvrir la vérité.»?7 Il est essentiel de s’approcher
de I’origine de cette nouvelle perspective de la raison, car cette métaphore constitue un
¢lément important de la critique que nos auteurs adressent a la philosophie dans I’ceuvre que

nous analysons.

La métaphore de la lumicre trouve son origine dans la France du XVII® siécle, Le siecle
des Lumieres, mais a cette époque, il reste encore une différence entre le Lux et le lumen, la
premicre notion faisant référence a 1’espace divin, tandis que /umen concerne 1’espace
proprement humain, c’est I’entendement ou la raison. Cependant, avec la philosophie de
I’ Aufkldrung, cette distinction n’est pas si nette. La raison veut prendre le role de la révélation
et de la vérité, car il faut dépasser I’erreur des sens et prendre comme principe la conscience,
la philosophie, privilégier I’activité de I’ego «Der abstracte Egoismus», (Herder J.G. W II,

685). L’homme essaie de se penser par lui-méme, dans I’aspect pratique, cette intention se

2041 ecrit herderienne Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, regorge des expresions tels que
dunkeln Sinnen, dunkeln Krdfte, dunkeln Wiinsch (Weke, 11 545). Herder reprend aussi la citation biblique pour
exprimer les limites de la connaissance humaine. Cf. HERZ Andreas, Dunkler Spiegel- helles Dasein. Natur,
Geschichte, Kunst im Werk J.G. Herders, Heildelber, Universititsverlag C Winter, 1994, p.16.

20> CAMPE-CASNABET Michele, «De la Lumiére aux Lumiéres» dans BIET Christian et JULLIEN Vincent,
Le siécle de la Lumiére 1600-1715, Paris, ENS Editons, 1997, p-368.

208 Cf. UTZ Peter, Das Auge und das Ohr im Text: literarische Sinneswahrnehmung in der Goethezeit,
Miinchen, W. Fink, 1990, p. 9.

207 CASSIRER E., op.cit.p.48.

69



208 pour Hamann, ce terme, lumen naturel, est devenu,

traduit par le principe «Sapere aude».
comme le souligne Biischel, un «Symbol des Streits der Vernunft wider die Offenbarung»?%°
d’autant plus que ’intention des philosophes est de faire d’elle une faculté autonome et

’instrument d’émancipation de I’homme.?!°

Plus tard, Hamann envisagera les conséquences de ’intention de la premiére critique
kantienne, un processus d’hypostases de la raison elle-méme; on retrouve ici «the great
fallacy» de la philosophie de I’ Aufklarung.?!! 1l conclura que la philosophie, et en particulier
celle de Kant, puisqu’ elle reste une nouvelle métaphysique, a ¢échoué dans son impulsion d’
éclaircissement. La lumiére de la raison est, selon Hamann, «une aurore boréale froide et
stérile sans lumiére pour I'entendement paresseux et sans chaleur pour la volonté poltronne
et toute la réponse a la question posée -(Qu'est-ce que les Lumieres?)- est une illumination
aveugle pour tous les mineurs qui marchent au milieu du jour.»*'> Hamann veut montrer avec
ces allusions a la lumiere, que la raison elle-méme emploie un langage figuratif, cela signifie
que la raison est conditionnée de maniere linguistique. Dans ce sens, la raison n’est pas une

213

«reine SelbsgewiBheit»,~' mais elle est langage et donc conditionnée historiquement par la

fonction de celui-ci.

Quant a la métaphore du miroir, elle est présente dans la littérature et la philosophie des
XVII¢ et XVIII siecles. Dans la philosophie, le miroir est le symbole et I’instrument de la
connaissance de soi. Son origine se trouve chez Platon dans le dialogue Alcibiade I, et
Shaftesbury, dans son interprétation de la figure socratique, la reprend pour caractériser le

texte écrit comme un miroir, i.e. la représentation du soliloque en un dialogue écrit. Il prend

208 Cf Biichsel, Elfriede, «Aufklarung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» in Die Neue
Zeitschrift fiir systematische Theologie, Vol. 4, (1962), 133-157. Ici p.133.

209 BUCHSEL E., op.cit. p.153.

210 Hamann écrit une lettre en frangais ou il réalise une critique ironique de la mission émancipatrice des
institutions de Friedrich II, il le nomme Salomon de Prusse en réponse a I’expression de Voltaire «Le Salomon
du Nord apporte la lumiére. Barbares, ouvrez les yeux!«. «Au Salomon de Prusse». in HAMANN J.G. op. cit.
p.272-6. «Le Salomon du Nord apporte la lumiére, Barbares, ouvrez les yeux!» (Voltaire) La lumiére: das ist
das Licht der Aufklirung — die Barbaren: das sind offenbar die PreuBen..» BUCHSEL E., ibidem.

211 «We hypostatize the reason when we become “Platonists”, who postulate a self-sufficient faculty that exists
in some special noumenal or intelligible real of being». BEISER F., op.cit.p.18

212 1 ettre de J.G. Hamann adressée a Christian Jakob Kraus en décembre 1784 comme une réponse a I’écrit de
Kant, Beanwortung die Frage: was ist Aufldrung?, Cette lettre a été traduite par Pierre Pénisson et publié¢e dans
Revue Germanique Internationale. La crise des Lumiéres, 3 (1995), 211-214. Cursives de ’auteur.

213 SIMON 1., op.cit. p.29.

70



les dialogues socratiques comme le modéle de dialogue pour I’écrivain moderne.?!'# Dans ce
sens, le philosophe anglais poursuit avec la tradition platonicienne qui met [’accent sur
I’aspect moral de ce topos. Dans la publication de son écrit Soliloguy, son auteur se sert d’un
frontispice ou le miroir et ses divers reflets, sont, si I’on peut dire, les protagonistes de cette

mise en scéne de la connaissance de soi.

Par contre, Hamann utilise un autre passage biblique pour caractériser la connaissance de
soi au sujet de la métaphore du miroir dans Brocken : «Wie das Spiegelbild im Wasser ist
gegeniiber dem Angesicht, also ist eines Menschen Herz gegeniiber dem andern» (N I; 302).
Hamann explique dans ce fragment que la providence a donné aux hommes la révélation en
la nature et en son prochain pour qu’il puisse atteindre la connaissance de lui-méme. Il réalise
ainsi une revalorisation de I’image réfléchie car il part de 1’idée selon laquelle I’homme n’est
pas capable de voir directement Dieu, comme les yeux ne peuvent pas regarder directement
le soleil.?!> Hamann justifie donc que la connaissance est possible de maniére indirecte. I
affirme que, seulement a travers des effets et I’analogie, il est possible a I’homme d’obtenir
une « undeutlich Licht » pour réaliser des suppositions et des hypothéses. Toutefois, cette
perspective ne signifie pas que le monde soit une ombre, la projection d’un autre monde plus
vrai ou le reflet d’une vérité transcendante. Au contraire, Hamann considére que cette
maniere de connaitre est déterminée par les limites des dispositions humaines, par la «

Zustand der Menschiliche Natur auf der Welt. » (N I, 301)

Nous nous approchons ici d’un point essentiel de la conception de 1’image en relation

avec la connaissance chez Hamann. Dans Socratische Denkwiirdigkeiten, il écrit:

Wie der Mensch nach der Gleichheit Gottes erschaffen worden, so scheint der Leib eine
Figur oder Bild der Seelen zu seyn. Wenn uns unser Gebein verholen ist, weil wir im

Verborgenen gemacht, weil wir gebildet werden unten in der Erde; wie viel mehr werden

214 (We might here, therefore, as in a Looking-Glass, discover our-selves, and see our minutest features nicely

delineated and suted to our own Apprehension and Cognizance. No one who was ever so little a while an
Inspector, cou’d fail of becoming acquainted with his own Heart. And, what was of singular note in these
Magical Glasses it wou’d happen, that by constant and long Inspection, the Partys accustom’d to the Practice,
wou d acquire a peculiar speculative Habit; so as virtually to carry about with em a sort Pocket-Mirrour, always
ready, an in use». SHAFTESBURY A. A.-C., Soliloquy, or Advice to an Author, in op.cit. p.197. Cursives de
I’auteur.

215 Une justification qu’on trouve dans Exodus 33.20 «L’Eternel dit: Tu ne pourras pas voir ma face, car
I’homme ne peut me voir et vivrey.

71



unsere Begriffe im Verborgenen gemacht, und kénnen als Gliedmassen unsers Verstandes

betrachtet werden.(N 11, 66)

Le penseur allemand reprend un de ses principes fondamentaux: La création de
I’homme a I’image de Dieu. Il n’est pas possible de connaitre ce qui est créé dans 1’obscurité
ou dans le secret mais seulement a travers ce que I’on peut percevoir, i.e. ’homme connait
seulement ce qui est reflet. Mais, comme 1’image de Dieu, ’ame n’est pas un objet de
connaissance, car 1’image n’est pas une chose mais une relation de « Gleichheit », entre 1’
«Urbild» et I’ «Abbild».?!¢ Nous trouvons ici une des grandes discussions sur la notion de
I’image dans la réflexion religieuse: la non visibilité de Dieu, selon I’expression de Jean 1 18
«Personne n’a jamais vu Dieu». Il s’agit ici d’une relation qui n’est pas visible, mais d’une
relation intérieure et «magique».?!” 1l est ici nécessaire d’employer le terme «Bild» et non
celui d’image, car cette derniere se réduit a I’image visible. D’autant plus que le terme latin
«1mago », n’a pas gardé la pluralité de significations que I’allemand «bilide» avait avant son

introduction dans le langage philosophique par Maitre Eckhart.?!®

Chez Hamann, le terme « Bild » se rattache, d’emblée, aux divers passages bibliques.

Il prend ainsi la double source de la traduction de I’imago latine, la religieuse et la
philosophique:

Bild ist seit alter sein Begriff der Theologischen und metapsysique

Grundlegungsproblematik (...) als urspriingliche Einheit verstanden werden soll. Imago

dei —die Schopfergottes Ebenbild, und nur unter diese Voraussetzung kann iiber das

Seiende im ganzen, seine Ordnungsgrund, den Menschen darin und die Malle seines

Erkennens und Tuns nachgedacht und philosophischen geredet werden. Im Bild kommt

etwas zur Erscheinung, wird sichtbar, tritt ins Licht, ins Offene, geschieht Offenbarung

(im weitesten Sinn). Bild ist danach im weitesten Sinne Anblick, Aussehen, £idoc.»?'°

On découvre ici cette double conception de 1’image, elle est I'unité originaire de
I’homme avec Dieu, mais il s’agit d’une relation qui n’est pas visible, car le créateur I’a créé

a son image, il n’a pas d’images a lui, Dieu lui-méme interdit & ’homme de former des

216 SCHAARSCHMIDT I, op.cit. p.12.

27 Ibidem.

218 Shaarschmidt observe que ce terme avait au moins 18 significations telles que forme, «Gestalty, ratio,
phantasme, imago, modele, «exemplary, entité magique spirituelle, signe miraculeux, archétype. Voir aussi,
WACKERNAGEK W., op. cit. p.15.

219 GRUNDER K., op. cit. p.146

72



images.??? Avec tel principe Hamann favorise une sémiotique et non une iconologie, car ¢’est
par le langage et la parole que peut s’exprimer cette unité: «Gott 148t sich nicht erkenne,

schauen, wohl aber, als Rede horen.»?2!

L’auteur d’Aesthetica in nuce privilégie en effet 1’ouie, il prend le ton comme un
symbole pour affirmer cette unité originaire entre Dieu et toutes les créatures, y compris
I’homme. I écrit: « Die Einheit des Urhebers spiegelt sich bis in dem Dialecte seiner Werke;
—1in allen Ein Ton von unermaéslicher Héhe und Tiefe! Ein Beweil3 der herrlichsten Majestit
und leersten EntauBBerung! » (N II, 204). Pour la pensée religieuse, ’homme est formé d’une
«intériorité » ou le langage ou la parole de Dieu résonne. Cette intériorité est, selon Hamann,
l’organe de la divinité, I’ouie musicale.??? L’auteur de ce langage est un Poéte ou Ecrivain,
son langage est de nature poétique, et le langage poétique pour notre auteur est d’origine
musicale. Il est intimement 1ié au sentiment et aux émotions, au «Gemiit» mais aussi au corps
humain, puisque la musique plus ancienne, comme Hamann 1’écrit, a ét¢ le «Rythmus des

Pulschlages und des Othems in der Nase.»???

Le corps en tant qu’image ou figure visible de 1’dme humaine c’est ce que 1’on peut
voir, et pour voir les images et figures qui constituent la révélation, il faut de la lumiére, mais
pour Hamann, la lumiére n’est pas le lumen, mais la Lux. Il récupére la notion de la lumiére
aussi comme unité quand il affirme que Dieu est la lumiere qui contient toutes les couleurs
(N II, 205). Le terme grec que Griinder emploie pour caractériser la « Bild », fait précisément
référence a la vision, mais dans le sens toujours reli¢ a la révélation a partir de la lumicre ou
Lux divine. Ainsi, Hamann écrit dans son Aesthetica: «Es werde Licht! hiemit fangt sich die

Empfindung von der Gegenwart der Dinge an». (N II, 197).2%

220 Dans I’ Ancien Testament, les «Eidola» ont une signification négative, elles étaient des images trompeuses,
ce terme fait aussi référence aux images internes qui sont fugaces. BELTING Hans, Das Echte Bild. Bildfragen
als Glaubensfragen, Miinchen; Verlag C.H. Beck, 2005, p.166.

21 BAYER Oswald, «Schépfung als ,,Rede an die Kreatur durch die Kreatur” Die Frage nach dem Schliissel
zum Buch der Natur und Geschichte», in Johann Georg Hamann. Acta des zweiten Internationalen-
Colloquiums im Herder-Istitut zu Marburg/Lahn 1980, Hrsg. Bernhard Gajek, Germany, N.G. Elwert Verlag
Marburg, 1983, p.57-75. Ici 61.

222 BRANDLE J. op.cit. p.16.

223 HAMANN J.G. Metakritik iiber den Purismum der Vernunf, Cf. BRANDLE J., p. 21.

224 Hamann reaffirme sa perspective avec la citation de Ephésiens V 12 «Das alles aber wird offenbar, wenn's

vom Licht gestraft wird; denn alles, was offenbar ist, das ist Licht».

73



Dans Biblische Betrachtungen, il détermine que la disposition animique de cette
intériorité, que le penseur nomme aussi cceur selon la citation biblique, qui lie le coeur a la
parole (Deuter. 30. 14 cité par Hamann N I, 291), est essentielle pour la réception de la

révélation.

Die Freude des Menschen macht die ganze Schopfung frohlich und lebhaft der Gram im
Herz macht die Farben todt, den Wohlklang stumf. Von unsern Leidenschaften hing die
Schérfe dr Empfindung ab; und von dieser der Genuf der Sinnen und von dieser das Feuer

der Einbildungskraft, der Reichthum und die Fruchtbarkeit der Gedanken. (N I, 183)

Par contre, Hamann observe, la réflexion ou «Nachdenken macht uns melancolischy.
(N II, 67) Autrement dit, les émotions ou «Empfindungen», sont essentielles pour la
connaissance de soi et pour la connaissance de la révélation. Notre auteur s’inscrit dans la
perspective religieuse des émotions, et notamment sur la «gemischte Empfindung i.e. une
«Freude am gottgefilligen Leiden».??®> Cette perspective sur les passions et affections
humaines qui s’¢loigne des traitements proprement physiologiques et psychologiques, trouve
aussi son motif dans la Bible et notamment dans les «Prediger» de Luther.??® De plus, pour
notre auteur, la défense des émotions ne réside pas dans leur pure «subjectivitéy», le mot
«Empfindung» contient une pluralité de significations comme perception, sensation et
émotion. Comme perception, elle est toujours perception de «quelque chose» i.e. des objets
sensibles, mais aussi des mouvements de I’Ame.??” Finalement, on peut conclure que Hamann
privilégie la sensation dans sa position épistémique en raison de son immédiateté face aux

228

concepts.~~® La sensation et sa richesse de significations seront liées a la croyance qui sera

incarnée, comme nous 1’avons avancé, avec Socrate.

22> BATTENFELD K., op. cit.p.70.

226 T uther s’appuie sur 2 Corinthies 7, 10 « En effet, la tristesse selon Dieu produit une repentance a salut
dont on ne se repent jamais, tandis que la tristesse du monde produit la mort ».

Denn géttliche Traurigkeit wirkt zur Seligkeit einen Reue, die niemand gereut; die Traurigkeit aber der Welt
wirkt den Tod. (trad. de Luther). Cf. Ibidem

2T KRACHT T., op.cit. p.65.

228 [bidem.

74



1.3 La croyance et la sensation: ’entendement croyant

Believe, and show the reason of a man;

Believe, and taste the pleasure of a God;
Believe, and look with triumph on the tomb:
Through reason's wounds alone thy faith can die.

Edward Young

Die Hollenfahrt der Selbserkdnntnis bahnt uns
den Weg zur Vergdterrung

J. G. Hamann

Hamann poursuit dans Socratische Denkwiirdigkeiten. Fiir die lange Weile des
Publicums zusammengetragen von einem Liebhaber der lange Weile, le théme de la
connaissance et « hohere Erkenntis », a savoir 1’ ignorance de Socrate.??° Comme nous
I’avons évoqué, c’est un ouvrage qui contient une critique de la connaissance en méme temps
qu’une défense de Hamann lui-méme, i.e. une défense de la croyance chrétienne. Une étude
approfondie de cet écrit révele que Hamann propose, comme I’a souligné Blanke, quelques
principes qu’il adresse a ses amis, Kant et Berens et au public pour comprendre la religion

révélée.

Les écrits de Hamann maintiennent une unité entre la forme et le contenu. Dans cette

perspective, ce n’est pas un hasard si Hamann exprime ses idées a travers Socrate :

Ich habe iiber den Sokrates auf eine sokratische Art geschrieben. Die Analogie war die
Seele seiner Schliisse, und er gab ihnen die [ronie zu ihrem Leibe. Ungewi3heit und
Zuversicht mogen mir so eigenthiimlich seyn als sie wollen; so miissen sie hier doch als

asthetische Nachahmungen betrachtet werden. (N II, 13)

229 Dans ce sens, il faut remarquer, a la suite de Metzke, que I’expérience de conversion de Hamann qui est a
I’origine de la croyance doit étre interprétée comme une critique philosophique de I’intention des philosophes-
en particulier Kant- de faire de la raison une faculté autonome, mais ¢’est aussi une critique du

« transzendentalen Prinzip der Aprioritit und der Verabsolutierung der Macht des BewuBtseins ». Cf. METZKE
E., op.cit., p. 258.

75



Il prend ainsi la voix de Socrate, qui n’est pas celle de la version de Xénophon ou
Platon, car il s’agit d’un processus de création ou « imitation esthétique » par lequel Hamann
lui-méme s’exprime comme Socrate, a travers l’analogie comme méthode pour Ia

230 et I’ironie acquiert une fonction de

compression de la réalité, « analogisierende Deutung »
mystification. Hamann s’adresse en fait a I’érudition libertine de Shaftesbury et notamment
a I’ambiguité et a la tromperie des expressions du « platonischer Shaftesbury ».23! De plus,
notre auteur s’interroge sur le sens de I’existence de Socrate, sur ce qui reste de «
denkwiirdig....».23% 1l s’avére, de surcroit, que la notion Denkwiirdigkeiten ou Memorabilia,
que le traducteur anglais propose, renvoie a différentes intentions de Hamann. D’une part, il
veut montrer que son essai n’est en aucune maniére un « traité » objectif voire systématique
sur la connaissance, au contraire, il n’est que le portrait d’une expérience de vie ou « memory
or life story ».233 D’autre part, Hamann adopte la vie de Socrate comme un miroir de sa propre
existence et a partir de la narration des événements « mémorables » de I’existence de Socrate,
il réalise une analogie (une approche typologique) entre leurs existences en tant que
personnes et individus concrets. De fait, il veut établir une relation entre 1’ignorance
socratique et la croyance (chrétienne). Tous les deux, Hamann et Socrate, sont témoins d’une
expérience de la connaissance de soi et la vie de Socrate qu’écrit Hamann en est le
témoignage. Finalement, les Sokratische supposent une autre approche de la philosophie et

de I’histoire.?3*

Comme I’histoire est comprise par Hamann a travers la notion de condescendance de
Dieu, elle est donc constituée de figures ou « Vorbild » qui se rapportent dans un temps

historique comme une prophétie en acte.?>> De cette maniére, comme le souligne Gajek, chez

BOKRACHT T. op.cit., p.24.

2! Hamann lui-méme emploie le style de son époque, i.e. comme Shaftesbury « Er bindet sich gleichsam wie
ein antiker Schauespieler (Mimus) dia Maske des Sokrates vor und tritt in dieser Maskierung auf ». Dans ce
sens, son écrit est une imitation esthétique. Hamann ironise contre ce procédé. Cf. Blanke F.op. cit., p.76.

B2 JORGENSEN Sven-Aag, Johann Georg Hamann, op.cit., p. 44.

B3 O’FLAHERTY James C., Hamann's Socratic Memorabilia: a translation and commentary, Baltimore,
Johns Hopkins Press, 1967, p. 35. KRACHT T. op.cit., p.25.

34 « Hamann's reevaluation of Socrates is a manifestation of the same belief that drives his conversion
narrative: Namely, that human knowledge and the ability to communicate are inextricably rotted in history and
personal experience. » ROBERTS F. Corey, «J.G. Hamann's Historical Language» in Herder Jahrbuch/Herder
Yearbook, (Hrsg.) Wulf Koepke und Karl Menges, VIII (2006), 129-132. Ici. p.124.

5 JORGENSEN établit la différence entre I’exégése allégorique et la typologique, cette derniére suppose une
perspective de I’histoire, selon laquelle « die ganze Geschichte christozentrische ist, kennt die Typologie
eingentlich keine profane Geschichte » Cf. JORGENSEN S.A, op. cit., p.171.

76



Hamann, « Die theologische, die existenzielle und die geschichtsphilosophischen Aspeckte
decken sich; sie bilden drei Schweisen eines Geschehens. »*3¢ Ainsi, pour notre auteur,
I’histoire n’est plus un objet de spéculation, mais I’espace d’un événement et d’une rencontre
personnelle entre le passé, le présent et le futur. Autrement dit, Socrate est envisagé comme
une préfiguration de Jésus-Christ et, en méme temps, Socrate est une préfiguration de
Hamann.?” Ainsi, « Das Denken und Erleben des Sokrates ist fiir Hamann eine Analogie
zum christilichen Glaube und zum Schicksal Christi. »**® Selon cette perspective, 1’histoire
est un drame écrit par Dieu, elle est une image, Bild, comprise comme « Sinnbild », « typische

Geschichte », « Gleichnis. »*°

Le penseur allemand s’inspire des divers principes de saint Paul, non seulement pour
construire cette structure typologique dans son écrit mais aussi pour son interprétation de
I’ignorance de Socrate.?*” En effet, dans le contexte de Sockratische Denkwiirdigkeiten, le
recours a Paul se révéle déterminant pour la critique de la connaissance que notre auteur
envisage. On peut réaliser un parallele entre le contexte des expressions de Paul, en
particulier dans la premiere épitre aux Corinthiens et le contexte de I’écrit de Hamann.
Comme nous I’avons déja évoqué, Hamann reprend la métaphore du miroir pour caractériser
la connaissance. Dans le contexte de 1’épitre, cette image sert a Paul pour étayer son idée
selon laquelle, « voir au moyen d’un miroir, c’est voir d’une maniere indirecte, et 1’idée
d’énigme insiste sur I’imperfection de la vision : voir une énigme, c’est voir une

représentation de 1’objet, et non I’objet lui-méme. »>*!

Dans D’épitre, il s’agit de la connaissance de Dieu ou « gnosis Théou ».24* Pour
I’apotre, connaitre Dieu n’est pas un processus intellectuel ou une connaissance de ses

attributs métaphysiques, mais elle est attachée a la révélation et a une expérience de

236 GAJEK Berhard, « Unwissenheit - Selbsterkenntnis - Genie: Hamanns Sokrates-Deutung » in Johann Georg
Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am Main 1987, p.31.

237 STRASSLE Urs, Geschichte, geschichtliches Verstehen und Geschichts-schreibung im Verstindnis
Johann Georg Hamanns: eine entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Werke zwischen 1756 und 1772,
Bern, Suisse: H. Lang, 1970, p.72.

B8 BLANKEF., op.cit., p.74. JORGENSEN A.S., op. cit., p.172.

239 STRASSLE U., op. cit., p.56. JORGENSEN A.S., op. cit., p.171.

20 GAJEK B, op. cit., p.33.

241 HUGEDE Norbert, La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens, Genéve,
Imprimerie Delachaux & Niestlé. 1957, p.148.

242 Ibid.p.160.

77



conversion, comme une expérience vécue par lui-méme,”* ce qui permet & Hamann de
réaliser une telle lecture typologique. Par ailleurs, saint Paul considére la connaissance
comme un don d’origine divine, d’ou la caractérisation que Hamann propose de Socrate
comme un « prophéte », car sa connaissance n’est pas un processus rationnel, mais il a été
« ¢lu » par la divinité. Cette idée accompagne la notion d’énigme ou d’expression obscure,
celle que seuls les « prophetes », qui ont une relation avec le langage de la divinité, peuvent
comprendre. La notion de connaissance chez I’apdtre tient subséquemment un contenu non
pas intellectuel, mais « affectif » car c’est Dieu qui s’abaisse pour communiquer sa volonté
aux €élus par lui-méme.?** Saint Paul établit ’antithése « connaitre-étre connu » avec la
finalité de défendre, face aux Corinthiens, qu’ « il importe d’avantage d’avoir été connu de
Dieu que de le connaitre ».°* Hugedé argumente que telle perspective péjorative de la
connaissance « voir au moyen d’un miroir » et la figure rhétorique de 1’opposition, ont
comme but de mettre en doute la « gnose » et le « logos » que les Corinthiens possédaient et
dont ils étaient fiers. Ce qui a plus de valeur chez Paul, c’est I’amour et la charité, i.e. les

vertus chrétiennes.24¢

Les versets qui se rapprochent de cette perspective eschatologique de la connaissance
sont 1 Cor. 13.12, que Hamann lui-méme cite dans Biblische Betrachtungen : « Aujourd’hui
nous voyons au moyen d’un miroir, en énigme, mais alors nous verrons face a face;
aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaitrai comme j’ai été connu. ». Dans les
Sokratischen, pour parler de la connaissance de Socrate, i.e. de son ignorance, Hamann cite

un autre verset de 1’épitre aux Corinthiens, en grec et traduit par lui-méme :

So jemand sich diinken ldft, er wisse etwas, der weifs noch nichts, wie er wissen soll. So
aber jemand Gott liebt, der wird von ihm erkannt. —*¥

— — als Sokrates vom Apoll fiir einen Weisen. Wie aber das Korn aller unserer natiirlichen
Weisheit verwesen, in Unwissenheit vergehen mufl, und wie aus diesem Tode, aus
diesem Nichts das Leben und Wesen einer hoheren Erkenntnil neugeschaffen
hervorkeimen; so weit reicht die Nase eines Sophisten nicht. (N 11, 74)

24311 s’agit de la trés célébre histoire du chemin de Damas au cours de laquelle Paul a eu une expérience de
conversion. Cf. /bid. p.161. GAJEK B., op. cit., p.34.

24 HUGEDE N. op. cit., p. 169.

25 Ibidem.

248 Ibid. p. 162-163.

247 Hamann cite ici 1 Cor. 8. 2 « Si quelqu’un croit savoir quelque chose, il n’a pas encore connu comme il
faut connaitre. Mais si quelqu’un aime Dieu, celui-1a est connu de lui. »

78



Dans ce passage, nous pouvons constater que Hamann reprend les principes de saint
Paul, mais en les appliquant a Socrate. Le philosophe grec a été élu et connu par Apollon, le
dieu de I’oracle. La connaissance de Dieu par ’homme n’a rien d’important face a « étre
connu » ; I’ignorance de Socrate (la négation de tout savoir naturel) est donc le principe pour
atteindre le plus haut niveau de la connaissance. En outre, Hamann vise a convaincre les
sophistes de son temps, les philosophes qui nient la révélation, que celle-ci est nécessaire car
I’homme n’est plus capable de donner un sens a sa propre existence. Ainsi, « I’homme a
besoin de la révélation sous la forme de grace intérieure et d’une histoire extérieure du salut

(présentée dans 1’Ecriture) pour saisir le sens de ce que Dieu a voulu dire par le monde ».243

Lorsque Hamann essaie de faire de la figure de Socrate une préfiguration de la
croyance chrétienne, mais aussi de lui-méme, il reprend un autre principe de saint Paul. Ce
principe se trouve aussi dans un verset de 1’épitre aux Corinthiens.?* Ici, ’expression
«metaschematismus » traduite par « transfiguration en une figure » a un contexte trés
particulier. Hamann réalise dans son écrit une transfiguration de lui-méme en la personne de
Socrate, i.e. il cherche, dans un premier temps, a s’identifier au philosophe grec dans son
ignorance. La question que pose une telle démarche est comment peut-on transmettre cette «
transfiguration » stylistiquement ou la communiquer ? En effet, le terme, peut-€tre créé par
saint Paul, a comme contexte le probléme de la transmission du message chrétien aux
corinthiens. La difficulté pour saint Paul a été de trouver une voie de communication pour se
« connecter » avec le langage des corinthiens. Dans ce contexte, Paul parle de réaliser un «

metaschematismus ».250

248 Ibid. p.174.

249 « C’est a cause de vous, fréres, que j’ai fait de ces choses une transfiguration & ma personne et a celle
d’Apollos, afin que vous appreniez en nos personnes a ne pas aller au-dela de ce qui est écrit, et que nul de vous
ne congoive de I’orgueil en faveur de 'un contre ’autre.» Dans la traduction anglaise le terme est « transfer in
a figur». And these things, brethren, [ have in a sense transferred (peteoynudrioa) to myself and to Apollos for
your sakes.... » 1.Cor. 4. 6. Apollos a été un autre prédicateur du christianisme. Tous les deux essaient
d’affermir le christianisme en Corinthie.

250 D’accord avec Biischel, « metashematism » signifie la transformation stylistique d’une expression donnée.
Cf. BUSCHEL E., « Paulinische Denkfiguren in Hamanns Aufklirungskritik. Hermeneutische Beobachtungen
zu exemplarischen Texten und Problemstellungen », in Johann Georg Hamann und die Krise der Aufklirung.
Acta des flinften Internationalen Hamann-Kolloquiums in Miinster, 1988, (hrgs.) Bernhard GAJEK und Albert
MEIER, Frankfurt, 1990, 405—422.

79



Comme I’a montré Huged¢, Paul a employ¢ le langage des corinthiens, qui était celui
du stoicisme populaire, pour atteindre une communication efficace, par exemple, la
métaphore du miroir et d’autres figures rhétoriques qui étaient des images présentes dans leur
monde culturel.?’! En d’autres mots, le « metaschematismus » pose la question des moyens
de transférer une idée ou un message religieux, dans ce cas chrétien, vers un milieu d’une

autre tradition de pensée.

Le penseur allemand se trouve dans la méme situation que saint Paul, il opére donc
un « metaschematismus » de sa croyance pour la communiquer aux philosophes déistes a
travers Socrate. Comme Paul, Hamann réalise un travail sur le langage, c’est pour cette raison
que son style n’a rien d’arbitraire, mais il est la représentation (« Darstellung ») et
I’expression (« Ausdruck ») de sa pensée philosophique et son idée directrice : I'unité, « das
Geheimnif3 der Ehe zwischen so entgegengesetzen Naturen als die duere und inere Mensh,

oder Leib und Seele. » (N 111, 40)>>2

Dans ce méme ordre d’idées, Hamann utilise le langage des philosophes et leurs
principes d’écriture pour rendre communicable son message missionnaire; en particulier il
emploie I’ironie et « mimickry » de Shaftesbury, mais il crée toujours une inversion ou ces
¢léments prennent une signification différente. De cette mani¢re, Hamann réunit dans les
Sokratische une interprétation figurative et un ton ironique, le premier est considéré comme
la « innere Form » de son écriture qui est liée au ton de son expression, un sermo humilis.>>
En accord avec Auerbach, le « genre humile » emploie le langage de forme réaliste, i.e. c’est
le langage de la vie quotidienne, des événements comiques (réalisme littéraire). Il est
intéressant de souligner que le style de Socrate peut étre nommé « genre humile »***; & son
tour, Hamann, lui-méme a caractérisé son style avec I’image d’une boite de Siléne, en

reprenant la description qu’Alcibiade réalise de Socrate.>

51 HUGEDE N. op.cit., p. 168.

252 Chez Paul, a la suite de Hugedé, les « fantaisies antithétiques » de Paul ou le « jeu de mots » correspondent
a sa « pensée profonde : ce qui importe dans les relations de I’homme avec Dieu, ¢’est bien plus d’étre connu
de lui que de le connaitre » HUGEDE N, op. cit., p.175.

23 JORGENSEN Sven-Aage, « Zu Hamanns Stil » in op. cit., p.378.

254 AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans la littérature occidentale, traduit par
Cornelius Heim, Paris, Gallimard, 1958, p. 268.

25 JORGENSEN S.A., op. cit., p. 376. Platon dans le Banquet décrit la fagon de parler de Socrate : « C'est
en effet qu'il est une chose que j'ai omis de dire en commengant, & savoir que ses discours aussi sont tout a fait

80



Thouard exprime naturellement tout ce rapprochement des éléments dans 1’écriture

de Hamann avec les mots suivants:

Son écriture "mimologique" se veut comme une "imitation esthétique" de Socrate, donc
elle-méme socratique, jouant a la fois de l'analogie et de l'ironie. L'analogie doit mettre le
lecteur sur la voie d'une interprétation typologique, chaque élément de I'écrit étant mis en
relation avec un élément hors du récit, a commencer par Socrate lui-méme ; l'ironie est ici
parodie de I'accommodation rhétorique, cette adaptation du discours de I'orateur a son
auditoire, parce qu'elle emprunte seulement le langage de l'auditoire (ici le theme de
Socrate) qu'elle revét d'un sens autre [...].Se référant a Bolingbroke et Shaftesbury,
Hamann explicite cette ironie en annongant qu'il masque "sa religion" sous le voile du

langage des lumiéres.?*¢

En effet, le penseur allemand caractérise I’ignorance de Socrate avec le langage de la
philosophie sensualiste ; comme I’a souligné Metzke, la perspective hamannienne n’a rien a
voir avec elle.?’ Pourtant, Hamann, tout comme Paul, use volontiers du langage historique

qu’il transforme immédiatement pour lui donner une autre signification.

Sokrates scheint von seiner Unwissenheit so viel geredt zu haben als ein Hypochondriaker
von seiner eingebildeten Krankheit. Wie man dies Ubel selbst kennen muB um einen
Milzsiichtigen zu verstehen und aus ihm klug zu werden; so gehort vielleicht eine

Sympathie der Unwissenheit dazu von der sokratischen einen Begrif zu haben.(N 11,73)

L’ignorance de Socrate n’est pas un processus intellectuel, comme celui des

philosophes sceptiques modernes. Avec cette image d’un Socrate mélancolique et

258

hypocondriaque,>® Hamann souligne I’ignorance comme une expérience de I’homme dans

son unité¢ vivante du corps et de I’ame. Hamann s’inscrit de ce fait dans la discussion sur

pareils aux silénes que 1'on ouvre il parle d'anes batés, de forgerons, de cordonniers, de tanneurs, et il a toujours
l'air de dire la méme chose en utilisant les mémes termes , si bien que n'importe qui, ignorant ou imbécile, peut
tourner ses discours en dérision. Mais, une fois ces discours ouverts, si on les observe et si on pénétre en leur
intérieur, on découvrira d'abord qu'ils sont dans le fond les seuls a avoir du sens, et ensuite qu'ils sont on ne
peut plus divins, qu'ils recelent une multitude de figurines de l'excellence, que leur portée est on ne peut plus
large, ou plutot qu'ils ménent a tout ce qu'il convient d'avoir devant les yeux si I'on souhaite devenir un homme
accompli.» (221.d.e 222) PLATON, Le Bangquet, traduction et présentation par Luc Brisson, Editions
Flammarion, Paris, 2007.

8 THOUARD D., op. cit., p.110.

BTMETZKE E,. op. cit., p.275.

258 ] faut prendre en compte tous les mots attachés a la mélancolie, auxquels nous avons fait référence. Le
terme Enthousiasme est associé a la mélancolie, au fanatisme, a ’hypocondrie et a la prophétie.

81



I’enthousiasme, dans la « Schwérmerstreit » dans le contexte de 1’ Aufklarung, quand il réalise
la comparaison de 1’ignorance avec 1’image d’une maladie. Son approche est donc une
critique « ironique » a I’intention des « philosophes-médecins » comme les moralistes et les
défenseurs de I’anthropologie matérialiste, car leur but était « die moralische und politiche
Menschenverbesserung. »?>° Shaftesbury écrit « The only Poison of Reason is Passion »
(Sensus Communis, 98). Au contraire, pour Hamann, les passions sont la condition pour la
réception de la révélation ; lui-méme a imprimé a ses propres passions un trait de maladie.
Il écrit de maniere ironique a Kant, dans un passage de la lettre que nous avons citée, que la
maladie des passions lui fournit d’ « eine Stirke zu denken und zu empfinden, daf} ein

Gesunder nicht besitzt. »260

Cette subversion vise la notion de « gesunde Verstand » des philosophes, il oppose a
celle-ci le génie, car « dieser Genius ist also eigentlich nur der Glaube, eine iiber den
gesunden Menschenverstand hinausgehende hohere Kraft der Seele. »?°! La sympathie,
affirme Hamann, est la condition pour « comprendre » Socrate, i.e. une autre passion. On
retrouve ici 1’approche herméneutique que Hamann avait proposée dés ses premiers
ouvrages. Son intention est d’établir une relation auteur-lecteur, la disposition animique du
lecteur étant nécessaire pour « comprendre ». C’est ensuite le méme principe auquel Hamann
fait appel pour se faire une idée de Socrate. Cette approche est déterminée par les notions
chéres a I’ Empfindsamkeit, dont le sentiment tient une place centrale. En particulier, il y a
deux sentiments que les membres de ce mouvement littéraire et philosophique reconnaissent
comme les plus beaux, ils sont la preuve de la bonté naturelle de ’homme : la sympathie et
I’amitié. De fait, notre auteur fait appel a tous les deux dans son écrit. La sympathie pour

262

comprendre Socrate“*~ et 1’amitié¢ pour la compréhension de son écrit, un appel adressé a

259 SCHINGS H-J., op. cit., p. 22.

260 HAMANN J.G. Briefwiechsel 1,. p. 373.

261 MINOR Jacob, Johann Georg Hamann in seiner Bedeutung fiir die Sturm und Drangeriode, Riitten &
Loening, Frankfurt a/M, 1881, p. 33.

262 « Die Sym-pathie im Sinne des existenziellen Mit-leidens ist es, die auch dabei eine Mitteilung ermoglicht
und verwirklicht, indem sich die Distanz der Zeit suspendiert und jeder spezifischen Situation das leidende

Pathos als ,,gleichzeitig” einpflanzt. Eben auf dieser existenziellen Sympathie ruht Hamanns hermeneutischer
Standpunkt. ». Cf. GAJEK B, op. cit., p. 34.

82



Kant et Berens : «...wird der Affect der Freundschaft IThnen, meine Herren, in diesen Blattern

vielleicht ein microskopisch Wildchen entdecken.» (N 11, 61)%63

Le penseur allemand ajoute dans sa caractérisation de Socrate : « Die Unwissenheit
des Sokrates war Empfindung. Zwischen Empfindung aber und einen Lehrsatz ist ein
grosserer Unterscheid als zwischen einem lebenden Thier und anatomischen Gerippe
desselben.» (N II, 72). Nous reconnaissons ici le langage de la philosophie sceptique. Il s’agit
des principes de la position sceptique face a la raison a partir desquels Hamann cherche a
démasquer les philosophes. Il veut en effet une « confession » des rationalistes : « to admit
that the grounds to their assured self-confidence were neither so evident nor so reasonable as
men had been led to believe. He sought to elicit this confession by maintaining that the

confidence of his age in reason was a matter of belief rather than of rational judgment. »?%

Dans une de ses lettres les plus connues et les plus citées, Hamann a écrit que lorsque
qu’il a pensé la composition des Sokratischen Denkwurdigkeit, « er war von Hume voll. »?%
La relation des principes de Hume avec la position de Hamann est encore I’objet d’un débat
vivant.?® Pour quelques-uns, Hamann n’a pas compris les intentions de la philosophie de

Hume, ¢’

pour quelques autres, le penseur allemand a « transformé » ou il s’est « approprié
» les idées du philosophe pour sa critique de la philosophie rationaliste.’® Mais aussi, on
peut dire que Hamann a réalisé une parodie de la philosophie de Hume dans son écrit.?*°
Nous dirons qu’il opere de nouveau une « metashematismus » des principes du philosophe

écossais.

263 Avec cette expression Hamann fait référence aux découvertes d’Antoni van Leeuwenhoek (1683-1724). 11 a
observé au microscope des bactéries, les globules rouges. A la suite du commentateur des Sokratichen, Hamann
a été toujours intéressé par les découvertes scientifiques. Cf. BLANKE F., op. cit., p. 73.

264 SWAIN Charles W., «Hamann and the Philosophy of David Hume», Journal of the History of Philosophy,
5.4 (1967), 343-51. Ici p. 343.

265 Lettre adressée a F.H. Jacobi Avril 1787. Cf. HAMANN J.G., Brife, VII, p.167.

266 T a derniére étudie dédiée a la relation Hamann- Hume, est celle de Thomas Brosse publiée en 2006 en 2
tomes.

267 BERLIN Isaiah, The Roots of Romanticism, Princeton, Princeton, University Press, 2013, p. 24.
SANSONETTI Giuliano, «For a history of effects: Hume and German anti-rationalismy» in / Castelli di Yale,
XI, (2011). 61-69.

268 GRAUBNER Hans, «Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s Reception» of Hume,
Hume Studies, 15.2 (1989), 377-85. BROSE T., op. cit., p. 334.

269 REDMOND M., «The Hamann—Hume Connection», Religious Studies, 23.01 (1987), 95-107.

83



Malgré les diverses conclusions concernant 1’interprétation du penseur allemand, les
commentateurs s’accordent sur un point: avec le scepticisme de Hume, Hamann essaie de
mettre en lumiére la relation de la foi avec la raison en termes philosophiques.?’® Ainsi, la
figure de Socrate est I’incarnation de la croyance, laquelle est née de la « sensibilité », une
« sincere and humble intuitive certainty. »*’! En effet, Hume lie le « feeling » a la croyance.
Dans une de ses multiples caractérisations sur la notion de « belief », il la définit comme
« this feeling is characterized as superior force, vivacity, solidity, and so on. »*’? A partir de
cette définition, Hamann accorde a la sensibilité (« Empfindung ») un statut épistémologique.
De cette maniére, I’ignorance de Socrate obtient un contenu positif, elle n’est pas seulement
une sensation ou perception de quelque objet, mais « Sinnlichkeit ». Il y a une différence
entre un animal vivant et le squelette de celui-ci, c’est-a-dire, entre la perception des « images
» ou la parole incarnée (I’ignorance de Socrate comme préfigure de la croyance chrétienne)
et les concepts abstracts.?’? La sensibilité, d’une part, révéle 1’expérience de I’individualité
et, d’autre part, la particularité de cette « connaissance », qui prend un statut de certitude étant
donné que, comme I’affirme Hume, il n’y a pas de connaissance a partir de la raison ou des
concepts abstracts.?’* Avec cette notion, le penseur allemand insiste sur I’immédiateté de la
perception ou sensation, et du sentiment. Jergensen remarque avec raison, que ce terme
(Empfindung) « nicht mehr wie die dltere Forchung im irrationalistischen Sinn zu verstehen
ist, Hamman will hier nicht das GefiihlsméBige, sondern die unmittelbare, unreflektierte

Wahrnehmung oder Erfahrung eines Zustandes ausdriicken. »?”> Comme nous 1’avons

270 « By breaking down this confidence in reason as an infallible guide to truth, Hume, Hamann believed, had
opened the door to faith, the proper foundation for religious belief and practice. Effectively, Hume’s skepticism
provided the religious believer an extraordinary opportunity: no longer under the yoke of a reason ill-fitted for
investigating the religious domain, faith could present God and reality in all their fullness. » Ibidem. Ici p.99.
271 SWAIN Charles W., op. cit., p.345.

22 HUME David, An Enquiry Concerning Human Understanding, Part I1, Section 4.

273 « Sokrates Unwissenheit ist nicht leer, sonder gefiillt; sie ist Empfindung. Damit wende sich Hamann gegen
das Primat begrifflich discursiven Denkens. Das Bejahung empfindsamen Unwissens korrespondiert die
Negation rationalistischer Erkenntnistheorie.» BROSE T., op. cit., I p.406.

274 « Reason can never satisfy us that the existence of any one object does ever imply that of another; so that
when we pass from the impression of one to the idea or belief of another, we are not determin’d by reason, but
by custom or a principle of association. But belief is somewhat more than a simple idea. » HUME D., A Treatise
of Human Natur, ed. Selby Bigge, Oxford New York, Oxford University Press, 173, p. 56. Cf. PISKE Irmgard,
Offenbarung, Sprache, Vernunft. Zur Auseinandersetzung Hamanns mit Kant, Frankfurt am Main, Peter Lang,
1989, p.156.

275 Le mot « Empfindung » chez Hamann englobe: la perception, la sensation et I’émotion. JORGENSEN
Sven Aage (Hrgs.) Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwiirdigkeiten: Aesthetica in nuce, op.cit., p.48.
KRACHT T., op. cit., p.208.

84



souligné, I’ignorance de Socrate n’est pas le résultat négatif d’un processus de connaissance
de soi, non plus une ¢élaboration a partir de ses dialogues avec les « savants » de son temps
ou les sophistes.?’® Elle se référe plutot a un agir, a I’action ; la croyance ainsi congue est une
forme de vie qui ne peut étre dissoci¢e de la « gnosis Théou ». En ce sens, la croyance de
Socrate est la préfiguration du message venu de Dieu, un message qui doit étre transmis sous

forme vivante, i.e. a travers la transmission de cette « prophétie » aux autres.

Mais aussi, pour notre auteur, la croyance est le seul principe pour accéder et saisir la
réalité et, finalement comprendre le « plus grand paradoxe », i.e. la condescendance ou
incarnation. Ainsi, Hamann concentre le principe de sa pensée dans un passage qui regroupe
tous les €léments qu’il avait développés depuis ses Méditations, mais il les revét d’un langage
philosophique

Unser eigen Daseyn und die Existentz aller Dinge ausser uns muf3 geglaubt und kann auf
keine andere Art ausgemacht werden. Was ist gewisser als des Menschen Ende, und von
welcher Wahrheit gibt es eine allgemeinere und bewéhrtere Erkenntnis?. [...] Es gibt
Beweise von Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den

Wahrheiten selbst machen kann; ja man kann den Beweil} eines Satzes glauben ohne dem

Satz selbst Beifall zu geben.(N II, 74)

La croyance, insiste Hamann, est née de la « ganze Existenz » il exprime ce principe
épistémologique de sa pensée avec un autre paradoxe: croyance est certitude.?’’ Les
démonstrations de I’entendement ou la raison n’ont pas la « force » et la « vivacité », elles
restent donc dans la « lettre morte ». Hamann opére ici un autre « metaschematismus », il

reprend en fait un principe essentiel de saint Paul : la Loi comme la Lettre morte et la Foi

276 KELLY Dean J., « Metachematizing Socrates: Hamann, Kierkergaard, and Kant on the Value of the
Enlightenment », in Hamann and The Tradition, op.cit., p. 79-92:

277 « Hamann vergleicht die Gewissheit dieser Empfindung mit der des Todes: ,,Was ist gewisser als des
Menschen Ende? Unwissenheit ist demnach keineswegs der Nullpunkt, der nur eine blosse Leere bedeutet,
sondern sie ist ein pragnantes Nichts, wodurch alles bestimmt und geordnet wird, wie das Leben erst vom Tod
her seinen vollen Sinn erhalt. In diesem Zusammenhang deutet Hamann selbst an, dass die Unwissenheit mit
dem Glauben gleichen Ursprungs sei. Die Unwissenheit ist bei Sokrates als Erkenntnis seines Selbsts als Nichts
tief ins Dasein eingesenkt und deutet mithin auf das Positive, welches ausseren Ursprungs ist. » GAJEK B., op.
cit., p.37. Metzke aussi estime que le résultat de cette ignorance est une nouvelle relation avec la réalité, «ein
neues Seinsverhdltnis des Menschen zur Wirklichkeit nétig sei. » METZKE E., Hamanns Stellung, in der
Philosophie des Jahrhunderts, p.69.

85



comme 1’Esprit vivant. La raison est ainsi, pour Hamann, la Lettre morte, la croyance est
I’esprit vivant :
Hamnns Schliisselgedanke: Die Analogie von Gesetz (im paulinische Sinn) und Vernunft

(im Sinn des Aufklidrungsdenken der Zeit) ist provoziert in der Situation der

Auseinandersetzungen mit der skeptischen Kritik Humes und suche sie gleichsam zu Ende

zu denken, an Ridikalitit zu {iberbieten.2’8

Hamann aurait été¢ d’accord avec les remarques que Blumenberg fait au sujet de la
notion de « belief » de Hume. Le philosophe sceptique, en affirmant que la croyance est une
sensation qui s’impose avec « force » et « vivacité », emploie un langage d’origine religieuse.
Ces images font référence a la métaphore de la vérit¢ comme lumiéere, a I’idée selon laquelle
la vérité a une qualité énergétique, la vérité a un pouvoir car elle s’impose par sa force, cette
énergie a sa source dans la lumiere de Dieu, le Pére de la lumiere, selon Jean 1.4. Hume, en
accord avec Blumenberg, non seulement naturalise la croyance, mais il la pervertit quand le
philosophe affirme que la « superior force » des impressions ou représentations qui
s’imposent est le critére discriminatoire « destiné a faire la distinction entre les idées vraies
et les idées fausses. [...] Ici ce n’est plus la vérité qui a un pouvoir, mais ce qui exerce un

pouvoir sur nous, nous le 1égitimons dans la théorie comme étant le vrai. »*7°

Le probléme que trouve Hamann c’est le fait que les démonstrations de la raison ne
possedent pas I’ « énergie » de la croyance, elles restent dans une perspective intellectuelle
de I’homme, tandis que la croyance exige la « ganze Existenz ».2%° De ce point de vue, comme

Swain I’argumente, Hamann ne refuse pas la raison par elle-méme. Il ne pense pas a un rejet

278 BUSCHEL E., op. cit., p.406. C’est en Rom. 2 17-20, ou Paul s’adresse aux Docteurs de la Loi. Selon
Hugedé, le contexte des expressions de Paul est le théme de la connaissance de Dieu «C’est pourquoi les Juifs
étant instruits par la loi, on beau se vanter d’avoir la connaissance : celle-ci est nulle, s’ils transgressent les
commandements. Ainsi en est-il des docteurs hypocrites: déclarant connaitre Dieu, ils le renient par leur
mauvais conduite.» HUGEDE N., op.cit., p.161.

279 BLUMENBERG Hans, Paradigmes pour une métaphorologie, trad. par Dedier Gammelin, Paris, Librairie
Philosophique J. Vrin, 2006, p.20.

280 Metzke affirme que la notion de sensation prend ici le sens d” « existentielle Haltung ».Cf. METZKE M.,
op.cit., p.68.

86



de cette disposition en ce qui concerne la recherche de la vérité de la connaissance.?®! Dans
son €crit, il refuse I’explication de Hume sur I’origine de la croyance. Comme on le sait, dans
le Treatise, le philosophe sceptique considere que 1’imagination a un rdle déterminant, elle
est le fondement de la croyance en ce qui concerne les relations causales et a travers des
principes d’association, il présente la croyance comme un « act of the mind ».2%? Par contre,
Hamann envisage toujours la croyance en relation avec la « force » et la « vivacité » des

sensations, de 1’écoute et de la parole comme il 1’établit dans ses Londoner Schriften :

Nicht nur das ganze Waarhaus der Vernunft sondern selbs die Schatzkammer des Glaubes
beruhen auf diesem Stock (les 5 sens). Unsere Vernunft ist jedem blinden thebanischen
Wabhrsager Tiresias dhnlich, dema seine Tochter Manto den Flug der Vogel beschrieb; er
proprezeyte aus ihren Nachrichten. Der Glaube, sag der Apostol, kommt durch Gehort,
durch Gehors des Wortes. Rom.10.17. Geht, und sagt Johannes wieder, was ihr hort und
sehet. Matth.11.4. (N I, 304)?%3

La perspective hamannienne sur la croyance et la raison s’inspire de la vision de
Luther. Le réformateur considére ces deux dispositions humaines comme un don divin, la
raison n’est pas cette qualité qui définit I’homme, elle n’est pas non plus un privilege de
I’homme. La foi est aussi un don, parallelement, Hamann estime la raison et la croyance
comme Luther, mais 1’auteur de Sokratische Denkwiirdigkeiten atfirme que toutes les deux
peuvent conduire a ’erreur, tout comme I’imagination, si on les prend comme une
construction proprement humaine, comme un « act of mind » ou elles acquiérent une
légitimation théorétique.?®* 11 récupére donc la critique que Luther avait déja réalisée de la
théologie qui s’appuie sur les concepts de la métaphysique d’Aristote. Dieu est pour les

théologiens et philosophes (« ens perfectissimum ») ou (« prima causa »), mais toute sa

281 « Hamann never argues that one must abandon reason for faith as a criterion of knowledge. Rather, he
understands faith as a concrete and natural response of the total person under the conditions of truly human
life.» SWAIN Charles W., op. cit., p.349.

22 GRAUBNER H., « Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s Reception of Hume »,
Hume Studies, 15.2 (1989), p.380. Ainsi, la croyance a perdue « Unmittelbarkeit », « Ganzheit »,

« Urspriinglichkeit », qui sont pour Hamann les é1éments que constituent la compréhension de la réalité, et la
réalité elle-méme. Cf. METZKE E., op.cit.,p.204.

283 « Die Intention der Empfindung ist keine andere, als Gottes Wort zu horen ». Cf. STRASSLE U., op.cit.
p-88. Voir encore GRAUBNER H., op.cit., p.381.

284 1hid, p.279. LUPKE von Johannes, « Metahysics and Metacritique: Hamann's Undestanding of the Word of
God in the Tradition of Lutheran Theology «, in Johann Georg Hamann and Tradition, op. cit., p.177.

87



puissance reste dans les concepts abstraits ou « mots vides » comme 1’exprime Hamann.?®>

Dans une lettre adressée a Jacobi, Hamann estime: « Die Leute reden von Vernunft als wenn
sie eine wirkliche Wesen wire, und vom liebe Gotte als, wenn selbiger nichts als ein Begriff
wére. » Lorsque Hamann affermit la relation foi et sensation, il fait de la révélation comme
abaissement le principe de la connaissance de Dieu, elle est seulement possible a travers la
« Kraft des Glaubes », qui dépend de I’ « Einfiihlen » et I’« humilité des coeurs ». Hamann
propose ainsi que la croyance aurait le méme statut que I’entendement, elle peut prendre la
forme d’une « Lehre », non dans le sens abstrait et « objectif », mais son contenu est la
croyance comme « actio », « nicht der Glaube der Lippen—sondern das Werk des Glaubes
und die Arbeit der Liebe. » (N I, 307) La croyance prend en conséquence chez Hamann une
dimension pratique, une sorte d’engagement avec la parole vivante. Ici, se trouve la source
de la perspective philologique de notre auteur, il la définit comme « Philologie crucis », ou
I’amour du logos (incarné) « ein Liebhaber des lebendige Wort ») est son principe recteur.?86
Cette perspective philologique est le point nodal de la réception du penseur allemand de
I’héritage de Luther. A la suite de Liipke, « Both Hamann and Luther are indeed theologians
of the cross. They challenge the wisdom of the world with the “foolishness of the cross”. The
cross is literary crucial for their theological thinking, because it establish the true relationship

between God and Man. The cross is the place where even reason is judged and ordered. »**

Dans le contexte de la théologie, notre auteur, tout comme Luther, essaie de
comprendre la relation entre la foi et la raison a partir de la « light of the word of God »*%
Autrement dit, la raison n’est pas « ens rationis » ou « ratio essendi », mais une « ratio

cognoscend. »**° Comme Hamann réalise I’analogie entre la loi et la raison, il peut dire

285 Pour Hamann, la raison, la croyance, sont «wie jedes allegemeine Wort. Ein allegemeine Wort ist ein
leerer Schlauch » Lettre a Jacobi.Cf. HAMANN J.G. Briefwechsel VII, p.34-37. Stiinkel fait par ailleurs
ressortir que Hamann propose, avec sa critique des concepts philosophiques: «Eine Phdnomenologie des
philosophischen Begriffs. Fiir ihn sind die Begriffe nicht die goldenen Kilber der Philosophie, die anbetend
umtanzt werden. Sie sind Verhéltnisse und nichts Absolutes. Sie sind nicht vom Himmel gefallen, sondern durch
und durch irdische Machenschaften. Der philosophische Begriff ist ein Weiser, eineAnzeige.» STUNKEL Knut
Martin, « Asthetische Geologie. Die Frage nach der Wahrheit bei Johann Georg Hamann «, in Neue Zeitschrift
fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie, Vol.49, 2 (2007), 156-182. Ici p.157.

286 HOFFMANN V., op.cit., p.25.

287 LUPKE v I, op.cit., p.179. Le commentateur fait référence a Paul 1 Cor. 8. « Car la prédication de la croix
est une folie pour ceux qui périssent; mais pour nous qui sommes sauvés elle est une puissance de Dieu ».

28 Ibid., p. 178.

291 JEBRUCKS B., op. cit., p. 387.

88



comme saint Paul, que la raison comme la loi « can be corrupted and become instrument or
self glorification ».2%° Or, I’idée de la connaissance de Dieu par la « Loi », a conduit les

« docteurs de la loi » a croire qu’ils peuvent seulement guider les autres.?*!

En proposant la « Philologie crucis » comme principe de sa pensée théologique et
philosophique, Hamann réunit ainsi dans la figure de Socrate tous les éléments de son écrit.
Un des traits qui finalement rapproche le philosophe grec avec le Christ, c’est le fait que tous
les deux ne sont pas des écrivains, mais avec leurs « prédications » et « prophéties », ils
témoignent d’une théologie de la parole, au contraire de la théologie rationaliste ou naturelle
des philosophes qui contestent la révélation. On peut caractériser la théologie de la parole
comme Paul I’a fait, a savoir, « un engagement de I’homme tout entier a 1’égard du message
religieux, de ses obligations comme de ses enseignements. C’est une conversion, un
engagement. »*°? De fait, comme le souligne Biichsel, « Hamann versteht seine Situation

analog zur Missionssituation, in der Paulus gesprochen hat. »*%3

En termes herméneutiques, nous dirons, avec Ricceur, que Hamann pose la discussion
sur la connaissance en termes de « la Parole et 1’Ecriture ». Le philosophe frangais
questionne : « Jésus n’a-t-il pas été, comme Socrate, un prédicateur et non un écrivain ? Le
christianisme primitif n’avait pas vu en Lui la parole faite chair ? C’est ainsi que la théologie
chrétienne s’appelle volontiers -théologie de la parole-, unissant sous ce vocable I’origine de
sa foi, I’objet de sa foi, I’expression de sa foi, tous ses aspects de la parole devenant un unique

Wort-Geschehen. »***

Finalement, en ce qui concerne 1I’imagination, selon le penseur allemand, elle n’est
pas cette disposition qui voyage dans ’univers ou celle qui, avec ses « ailes » atteint des
réalités surnaturelles. Malgré les pouvoirs que les philosophes lui accordent de manicre

ambivalente, il estime: « Die Einbildungskraft, wire sie ein Sonnenpferd und hitte Fliigel der

20 L UPKE v I, op. cit., p. 181.

21 HUGEDE N, p. 161.

292 HUGEDE N., Commentaire de 1’Epitre aux Colossiens, Genéve, Editions Labor et Fides, 1968, p. 35.
293 BUCHSEL E., op. cit., p. 407.

294 RICEUR Paul, Cing études herméneutiques : textes publiés aux Editions Labor et Fides entre 1975 et
1991, Geneve, Labor et Fides, 2013, p.101.

89



Morgenrdthe, kann also keine Schopferinn des Glaubens seyn.» (N 11, 74).2%° Ainsi, Hamann
réalise ici une critique de la raison de maniere indirecte en affirmant que I’imagination et ses
fictions ne sont pas la source de la croyance. Il se dresse en conséquence contre les
philosophes et poétes ; leurs productions sont, selon notre auteur, des fictions d’une
disposition arbitraire et subjective comme les concepts abstraits de la raison. Hume lui-
méme, désigne les notions métaphysiques comme des fictions.?’® En définitive, on trouve en
ces lignes des Socratischen une allusion négative a la notion « kiinstetlerische Phantasiey,
responsable du « Witz ». Hamann avait comparé la raison et le Witz dans la lettre a Kant déja

citée: « Die Liigen ist die Muttersprache unserer Vernunft und Witz. »*°7

La Bible, par contre, considérée comme une ceuvre du Poete-Dieu, est 1’expression
de I’imagination au premier chef, comme le penseur allemand le soutient dans Biblische

Betrachtungen :

Die Einbildungskraft der Dichter hat einen Faden, der dem gemeinen Augen unsichtbar
ist und den Kennern ein Meisterstiick zu seyn scheint. Alle verborgene Kunst ist by ihrer
Natur. Die heilige Schrift ist in diesem Stiick das groste Munster und der feinste Probestein

aller Menschliche Kritik. (N 1, 261)

De la relation étroite qui associe le langage imagé de la Bible avec son Auteur ou
I’imagination du Po¢te, nous pourrions affirmer que Hamann inaugure une perspective sur
I’imagination qui s’¢éloigne des disputes des philosophes et critiques littéraires de son temps.
L’approche herméneutique de I’imagination, d’une part, et le langage métaphorique de la
Bible, d’autre part, constituent les ¢léments qui rapprochent Hamann des questions de
I’herméneutique et des théories littéraires les plus récentes. Dans son petit écrit La Bible et
[’imagination, Paul Ricceur met en cause une autre notion d’imagination, celle qui pose ses
propres régles d’invention, et qui aurait aussi le pouvoir de donner forme a I’expérience
humaine ou le pouvoir de « décrire la réalité¢ ». Avec ces principes, le philosophe frangais

propose le terme Fiction, lequel prend une couleur particuliére, et qui s’oppose a celui des

29 Sans doute s’adresse-t-il & Hume et Shaftesbury. Hume écrit dans le Treatise: Let us chace our imagination
to the heavens, or to the most limits of the universe; we never really advance a step beyond ourselves, nor can
conceive any kind of existence, but those perceptions, which have appear’d in that narrow compass. This is the
universe of the imagination, nor have we any idea but what is there produc’d (THN, 42) GRAUBNER H., op.
cit., 383.

296 STREMINGER G., op. cit., p. 94. KRACHT T., op. cit., 54-60. METZKE E., op. cit., p. 203.

297 HAMANN J.G. Briefwechsel |, p. 377.

90



philosophes.?’® On remarque nettement que la conception d’imagination avancée par
Hamann prend aussi un caractére unique, elle est toujours li¢e au langage de la poésie, lequel

a un ordre ou « Faden », un fil conducteur.

L’imagination c’est une maniere de créer dans laquelle le langage imagé est dirigé
vers les passions. Ainsi, nous nous approchons d’un des problémes les plus débattus du
XVIIE™ siécle : la question de la métaphore ou du langage figuré et de sa relation avec
I’imagination et la connaissance. Nous reprenons les mots de Hamann déja cités; le penseur

argumente :

Was man glaubt, hat daher nicht ndthig bewiesen zu werden, und ein Satz kann noch so
unumstdBlich bewiesen seyn, ohne deswegen geglaubt zu werden. Es giebt Beweise von
Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den Wahrheiten selbst
machen kann; ja man kann den Beweil} eines Satzes glauben ohne dem Satz selbst Beifall

zu geben. (N 11, 74)

I1 est permis de penser que Hamann pose ici la question du langage imagg et toutes
les questions qui sont attachées a la discussion sur I’imagination dans la pensée
philosophique. Lorsqu’il cite un passage du Gorgias : « Veux-tu qu'en conséquence nous
mettions deux especes de persuasion, dont I'une produit la croyance sans la science, et
l'autre la science (454 e) », Hamann fait allusion a la question du langage imagé en termes
de rhétorique et a la relation entre la vérité et la persuasion. Les penseurs modernes, au
premier rang desquels Descartes, ont exprimé leur méfiance vis-a-vis du langage figuratif
et de la rhétorique dans le discours philosophique. Chez les philosophes qui défendent la
clarté et la distinction des concepts pour atteindre la connaissance vraie, la rhétorique était
un danger pour arriver a 1’établissement de la vérité.>*® Pour bon nombre de philosophes
modernes, la rhétorique « est I’art de persuader sans raison, I’art de ne parler a 1’esprit que
par I’imagination, et de graver dans le cerveau de profondes traces de moindres objets. »**

En réalité, on assiste a « la mort de la rhétorique », la pensée moderne apparait en effet

298 RICOEUR Paul, « La Bible et I'imagination », in Revue de Histoire et de Philosophie Religieuse, n. 4 (1982).
293 GRASSI E., op.cit., p.26.

300 RICKEN Ulrich, « Le Probléme de La Métaphore et La Controverse sur 'imagination a I'’Age Classique » in,
Recherches sur La Philosophie et Le Langage, 9, (1988), 120-137.

91



comme opposée a la rhétorique.’®' De plus, Descartes a inauguré 1’opposition entre
I’imagination et la raison, I’imagination produit des « signes » arbitraires nés de son

attachement au corps.3??

En revanche, selon la dernieére citation des Socratischen Denkwiirdgkeite, la
persuasion a travers le langage imagé qui fait appel aux passions est nécessaire pour
I’approbation ou 1’acceptation d’une « proposition ». Hamann établit la relation entre la
croyance et la vérité ; si on veut persuader ou croire la vérité d’une proposition, il est
nécessaire d’utiliser le langage imagé pour la rendre sensible et vivace.’®®> Nous
développerons le théme de la rhétorique d’une manicre plus détaillée dans la troisieéme partie
de cette recherche. Nous nous limitons ici a souligner la critique de la connaissance que notre

auteur réalise dans son écrit.

Plusieurs passages de 1’ouvrage témoignent que le penseur allemand insiste sur une
perspective de la connaissance qui considére I’homme tout entier, en une unité « sensa
mentis animi ». Cette unité de I’homme révele la filiation des idées avec la vision
anthropologique de la pensée hébraique qui se trouve dans la Bible, ou se présente I’homme
constitué de ces trois éléments dans un ensemble harmonieux et « bien coordonné. »*** Chez
Hamann, la dimension sexuelle de ’homme joue assurément un rdle déterminant.’® La
connaissance a travers les concepts et les abstractions est, selon Hamann, une « castration »
des puissances créatrices de I’homme. Elle nie le principe essentiel : la création de I’homme

« a I’image de Dieu », il est a la fois un étre créé et un €tre créateur. Mais aussi, en accord

301 BLUMENBERG H., op.cit., p. 8-10, GRASSI E., p.35-7.HOBBS Catherine, Rhetoric on the margins of
modernity: Vico, Condillac, Monboddo, E.U., Southern Illinois, University Press, 2002, p.5.

302 RICKEN U., op.cit., p. 121.

303 Dans la rhétorique antique, I’imagination et ses productions procurent | enargeia nécessaire pour 1’évidence.
Cf. BOMPAIRE Jacques, « Questions de Rhétorique, 1 : Image, métaphore, imagination dans la théorie
littéraire grecque ». In: Bulletin de I'Association Guillaume Budé : Lettres d'humanité, N.36, (1977).355-359.
304 Contrairement a saint Paul qui présente une vision de I’homme constitué d’une nature dualiste toujours en
lutte. Cette vision est le résultat de ’influence de la pensée philosophique et religieuse grecque ou se trouve
P’origine d’un tel dualisme. Cf. HUGEDE Norbert, Saint Paul et la culture grecque, Genéve, Suisse, France:
Ed. Labor et Fides, 1966, p.117.

305 O’FLAHERTY James C. « The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische Denkwiirdigkeiten” and
Nietzsche’s “Die Geburt Der Tragodie” », Monatshefte, 64.4 (1972), 334-48. ALEXANDER W. M., « Sex in
the Philosophy of Hamann », Journal of the American Academy of Religion, 37.4 (1969), 331-340

92



avec la perspective de la réalité comme Révélation, la négation du corps et des passions par
les philosophes est ¢galement une négation du principe du devenir Dieu -Logos en homme,

la révélation par la « chair », selon Jean 1.14.

Avec la figure de Socrate, Hamann reprend son principe épistémologique: I’unité de

I’homme. En parlant de I’amiti¢ de Socrate avec Alcibiade, il juge:

Man kann keine lebhafte Freundschaft ohne Sinnlichkeit fiihlen, und eine metaphysische
Liebe siindigt vielleicht grober am Nervensaft, als eine thierische an Fleisch und Blut.
Sokrates hat also ohne Zweifel fiir seine Lust an einer Harmonie der &usserlichen und

innerlichen Schonheit, in sich selbst leiden und streiten miissen. (N II, 68)

C’est dans Aesthetica in nuce qu’ Hamann réalisera explicitement une critique de la
morale stoicienne des philosophes. Lorsque les philosophes s’opposent a la révélation, ils
prennent Dieu comme objet de spéculation métaphysique, et la recherche de sa puissance, sa
beauté et sa bonté dans la nature est une idéalisation a partir de la raison.’°¢ En outre, Hamann
partage avec saint Paul I’idée selon laquelle la recherche de la « sagesse pour elle-méme,

307 Dans les deux passages cités des

comme un but, est un signe d’une grande vanité. »
Sokratischen, on remarque la critique des rationalistes, la négation de I’expérience et des
sens. Hamann avait établi depuis ses Londoner Schriften, le principe de sa position
philosophique, qu’il formule de maniére sentencieuse avec le langage des sensualistes :
« Nichts ist also in unserem Verstande ohne vorher in unserern Sinnen gewesen zu seyn » (N
I, 39). Comme le soutiennent les commentateurs, « Hamann a été toujours ouvert a
I’empirisme et au sensualisme », ainsi il assume, avec Hume, la priorit¢ de la réalité
empirique face aux principes de la raison. Toutefois, sa critique des abstractions a une
motivation religieuse ; comme nous ’avons souligné, les sens et 1’expérience sont les

¢léments nécessaires pour la relation entre I’homme et Dieu. En ce sens, Graubner caractérise

Iempirisme de Hamann comme un « theological empiricism ».3% Pour Hamann, la

306 « Reason idealizes this divine being as reflected and deduce from appearances of nature. (...) Within this

characterization of the perception of God achieved by metaphysics. Hamann's irony is clearly heard. Is this
concept of God perhaps nothing but a projection, an ideal of reason who from own desires? » LUPKE v J.,
op.cit., p.177

307 HUGEDE Norbert, Saint Paul et la culture grecque Genéve, Suisse, France: Ed. Labor et Fides, 1966,
p.72. LUPKE v I, op.cit., p.178.

308 GRAUBNER H., op.cit., p.381. Swain fait remarquer « Hamann translates Hume's "belief" by the German

Glaube. Thus, in what seems almost a rhetorical coup d’état he appropriates Hume's philosophical

93



connaissance de la réalité, i.e. de la révélation comme abaissement et dépouillement de Dieu,
n’est pas possible a travers des démonstrations de la raison. La notion de connaissance se
précise ainsi : « flir ihn Erkennen ist nicht mehr Erkldrung, Berechnen, sondern Vernehmen,

Hoéren und Lesen. »3%

Le « penseur socratique », comme Hamann se nomme lui-méme, revient toujours a
ses postulats établis et, dans Sokratischen, il les réunit avec son point de départ empiriste: La
nature et I’histoire comme un discours de Dieu, 1’idée d’unité de la réalité dans 1’image et
I’invisibilit¢ de Dieu : « Wie die Natur uns gegeben, unsere Augen zu Ofnen; so die
Geschichte, unsere Ohren. Einen K&rper und eine Begebenheit bis auf ihre ersten Elementen
zergliedern, heilit, Gottes unsichbares Wesen, seine ewige Kraft und Gottheit ertrappen
wollen. » (N II, 64). Hamann réécrit ici un autre passage de saint Paul.'? II fait allusion a la
méthode analytique et il exprime ironiquement son désaccord avec I’intention d’introduire
cette méthode, a la suite de la physique newtonienne, dans 1’étude de la nature et I’histoire.
Il consacre toute I’introduction de son écrit a réaliser une description de I’approche de
I’histoire par les philosophes et historiens des lumiéres, évoquant en particulier Buffon et

Montesquieu.

L’observation, 1’analyse et la synthése des éléments d’un tout pour trouver I’
« essence » ou les lois de la nature et des facta historiques, c’est la réponse des penseurs
francais contre 1’idée d’une forme de connaissance unique fournie par Descartes dans son
idéal de cognitio mathematica.®'' Mais leur prétention est, selon Hamann, une autre maniére

de rendre « intelligible » a la raison humaine le « pouvoir » de Dieu. L’invisibilité est ici

understanding of belief to explicate the Pauline-Lutheran idea of "faith," since the German Glaube nicely
includes both these meanings. » SWAIN W Ch., op. cit., p. 348.

309 METZKE E., op. cit., p.368.

310 Cette fois de 1 Rom. 20 « En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité,
se voient comme a I’ceil nu, depuis la création du monde, quand on les considére dans ses ouvrages. Ils sont
donc inexcusables : » : Cf. BLANKE F., op.cit., p.96.

311 « Les grands systémes du X VIIC siécle inspirérent aux hommes des Lumiéres, soucieux d’efficacité, d’utilité
et de pragmatisme, une grande méfiance. A leurs jeux, I’expérience constitue le fondement d’une connaissance
qui devait contribuer a améliorer la condition humaine. Dans cette conception nouvelle du savoir, 1’histoire —
définie comme trésor d’expériences passés qui, bien analysées, pouvait aider a comprendre le présent et & mieux
maitriser le cours futur des événements- occupait une place privilégiée... » Cf. GRELL Chantal, L histoire
entre érudition et philosophie: étude sur la connaissance historique a l’dge des Lumiéres, Paris, France: Presses
universitaires de France, 1993, p.27.

94



contre toute analyse, on ne peut pas décomposer ce qui est invisible. Suivant le principe
d’unité de I’image, elle n’est pas compréhensible a travers 1’analyse. La nature et I’histoire,
qui sont aussi un discours de Dieu-Poéte, appartiennent a la « bildhafte Anrede Gottes » et
¢’est proprement ce que ’homme peut « connaitre » par le sens de la vue et I’écoute.’!'? Dans
ce contexte, la notion d’analogie prend une importance fondamentale, car elle indique le
changement vers une démarche herméneutique, la nature et 1’histoire sont des « livres », notre
auteur écrit « ein versiegelt Buch, ein verdecktes Zeugnis, ein Réthsel » et comme tels, ils «

konnen nur von einem Glaubenden verstanden werden. » (N. II, 65) 313

De quelle manieére Hamann se sert-il de 1’'image (Bild) pour étayer sa notion de
connaissance ? Dans son écrit, il prend deux images, une statue, qui représente 1’approche
des historiens de son temps et le mythe de Pygmalion. Dans I’introduction, il réalise aussi

une remarque ironique sur la forme d’écriture de I’histoire de la philosophie.?!*

Der Geschichte der Philosophie ist es wie der Bildséule des franzosischen Staatsministers
ergangen. Ein groBer Kiinstler zeigte seinen Meissel daran; ein Monach, der Name eines
ganzen Jahrhunderts, gab die Unkosten zum Denkmal und bewunderte das Geschopf

seines Unterthanen.(N II, 62)3!°

La cognitio historica est au cceur des inquié¢tudes de la philosophie des lumicéres, les
philosophes ont commencé a écrire I’histoire. Leur intention était de réaliser une critique des
humanistes et de 1’érudition, ils voulaient mettre en cause une nouvelle idée du savoir et,
pour la premiére fois, ils introduisent le principe du progres de I’humanité. Hamann considere
que cette intention est analogue a la « création des idoles » i.e. un mot vide, dans ce cas il
s’agit de la notion « progresse ». Ici image comme statue signifie : « lebloses Bild wie der
Gotze » ou « ein Denkmal ist ja auch jede Schrift iiber Leben und Denken toter
Philosophien!.3!¢ 11 oppose a cette statue, une histoire mythologique, le mythe de

Pygmalion: « Sollte unsere Historie Mythologie werden; so wird diese Umarmung eines

312 METZKE E. op. cit., p. 369. STRASSLE U., op.cit., p.85-90.

313 SCHNUR H., op.cit., p.64. STRASSLE U., op.cit., p.83.

314 BLANKE F., op.cit.,73-79 STRASSLE U., op.cit., p. 81-83.

315 Hamann fait allusion a la sculpture de Richelieu, réalisée par Frangois Girardon. Cf. BLANKE F., op.cit.,
p-80.

316 Hamann considére ici la raison comme le principe de la science qui se prend en progresse continu sans le
questionner, comme une chimére ou idole. C.SCHUTER Hermann, Das Pygmalion-Symbol bei Rousseau,
Hamann, Schiller: Drei Studien zur Geitesgeschichte der Goethezeit, Ziirich, Juris Verlag, 1968, p 51.
KRACHT T., op. cit., p.31.

95



leblosen Lehrers, der ohne Eigennutz Wunder der Erfiillung gethan, in ein Mihrchen
verwandelt seyn, das den Reliquien von Pygmalions Leben dhnlich sehen wird. » (N I, 62).
Dans le contexte de I’introduction, I’image de Pygmalion sert a Hamann pour présenter sa
propre perspective sur la connaissance historique: « Meine Absicht ist es nicht, ein
Historiograph des Sokrates zu sein » (N 11, 65). Ainsi, le terme (Bild) comme mythe a le sens
de discours (Rede), langage et de « Sinnbild » pour rendre vivante une image, il faut de la

sensibilité et I’amour comme principe érotique.3!’

Hamann opére ici une autre relation typologique ou analogique : il fait de Socrate une
préfigure de la croyance chrétienne et Hamann lui-méme se présente comme un croyant des
mythes, i.e. un paien ou (4Aberglauben). Son intention, avec ce procédé, est de montrer que
la relation analogique et la croyance (en les miracles dans le sens d’Enthousiasme) sont les

principes ou présupposés qui rendent possible « ein lebendiges Verstehen ».3!3

I1 estime dans son écrit que Socrate est le pére de la philosophie ; selon les sources de
Hamann, le philosophe grec a été un sculpteur et le pere de celui-ci a aussi été un sculpteur.
Le penseur allemand caractérise cette activité¢ avec les mots de Luther: « Von dieser Seite
ahmte also Sokrates seinen Vater nach, einen Bildhauer, der, indem er wegnimmt und hauet,
was am Holze nicht seyn soll, eben dadurch die Form des Bildes fordert. »(N 11, 66)°!°
Lorsque Hamann prend la figure socratique comme la clef de votte de sa pensée, il affirme
le principe de sa philosophie, a savoir, d’une part, une activité philologique car Socrate essaie
d’interpréter la voix divine. D’autre part, il prend I’activité de sculpteur comme un processus
aussi de compréhension, dont I’image a un rdle central. Pour les deux activités, la croyance
est nécessaire et ’homme considéré dans la totalité de ses dispositions et dans son unité ame-

corps.

Finalement, le penseur socratique conteste la notion de langage et de connaissance
qui résulte de I’empirisme. Dans la premiere dédicace, Hamann caractérise la figure de Kant
avec les mots suivants : « einen so allgemeinen Weltweisen und guten Miinzwaradein

abgeben, als Newton war. Kein Theil der Kritik ist sicherer, als die man fiir Gold und Silber

317 O’FLAHERTY James C. « The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische Denkwiirdigkeiten”
p-338. ALEXANDER W. M., « Sex in the Philosophy of Hamann », p.343.

318 SCHLUTER H. op. cit., p.69. STRASSLE U., op.cit., p.47.

319 1 es cursives sont de Hamann, les mots qu’il emprunte de Luther.

96



erfunden hat ». (N II, 62) Hamann emploie la métaphore du langage de la monnaie (Kant,
comme Newton, est un « essayeur » ou alchimiste des pieces de monnaie) quand il affirme
dans un passage plus avant « Die Begriffe sind in ihren Bestimmungen und Verhiltnisse,

gleich den Miinzen, nach Ort und Zeit wandelbar... »(N 11, 71)

Avec ce rapport, Hamann considére que la méthode des philosophes est analogue a
forger une monnaie, laquelle est déterminée par une idée préétablie sur la nature et fonction
du langage et I’entendement. Ainsi, par exemple, selon la perspective instrumentale du
langage, on suppose que D’activité de I’entendement est similaire & un processus de
circulation de concepts et de propositions qui sont combinés —synthéses- ou décomposés —
analyses- « in such -mental transaction- as judgement, definition, demonstration etc. »32°
Cette métaphore qui établit un paralléle avec des termes économiques, est employée par
divers penseurs comme Bacon et Leibniz. Mais la perspective instrumentale du langage prend
son origine avec les réflexions de Locke dans Essay Concerning the Human Understanding,
(1690). Pour le philosophe anglais, la connaissance est une sorte de proces d’« accumulationy
de données sensibles et le langage ou les mots sont les signes des idées. Les signes sont
arbitraires, ils ne sont 1a que pour dénommer et communiquer la connaissance. L approche
de Locke en ce qui concerne le langage est limitée a son projet, i.e. une explication « of the
ways in wich knowlewdge may be obtenid and secured ». **! Ainsi, il pose le langage au

centre de la théorie de la connaissance, mais il refuse toutes les questions métaphysiques et

linguistiques autour du langage.’??

Quant a Hamann, la métaphore du langage comme monnaie est employée justement
pour contester 1’idée de connaissance comme accumulation. Il réalise ainsi une combinaison
de sa pensée rhétorique et religieuse sur le langage comme dialogue, avec le principe de
« Wortwechsel ». Le penseur allemand s’inspire ici encore des versets d’Edward Young, dans

lesquels se trouvent les éléments essentiels de sa perspective du langage : la relation de la

320 DASCAL Marcelo, « Language and Money. A Simile and its Meaning in 17th Century Philosophy of
Language» in Studia Leibnitiana, VIII|2 (1976), 187-218. Ici p.189.

321 AARSLEFF Hans, « Leibniz on Locke on Language », American Philosophical Quarterly, 1.3 (1964), 165—
188. Ici. p. 175.

22 Ipid. p. 178.

97



pensée avec le langage, et la notion de connaissance, non comme accumulation, selon Locke,

mais comme €change ou « Wortwechsel » i.e. le principe dialogique de la langue.

Speech, thought's canal! speech, thought's criterion too!

Thought in the mine, may come forth gold, or dross;

When coin'd in words, we know its real worth.[...]

'Tis thought's exchange, which, like th' alternate push

Of waves conflicting, breaks the learned scum,

And defecates the student's standing pool.

(Nigth 11, 471-485)

Hamann lui-méme, cite Young dans son écrit Vermischte Anmerkungen iiber die

Wortfiigung in der franschésischen Sprache, (1762).?* Dans cet ouvrage, son auteur affirme
: « Die Reichthum aller menschlichen Erkenntnis beruhet auf dem Wortwechsel. »(N 11, 249)
En réalité, la discussion sur la théorie économique, qui est la toile de fond de la discussion,
i.e., entre I’accumulation et 1’échange, entre mercantilisme et libéralisme, révele des
questions autour du langage qui déterminent des positions contradictoires dans la Querelle
des Anciens et Modernes. La discussion sur la supériorit¢ de la poésie sur la prose, la
controverse sur la nature du langage, sur la liaison des idées ou encore sur le génie poétique
sont, entre autres, les thémes d’Aesthetica in nuce dans lequel notre auteur continue avec son

dialogue et sa confrontation avec la philosophie de I’ Aufklérung.

Faisons le point. Dans Sokratischen Denkwiirdigkeiten, I’auteur établit le principe
¢pistémique de sa pensée philosophique, a savoir, la croyance comme principe de la
connaissance. Elle s’inscrit dans une double filiation, paulienne et luthérienne. De ce point
de vue, comme Metzke entre autres I’a souligné, elle ne peut pas se déduire de la théorie de
la croyance du philosophe écossais.’** Cependant, le penseur allemand revét son écrit
« missionnaire » avec le langage sceptique de la philosophie de Hume pour contester
I’optimisme injustifié des philosophes de 1’ Aufkldrung ; il s’adresse en particulier a Kant et
aux autres destinataires, au sujet de la raison. Le recours aux principes de cette disposition
est inappropri¢ pour juger la sphére de la foi. Hume parle, selon Hamann, en langage

« prophétique » lorsque il annonce la vérité sans « vouloir ou savoir », i.e. ’homme peut

323 L’analyse de cet écrit a été réalisée par ACHERMANN Eric, Worte und Werte. Geld und Sprache bei
Leibniz, Hamann und Miiller, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, p.150-256.
328 METZKE E., op.cit., 254 KRACHT T., op.cit., p.264.

98



« connaitre » la réalité¢ seulement a travers la croyance. Dans la lettre adressée a Kant en
1759, le penseur socratique cite une phrase de Hume sur les miracles, laquelle se trouve dans

An Enquiry Concerning Human Understanding, (1748).

We may conclude, that the Christian Religion not only was at first attended with miracles,
but even at this day cannot be believed by any reasonable person without one. Mere reason
is insufficient to convince us of its veracity. And whoever is moved by Faith to assent to
it, is conscious of a continued miracle on his own person, which subverts all the principles

of his understanding.3?*

Lorsque Hamann reprend les principes de saint Paul comme la métaphore du miroir,
I’opposition connaitre-&tre connu, et I’esprit et la loi, les notions autour de la connaissance
de dieu ou la réalité acquierent un caractére tout a fait particulier. La connaissance et la vérité
n’ont pas le caractére purement intellectuel comme chez les philosophes, il ne s’agit pas chez
notre auteur d’une relation sujet-objet ou de la vérité comme « adéquation de la réalité a

I’intellect. »326

De méme, dans les Sokratische, le penseur allemand établit la sensation (synonyme
de la croyance) comme le principe a travers lequel la réalité « s’ouvre » a 1’étre humain.
Cependant, il faut concevoir le terme sensibilité (Empfindung) dans sa diversité de
significations. Chez Hamann, elle ne s’inscrit pas seulement dans ’activité de la subjectivité,
au contraire elle est attachée au proces de I’écoute croyante ou de la « lecture » de la
révélation divine dans la nature ou I’Ecriture. Elle est d’importance essentielle dans 1’activité
philologique ou herméneutique ou le « Verstehen » est un proces dynamique, lequel implique
la connaissance de soi comme « self-reflexive reading » ou, en méme temps, le texte construit
la subjectivité ou plutdt I’interpréte. En définitive, la défense de la sensibilité humaine est
toujours attachée a la réévaluation de la dimension poétique et rhétorique du langage figuré
de la révélation i.e. de la création comme la condescendance et I’accommodation de Dieu.

En d’autres mots, la sensibilité, chez Hamann, a deux caractéristiques essentielles:

325 HUME D., An Enquiry Concerning Human Understanding. Sect. X. Of Miracles.

326 « Wahrheit kann fiir Hamann nicht als eine Ubereinstimmung, etwa der Erscheinung mit einem Ding oder
des Begriffes mit einem Gegenstand verstanden werden. »Wahrheit< ist weder ein Kohdrenzbegriff (nach Kant
die »Zusammenstimmung der Erkenntnisse vom Gegenstande mit sich selbst«) noch eine Korresponden
(wiederum nach Kant die »Ubereinstimung der Erkentnis mit denVorstellungen, die sich unmittelbar aufs
Obiect beziehen, also in der Ubereinstimung mit den anschauungen und warnehmungen«) ». Cf. STUNKEL K
M., op.cit., p.156.

99



\

premierement, elle est attachée a 1’expérience ou (Erlebnis) ou « unmittelbare,
vorphilosophischer Fundamentalerfahrung«. Deuxiémement, elle a une dimension
communicative: «Die Empfindung als Bedingungen und Beschrinkung jeder
Kommunikation verstanden werden muf3. Die Empfindung ist fiir ihn kein bloB subjektives
Gefiihl, sondern eine von Gott gegebene existentielle Erfahrung wie die Empfindung der
Unwissenheit dem Sokrates mit seinem Ddimon eingegeben wurde, so da3 er von diesem
,,Glaube* im Denken und Handeln ausgehen konnte. »*?7 Dans Aesthetica in nuce, le penseur
allemand va, une fois encore, utiliser son masque socratique, pour jouer le po¢te enthousiaste
et « Philologue des Kreuzes »; son intention est de réaliser I’annonciation de la naissance

d’un nouveau génie.

327 JORGENSEN Sven Aage, « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik {iber
Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloise « en Text & Context. Themaheft:
Aufkldrung und Sinnlichkeit in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts, Kopenhagen, Wilhelm Fink, 1981
237-249 Ici.p.243.

100



Chapitre 11

La critique de la connaissance d’aprés Herder dans Vom Erkennen und Empfinden in der
menschlischen Seele

2.0 Introduction

« Wenn ich ein Philosophe seyn dorfte und konnte ;
ein Buch tiber die Menschliche Seele, voll
Bemerkungen, und Erfarungen, das sollte mein Buch
seyn! ich wollte es als Mensch und fiir Menschen
schreiben!. »

J.G. Herder

La publication des nouvelles éditions des ouvrages de Johann Gottfried Herder en
conjonction avec son Nachlass, témoignent de I’intérét croissant pour sa figure. Avec les
études de Marion Heinz,’?® Hans Adler’?® et Ulrich Gaier, un des éditeurs des ouvrages
herderienns en Deutscher Klassiker,*° I’ancienne image de Herder comme étant un
philosophe « dilettante » a changé de maniére considérable. Sa posture critique face a la

philosophie de Kant I’avait condamné a rester dans I’ombre. C’est au sieécle dernier que Hans

328 HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchen zur Erkenninistheorie und Metaphysik des
jungen Herder (1763-1778), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1994.

329 ADLER Hans, Die Prignanz des Dunklen. GnoseologieAsthetik- Geschichtsphilosophie bei J.G. Herder,
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1999.

330 GAIER Ulrich, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgard, Friedrich FrommannVerlag,
1988.

101



Georg Gadamer®3! et Ernst Cassirer ont commencé a revaloriser la portée philosophique et
les contributions de Herder dans les champs de la philosophie de la culture et de

’anthropologie.’*?

Malgré les nouvelles éditions des ouvrages du penseur allemand, selon Martin Bollacher,
il n’y pas encore une édition compléte et une critique-historique.’*3 Dans 1’édition Deutscher
Klassiker, se trouvent des écrits publiés pour la premiere fois comme Versuch iiber das Sein
(1764) ou Zum Sinn des Gefiihls (1769). Avec I’intégration de ces ouvrages et les écrits et
notes du Nachlaf3, les éditeurs montrent que dés sa jeunesse Herder avait déja établi les
principes de son projet philosophique. D’apres Heinz, dans les productions de sa jeunesse,
Herder met en relation des concepts considérés la clef de volte de sa pensée et qui sont
constants dans ses réflexions philosophiques postérieures. En particulier dans Versuch iiber
das Sein, essai qu’il adresse a son maitre I. Kant, il souligne que les notions « Sein »,
« Kraft », « Raum », et « Zeit » constituent les principes du projet philosophique de Herder,
qu’il envisage comme la « synthése du sensualisme et de 1’idéalisme. » D‘aprés Heinz, « Die
Originalitit des Herderschen Dekens besteht wesentlich in diesen philosophischen
Systemprogrammen [...] Herder Arbeiten zur Geschichtsphilosophie und Sprachphilosophie

sind in diesem allgemeinen philosophische Ansatz fundiert. »33*

Pour Marion Heinz, d’aprés le contenu de ces productions, Herder dessine les principes
de sa métaphysique et de sa théorie de la connaissance, auxquels il donne sa forme achevée
dans 1’écrit dont nous voulons nous approcher, a savoir, Vom Erkennen und Empfinden der
menschlischen Seele. 11 s’agit d’un ouvrage dans lequel Herder transpose ces principes a ses

réflexions « psychologiques » et y intégre les €léments mentionnés.

D’autre part, 1’étude de Hugh Barr Nisbet est considérée comme une source importante

pour s approcher des idées scientifiques de notre auteur.’3> Comme I’affirme Nisbet, Herder

31 GADAMER H.G., Volk und Geschichte in Denken Herders,Frankfurt am Main, Vittorio
Klostermann,1942.

332 CASSIRER Ernst, op.cit.

333 HERDER J.G. Werke in zehn Binden, Hrgs. M.Bollacher, J.Brummack, U. Gaier, Frankfurt, Dt. Klassiker
Verlag, 1985-2000.

34 HEINZ M., op.cit., p.15.

335 NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, Cambridge, Published by The Modern
Humanities Research Association, 1970.

102



est un « esprit synthétique ». Il écrit que le philosophe avait un grand intérét pour les sciences
naturelles. Une des notions qui trouve son origine dans la science physique est celle de
« force » et il décrit une large numération de 1’usage de ce principe par Herder dans divers
domaines depuis la métaphysique a la pensée religieuse, en passant par la philosophie. En
termes généraux, cette notion sert a Herder, d’aprés Nisbet, a dépasser la pensée dualiste de
la philosophie : le dualisme esprit-matiére, corps-ame, sujet-objet.>3® Nous reviendrons sur

cette notion, qui selon les termes d’Ulrich Gaier « unifie I’ceuvre de Herder. »**7

Dans le cadre des intéréts scientifiques du philosophe allemand, on peut confirmer un trait
caractéristique de la pensée de notre auteur, a savoir, son « naturalisme ». Il a toujours
cherché des méthodes et des notions dont I’origine se trouve dans la science de son temps. I1
transpose ces principes dans le domaine philosophique ; ainsi, on peut affirmer que chez
Herder la philosophie doit toujours s’attacher aux acquis de la science et doit étre en
changement et en constante révision. Dans cette direction, il critique la supposition selon
laquelle la philosophie devrait étre un systéme de connaissances déja complet pour
toujours.>*® Toutefois, Herder ne favorise pas les sciences naturelles, mais il est toujours
attentif et réceptif aux autres sources d’information « empiriques » comme les récits de
voyageurs, les biographies, romans, autobiographies, rapports médicaux, et méme la
littérature, considérée comme une source importante pour la connaissance de I’homme. En
définitive, pour le penseur allemand, le point de vue « empirique » est fondamental pour
¢laborer ses hypotheses anthropologiques en particulier. Par exemple, I’importance qu’il
attache a I’ouie, est formulée par Herder, selon Maurer, d’apres les récits des médecins sur

le comportement des personnes aveugles.’

Dans 1’édition des ouvrages de Herder en cinq tomes, Wolfgang Prof3 présente une
¢tude approfondie sur la pensée anthropologique de notre auteur. De fait, le point de départ

de la philosophie de Herder est le « antropologische Wende », comme penseur de

336 Ibid., p.9.

337 GAIER Ulrich, op.cit., p.14.

338 Selon Zuckert, on trouve ici une différence entre Herder et Kant. Cf. ZUCKERT Rachel, « Herder and
Philosophical Naturalism », in Herder Jahrbuch, 12 (2014) 125-144. Ici. p.128.

339 MAUERE Michael, « Ganz Ohr. Zu Herders Theorie der Sinne als Grundlegung jeder Antropologie », in
Herder Jahrbuch, (2010) 56-72.1ci p.60.

103



I’ Aufklirung, il place ’homme au centre de la réflexion philosophique.?*° Mais son approche
abandonne cette question générale et abstraite des philosophes, en harmonie avec sa position
« naturaliste », vers une conception de I’homme en tant qu’organisme vivant dans un
environnement, un territoire, une société, avec une histoire etc. Il pose la question « der ganze
Mensch » au cceur de sa philosophie. Selon Prof3, deux principes essentiels déterminent la
naissance de 1’anthropologie au XVIII® siecle : I’émancipation de Dieu et la réévaluation de
la nature.’*! D’alleurs, la pensée de Herder s’incrit das le projet de 1’anthropologie de son
temps formulé par Ernest Platner dans son ouvrage, Antropologie fiir Aertzen et Welweisen
1772: « Endlich kann man Korper und Seele in ihren gegensaitigen Verhiltnisses,
Einschrankungen und Bezihungen zusammen betrachten, und das ist es, was ich

Antropologie nenne. »342

Justement, dans Abhandlung iiber den Urprung der Sprache (1772), ou il propose une
explication purement « naturaliste » de 1’origine du langage humain, c’est le résultat de la
conjonction de ces deux principes. Cet ouvrage est considéré comme la source la plus
importante de la contribution de Herder dans le domaine de la philosophie du langage, ou
I’auteur apparait a la fois comme fondateur mais aussi précurseur de la linguistique

343 11 prend appui sur la science de son temps et rassemble ici divers principes

moderne.
« scientifiques » comme « Elastizitdt », « Reizbarkeit », et « Intensitdt », tous ceux en
référence a la physiologie et qui expliquent I’interdépendance et I’interaction entre les
organes des sens, la sensation et la « dynamique de I’ame », laquelle est identifiée en lien
avec la notion de force ou d’énergie. De fait, on peut dire que Herder emploie ces deux

termes, i.e. « force » et « Ame » comme synonymes.3**

340 Commentaire de U. Gaier, HERDER J.G. Werke in zehn Biinden, Band I, p.813.

341 Profl Wolfgang dans son commentaire: HERDER J.G. Band 11, Herder und die Antropologie der Auflrdrung,
Hrsg. Wolfgang Pof3, Frankfurt, Carl Hanser Verlag, 1987. V Bénd, p.1131.

342 « Commenrcium mentis et coporis » , introduction de SCHMIDT BIGGEMANN W., Der ganze Mensch:
Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert Hans-Jirgen Schings (Hrsg.) Stuttgart, Verlag J.B.Metzler,
1994, p.11.

343 TRABANT J., « Herder and Language », in 4 Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit.,
117-139.Ici p.115.

344 GESCHE Astrid, Johann Gottfried Herder: Sprache und die Natur des Menschen, Wiirzburg, Allemagne,
Konighausen und Neumann, 1993, p.39.

104



En réalité, en ce qui concerne 1’importance capitale de la réflexion sur le langage dans le
domaine de la philosophie, Herder, d’aprés Trabant, est le penseur le plus passionné de son
temps. Locke, Leibniz, Condillac et G.B. Vico ont mis en évidence la relation entre la
connaissance et le langage. Herder voit plus loin, écrit Trabant, avec son Metakritik : « his
most ambitious and most philosophical book, at the end of his life he opposed Language to
Philosophy itself, that is, to Kant-a kind of philosophical suicide in the name of the language

and his most important message to the future. »**°

Toutefois, cette passion pour le langage chez Herder ne se limite pas aux discussions
philosophiques sur la connaissance. Comme nous 1’avons vu, Herder était un théologien mais
aussi un poéte, un critique littéraire et un prédicateur.3#® En outre, dans ses Fragmenten ou il
expose sa position comme penseur du langage a partir d’une perspective littéraire, se trouve
une source importante de ses réflexions. En définitive, I’approche du philosophe allemand se
développe en diverses sphéres, mais qui ne sont pas dissociées de son intérét primaire, a
savoir, le dépassement de la perspective instrumentale du langage vers une approche
anthropologique qui puisse rendre compte de la nature de ’homme entier : « Nur die Sprache
hat den Menschen menschlich gemacht » (Werke 111/1, 324), puis il doit expliquer le proces

de la culture, I’histoire et développement de ’homme. Herder écrit dans ses Fragmentes :

Nun ist aber die Sprache mehr als Werkzeug : sie ist gleichsam Behiltnis und Inhalt der
Literatur —wie viel freies Feld geben uns diese Worter zu tibersehen, zu bearbeiten, zu
niitzen ? Es giebt eine Symbolik, die allen Menschen gemein ist —eine grof3e
Schatzkammer, in welcher dir Kenntnisse aufbewahrt liegen, die dem ganzen
Menschengeschlechte gehoren. Der wahre Sprachweise, den ich aber noch nicht kenne,
hat zur dieser dunkeln Kammer den Schliissel : er wird sie, wenn er kommt, entsiegeln,
Licht in sie bringen, und uns ihre Schitze zeigen- Das wiirde die Semiotik sein, eine

Entzieferung der menschliche Seele aus ihre Sprache. *#’

345 TRABANT J., « Herder and Language », p.118.

34 MARTINSON D.S, op.cit., p. 26.

347 HERDER J.G., Uber die neure Deutsche Literatur. Fragmenten. Erste Sammlung, in HERDER J.G. Werke
in zehn Bdnden, Band I, p. 553.

105



Herder propose des 1765 son projet « sémiotique », lequel vise a dépasser la perspective
purement logique et « taxonomique » de « signes » vers une sémiotique des « accents and
gestures. »**8 A ce propos, I’herméneutique joue un role central. Dans ce dernier champ, son
point de départ est la reconnaissance de la « Bildlichkeit » du langage. Hamann le déduit du
langage biblique, comme nous 1’avons expos¢, tandis que Herder I’infére de la poésie et de
la littérature en général. Mais la critique de Herder de la philosophe de I’histoire des penseurs
de I’Aufkldrung, reléve des principes herméneutiques, i.e. il refuse la « Verabsolutierung der
Gegenwart » en faveur de la recherche des principes pour une compréhension a la fois du
passé et du futur.>* Les principes que Herder développe sont la base de sa lecture de la Bible,
mais aussi de la critique littéraire et de 1’art en général, comme dans son écrit Plastik. Les
principes « historischen Verstehens », « sympathetishe Stellung » et I’imagination ont une

place centrale dans son herméneutique.>°

Ce sont justement ces deux traits de la pensée de Herder, a savoir, son approche
« naturaliste » ou « phénoménologique » dans 1’explication de 1’origine du langage et son
approche purement « historische genetischen » de 1’Ancien Testament dans Die dlteste
Urkunde des Menschengeschlechts (1774), les détonateurs des discussions les plus
passionnées entre Hamann et Herder.?>! Toutefois, comme Jost souligne, pour Hamann et
Herder, (il inclut Humboldt) « die Sprache in je besonderer Weise von ,.existentieller
Bedeutung. Sie haben intensiv iiber ihr Wesen nachgedacht und erkannt, dafl der Mensch ein
Sprachgeschdpf ist. In der Welt wir in der Seele erleben sie in Zusammenwirken all der

Krifte, die letzlich Zeugnis und Ausdruck der Urkraft Gottes sind. »32

Nous corroborons aussi I’idée d’Ernesto Grassi, selon laquelle le désaccord entre Hamann

et Herder peut se nuancer en affirmant qu’ils ont formulé les principes d’une « théorie du

348 TRABANT J., « Herder and Language », p.119.

349 SCHNUR H., op.cit., p. 116.

350 [IRMSCHER Hans Dietrich, « Grundziige der Hermeneutik Herders » in Biickerburger Gesprdche iiber
Johann Gottfrid Herder 1971, J.G. Maltush (Hrsg.) Biickeburg, Verlag A.Grimme, 1973, p. 17-57.

351 Elfride Biichel a travaillé sur les différences entre les théses de Hamann et Herder concernant la question sur
origine du langage et I’herméneutique. Cf. BUCHSEL E., « Hermeneutische Implulse in Herders ,,Altester
Urkunde* », in in Biickerburger Gespdche iiber Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann,
Germany, Verlag C. Bésendahl Rinteln, 1989, p.151-161. BUCHSEL E., «Uber den Géttlichen und
Mensclichen Ursprung der Sprache », in Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, op.cit. p.
61-75.

352 JOST Leonhard Siegfried, Die Affassung der Sprache als Energeia, Bern, Verlag Paul Haupt, 1960, p.44

106



langage » qui reconnait sa dimension primairement « métaphorique » et surtout dans la
connexion entre le langage et la raison. Comme nous 1’avons affirmé dans 1’introduction
générale de cette recherche, Hamann et Herder reconnaissent le « pouvoir » des images dans
la construction des idées, 1’étroite relation entre la sensibilité et I’entendement. Et donc de la
condition corporelle, linguistique et historique de la raison et ses concepts.’>* Comme le
souligne aussi Rathmann, tous les deux s’adressent a la philosophie critique de Kant avec le
méme principe : « Die Einheit von Sprache und Denken : dies war die grundlegende Ursache

ihres oppositionellen Verhaltens gegen Kant. »33

Nous reprenons nos propos sur la notion de force chez Herder pour aborder le sujet de
notre recherche. Comme nous I’avons avancé, la perspective que Herder propose avec I’idée
d’énergie se traduit en une réévaluation de I’imagination et une autre approche de la raison.
11 critique la position philosophique qui considére la raison comme une faculté désincarnée
et « innée » et les autres « facultés » subordonnées a celle-ci. De ce point de vue,
I’imagination est, selon Herder, congue seulement en relation avec les poétes (rasender
Traumer) sans « entendement » et sans « conscience ». (Werke 11, 689) 1l affirme que la raison
et I’entendement se sont développés grace aux autres dispositions comme la mémoire ou
I’imagination. Il emploie I’image d’un arbre pour considérer qu’elle est un organisme dont
les éléments sont intrinséquement unis dans ’activité. De cette maniere, il parle du « Geburt
unsrer Vernunft » avec sa perspective « vitaliste » de 1’ame ; il essaie de rendre « sensible »

la raison et de « spiritualiser » la sensibilité. 3>

Delon souligne que dans la premiére moiti¢ du XVIII® siécle, la notion d’énergie, qui
trouve son origine dans la physique, commence a s’¢largir aux autres domaines du savoir. 11
affirme : « Le terme énergie n’est pas isolé, il doit étre replacé dans ce grand mouvement de
dérive sémantique qui nous fait glisser des choses a I’homme, et des idées a la vie intérieure,

356

notre modernité est souvent faite de vieux mots, réactualisés et détournés. »°~° Il est possible

d’affirmer que Herder est un des penseurs les plus importants qui, dans ses usages divers de

353 GRASSI E., Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendliindischen Denkens, p. 179.

354 RATHMANN Janos, « Die Hamann-Herder Beziehung und ihre Beeinglussung durch die Deutung der
Ursprung der Sprache », in Biickerburger Gespdche tiber Johann Gottfried Herder 1983, (Hrsg.), Brigitte
Poschmann, Germany, Verlag C. Bésendahl Rinteln, 1984, p. 195.

355 HEINZ M., op.cit., p. 18.

356 GOLDESTEIN Armanda Jo., op. cit., p. 275.

107



cette notion, opére une plasticité sémantique dans le contexte des lumiéres allemandes. Les
expressions déja citées : « Energie der Seele « ou « Elasticitit der Seele » montrent que ce
terme se pose en principe organisateur de sa pensée et il devient une réalit¢ humaine par la

métaphorisation de sa sémantique.?’

Dans Vom Erkennen und Empfinden, la notion « Kraft » est employée par Herder pour
étayer sa doctrine de 1’ame selon trois domaines du savoir.>*® Elle rappelle d’emblée, comme
nous 1’avons déja exposé, la perspective religieuse. Il reprend de Hamann I’idée selon
laquelle I’énergie créatrice et invisible donne vie a I’homme qui est considéré une image de
Dieu. Dans ce contexte, Herder écrit : « unsre Seele eigentlich nichts kénne und tue, [...] mit
einem Abdrucke gétliche Energie. » Ainsi, il affirme en allusion a I’ame : « Sie ist das Bild
der Gottheit, und sucht auf Alles, was sie umgibt, dies Bild zu prigen; macht das Vielfache
Eins, [...] ,, ich bin Tochter Gottes, bin ich sein Bild“ [...]» (Werke 11, 688) [cursive de
Herder)

Comme nous allons ’exposer plus loin, Hamann dans Aesthetica in nuce considere
la notion d’énergie en connexion intime avec le langage de la révélation, le langage est une
« Emanation der Kraft Gottes. » Le langage humain, selon ce principe est « ein Weiterspreche
des gotlichen Wortes ist Echo, Seinsoffenbarung. »*>° Les penseurs allemands réunissent
ainsi une perspective religieuse et une anthropologie dont « Der Sprache sprechende Mensch
ist Bild Gottes. »**° En outre, Herder reconnait aussi le principe du Logos, selon ’Evangile
de Jean. Il emploie aussi la notion de « Kraft » comme synonyme de Logos. Ce principe est

le soubassement de la perspective herderienne sur sa conception de la Bildung. 36!

Enfin, les philosophes établissent le principe d’« énergie du langage » pour dépasser les

criteres du rationalisme et formuler les principes d’une nouvelle esthétique. De fait, cette

357 Sur I’idée de Kraft chez Herder : NISBET H. B., op.cit.p.8-16. CLARK Robert T., « Herder’s Conception
of" Kraft"», Publications of the Modern Language Association of America, (1942), 737-752. PENISSON
Pierre, « Trieb et Energie chez Herder », Revue Germanique Internationale, (2002), 45-52.

358 Dans la langue allemande, il y a divers mots qui sont employés comme synonymes : Energie, Wirkung,
Trieb, Streben, Tdtigkeit. Cf. JOST Leonhard Siegfried, op.cit. p.32.

359 METZKE E., op. cit., p. 245.

360 FURST Gebhard, Sprache als metaphorischer Prozef3 : Johann Gottfried Herders hermeneutische Theorie
der Sprache, Tiibingen, 1988, p. 28.

361 Ibid., p. 65.

108



notion est associée a la naissance du Sturm und Drang ou elle est liée a I’expression et au

génie. 32

Dans le domaine proprement philosophique, Herder reprend de la métaphysique,
notamment de la pensée de Leibniz, I’idée d’énergie. Leibniz en effet définit la substance

363 Dans son écrit, Herder, en particulier dans la version de 1778, conteste

comme Vis activa.
cependant la doctrine de I’harmonie préétablie, car elle ne peut expliquer la relation ame-
corps. Il argumente avec Leibniz, en ce qui concerne la notion de « innere Krdfte » et 1’'idée
du corps comme « Agregat vieler Krifte », mais il questionne le fait que Leibniz rejette

I’interaction entre les forces.

Niemand sagte es besser als Leibniz, da Korper als solcher nur
Phanomenon von Substanzen sei, wie die Milchstral3e von Sternen und die
Wolke von Tropfen. Selbst die Bewegung suchte Leibniz ja als
Erscheinung eines innern Zustandes zu erkliren, den wir nicht
kennen, der aber Vorstellung sein konnte, weil uns sonst kein innerer
Zustand bekannt ist. Wie? und auf diesen innern Zustand der Kréfte und
Substanzen ihres Korpers konnte die Seele als solche nicht wiirken? sie,
die ja von der Natur jener und selbst innigste, wirkendste Kraft ist . (Werke

II, 673) [cursive de Herder]

Pour Herder, il y a une « Wirkung » réelle entre toutes ces forces, selon
'« Organismuslehre » et” « Organische Kraft »*%* Le corps et I’ame sont différents dégrées
d’organisation. Ainsi établit-il le comercium mentis corporis comme un principe essentiel
de son anthropologie et de sa théorie de la connaissance : « Dies ist unser Zustand, und daher
kommt die innige Vereinigung der Kraft, zu erkennen und zu genielen, zu sehen und zu

empfinden. » (Werke, II, 547) Les notions de vis viva et « Vorstellungkraft », termes avec

382Cf. JOST L: S. op. cit., p.14. KREBS Roland, « Herder, Goethe, und die Asthetische Discussion um
1770.Zu den Begriffen ,.énergie” und ,,Kraft” in der franzdsische und Deutschen Poetik », in Goethe
Jahrbuch, 112 (1995), 83-86.

363 DREIKE Beate Monika, Herders Naturauffassung in IThrer Beeinflussung durch Leibniz Philosophie,
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1973, p.73.

364 DREIKE B. M., op.cit., p. 77

109



lesquels Leibniz caractérise 1’ame, sont aussi essentiels pour I’explication des diverses

dégrées des représentations .36

Finalement, dans la psychologie, la notion de Herder sur I’ame est attachée a la tradition
ancienne dont la théorie de I’dme d’Aristote est la source fondamentale.**® Comme nous
I’avons avancé, Herder reconnait une seule force, il associe ainsi deux principes pour étayer
sa perspective holistique de 1’ame humaine : force et unité « Der inner Mensch ist Einer » et
« alle Krifte unserer Seele sind nur eine Kraft. » (Werke 11, 658) Dans le contexte de la
psychologie, la notion de force a une dimension « fonctionnelle » ou « opératoire », i.e. elle
est considérée le « Inbegriff der menschlichen Seelentitigkeit » dont le but est « Eins zu
machen. » Autrement dit, le terme force fait référence chez notre auteur a cette disposition
indéterminée associe a la représentation et I’image. Il affirme ainsi dans viertes Kritisches
Wiildchen: « die unbestimmete Fahigkeit der menschichen Seele sich Vorstellung zu
verschaffen. Sich eben dadurch, durch diese Entwicklung ihre Thitigkeit, immer vollkommer
zu fiithlen, und sich eben dadruch zu vergniigen. » (Werke 11, 87) Herder, dans les divers écrits
qui ont une relation étroite entre eux et que nous avons évoqués dans 1’introduction, revient
a plusieurs reprises sur les mémes principes, I’unité et énergie de I’ame : « Der innere Mensch

ist in Empfinden, Erkenne, und Wollen einer. » et « der Grund Kraft der Seele. »

Ainsi, I’essai de Herder se présente comme une critique de la métaphysique, il y conteste
notamment le dualisme métaphysique, la psychologie de Wolff et Baumgarten, et
I’explication psychologique des empiristes en ce qui concerne les fonctions des facultés
cognitives. D’aprés Heinz, 1’écrit d'Herder ne fournit pas « einer neuen Theorie der

seelischen Vermogen, sondern einer Revision der Grundlagen psychologiser Begriffe. »3¢7

365 HEINZ M., op.cit, p. 12.

366 « Dés qu’on cherche a faire la lumiére sur la notion de force, trois sens au moins du terme se dégagent de
la définition générale du mouvement donnée par Aristote : il existe une force comme potentialité qu’il désigne
par le terme « entéléchie » une force dynamique qui peut étre aussi bien une force physique et morale qui une
virtualité et 1’énergie qu’il définit dans son rapport a I’ergon qui désigne en grec le produit ou I’ceuvre générée
par le travail de I’enrergeia. » ABRAHAM Bénédicte, Au commencement était [’action. Les idées de force et
d’énergie en Allemagne autour de 1800, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2016, p. 33 :

367 HEINZ Marion, op.cit., p.111.

110



S’il est vrai que Herder n’a pas formulé, a proprement parler, une théorie de I’imagination,
il est possible d’affirmer qu’il établit quelques principes qui lui permettent de proposer une
perspective « analogique » et « métaphorique » de cette disposition dans la pensée
philosophique et opérer ce tournant épistémique dont la notion de force est au cceur. Nous
pouvons suggérer ainsi que la liaison de ces deux termes confirme une rupture dans le
savoir rationaliste qui, comme Herder le caractérise, est « unfruchbar » et « trocken » Le
troisiéme terme qui vient a déclencher cette « réalisation » de la force comme concept vers

une « réalité » dynamique et vivante est I’analogie qui en résulte :

Was wir wissen, wissen wir nur aus Analogie, von bei Kreatur zu uns und von uns zum
Schéopfer. Soll ich also dem nicht trauen der mich in dessen Kreis von Empfindungen und
Ahnlichkeit setze, mir keine anders Schliissel, in daB Innere der Dringe einzudringen, gab,
als mein Gepriange oder vielmehr widergldnzender Bild seines in meinem Geistes; wem
soll ich denn glauben und trauen? Syllogismen konnen mir nichts lehren, wo es aus erste
Empfingnisse der Wahrheit ankommt.[...] Die stille Ahnlichkeit, die ich im Ganzen
meiner Schopfung, meiner Seele, und meines Leben empfinden und ahnde: der grof3e
Geist, der mich unwehet und mir im Kleinen und Grof3en, in der sichtbare und unsichtbare

Welt, einen Gang, einerlei Gesetze zeigt: der ist mein Siegel der Wahrheit. (Werke 11, 665)

En d’autres mots, I’imagination analogique ou 1’ingenium, congue dans sa dimension
poétique et philosophique, rend possible le tournant épistémique, car la vérité n’est plus une
déduction de la raison.’®® C’est ainsi que la philosophie de Leibniz est celle qui fournit a la
philosophie allemande de la Spdtaufkldrung (1750-1780) son contenu et sa direction, comme
I’affirme Dilthey. Baeumler écrit a la fin de son étude : « Le systéme des monades disparait,
mais la vision analogique du monde dont il procéde se perpétue. C’est ainsi qu’a travers
Leibniz, la conception antique du monde passe dans la pensée moderne et y subsiste. Une
pensée a laquelle se dévoilent les ressemblances des choses entretient une relation secrete

avec 1’unité de tout. »3%°

368 Cf. GRASSI E., Die Macht der Phantasie, op.cit., p.181. Pour la notion d ingenium ou Witz voir chapitre V
de cette recherche.
39 BAEUMLER A., op. cit., p. 236.

111



Herder témoigne aussi avec son style, de ce changement de paradigme. Le reproche
majeur que Kant adressait a Herder, était son usage du langage imagé et son non-respect des
limites entre la sphére philosophique et celle de la poésie.?’® Gaier affirme que I’approche de
Herder des questions est toujours envisagée comme « triceps » i.e. comme philosophe,
historien et poéte, on ne peut pas donc faire une dissociation entre son style et sa pensée.?”!
Nombre de ses images et métaphores tiennent leur origine dans la biologie, ce qui confirme
le lien étroit entre sa pensée et son expression : la perspective « organique » et analogique de
la nature. Il arrive que chez Herder, les images se transforment en concepts et les concepts

en images, elles ont toujours une portée cognitive. >7?

Dans les prochaines lignes, nous aborderons la critique que le philosophe allemand réalise
dans son écrit mentionné. Dans un premier temps, nous reprendrons les postulats leibniziens
que le philosophe conteste. Puis la réinterprétation des « petites perceptions » et la notion
Empfingung dont Leibniz avait souligné la valeur et la potentialité pour la connaissance.
Toutefois, Herder rejette la taxonomie que Leibniz propose d’apres les critéres « claire » et
« distincte » des idées qu’établit Descartes. Pour Herder, la sensibilité est le point de départ
de la compréhension de la « condition » de I’dme humaine, et pour I’explication de la
connaissance. Il s’approprie, et a la fois transforme, le principe « fondus animae » que
Baumgarten reprend de Maitre Eckhart : « der Ganze Grund unsrer Seele sind dunkle Ideen.»

(Werke 11, 82)

Comme nous I’avons avancé, Baumgarten propose de fonder [’esthétique
comme cognitio sensitiva ; cependant I’approche de Herder est tout a fait différente.
Baumgarten s’inscrit dans le cadre de la psychologie de Wolff. Herder, de son c6té, congoit
un abord en « tripces ». Ce trait de notre auteur est d’une importance capitale en ce qui
concerne notre sujet de recherche. Dés son écrit Journal meiner Reise im Jahr1769, il définit
I’« esthétique » comme « eine Philosophe der Sinne, der Einbildungskraft, der Dichtung. »*7?

De ce fait, Herder aborde ces trois éléments selon une approche hors du cadre de la

370 MOSER Walter, « Herders System of Metaphors in the Ideen » in Johann Gottfried Herder. Innovator
Through The Ages, Boon, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1982, p. 102-134.

371 GAIER Ulrich, op.cit., p. 11.

372 SCHICK Edgar B., « Art and Science: Herder’s Imagery and Eighteenth-Century Biology », in German
Quarterly, (1968) 356-368. Ici p. 357.

373 HERDER J.G. Journal meiner Reise im Jahr 1769, (Hrsg.) K. Mommsen, Sttutgard, Reclam, 1976, p. 56.

112



« Schulphilosophie », il rejette la séparation de la psychologie entre le rationnel et la
psychologie empirique comme base des analyses des facultés. Il ne se contente donc pas
d’une étude seulement analytique, mais il en envisage une historique, anthropologique et

poétique.

Tous les mots que Herder emploie a propos de I’imagination, relévent de la plasticité et
les divers contextes dans les passages de ses écrits : phantaisie, sens interne, sensorium
commune, Einbildung, Einbildungskraft, Dichtungsmogen. 1l s’avére de surcroit que
I’imagination est toujours associée a la perspective que Herder développe dans son écrit sur
I’origine du langage, i.e., I’homme comme « Erfinder der Sprache ». Autrement dit,
I’imagination n’est pas une faculté isolée des autres dispositions ou des sens, ou sa
« sphere naturelle » ni une « faculty of mind », détachée de la volonté. Elle est congue comme
« lebende Synergie mit allen dem Menschne gegebende Kriften »*7* dont Iactivité est
proprement la créativité.3”> En outre, la position de Herder en ce qui concerne la révision de
la psychologie de son temps, réveéle un modeéle qui « extend the idealist definition of mind
towards the modern vision of psyche, including more than conscious potentials which can be

reveled in dreams or vision. »37°

374 HEINZ M., op.cit, p.124. ARENS Katherine, « Kant, Herder, and Psychology » dans Herder Today, p.
194.

375 FURST Gebhard, op.cit., p. 207.

376 ARENS K., op. cit., p. 193.

113



2.1 Herder et Leibniz

« Der Ausdruck Leibnizs, dafl die Seele ein
Spigel des Weltalls sei, enthilt vielleicht eine
tiefiere Wabhrheit, als die man aus ihm zu
entwickeln pfleget; denn auch die Krifte eines
Weltalls scheinen in ihr verborgen, und sei
bedarf nur einer Organisation oder einer Reihe
von Organisationen, diesen in Tétigkeit und
Ubung setzen zu dorfen. »

J.G.Herder

« La musique nous charme, quoique sa beauté
ne consiste que dans les convenances des
nombres, et dans le compte dont nous ne
apercevons pas, et que 1’ame ne laisse pas de
faire, des battements ou vibrations des corps
sonnantes, qui se rencontrent par de certains de
intervalles. »

W.G. Leibniz

Pour Leibniz, il était primordial de faire reconnaitre la langue allemande comme une
langue de méme valeur que le frangais et I’anglai. Dans son étude, Erick Blackwall présente
les principes que le philosophe d’Hanovre développe et son souci du « vasselage » de la
langue allemande vis-a-vis des autres langues européennes. Dans ses divers écrits sur la
langue allemande, Leibniz plaide pour une reconnaissance de la valeur de sa langue
maternelle et de ses avantages pour le discours philosophique.’”” L’idée leibnizienne « Die
Sprache ist ein Spigel des Vestande » est d’une importance décisive pour affirmer la
connexion entre le langage et la connaissance. Selon Blackwall, 1a notion de « Verstand » ne
peut se réduire a un sens purement rationnel, en raison de 1’intérét de Leibniz pour le projet
d’un langage logique mathématique, mais il évoque la maxime de Plulius Syrus « Sermo
animi est imago. »’'® Leibniz en effet écrit dans Nouveaux essais sur [’entendement humain:
« Je crois véritablement que les langues sont le miroir de I’esprit humain et qu’une analyse

exacte de la signification des mots fera mieux connaitre que tout autre chose les opérations

377 BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, p. 5.
378 Ibidem.

114



de I’entendement. »*”° On voit bien ici que le langage est non seulement un « instrument »
de I’entendement, mais également expression (Ausdriick) de celle-ci. Il peut travailler

seulement avec le langage qui a la fois « révéle » ses principes et opérations.38°

Trabant affirme que Herder est un penseur leibnizien, en ce sens que la « jubilation
de la diversité des langues » par Leibniz constitue aussi un des principes décisifs pour la
naissance de la philosophie du langage en conjonction avec Humboldt. Pour Leibniz, les
langues sont aussi des « tresseurs de la connaissance humaine, et c’est pour cela qu’il faut les
soigner et les étudier. »*8! Les écrits de Herder comme Fragmenten (1762) et Uber den Fleif3
in mehren gelehren Sprachen (1764) témoignent de la prééminence des questions sur le

langage dans sa pensée philosophique, anthropologique et de la philosophie de I’histoire.38?

Herder construit en fait sa pensée philosophique en s’appropriant des principes
leibniziens déja annoncés tout en les transformant. I les relie dans le résumé de la premicre

partie de Vom Erkennen und Empfindung, premiére version :

Die menschliche Seele als ein eingeschrinktes Wesen hat auch keine unendliche Kraft, zu
erkennen, und umfasset nicht das Weltall in seinem ersten Grunde. Der Schopfer hat sie
also an eine organische Materie als einen kiinstlichen Auszug des Weltall gekniipft, daf3
sie mittelst seiner erkenne und sich das Weltall nach Analogie desselben bilde. Das ist der
Leib, ein Analogon ihrer Kréfte und ein Auszug, Symbol, ein vorstellender Spiegel des

Universum fiir sie (2 la portée d’elle) (Werke 11, 556)

Dans la premiere partie, Herder pose un des principes philosophiques de sa théorie de
la connaissance et de la psychologie : I’ame humaine est un étre limité, en conséquence elle
ne peut pas connaitre I’univers en ses causes ou raisons. Elle est unie a un corps, a la matiére
organique par laquelle elle peut sentir, connaitre et représenter.’®> Ces principes

philosophiques reposent sur la théorie des monades. Leibniz définit la monade comme « un

379 LEIBNIZ W.G., Nouveaux essais de [’entendement humain, Paris, Ed. Garnier Flammarion, 1966, p.261.
38 DREIKE M.B., op.cit., p. 12.

381 TRABANT J., « Quand I’Europe oublie Herder, Humboldt et les langues, in Revue germanique
internationale, 20 (2003), 153-165.

382 TRABANT J., « Herder and Language », in 4 Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit.,
117-139. GAIER U., op. cit., pp. 34-74.

383 LEIBNIZ G.W., Monadologie, parallelausgabe franzosisch-deutsche von J.Ch. Horn, Frankfurt am Main,
Européische Verlangsanstalt, 1962, Monadologie § 48.

115



miroir vivant perpétuel de I’univers. »3¥* Elle est capable de représenter tout I’univers, « en
représentant ce corps qui lui appartient d’une maniére particuliére. »**° Il emprunte a Aristote
la notion d’entéléchie pour caractériser I’ame avec un corps, lequel appartient a une monade,
qui est « un vivant. »*%¢ Avec I’idée de « matiére organique » réécrite par Herder, Leibniz
fait écho aussi au principe du philosophe grec selon lequel un corps animé est un organisme,
mais il fait aussi référence aux opérations de I’ame en son unité. *¥7 De surcroit, le théme de
la vie organique imprégne abondamment la pensée de Leibniz, « il s’extasie de la plénitude
de la nature. » Certainement, Leibniz congoit ’'univers comme une « activité sans repos,
comme vie douée d’une force créative infinie. » Selon Mahnke, il crée la notion moderne
d’énergie : « L’importance de sa découverte c’est qu’il insére le psychique dans le domaine
de la nature en ramenant le psychique et le physique au méme dénominateur commun de

I’énergie. »%8

Dans Principes de la nature et de la grdce fondés en raison de 1714, son auteur définit
la monade comme « un étre capable d’action. » En outre, il réalise la distinction entre
perception et apperception, la premicre est « 1’état intérieur de la monade représentant les
choses externes », ’apperception est la « conscience réflexive de cet état intérieur. »*%° Enfin,
Leibniz considere que 1’esprit ou ame raisonnable, celle qui est arrivée a « déplier tous ces
replis » est une « image de la Divinité » qui est aussi « capable de produire quelque chose
qui leur ressemble. » En d’autres mots, il souligne le pouvoir « créatif » de I’ame puisque
elle est capable « d’imiter dans son département et dans son petit monde ou il est permis de
s’exercer, ce que Dieu fait de grand. »*°° Bref, pour Leibniz, I’Ame est une monade ou

substance simple, elle est activité, spontanéité et autonomie.

384 Ibidem. § 56 et 78.

385 Ibidem. § 62.

386 Ibidem. § 63.

387 Moreau ’explique de la maniére suivante « L’ame est forme ou entéléchie premiére, d’un corps organisé,
de ’organisme vivant, c’est a dire qu’elle est I’ensemble des fonctions par lesquelles il réalise sa finalité propre
et qui s’exercent spontanément, deés qu’elles ne rencontrent point d’obstacle. C’est de la méme fagon que pour
Leibniz, la force active primitive, immanente a chaque substance corporelle, se déploie spontanément en
mouvement, dans la mesure ou le permet 1’équilibre universel. « MOREAU Joseph, « Tradition et Modernité
dans la Pensée de Leibniz », in Studia Leibnitiana, 4.1 (1972), 48-60. Ici p.52.

388 MAHNKE D., « Le concept scientifique de I’individualité universelle selon Leibniz », in PHILOSOPHIE,
Revue trimestrielle, N° 39 (1993), 129-175. Ici p.130

389 LEIBNIZ W.G., Principes de la nature et de la grdce fondés en raison, § 12.

390 Jbid. § 14.

116



Ce trait de la pensée leibnizienne est la source principale de la perspective que Herder
développe dans son approche de la nature et dans le domaine des processus de 1’esprit.
Toutefois, comme nous 1’avons avancé, Herder critique fortement le principe leibnizienn de
I’harmonie préétablie, 1’« influence idéale » entre deux monades ou de I’interaction
« préétablie » entre I’ame et le corps. Comme 1’a souligné Gaier, 1’ouvrage de Herder est une
critique de la position « idéaliste » de ’auteur de la Monadenlehre.**! 11 attaque cette question
dans la troisiéme version de manicre implicite. Herder se demande : « Ich kann mir iiberhaupt
nicht denken, wie meine Seele etwas aus sich spinne und aus sich eine Welt traumer? »
Herder en fait rejette 1’autonomie de la monade, la « Formular Philosophie » écrit-il : « alles
aus sich aus innerer Vorsetellungkraft der Monade herauswindet, [...] weil sie Alles in sicht
hat; ich wail} aber nicht, wie es dahin gekommen, und sie weil3 es selbs nicht. » (Werke 11,

687)

Pour exemplifier les relations entre le corps et I’ame, Herder reprend un des themes
les plus débattus autour de 1’imagination depuis 1’antiquité : L’« influence » de la mére sur
le feetus.3®> Herder considére que I’imagination est 1’union de I’Ame et du corps. Dans
I’imagination, ajoute-t-il, converge toute vie, « Reiz » et « Trieb ». 1l souligne qu’il faut
prendre ce mot « Einbildung » dans le sens de « ein- bilden » et de « Mitte » : « Wir werden
gebilde, sagt die morgenlédndicher Weisheit, in SchooB3e der Lebensmutter, wie Mittelpunkt
der Erde,wohin alles Einfliisse und Eindriicke zusammen stromen. Hierinn sind die Weiber
die Philosophen, wir nicht die ihre. » (Werke 11, 686) Herder affirme également que cette
image peut expliquer « I’influence du corps sur I’ame et de I’ame sur le corps », le corps avec
toutes ces « invisibles » et « obscures » forces sont dans une liaison avec les forces

« spirituelles » comme la volonté ou la pensée. Autrement dit, les « dunkler Empfindungen »

391 « Mais dans les substances simples n’est qu’une influence idéale d’une monade sur I’autre. » § 51

392 Cette idée est née dans la médecine avec Hippocrate, Aristote et Galien. Dans la Renaissance, Montaigne
est un des penseurs qu’il reprend, ainsi que Malebranche. Ce dernier est considéré comme un des « ennemis »
de I’imagination, il décrit une « physiologie du péché original » sur la base d’une perspective négative de
I’imagination. Pour lui, il existe « une communication entre le cerveau de la mére et celui de son enfant : les
sentiments et les passions sont des suites naturelles des esprits et du sang, et ces mouvements se communiquent
nécessairement de la mére a I’enfant le corps de I’enfant ne fait qu’un méme corps avec celui de la mére, son
sang et les esprits sont communs a I’une et a 1I’autre. » Cf. MALEBRANCHE Nicolas de, De ['imagination. De
la recherche de la vérité livre II, Paris, Presses Pocket, 1991, p.131. DURBECK G., op.cit. p. 98.

117



du corps sont la condition de la « formation » du « helle Denke » ; comme le souligne Herder,

la pensée est « formée » aussi dans « I’obscurité » et dans « le milieu. »

Unser ganzer Korper in seinen mancherlei Theilen so mannichfaltig beseelt, nur ein Reich
unsichtbarer, inniger, aber minder heller und dunkler Krifte zu sein scheint, das im

genauesten Bande ist mit der Monarchie, die in uns denkt und will ... [...] (Werke 11, 684]

On peut voir ici que Herder prend positivement 1’idée déja établie dans la pensée
philosophique occidentale : I’imagination constitue I’unité de 1’ame et du corps. Mais il voit
plus loin, il envisage de dépasser le mécanicisme de I’explication des processus
physiologiques-psychologiques et du dualisme, sur la base de la philosophie de Leibniz et de
la science de son temps, en particulier avec Albrecht von Haller.’*3 L’exemple de la mére et
du feetus met en relief la dimension « organique » du mod¢le que Herder propose. De méme,
il exemplifie ce trait fondamental de sa pensée philosophique avec une autre image, a savoir

le développement d’un arbre :

Je tiefer Jemand in sich selbst, in den Bau und Ursprung seiner edelsten Gedanken hinab
stieg, desto mehr wird er Augen und Fiile decken und sagen: «Was ich bin, bin ich
geworden. Wie ein Baum bin ich gewachsen; der Keim war da, aber Luft, Erde und alle
Elemente, die ich nicht um mich setzte, mufiten beitragen, den Keim, die Frucht, den

Baum zu bilden. » (Werke 11, 692)

I1 corrobore Leibniz et il fait notamment écho au principe leibnizien de « loi de la

continuité de la nature. » Dans Nouveaux essais, son auteur explique :

Rien ne se fait tout d’un coup et c’est une de mes grandes maximes et les plus vérifiées,
que la nature ne fait jamais de sauts : ce que j’appelai la loi de la continuité. [...] Elle porte
qu’on passe toujours du petit au grand, et a rebours, par les degrés et par les parties et que
jamais un mouvement plus petit, comme on n’achevé jamais parcourir aucune ligne plus
petit [...] tout cela fait juger que les perceptions remarquables viennent par degrés de

celles qui sont trés petites.’**

393 ZAMMITO John, « Physiological Psychology: Herders Engagement whit Haller in the 1770 », in
op.cit.p.444.
394 LEIBNIZ W.G. Nouveaux essais de ['entendement humain, p. 43.

118



Le développement graduel des forces et sensations « obscures » du corps vers le clair
est une forme de la loi de continuité. Il est permis d’affirmer que Herder propose que le corps
et ’dme sont deux « dispositions spirituelles » d’une « force organique », **° qui se
différencient selon leur degré de clarté et de distinction et selon des grades d’organisation.
Herder transforme ainsi la potentialité cognitive de la sensation (Empfindug) que Leibniz
formule dans ses divers écrits comme Von der Gliickseligkeit, ou a travers des exemples d’art
comme la musique, il décrit la qualité des sensations avec le je ne sais quoi, « mans sagt
insgemeint : es ist ich weif3 nicht was, so mir an der Sach gefillet, das nennet man

Sympathie. »*°° Tout comme dans son écrit de 1714, ou il exprime :

Chaque ame connait 1’infini, connait tout, mais confusément, comme en me promenant
sur le rivage de la mer, et entendant le grand bruit qu’elle fait, j’entends les bruits qu’elle
fait, j’entends les bruits particuliers de chaque vague, dont le bruit total est composé, mais
sans les discerner ; mais ces perceptions confuses sont le résultat des impressions que tout

univers fait sur nous. 3’

Dans Les Nouveaux essais, il associe les sensations confuses a la « découverte » des
. : . ) oo » .

petites perceptions « qui affectent en permanence 1’ame. » Leibniz caractérise ces perceptions
comme « obscures dans leur assemblage. » Dans son interprétation, Trabant remarque par
ailleurs que les exemples que Leibniz fournit des petites perceptions dénotent leur caractére
« akroamatisch », i.e. qu’elles s’attachent a 1’ouie. Dans cet ouvrage, il dit en effet :
« Drailleurs, il y a mille marques qui font juger qu’il y a a tout moment une infinité de
perceptions en nous [...] C’est ainsi que 1’accoutumance fait que nous ne prenons pas garde

] »3% 11 faut remarquer que I’univers

au mouvement d’un moulin ou a une chute d’eau [...
pour Leibniz, a la suite de Trabant, aussi « sonne » et « respire », il est une « Sympnoia

panta », expression que Leibniz a empruntée a Hippocrate. Cette perspective a une

395 Comme écrit Heinz, « Herder rendre spirituel la nature et naturalise le spirituel. » HEINZ M., op.cit., p.
112.

3% LEBNIZ G. W., Von der Gliickseligkeit, in op.cit., p. 392. Cursives de Leibniz.

397 LEIBNIZ W.G., Principes de la nature et de la grdce fondés en raison, §13 in présentation et notes de
Chr. Frémont, traductions de Chr. Frémont, revues par Catherine Eugéne, Paris, G.F. Flammarion, 2001.
3%8 LEIBNIZ W.G., Nouveaux Essais sur [ 'entendement humain, op.cit., p. 37.

119



importance centrale dans les idées du philosophe allemand sur le langage, méme si, comme
I’affirme Traband, il reste dans 1’épistémologie occidentale, laquelle identifie la connaissance
avec I’ceil, la lumiére et les idées claires et distinctes. Toutefois, 1’héritier de ce monde
sonnant est Herder, lequel va opérer un tournant épistémique que ’interpréte de Leibniz
formule en termes d’une « Metaphorik des Erkennes ». La tradition occidentale inaugurée
dans la philosophie grecque, il la caractérise comme « Erkennende Sehende » ou la
philosophie du langage est iconographique ou « visuelle Sprache », elle est essentiellement
« Gegen-Stinde, nicht die Um-Stinde des Sprechens ». A ce dernier, correspond le terme
« akromatisch », qui est « ein fondamental auf dem Horen aufbauendes Denkens ».3% Cette

perspective sera développée par Herder dans sa production de 1772.

Dans la voie des idées ou représentations claires et distinctes, I’opuscule de Leibniz,
Les Meditationes de Cognitione, veritate et ideis 1684, se trouve étre la premicre objection
dirigée contre la dichotomie cartésienne. Pour Descartes, les idées sont obscures en raison
de « I’unité de 1’ame et du corps », mais aussi a cause de ce que « nous ne sommes pas tous
parfaits. » Seules les idées claires et distinctes « qui viennent de Dieu sont vraies. »**° Leibniz
par contre propose une taxonomie selon une gradation de perfection conceptuelle : « une
connaissance est obscure ou claire ; une connaissance claire est confuse ou distincte ; une
connaissance distincte adéquate ou inadéquate ; et une autre, symbolique ou intuitive. »*!
Cette classification est considérée parallele a la distinction entre la passivité et ’activité de
I’ame selon la distinction d’Aristote. Les sensations et les représentations obscures et

confuses correspondent a la condition de passivité de 1’ame, tandis que les idées claires ou

intuitives correspondent a I’activité de celle-ci.*0?

Cette taxinomie est objet d’une critique ironique par Herder dans son ouvrage.

Vor solchem Abgrunde dunkler Empfindungen, Kréfte und Reize graut nun unsrer hellen
und klaren Philosophie am Meisten; sie segnet sich davor als vor der Holle unterster

Seelenkrifte und mag lieber auf dem Leibnizischen Schachbrett mit einigen tauben

399 TRABANT lJiirgen, Europdisches Sprachdenken. Von Platon bis Wittgenstain, Deutschland, Verlag C. H.
Beck, 2006, p. 179.

400 DESCARTES R., op. cit., p. 38.

01 LEIBNIZ G. W., Opuscules Philosophiques choisis, texte latin établie et traduit par Paul Schrecker,
Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 2001, p. 17-19.

402 DREIKE B., op.cit., p. 74.

120



Wortern und Klassifikationen von dunkeln und klaren, deutlichen und
verworrenen ldeen, vom Erkennen inund aufer sich, mit sich und

ohne sich selbst u. dergl. spielen. (Werke 11, 674) [kursives de Herder]

Contrairement a la philosophie de son temps, Herder fonde son épistémologie sur une
conception positive de 1’obscurité. Que signifie pour Herder I’obscur, comment peut-on
interpréter les expressions telles que : « dunkeln Sinnen, dunkeln Krdfte, dunkeln Wiinsch ? »
(Werke 11, 545) Herder transforme la perspective leibnizienne sur les petites perceptions,
lesquelles sont la source de I’obscur, en un « antropologisches Datum. »*** Ainsi, le monde
de I’inconscient, des réves et de l’imagination caractérisée comme « Ein-bildung » et
« milieu », constituent les éléments essentiels de la pensée anthropologique de notre auteur.
Selon Herder, les relations entre la sensation et la connaissance relévent de la liaison intime
du corps avec I’ame. Le principe qu’il propose, a savoir « das Leibapriori der seelischen
Vorstellungkraft », constitue le point de départ anthropologique de sa théorie de la

connaissance.

Alexander Baumgarten, de son coté, crée 1’esthétique a partir de cette découverte de

Leibniz. 1l écrit dans Metaphysik au § 514 :

Eine Gesamtheit von Vorstellungen in der Seele ist eine ganze Vorstellung, deren Teilen
heiflen Teilen heiflen Teilvorstelungen, und die Gesamtheit der dunklen unten diesen ist
das Feld der Dunkelheit (Finisternis): dies ist der Grund der Seele. Die Gesamtheit der
klaren Vorstellung ist das Feld der Klarheit, (des Lichtes), das die Felder der
Verworrenheit, der Deutlichekeit und der Vollstidndigkeit in sich faft.

Comme le souligne Tedesco entre autres, Herder et Baumgarten prennent tous deux
comme principe I’intégration de la « Dunkelheit » dans la réflexion philosophique, elle

envisage la réévaluation cognitive de la sensibilité humaine.*** La notion « Grund der Seele »

403 ADLER Hans, Die Prignanz des Dunklen. GnoseologieAsthetik- Geschichtsphilosophie bei J.G.Herder, p.
18.

404 TEDESCO Salvatore, « A.G. Baumgartens Asthetik im Kontext der Aufklirung: Metaphysik, Rhetorik
Anthropologie », in Aufkldrung, 20 (2008), pp. 137-50. Ici p. 143. ADLER Hans, op. cit., p. 20. BARNOUW
Jeffrey, « The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German Enlightenment: Leibniz, Baumgarten
and Herder », Studies in Eighteenth Century Culture, 24.1 (1995), pp. 29-50.

121



est aussi transformée par Herder. Pour lui, « fondus animae » constitue, comme nous I’avons
dit, une dimension anthropologique, mais Herder n’essaie pas de ramener cette dimension
« obscure » aux criteres de clarté ou de distinction, etc. Mais il propose avec son image de
Pygmalion lui réveiller et relever du « Wesen der Seele » et de 1’étroite relation entre la
« Empfindundg » et le « Gefiihl », qu’il trouve plus proche de cette « fondus animae. » %3 11

oppose a la clarté et distinction des idées, la « Wahrheit, Lebendigkeit, Klarheit » des images.

En outre, chez Herder, I’imagination est étroitement liée a cette notion d’« obscurité »
et aussi a I’unité étroite entre le corps et I’ame. Chez Baumgarten, 1’imagination est analysée
dans le cadre de la psychologie empirique.**® Mais elle est aussi intégrée dans les principes
de la tradition humaniste de la rhétorique ancienne. De ce point de vue, I’esthétique, comme
I’a montré plus récemment Buchenau, a la suite de Tedesco, est née en relation étroite au
projet de fonder une science ou logique de « I’invention. »*7 Le projet de Baumgarten se
veut ainsi débiteur de la tradition rhétorique en ramenant les écrits de Cicéron dans ses
Meéditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant a l'essence du poeme de
1735.4%8 11 recourt également a Cicéron pour étayer les principes sur 1’ « Erfindungskunst »,
« génie » ou I« ingenium. » Toutefois, il reste dans le cadre du rationalisme, comme Wolff,
il croit que « the asthetic jugement can be demonstraded » et en la « subordination » de

I’imagination a la raison en vue de trouver une « logique » d’« invention ».4%

En d’autres mots, Baumgarten n’associe pas la « Dunkelheit » a 1’imagination. Sa
pensée anthropologique reste dans le rationalisme de 1’Aufkldrung. L’imagination ne joue
aucun role dans la recherche de la nature de I’homme. L’apport majeur de sa pensée
philosophique est la réévaluation de la sensibilité et la fondation de 1’esthétique comme
science de la sensibilité, laquelle a son propre critére de « rationalité ». En accord avec

Buchenau, I’importance de I’anthropologie de Baumgarten réside dans la réinterprétation de

405 SOLMS Friedhelm, Zur Friihgeschichte der dsthetischen Theorie bei Baumgarten und Herder,
Heidelberg, Klett Cotta, 1990, p. 130.

408 Voir supra. Introduction de cette recherche.

407 BUCHENAU Stefanie, The founding of Aesthetics in the German Enlightenment. The Art of invention and
the Invention of Art, Cambridge, Cambridge University Press, 2013, p. 123.

408 MIRBACH Dagmar, « Alexander Gottlieb Baumgarten: ,,Gnoseologie Rhetorik* Baumgartens Rethorik
im Spannungsfels von cognitio und propositio », in Herders Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts.
Beitrdge zur Konferenz der Internationalen Herder-Gessellschaft. Schloss Beuggen nahe Basel 2012, (Hrsg.)
Ralf Simon, Heidelberg, Synchron, 2014, p. 98.

409 BUCHENAU S., p. 9.

122



la notion d’ « Empfindung », selon laquelle elle « involves a rudimentary form of self-
conscioussne » et en la récupération de la tradition de la rhétorique, laquelle avait identifi¢ la
raison avec logos (Rede). Dans la fondation de la nouvelle discipline philosophique, il
rassemble les « facultés inférieures » comme la mémoire et I’imagination, mais inclut aussi

le « wit » en relation la raison comme « analogie rationis. » *1°

Contrairement au traitement de Baumgarten, Herder élargit la « métaphore » de
I’obscur. Comme I’a montré Herz, elle fait aussi référence a la phrase de Paul « Aujourd’hui
nous voyons au moyen d’un miroir, en €nigme, mais alors nous verrons face a face ;
aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaitrai comme j’ai €t¢ connu. » (1 Cor.
13.12) Herder associe miroir et énigme (dunkeln) et crée I’image « dunkeln Spiegel. »*'!
L’emploi par Herder de ce passage a, comme chez Hamann, une critique de la connaissance
des rationalistes, elle signifie la limite « scatologique » de la connaissance humaine. Un des
¢léments que Herder met en relief avec cette image est 1’association avec les réves. Dans ses
diverses ceuvres, il introduit le monde du réve comme dans la derniére version de Vom
Erkennen und Empfingung et dans Plastik.*'?> D’aprés Herz, le réve tient une importance
essentielle dans la pensée de notre auteur, il illustre « Kombination und Verschmelzung
hetereogener Beziehungenlemente, deren Verbindung zwar logisch erscheint, aber dunkel
bleibt. » Aussi, le réve est un mélange de « réalité et fantaisie. » En outre, Herder poéte prend

I’expression de Calderdn de la Barca « la vida es un suefio » (Das Leben ist ein Traum).*!3

Autrement dit, Herder reste plus proche de Leibniz. Dans ses écrits, qui maintiennent
une relation avec sa production Vom Erkennen und Empfindung, il esquisse les thémes
fondamentaux qui constituent les trois versions de celle-ci. Il s’occupe avec les questions
auxquelles la théorie des monades ne peut pas répondre, a savoir, la relation entre 1’esprit et
la matiere, ou la relation corps et I’ame, et la communication entre les monades. Il emprunte

aussi a Leibniz le principe de ’individualité, chaque monade est « un monde intérieur

410 1bid., p.154.

#11 HERZ Andreas, Dunkler Spiegel- helles Dasein. Natur, Geschichte, Kunst im Werk J.G. Herder, Heidelberg,
C. Winter, 1996, p. 20.

42 Vom Erkennen und Empfinden der menschlischen Seele. Bemerkungen und Triumen (1778); Plastik.
Einige Wahrnehmungen iiber Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume (1770).

413 HERZ Andreas, op. cit., pp. 22-24.

123



individualisé » puisqu’elle est un « petit univers particulier. »*'* Notamment, les termes
comme apperception, perception, représentation sont étroitement liés dans son essai. De plus,
il récupere le theme de la « cognitio obscure », enfin il construit sa théorie sur I’origine du
langage avec ce principe « akroamatisch » dont le résultat est un tournant épistémique dans

la pensée philosophique occidentale.

2.3 Le ton : « eine musicalische Monadologie »

Die Wollust der Tonkunst liegt tief in uns verborgen:
sie wiirk in der Berauschung: sie verschwindet und
148t eine so kurze Spur nach, als das Schiff im Meer
und der Pfeil in der Luft, und der Gedanke in der Seele

J.G. Herder

44 Ibid., p.160.

124



Les écrits de Herder Kritische Wiilder (1769), Abhandlung iiber den Urprung der
Sprache (1772) et Plastik (1778), entretiennent un lien étroit, puisqu’ils contiennent les
principes anthropologiques qui seront évoqués dans ses ouvrages ultérieurs. La pensée
anthropologique du philosophe et poé¢te abandonne la définition métaphysique de I’homme
comme un étre rationnel, principe qui avec Baumgarten, malgré sa réévaluation de la
sensibilité, reste encore intouchable.*!> Par contre, Herder, avec son expression « Die

Einziehung der Philosophie auf Anthroplogie »,*!6

¢tablit son programme philosophique. Il
se questionne sur I’homme dans sa dimension sensible et rationnelle. Sa recherche dépasse
les limites des domaines du savoir et y relie 1’anthropologie, la psychologie, 1’histoire,
I’esthétique et la philosophie du langage. Le point de départ de Herder est le corps humain,
non pas une psychologie qui privilégie une seule faculté, mais la recherche des sens et leurs
relations. Pour le penseur allemand : « Die primére Tatsache menschlischen Leben ist seine
Leibgebundenheit; also miissen wir damit anfangen, die Sinne zu studieren: Wozu hat ser
Mensch Augen, Ohren, Nase, und Hiande?. Was kann er erfahren, indem er diese einsetzt,

und wo liegen ihre Grenzen? »*!7

Les penseurs du XVIII¢ siecle avaient une fascination pour les personnes aveugles
depuis le probléme de Molyneux; Ils se questionnent sur la relation entre les sens et leur
participation et contribution dans la perception.*'® Dans ses ouvrages, Herder emploie a
maintes reprises I’écrit de Diderot Lettre sur les aveugles pour formuler ses propres

conjectures. Il aborde cette question selon une approche anthropologique et esthétique.

Trabant souligne que Herder accomplit une révolution dans la pensée occidentale
lorsqu’il abandonne la hiérarchie traditionnelle des sens ; le sens de la vue perd son statut
privilégié et I’ouie acquiert une place de premier rang. Herder réalise des réflexions sur

I’anatomie de 1’ouie et I’expérience du ton pour révéler la nature et fonction de ce dernier.

415 BUCHENAU Stefanie: « Baumgarten never abandoned the idea that reason represents man’s specific and
essential property. », op .cit., p. 154.

416 GAIER U., op.cit.,p. 14.

4“7 MAUERE M., op.cit., p. 59. GAIER U., op. cit., p. 27.

418 UTZ Peter, op.cit., p. 26.

125



Dans sa production de 1769, il esquisse en effet « the discovery of Ear », principe qui
lui fournira les arguments pour défendre 1’idée selon laquelle I’ouie est le sens du langage.*!°
Dans Kritische Wilder, Herder aborde divers themes d’esthétique, cet ouvrage est considéré
comme 1’un des plus importants écrits d’esthétique du XVIII® si¢cle.*?° Dans viertes
Kritisches Wiilder, en particulier dans la deuxiéme partie, il aborde des questions qui ont une
place centrale dans sa philosophie, a savoir les idées sur la musique et une théorie de la
perception selon laquelle le sens de 1’ouie est 1’interface du corps et de I’ame et le
(Middelsinn) celle de la vue et du toucher. En outre, Herder aborde le théme de la sensation

(Empfindung) qu’il considére proche de la musique.

Ces trois €crits contiennent de maniere explicite une critique de la connaissance, qui
se fondait sur les critéres de clarté et de distinction des idées. De méme, dans le cadre de sa
réflexion sur Dart et la beauté, il rejette les principes de la philosophie rationaliste, dont la
définition de la beauté qu’il juge abstraite et sans relation aucune avec I’expérience des sens,
ou elle est réduite a la vue, « hellsichtig Auge.»**! En ce qui concerne les thémes de viertes
Kritische Wiilder et Plastik, il faut, comme 1’a souligné Adler, différencier la question
« esthétique » en relation avec le théme de la beauté et I’art, et 1« aitshesis », terme qui fait

référence a la nouvelle discipline philosophique « scientia cognitionis sensitivae.»**?

Dans les prochaines lignes, nous nous bornerons a exposer la manieére dont Herder
relie sa description de I’ouie a la formulation de la notion d’image, laquelle met en question
la seule explication mécaniste. Il s’agit pour Herder de montrer que 1’image, aussi réduite a
la vue, laquelle résulte de la perception, n’est pas une simple « image matérielle. » La création
des images est un processus plus complexe, qui résulte de la « force » et de I’activité de I’ame

qui est incitée par les sens et particulierement par 1’ouie. Herder écrit dans ses Ideen : « Der

4“9 TRABANT J., op. cit., p. 355.

420 Introduction 8 HERDER Johann Gottfried, Selected Writings on Aesthetic, translated and edited by Gregory
Moore, Princeton University Press, Princeton and Oxford, 2006, p. 11.

421 « Theory of the eighteenth century based itself only on the “hellsichtige” eye. In contrast to the “dumpferer”
(duller) powers of sensations, the eye was given the task of providing reason with preobjective images of reality.
The human being, who is constantly tautened by other sensations, is accordingly obligated to mistrust his lower
organs of perceptions. GREIF Stefan, « Herders’s Aesthetics and Poetics », in 4 Companion to the Works of
Johann Gottfried Herder, op. cit., pp. 142-164.

422 ADLER H., op. cit., p. 1 11.

126



Mensch der Erde ist noch ein Zogling des Ohr durch welches er die Sprache des Lichts
allméhlich erst verstehen lernt. » (Werke 111/1, 114)

Dans la discussion sur la théorie de la musique, Herder commence sa critique en
questionnant les théories de son temps, puisqu’elles abordent les principes de la musique de
maniére abstraite, a savoir, a travers de la mathématique ou quantitativement, ou pour la
physique, qualitativement. Il mentionne particuliecrement Jean-Philippe Rameau et
D’Alembert. Il rejette les principes d’harmonie ou de mélodie car ce sont des principes de
relations numériques. Selon Herder, ces deux sciences n’expliquent rien sur la nature
subjective de I’expérience de la musique, il argumente que « das Ohr, als Ohr kein Verhéltnis
empfinden kann [...]. Il pose donc la question : « Wie Ton als Ton auf uns wiirkt. » [...] wie

dieser in der Seele wiirkt und sie bewegt. » (Werke, 11, 142) [cursive de Herder]

Comme Leibniz, Herder pense que nous vivons dans un monde qui est rempli de sons,
et il a comme projet de développer '« esthétique de la musique », qu’il nomme « eine
musicalische Monadologie. »*** Son but est de découvrir la relation entre ce monde sonnant
et ’homme. 11 considére le ton comme 1’¢1ément constitutif et irréductible de I’univers de la
musique; avant de parler des relations abstracts, il voit que : « im ersten Moment der

Sensations, im simpeln Wohllaut, die Basis aller Musik liegt. » (Werke 11, 144)

Il exemplifie avec un aveugle ; comment, seulement a travers le ton, peut-on accéder
a une expérience purement intérieure de 1’existence humaine dans son unité de I’ame avec le
corps. Il y a ici un trait de piétisme religieux dans les expressions de notre auteur, lorsqu’il
affirme la « grof3e Innigkeit des Gehors » et qu’il réalise la distinction entre le « duflere Ohr »
et le « innere Ohr. » Le moment de la sensation qui est li¢ a 1’ouie intérieure est le « Weg zur

Pathetik aller einfaches Musicalischen Accente. » (Werke 11, 153)%4

Der Blindgeborne hat ein ungleich tieferes Gefiihl fiir die ersten Momente des Wohllauts,
als der zerstreunte Sehende, den tausend dullere Fldchenbilder von seinem innern Sinne

des Tongefiihls abrufe. Jener ist von diesem weggewandt; natiirlich und ewig also in der

423 « Die Welt ist Klang. Der Mensch wird in eine ,,Ton -Welt* hineingeboren. Ja mehr noch:Schon vor seiner
Geburt nimmt er als Embryon Tone wahr. Bevor er sehen kann, hért er. » MAURER M., op. cit., p. 68.

424 WATKINS Holly, « From the mine to the shrine. The critical origins of musical deep », in 19-ht. Century
Music, Vol.27. N.3 (2004), pp. 179-207.

127



ungestorten Stille [...] Er ewig in dieser Stille, so ganz in sein inners fithlendes Ich

versammelt, und ohne Unssin zu sagen, ganz Ohr [...]. (Werke 11, 154)

On peut affirmer que dans ce passage, Herder formule un des principes de sa
philosophie et posture anticartésienne lorsqu’il écrit « ich fithle mich !, ich bin.! Ich glaube,
daB} es fiir einen Blinden mdglich ist, den ganzen Korper in seinem Gebédude auf Krifte der
Seele zu reducieren. »**° Dans son projet musical, le ton est proprement 1’objet de 1’ouie et
de la belle écoute (Héorbarschone), les approches mathématiques et physiques qui réalisent
des calculs du temps d’une vibration ou des relations des intervalles, ne sont pas capables
d’apporter des éclaircissements « vom einfachen Tone selbst ; nichts von der Energie
desselben aufs Gehort, nichts auf der Anmut derselben, einzeln und in der Folge [...] »

(Werke 11, 142.)

Il réalise ensuite la distinction entre le son (Schall) et le ton. Ici, il prend le langage
de Leibniz, le son est un « Aggregat » et « Masse » de tons, tandis que le ton est « simple.»
Il caractérise le son comme « dunkeln » et « konfus », le ton est 1’« einfaches, kriftige
Moment.»*¢ C’est I’ouie interne qui réalise la tAche de la transformation, « eine

427 du son en ton, d’un « Korper » a un ton,

Transmutation in quasi alchimistische Sinne »,
lequel est « ein korperliche, immaterielle konstitutive Element des Schalls. » De plus, il
propose aussi une « Physiologie des Sinnesempfindung » en reprenant les principes de la
physiologie des nerfs et fibres, qu’il considére essentielle pour expliquer la « Dynamik der

Seele. »*?8

Herder affirme en effet que [’ouie extérieure est constituée seulement du
« Tympanum », tandis que 1’ouie intérieure est étroitement liée aux nerfs et fibres, et de cette
manicre est la « Werkzeug der Empfindung. » C’est justement la variété des sensations
expérimentées que I’approche mathématique et physique ne peut pas étudier. Herder, avec

son usage poétique des mots, caractérise sa recherche comme une « innere Physique des

425 HERDER J.G., Vom Sinn des Gefiihls, in Werke, 11, p. 244.

426 Sur I’approche proprement esthétique voir : MARKWARDT Bruno, J.G.Herders « Kritische Wiilder »,
Leipzig, Quelle & Meyer, 1925, p. 118.

427 MARKWARDT B., p. 119.

428 GESCHE A, op.cit., p. 45.

128



Geistes » pour découvrir la « Gegend in der Seelenlehre des Schonen. » (Werke 11, 146) 1l
emploie aussi une métaphore pour décrire la variété de sensations comme de tons. Il réalise
I’analogie des touches d’un piano, chacune produit un ton déférent, il est une « Wiederschalle
eines Klaviers », ainsi les nerfs de ’ouie exécutent une sorte de « Saitenspiel der
Gehortfibren » qui sont tous différents, par leur nombre, leur taille, et leur relation entre eux.
Dans ce « Saitenspiel » il reconnait la rencontre entre le corps et I’ame, ou 1’esprit. (Herder
emploie les termes, Seele, Geist, Natur comme synonymes). Il adopte aussi cette image pour
décrire le passage de la sensation ou perception a la sensibilité ou sentiment, grace aux « feine
Nerve des Gehors, die die Nachbarin des Geistes ist. » Ici, réside proprement la puissance du
ton sur I’ame : « das ist Energische Kraft, das Pathos, die Tiefeindringende auf die Seele :
die Welt eines neuen Gefiihls. Alle unsre Empfindungen werden hier ein Saitenspiel, dessen

sich, das, was Ton heilit. » (Werke 11, 205)

Herder énumére diverses propriétés du sens de 1’ouie a partir de ces observations :

Das Bild des Auges ist mit zwar in der Seele, aber der Gegestande des Bildes schwebt mir
doch auBler zur klar vor. Das Ohr ist der Seele am nédchsten-eben weil es ein inneres Gefiihl
ist. [...] Das Auge, die dulleree Wache der Seele, bleibt immer ein kalter Beobachter, er
sieht viele Gegestande, klar, deutliche aber kalt und wie von Auflen. Das Gefiihl, [le
toucher] ein starker und griindlicher Naturforscher denn Sinne, gibt die richtigsten,
gebissesten und gleichsam vollstandigsten Ideen [...] Der Gehort allein ist der Innigste,
der Tieffer der Sinne, nicht so deutlich, wie das Auge, nicht ist so kalt. [...] aber ist es so
der Empfindung am nichste, wie das Auge den Ideen, das Gefiihl der Einbildungskraft.
Die Natur selbs hat diese Nahait bestétigt , so sie keine wegzur Seele beller wuste, als das

Ohr und -Sprache. (Werke 11, 159)

On peut reconnaitre ici diverses propriétés et caractéristiques des trois sens, a partir
desquelles Herder met en question la primauté de la vue des idées claires. Le sens de la vue

est froid, reste plus vers I’extérieur, il est ¢loigné des autres sens, il est en fuite, loin de la

129



sensation. Le sens de la vue nous ¢loigne de la nature, de notre corps. La vision sépare le

sujet de son monde, il devient un objet de la connaissance purement théorétique.*?°

Dans ce passage, Herder souligne que I’image de 1’ceil est dans I’ame mais I’objet de

I’image n’y est pas. Dans les /deen il s’exprime plus radicalement :

Unlaugbar, daB der Gedanke, ja die erste Wahrnehmung, damit sich die Seele einen duflern
Gegenstand vorstellt, ganz ein andres Ding sei, als was ihr der Sinn zufiihret. Wir nennen
es ein Bild; es ist aber nicht das Bild, d.i. der lichte Punkt, der aufs Auge gemalt wird und
der das Gehirn gar nicht erreichet; das Bild der Seele ist ein geistiges, von ihr selbst bei

Veranlassung der Sinne geschaffenes Wesen. [....](Werke 111/1,168) [cursive de Herder]

Dans son écrit Vom Erkennen und Empfindung, notre auteur €¢labore une théorie de 1’ame,
qui sera la source la plus importante pour soutenir une perspective de I’image qui dépasse la
physiologie mécaniste et sensualiste. Mais avant d’écrire sa premicre version en 1774, il
continue avec sa recherche sur le sens du toucher. Dans son essai sur 1’origine du langage, il

développ

2.4 « fiihlende Monade »

« Ich muB3 ein Blinder und
Fihlender weden, um die
Philosophie dieses Sinnes zu
erforschen! »

J. G. Herder

429 TRABANT ., op.cit., p. 365.

130



Herder a consacré de nombreuses années a la rédaction de Plastik. Depuis son écrit
programmatique de 1769, il avait esquissé plusieurs questions autour de la « Philosophie des
Gefiihls. » Il poursuit avec Plastik sa critique de la position des théoriciens de I’art et des
philosophes qui ont réduit tout art a un seul sens, « hellsichtig Auge » ; Dans le méme temps,
il ne veut subsumer toute expression artistique a un seul principe, a savoir la « allgemaine
Schone. »*° Le sujet de la sculpture s’inscrit donc dans le cadre de la différentiation des arts
conforme a la différentiation des qualités du sens auquel ils s’adressent : la peinture a la vue,
la sculpture au toucher, la musique a I’ouie. Herder affirme : « In dem Satze, Gesicht sieht
nur Flachen, Gefiihl tastet nur Formen [...] Also sei dieser Satz bloB Wegweiser zu mehrern

Erfahrungen iiber Gesicht und Gefiihl! [...] »*!

Plastik, comme Vierten Kritischen Wildchen, est un écrit dans lequel 1’auteur unit
I’anthropologie et 1’épistémologie, i.e. il s’agit de la réévaluation du corps, comme

« sinnliche Apriori » et « Medium aller Erkenntnis. »*3

En particulier, il s’agit ici du
renversement de la hiérarchie des sens qu’il avait commencé dans sa production de 1769 et
de la réévaluation cognitive du sens du toucher. Herder continue avec la caractérisation du
sens de la vue et sa relation avec le toucher. De surcroit, dans 1’écrit de Herder, s’entrecroisent
les themes de la sémiotique, de 1’herméneutique, de I’esthétique et la théorie de la

connaissance.*33

Plastik est un des écrits qui maintient une relation étroite avec Vom Erkennen und
Empfinden, il a été¢ complété et publié¢ en 1778, en méme temps que 1’ultime version de ce
dernier. Un des ¢éléments que Herder esquisse est la conception du corps humain comme
« Lebenskrdfte » ; Source du connaitre et du sentir, ses forces se développent selon la
condition « obscure » que Herder, a la suite de Leibniz, reformule. Il développe donc une

métaphore du corps humain ; Il entreméle citations bibliques, théories physiologiques et

430 GREIF Stefan, op. cit., p. 148.

31 HERDER J.G., Journal meiner Reise im Jahr 1769, op.cit., p. 130.

432 MULDER-BACH Inka, « Kommunizierende Monade. Herders literarisches Universum », in Sinne und
Verstande.Asthetische Modellierungen der Wahrnehmung um 1800, (hrgs.) Caroline Welsh, Christina
Donwoski, Susanna Lulé, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann, 2001, pp. 41-52.

433 ADLER H., op. cit., p. 114.

131



mythologie dans la description de chaque partie du corps et dans son ensemble comme un

tout.

Dés Journal meiner Reise im Jahr 1769, Herder, comme il le dit lui-méme, avait
imaginé devenir un aveugle pour découvrir la « philosophie » de ce sens. Les questions qu’il
formule en relation avec la « Philosophie des Gefiihls » sont liées a divers domaines. Il pose
cinq questions dans son Journal : « 1. Sprache, die ein Blinder erfunde. 2. Seine Welt, seine
Kosmologie. 3. Die Erinnerunng seines Ichs, wir es sich ins Universum geoffenbart hat, seine
Psychologie u. Kosmologie. 4. Seine Idee von Raum, Zeit, Kraft seine Ontologie. 5. Seine
Idee von der Unsterblichkeit der Seele, Religion. »*** Dans Plastik, le philosophe allemand
formule seulement une réponse a la question sur les notions d’espace, de temps et de force,

concepts qui, par ailleurs, sont constants dans sa pensée philosophique.

Dans la troisiéme partie de son écrit, Herder fait allusion & une sculpture comme

« heiligest Dunkel. »

Wir treten an eine Bildsédule, wir in ein heiligest Dunkel, als ob wir jetz den simplesten
Begriff und Bedeutung der Form und zwar der edelsten, shonesten, reichten Form, eines
Meschlichen Kdrpers, uns erstaten miifite. [...] desto mehr wird das stumme Bild zu uns
sprechen und die heilige Kraftvolle Form, die aus den Hiande des grosten Bildners kam
und vom seinem Hauch durchwehrt destand, sich unter der Hand, unter dem Finger

unseres innern Geistes beleben. (Werke 11, 500)

Condillac dans Traité de sensations (1754) et Charles Bonnet dans Essai analytique
sur les facultés de I’dme (1760) proposaient une « statue imaginaire », comme méthode pour
expliquer le savoir et les opérations de 1’esprit humain. Condillac expose dans Avis au lecteur
le but de sa fiction ; Il essaie de considérer s€éparément chaque sens pour savoir quelle type
d’idée correspond a chacun d’eux, et pour« observer » comment ils s’instruisent : « Nous
imaginons une statue organisée intérieurement comme nous, et animée d’un esprit privé de

toute espece d’idées. Nous supposions encore que 1’extérieur tout de marbre ne lui permettrait

434 HERDER J.G., op.cit., p. 189.
132



I’usage d’aucun de ses sens, et nous nous réservames la liberté de les ouvrir a notre choix,
aux différentes impressions dont ils sont susceptibles. »*** Selon Condillac, seul le toucher
est le sens qui peut juger les objets. Le sens du toucher est le moindre degré du sentiment,

lequel est « la méme chose que le moi. »*3¢

Herder dénonce ainsi I’action « profane » de vouloir « ouvrir » un « corps de femme »
avec violence. Il rejette ’approche de ces auteurs.*3” Par contre, il se sert de la sculpture pour
I’exploration de cet art et en méme temps, comme une célébration du corps humain. Il
propose donc une inversion : Il formule une définition de sculpture (« Bildnerei [...] wo Seele
lebt und einen edlen Korper durchhaucht [...] wo Kunst Seele in Korper darzustellen. »
Werke 11, 478. Cursive de Herder) pour affirmer ensuite qu’elle est déja capable de sentir et
puis de créer sa propre « corporalité », de son intérieur vers 1’extérieur. Herder relie ici deux
notions, le sens du toucher et le sentiment de sympathie. Il joue avec le terme « Gefiihl »
selon ses deux sens. Autrement dit, pour Herder, la statue, si on la considére seulement a
partir de son intérieur, « er fiihlt; dies regt seine innere Sympathie dunkel aber so tiefer. »
(Werke 11, 490) Dans cette approche, comme le suggére Prof}, entre autres, Herder
réinterpréte le principe leibnizien de monade « sans fenétres. » Un « aveugle » est une
monade sans fenétres, la sympathie est la notion clé pour affirmer qu’il y a une forme de

communication entre elle et le monde et entre les monades.*3®

De plus cette image « heiligest Dunkel » est une réinterprétation de la notion « fondus
animae », puisque pour Herder « Der ganz Grund unsere Seele sind dunkle Ideen, die
lebhaftesten, die meistens, die Mal3e, aus der Seele ihr feinern bereitet [...] Man denken sich
die Integraltheil der Mensclichen Seele koperich [...] »*° Dans cette réorientation, Herder

considere ce principe non seulement du point de vue quantitatif, mais aussi qualitatif, i.e. il

435 CONDILLAC Etienne Bonnot de, Traité de Sensations, Paris, Fayard, 1984, p. 18.

438 Ibid. Livre I1.

437 Bonnet écrit : « Recourrons donc a une fiction, elle ne ferait pas la Nature, mais elle aura son fondement
dans la Nature, Nous séparerons les choses qui dans 1’état naturel sont réunies. » BONNET Charles, Essai
analytique sur les facultés de I’ame, chez Cl. Philibert, A Copenhague et Geneve, 1760, préface.

48 MULDER-BACH Inka, op.cit., p. 45. Wolfgang ProB commentaire a J.G. Herder, Plastik, Werke, Band II,
Herder und die Anthropologie der Aufkldrung, p. 1007.

439 HERDER J.G. Kritische Wiilder, op.cit., p. 27. [Erstes Wiilder]

133



redéfinit le « Grund der Seele » comme « Ursprung », toutes les perceptions, sensations et
sentiments nés dans cette « obscurité » restent toujours liés a cette dimension ou cette
« Herkunft. » L’image de I’embryon et du germe est employée par le philosophe afin de
contester toute hiérarchisation, 1’« obscur » n’est plus le « unter » mais la « Basis » ou
« Matrix » le sentiment le plus obscur, la source de tous les « Begriffe des ganzen

Weltalls. »*40

Par ailleurs, Herder pose comme principe herméneutique la coopération entre la vue
et le toucher : Nous ne touchons pas proprement avec la main, mais le toucher s’opére depuis
I’intérieur de « 1’observateur » comme une transposition de notre « moi » quand nous
touchons avec I’aide de I’imagination : « Je mehr ein Gleid bedeutet, was es bedeuten soll,
desto schoner ists, und nur innere Sympathie, d.i. Gefiihl und Versetzung unseres genzen
Menschlichkeit Ichs in die durchtastete Gestalt ist Lehrerin und Handhabe der Schonheit. »
(Werke 11, 514)

Herder reprend ce qu’il a dit a propos des sens du toucher et de la vue dans Vierten
Kritischen Wiildchen. Le sens du toucher est le « starker », « dunkelste », « langsamste », il
doit étre accompagné par I’imagination et la vue lorsque il s’agit de I’expérience de la
contemplation de la beauté de la sculpture : « Das Auge ist nur Weg Wegweiser, nur die
Vernunft der Hand ; die Hand allein gibt Formen, Begriffe, dessen, was sie bedeuten, was in

wohnen. » (Werke 11, 499)*!

Du point de vue esthétique et aisthétique, le philosophe allemand décrit ici deux
phénomenes. D’une part, en accord avec Herman Parret, la perspective de Herder sur le
toucher inclut un niveau « symbolic », car « the simultaneousness of an outside and an inside
combines the physical world and the soul into an Ineinander |...] that is here the birth of the

symbolic takes place, a birth which is essentially unpresentable. In the end Herder grounds

40 HERZ Andreas, op. cit., p. 14. ADLER H., « Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des
Dunklen in der Aufkldrung », op.cit., p. 124. Solms F., op.cit., pp. 131-139.
441 Sur le théme proprement de la théorie de art et la beauté on peut consulter : SOLMS F., op.cit., p. 173.

134



aesthetics not in the physical but in the imaginary body, the body which is projected by the

Einbildungskraft as unity of matter and soul. »*4?

D’autre part, selon Adler, « le corps humain sculpté ne peut étre pergu que par la
coopération étroite entre la vue et le toucher. [...] Voir une sculpture actualise nécessairement
des qualités haptiques et confond 1’expérience virtuellement haptique avec 1’expérience
actuelle de la vue sans qu’il y ait eu de contact : Cette actualisation est un acte de véritable

synesthésie physiologique, car cette connexion intersensorielle est inévitable. »*3

On peut reconnaitre ici deux éléments que Herder attache a 1’imagination, elle est
accompagnée par le sentiment et en particulier de la sympathie. Cette derniére notion a une
origine éclectique chez Herder, elle inclut dés la science physique jusqu’a I’hermétique.*4
Adler souligne, pour sa part, que la notion de « synesthésie », est une activité
« physiologique » effectuée par la connexion de deux sens, mais qu’elle est aussi un trait
distinctif de D’activité de I’imagination, que Herder mobilise dans Vom Erkennen und

Empfingung afin de contester la séparation du connaitre et du sentir.

Le penseur allemand emploie le terme « plastische Natur » pour expliquer comment

une sculpture engendre sa « corporalité. »

Hat die Natur unsre Menschheit nicht zum todten Meer, zum Stillstande einer ewigen
Unthétigkeit und gefiihllosen Goétterruhe, sondern zu einem bewegten, ewig sich
regende Strome voll Kraft und Lebensgeistes machen wollen, so sehen wir, auch von
auBenkonnte ihr Werk keine plastische Larve und Maske einer schonen ewigen
Unthitigkeit sein, sondern Lebenswind mufite die Formen beleben. Sofort wird die

Schonheit Kraft, Bedeutung injedem Gliede. (Werke 11, 515)

La notion de nature plastique a une connexion intime avec les notions de « Bild » et
« Bildung » dans la tradition allemande. Leibniz et Herder partagent cette perspective d’une

nature formatrice. Selon Lichtenstein, I’activité dynamique que Leibniz reconnait dans la

442 pPARRET Herman, « From the Enquiry (1757) to the Kritisches Wildchen (1769). Burke and Herder on the
division of senses », in The Science of Sensibility: Reading Burkes Philosophical Enquiry, ed. M Deckart USA,
Springer, 2009, pp. 91-107. Ici p.99. Cursives de Parret.

43 ADLER Hans, « Théorie de I’art et épistémologie » in Herder und die Kiinste. Asthetik, Kunstheorie,
Kunstgeschichte, (hrsg.) Elisabeth Découlot-Gehart Lauer, Heidelberg, Winter, 2013, pp. 193-202. Ici p. 201.
444 Wolfgang Prol commentaire, op.cit., p. 925.

135



nature et dans I’intériorité de la monade, a une dimension « mystique » dont 1’origine se
trouve dans la philosophe de Jacob Bohme.**S Herder reste fidéle a cette idée d’une nature
dynamique qu’il transpose dans le domaine de 1’anthropologie et de la culture. De surcroit,
I’usage qu’il réalise de ce terme « n’a pas de limite. » Tout d’abord, la nature fait référence
a la vie, principe qu’il oppose a la philosophie de son temps, la « Formularphilosophie », la
notion de « Bildung » devient un « Symbolwort eines neun Sich-selbs Verstehens des
Menschen aus seinem gefiihlten Lebenszussamenhing heraus. »**® De plus, le philosophe
allemand, comme I’a souligné Lichtenstein, fait de la « formation » un théme proprement

philosophique.

Dans ses Ideen, Herder formule avec netteté cette dimension anthropologique, qui par

ailleurs, caractérise son idée d’humanité :

Vom Anfange des Lebens an scheint unsre Seele nur Ein Werk zu haben, inwengige
Gestalt, Form der Humanitét zu gewinnen und sich in ihr, wie der Kérper in der Seinigen,
gesund und froh zu fiithlen. Auf dies Werk arbeitet sie so unabldssig und mit solcher
Sympathie aller Krifte als der Korper nur immerdar fiir seine Gesundheit arbeiteten kann,

[..]. (Werke 111/1, 172)

Nous voulons souligner enfin deux principes que Herder esquisse dans Plastik et qui
constituent des €léments qu’il va adjoindre a sa théorie de I’ame, laquelle est déja esquissée
dans sa production de 1769 : La notion de Kraft et celle de sympathie. Le but de Herder avec
son analogie entre le corps humain et une sculpture est de mettre en relief cette étroite
relation. La métaphore de Saitenspiel est une image que notre auteur emploie a maintes

reprises pour illustrer comment agit I’homme comme unité ame et corps.

Eben das ist das engemein Sichere und Veste bei einer Bildsdule, da3 weil sie Mensch und
ganz durschlebter Korper ist, sie als Tat zu uns spricht, uns festhélt uns durchdringend
unser Wesen, das ganze Seitenspiel Menschlicher Mitepfindung weckt. [...] Nichts muf3

blof} ersehen und das Flache behandelt, sonder von zarten Finger des innern Sinnes und

445 « Bei Jakob Bohme findet dann der Bildungsbegriff seine entrscheidende spekulative Vertiefung: Bildung
wird zum Ausdruck eines innergdttlichen Prozesses, eines Willensktes der Selbstprojektion, des ,,bildischehen
Willens™ Gottes der voluntatantiven biderschaffenden Imagination, die Gott zum Bilde, zu Gestaltnif} der
Geistes dringt zum ,,Spiegel“ darinnen des Geist Gottes sich selber siehet, zu siner ,, Selbst Beschaulischkeit.*»
LICHTENSTEIN E,, op.cit., p. 10.

448 Ibid., p. 19.

136



harmonischen Mitgefiihls durchtaster sein, als ob es aus den Hénden des Schopfers kidme.

(Werke 11, 518)

Dans son essai sur ’origine du langage, il relie I’ouie a la sympathie. Ainsi, il est
permis d’affirmer que Herder reprend ces trois éléments pour étayer sa théorie vitaliste et a
la fois sympathique de I’ame, ainsi que pour formuler sa théorie du langage, laquelle

accomplit le renversement de la hiérarchie des sens.e la relation de 1’ouie et du langage.

PARTIE 11

137



L’image et ['imagination dans la pensée
philosophique

Chapitre 111

La connaissance et le langage dans Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbalistischer
Prose

« Thnen von Grund meiner Seele zu sage, ist mein ganzes
Christenthum ein Geschmack an Zeichen, und an den
Elementen das Wassers, des Brods, des Weins. »

J.G. Hamann

138



« Sans image ou métaphore, aucune pensée ne peut étre
exprimée, et 1a ou il est question des choses, chaque mot est
une image. Ne pouvoir parler de plus ¢éléve et du plus
intensément désiré qu’en termes négatifs ne satisfait pas les
émotions, et chaque fois que le sage ne peut plus parler, c’est
au poéte de prendre le relais. »

J. Huizinga

3.0 Introduction

En 1762, le penseur allemand publie Kreuzziige des Philologue, une collection de
textes, dont Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbalistischer Prose constitue 1’écrit
principal ou comme Hamann affirme le noyau.*”’ Les Kreuzziige portent une vignette avec
I'image de Pan. Il est permis de penser que cette image fournit une unité a la diversité
apparente des écrits qui constituent la collection ; non seulement dans sa forme, mais aussi
dans son contenu, dans son ton et son intention. Dans un premier temps, nous pourrions dire
que Hamann se présente ici comme un philologue, son masque est celui d’un « amant du
langage » qui part en croisade, i.e. il s’agit d'un écrit de « combat » qu’il dirige contre les
philosophes, exégetes et critiques littéraires qui représentent les idéaux de la philosophie de
I’ Aufkldrung, autrement dit, contre 1'instrumentalisation des principes de la raison dans la

sphére de 1’anthropologie, de la philosophie du langage, de I’esthétique et de I’histoire.**

La notion de philologie chez Hamann englobe la dimension esthétique - littéraire
comme critique littéraire, 1’activité philologique comme philosophie du langage et comme
théologie, i.e. I'interpréte et exégéte de I’Ecriture.*” L unité de cette caractérisation se trouve
dans I'image de Pan, car le langage est le point nodal de 1"activité du philologue. Le penseur
allemand trouve dans l'interprétation de Francis Bacon sur le dieu Pan cette caractérisation
et aussi 1"¢lan satirique de son geste que nous allons remarquer dans les lignes d’Aesthetica

in nuce.™°

447 LUMPP Hans-Martin, Philologia cruci, Zu Johann Georg Hamanns Auffasung von der Dichtkunst. Mit
einem Kommentar zur "Aesthetica in nuce" Tiibingen,M. Niemeyer, 1970, p. 15.

8 Jpid. p. 18. STRASSLE U., op. cit., p. 115-116

49 HOFMANN V., op. cit. p. 12.

450 JGRGENSEN Sven-Aage, Hamann, Bacon, and Tradition, op. cit., p. 65.

139



Le philosophe anglais réalise une interprétation de la poésie, des fables et mythes des
anciens dans ses ceuvres The Avancement of Learning (1605) et The Wisdom of Ancients
(1609), cette derniere ceuvre ayant été écrite originalement en latin. L’écrit de 1605 a été
augment¢ et traduit en latin sous le titre Dignitate et augmentis scientiarum, publié en 1625.
La philosophie de Bacon a exercé une grande influence sur Hamann, en particulier son
activité de philologue. Dans son ceuvre, Bacon emploie les fables et mythes pour représenter
ses idées philosophiques. Hamann emprunte au philosophe anglais cette démarche. En accord
avec son interprétation, Pan représente la nature, il est fils d’Hermes, le messager divin, il

apparait ainsi que Pan réunit la révélation divine par la parole et la nature.

Pan comme le proclame le nom lui-méme, représente et expose I’univers, c’est a dire la
Nature. De son origine, il existe deux versions, et il ne peut y en avoir d’autres : il est né
de Mercure, autrement dit du verbe divin (ce que les écritures mettent hors de discussion
et ce qu’assurent ceux des philosophes tenus par les plus divins) ou bien il est issu des

semences confondues de toutes choses.*!

Avec cette interprétation de la figure de Pan, Hamann veut affermir sa perspective
herméneutique puisque « les paroles sont 1’objet et I’instrument du philologue, lesquelles
seront transmises par le dieu. »*? De surcroit, le recours a ce mythe est d’une importance

majeure en ce qui concerne le théme de notre recherche.

Les questions autour de I’image et de I'imagination au XVIII® siecle ont été
déterminées par la philosophie et la psychologie empiriste. Il est permis de penser, au
contraire, que la réflexion de notre auteur s’inscrit dans une autre sphere de réflexion
philosophique. On ne trouvera pas chez Hamann une analyse des facultés de 1’esprit ni une
théorie de la perception. Comme nous I’avons déja exposeé, la réflexion sur 1’image et
I’imagination est toujours attachée au langage poétique ou imagé, au scheme Urbild —Abbild,
i.e. 1l s"agit de la sphere de la révélation divine et de la considération de Dieu comme Deus

poeta ou « Der Poet am Anfang der Tag », écrit ’auteur d’Aesthetica.

451 BACON Francis, The Wisedome of the Ancients, trad. Arthur Georges, Amsterdam, Theatrum Orbis
Terrarum, 1968, pp. 18-22. Il y a une traduction frangaise que nous emploierons ici .Cf. BACON F., La
sagesse des anciens, traduction, introduction et annotation par Jean Pierre Cavaille, Paris, Vrin, 1997, p. 78.
452 JORGENSEN, Sven-Aage, dans son commentaire & Aesthetica in nuce, op. cit., p. 76.

140



Pour le philosophe Schmidt-Biggemann, I’imagination ou « fromme Phantasie » a
une place centrale dans la sphere de la spiritualité et la philosophie perennis, car elle est la
condition pour déterminer la nature de la vie spirituelle de I’€tre humain, laquelle se trouve
racontée et « nommée » dans la religion et le mythe. Nous considérons que cette notion est
essentielle pour s approcher du texte de Hamann puisqu’elle est attachée a d’autres concepts
qui sont réunis tels que la révélation et la relation de 1’expérience (laquelle suppose
nécessairement la révélation) avec le langage. Schmidt-Biggemann décrit 1’imagination de

la maniére suivante :

Die Bilder der Phantasie sind von den Mustern der Erfahrung zusammengesetz. Die
virtuelle Realitdt der Phantasie braucht Fragmenten von Erfahrungen, um sie in ihrem
innern Kaleideskop zu einem neuen Ganzen zu arrangieren. Die Welten von Erinnerung
und Phantasie sind Fragmenten von erfarenen Ofenbarungen. Offenbarung ist die

Bedingungen von Spiritualitit (...) Namengebung ist der erste Schrift, um die Erfahrung

der Offenbarung zu ordnen..... ***

D’apres Schmidt Biggemann, 1'ceuvre de Hamann se situe ainsi dans 1’espace de la
littérature spirituelle et de la philosophie perennis, mais aussi dans la sphére de
I’esthétique.** Aesthetica in nuce en particulier, disons-le tout de suite, contient I’idée de la
connaissance comme image. Celle-ci sera comprise par Hamann comme langage (Wort, ou

sinnnliche Zeichen).

Le point de départ est la narration du mythe biblique de la création de 1’homme a
I"'image de Dieu, d’ou la coincidence entre le langage humain et le langage divin qui sera le
fondement de la pensée sur I’image. Notre auteur ne réalise aucune différence entre la
littérature paienne et chrétienne, ou entre la révélation chrétienne et la révélation paienne.
Toutes les deux appartiennent a la sphere de la spiritualité, elles s’expriment en langage
imagé, en symboles ou noms et finalement, en termes herméneutiques, leurs sens et

signification exigent, dirons-nous avec Biggemann, une « fromme Phantasie ».

453 SCHMIDT -BIGGEMANN Wilhelm, Philosophia perennis : Historische Umrisse abendlindischer
Spiritualitit in Antike, Mittelalter und Friiher Neuzeit Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1998, p. 14.

454 SCHMIDT BIGGEMANN, W., « Christologische Poesie. Bemerkungen an Hamanns Aesthetica in nuce
« in Ach so verstehen wir. Texten iiber das Verstehen. Magus Tage in Miinster, (hrsg.) Sussane Schulte,
Deutschland, Waxmann, 2014, p. 140-158.

141



Hamann reprend notamment le mythe de Narcisse pour étayer sa notion de la
connaissance de soi, déja avancée dans les Sokratischen, mais ici, il s’agit de la révélation en
relation avec la beauté. Le penseur allemand réalise une interprétation typologique pour unir

)* et la narration

les figures du Christ et de Narcisse. Il trouve dans saint Paul (Hebreux 1.2-3
sur Narcisse réalisée par Ovide dans Métamorphoses, qu’il cite in extenso dans le corpus
d’Aesthetica in nuce, la justification de la réalisation de cette relation typologique. Dans les
données du contexte, les notions d’image, de miroir et de reflet, se trouvent dans un
rapprochement pour soutenir la relation étroite que Hamann avait établie entre la
connaissance de soi et la connaissance. Dans cet ouvrage en particulier, nous trouvons le
théme de 1'image comme Logos,** la « Bildlichikeit » du langage (poétique de la révélation)
et la question de sa beauté. L’esthétique de notre auteur s’inscrit ainsi dans la théologie de
I’image ; il rassemble dans son écrit le théme de la connaissance réciproque de 1’homme et
de Dieu par I’intermédiaire de I’image. Ainsi, Hamann récupére le théme de la révélation
comme condescendance et celui de la nature créée par le verbe. Le monde comme révélation
de Dieu est le miroir ou le reflet de sa beauté, et son fils, la face ou le miroir de sa gloire. Le
Christ est I'image visible du Dieu invisible, Narcisse est ainsi la préfiguration du Christ. Le
penseur allemand fonde cette perspective dans le verset de 1’apotre dans 2 Cor. 4-6 « Car
Dieu, qui a dit : La lumicre brillera du sein des ténebres! a fait briller la lumicre dans nos

ceeurs pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face du Christ ».

En fin de Colossiens 2 15 : « Le Fils est I’'image du Dieu invisible, le premier-né de
toute la création. » Autrement dit, notre auteur pose dans Aesthetica in nuce, considéré par
ailleurs comme 1’écrit qui inaugure une nouvelle esthétique, une « théologie esthétique » a
partir de deux termes qui se rapprochent dans 1'Ecriture : kénose et shekinah, i.e. la beauté

est comprise a partir de la condescendance de Dieu comme un acte d’humilité (Erniedrigung)

455 « Aprés avoir autrefois, a plusieurs reprises et des maniéres, parlées a nos péres par les prophétes, Dieu,
dans ces derniers temps, nous a parlé par le Fils ; il I’a établi héritier de toutes choses ; par lui il a aussi créé
I'univers. Le Fils est le reflet de sa gloire et I’empreinte de sa personne, et il soutient toutes choses par sa
parole puissante... »

456 Selon Jean 1.1 « Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu. »

142



en la figure de Christ et la gloire (image) de cette action est un resplendissement de la lumiere

de Dieu.*’

La pensée de 1’image chez Hamann s’inscrit toujours dans les versets de I’Ancien
Testament « 1’homme crée a 1I’image de Dieu » ou I’image est associée a la notion

458

de « gloire. »*° Et lorsqu’il s’inspire de l'interprétation de Paul dans les paragraphes de

I’épitre aux Corinthiens,*’

il trouve la son appui pour considérer que I’homme est
« semblable » ou participe de la divinité par I’intermédiaire du Christ, qui est a la fois la
beauté et la gloire. En vue de 1'importance que revét ce principe fondamental de la pensée de
I’image, le passage d’Aesthetica in nuce dans lequel son auteur propose une esthétique

religieuse ou théologie esthétique mérite d’étre cité dans sa totalité :

Diese Analogie der Maschen zum Schopfer erteilt allen Kreaturen ihr Gehalt und ihre
Geprige, von dem Treue und Glauben in der ganzen abhéngst. Je lebhafter diese Idee, das
Ebenbild des unsichtbares Gottes in unserem Gemiiht ist desto fahiger sind wir Seine
Leutseeligkeit in den Geschdpfen zu sehen und zu schmecken, zu beschauen und mit
Hinden zu greifen. Jeder Eindruck der Natur in dem Menschen ist nicht nur ein Andenken,
sondern ein Unterpfand der Grundwahrheit: Wer der HERR ist. Jede Gegenwirkung des
Menschen in der Kreatur ist Brief ist Siegel von unserem Antheil an der Gottliche Natur

und daf3 wir Seines Geschlechts sind. (N II, 207)

Hamann contestera avec de tels principes les notions de beauté, du langage et de la
poésie des philosophes et critiques littéraires. Il adressera toutes ses expressions ironiques a
I’esthétique de la « Schulphilosophie », a savoir, J.C. Gottsched, Alexander Baumgarten,
Moses Mendelssohn et les critiques littéraires francais comme Voltaire et Diderot et leur
notion de « bon gofit ». Il procédera de méme contre 1’exégete biblique J. D. Michaelis, qui
proposait une interprétation selon les principes de la raison, laquelle devait inclure la

connaissance de 1’espace géographique, I’histoire et les meeurs. Il avait déclaré que les épitres

457 BAYER Oswald, Gott als Autor. Zu einer poietologischen Theologie, Tiibingen, Mohr Siebeck, 1999, p.
22. Bayer emploie le terme, poietologische Theologie. MULLER Ernst, op. cit., p. 105, BALTHASAR Hans
Urs von, La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la révélation. 11, Styles, traduit de 1’allemand par
Robert Givord et Héléne Bourboulont, Paris, Aubier, 1972, p-129165.

48 GRUNDER K., op. cit., p. 178.

459 Aussi le verset déja cité « Nous tous dont le visage découvert refléte la gloire du Seigneur, nous sommes
transformés en la méme image, de gloire en gloire, par I’Esprit du Seigneur. » 2 Cor.3.18

143



de Paul n’étaient que des rapsodies et que la cabale ne pouvait se juger de manicre raisonnable

ou sérieuse.*®

Comme tous les écrits de Hamann, les Kreuzziige sont une réponse a un événement,
une contestation d’un livre ou des livres. Afin de comprendre la complexité du contenu des
Kreuzzeiige, et pour situer 1'écrit Aesthetica in nuce, nous retracerons le contexte des
problématiques philosophiques qu’il englobe. En ce qui concerne notre theme de recherche,
nous essaierons dans les prochaines pages de cette introduction de cerner les questions

relatives a 1'image, au langage et a I’imagination.

Les controverses linguistiques, comme ’essence de la poésie ou la justification du
langage imagg¢, se développent dans la Querelle des Anciens et Modernes, une polémique qui
commence en France et en Italie a la fin du XVII€ siecle et qui connait son point culminant
dans la seconde moiti¢ du XVIII® siécle. Lorsque divers éléments viennent a fusionner,
surtout d’ordre social et politique, car le langage est considéré comme l'instrument de
propagation du savoir et un principe pour la cause nationaliste, le débat devient plus virulent.
Dans ce contexte, le débat sur I’abus de mots ou la grammaire et la clarté de la langue

constituent deux éléments de premier ordre.**!

La définition de Ricken de 1’age de I’ Aufkidrung comme le « siecle de la discussion sur le
langage » montre comment les polémiques philosophiques entre rationalistes et empiristes,
ou rationalisme et sentimentalisme, déterminent les questions linguistiques et esthétiques a

cette époque-1a en France et en Allemagne.*6?

460 LUMPP M. H., op. cit., p. 18. GUSDORF Georges, Les origines de I'herméneutique, Paris, Payot, 1988, p.
133

461 RICKEN Ulrich, Grammaire et Philosophie au siécle des Lumiéres. Controverses sur le l'ordre naturel et
la clarté du francais, Lille, PUL, 1978, p. 11. Voir aussi, « Réflexions du XVIII® siécle sur 1'abus des mots ».
in Mots, n°4, (1982). Abus de mots dans le discours. Désabusement dans l'analyse du discours. pp. 29-45;

42 RICKEN Ulrich, «Sprachtheorie als Aufklirung und Gegenaufklirung » in  Aufkldrung und
Gegenaufklirung in der Europdischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart,
Jochen Schmidt (hrsg.)Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,1989, p. 316.

144



Dans la sphere de 1’art poétique, s’inscrit un des themes prédominants de la réflexion
de Hamann dans son Aesthetica in nuce. Les termes de la Querelle étaient exprimés ainsi : «
The question, can the man of to-day content on equal terms with the illustrious ancients, or
are they intellectually inferior? Implied the large issue, has nature exhausted her powers; is
she no longer capable of producing men equal in brains and vigor to those whom she once

produced? Is humanity played out, or are her forces permanent and inexhaustible? »*

Les partisans des Modernes, sur la base de la philosophie cartésienne, mettent en
question I’autorité et la prééminence des Anciens en ce qui concerne la création poétique :
« Les Modernes ont contribué a faire préciser le sens et la portée de la notion de raison dans
le domaine esthétique » écrit Becq.*** Un des partisans des Modernes les plus connus est
Fontenelle qui, dans Dialogues des Morts (1683) et Digression sur les Anciens et Modernes

(1688), questionne les partisans des Anciens.

Que les admirateurs des anciens y prennent un peu garde quand ils nous disent que ces
gens-1a sont les sources du bon goiit et de la raison, et les lumiéres destinées a éclairer tous
les autres hommes, que 1’on n’a de esprit qu’ autant que on les admire, que la nature s’est

épuisée a produire ces grand originaux, en vérité il nous les font d’une autre essence que

nous et la physique n’est pas d’accord avec toutes ces belles phrases.*®’

L’écrivain francais soutient que les Modernes avaient démontré leur supériorité avec
leurs nouvelles sciences. Dans cet extrait, on peut trouver les éléments qui se rapprochent
souvent des ouvrages sur la critique littéraire au cours de cette période : la nature et
I’originalité. Fontanelle argumente que les forces de la nature sont inépuisables et que la
Nature est encore capable de produire des hommes avec un génie aussi fécond que celui des
poetes anciens. Ainsi, les partisans des Modernes affirment que les Modernes sont capables
d’« égaler » les Anciens en ce qui concerne les arts imaginatifs, tout est question de temps :

« Rien n’arréte tant le progres des choses, rien ne borne tant les esprits que 1’admiration

43 BURY . B., The idea of progresses. An inquiry into its growth and origin, New York, Dover Publications,
Inc., 1955, p. 79.

464 BECQ Annie, Genése de [ ’esthétique francaise moderne. De la Raison classique a l'imagination créatrice,
Vol.1Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984, p. 13.

465 FONTENELLE Bernard le Bovier de, Réveries Diverses. Opuscules Littéraires et Philosophiques, Alain
Niderst (ed.) Paris, Les éditions Desjonqueres, 1994, p. 31.

145



excessive des anciens. »*® Comme D’affirme Bury, on trouve implicitement dans les
Modernes la doctrine du progrés dans la connaissance, la querelle est une discussion qui

contient aussi une perspective sur 1’histoire de I’humanité.*®’

Les Modernes, méme s’ils étaient admirateurs des Anciens, considéraient qu’en
suivant les régles de la raison, alors on pourrait atteindre la perfection des Anciens. Ainsi,
Charles Batteux écrit Les Beaux-arts réduits a un méme principe (1746), ou il défend 1'idée
selon laquelle I’art est 1"imitation de la nature, (la belle nature) elle est le modele et prototype
de tout art.*® J.C. Gottsched a traduit en allemand 1"écrit de Batteux en 1754. Comme les
francais, partisans du rationalisme face au sentimentalisme, les critiques allemands défendent
aussi les principes du classicisme dont la théorie de 1'imitation née pour faire opposition a
I’esthétique des sentiments, de I’expression de I’individuel ou du gotit particulier. Autrement
dit, ils agissent contre tout subjectivisme du sentiment (Empfindung). A leurs yeux, « le beau
a sa source dans les choses elles-mémes, et non dans la vaine présomption des hommes (...)
La conception fondamentale objectiviste de Gottsched représente un classicisme pur. [Le
rapport exact, I’ordre et les proportions correctes de toutes les parties dont une chose est

constituée, sont la source de la beauté]. »**

A la suite de Baeumler, la figure de Nicolas Boileau constitue une des plus influentes
dans les controverses sur le théme. Boileau est un cartésien, mais il considére aussi les
Anciens comme des modéles de 1"art poétique.*’”® Cependant, le critique frangais propose de
changer 1’idée que la Renaissance s’est faite sur 1" Antiquité, laquelle soulignait leur capacité
imaginative et la vivacité du langage, selon son « idéal de fantaisie et des passions ». Au
contraire, Boileau propose de voir, dans L’art poétique (1674), 1"Antiquité comme la

« réalisation d’une norme qui a son fondement dans 1’esprit humain. Les Anciens ne sont pas

466 Jbid. p. 48

%7 BURY J. B., op.cit., p.7 7.

68 JORGENSEN, S.A., op. cit. , p. 78.

49 BAEUMLER A, op. cit., p. 74.

470 payl Hazard caractérise ainsi I’ambiguité des modernes face aux anciens : « La critique, qui faisait table rase
des institutions du passé lorsqu’elle s’en prenait a la religion et politique, ici, au contraire, est conservatrice,
elle accusait les Anciens de faire obstacle au progrés des lumiéres : ici elle les invoque comme des dieux
protecteurs. » cf. HAZARD P., La crise de la conscience européenne (168-1715), Paris, Boivin et Cien, 1944,
p. 245.BAEUMLER A., op. cit., p. 45.

146



imités du seul fait qu’ils sont les Anciens, mais parce qu’ils satisfont de la maniere la plus

pure les exigences intemporelles de la raison. »*"

En soutenant ainsi la raison, traduite en termes linguistiques par la clarté de
I’expression, comme le principe de création poétique, le langage figuré ou la métaphore sont
interdits. Les critiques exigent du poéte une expression « simple » et « claire ». Ils rejettent
I’image et la métaphore car elles « dépassent 1’entendement ». De surcroit, ils identifient les
images littéraires comme sources de tromperie: « De fagcon bien cartésienne et, parallélement
au rejet de ’imagination, le vétement poétique est interprété comme fausseté [...] ».*72
Gottsched attaque aussi la « Bildichkeit » du langage dans Kritische Dichtkunst (1735), ou il
établit les principes de 1’art poétique qu’il déduit de la raison. Il formule une critique du
« Barockstil », i.e. ’emploi figuré du langage, de la métaphore ou de I’allégorie. Ce refus
signifie parallelement 1’abandon des thémes mythologiques car ils contredisent la
« Naurlichkeit », « Wahrscheinlichkeit » et « Vernunft ». Pour les critiques littéraires des
Lumiéres «...gehort die Mythologie zum Aberglauben vergangener Jahnrhunderte.
Gottsched mochte ihre Gebrauch in der Dichtung zuriickdrangen (...) weil sie gegen das

Gesetz der Wahrscheinlichkeir verstoBen. »*”3

Du coté des critiques frangais, non seulement la mythologie, mais aussi les histoires
bibliques sont les cibles préférées des critiques comme Voltaire et Diderot. Selon Voltaire,
toutes les deux appartiennent au goiit dépravé, qui préfere « le burlesque au noble, le précieux
] D1’ affecté au beau simple et naturel : ¢’est une maladie de I’esprit”».*’* Le penseur frangais
argumente dans Le temple du Got (1732), que le gout dépravé peut se reformer ou s’élever
et il affirme qu’il y a des nations qui n"ont pas de gotit ou qui sont ¢loignés de la belle nature.
Notre auteur dédie aux critiques frangais 1'écrit Fiinf Hirtenbriefen, das Schuldrama

betreffen, qui fait aussi partie des Kreuzziige.

471 Ibid., p. 45. Voir aussi BECQ Annie, Genése de [’esthétique francaise moderne. De la Raison classique a
l’imagination créatrice, Vol.1Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984, p. 15-16.

472 Thid., p. 48.

473 WINDFUHR Manfred, Die Barocke Bildlichkeit und ihre Kritiker. Stilhaltung in der Deutschen Literatur
des 17 und 18 Jahrhunderts, Stuttgadt, Verlangsbuchhandlung, 1966, p. 408.

478 VOLTAIRE F.E.A., Encyclopédie ou dictionnaire des sciences, des arts, et des Matiéres, V, 7.

147



Chez les allemands, Hamann s’adresse aussi a Moses Mendelssohn dans Abaelardi
Virbii. An den Verfasser der fiinf Brife die neu Heloise betreffen, un autre écrit de la
collection, dans lequel notre auteur ironeise sur les jugements que le philosophe exprime sur
le roman de J.J. Rousseau, La nouvelle Héloise (1761). En tant que défenseur des principes
du néoclassicisme, le philosophe allemand trouve que les événements du roman sont pas
vraisemblables et hors de la belle nature. 11 juge que le langage du roman est trés affecté, i.e.
qu’il est le langage des passions, affections et émotions. Pour Mendelssohn, « il fallait étre
philosophe pour parler des passions. »*”° C’est dans cet écrit qu’Hamann établit la relation
des normes de I’art comme la Loi, selon I’antithése Lettre morte et 1 'Esprit vivant de Paul. 11
écrit ainsi :
Wer ist aber der édsthetische Moses, der Biirgern eines freyen Staats schwache und diirftige
Satzungen voschreiben darf? Die das sagen: Du sollt das nicht angreifen, du sollt das nicht

kosten, du sollt das nicht anriihren. In der Natur ist maches unrein und gemein fiir einen

Nachmer auch alles was moglich ist, la3t euch nicht geliisten! (N II, 163)

Il est possible d’affirmer que le choix de la vignette des Kreuzziige n’a rien
d’arbitraire. En effet, les principes de la philosophie de I’Aufkldrung sont représentés par
I'image d’Homere portant la revue Briefe, die neueste Litteratur betreffen, 1’organe de
divulgation des intellectuels berlinois. La figure du poéte grec représente, de maniére

implicite, le principe recteur de leur Weltanschauung.

Hamann réalise donc une parodie de I’esthétique classique qui congoit 1’art (dont la
poésie au premier rang) comme imitation de la « belle nature ». Justement, I’image de Pan
est une ironie de cette expression, Hamann voudrait-il défendre la dimension imagée du
langage avec son propre style « Barock » ? 1l s’agit ici de 1"allusion a la « Hdaplichkeit «, un
recours propre de la satire. Il s’opposera a cette perspective d une nature et d’un langage déja

« domestiques » par les régles de la raison.*’® De plus, il veut provoquer avec Pan les passions

475 JORGENSEN Sven-Aage, « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik iiber
Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloise «,in op.cit. p.244

476 SIMON I. op. cit., p. 26. ARNTZEN Helmut, Der Literaturbegriff, Geschichte, Komplementdirbegriff,
Intention. Eine Einfiirung, Miinster, Aschendorff, 1984, p. 73.

148



du coté des « virtuoses » ; pour ce faire, il recourt a 1’interprétation que Shaftesbury réalise

de Pan dans 4 Lettre concerning Enthousiasm :

We read in History that Pan, when he accompany’d Bacchus in a Expedition to the Indies,
found means to strike a “Terror thro” a host of enemys, by the help of a small Company,
whose Clamors he manag’d to good advantage among the eccoing Rocks and Caverns of

a woody vale. (...)The story indeed gives a good hint of the nature of this Passions, which

can hardly be without some mixture of Enthusiasm and Horrors of a superstitious kind.*”’

Dans ce passage, nous trouvons aussi la discussion sur 1’imagination et
I’enthousiasme, laquelle Hamann réunit encore avec la figure de Socrate dans Aesthetica in
nuce. On peut imaginer qu’il adresse aux philosophes la priére que Socrate exprime en
Phedre (279 c¢) « O Pan, et vous divinités qu'on honore en ce lieu, donnez-moi la beauté
intérieure de I'ame ! Quant a I’extérieur, je me contente de celui que j'ai, pourvu qu'il ne soit
pas en contradiction avec I’intérieur, que le sage me paraisse riche, et que j'aie seulement
autant d'or qu'un sage peut en supporter, et en employer ! » Cet élan ironique se combine
avec le sublime lorsque dans les premicres lignes, Hamann réalise une transfiguration de
Socrate en un « inspiré » ou « enthousiaste » qui « exprime des oracles » avec 1’appui du

dialogue platonicien Cratyle qu’il cite en (396 d.e. et 407 d).

Avec la voix de Socrate, comme le porteur de son « philologische Wortwechsel »,
Hamann donne a son écrit une teinte particulieére. Aesthetica in nuce est de fait un cantique
enthousiaste et sublime a la beauté de la création ; il exprime a la fois la joie humaine et la
reconnaissance de la gloire de Dieu qui est communique a travers la figure du poete. De
surcroit, Hamann se distingue, comme penseur de I’image, par un usage abondant des
métaphores, mais il ne cherche pas une justification de leur utilité¢ selon les principes
philosophiques avec la notion « kiinstlische Phantasie » ou celle d’imagination créative.

Depuis Biblische Betrachtungen, il reconnait que le langage imagé est le langage propre de

477 Nous citons ici le passage en entiere : We read in History that Pan, when he accompany’d Bacchus in a
Expedition to the Indies, found means to strike a “Terror thro” a host of enemys, by the help of a small
Company, whose Clamors he manag’d to good advantage among the eccoing Rocks and Caverns of a woody
vale. The hoarse bellowing of the caves, joind’ to the hideous aspect of such dark and desert places rais’d such
a horrors in the enemy, that in this state their imagination help’d’em to hear voices and doubtless to see forms
too, that were more than human: whilst the uncertainty of what they fear’d made their fear yet greater, and
spread it faster by implicit looks than was that in after-times men call’d a Panick. SHAFESBURY A. A. C op.
cit., p. 12.

149



Dieu (Deus poeta), dans cet entour, il s’inscrit dans la tradition allemande de la
« Bildlichkeit », laquelle trouve dans la Bible et le livre de la nature la justification de I’emploi

des images dans le langage poétique et philosophique.*’

Etant donné qu’Hamann comprend 1'unité du langage divin et humain en 1"image, la
création ou I’invention a travers le langage humain dépend justement de cette énergie et
dynamisme active (« energeia ») du langage que I’homme a recue comme un don « eine
gliickliche Gabe », terme synonyme de génie, imagination ou muse dans le contexte de la
seconde moitié du XVIII® siécle.*” Cette conception garde un antécédent dans les réflexions
théologiques de Luther sur la figure du Christ qui est aussi considéré comme un don (Gabe)
et un cadeau (Geschenck) de Dieu pour les hommes. Pour le réformateur, « Receiving God
gifs includes more than simply accepting his goodness. In the preface to Chrismas Postil
(1522), Luther warns the reader not to think of Christ as a Moses figure, as Christ is neither
a lawgiver nor primarily even an example. Before one looks at Christ as an example, one
should recognize him as a gift and present. (...)The circle of giving is completed when God,
besides giving us everything we need, gives himself to us in order the he makes us one with

himself. »*

Hamann affirme a son tour cette idée ; il ne s’agit pas seulement de recevoir le don,
mais de participer ; 1’analogie est le principe essentiel de cette participation, comme il le
souligne dans I’avant-derniére citation, « ist Brief ist Siegel von unserem Antheil an der
Gottliche Natur. » Les commentateurs ont souvent rapproché cette perspective de celles du
poete William Blake ou du philosophe Jakob Boehme ; pour tous les trois, I’imagination, en
tant que don, est « the very source of the spiritual energy they cannot but belif that it is
divine ».*' L’auteur d Asthetica in nuce poursuit de fait avec sa réflexion sur le génie, il se

questionne sur la maniére dont I’homme peut participer a ce don.

478 WINDFUHR M., op. cit., p. 27

479 LUMPP H.M., op. cit,. p. 12-15.

480 MITKKA E. Anttila, Luther's Theology of Music. Spiritual Beauty and Pleasure, Berlin-Boston, De
Gruyter, 2013, p. 77.

481 BOWRA Maurice, The Romantic Imagination, Oxford New York, Oxford University Press, 1946, p.15.
DEAN WENTWHORT Bethea, Visionary Warfare: Blake, Hamann and Boehme against ideology, Knoxville,
University of Thennessee, 1989.

150



Der Geburtstag eines Genies wird, wie gewohnlich, von einem Martyrerfest unschuldiger
Kinder begleitet- Man erlaube mir, da3 ich den Reim und das Metrum mit unschuldigen
Kindern vergleichen darf, die iiber unsere neueste Dichtkunst einer drohenden

Lebensgefahr ausgesetzt zu seyn scheinen. (N II, 214)

Autrement dit, il continue avec une critique indirecte de la raison et ses normes ou
lois. Il faut que ’homme « sacrifie » le rythme et la métrique établis comme la « naturalité »
et la « beauté » du langage. A ce propos, Johann Georg Hamann présente la doctrine Imago
Dei comme la base d’une « abbrevierte biblische Anthropologie »*** qu’il opposera a la
perspective de ’anthropologie matérialiste francaise caractérisée par 1'idée de I’homme
comme « bete machine ».** Sur cette anthropologie religieuse, il envisage une nouvelle
esthétique, ou 1I’homme reconnait sa capacité a créer en libert¢ et a exprimer son
individualité ; ainsi il agira en analogie a Dieu, car la création est un acte libre, libre de la
volonté, tout comme le don du Christ pour les hommes qui est aussi une action en liberté.**
L’anthropologie et I’esthétique chez Hamann se rejoignent donc dans la « Sprachlichkeit »
de I’homme, dont I’¢lan se trouve dans le postulat des Biblischen Betrachtungen : « Gott ein
Schriffteller ». La publication de I’écrit de Edward Young, Conjectures on original
Composition (1758), est un des écrits de critique littéraire les plus influents dans les
réflexions des allemands, ou les notions d’originalité et d’individualité sont les éléments pour
dépasser la perspective moraliste de la critique littéraire, mais aussi les éléments qu’ils

opposent a la « clarté » et a la « naturalité » du langage.

Du point de vue de I’exégese biblique, Aesthetica in nuce s’adresse a divers
philologues. Son auteur fait notamment allusion a la perspective critique-historique de son
temps, mais aussi aux déistes anglais. Le philologue Michaelis défend une interprétation
littérale de la Bible et une recherche historique de sa composition.*® Au contraire, la position
de notre auteur partage celle de 1’ceuvre du critique et philologue anglais Robert Lowth qui,
dans De sacra poesie Hebraeorum (1753), ouvre pour la premicre fois une perspective

« esthétique » e. i. de la dimension poétique et des genres littéraires de 1’Ancien Testament.

482 JORGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, op. cit., p. 53.

483 SCHINGS Hans Jiirgen, op. cit., p. 14.

484 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 164. GRUNDER K., op. cit., p. 178.

85 JORGENSEN Sven-Aage, dans son comentaire & Aesthetica in nuce, op. cit., p.106.

151



Il est le premier critique littéraire qui inaugure un chantier de réflexion dans lequel les
philologues allemands, particulierement Herder, ont trouvé une source d’inspiration. Les
« lectures » de Lowth ont changé le golit en poésie, dominé jusque-la par la poésie des

Anciens.*%

Dans ce contexte, I’emploi qu’Hamann réalise de la notion de rhapsodie prend
diverses significations, lesquelles sont toujours « intertextuelles » ou « dialogiques ». Dans
le titre, toutes ces significations font allusion aux thémes de cet écrit et a des ceuvres déja
publiées.”*” D’emblée il s"agit, comme nous ’avons déja dit, d’un cantique a la gloire de la
création, dans ce sens la rapsodie est un hymne au nom du Christ en tant que beauté, lumicre
de la création, mais aussi un écrit d’interprétation, le rapsode ici est I’interpréte du Deus
poeta, i.e. Hamann reconnait dans I’Ecriture le langage poétique qui est interprété par le
rhapsode, I’ancétre du philologue, « Philolog schamt sich nicht seiner Ahnen », écrit-il. Notre
auteur prend de Platon en lon: « N’interprétez-vous pas a votre tour les ceuvres des poctes,
vous les rapsodes ? (Ion 535a) » la double signification de ce terme qui est adressé a

Michaelis et son interprétation critique-littérale de la Bible.**®

I1 vise aussi la perspective intellectuelle de la poésie des critiques littéraires, car « Der
Gott selbst spricht durch den Dichten zum Menschen. Der Rhaspsode nun ist seinerseits
Vermittler und Lehrer der Dichtung, sie sich gotlicher Inspiration verdank. Er versteht nicht

ihre Buchtaben, sonder auch ihren Sinn. »*’

La rhapsodie de Hamann n’est pas une poésie en vers, mais en prose cabalistique, il

s’agit donc d’un « Stiick Verkiindigung, wo die christliche Verkiindigung weiterverkiindigt

490

wird », écrit Lumpp.* Il faut préciser aussi qu’une rhapsodie est une composition faite de

morceaux divers, liés entre eux. Il fait allusion aux ouvrages déja cités, les confronte et les

486 CULLHED Anna, « Original Poetry: Robert Lowth and Eigtteenth-Century Poetics, in Sacred Conjetures
« The Context and the Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc, ed., by John Jarick, New York-London, t & t
Clark, 2007, p.25-47. JORGENSEN Sven-Aage, dans son comentaire & Aesthetica in nuce, op. cit., p.108.

487 BEETZ Manfred, « Dialogische Rhetorik und Intertextualitit in Hamanns Aesthetica in nuce » dans J.G.
Hamann Autor und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann-Kolloquiums im Herder Institut
zu Marburg-Lahn, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1992, p. 79.

88 JORGENSEN S.A., desthetica in nuce, op. cit., p.109. LUMPP M, op. cit., p. 29.

489 BRAUTIGAM B., op. cit., p. 44.

40 LUMPP.H M., op. cit., p. 31.

152



fait dialoguer les uns avec les autres. De cette maniere, se comprend le sens de rhapsodie
comme un « Kaléidoscope », « ein enigmatisch Kaleidoskop von gelehrten Anspielungen,
Zitaten; und Motiven, das die abstraktdeductive Rationalitdt verachtet und sich auf die

semantische Kraft der Allegorese verldsst. »**'

Mais le terme rhapsodie est aussi lié a celui d’esthétique, les penseurs allemands ont
interprété 1’écrit de Shaftesbury The Moralists, philosophical Rapsodie, comme une
rhapsodie, i.e. une poésie sur la beauté de la nature ou la création poétique est liée aux

passions et a la sensibilité.*”

IIs traduisent 1"apport de Shaftesbury comme analogue a celui
d’Alexander Baumgarten dans Aesthetica (1750-1758). Dans ce cadre, Moses Mendelssohn
anomme¢ une de ses ceuvres Rhapsodie, oder Zusdtze zu den Briefen iiber die Empfindungen
(1761) dans laquelle il lie la beauté avec la sensibilité.*”® 1l s’avére de surcroit que la
sensibilité est une des notions que Shaftesbury emploie dans sa Rapsodie et qu’il la rattache
aussi a la perception du sublime de la nature.*** Cependant, comme nous 1’avons avancé, la
sensibilité chez Hamann s’inscrit toujours dans la notion « Empfindung » ou Gefiihlasthetik,
laquelle est liée a révélation divine comme abaissement ou condescendance. Hamann reprend

dans Aesthetica in nuce ce principe déja établi dans Biblische Betrachtungen. Le penseur

allemand veut revétir son esthétique d’une prose « cabalistique ».

I1 rapproche I’'image de nuce a la doctrine secréte la Cabale qui est la dimension
«ésotérique » et le Talmud la dimension « exotérique », comme le noyau et la pelure.*”
Gusdorf écrit a propos de cette image : « Il faut démultiplier la figure ; il ne suffit pas de
casser la noix pour obtenir le noyau ; le noyau en cache un autre, qu’il faut casser a son tour,
celui-ci un troisiéme, qui cache le suivant, et ainsi de suite, sans que 1’on puisse savoir si la

série ne dissimule pas I’absence définitive de sens. »**°

Hamann réunit donc 1’esthétique avec I’herméneutique ; la question de I’esthétique

moderne « I’unité dans la pluralité » est analogue a « ’unité de sens » (« Die Einheit des

491 BIGEMMAN SCHMIDT W., op. cit., p. 142
42T UMPP H. M. op. cit. p. 35.

3 Ihid.. p. 35.

494 Voir supra. 1.1

495 JORGENSEN S.A. op .cit., p. 45.

4%6 GUSDORF G.,op. cit., p. 195.

153



Verstandes ») de la philologie de son temps (dans les trois activités mentionnées). Il est
permis de penser que notre auteur manie une tension, avec toutes les intertextualités de
I'ceuvre, entre les diverses interprétations que les philologues défendaient : la littérale, la
figurée, la morale ou didactique et la spirituelle ou divine. Cependant, il ne prend position
pour aucune, au contraire, il adresse une question aux exégetes et critiques littéraires : « ob
die Einheit mit der Mannigfaltigkeit nicht bestehen konnte ? » (N II, 205). Dans la querelle
des Anciens et Modernes, notre auteur ne prend pas plus partie, il exprime sa position avec
la deuxiéme épigraphe avec les mots du livre de Job qu’il cite en hébreu : « Ainsi je parlerai
pour respirer a 1’aise, j’ouvrirai donc la bouche et je répliquerai. Je veux étre impartial et ne
flatter personne. D’ailleurs, je ne sais pas 1’art de la flatterie, et celui qui m’a fait m’enléverait

bien vite. » (Job 32-209). Il pose donc la question herméneutique dans les termes subséquents

Die Meynungen der Weltweisen sind Lesarten der Natur und die Satzungen der
Gottesgelehrten, Lesarten der Schrift. Der Autor ist der beste Ausleger seiner Worte; Er
mag durch Geschopfe -durch Begebenheiten —oder durch Blut und Feuer und Rauchdampf
reden, worinn die Sprache der Heiligthums besteht. (N II, 203)

Finalement, dans le contexte proprement philosophique, les questions du langage en
relation avec la connaissance, la relation entre la pensée et le langage ou 1 origine du langage

ont été au cceur des polémiques.

Encore dans le cadre de la Querelle des Anciens et Modernes, les interrogations sur
I"ordre naturel et la clart¢ du langage francais sont d'une importance majeure dans les
réflexions de notre auteur. Hamann s’engage en ce débat dans un écrit de sa collection des
Kreuzziige. 11 s’agit de Vermischte Anmerkungen tiber die Wortfiigung in der franschésischen
Sprache, déja mentionné auparavant, dans lequel Hamann réalise une réflexion sur un théme
¢galement cher a Leibniz, a savoir les caractéristiques des langues naturelles. Enfin, dans
Versuch tiber eine akademische Frage, il veut répondre au sujet de « I’influence réciproque

du langage sur les opinions et des opinions sur le langage. »*’

47 SIMON 1. op. cit., pp. 20-23.

154



La difficulté sur 1’ordre naturel commence en France en paralléle a la polémique sur
la poésie. Les penseurs des Lumiéres affirmaient que la langue frangaise était privilégiée pour
communiquer la connaissance des sciences, en raison de sa construction grammaticale dans
la syntaxe, a savoir, 1'ordre naturel, sujet-verbe-objet.*® Pour les partisans de cette théorie,
les autres langues comme 1’allemand ou [’anglais n’étaient pas compétentes pour
communiquer le savoir car leur grammatique permet des « inversions » dans la phrase, ce qui
conduit @ un manque de clarté¢ dans les idées. Comme I’a montré Ricken, dans ce débat, la
philosophie rationaliste de Descartes a aussi jou¢ un role essentiel, puisque « I’ordre naturel
est déclaré un composant de la raison innée commune a tous les hommes. En conséquence,
I’ordre naturel des mots était considéré comme 1’expression d’un ordre déterminé des idées,
dans 1’acte de pensée, ordre dicté par la nature elle-méme et indépendant du temps et de
I’espace. Toutes les constructions s’écartant de 1’ordre naturel étaient rassemblées sous la

49 La philosophie cartésienne a déterminé toutes les difficultés

désignation d’inversion. »
relatives au langage jusqu’a la publication de I’ceuvre d’Etienne Benoit de Condillac en 1746,
Essai sur [’origine des connaissances humaines, et du point de vue du probleme de
I’esthétique, les Réflexions critiques sur la poésie et la peinture (1719) de Jean Baptiste

Dubos, qui propose le sentiment comme principe de la perception de I’art.

Avec ces deux productions, les notions de sentiment, d’émotion, d’imagination et de
passion commencent a jouer un role central dans 1’explication de la connaissance ou de la
perception du beau.’® On pergoit aussi un « passage d’une raison, congue comme
intellectuelle et spéculative, source de régles et préceptes exactement formulés, a une notion
plus souple et plus ouverte (raison poétique), le passage d’une raison constituée a la raison

constituent. »°!

L’importance de Condillac en ce qui concerne la relation du langage et de la

connaissance tient en ce qu’il inaugure une voie génétique-historique et propose la liaison

498 RICKEN Ulrich, Grammaire et Philosophie au siécle des Lumiéres. Controverses sur le 'ordre naturel et
la clarté du frangais, Lille, PUL, 1978, p. 14

499 RICKEN Ulrich, 1bid., p. 17. ACHERMANN E.. op. cit., p. 190.

500 BAEUMLER A., op.cit., p. 63.

01 BECQ A., op. cit., pp.13-14.

155



des idées comme le principe de ordre de mots.”” De plus, comme I’affirme Trabant,
Condillac essaie de « penser sérieusement la particularité¢ des langues, face au probléme de
la vérité universelle, (...) Il ne tombe pas dans le piege patriotique d’identifier I’'un et I’autre
et d’élever la particularité du frangais a I’universalité humaine. »*” L’Essai sinscrit, par la
méthode employée, dans la perspective anglaise de Locke, ou 1’analyse des opérations des
facultés constitue proprement 1’objet d’une « autre métaphysique ». Le théologien se limite
en son Essai a une analyse des opérations de I’entendement et il essaie de démontrer que
’usage de signes est « le principe que développe le germe de toutes nos idées ».°* Il s"oppose
donc a la théorie cartésienne des idées innées en affirmant le développement réciproque entre
le langage et les idées. Il accorde une importance majeure aux passions et a 1I’émotion et donc

au langage poétique dans le développement du langage de la raison.

Johann Georg Hamann est le penseur qui a introduit dans 1’Aufkldrung les
controverses sur le langage qui se développaient en France.’” La publication posthume en
1765 de P’ceuvre leibnizienne Nouveaux essais sur [’entendement humain a constitué un
tournant dans la réflexion philosophique de la tradition « philologique » allemande, trois ans
apres 1"écrit de notre auteur, méme si dans la « Friihaufklarung « (1680-1740), il y avait de

vifs débats sur le langage dans la sphére de la théologie, la philosophie et la rhétorique.™

Avec ses Kreuzziige, et en particulier avec Aesthetica in nuce, son auteur participe au
débat sur la question de I’origine et de la nature du langage. Contrairement aux philosophes,
et en raison de son antécédent religieux dans la doctrine /mago Dei, le penseur allemand
dépasse la tendance purement pratique selon laquelle le langage est un instrument de la
raison, destiné a communiquer le savoir et a organiser la connaissance ou « les mots sont le

signe des idées, que ces dernicres soient congues comme des contenus de connaissances ou

502 RICKEN Ulrich, « La liaison des idées selon Condillac et la clarté du frangais » in Dix-huitiéme Siécle,
(1969), N 1,179-182.

503 TRABANT Jiirgen, « Du génie aux génes des langues » in Et le génie des langues ?, Sous la direction
d’Henri Meschonnic, France, Presse Universitaires de Vincennes, 2000, pp. 79-99. Ici.p.82.

504 De CONDILLAC Etienne Bennot, Essai sur l'origine des connaissances humaines, avec 1'introduction de
Jacques Derrida « L’archéologie du frivole », France, éditions Galilée, 1973, § 4.

505 ACHERMANN E,. op. cit., p. 14. JORGENSEN S.A. op. cit., p. 62.

506 BECKER Christoph, Sprachkonzeptionen der deutschen Friihauflrirung. Worterbuch und Untersuchung.
Berlin, Peter Lang 1994, p. 14.

156



comme des représentations subjectives. »*7 Comme il considére le langage seulement
comme un instrument, il va pousser plus loin le débat avec son postulat : « Die Poesie ist die
Muttersprache des menschlichen Geschlechts » (N II, 197). Dans cette expression, se trouve
une perspective génétique ou historique du langage et le caractére métaphorique
(Ubersetzung et Ubertragen) de celui-ci, ces deux principes inaugurant une nouvelle

perspective qui sera nommeée « esthétique ».

Le penseur allemand unit la sensibilité au langage avec la composition de 1’oxymoron
« Rede daB ich Dich sehe !«. Dieser Wunsch wurde durch die Schopfung erfiillt, die eine
Rede an die Kreatur durch die Kreatur ist. » (N I[,199). Il accorde donc une importance
majeure a 1"écoute. De cette maniére, il propose une perspective dialogique du langage, les
images ne restent pas attrapées dans I’ « umivers of the imagination » mais elles sont
considérées comme un discours ou conversation en divers niveaux de communication, dont

le dialogue de Dieu avec ses créatures est le modele.

3.1 L’image et la sensibilité

507 CASSIRER Ernst, La philosophie des formes symboliques. La Langue. 1, trad. Ole Hanse et Jean La Coste,
Paris, Les Editions de Minuit, 1972, p. 94.

157



« En effet, le rire est une passion de 1’ame, causée par le
plaisir. »

Longin

« Ich sehe die beste Demostration wie ein verniinftig
Maidchen einen Liebbrief, und eine Baumgartische
Erklarung wie ein wizige Fleuretten an. »

J.G. Hamann

Dans Aesthetica in nuce, Hamann paraphrase le récit de la création (Au Commencement
ou Genese, 1.3.) Son intention est de relier le principe « anschauliche Erkenntis » a ’image.
Comme nous 1’avons déja exposé, la notion de sensibilité (Empfindung) s’établit comme
synonyme de croyance dans Sokratischen, elle est la base de cette connaissance, laquelle

prend ici une fonction déterminante.

Sinne und Leidenschaften reden und verstehen nichts als Bilder. In Bildern besteht der
ganze Schatz meschlicher ErkenntnisB und Gliickseeligkeit. Der erste Ausbruch der
Schopfung und der erste Eindruck ihres Geschichtsreibers; --die erst Erscheinung un der
erste Genul der Natur vereinigen sich in dem Wortes: Es werde Licht! Hiemit fangt sich

die Empfingung von der Gegenwart der Dinge an.

Avec I'unité « sens » et « passion », on trouve la premicre expression de la
réhabilitation de la sensibilité, laquelle Herder poursuivra dans son écrit Vom Erkennen und
Empfindung. Hamann exprime en d‘autres termes le principe qu’il avait déja exposé dans
Bibilsche Betracthungen : « Die Schrift kann uns Menschen, nicht anders reden als in
Gleichnissen, weil alle unsere Erkenntnis sinnlich, figiirlich, und der Verstand und die
Vernunft die Bildern der dufler] Dinge allenthalbten zu Allegorien und Zeichen abstrakter,

geistiger und hohere Begriffe macht. » (N I, 157)

Hamann s’inspire vraisemblablement du langage philosophique, le titre de son écrit
fait allusion a « AESTHETICAE », la nouvelle discipline qu’Alexander Gottlieb Baumgarten

définit, entre autres, comme « scientia cognitiones sensitivae » dans son premier €crit de

158



1735, Meéditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant a [’essence du poeme.>*®

Le penseur allemand, qui par ailleurs a introduit ce terme au langage philosophique de la
modernité, consideére que la « cognitio sensible « est déja une forme de connaissance, sans
intermédiation de concepts. Baumgarten affirme que la caractéristique des représentations ou
cognitions sensibles sont « vilesagenden » ou « bunt », tandis que les représentations claires
et distinctes prennent seulement quelques « Merkmale », des objets, lesquels constituent les

concepts abstraits.>*®

Dans son ceuvre Aesthetica (Asthetik, 1750), qu’il consacre a ’exposition de cette
nouvelle science, Baumgarten s’adresse sous forme de dialogues a ses critiques : « Die
Verworrenheit ist die Mutter des Irrtums. Meine Antwort : Aber sie ist eine unerldBliche
Voraussetzung fiir die Entdeckunt der Wahtheit, da die Natur keinen Sprung macht aus der
Dunkelheit in die Klarheit der Denkes.... ». Comme Klass Huizing, il faut rattacher ces lignes
a celles de « Sinne und Leidenschaften.... ». Hamann « révolutionne » avec cette expression
I’exigence de la réhabilitation de la sensibilit¢ a travers une lecture « chrétienne » de
I’ouvrage de Baumgarten.”® En ce sens, notre auteur continue dans Aesthetica in nuce sa
critique de la connaissance rationaliste, laquelle affirme que les concepts clairs et distincts
sont la source de la certitude. Contrairement a I’épistémologie de la « Schulphilosophie »,
Hamann affirme que les images qui sont percues par la sensibilité (il faut prendre ici la
pluralité des significations du mot (Empfindung) constituent la connaissance, i.e. il ne réalise
aucune différence entre le sentir et le connaitre. On trouve ici une analogie entre la position

de Hamann et celle de Baumgarten.

Ce dernier propose la notion « lebendige Erkenntis » ou (cognitio viva) pour unir le
principe leibnizien de 1"dme comme vis représentative avec le sentiment (Gemiit) ou le cceur,

mot employé par les piétistes de Halle pour parler du coté sensible et des passions de

508 BAUMGARTEN Alexander Gottlieb (Meditationes Philosophicae de nonnullis ad peoma perentubus).
Esthétique, précédée des Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant a l'essence du poéme et
de la Métaphysique (§§ 501 a 623) traduction, présentation et notes par Jean-Yves Pranchere, Paris, L"HERNE,
1988, § CXVI.

599 FRANKE Ursula, « Von Der Metaphysik zur Asthetik. Der Schritt von Leibniz zu Baumgarten », Studia
Leibnitiana, (1975), 229-40. VON STEIN Karl Heinrich, Die Entstehung der neueren Asthetik, Sttutgart,
Cottaschan BuchHandulg, 1886, p. 338.

510 HUZING Klass, « Morphologische Idealismus. Herder als Gesalthermeneut », in Herder und die
Philosophie des Deutsches Idealismus, Fichte-Studien —Supplementa, (Hrsg.) Marion Heinz, Amsterdam-
Atlanta, Rodopi B.V. 1997, p.50.

159



I’homme.*** 11 faut tenir compte du fait que, d’une part, I’esthétique de Baumgarten reprend
en effet cette exigence des piétistes avec la « cognitio viva », et d’autre part, il rattache sa
caractérisation de la connaissance sensible avec la rhétorique et la poésie, ou les
représentations sensibles ne sont pas seulement « reapresentations sensuales » mais sont en
relation avec le « Gefiihl » et les émotions.*? Baumgarten prétend avec son ceuvre arriver a
une « harmonie des facultés » dans ’homme et dépasser la « trocke » théologie orthodoxe de

son temps.>3

Notre auteur propose a son tour, avec son langage ironique, un retour a 1’unité

originaire qui constitue 1’étre humain, séparé par la pensée métaphysique dualiste :

O eine Muse wie das Feuer eines Goldschmieds, und wie die Seife der Wascher
Sie wird es wagen, den natiirlichen Gebrauch der Sinne von dem unnatiirlichen
Gebrauch der Abstraktionen zu ldutern, wodurch unsere Begriffe von den Dingen

ebenso sehr verstimmelt werden. (N 1L, 207)

Dans les données de la premiére citation, trois ¢léments maintiennent une étroite
relation : la révélation, 1'image et la sensation. La lumiére est la premic¢re manifestation du
pouvoir créatif de Dieu, la création a travers la parole, une action que Longin a caractérisée
de sublime. Hamann dans Biblische Betrachtungen fait référence aux jugements de Longin
sur quelques passages de la Bible, ou il reconnait leur beauté « sublime ». La révélation dans
I’Ecriture ou la nature est adressée a la sensibilité et non au « gotit des philosophes » et leur

raison, principe sur lequel le penseur allemand insiste dans Aesthetica in nuce.

Ainsi, I’expression « Dixit Deus : fiat lux, et lux facta est », que Lowth®** considere
comme la clé de votute du sublime, est aussi considérée par Hamann comme 1’essence de la

poésie elle-méme. De fait, il revient toujours au principe directeur de sa pensée : Dieu n’est

511 FRITZ Martin, Vom Erhabenen: der Traktat ‘Peri Hypsous’ und seine dsthetisch-religidse Renaissance im
18. Jahrhundert ,Tiibingen, Mohr Siebeck, 2011, p.254.

512 VoN STEIN Karl Heinrich, op. cit., p. 336.

513 FRITZ Martin, op. cit., p. 244. Les piétistes en Halle avaient pour but « la grande transformation des
sentiments religieux : dévalorisation radicale de la froide connaissance intellectuelle du divin et de I’humain ;
constitution d’une chaude sphére d’émotions —douces, tendres et toutes intérieures de I’individu spirituel.»
MARCHETTI Valerio, « L’orthodoxie luthérienne et le piétisme » dans Les Piétistes a I’Age Classique. Crise,
Conversion, Instituions, édition Anne Lagny, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2001, i p. 189.

514 R. Lowth fait référence aussi a Genéses 1. 3. Cf. LOWTH R., Cours de Poésie Sacré, traduite pour la
premiére fois du latin en francais par P. Roger, Paris, 1813, p. 176.

160



pas « summus philosophus der Rationalisten noch der summus pedagogus Lessings. sondern

summus poeta oder vielmehr poietes. »*°

Nous trouvons ici le premier élément de I’esthétique de Hamann, la création ou la
révélation de Dieu a travers la parole est adressée a la sensibilité humaine, et d’elle dépend
la beauté. Mais, contrairement a Baumgarten qui essaie d’argumenter et de justifier la
sensibilité en relation avec la perception de la beauté sur la base de la métaphysique de
Leibniz,*** Hamann recourt plutdt aux images mythiques interprétées par Francis Bacon afin
d’appuyer cette relation. En ce sens, comme 1’affirme Briutigam, 1’esthétique de Hamann est
un ouvrage qui est écrit « esthétiquement », i.e. son auteur transmet a travers les images sa

pensée.>Y’

Hamann dit « Die Natur wiirkt durch Sinne und Leidenschaften. Wer ihre Werkzeuge
verstiimmlt, wie mag der empfinden? Sie auch geldhmte Sennadern zu Bewegung aufgelegt?
». (N II, 206) La nature et la nature humaine entretiennent une relation réciproque. Cette
relation est nécessaire pour la compréhension de la création artistique, non comme imitation
de la belle nature, mais comme reconnaissance des dispositions de la nature humaine et sa
relation étroite avec la révélation dans la nature. Au contraire des philosophes qui réalisent
une séparation entre la nature et la liberté humaine, Hamann considere que la liberté (de créer,
comme nous I’avons souligné) n’est possible qu’avec le « Entwicklung der Naturkrifte, also
der vitale Anlage, im Menschen ermoglich.»**® Autrement dit, étant donné que la Nature et
la nature humaine sont créations de Dieu, I’homme et sa liberté se développent depuis cette
« unité originaire » et de maniére organique avec les éléments qui lui sont fournis comme un

don (Gabe).

La sensibilité humaine n’est pas concevable sans le corps, sans les cing sens qui pour
Hamann constituent la condition et la constitution de I’homme ; les sens comme la passion
dépendent de son étre organique. Le penseur reprend ici un de ses principes établi dans

Brocken « Was fiir ein Magazin macht die Geschichte der Gelersamkeit aus. Und worauf

515 JGRGENSEN S.A., dans son commentaire & Aesthetica in nuce, p. 169.

516 FRANKE Ursula, Kunst Als Erkenntnis: Die Rolle Der Sinnlichkeit in Der Asthetik Des Alexander
Gottlieb Baumgarten, StudiaLeibnitiana Supplementa, IX,Wiesbaden: Steiner, 1972, p. 17.

517 BRAUTIGAM B., op. cit., p. 52.

518 Jhid., p.57.

161



grundet sich alle? Auf 5 Gerstenbrodte, auf 5 Sinnen ; die wir mit den unverniinftigen Tieren
gemeinschaftliche besitzen ». (N I, 299). L” unité de 1’ame et du corps est pour Hamann,
selon ses propres mots, « Geheimnif3 der Ehe zwischen so entgegengesetzen Naturen als die
duBere und innere Mensch ». Le caractere secret de cette union se rapproche de la sphere
divine, comme les mysteres ; ainsi, ce n’est pas le philosophe qui est capable de « dévoiler »
les mysteres et le caractere sacré de cette unité, car selon Hamann, il ne fait qu’analyser, i.e.
séparer. Il reprochera plus tard a Kant son procédé qui prend comme principe la séparation
de la sensibilité et de I’entendement : « wozu eine so gewalttitige, unbefugte, eigensinnige
Sheidung dasjenigen, was die Natur zusammengefiigt hat!. » (N III, 286). C’est ici que le
langage poétique, les images jouent un role déterminant. Nous constatons qu’Hamann
emploie 1'image « Ehe » pour parler de 'unité, qu’il congoit toujours comme un
« kommunicative Ubereinstimung. »*° Comme 1'affirment Bayer et Griinder, la notion
d’unité a chez Hamann un sens religieux et théologique, qui est déterminant pour comprendre
la « christologische Poesie » dans la figure du Christ, comme nous 1’exposerons dans les

prochaines pages.

Dans Aesthetica in nuce, le penseur allemand se sert de la philosophie de Bacon pour
¢laborer sa critique de la philosophie rationaliste et de la théorie de I’art comme imitation de
la nature. II écrit: « Eure mordliignerishe Philosophie hat die Natur aus dem Wage gerdumt,
und worum fordert ihr, da3 wir selbige nachahmen sollen ? (...). Wodurch ihr die Natur aus
de, Wege gerdumt ? Bacon beschuldigt euch, daB ihr sie durch eure Abstractionen sheident. »
(N 11, 206). 1 insiste donc sur sa critique de la perspective rationaliste de la connaissance et,

dans le contexte d Aesthetica in nuce, Hamann relie la critique baconienne.

Le penseur allemand nous renvoie notamment au fragment CXXIV d’Instauration
Magna, ou le philosophe anglais reprend sa théorie des idoles, ou il réalise une différence
entre les idoles d’esprit humain et les « signes » « vestiges » ou idées du créateur. Les

premieres sont une production de la fantaisie humaine (représentées dans diverses

519 BAYER Oswal und KNUTSEN Christian, Kreuz und Kritik.Johann Georg Hamanns Letztes Blat: Text und
Interpretation, Tligingen, JBMohr, 1983, p. 91.

162



philosophies) ou abstractions arbitraires, tandis que les autres sont « les images fideles »,

« véritables visions des marques et des empreintes du Créateur sur les créatures. »**°

De méme, pour Hamann, « Die Meynungun der Welweisen sind Lesarten der Natur ».
Il nous renvoie aussi aux figures baconiennes de la nature : « Bacon vergleicht die Materie
der Penelope; ihrer freche Buhler sind die Weltweisen. » (N II, 211) Autrement dit, les
théories des philosophes, leurs concepts abstraits sont des « versions » multiples de la nature.
En accord avec Bacon, les philosophes ont substitu¢ la contemplation de la nature et les
observations de I’expérience a un « too great a reverence, and a kind of adoration of the mind
and understanding of man. »*?* Bacon et Hamann établissent comme leitmotiv de leur critique
la notion de lumiere comme /ux selon le récit biblique. L’expression « Es werde Licht »,
qu’Hamann compléte avec « Hiemit fiangt sich die Empfindungen von der Gegenwar der

22 souligne cette relation étroite entre la lumiere comme révélation adressée a la

Dinge an »,
sensibilité, contrairement a la perspective des philosophes rationalistes qui ont identifié la
lumiére a la raison. Il réaffirme donc une « emotionale Epistemologie »,>* la lumiére révele
a la sensibilité les images ou figures, au commencement de la nature. Ici, Hamann reconnait

la forme primaire ou le point de départ de la connaissance.

En ce sens, les deux philosophes se dressent contre la « mathématisation » de la nature
pour la « connaissance scientifique », laquelle, en réalité, s’appuie sur des présupposés
métaphysiques, 1’identité de la raison et les lois de la nature.”* L’intention de I’esthétique

comme science « cognitio sensitive » est le rejet de « entleerten, geometrische Naturbegriff

320 Voir 1.2 ot nous avons cité le § XXIII. L aphorisme que Hamann cite in extenso appartient
a la deuxiéme partie de Novum Organum. True suggestions for the Interpretation of Nature
(CXXIV) « Let men learn the difference that exists between the idols of the human mind and
the ideas of the divine mind. The former are mere arbitrary abstractions; the latter the true
marks of the Creator on his creatures, as they are imprinted on, and defined in matter, by true
and exquisite touches. Truth, therefore, and utility, are here perfectly identical, and the effects
are of more value as pledges of truth than from the benefit hey confer on men. ». La traduction
cite correspond a BACON Francis, Novum Organum, introduction, traduction et notes par

Michel Malherbe et Jean Marie Poisser, Paris Presses Universitaires de France, 1986, p. 87.
521 BACON Francis, The Advancement of Learning, in Project Gutenberg.

522 Hamann fait référence a Ephésiens 5 13 « mais tout ce qui est réprouvé apparait en pleine lumiére, car tout
ce qui est ainsi manifesté est lumiére. »

52 BRANDLE J., op. cit., p. 19.

524 BEISER F. op. cit., p.18

163



des Cartesianismus ».>** Dans cet entour, Baumgarten réalise la différenciation entre la vérité
logique et la vérité esthétique, ce dernier « sinnlich-erfassbar ist » (§ 423). Ainsi, la nature
n’est plus I’objet de concepts scientifiques abstraits, mais sa connaissance dépend de la
sensibilité de ’homme, laquelle est attachée au corps et le « lieu » de ce corps dans le monde
détermine la « perspective » selon laquelle I’ame se représente un objet. Il écrit dans sa
Metaphysik au § 509 « Mein Koper hat in diser Welt eine Bestiment Stellung, eine
bestimmten Ort, ein bestimmtes Alter und eine bestimmte Lage. »*?® En accord avec Jéger,*?’
la transformation des sciences au XVIII® siécle constitue la genése de 1’esthétique telle que
Baumgarten 1’a envisagée. Son projet est certainement complexe ;**® dans le contexte de la
connaissance de la nature et des phénoménes naturels, Baumgarten essaie de rendre compte
de la connaissance de la nature selon la sensibilité. Il prend comme exemple le coucher du
soleil et les diverses perspectives de ce phénomene, selon les yeux d’un berger, d’un

astronome mathématicien, mais aussi d’un poéte.>*

En réalité, il s"agit de la réévaluation du « Augenscheins » pour la connaissance, selon
Baumgarten avec la notion de vérité esthétique : « Die Bewegung der Sonne keine
beobachtechtbarheit Falscheit darstellt und das ,,Wunder* von der tduschen den Erscheinung
unabhiingig ist. (...) Zum Nutzen der Asthetik rechnet Baumgarten auch die im traditionalle
rethorische Sinn verstandene accomodatio, namlich dass sie das wisseschftliche Erkannte,

dem Fassungsvermdgen jedem Menschen anpassen kdnnen. »*3°

525 SCHWEIZER Hans Rudolf, op. cit., p.17.

526 Texte zur Grundlegung der Asthetik, Ubersetz und herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix
meiner Verlag, 1983.

527 JAGER Michael, Die Asthetik als Antwort auf das Kopernikanische Weltbild. Die Beziehungen Zwischen
Den Naturwissenschaften und der Asthetik Alexander Gottlieb Baumgartens und Georg Friedrich Meiers,
Hildesheim, New York, G. Olms, 1984, p. 18.

528 Comme I’affirme la traductrice et spécialiste en Baumgarten, le philosophe fournit diverses définitions de la
nouvelle science. « Die Asthetik: (Theorie der freien Kiinste, untere Erkenntnislehre, Kiinste der Schone
Denkes, Kunst des Analogons der Vernunft) ist die Wissenchaft der sinnlichen Erkenntnis). Une grande partie
de ses écrits est restée inconnue et non traduite. Son éléve G. F, Meier a traduit quelques parties d’Aesthetica,
cependant quelques termes sont restés « obscurcis » dans sa traduction du latin a 1’allemand. Cf.
BAUMGARTEN Alexander, Asthetik, traduction, introduction et édition par Dagmar Mirbach, Hamburg, Felix
Meiner Verlag, 2007.

529 JAGER M., op. cit., p. 19.

>0 DANNEBERG Lutz, « Von der accommodatio ad captum vulgi tiber die accommodatio secundum
apparentiam nostri visus zZur aesthetica als scientia cognitionis sensitivae, « in Hermeneutica Sacra.
Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. und 17. Jahrhundert, Torbjorn Johansson Robert Kolb
Johann, Anselm Steiger (Hrsg.), Berlin, De Gruyter, 2010, p. 378.

164



Hamann, contrairement a Baumgarten, dont les présupposés métaphysiques se
trouvent dans la philosophie de Leibniz, se situe toujours en ce qui concerne la notion
d’Accomodation dans le débat des anglais (James Hervey - Edward Youg) ; cet dernier avait
¢été cité dans Sokratische « A scheme, analogy pronounced so true; Analogy, man's surest
guide below. » Dans le contexte des données du passage « Sinne und Leidenschaften.. »,
I’homme en tant qu’étre créé est limité et conditionné : il « comprend » et « parle » seulement
en images. Si on relie ce passage avec « alle unsere Erkenntnis sinnlich, figiirlich, und der
Verstand und die Vernunft die Bildern der &uBlerl Dinge allenthalbten zu Allegorien und
Zeichen abstrakter, geistiger und hohere Begriffe macht. », on constate que chez Hamann, il
y a une relation étroite entre la sensibilité et la pensée a travers le langage ; ainsi la raison
reste toujours attachée aux perceptions sensibles, car les analogies et les similitudes que
I’homme réalise ne sont pas « absolute Beziehungen ».>3! Pour étayer cette perspective,
Hamann s’appuie aussi sur Bacon, lequel est son « Euthyphron « dans son rhapsodie. Le
penseur allemand dit ainsi : « Poesie ist die Muttersprache des menschilischen Geschlechts ;
wie der Gartenbau, élter als der Acker,- Malerey,-als Schrift: Gesang,-als Declamation;-
Gleichnisse, als Schliissel; Tausch als Handel. » (N II,197) Hamann adopte ici les lignes du
philosophe anglais : « As hieroglyphics were before letters, so parables were before
arguments; and nevertheless now and at all times they do retain much life and rigor, because

reason cannot be so sensible nor examples so fit. »*3

Ce principe épistémique peut avoir diverses interprétations. Dans le cadre de la
discussion sur la réhabilitation de la sensibilité et de la « visuelle Analogie » comme base de
la connaissance de la nature, il faut prendre cette référence a Bacon du point de vue
«logique ». Dans son étude consacrée a la fonction de 1’analogie chez Hamann, Andre écrit :
« Die Logik der Schliisse und Demostrationene beruht fiir Hamann auf dem ihnen
sedimentierten Sinn urspriinglischer Sinn-Bilder und ihrer Ahnlichkeiten, so daB -die
Vernunft nichts als Analogien auffasen kann.»*** Mais on peut aussi y trouver une perspective
génétique historique de la connaissance, liée intimement au langage, comme notre auteur

1"affirme, la chaine d’exemples qui se trouve dans la citation, montre cette « historicité » du

531 ANDRE R, op. cit., p. 244.
532 BACONF., op. cit., Book II, 3.
533 ANDRE R,. op. cit., p. 185.

165



langage. De fait, dans la préface de I’ceuvre de Bacon, La Sagesse des Anciens, nous trouvons

un passage similaire a celui de Hamann qui appuie ce point de vue :

Au cours des premiers siécles, ou les inventions et les conclusions de la raison
humaine étaient encore récentes et insolites y compris celles qui nous paraissent
aujourd’hui les plus triviales et rebattues. Tout était plein de fables en tous genres,
d’énigmes, de paraboles et de similitudes qui servaient de procédé

d’enseignement et non d’artifice d’occultation. >3

De méme, Daffirmation « Poesie ist die Muttersprache des menschlischen
Geschlechts... » doit étre interprétée comme la réponse de Hamann a la question sur "essence
du langage ou sa « Ursprunlichkeit ». Il faut rattacher ce principe avec « Es werde Licht! »,
la premiere expression qu’adresse Hamann aux critiques littéraires de son temps. Il réalise la
défense du langage poétique comme poésies, création et action, que I’homme, comme image
de Dieu, partage a travers I’analogie. Schmidt-Biggemann interpréte cette notion liée aussi a
celle de mimesis, non comme reproduction, mais comme production :« Wircklich poetische
Asthethik findet sich deshalbt bei denen, die nicht abstractkt und verniinftig, sondern
urprchunliche aus dem Geits Gottes und die Natur gedichtet haben. Autentische Dichtung
stellt den Akt der Herablassung Gottes in die Schopfung dar: Darin besthet Mimesis, nicht

in der Abblidung einer abstrakten, durch die Wissenchaft schon geschundenene Natur. »°%

On peut remarquer que Hamann relie toujours les images a la sensibilité ; nous
trouvons ici les prémices de ce qu’Herder établira comme principe €pistémique dans son
écrit, Von Erkennen und Empfindung : « Was wir wissen, wissen wir nur aus Analogie, von
der Kreatur zu uns und von uns zum Schdpfer. Soll ich also dem nicht trauen der mich in
dessen Kreis von Empfindungen und Ahnlichkeit setze. » (Werke 11, 665).5% Hamann, quand
il écrit : « Sinne und Leidenschaften reden und verstehen nichts als Bildern », relie en effet
deux mots dont la polysémie constitue toute la problématique de la théorie de la connaissance
et de ’esthétique. A la suite d’ Auerbach, les passions sont considérées, a partir de la seconde

moitié du XVIII® siecle et sous I’influence de la philosophie de Shaftesbury et Rousseau,

534 BACONF., op. cit., p. 65.

535 SCHMIDT- BIGGEMANN W.., op. cit., p. 142.

536 HEINZ MARION, Herder Handbuch, Stefan Greif, Marion Heinz, Heinrich Clairmont (Hrsg.)
Deutschland, Paderbord Wilhelm Fink, 2016, p. 128.

166



comme « actives » lorsqu’elles se distinguent des « sensations » (Empfindung) et du
sentiment (Gefiihl) ; les premieres sont considérées comme passives et le seconde comme
faisant partie de la vie intérieure au méme titre que la pensée et la volonté.>*” Dans le contexte
de la pensée philosophique allemande de cette période, le terme (Empfindug) peut inclure les
sens, les affects, les passions, les sentiments, les émotions, et méme le « Gefiihl », « Liebe »

et « Sexualitdt ».>3®

En raison de leur appartenance au corps, les passions ont toujours été
considérées négativement. Elles sont aussi liées aux « Kranheiten der Seele », selon la vision
de la philosophie stoicienne et aussi dans la pensée chrétienne.>*® Cette perspective a
déterminé le principe selon lequel la raison est la disposition humaine innée dont la tiche est
la recherche de la vérité de la connaissance et la promotion « Befordeung » de la félicité de

I’homme dans le contexte de la Schulphilosophie.>*°

Inversement a cette tradition, notre auteur réalise une défense des passions, car elles
jouent un role déterminant dans la croyance, elles sont I’instrument de la révélation. Pour
Hamann, la séparation du corps et de 1"ame est une abstraction de la philosophie spéculative,
il ne réalise pas de distinction propre de la pensée métaphysique entre le corps comme

passivité et ’ame comme activité.

Dans son principe, « In Bildern besteht der ganze Schatz menschlicher Erkenntnif3
und Gliickseligkeit », les images sont aussi attachées a la « Gliickseeligkeit ». Sans aucun
doute, Hamann sape ici le dualisme de la pensée philosophique, lequel établit la connaissance
primairement dans la vie intellectuelle et scindée de la vie animique et morale de I’étre
humain. On trouve ici, selon Metzke, « der Grosse Kerngedanke der Aesthetica in nuce »*,
i.e. la perspective de 1’'unité ou « ganze Existenz » comme condition sine qua non pour la
« connaissance » de la révélation, qui est création et discours de Dieu. Les passions ne
peuvent étre « controlées » comme le veulent les philosophes, ni « condamnées », car elles

sont le véhicule de la nature et source de 1’expérience de la « sinnliche Offenbarung. » (N II,

198)

537 AUERBACH Erich, « Passion als Leidenschaft » Publications of the Modern Language Assotiation
America, 56, (1941), 1179-196.

538 SAUDER Gerhard, Empfinsamkeit. Bd 1, op. cit., p. 133.

539 AUERBACH E., op. cit., p. 180.

540 BECKER Chr., op. cit,. p. 84.

I METZKE E., J.G. , Hamanns Stellung in der Philosophie des 18. Jahrhunderts, p. 257.

167



Sans les sens et les passions, I’homme ne pourrait « schmecken » ou « geniessen » la
création de Dieu. Nous trouvons ici un des aspects fondamentaux de I’esthétique de Hamann
qu’on peut caractériser d’« esthétique de la lumiére », car elle s’adresse de maniere
primordiale au sens et a I’expérience immédiate du plaisir ou « geniessen ». Le « Freude »
et « Gliickselickeit» font allusion a cette notion d’esthétique comme « Desiderata de
gnoséologie », mais il s’agit en fait d’'une autre maniére de concevoir la connaissance, elle
n’est plus une « reinen cognoscere »,>** mais cette « cognitio viva » dont I’activité de toutes
les dispositions humaines signifie la « Gliickseligkeit » de 1’/homme. De plus, cette relation
Bildern-Gliickseligkeit, sera un des arguments qu’Hamann défendra contre 1’idée selon
laquelle 1'homme a créé le langage par « nécessité ». Par contre, il affirme que la création
des images constitue la « erste spontane Reaktion des Menschen ihr angemessenster Ausduck
(...) sind Anzeichen des Genusses, somit die erste mimetische Reaktion des Menschen auf

543

die Schopfung. »

La défense des passions que notre auteur mene a travers son ton satirique envisage
aussi le probleme herméneutique qu’englobe son écrit. Comme nous 1’avons évoqué, sa
critique s’adresse aussi aux interpretes de la Bible « Die Meynungen der Weltweisen sind
Lesarten der Natur und die Satzungen der Gottesgelehrten, Lesarten der Schrift ». Les
exégetes bibliques plaident pour une interprétation historico-grammatique de 1’Ecriture.
Hamann s’adresse en particulier a 1’orientaliste Johann David Michaelis (1717-1791), qui
« reconnait les droits de la raison et de la critique, dans les limites d’une orthodoxie réduite
au strict minimum ; le texte n’est plus intouchable, et I’inspiration divine se trouve réduite a
I’essentiel. »*** Comme d’autres exégetes allemands auxquels Hamann fait allusion dans son
écrit, Michaelis s’est formé dans le rationalisme de Christian Wolff. L’intention du
philosophe est de soumettre la Bible a la « recherche scientifique » pour y dégager son sens,

« les vérités doivent étre accessibles moyennant un usage correct de la raison naturelle. »**

Notre auteur s"appuie encore sur les principes de Francis Bacon pour étayer sa critique

des exégetes rationalistes, lesquels sont aussi les « freche Buhler » de Penelope. Comme

%42 Ibidem.

543 BIGEMANN SCHMIDT W,. op. cit., p. 143.
544 GUSDORF G., op. cit., p. 133.

545 hid., p. 130.

168



I’exprime Bacon, I’ Ecriture est indispensable « to illuminate our belief ».>* Hamann cite in
extenso, le livre IX de The Advancement of Learning, dans lequel le philosophe anglais
réalise une défense de I’Ecriture vis-a-vis de la philosophie naturelle et des exégétes de son
temps. Un des grands débats depuis le XVI¢ siecle a été de savoir si la Bible contenait les
principes de la connaissance de la nature. La discussion repose notamment sur le conflit
entre le systéme copernicien et les passages littéraux sur le soleil dans la Bible.>*’ Le
philosophe anglais défend le point de vue selon lequel « the scope or purpose of the Spirit of
God is not to express matters of nature in the Scriptures ». **® Et, en relation aux exégétes de
son temps, Bacon affirme que les Ecritures ont été écrites « to the succession of all ages »,
i.e. que les sens énigmatiques portent une « prophétie » qui s’accomplit en fonction de celui
a qui elle s’adresse. Autrement dit, « Die Dunkelheit des biblishe Wortes hellt sich fiir

denjenigen auf, an den das Wort gerichtet ist. »**

Le penseur allemand, de son co6té, avait aussi souligné le caractere prophétique avec
la forme d’interprétation typologique dans Biblischen Betrachtungen ; il avait écrit : » Jede
biblische Geschichte ist eine Weissagung, die durch alle Jahrhundertund in jeder Seele des
Menschen erfiillt wird. (...) Jede Geschichte trigt das Ebenbild des Menschen (...). » (N 1,
315)

Dans Aesthetica in nuce, il propose comme principe herméneutique 1’application
(Application). Cette notion, « affect» ou « applicatio ad vitam » a été un des principes
fondamentaux des piétistes pour la lecture et 1’« appropriation » du texte biblique.>*° Mais

Hamann rattache ce principe a la forme d’interprétation typologique ; ce rapprochement

546 « First the Scriptures, revealing the will of God, and then the creatures expressing His power; whereof the

latter is a key unto the former: not only opening our understanding to conceive the true sense of the Scriptures
by the general notions of reason and rules of speech, but chiefly opening our belief, in drawing us into a due
meditation of the omnipotence of God, which is chiefly signed and en graven upon His works. Thus much
therefore for divine testimony and evidence concerning the true dignity and value of learning. » The
Advancement of Learning, Book, V1.

%47 DANNEBERG Lutz, op. cit., p. 335.

548 BACON Francis, The Advancement of Learning, Book, IX.

SOJORGENSEN Sven-Aage, « Hamanns hermeneutische Grundsitze» in Aufklirung und Humanismus,
Richard Toellner (Hrsg.) Heidelberg, Lambert Schneider, 1980, pp. 219-231.

550 Le terme application est souvent employé comme synonyme de « metaschematism », que nous avons exposé
dans 1. 3 GAJEK Bernhard, op. cit., p. 27.

169



marque une différence entre notre auteur et la position des piétistes et des exégetes critiques.

Hamann pose la question avec les mots suivants :

Warum soll ich ihne, nach Stand, Ehr und Wiirde unwissende Leser! Ein Wort
durch unendliche umschreiben, da sie die Ercheinungen der Leidenchaften
allenthalben in der menschlische Gesellschaft, selbst beobachten konne; wie alles,
was noch so entfernt ist, ein Gemiith im Affect mit einer besonderen Richtung
trifft; wie jede einzelne Empfindung sich iiber den Umkreis aller &uflere
Gegestinde verbreiten wie wir die allgemeinsten Félle durch eine eine

personaliche Anwendung uns zuzueignen wisse [...]. (N 1L, 208).

Dans ce passage, il réaffirme le role fondamental des passions, pour
« I’appropriation » de 1"universel, de forme analogue a I’importance des sensations pour la
réception de la révélation sensible. Selon ce principe herméneutique, il n"est pas possible de
faire une lecture « intellectuelle » ou « rationnelle » du texte, mais il exige aussi avec sa
propre €criture, « das Innere des Lesers bewegens. Durch den Akt des Lesens soll also der
Leser an einer traszendeten Erfahrung teilhaben. »*>* Notre auteur questionne les interprétes
rationalistes : « Wenn die Leidenschaften Glieder der Unehre sind, horen sie deswegen auf,
Waffen der Mannheit zu sein? Versteht ihr den Buschtaben der Vernunft kliiger, als jener
allegorische Kdmmer der alexandrischen Kirche den Buchtaben der Schrift, der sich selbst
zum Verschnittenen machte, um des Himmelsreicht willen? (N II, 208). Pour Hamann, les
passions, bien qu’il reconnaisse leur caractére « perturbateur », restent « die hochte, die

552

wahrhaft schoperische Kraft des Lebens. »

A vrai dire, notre auteur fait toujours référence a son expérience de conversion quand
il exprime ses principes herméneutiques. Dans Gedanken tiber meinen Lebenslauf, écrit de
caractere bibliographique qui fait partie des Londoner Schriften, il décrit son expérience

comme lecteur de la Bible ainsi :

Mit diesen Betrachtungen, der mir sehr geheimnisvoll vorkamen, las ich den 31
Mirz des Abends das V . Capitel des V Buch Moses, verfiel in ein tiefes
Nachdenken, dachte an Abel, von dem Gott sagte: Die Erde hat ihren Mund

551 HOFFMANN V., op. cit., p. 128.
2 METZKE E., op. cit., p. 221.

170



aufgethan um das Blut deines Bruders zu empangen --- Ich filhlte mein Herz
klopfen, ich horte eine Stimme in der Tiefe desdelben seufzen und jammern, als

die Stimme des Bluts, als die Stimme eines erschlagegens Bruders. (N II, 40)>*3

Dans ce passage, Hamann réunit le principe de 1’application et I’interprétation
typologique. Ce proces est une interprétation vivace (lebendigen Auslegung) de 1'Ecriture,
mais aussi une compréhension historique (une compréhension du présent de son existence?).
Hamann s’identifie a Cain quand il écrit « ich konnte es nich ldger meinem Gott verheel, daf3
ich der Brudermdoder seines eingeborehe Sohnes war », et dans le méme temps, réalise une
interprétation typologique d’Abel, il est la préfigure (Vor-bild) du Christ ; la mort d’Abel
anticipe la mort du Christ. Dans cette forme d’interprétation, il faut prendre en compte la
notion ou le pré-syllabe Vor-bild, dans son sens historique ; ainsi la « Vorbild » est une
anticipation et pré-annonciation dans un continuum historique.>>* Sievers, dans son étude
consacrée a la conversion de Hamann écrit : « Wenn Hamann an Abels Tod denk, riickt auch
der Morder Kain ins Blickfekd. Da durch erhilt Hamann, indem er sich mit Kain identifiiert,
die Moglichkeit, sich mit seinem personlichen Geschick in die alttesementliche Geschichte

einzubeziehen. So wie Abel ein Typos Jesu Christi ist, ist Kain en Typos Hamanns. »>*®

Ainsi, la pensée de la condescendance (Kondeszendenz) dans le principe « Der
Schopfer der Welt ein Schrifteller » « Er Selbs ist ein Schriftsteller geworden » (N I, 9) qu’
Hamann propose dans les trois Articles (Nature, Histoire, Bible)>*’, n’exclut pas pour autant
la dimension « littérale » et « historique », mais elle est projetée d'une manicre
herméneutique, i.e. c’est dans 1’homme, a travers son « glaubende Lesen », que réside la
tache d’interprétation. Hamann pose donc la question sur 1’« unité du sens » de la Bible dans
la compréhension « dasVerstehen », mais elle dépend de la « ganze Existenz ». Les hommes,
¢crit Hamann dans Aesthetica in nuce, « euch selbst vielmehr durch den Epikurismus die

Augen augeslochen, damit man euch ja fiir Prophethen halten mégen, welche Eingebung und

553 D’apreés Jorgensen « Die Bekehrung bei Hamann war radikaler und muBte ihm den Vorwurf der Scwirmerei
eintragen; sie lieBe sich wohl eher mit der Existenzerfahrung bei Philosophen wie Kierkeggard, Jasper,
Heidegger vergleichen, indem sie den Ausganspunkt einer neuen Art zu erfahren und zu denken bildete. »
Jorgensen S.A., Johann Georg Hamann, op. cit., p. 27.

54 CORBIN H., op. cit., p. 28.

5% GRUNDER K., op.cit., p. 148.

556 SIEVERS Harry, op. cit., p. 63.

557 Ibid., pp. 148-149.

171



Auslegung aus ihren fiinft Fingern saugen. » (N II, 208)>>® De cette maniere, la question
herméneutique prend une autre direction, elle n’est plus la relation entre un sujet (un moi
constitu¢) et un objet (la Bible), mais « how the text understands and constitute me. »**° De
plus, lorsque Hamann parle avec la voix du Rhapsode, il veut dire aux exégetes critiques que
I’interprétation n’est pas possible sans « 1’enthousiasme », considéré ici comme inspiration
divine, selon sa définition étymologique, car I’Ecriture et la création poétique sont analogues,
elles sont le langage de 1'esprit de Dieu, « tragende gottliche Schopferkraft. »*° En effet, en
accord avec la notion d’accommodation, la révélation de Dieu ne perd pas son caractere de

vérité, d’inspiration ou d’autorité.>**

Cependant, le fait que la révélation de Dieu « s’accommode » avec la compréhension
humaine, cela ne signifie pourtant pas que Dieu s’adresse seulement aux passions, mais a
I’unité de 1’homme, car il a été créé comme unité.>®? Dans Aesthetica in nuce, Hamann relie
le récit biblique de la création « es werde Licht » avec Jean 1.1. « Am Amfang ward das
Wort ». Il s’agit de la notion de Logos ; pour Hamann, « ist Gott Logos, Wort und Vernunft in
eins, und die Welt ist von ihrem gotliche Ursprung her Poesie: Dichtung Gottes. »*®* La
notion de I’unité de I’homme et de 1’unité de la création a un sens théologique, comme nous
I’avons avancé ; ici la notion d’image (Bild) comme Logos est fondamentale pour spécifier
la perspective de Hamann comme penseur de 1’image. Contrairement a Baumgarten que
divise la vérité, il écrit :

Wenn eine einzige Warheit glaich die Sonne herrscht; das ist Tag. Seht ihr an statt
dieser einzigen gleich so viel, als Sand am Ufer des Meeres ; -heiernichst ein klein
Licht das jenes ganze Sonnenheer an Glanz iiberstrift ; das ist eine Nacht in die

sich Poeten und Diebe verlieben.-Der Poet am Amfange der Tage ist ist derselbe

mit dem Dieb am Ende der Tage--. (N II, 206).

%8 Comme le fait remarquer Gusdorf, « Ce n’est pas Dieu qui s"est caché de I’homme, Dieu qui a pris
I’initiative de la Révélation. C’est I’homme qui s’est caché de Dieu. » GUSDORF G,, op. cit., p. 215.
S9BETZJ. R, op. cit., p. 28.

560 BUCHSEL E., op. cit., p. 62.

61 GRUNDER K., op.cit., p. 45.

562 Voir 1.0 supra.

563 SCHMIDT-BIGGEMANN W., op.cit., p. 142.

172



Dans ce passage, Hamann nous renvoie, avec une citation, a 2 Cor. IV 6 « Car Dieu,
qui a dit : La lumiere brillera du sein des ténebres! a fait briller la lumiére dans nos cceurs
pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Christ. »*** Il est
permis d’affirmer que notre auteur, a travers cette chaine des citations bibliques concernant
la lumiére, veut affermir que la révélation est primairement sensible, il s’adresse donc a I’
« absolutisation » de 1"entendement en relation avec la connaissance de la réalité. Aussi, dans
le passage « es werde Licht », il ’appuie avec une autre expression de Paul ; cette fois, il cite
Ephésiens V. 13 « mais tout ce qui est réprouvé apparait en pleine lumiere, car tout ce qui est

ainsi manifesté est lumiére. »

En affirmant que la lumiére est aussi le Christ, i.e. « révélation » et « incarnation »,
Hamann trouve le principe de sa critique de la notion de « ratio » des philosophes de
I’ Aufkldrung, i.e. elle n’est plus cette disposition subjective et innée, mais Logos, « Prinzip
der ganzen Schopfung, Prinzip der Wahrheit und Wirklikeit »***, il n"y a pas en outre Logos

sans amour, il est « der Urgrund aller Werke Gottes ».

On retrouve ici le fond trinitaire de la pensée religieuse de Hamann, ou la position
centrale du Christ prend sens et le principe fondamental dans Aesthetica in nuce. **® Selon le
dogme trinitaire, le Christ est I’icone de la réalité toute enticre et aussi le symbole de la vérité
et de la beauté.”®” Hamann cite les diverses qualifications du Christ dans son écrit : « Le
premier né » (Col. I, 17), « Le fils de 'Homme », « Lumiére née de la Lumiere (Jean 1, 4-
5) », avec la finalité de contester la notion « esthétique » de la Schulphilosophie, ou il percoit
la dégradation de la beauté, laquelle est ramenée a un pur « esthétisme » puisqu’ elle est le
produit du réductionnisme et de la fragmentation de la connaissance, a savoir, « Der

Vergottung der Subjektivitit » et « die Verabsolutierung der erkennend Vernunft. »>%

64 Aussi a Révélation XVI, 16 « Voici, je viens comme un voleur. Heureux celui qui veille, et qui
garde ses vétements, afin qu’il ne marche pas nu et qu’on ne voie pas sa honte! »

%5 METZKE E., op. cit., p. 181.

566 Comme I’affirme Leibrecht, Hamann n’est pas intéressé dans une « doctrine spéculative » de ce principe
trinitaire, mais en une expérience de cette réalité qui est une, mais trine. Cf. LEIBRECHT Walter, Gott und
Mensch bei Johann Georg Hamann, Kassel, Carl Bertelsmann Verlag, 1958, p. 48.

567 Voir supra 3.0.

568 Ibid., p. 112.

173



Etant donné que pour Hamann la réalité est un Discours, « 1’acte de 1’aisthésis est
’acte religieux originel lui-méme parce que toutes les choses sont parole et langage de Dieu
et que, pour cette raison, quiconque saisit les choses, entend parler Dieu lui- méme».>*
Autrement dit, la parole est, en principe, une écoute, une « réception » dans le cceur ou
« Gemiit » et dans I’esprit qui assimile la parole, Hamann fait toujours référence a Paul « La
foi nait de I’écoute » (Rm. X, 17). Ainsi, cette écoute de la parole libere /’expérience et la
« cognitio viva ». De point de vue philosophique, Aesthetica in nuce signifie pour Hamann,

d’aprés son « metaschematismus » d’Hume donc « nur eine Asthetik des Erhabenen, nimlich

ein sinnliches Wahrhemen Gottes. »°7°

569 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 141.

570 GRAUBNER H., « Hamanns Asthetik des Erhabenen und die Wiederkehr des Erhabenen im 20
Jahrhundert « in Die Gegenwirtigkeit Johann Georg Hamanns. Acta des achten Internationalen Hamann-
Kolloquiums an der Martin Luther Universitit, Halle Wittenberg, 202, Germany, PeterLang, 205, pp.215-230.
Ici.p.215.

174



3.2 L’image et I’'imagination

« Nor is it an easy matter to deliver and explain our sentiments;
for those things which are in themselves new can yet be only understood
from some analogy to what is old.»

Francis Bacon

« Meine grobe Einbildungskraft ist niemals im Stande gewesen,
sich einen schopferischen Geist ohne genitalia vorzustellen. »

J.G. Hamann

Comme nous I’avons déja évoqué dans divers passages de cette étude, la référence a
I’imagination dans le corpus de notre auteur est appréhendée sous deux aspects : elle est
toujours liée au langage et elle est considérée comme un principe herméneutique. Dans son
¢tude historique sur la Philosophie perennis, Schmidt-Biggemann fournit une caractéristique
de I’imagination dans la sphére de la littérature spirituelle (poésie, mythe) et de la philosophie
perennis ; la « fromme Phantasie » n’est pas « I’imagination productive » des philosophes et
des critiques littéraires, car « Die Welt der Spiritualitét is geoffenbart nicht produziert ».>”*
Ces deux aspects sont remis en cause de maniere implicite par Hamann dans Aesthetica in
nuce et toujours dans le cadre de la discussion sur la poésie et son interprétation. Dans ce
sens, le terme image (Bild) signifie : métaphore, périphrase, prosopopée, allégorie,
similitude.””> Et I’imagination est considérée comme un principe herméneutique pour
« imaginer » et « interpréter » ces images, qui sont dans le méme temps, la manifestation
visible du « unsichbares Menschen » i.e. du pouvoir originaire du langage analogue a
I’invisibilit¢ de Dieu, selon le principe hamannienn « Poesie ist die Muttersprache des

menschlichen Geschlechts ». (N 11, 198)

571 SCHMIDT-BIGGEMANN W., op. cit., p.16.
572 ESSENICH Rolp P., Dichtungsgeschmack und Althebrdische Bibelpoesie im 18. Jahrhundert, Deutschland,
Bohlau Verlag Koln Graz, 1967, p. 24.

175



Dans le contexte de la Querelle des Anciens et des Modernes, la discussion sur le
« merveilleux » dans la poésie épique et la fable a une place centrale car elle englobe des
discussions sur les relations entre la mythologie et la religion chrétienne, mais aussi sur
I’anthropologie et la philosophie de 1’histoire. En ce qui concerne la philosophie, le débat
porte sur la distinction entre la « Christiliche Wahrheit » et 1a « heidnischer Aberglaube »*,
laquelle est réalisée par les critiques et philosophes frangais dans le tournant du XVII® au

XVIIIe.>

Dans Aesthetica in nuce, son auteur fait en particulier allusion a Voltaire ; il estime

dans son Essai sur la poésie épique (1726) a propos de la fable :

L’Iliade, qui est le grand ouvrage d’Homeére, est plein de dieux et de combats peu
vraisemblables. Ces sujets plaisent naturellement aux hommes ; ils aiment ce qui
leur parait terrible ils sont comme les enfants qui écoutent avidement ces contes
de sorciers qui les effrayent (...). Enfin on verra Homére lui-méme, qu’on

trouvera, comme ses héros, tout plein de défauts, mais sublime.>”®

Méme si Voltaire réalise des jugements esthétiques sur la base des principes du canon
classiciste (vraisemblance) ou du relativisme culturel,®”® ce qui prévaut dans sa critique est
son hostilité envers la religion révélée et toute source de « superstition » comme les mythes

ou les fables.

S73GISI Lucas Marco, Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschrinkung von Anthropologie und Geschichte
im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 2007, p. 30.

574 La fable, a la suite de 1"étude de Boch, est considérée sous les aspects suivants : « 1.La fable ne serait que le
plagiat, la copie dégradée de la révélation judéo Chrétienne. (...) 2. Elle est amalgames linguistiques,
déformations des noms, confusions étymologiques. (...) 3. La fable ne consisterait qu’en une altération de
I’histoire ancienne; les dieux paiens ne seraient alors que le produit de 1’apothéose des grands hommes de
1" Antiquité, et le récit de leurs actions, les annales embellies des peuples primitifs. 4. La fable correspondrait a
une tentative d explication des phénomeénes physiques de 1’univers, dans laquelle les dieux représenteraient une
projection anthropomorphique des éléments naturels (...) 5. Enfin, la fable d autre significations que poétique,
pur divertissement de D’esprit dénué d’implications théologiques quoique toujours légérement tente de
connotations morales. » BOCH Julie, Les Dieux désenchantés. La fable dans la pensée francaise de Huet a
Voltaire (1680-1760), Paris, Honoré Champion, 2002, p. 14.

575 VOLTAIRE, Essai sur la poésie épique, in Ouevres Complétes, éd. Louis Moland, Paris, Garnier Fréres,
1877 t. 8, p. 307.

576 « L’esthétique de Voltaire posséde un caractére —empirique-: sans renoncer a chercher dans la nature les
principes du beau universel et intemporel, le philosophe admet qu’une ceuvre est partiellement déterminé par
1’époque et le lieu qui la voient naitre, et il tient compte dans les jugements qu’il porte sur elle. » BOCH J., op.
cit., p. 506.

176



Justement, ce que les esprits éclairés de 1’age des Lumicres combattent c’est 1’idée
selon laquelle les fables et mythes anciens contiennent une « explication » ou une
« connaissance » des phénomenes de la nature, un sens de I’histoire humaine. Pour Voltaire,
les fables et mythes, ne sont que 1’expression de la « corruption des histoires anciennes ou
du caprice de 1'imagination ».>”” Comme libre penseur et défenseur du déisme, en ce qui
concerne l’interprétation de 1’Ecriture, il réalise une lecture critique moraliste afin de
« controler la plausibilité historique des narrations bibliques. »*”® Comme d’autres déistes de
son époque, Voltaire pose la raison comme principe de sa critique historiciste et moraliste, et

refuse toute trace de « miraculeux » et de « surnaturel » qui sont contre la raison.

Du co6té des allemands, Hamann fait allusion a Lessing et a sa conception de 1 art
comme le moyen d’« éducation morale de ’homme ». Dans son écrit Von dem Gebrauch der
Thieren in der Fabel, son auteur consideére que les passions ne font qu’« obscurcir » la
connaissance. Et dans sa théorie du théatre, il plaide pour la « Verwandlung der
Leidenschaften in tugenhafte Fertigkeit. »*”° Pour ces penseurs, « la fonction supréme de ’art
est le progrés moral. »*®° Selon Lessing, le théatre est considéré comme 1’espace privilégié

pour promouvoir les « vertus sociales. »*#

L’approche de Hamann dans Aesthetica in nuce s’éloigne de la perspective
philosophique et moraliste, laquelle considére la poésie épique et les fables comme la
production d’une imagination « enflammeée » et donc irrationnelle ou, selon le point de vue
de I’anthropologie historique, comme le langage primitif ou de 1'age infantile de I’esprit
humain.*® Comme nous 1’avons souligné, Hamann est un exégéte, un philologue et un
critique littéraire. Mais sa tache maintient une relation étroite avec la théologie, laquelle est

congue ici non selon le point de vue dogmatique ou rationaliste, mais est en réalité pour

S77BOCH I, op.cit., p. 509.

578 SCHWARZBACH Betram Eugene, « Les adversaires de la Bible » dans Le siécle des Lumiéres et la Bible,
sous la direction d’Yvon Belaval-Dominique Bourel, Paris, Editions Beauchesne, 1986, .p. 151.

579 LUMPP H. M ., op. cit., p. 45.

580 Ihid. p. 46.

581 BARNER Wilfried, « Lessing comme auteur dramatique », dans Les lumiéres en Allemagne, Paul Raabe et
Wilhelm Schmidt- Biggemann (Editeur), traduction Claude Murat, Bonn, Hohwacht Verlag, 1979, p. 126.

%82 GISI LUCAS M., op.cit., p. 39.

177



Hamann poésie, puisque la théologie a ses sources dans le mythe et la poésie.”® Selon cette
perspective, la poésie d’Homeére, Virgile ou Ovide, comme celle de la Bible, acquiérent une
« geistlich-spirituelle Deutung ».># Pour étayer cette filiation, le penseur allemand se sert du
philosophe anglais Francis Bacon, le plus cité dans Aesthetica in nuce, qui, dans De la dignite
et de I’accroissement des sciences, livre deuxiéme, chapitre I, écrit a propos de la théologie,
qu’ il inclut dans I’ensemble du savoir : « Ainsi la théologie se compose ou d’histoire sacrée
ou de paraboles, qui sont une sorte de poésie divine, ou de préceptes et des dogmes, qui sont

une sorte de philosophie éternelle. »°%

Le penseur anglais, et selon la tradition occidental, rattache la poésie a I’imagination ;
il réalise une division du savoir humain selon les trois dispositions de I’esprit : la mémoire,
I’imagination et la raison.*®* La mémoire correspond a I’histoire, I’imagination a la poésie et
la raison a la philosophie. Malgré cette division, selon Bacon, elles maintiennent des relations
étroites, parce que pour lui, « I’esprit humain est un, et ses coffres, ses cassetins sont de part
et d’autre absolument les mémes. Il est en cela comme d’une liqueur qui serait versée par
plusieurs entonnoirs dans un seul et méme vaisseau. »**” Francis Bacon considere la poésie
comme connaissance : « Poesy is a part of learning in measure of words, for the most part
restrained, but in all other points extremely licensed, and doth truly refer to the imagination...
»88 Sa source est la révélation et I’expérience, elle est liée a la mémoire. Ainsi Hamann écrit
en allusion a Bacon : « Natur und Schrift also sind die Materialen des schénen, schaffenden,

nachahmenden Geistes. » (N II, 210)

La poésie est, chez Bacon tout comme chez Hamann, attachée au langage, et dans ce

sens, I’approche de la poésie et du mythe que proposent les philologues comme Bacon ou les

583 RINGLEBEN Joachim, « Gott als Schrifsteller. Zur Geschichte eines Topos » in Johann Georg
Hamann. Autor Und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann- Kolloquium Im Herder-Institut
Zu Marburg/Lahn 1992, Bernhard Gajek (Hgrs.). Beitrdge Zur Deutschen Sprach - und Literaturwissenschaft.
Reihe B, Untersuchungen 61, Frankfurt-am-Main Berlin Ber, P. Lang, 1996, p. 215-275.Ici p.222.

584 Ibidem.

585 Hamann cite en latin I’ceuvre De dignitate et Augmentis Scientiarum, qui est la traduction et révision
augmenté de The Advancement of Learning (1605). Nous citons la traduction frangaise de De dignitate, trad.
par M. E. Riaux, Paris, Charpentier, 1843.

586 KRISTELLER Paul Oskar, « The modern system of the arts: A study in the history of aesthetics I », in
Journal of the History of Ideas, (1952), p. 520.

587 BACON Francis, De dignitate, p. 98.

588 BACON Francis, The Advancement of Learning, Book II.

178



critiques littéraires comme R. Lowth, est I"étude de la diversité des images dans les narrations

mythiques ou la Bible.

Francis Bacon dans Advancement of Learning réalise une division de la poésie en :
poésie narrative, représentative ou dramatique, et allusive ou parabolique. Ainsi, « The
narrative is a mere imitation of history [...] Representative is as a visible history, and is an
image of actions as if they were present, as history is of actions in nature as they are (that is)
past. Allusive, or parabolical, is a narration applied only to express some special purpose or
conceit; which latter kind of parabolical wisdom was much more in use in the ancient times.
»°8 Hamann reprend justement ce passage concernant la division de la poésie ; il paraphrase
notamment le passage sur la poésie parabolique que nous avons citée. Selon Bacon, la poésie
parabolique contient des mysteres et des secrets de la religion, de la politique ou de la
philosophie. Dans la version latine de son écrit, il considére que la poésie parabolique
entretient une relation étroite avec la religion, laquelle : « elle-méme emprunte son secours
(de la poésie parabolique) a chaque instant pour entretenir un commerce continuel entre les

choses divines et choses humaines. »*%°

En outre, la fonction de ce type de poésie est équivoque, car elle a la fonction
d’élucider quelque theme, mais elle tient aussi la fonction de le voiler. Dans le premier cas,
elle est une méthode d’enseignement qui emploie la similitude comme principe pour rendre
sensibles les vérités abstraites. En relation avec la fonction d’occultation d’un « sens
mystérieux » des narrations anciennes, Bacon est plus implicite dans la version que cite
Hamann. En effet, le philosophe anglais, lui, affirme que les fables, les paraboles, le mythe
contiennent une source importante de savoir sur la relation de I’homme avec la nature et de

I’homme avec Dieu.

Les fables sont plus anciennes que les poemes d’Homere et elles sont d’une grande
importance pour €lucider méme I’Ecriture, en raison de leur antiquité et parce qu‘elles
contiennent la tradition de tout un peuple, elles sont une création non pas d’un individu mais

d’une société : « Elles semblent étre une sorte de souftle Iéger qui, des traditions des nations

58 Ibidem.
590 BACON F., op.cit., p. 124.

179



les plus anciennes, est venu s’insinuer dans les fltes des Grecs ».>** Cette expression,
Hamann la réécrit pour critiquer les expressions de Voltaire sur la mythologie « Bacon stellt
sich die Mythologie als einen gefliigelten Knaben des Aolus vor, der die Sonne im Riicken,
Wolken zum Fullscemel- hat, und fiir die lange Weile auf einer grieschischen Flote pfeift. »
(N 11, 204) Nous développerons de maniere plus détaillée la relation entre Hamann et Bacon
dans la troisiéme partie de cette recherche. Nous nous limiterons ici a exposer la critique de

Hamann envers les critiques littéraires en reprenant les principes de Bacon.

Contrairement aux philosophes partisans des modernes, notre auteur se présente dans
Aesthetica in nuce comme un poete, au sens ancien du terme, i.e. comme un vates, un étre
inspiré par les muses. Mais ce terme révele aussi la relation établie d"apres les anciens entre
la poésie et la prophétie. Hamann commence son ouvrage avec ces quelques lignes qu’il
emprunte a Horace : « Odi profanum volgus et arceo. Favete linguis: carmina non prius audita
Musarum sacerdos virginibus puerisque canto. » « Je hais la foule des profanes et la tiens
écartée. Gardez-vous langues recueillies : prétres des Muses, je chante pour les vierges et les
jeunes garcons des hymnes qu’on n’avait pas encore entendus. » (N II, 197)*% Cet appel aux
muses est en réalité une provocation, car Shaftesbury et Voltaire affirmaient que les muses
et les sources d’inspiration n’étaient plus possibles chez les modernes, dont la raison est le
principe fondateur des normes de la création. A I’inverse, il est possible d’affirmer que
I’allusion que notre auteur réalise aux interprétations de Bacon, sa défense de la dimension
spirituelle et sacrée de la poésie et des passions comme sa source, prend une couleur
particuliére ; il envisage ainsi la réévaluation des passions dans leur dimension mythique-

religieuse.

Hamann adresse donc aux critiques littéraires modernes 1’expression ironique

suivante :

591 Ibidem.
592 HORACE, Odes II1, 1 dans Odes et épodes Tome I, texte établit et traduit par F. Villeneuve, Paris, Les
Belles Lettres, 1954.

180



Wagt euch also nicht in die Metaphysick der schonene Kiinste, ohne in den Orgien und
Eleusinischen Geheimennissen vollendet zu sein. Dei Sinne aber sind Ceres und Bacchus

die Leidenschaften;-alten Plegeeltern der schonen Natur. (N II, 201)

Avec cette relation entre 1’esthétique et la mythologie, Hamann introduit dans la
pensée philosophique allemande une « radikale Neuheit »,>%® laquelle va ouvrir un chantier
de réflexions qui sera intensément exploité par le romantisme allemand. On peut constater
d’apreés la derni¢re citation que la défense de la sensibilité humaine, des sens et des passions
chez Hamann n’exclut pas la dimension d’« I’énergie sexuelle », qu’il met ici en jeu. Or, la
sexualité appartient au principe de la « Gottesebenbildlichkeit ».>** 1l ne s’agit plus de
considérer les passions comme un « blinde Trieb »*** mais, en raison de leur origine et sens
divin, elles ont une finalité, elles trouvent en effet dans la création poétique en tant que

poesies, une « Apotheoses ihres Tuns.»*%

Cependant, pour Hamann, les modernes avec leur « stoicisme » ne sont plus capables
de créer des ceuvres poétiques justement parce qu’ ils se contentent d’imiter les reégles et une
nature « domestique », une nature, qui comme [’affirmait Boileau est « une aveugle qui ne

sait pas ou elle va. »*” Le penseur allemand estime :

Die Schuld mag aber liegen, woran sie will, (auler oder in uns):wir haben an der Natur
nichts als Turbatenverse und disiecti membra poetae zu unserm Gebrauch iibrig. Diese zu
sammeln ist des Gelehrten; sie auszulegen, des philosophen; sie nachzuhmen-oder noch

kithner—sie in Geschick zu bringen des Poeten bescheiden Theil. (N II, 199)

Hamann insiste sur la dissociation de la nature par la pensée abstraite et rationaliste.
En méme temps, il reprend son principe de la connaissance de soi comme condition pour la

connaissance, et dans le contexte d’Aesthetica in nuce, condition pour la création poétique.

53 BAEUMER Max L., « Johann Georg Hamanns Mythologisierung von Sinnen und
Leidenschaften.« in Monatshefte, vol. 67, no. 4, (1975), p. 371-386. Ici.p.373.

594 Hamann caractérise de cette maniére la sexualité dans son écrit Versuch einer Sibylle iiber die Ehe, Cf. N
111, 199.

595 BAEUMER Max L., op. cit., p.54.

59 Ibidem.

597 Boileau cité par VON STEIN H., op.cit., p. 6

181



Ainsi, I'invitation qu’il adresse aux modernes de participer a des orgies » et des
« mysteres » a comme but la connaissance de soi et son implication pour « participer » au
pouvoir « originaire » des passions dans leur dimension religieuse, et, dans le méme temps,
pour réveiller le langage mort de la nature. (N II, 211) Hamann inscrit donc son écrit dans le
débat des critiques littéraires de la seconde moitié du XVIII® siécle. Il propose, a la suite de
I'ceuvre d’Edward Young, Conjectures on Original Composition (1759), de dépasser la
critique littéraire selon les critéres de 1’école néoclassique et des libres penseurs qui se
limitaient a souligner les « défauts » des anciens. Young propose deux principes pour le poete

% Dans la pensée moderne, il est le

moderne : « Know thy self » et « Reverence thy self ».
premier a affirmer 1’idée du poéte comme un créateur, une idée attachée a la notion de génie.
Dans son écrit, il s’oppose a la « régulation » du langage poétique selon certains principes
comme la métrique. Pour le créateur des Night Thoughts, un génie « has ever been supposed

to partake something Divine. »*%

Afin de sensibiliser a ses idées, notre auteur réalise une interprétation typologique de
deux fables anciennes : celle de Dionysos et du mythe de Narcisse afin de soutenir la notion
de génie et dépasser |'interprétation moraliste et rationaliste des modernes dont le principe

« gesunde Vernunft » est parodié¢ par Hamann avec son masque de Pan.

Bacon inscrit la fable de Bacchus, une narration en allusion aux passions, dans la
philosophie morale. Le récit mythique de Bacchus (nommé aussi Dionysos ou le désir
cupiditas) contient une signification allégorique en relation avec I’interprétation de la nature
et de la nature humaine. Bacon estime : « La parabole de ’art de cultiver la vigne renferme
un sens profond, car toute affection est singulierement adroite et ingénieuse a chercher tout
ce qui peut nourrir et la fomenter, mais de tout ce qui est parvenu a la connaissance des
hommes, le vin est ce qu’il y a de plus puissant et de plus efficace pour exciter et allumer les
passions, et il est leur commun aliment. »* Il décrit tous les éléments qui entourent la figure
de Dionysos : il est « le premier maitre dans 1’art de cultiver la vigne, de faire le vin et d’en

faire usage ». Les muses et « démons trés-difformes », font partie de son cortege.

98 YOUNG Edward, Conjectures on Original Compositions. To a Letter to the Autor of sir. Charles Grandison,
London, Printen for Art, Millar, 1759, p. 43.

599 Ibid., p. 52.

800 BACON Francis, De dignitate, p. 142.

182



Les orgies sont un ¢lément essentiel des rites ou cérémonies « sacrées » de cette
figure. Pour terrifier les moralistes modernes, Hamann reprend de la description de Bacon
les personnages Penthée et Orfé, punis a cause de leur attitude. Le premier pour espionner en
montant sur un arbre sans participer aux orgies et 1’autre pour le « son harmonieux » de sa
lyre. Dans La Sagesse des Anciens, Bacon propose une interprétation de la figure de Penthée :
son attitude symbolise les philosophes qui veulent pénétrer dans le mystere de Dieu a travers
la raison, laquelle veut aller au-dela de ses propres forces (les hauteurs des arbres) ; les
philosophes qui aspirent « en effet a atteindre les mysteéres divins, en s’élevant jusqu’aux
cimes de la nature et jusqu’au sommet de la philosophe regoivent pour peindre une
perpétuelle inconstance et un jugement perplexe et vacillant. Car la lumiére naturelle est une
chose ; la lumiére divine en est une autre ; c’est alors comme s’ils voyaient deux Soleils. »®*
Au contraire, le penseur anglais consideére que seule 1"'imagination, en raison de sa nature, est
capable de toucher le divin ; en effet un des aspects les plus importants que Bacon concede
a I’imagination est sa relation avec la foi, il affirme « nous élevons notre imagination au-

dessus de notre raison, d ou vient que la religion a toujours cherché son chemin dans 1"esprit

des gens en usant de similitudes, des types, des paraboles, des visions et songes. »*°

Bacchus/Dionysos est le Dieu qui représente la renaissance, la paix et la joie. Avec
Bacchus, écrit le philosophe anglais, « est décrit la nature du désir, c’est a dire la passion [...]
Le fait que Bacchus revive aprés sa mort est tout aussi remarquable. S’il arrive que les
passions semblent endormies et éteintes, on ne doit pourtant avoir aucune confiance en elles,
méme lorsqu’elles sont ensevelies, car dés qu’on leur en fournit la matiére et 1’occasion elles
ressuscitent.» Un des éléments que Bacon remarque dans son interprétation est le lierre, qui
représente le fait que « toute passion verdoie et prend de la vigueur dans I’adversité et dans

I’interdit. » %3

Les passions dominantes se répandent comme le lierre auteur de toutes les actions et
de toutes les décisions des hommes, et s’ajoutent, se mélent et se joignent a elles. »*** En ce

qui concerne la figure de Céres, elle est la représentation de 1'agriculture, la fécondité, les

801 BACON Francis, La Sagesse des Anciens, p. 93.

802 BACON Francis, Du progrés et de la promotion des savoirs, p. 106
603 BACON Francis, La Sagesse des Anciens, pp. 121-124.

6% Ihid., p.125

183



céréales. Elle a aussi a une relation avec Dionysos, car Proserpine est la fille de Céres, et
celle qui éleva Dionysos pendant sa jeunesse. Dans sa relation avec Proserpine, le dieu révele
sa dimension obscure et ténébreuse.®® Elle est 1’énergie cachée qui engendre et réabsorbe en
elle-méme toutes les créatures terrestres, et symbole de I’« esprit éthéré enfermé et retenu

sous la terre. »°0°

Hamann cite aussi un vers de Tibulle dans Aesthetica in nuce : « Bacchus, viens une
grappe savoureuse pendant a tes cornes. Et toi, ceins tes tempes d’épis, 6 Céres ! (N 11, 201).
Avec toutes ces allusions et citations, le penseur allemand propose une réévaluation des sens
et des passions a travers une interprétation allégorique et typologique de ces deux figures
mythologiques. Il plaide aussi pour une restauration de la nature tout enticre, et en méme
temps, pour la reconnaissance de cette nature divine de I’homme et le renouveau du langage
de la poésie. C’est au nom de Dionysos qu’Hamann envisage son esthétique de la gloire et la
croix.®” Le Dieu n’est que le masque du Christ, la résurrection et la rédemption de la nature
et de I’homme a travers la « passio Christ » ; ainsi la défense de la sensibilité chez Hamann
est une défense religieuse. Les passions ont une justification dans la notion de croyance ou
elles sont associées a la rénovation de ’homme a travers la grace. Une des passions qui prend
une grande importance dans la pensée théologique et philosophique du penseur allemand,
c’est I’amour, sans lequel la grace est inconcevable, car la passion de I’amour « fiihrt zur
Vereinigung mit Christus, wer ohne passio ist auch ohne Gnade, wer sich nicht mitleidend

der passio des Erlosers hingibt, lebt in der Verhdrtung des Herzens. »%%

A TP’inverse des critiques frangais, Hamann souligne 1"aspect symbolique du mythe.
D’aprés Baeumer, I’interprétation allégorique du théme de Bacchus et Céres fait référence
au « christlichen Mysterium von Brot und Wein ».%° Le vin est le symbole du sang et des
passions, « Blut steht fiir Leidenschaften als das vereinigende, okkulte Symbol wie es der

alttestamentliche Got, der dgyptsche Moses, der greichische Dionysos und Chistus aus

505 Ipid., p.124.

806 Ibid., p. 146.

807 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 265.

608 Hamann fait toujours référence a 1 Cor. 13 « Quand je parlerais les langues des hommes et des anges,
si je n’ai pas I’amour, je suis un airain qui résonne, ou une cymbale qui retentit. Et quand j’aurais le don de
prophétie, la science de tous les mysteres et toute la connaissance, quand j’aurais méme toute la foi jusqu’a
transporter des montagnes, si je n’ai pas 1’amour, je ne suis rien. »

609 BAEUMER Max L., op. cit., p. 374.

184



gedriickt haben. »%° De cette manieére, Hamann se sert de ce mythe qui intégre la tradition

11 pour affermir son esthétique, a savoir, le principe selon

grecque, hébraique et chrétienne,
lequel sans les sens et passions, aucune création n’est possible. Il écrit ainsi dans Aesthetica
in nuce « Die Empfingnis und Geburt neuer Ideen und neuer Ausdriicke, [...] liegen im

fruchtbaren SchoofBle der Leidenschften vor unsern Sinne vergraben. » (N 11, 209)

Par ailleurs, dans le contexte de la querelle des Anciens et des Modernes, Hamann
réalise une interprétation allégorique et typologique de la figure de Narcisse. Ce récit
mythologique prend une grande importance au XVIII® siécle, il est li¢é aux thémes de la
connaissance de soi et ’amour de s0i.??> Non seulement Hamann, comme nous 1’avons
évoqué, mais aussi Shaftesbury se servent de la notion de miroir, élément indissociable de

cette figure, en relation au théme de la connaissance de soi. Le penseur allemand écrit :

Gerade, als wenn unser Lernen ein bloBes Erinnern wére, weist man uns immer aud fie
Denkmale der Alten, den Geist durch das Gedéchnis zu bilden. (...) Gleich einem Manne,
der sein leiblich Angesicht im Spiegel beschaut, nachdem er sicht aber geschaut hat, von
Stunden davon geht und vergifit, wie er gestaltet war; eben so gehen wir mit den Alten
um. Gar anders sitzs ein Maler zu seinem eigenen Contrefait- Narcill, (das

Zwiebelgewichs schoner Geister) lieb sein Bild mehr als sein Leben. (N II, 209)

Ce passage a été ¢tudié¢ de maniere approfondie par Joachim Ringleben,®*® ce que nous

voulons remarquer ici est la relation de ce mythe avec la doctrine Imago Dei.

Dans les données du passage, nous pouvons remarquer qu’il y a une interprétation
positive de la figure de Narcisse, laquelle a été proposée avant Hamann par Jacobus
Masenius, dans Speculum imaginium veritates occcultae (1605). Tous deux mettent en relief
des ¢éléments symboliques comme le miroir, ’image réfléchie et la fleur. Selon

I’interprétation de Masenius, Narcisse est « the image of God who was seized with love for

510 Ibid., p. 375.

611 BAEUMER Max L., op. cit., p. 374.

612 VINGE Luise, The Narcissus Theme in Western European Literature up the Early 19th Century, Lund,
Gleerups, 1967, p. 253.

613 RINGLEBEN Joachim, » Der Eckelname des Narzif. Interpretation einer ritselhaften Stellen in Hamanns
»Aesthetica in nuce ,, » in Arbeit am Gottesbegriff, Band II Klassiker der Neuzeit, Gttingen, Mohr Siebeck,
2004, 54-87.

185



men and became flesh (...) The lost human soul and its divine savior could thus be described

in the same symbolical picture-Narcissus in love with his reflection. »®**

La lecture de Hamann s’appuie sur cette tradition inaugurée par le jésuite allemand,
laquelle a subsisté dans les livres des emblémes, ou la figure de Narcisse a été identifiée a la
beauté de la divinité elle-méme. La beauté n’est que le reflet de Dieu dans le monde comme
le reflet dans un miroir. Mais il est aussi, comme 1’estime Masenius, 1'image du fils de Dieu
qui est devenu homme par amour et qui est mort pour rester fidéle a son image. Cette
interprétation s’appuie sur Luc 17, 33 et Jean 12, 25. Ainsi, en accord avec Ringelben :
« Denn Christ hat sein Leben nicht zu erhalten gesucht, sondern hat es verloren, um es
lebendig wiederzufinden. So ist et selbst mit seinem Sterben und Aufstehen die wahre /mago

Deie invisiblis. » %%

Aussi on peut remarquer que Hamann fait référence a la notion « schoner Geister »,
qui représente les modernes rationalistes qui proposent 1’idée de I’homme virtuose comme
principe de comportement face aux questions du gott artistique et dans la spheére socio-
politique.®*® L’interprétation que propose Hamann en évoquant la fleur de Narcisse, inclut
donc une critique des modernes, il ne s’agit plus de la vertu morale et de la notion de gotit
esthétique, ou d’amour propre, image fictive, comme le souligne Starobinski, ou les relations
en la société signifient une « satisfaction narcissique » de perfections fictives.®*’ Au regard de
Hamann, les modernes défenseurs des anciens ne font que « projeter » leur idéal de ’homme
virtuose sur les anciens. Il souligne aussi dans son interprétation les éléments symboliques

du mythe ou « L’amour dément finit par précipiter ’amant divin dans la mort «

Le corps est introuvable, mais un narcisse blanc fleurit dans le jardin, qui, dans
[’Antiquite est certes une fleur de la mort et du monde d’en bas, mais dans [/ 'interprétation

christiana, constitue un « symbole de la victoire sur la mort et de I’amour de soi. »%#

614 VINGE Luise, op.cit., p. 189.

615 RINGLEBEN Joachim, op.cit.

616 STAROBINSKI Jean, Le reméde dans le mal. Critique er légitimation de [’artifice a I’dge des Lumiéres,
Paris, Gallimard, 1988, p. 76.

617 STAROBINSKI J., op. cit., p. 69.

618 JORGENSEN S.A., « Notes de Lecture et Collage » trad. Elisabeth Déculot, dans Querdenker der
Aufklirung. Studien zu Johann Georg Hamann, Géttingen, Wallstein Verlag, 2013, p. 80.

186



La doctrine Imago Dei a été¢ formulée par Saint Paul dans la lettre aux corinthiens, a
laquelle nous avons fait référence ; le verset est : « Contemplant a visage découvert la gloire
du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image [...] » (2 Cor. 3, 18). Comme I’a
souligné Hugedé, les notions d’image et de gloire sont étroitement liées dans ce verset : « En
effet, ’homme, qui est I’image de Dieu, est aussi la gloire de Dieu. Paul parle de la gloire du
Christ, qui est I’'image de Dieu (2 Cor.4). Notre transformation de gloire en gloire sera une
conformation a la gloire du Christ : nous devenons porteur de son image ».5*° Il est permis de
penser que Hamann appuie ici son interprétation typologique de la figure de Narcisse sur
celle du Christ, ils sont 1’image visible du visage du Dieu invisible. Narcisse est la

préfiguration du Christ, qui est la « gloire » de Dieu, i.e. 1a beauté.®?°

C’est dans le but de contester la perspective des critiques littéraires sur 1’art, et
notamment sur la poésie, qu’Hamann fait usage des mythes dans Aesthetica in nuce. En effet,
par exemple, chez Voltaire et son Apologie de la fable, il « apparait ici moins enclin a entrer
véritablement dans le monde de la fable, qu’a en faire un alli¢ dans sa lutte par les lumiéres
et pour une civilisation du bonheur terrestre. (...) La fable, telle que Voltaire la chante, se
réduit au divertissement profane et moderne, dans une nette opposition a la pratique
religieuse. »*?* Starobinski réalise une différentiation selon le contexte de la culture frangaise
des XVII® et XVIII® siecles, ou 1’emploi et la connaissance des récits du paganisme est
répandue et acceptée surtout dans 1’age classique, période ou « sans connaissance de la fable,
pas de connaissance de la littérature ». Au contraire, pendant le siécle des lumiéres, avec
1’¢lan critique, les fables sont soumises a une recherche historique, et elles deviennent objets
d’érudition. « C’est alors 1’affaire des antiquaires ou des mythologistes (s’ils forment des

hypotheses sur 1’origine des fables, sur les différences ou de peuples etc.) ».

Dés lors, nous pouvons comprendre la critique du penseur allemand : pour les
francais, « la fable ne veut étre que fiction, ornement ; pour le mieux mémoire érudite. »°*
C’est justement cette approche « érudite » des modernes que notre auteur conteste dans la

premiere oraison de la citation sur Narcisse. Hamann, dans une démarche toute déférente,

619 HUGEDE N. La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens, p. 28.
620 Voir supra 3.0.

621 STAROBINSKI J. op:cit:, pp. 246-247.

622 Ihidem.

187



celle de I’herméneute,®” envisage d’établir une notion de critique littéraire toujours en
relation avec sa conception du langage. Dans ce sens, les fables sont considérées comme
poésie ou la dimension symbolique prend une place fondamentale. De plus, Hamann est un
des précurseurs de la recherche sur la mythologie dans la tradition philologique allemande.
Tout comme Strich, ’auteur d’Aesthetica in nuce, est un « Naturphilosophe »%%4, puisqu’il
considére la nature comme une « Allegorie », une « Fable », et « ein mythologische Gemélde
», pour son interprétation il faut plus que de la « physique ». Hamann écrit en effet en
s’adressant aux modernes « Mythologie hin ! Mythologie her ! Poesie ist eine Nachahmung
der schonen Natur-und Nieuwentyts, Newtons ind Biiffons Offenbarung werde doch wohl

eine abgeschmackte Fabellehre vertreten konen? » (N II, 205).

La position de Hamann est proche de celle de Bacon, pour qui le mythe est attaché a
la révélation dans la nature, mais il y a aussi une approche historique dans ses interprétations
en raison de la forme du langage qui révéle les récits, et finalement 1"imagination joue une
place centrale dans son explication. Il est permis d’affirmer que dans cet entour,
I’herméneutique est comprise comme interpretatio naturae, sa critique des « anticipations »
et abstractions de la raison, envisage justement la reconnaissance des « vestiges » de Dieu
dans la nature. Hamann, de son coté, essaie de pousser plus loin la réflexion sur la poésie et
le mythe et leur relation intime avec le langage. Sa critique des modernes défenseurs des
anciens vise la perspective « esthétique », i.e. le jugement a partir du goit ou le paganisme
est confiné « dans la seule prétention du gracieux ou de beau, il n’est pas un rival dangereux
pour les orthodoxes chrétiens ».°* En ce sens, le contexte religieux de Bacon et Hamann est

complétement différent de celui des francais.

En effet, depuis la reformation de 1'usage des images, les mythes et fables paiennes
dans la poésie sont limités et contestés par I’orthodoxie. Cependant, la « mythologie

chrétienne » a été la source des ceuvres poétiques de John Milton et Klopstock, ce dernier

623 Comme ’affirme Jorgensen, il s’agit de I’interprétation du langage. Johann Georg Hamann, 4esthetica in
nuce, Sven-Aage Jorgensen, op. cit.

624 STRICH Fritz, Die Mythologie in der deutschen Literature von Klopstock bis Wagner, Bande 1, Halle,
Niemeyer, 1910, p. 41.

625 STAROBINSKI J., op. cit., p. 239.

188



étant le pocte qui a doté le langage allemand de la dimension poétique longtemps niée par les

critiques littéraires.®?

Du point de vue de la critique littéraire, Hamann réalise une observation en ce qui
concerne la discussion sur 1’essence du langage et la musicalit¢ comme le propre, le coeur du
langage poétique. Il écrit : « Homer monotonisches Metro sollte uns wenigstens eben so
paradox vorkommen, als die Ungebundeneheit des deutschen Pindars. Meine Bewunderung
oder Unwissenheit von der Ursache einer durchgédngigen Sylbemaalles in dem griechischen
Dichter ist bey einer Reise durch Curland und Liefland gemédBigt worde. Es giebt in
angefiihrten Gegenden gewisse Striche, wo man das lettische oder undeutsche Volk bey aller
ithrer Arbeit singen hort, aber nichts als eine Cadenz von wenig Tonen, die mit einem Metro

viel Ahnlickeit hat. » (N 11, 216)

Le penseur allemand réalise une comparaison entre la métrique de Homere, qui a été
considérée comme modele et canon pour la création poétique et la critique pendant 1’age
classique et dans la premiére moiti¢ du XVIII® siecle, et le chant du peuple letton. Il souligne
que la « musicalité », i.e. rythme et cadence, est propre, peut-étre, a chaque langage et non
seulement au grec, latin ou frangais. Il cherche ainsi, d’une part, a dépasser la conception
dichotomique entre langue et musique, et la notion d’harmonie selon une mesure

627

mathématique trés présente dans la pensée philosophique de son temps.®~’ D’autre part, il

conteste les principes néoclassiques de I’art, lesquels, comme nous I’avons mentionné plus

haut, sont déduits du rationalisme et en relation étroite avec la notion de raison cartésienne.®?

Il nous faut rappeler que la théorie classique de I’art, a la suite de la dichotomie raison-
imagination, avait réduit ’imagination a un « instinct aveugle » qui « devrait étre guidé et

freiné par la raison et le langage devrait accepter une stylisation a travers le principe d’« ordre

626 Blackall cite le Discours de Daniel Rudolph « La langue allemande n’est pas un plat propre a servir des mets
délicieux. Tout y est d’abord froid (...) Elle ne saurait monter par le sublime, ni descendre par le naturelle, ni
s’insinuer pour le plaisant, sans une affectation continuelle (...). Point de proportion. » Discours de Daniel
Rudolph, cité par BLACKALL E., op.cit., p. 149.

627 |bidem. Par exemple Rameau et D’Alembert.

528 Pour nombre des penseurs frangais de I’age classique la poésie va contre le bon sens, donc la « La legon de
Descartes commence a se faire sentir, elle mené tout droit a la mort de 1’art. Le culte de 1’idée claire est
incompatible avec le souci de la beauté ; étendant sans cesse sa domination. Il tarit I’imagination, la fantaisie
qui est avec la sensibilité la source la plus abondante de la poésie.» BRAY René, La formation de la doctrine
classique en France, Paris, Hachette, 1926, p. 122.

189



naturel », lequel était identifi¢é avec la raison. »**° La perspective du penseur allemand,
comme nous I’avons énoncé, a un antécédent dans la théologie de Luther, en particulier de
I’idée « donum ». De fait, Hamann s’inspire du réformateur et de sa notion sur la musique
pour contester la perspective intellectualiste des philosophes. On sait que Luther, dans sa
traduction de la Bible et dans ses compositions de chants, prend comme mode¢le la naturalité
et la simplicité¢ du langage du peuple. Il avait écouté dans sa jeunesse les chansons des
mineurs et donc pris I’importance de la voix humaine pour développer ses principes sur la

musique.®*

Pour Hamann, le principe de la « musicalité » de toute langue se trouve dans la
poésie hébraique : vox populi vox Dei, écrit-il, ce principe fait référence a la dimension
rhétorique de la notion de condescendance : le langage de la création qui s’adresse a la

sensibilité humaine, et en ce sens source du langage humain.®3!

Avec cette rupture, notre auteur envisage de libérer I’imagination et le génie, toujours
liés a I’énergie du langage et de I’individualité (caractére ou personnalité), des principes
recteurs de la raison. L’imagination ou le génie joue dans les réflexions de Hamann un role
essentiel, il est le « Hauch » de 1’Esprit, qui rend possible la parole ; la création poétique
trouve donc son leitmotiv dans le récit de la création de I’homme a I’image de Dieu. Dans

Aesthetica in nuce, il paraphrase cet événement :

Endlich kronte GOTT die sinnliche Offenbarung seiner Herlichkeit durch das
Meisterstiick des Menschen. Er schuf den Menschen in Gottlicher Gestalt;--zum Bilde
Gottes schuf er ihn. Dieser Rathschluf3 des Urhebers 16st die verwickeltesten Knoten der
menschlichen Natur in ihrer Bestimung auf. Blinde Heyden haben die Unsichtbarkeit
erkannt, die der Mensch mit GOTT gemeinn hat. Die verhiillte Figur des Leibes, das
Antlitz des Hauptes, und das AuBerste der Arme sind das sichtbare Schema, in dem wir
einher gehen; doch eigentlich nichts als ein Zeigefinfer des verborgenen Menschen in uns.

(NI, 198)

Dans ce passage, Hamann insiste sur [’unité de ’homme, il a été créé avec un corps

avec la matiere (Staub der Erde) et avec I’activité de Dieu ; le mot « Meisterstiick » fait

629 Pour les défenseurs des modernes, « ...On peut atteindre a la beauté de 1’expression tout aussi bien en

respectant / ‘ordre naturel si toutefois le caractére de la langue le permet. Cette heureuse condition est donnée
au francaise, tandis que les autres langues obtiennent 1’élégance au détriment de la raison... » RICKEN U.,
op.cit., p. 21.

630 MIIKKA E. Anttila, op. cit., p. 115.

831 GRUNDER K., op.cit. 140.

190



référence a la notion de Dieu artiste sculpteur.®*? L’expression désigne donc bien le geste de
Dieu en la création « terraquée » de 1I’homme, mais aussi de la «Vorgenheit « et
« Heimlichkeit » qu’est analogue a Dieu (i.e. le « Geist » invisible).®*3 Ainsi on retrouve de
nouveau le principe directeur de la perspective théologique et philosophique de la pensée
hamannienne, a savoir, la « Gottebenbildichkeit » de 1’homme. Nous trouvons aussi les
notions de « Gestalt », « Figur » et « Scheme », lesquelles, selon le penseur allemand, ont
une signification pour €lucider la nature de I’homme et sa « Bestimmung ». Avec tous ces
termes, on entre dans le vif de notre théme de recherche. Nous y reconnaissons les éléments
de la tradition allemande de 1’image dans laquelle Hamann trouve les principes fondateurs

de son ouvrage.

632 Hamann fait référence a la tradition juive et chrétienne dont la notion de Dieu comme « obersten Bildners »
est commune. (Job 33, 4-6)

633 Peter Meinhold a souligné la relation Hamann avec Luther dans ce contexte. « Die menschliche Sprache ist
fiir Hamann nicht der Ausdruck eines selbstschopferische Ichs, sondern sie hat immer als die Vermittlerin des
gottlichen Geistes zu dienen, der auf diesem Wege seiner Verleiblichung auch das neue Leben in Herz und
Gesit des Angesprochenen entziinden wil. » MEINHOLD P., « Hamanns Theoligie der Sprache », in Johann
Georg Hamann. Acta des ersten Internationalen Hamann-Colloquiums in Liineburg 1976, Vorwort A Henkel,
B. Gajek (hrsg.), Frankfurt am Main, 1976. 53-65.Ici p.63

191



3.3 Bild: analogie, signe, symbole

Die Heimlichkeiten unserer Natur, in
denen aller Geschmack und GenuB3 des
Schénen, Wahren und Guten gegriindet
ist, beziehen sich, gleich jedem Baum
Gottes mitten im Garten auf Erkenntnis
und Leben, Beiden sind Ursachen so
wohl als Wirkungen der Liebe.

J.G. Hamann

Comme nous ’avons évoqué dans I’introduction générale de cette recherche ainsi que
dans divers passages de celle-ci, le terme image, « Bild » en le langage allemand, possede
une polysémie complexe, abondante et variée. Ce mot était d’usage trés répandu dans la
seconde moitié du XVIII*™ siécle dans la pensée religieuse, philosophique et la littérature
grice a I’ceuvre de Klopstock.®3* La notion allemande, qui trouve son origine dans le langage
de la pensée de Maitre Eckhart, a une double filiation a la fois religieuse et philosophique.
Dans la philosophie eckhartienne, Bild est la traduction d’imago dans le contexte du récit
biblique (Gen. 1, 27), elle englobe les questions relatives aux relations entre Dieu et les
créatures. Ce concept chez le mystique allemand : « comporte trois niveaux sémantiques,
lesquels servent a définir toute 1’étendue du rapport entre 1’Etre divin et ’étre créé, du plus
sacr¢ au plus profane : depuis la doctrine du Verbe-Image (Logos), comme ¢élément essentiel
de la spéculation trinitaire, en passant par ’homme créé, intelligent et contemplatif - a
I’image - du créateur, jusqu’aux phantasmes intérieurs et aux images dissemblables du monde

extérieur. »©3°

Comme le suggerent les auteurs des études sur 1’origine et le développement
sémantique de la notion Bild, le terme latin imago ne réunit pas tous les différents contextes

auxquels les réflexions d’Eckhart font allusion et ot se montre la plasticité du verbe bilden.53¢

834 SCHAARSCHMIDT L., op.cit., p.45.

835 WACKERNAGEL W., op.cit., p.101.

636 [ls proposent la liste suivante de termes : « I. ratio=idée. II. imago=copie (Abbild) III. a.
exemplar=modele, exemple (Urbild, Beispiel). b. imago= mode¢le (Urbild). IV. Phantasma=phantasme,

représentation (Vorstellung). V. forma=forme ». SCHMOLD Benno, Die Deutsche Begriffssprache Maitre
192



De plus, au temps de la Renaissance, lorsque les arts plastiques acquirent une importance
fondamentale, les philosophes essayerent de dépasser la perspective négative de I’art présente
dans la pensée de Platon avec une nouvelle réinterprétation de 1’image (Eidolon). Le
philosophe grec considere I’image comme une dualité de 1’Idée (Forme), 1'art, qui a une
relation intime avec la Mimésis, acquiert un soubassement dans sa métaphysique dualiste

tout comme la notion de beauté.®?’

Ainsi, avec les penseurs de la Renaissance, comme
Marsile Ficin, et sa revalorisation de 1’art, le champ sémantique du terme Bild s’élargit pour

atteindre avec Hamann et Herder une extension et une plasticité inédites.

Hamann emploie une pluralit¢ de mots qui font allusion a la perspective de
I’interprétation typologique, selon le « geistigen Sinn » i.e. a sa vision religieuse trinitaire et
christocentrique dont 1’origine se trouve dans le langage biblique. Tous ces termes ont une
relation avec le mot Bild : « Figur », « Zeichen », « Sinnbild », « typische Geschichte »,
Gleichnis », « Vorbild », « Schatten », « Wink », « Muster. »°3® Tandis que dans les réflexions
sur la nature du langage et du langage poétique de Herder, I’image, « das dichterische Bild »,
acquiert la signification de « Gleichnis », « Symbol » (Natursymbol, Figment) « Fabel », et

« Fiktion ».63°

L’image est donc attachée a diverses disciplines philosophiques depuis la
Renaissance, elle est présente dans la théorie de la connaissance ; (concept), ontologie ;
(Doxa, Eidolon, lat. Species, all. Erscheinung) ; psychologie ; (lat. Ingenium, angl. Fancy,
gr. Phantasia); esthétique ; (Eidolon, Mimésis, fr. Art, Maniere, Tableau,) théorie littéraire ;

(description) rhétorique ; (Comparaison) ; theory of mind (fr. Représentation).54

Dans la tradition allemande, Maitre Eckhart inaugura la réflexion philosophique-
théologique selon le schéma « Urbild » et « Abbild », d’apres le récit biblique. Un des termes

ayant une relation sémantique avec celui d’image est « Entbildung », traduit par

Echkarts. Studien zur philosophischen Terminologie des Mittelhochdeutschen, Heidelberg, 1954. Cité par
WACKERNAGEL W., op.cit., p. 85.

837 PANOFSKY E., Idea. Contribution a [’histoire du concept de l’ancienne théorie de I’art, trad. Henry Joly,
préface de Jean Molino, Paris, Gallimard, 1989, p.19.

638 GRUNDER K., op.cit., p.95.

839 SCHMITZ U., op.cit,. p.96-105.

840 Nous adaptons partialement le rapport sur la recherche (Bild-image) de The Plurilingual Philosophy
Glossary Vocabulaire Européen des Philosophies, Dictionnaire des Intraduisibles. Authors: B. Cassin, L.
Catach, G. Gauvin. I. Rosier Catach. (2003)

193



« dépouillement », « désimagination », lequel a un réle central dans le théme cher au penseur
rhénan, a savoir, « la naissance de Dieu dans 1’ame », ou il exige comme condition sine qua
non une « désapprobation des images » pour I’atteindre.®*! En accord avec Eckhart, ’homme
dans le fond de son Ame, « fondus animae » est « I’espace ou cette naissance a lieu. »**? Les
réflexions sur I’image, en particulier le théme de 1’ Entbildung, ont une grande importance
puisque l’intention d’Eckhart est de résoudre le paradoxe qui présente a la pensée
philosophique les deux passages bibliques sur 1’image, et auxquels nous avons déja fait
allusion, a savoir, « I’interdit des images » (Exode, 20, 4) d’une part, et le récit de la création

de ’homme « & I’image et ressemblance » de Dieu, d’autre part.543

L’historien d’art Hans Belting considére que Saint Paul avait formulé une nuance par
rapport a ’interdit des images, il avait formulé un néologisme : image « non fait de main
d’homme. »%** Paul a été le premier a formuler une « théologie de I’image », ot la conception
d’image est proprement philosophique puisqu’il emploie le langage de la philosophie
populaire de son temps. En effet, les notions d’image et de miroir sont intimement liées dans
les réflexions de Paul, ’image est au sens propre un reflet, selon la métaphore du miroir qu’il
emprunta a la culture grecque. De méme, chez Maitre Eckhart, la perspective philosophique
est dominante dans son traitement de 1’image, il emploie les termes de la métaphysique
grecque comme Etre, essence, etc. Par exemple, lorsqu’il parle de la ressemblance, il s’appuie
sur ’argument de « dépendance ontologique » entre Dieu qui est I’ Urbild et ’homme qui est
I’ Abbild *% Par ailleurs, il reprend aussi la métaphore du miroir lorsqu’il explique la relation
analogique entre Dieu et ’homme en termes de reflet, « c’est a dire la présence de I’intellect
Dieu en I’intellect humain. »%*¢ Enfin, d’aprés Wackernagel, lorsque Maitre Eckhart explique

le processus de la « desimagination », il « retranscrit en termes €thiques et spirituels des

641 WACKERNAGEL W., op.cit., p.89.

642 GUERIZOLI R., « Le cycle des sermons sur la naissance de Dieu I’ame » , dans Les Cahiers d’Histoire,
de la Philosophie. Maitre Eckhart », 2012, 105-122. Ici p.108.

643 Voir 1.0 supra. WACKERNAGEL W., op.cit., p.89.

644 BELTING H,. Das echte Bild. Bildfragen als Glaubesfragen, p. 94. Dans la traduction en frangais La vraie
image. Croire aux images ?, trad. Jean Torrent, Paris, Gallimard, p.97.

645 WACKERNAGEL W., op.cit., p.112.

64 Ibid., p.130.

194



doctrines ¢élaborées dans le contexte de la métaphysique, de la physique, et de la théorie

aristotéliciennes de la perception. »%*

La doctrine Verbe-Image chez Hamann s’inscrit aussi, comme celle de Maitre
Eckhart, dans la théologie trinitaire. En contraste, 1’auteur d’Aesthetica in nuce est trés
¢loigné des « spéculations » de ce dernier. En effet, pour Hamann, comme nous 1’avons
expose, Dieu est « der lebendige Gottes ». Il n’est aucune substance, concept, ou «Etre », la
réalité n’est pas conséquemment considérée dans I’étendue du « sacre au profane ».
L explication de 1'unité de Dieu dans la trinité n’est pas objet de spéculation de la raison. A
I’instar de Luther, sur lequel il s’appuie fréquemment, Hamann retient le dogme de la
théologie trinitaire et une position anti-intellectuelle et anti-spéculative face au « mystere
trinitaire ». Selon la théologie dogmatique et dans 1’optique du réformateur, un tel principe
peut seulement étre objet de « Lobes und der Anbetung. Weil de dreieine Gott erst im
Eschaton unangefochten und fiir alle sichtbart sein wird...».**® Luther et les réformateurs, en
s’opposant aux concepts philosophiques, cherchent une « compréhension » du dogme
trinitaire et sa communication sur la base de I’interprétation de I’Evangile de Jean, source de
la doctrine de la trinité, ils mettent en relief le récit de I’ « economy of salvation realized in

649

Jesus Christ »°*”, i.e., la rédemption de I’homme, du Fils de Dieu fait homme, de sa mort et

résurrection et de sa venue dans la gloire a la fin des temps (Eschaton).

La compréhension du mystére de la trinité chez les réformateurs et aussi chez Hamann
dépend donc d’une manicre forte de I’interprétation de Jean 1.1., et de la « prophétie » de la
vision trinitaire dans 1’Ancien Testament. II retient I’essentiel de I’optique de Luther. Ainsi,
comme nous 1’avons cité, pour Hamann, Dieu est Parole, tout comme pour le réformateur,

selon ces mots de Bayer :

Gott ist das Wort, das er in, mit und zu sich selbst spricht, das in ihm bleibt und sich in
keiner Weise von ihm trennen ldsst. (...) Wird Gott als Wort verstanden, dann ist die

Trinitdt als Dialog zu verstehen: Gott ist in sich Gespréch, Beziehung. Deshalb ldsst er

847 Tbid. p. 156. Voir aussi GUERIZOLI R., op.cit., p.113.

84 BAYER O., « Die Mitte am Ende. Der Ort der Trinitétslehere in der Dogmatik », en Der lebendige Gott
als Trinitdt, (Hrgs.) Michael Welker und Miroslav Volf, Giitersloher Verlagshaus, 2006 ; pp.114-122. Ici
p-117.

649 SWAIN SCOTT R., « The Trinity in the Reformers », in The Oxford Handbook of Trinity, ed. by Gills
Emery and Matthew Levering, Oxford, Oxford University Press, 2011, pp.227-237. Ici p.229.

195



sich in keiner Weise als Monade, als monarschisches Sein oder Subjet auffassen. Er ist
vielmehr in sich bewegt:redend und horend, redend und antwortend als Vater und Sohn,

denen der Geist zuhort, um das Gehorte uns mitzuteilen.®*°

Dans I’interprétation et le travail herméneutique de Luther, 1I’Esprit Saint a une place
centrale, car Il est la puissance inspiratrice de 1’Ancien Testament pour parler en langage
humain et celle qui se communique dans le Pere vers le Fils, et du Fils vers le Pere. Mais
c’est aussi cet Esprit qui se communique a I’esprit humain, en accord avec le passage de Jean
17.21.551 Comme souligné, et selon la doctrine de la trinité, les termes Image, Pére, Fils,
Parole, sont des notions relationnelles, ils ne peuvent pas étre saisis comme objets,
substances. Autrement dit, les notions de relation et de connaissance comme communication
sont déterminantes dans 1’approche du réformateur de la doctrine chrétienne de la Trinité, ou

1"Esprit est considéré comme le point de conjonction. Selon Luther :

The Sprit, who knows the inmost depths of God, moves from inner-Trinitarian silence to
outer-Trinitarian speech by building a seamless bridge to the speech recorded in the text.

The Spirit knows no other speech than Christ’s speech, yet the sprit has no other words

than the prophet’s words.5>?

Luther consacre tous ses efforts herméneutiques a mettre en lumiere 1’annonciation
de la trinité dans 1’ Ancien Testament face aux détracteurs de la Bible ; de cette manicre, il
essaie de ramener a I’herméneutique 1’expérience de la vision trinitaire et un dialogue avec
la tradition. Il ne s’agit pas dans sa « Reformation » de nier ou contester les dogmes chrétiens,
mais il cherche un dialogue vivant avec les sources de cette tradition. Dans ce cadre, il
propose une réinterprétation de la tradition hébraique en ce qui concerne les noms de Dieu

afin de garder la doctrine chrétienne comme un tout.®3

Comme Hamann lui-méme 1’a reconnu, il tire toute son inspiration « théologique » et

« herméneutique » de Luther.%* 1l retient du réformateur le principe de Dieu-Parole et le

850 BAYER O., op.cit., p.121.

851 « Afin que tous soient un, comme toi, Pére, tu es en moi, et comme je suis en toi, afin qu’eux aussi soient
un en nous, pour que le monde croie que tu m’as envoyé.» SWAIN SCOTT R., op. cit., p.231.

852 HELMER C., « Luther’s Trinitarian hermeneutics and the Old Testament », in Modern Theology, 18, 1
(2002) pp. 49-72.

853 Ibid., p.52.

85411 écrit dans une lettre « ich lutherisire » (Z 1, 307) cité par GAJEK Bernhard, Sprache beim Jungen
Hamann, Europdische Hochschulschriften, Reihel, Deutsche Literatur und Germanistik Nr. 3. Bern, Herbert
Lang, 1967, p.27

196



dialogue avec la tradition. Tandis que Luther attache une grande importance aux Psaumes
dans son herméneutique trinitaire,®>> Hamann cherche dans la tradition de la Cabbale les
noms de Dieu, de 1a le sous-titre d’Aesthetica in nuce. Toutefois, on peut affirmer que notre
auteur voit plus loin en ce qui concerne la doctrine trinitaire, sa pensée religieuse et
philosophique ne reste pas dans I’herméneutique. Comme nous 1’avons évoqué, pour
Hamann, la notion de Condescendance (Herunterlassung) est le principe fondamental de son
optique trine. Dans son ouvrage Bibliche Betrachtungen, il avait envisagé cet événement de

manieére trine :

Wie hat sich Gott der Vater gedemiithig, da er einen Erdtenklof3 nicht nur bildete, sondern
auch seinen Othem beseelte. Wie hat sich Gott der Sohn gedemiithig! Er wurde ein
Mensch er wurde der Geringste unter den Menschen, er nahm Knechsgestalt an. [...] Wie
has sich Gott der heilige Geist erniedrigt, da er ein deutendesten Begebenheiten auf der
Erde geworden um dem Menschen in seiner eigenen Sprache, in seiner eigenen
Geschichte, in seinen eigenenWegen die Rathschliisse die Geheiminisse und die Wege der

Gottheit zu offenbaren.? (N I. 91)

Mais on peut aussi affirmer que, selon Hamann, la réalité tout entiére est elle-méme
trinitaire « dans le ciel et la terre » comme il ’exprime: (le Dieu-Logos est Création,
Incarnation et Ecriture, ou Pére-Fils-Saint Esprit). En d’autres mots et en termes
philosophiques, il y a le monde de la matiére ou nature, celui d’Esprit et celui de la
conscience, ou ’homme est a la fois, corps, esprit et ame. Or, comme I’écrit Hamann, « Gott
ist die Liebe und das Leben und das Licht der Menschen. Diese drei sind fiir uns Zeuge am
Himmel und auf Erden » (N III, 213). Cette perspective trine de ’homme, qui est d’origine
hébraique, se trouve déja, comme nous I’avons aussi mentionné, chez Saint Paul.3
Cependant, dans la pensée de 1’apdtre, on trouve déja une tension entre cette optique trine et
la perspective dualiste de la métaphysique grecque et aussi de la psychologie selon laquelle

I’homme est conformé par la dichotomie « 4me » et « corps ».97 Il est nécessaire, par contre,

de considérer le contexte intellectuel et culturel des destinataires des Epitres, car Paul fait

65 Ihid., p.56.

856 En 1 Thessaloniciennes 5 23 « Que le Dieu de paix vous sanctifie lui-méme tout entier, et que tout votre
étre, I’esprit, I’ame et le corps, soit conservé irréprochable, lors de I’avénement de notre Seigneur Jésus-
Christ! » Voir supral.3

67 Cf. HUGEDE N., Saint Paul et la culture grecque, p.117-118.

197



toujours allusion a la perspective trine comme a la dualiste. ®® 11 prend aussi la triade
aristotélicienne de ’homme, selon laquelle « I’ame est ’acte du corps vivant, qu’elle anime,
et comme telle, elle ne peut exister sans lui : on est assez proche ici de la conception biblique
C e . ) . . . . ,
qui assimile 1’ame a la vie. L’ame existe par suite chez tout étre vivant, I’homme, les
animaux et les plantes. Seulement chez ’homme, s’ajoute a 1’ame sensible, siége des
passions qu’il posseéde en commun avec le régne animal, I’esprit. C’est a dire la partie divine
de son étre ; celui-ci ne dépendant d’aucun organe, est séparable du corps et

indestructible.»%° Nous reviendrons sur cet aspect plus loin.

Il est permis de penser que la tendance vers une perspective dualiste de la réalité et
de I’homme a été persistante chez les philosophes et théologiens qui ont essayé de « penser »
et « expliquer » la doctrine chrétienne, en dépouillant les traces hébraiques et sémitiques,
avec les concepts de la pensée philosophique grecque. La perspective tripartite a été, au cours
des interprétations, remplacée par une intelligibilité purement rationnelle de la doctrine et de
la religion chrétienne. La pensée de notre auteur, par contre, est enracinée dans la perspective
trinitaire. Dans ses ceuvres, se trouvent diverses expressions ou Hamann emploie une
structure tripartite en allusion a divers thémes, en raison de ses prémisses épistémiques, cette
optique trinitaire reste dans I’espace de la croyance et de ’analogie de la foi, ou I’expérience
existentielle est nécessaire pour s approcher de la trinité.%®® Contrairement a Maitre Eckhart,

661 mais de

notre auteur ne parle pas d’unité avec Dieu dans le « fond de I’ame »,
communication, un dialogue continu avec Lui qui est le « kriftige Sprecher ». A plusieurs
reprises, Hamann insiste sur la dimension trinitaire, linguistique et dialogique de la création

de Dieu : « Es werde ! Erste un leztes Wort dreiniger Schopfung. » (N III, 242)

Dans la pensée trinitaire, en ce qui concerne la notion d’image, ce qui prévaut chez

Hamann, c’est son approche typologique qui, comme nous 1’avons exposé, trouve sa source

658 Selon Hugedé, cette double perspective chez Paul correspond « aux nécessités de la prédication : le dualisme,
ou I’esprit et la chair s’opposent catégoriquement, se préte mieux a I’exhortation morale que la division tripartite
(...) la dichotomie, qui oppose deux éléments en lutte continuelle, appartient a la philosophie grecque et a
I’orphisme, tandis que la trichotomie, présentant ’homme comme un ensemble bien coordonné, est davantage
une notion hébraique ; encore que chacun des concepts de 1’ame, de I’esprit et méme du corps soit chargé chez
Paul d’un sens philosophique qu’ il n’avait pas dans le judaisme (...). /bid., p.116.

859 Jbid. p.120-121.

660 Voir supra 1.1

861 GUERIZOLI R., op.cit., p.115.

198



dans I’événement de sa conversion. Selon le contenu de la chanson d’Eglise, citée au début
de cette partie, la notion de DI’action trine de Dieu, dans sa grace et pardon apres la
reconnaissance du péché, est essentielle. En effet, dans 1I’étude dédiée a interpréter la
conversion de Hamann, son auteur écrit : « Hamann deutet hier die Trinitatslehre in seiner
Weise, indem er das trinitarische Wirken Gottes als geschichtliche Aufeinanderfolge von
Ereignissen versteht. Seine eigene Existenz reicht dans dieser durch Gott im Weltgesheh
hergestellten Verbunheit bis zu dem urspriinliche Schopfungshandeln Gottes zuriick. In
Adam ist auch er von Gott erschafen, in Christus erfolge seine zweite Schopfung, seine
Wiedergeburt. »%%? Dans I’événement de la conversion chez Hamann, se trouve une idée
commune avec la notion de I« homme nouveau » de Paul, i.e. « L’homme nouveau renouvelé

663 Chez Hamann « sein personliches

dans la connaissance a ’image de celui qui I’a créé. »
Ja-Sagen zu dem, was Gott fiir ihn und mit ihm getan hat, ihn zum wahrhaften Spiegel des
gotlichen Wesens machte, wobei sich das Wesen Gottes, seine Liebe, gerade in diesem
dreifachen Handeln am Menschen kundtut. »%%* De cette maniére, la trinité a une importance
essentielle pour saisir le principe de la doctrine /mago Dei, car, pour Hamann, seule I’action
du Dieu trine rend ’homme capable de « la transformation » a I’image de Dieu, qui est, en
réalité, le Christ, I’icone ou la « vraie image. »%% Ce point est important car, en accord avec
Jorgensen, on reconnait la une différence entre la position de Hamann et celle de Herder (au
moins dans 1’écrit de ce dernier Alteste Urkunde des Menschengeschlechts, 1774-1776), par
rapport a leurs interprétations du récit de la Genése et, en particulier, de la notion « Ebenbild
Gottes. » Le commentateur danois écrit : « ... wahrend Hamann alles typologische sieht, aller
Bilder zuletzt auf Christus bezieht, der als fleischgewordener Gott Adams
Gottenbildlichkeitet tiberhoht, huldig Herder hier einer Dekadenztheorie. (...) Fiir den
typologisch und eschatologisch denkenden Hamann behélt das Bild, die Figura, niturlich ihre

Giiltigkeit-auch heute nocht. »%6¢

862 SIEVERS H., op. cit., p.112.

63 HUGEDE N., op. cit., p.45.

64 SIEVERS H., op. cit., p.113

665 BELTING H., op. cit., p.98.

666 JORGENSEN S.A., « ,,Wenn sie wiiste, wie ich Buchstabire.* Herder als Dolmetscher Hamans in der
,Aeltesten Urkunde® », in Biickerburger Gespdche tiber Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte
Poschmann, Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln, 1989, 98-107. Ici. p.107.

199



Assurément, dans Asthethica in nuce, ou 1’auteur paraphrase divers passages
bibliques concernant la création en sa dimension trinitaire en termes de langage, le caractére
« christocentrique », « typologique » et de I’actualisation de celle-ci, est déterminant pour la
saisir.®” Un des passages qui condensent la pensée religieuse de notre auteur se trouve dans
la Lettre aux Hébreux, qu’il prend et transforme, avec son intention de pastiche et, qui, par

ailleurs, contient la perspective « esthétique » de son écrit. Ainsi, nous lisons dans la Lettre :

Aprés avoir autrefois, a plusieurs reprises et de plusieurs maniéres, parlé a nos péres par
les prophétes. Dieu, dans ces derniers temps, nous a parlé par le Fils, qu’il a établi héritier
de toutes choses, par lequel il a aussi créé le monde et qui, étant le reflet de sa gloire et
I’empreinte de sa personne, et soutenant toutes choses par sa parole puissante, a fait la
purification des péchés et s’est assis a la droite de la majesté divine dans les lieux trés

hauts. (Heébr. 1 :1-3.)
Hamann, a son tour, écrit :

Nachdem GOTT durch Natur und Schrift, durch Geschopfe und Seher durch Griinde und
Figuren, durch Poeten und Propheten sich erschopft, und das Othem geredt hatte : so hat
er am Abend der Tage zu uns geredt durch seinen Sohn — gestern und heute ! bis die
VerheiBlung seiner Zukunft — nicht mehr in Knechtgestalt — auch erfiillt sein wird. (N I,
213)

La complexité¢ des themes dans cet ouvrage tient au fait que les expressions de
Hamann se situent a différents niveaux de discours. Nous y reconnaissons d’emblée le monde
mythique, i.e. le récit biblique de la création et de la création de I’homme (Bild comme
Analogie ou « Ebenbild »), puis, I’histoire d’Adam et Eve au paradis et leur chute depuis leur
¢tat premier de communion ou communication avec Dieu (Le langage d’Adam et 1’idée
d’Eve comme « schone Nutur) ». On y trouve en outre la perspective typologique, a savoir,
I’interprétation qui met 1’accent sur la temporalité historique. Dans ce cadre, Hamann fait
allusion a la Cabbale Chrétienne, laquelle accordait une grande importance a la révélation
juive, ou Adam Kadmon était le Christ, ’Homme éternel et la préfiguration de Jésus-Christ
comme le second Adam. Adam Kadmon est considéré comme 1’image (mod¢le, exemple) du
macrocosme ou I’unité de la création en sa totalité. D’apres la Cabbale, Adam Kadmon est

asussi le « geistigen Urmenschen, der in Schema der schopherischen Kriften Gottes

7 GRUNDER K., op.cit., p.95.

200



(Sephirot) ist: In seinem Haupt wirken die drei oberen Sephiron, die die christliche Trinitét

préfigurieren [...]. »%68

Finalement, le penseur allemand infére de ses principes les ¢bauches d’une
perspective linguistique sur la nature humaine, elle n’est pas un questionnement purement
« intellectuel », mais pour lui, elle posséde une signification concréte et relationnelle « was
ist der Mensch vor Gott » ?%%° Dans ce dernier contexte, ou s’inscrit le passage d’Aesthetica
in nuce que nous avons cité¢ dans la partie précédente de ce chapitre, notre auteur continue
avec le récit de la Révélation sensible : « Endlich kronte GOTT die sinnliche Offenbarung
seiner Herrlichkeit durch das Meisterstiick des Menschen. Er schuf den Menschen in
Gottlicher Gestalt;--zum Bilde Gottes schuf er ihn (...) Die verhiillte Figur des Leibes, das
Antlitz des Hauptes, und das AuBerste der Arme sind das sichtbare Schema, in dem wir einher
gehen; doch eigentlich nichts als ein Zeigefinger des verborgenen Menschen in uns. » (N 1II,
198) On peut remarquer que la citation que réalise Hamann de Manilius : « Exemplumque
DEI quisque est in imagine parua. » (N II, 198) prend sens ici puisque 1’homme comme
image est considéré comme un microcosme, mais elle évoque aussi le theme d’Adam

Kadmon, le macrocosme.

Hamann reprend donc le récit biblique sur la création de ’homme, mais il met 1’accent
sur la corporéité (Leib) : elle est une « Figur » « Gestalt » « Schema » « Zeigefinger. » Dans
ces expressions, nous retrouvons la question de I’« invisibilit¢ de Dieu » qui, de maniere
analogue, fait allusion a ’homme, en d’autres termes, 1’impossibilité¢ de la « connaissance
directe » de Dieu et de « I’homme caché ». On peut y reconnaitre aussi une approche

christocentrique, i.e. le corps humain n’est plus considéré de maniere négative, puisqu’il est

668 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., pp.308-310. Hamann connaissait la Cabbale
Chrétienne depuis 1753, grace au registre de sa bibliothéque on peut savoir les titres des ceuvres qu’il possédait,
mais aussi une source importante a été René de Rapin et les écrits de son contemporain Friedrich Christoph
Oetinger (1702-1782). Cf. KRAFT Peter, « Zur Deutung von Johann Georg Hamanns ,,Kabbalistischer Prosa“«,
in Jahrbuch des Weiner Goethe-Vereins, 67 (1963), 5-30. SCHOBERTH W., Geschépflichkeit in der Dialektik
der Aufkldrung. Zur Logik der Schopfungstheologie bei Friedrich Christoph Oetinger und Johann Georg
Hamann, Evangelium und Ethik Bd. 3, Germany, Neukirchener, 1994, p.205.

669 Hamann avait écrit dans Brocken « Es ist die Frage nicht allen, wenn ich mein eigen Selbs ergiinden will, zu
wissen, was der Mensch ist ? sonder auch was der Stand desselben ist? Bist du frey or ein Sclave?.Bist du ein
unmiindiger, ein Wayse, eine Wittwe, und in welcher Art stehst du in Ansehung hoherer Wesen...(...) «. N I,
303.

201



aussi le corps humain, mais divinisé par le Christ conformément a la phrase de Paul « Voici

I’homme en qui habite corporellement la plénitude de la divinité. » (Col. 11 9)

Ce théme est étroitement lié¢ a ’image, en effet, Hamann emploie toute la polysémie
du terme, ici comme figure selon ses origines grecques. D’apres la remarque de Belting, ces
mots sont attachés a la question de I’image depuis les apodtres. De fait, affirme-t-il, les
controverses sur 1’image dans la pensée occidentale ont comme base les questions
théologiques sur la trinité et ’incarnation : « La question de 1’image était, dans la foi en
Jésus et en sa double nature, une question philosophique. Elle a été formulée pour la premiére
fois par les apdtres, dans un milieu juif ou régnait généralement I’interdit des images, mais
elle s’est servie d’une terminologie empruntée a la philosophie grecque pour justifier la
croyance en I’incarnation inouie de Dieu en cet homme qui portait le nom de Jésus. (...) Par
la naissance de Jésus, argumentaient les chrétiens, ce Dieu s’était enfin montré dans une
image. Les images qu’on désigna par la suite comme vraies étaient vraies dans la mesure ou

elles attestaient le vrai corps du Christ. »%7°

En accord avec la recherche sémantique d’Auerbach, les termes figure et forma,
schéme ou Gestalt sont des mots qui font référence a la « duflere Ercheinung ». « Figur »
signifie a proprement parler, une « forme plastique » et un corps modele qui vient d’un
« moule », i.e. d’'une forma. Le mot schéme était « die rien sinnliche Gestalt » de la Forme
(morphe) ou ldée (Eidos). Mais cette derniere acception, acquiert aussi un niveau
d’abstraction grace a I’adaptation du langage grec par la « Bildung » dans le domaine de la
grammatique, ainsi ces notions acquierent une signification dans le domaine de la rhétorique,

la grammatique et la musique : un schéme est un trope, une lettre ou une note musicale.”!

Un autre terme en relation avec Figur est « tupus » comme une « empreinte d’un
sceau ». Avec Aristote, d’aprés Auerbach, le terme en question « embrasse le sens de statue,
image, portait » (statua, imago, effiges, species, simulacro). Toute la plasticité sémantique
de la notion de figure par son emploi dans la pensée philosophique a été forgée par Lucrece ;

selon le philologue allemand, c’est le poete qui donne plasticité, importance et liberté a

670 BELTING H., op. cit., p.35.

571 AUERBACH E., « Figura », in Gesammtle Afscitze zur Romanischen Philologie, Germany, Francke
Verlag Bern und Miinchen, 1967, 55-92. Ici p.57. Nous utilisons aussi la version frangaise. Auerbach E.,
Figure, traduite et préfacée par Marc André Bernier, Paris, Belin, 1993, p.10.

202



I’usage de la figure en son acception de « Gestalt », il propose les jeux Urbild- Abild, sous
I’analogie des enfants avec leurs parents, i.e. on reconnait un trait mobile et perceptible tandis
que forma reste dans son origine comme « reine image ». Enfin, on trouve chez le poéte le

sens de figure comme « Traumbild », « Phantasiegestalt », « Schatten des Toten ».°7

Si nous revenons au passage de Hamann, il est permis de penser que la réévaluation
du corps en relation avec la création de I’homme affermit la perspective holistique : la
reconnaissance de I’homme en son unité avec le corps, les sens et la passion. De fait, Hamann
pose le probléme trés débattu de la relation du corps avec I’ame, non en termes d’une
métaphysique dualiste, mais en termes herméneutiques (« Gestalthermeneutik ») ou la figure,
selon le principe « Gottebenbildlichkeit » de ’homme est a la fois « la forma plastique » et
la pneumatique, une dimension spirituelle car c’est le « Hauch » divin qui réalise
« I’Analogie » de ’'Homme avec Dieu ou la « Die verhiillte Figur des Leibes ». On peut
remarquer ainsi que, d’apres 1’optique trine de notre auteur, ’homme n’est pas seulement
corps et Ame, mais aussi « pneuma ».%73 En autres mots : « Hamann désigne ici, par-dela la
vie cachée de D’esprit qui se manifeste corporellement, 1’aspect trinitaire de la forme
corporelle : le Pére qui engendre et qui est caché, le Fils qui se manifeste, I’Esprit qui est

extrémement agissant. »%74

La question ici est celle de savoir comment Hamann essaie de dépasser la perspective
de la métaphysique dualiste vers une optique trine a travers des termes qui ont une origine
proprement philosophique. Il semble que les notions les plus débattues en relation avec la

tradition hébraique sont celles d’Esprit et de Logos.%”> Toutefois, il faut souligner que pour

672 Ibid.p. 58.

573 Voir 1.0 supra. Nous avons cité « Der Othem des Lebens in unserer Nase ist hingegen ein Hauch Gottes.
Dasjenige also was das sichereste Zeichen von der Vereinigung underer Seele mit dem Leibe ist. » (N I, 15)
674 VON BALTHASAR H ; op.cit., p.133.

675 Le terme pneuma est le terme grec pour le terme hébreu « rauch ». Dans L’ Ancien Testament, il a le sens de
«wind » « breathe ». Selon Hillar, rauch, « it is derive from the Hebrew verb meaning « to blow » or «to breathe
» and is associated with “breath of life”. Therefore, it is translate often in the Septuangint into the Greek anems,
pnoe, or psyche. Another common translation however, is into pneuma, that is, sprit as “Spirit of God” or “Holy
Spirit “. In the Hebrew culture this term reflected God’s presence and God’s activity. » Le mot Logos
correspond au terme hébreu “davar”, lequel «was used frequently to describe God’s utterances. God’s action or
spoken voice; and messages of prophets by means of which God communicated his will to his people. » Cf.
HILLAR M;, From Logos to Trinity. The Evolution of Religious Beliefs from Pyhygoras to Tertullian, New
York, Cambridge, 2012. p. 280-281. D’aprés Hugedé, Paul retient le mot nous, dans le contexte de la
philosophie grecque pour parler de I’esprit humain. Le nous, est le « siége de I’intelligence, de la raison, et de

203



Hamann, il ne s"agit pas des « spéculations » de la raison, mais de croyance. Autrement dit,
I’image religieuse est toujours une question de croyance et la perspective trine une question
de f0i.57¢ Cette perspective garde une relation étroite avec le nom qui Hamann s attribue a
lui-méme : « Philologo crucis », i.e. la reconnaissance du « religioses Paradox », qui est n’est

pas une contradiction logique vis-a-vis de la raison.6”’

Pour Hamann, ’homme est aussi « pneuma » et « logos », selon son interprétation,
ces deux traits distinguent I’homme des autres créatures. Il rassemble ces deux termes pour
caractériser la dépendance compléte de I’homme a Dieu, ie. selon la notion de
« Gottesbildichkeit ». Il s’agit d’une dépendance analogue a celle de I’image au miroir, mais
selon cette métaphore, la partie visible révele seulement son « sichtbare Schema », de fait, le
penseur allemand emploie la métaphore du miroir pour caractériser 1’homme dans sa
dimension « visible ». Il écrit dans Biblische Betrachtungen : « Gott hat aus Staub eine solche
Maschine von Wunderwerken, einen Spiegel der groBen Welt gemacht, wie unser Heiland in

seine ersten Wunderwerke aus Wasser einen Wein machte [...]. » (N 1 14)

Comment on peut alors « connaitre » un Dieu invisible et I’intériorité de I’homme ?
C’est ici que les notions mentionnées précédemment ont une place centrale. En ce qui
concerne la premicre partie de la question, la notion de Logos dans la théologie trinitaire a
¢té fondamentale. Paul avait réalisé un travail sur le langage de la philosophie grecque pour
faire comprendre son message : « Paul, empruntant hardiment les notions de la philosophie
grecque, y introduit le riche contenu de la pensée chrétienne et, assimilant le Logos au Christ,
I’envisage comme 1’émanation du Dieu invisible, I’intermédiaire par lequel il agit dans le
monde et notamment intervient dans le cours de I’histoire d’Israél. Il est une manifestation
de Dieu lui-méme, une théophanie, mais la plus grande et dont les autres, rapportées par la

Bible, n’avaient été que la préparation. »%78

la conscience morale », tandis que Pneuma est sur le plan de Dieu, et nous sur le plan de I’homme. Paul. Cf.
HUGEDE N., op. cit., p.123.

676 BELTING H., op. cit., p.32. GRUNDER K., op. cit., p.97.

77 BLANKE Fritz.; Hamann Studien, Ziirich, Zwingli —Verlag, 1956, p.45. STASSLE U., op.cit.p.56

68 HUGEDE N., op. cit., p.104.

204



Cette perspective christocentrique de Paul est aussi partagée par notre auteur. Saint
Paul écrit que le Christ est « Bild Gottes » ou eikon tou theou.%’® Dans divers passages de ses
Epitres, notamment dans Colossiens : « Il est ’image visible du Dieu invisible. » (Col. I 15)
De son c6té, Hamann appuie toute sa perspective christocentrique sur le principe de
Condescendance, ou la notion d’émanation prend une importance essentielle pour appuyer la
relation intime qu’il établit entre la sensibilité (la corporéité) et la révélation dans ses trois
articles dont la « Knechgestalt » correspond au Christ. Schimidt-Biggemann décrit avec les

mots suivants ce principe hamannien :

Es ist Emmantion der Kraft Gottes, die selbs empfindsam im Menschen und nur im
Menschen. Der Mensch ist das Ebenbild Gottes ; der herausgehobene dieser
Ebenbildlichkeit ist Christus. Deshalb ist zugleich der Mensch das herausgehoben
Géttliche in der Schopfung. Auch die Schopfung ist insgesamt christologisch. Christi
Prototypus ist der prilapsarische Adam, der den Logos und das Ziel der Schopung
ausmachte. [...] Der Herunterlasssung Gottes ist die theologische Verschafung der
Emanationsfigur. Auch hier sind Christologie und Sinnlichkeit analog gesehen: So wie
Gott sich in Christus heruntergelassen hat bis zum Kreuz, so ist Gottes Anwesenheit im

Kleinen und Verborgenenheit zu suchen.%%

Un des themes principaux dans Aesthetica in nuce est en effet la « gnosis Christ »,
i.e. la révélation de Dieu dans le Verbe-image ou la connaissance du Christ. Comme 1’a
remarqué Hans von Balthasar, parmi d’autres théologiens, 1’idée de révélation du Dieu
invisible pose un paradoxe : « Comment est-il possible de révéler Dieu, que -« personne n’a
VU »-, €t que -« personne ne peut voir »- -« parce qu’il habite une lumiére inaccessible »-.%8!
Jean écrit a propos de la figure de Jésus « Celui qui m’a vu a vu le Pere.» (Jean 14, 9). Paul,
de son coté, dit : « Le Fils est 'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la

création. » (Col. 1, 15)

Autrement dit, selon le principe de Condescendance, pour notre auteur, « in der

Knechtgestalt offenbare sich der verborgene Gott. »%%? En termes religieux, elle rapproche

679 SCHILLING H., Bildung als Gottesbildlichkeit Eine Motivgeschichtliche Studie zum Bildungsbegriff,
Freiburg, Lambertus -Verlag 1961, p.15.

680 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., «Christologische Poesie », in op.cit., p.144.

81 VON BALTHASAR H., La gloire et la croix, Tome 1. p. 22. HUGEDE N., Commentaire de I’Epitre aux
Colossiens, Genéve, Labor et Fides, 1968, p.52

882 JEBRECHT W., op.cit., p.25. VON BALTHASAR H., op.cit., p.45.

205



deux notions théologiques : Kénose et Shechine : la présence de la transcendance de Dieu
dans la figure (Knechgestalt ou EntdiufSerung, « Kénose » selon I’expression de Paul®®?) et,
en méme temps, cette révélation est sa gloire (Shechine- Herrlichkeit). On y trouve les
principes de toute théologie esthétique, selon Hans von Balthasar. Toutefois, il faut préciser,
au sujet de l’eikon tou theou, que I’image ne doit pas se comprendre comme
« représentation » puisqu’il s’agit précisément de 1’image visible du Dieu invisible, elle est
dans le sens le plus strict une « révélation », une théophanie.’®* En accord avec la tradition
chrétienne, et selon la récupération par Paul du theme de la création de « ’homme a image
de Dieu », cette « nouvelle » révélation de Dieu dans I’image du Christ, signifie aussi que
Dieu « trouve dans le Christ sa propre image, selon laquelle il avait autrefois créé
I’homme. »% La révélation de Dieu (théophanie) dans le Christ signifie aussi une
« Christophanie en un double sens : a la divinisation de ’homme correspond 1’humanisation
de Dieu. Christ est autant la révélation de Dieu dans ’homme que la révélation de I’homme
(en Dieu). » Le terme d’image chez Saint Paul est accompagné du terme gloire comme il
Pécrit : « L’homme est image et gloire de Dieu. « (1 Cor. 11.7)%%¢ Dans ce contexte
théologique est enracinée la doctrine /mago Dei : ’homme, a travers la grace, peut se
« transfigurer » ou se « transformer » en I’'image de Dieu. (1Cor.13.)%%7 Ainsi, dans la Lettre
aux hébreux, son auteur écrit : « Le Fils est le reflet de sa gloire et I’empreinte de sa personne,
et il soutient toutes choses par sa parole puissante. Il a fait la purification des péchés et s’est
assis a la droite de la majesté divine dans les lieux tres hauts. » (Hebr. 1, 3) Hamann s’inscrit
dans cette interprétation paulienne, comme nous pouvons I’inférer d’hymne « Ich bin Gottes

Bild und Ehre » qu’il commente dans ses Londoner Schriften.

Ich bin Gottes Bild. Er schuf mich nach seinem Bilde. Er erneurte es duch das gro3e Werk

der Erlosung. Auch dies 16schte die Siinde aus. Der Geist Gottes hat solches durch den

683 En Phil. 2. 7 « mais s’est dépouillé lui-méme, en prenant une forme de serviteur, en devenant semblable
aux hommes. »

684 BELTING H., op. cit., p.98. HUGEDE N. Commentaire de I’Epitre aux Colossiens, p.55.

5 HUGEDE N., op. cit., p.52.

686 Jbid. p. 54.

687 « Pauli Imagofassung ist zwar der alttesramentlichen namentliche im Verstindnis des Bildhaften als solchem
stark verplichtet, hat aber nunmeher ausgesprochen christozentrichen Charakter, d.h. sie bezieht sich in erster
Linie auf Christus als das Ebenbild Gottes und auf die Christen als Abbilder Christi. Die neue Gottesbildlichkeit
des ,,neuen Menschen®, der in Christus erlosst wurde. » SCHILLING Hans, op.cit., p.15.

206



Glauben an meinen Heiland und Schoépfer wieder hergestellt. Gott sieht jetzt Sich selbs in

meiner Seelen gleischsam im dreieinigen Glanz seines Wesens.

Le penseur allemand met 1’accent sur 1’optique trine, et en particulier, sur I’amour
divin, selon ses mots cités plus haut « Gott ist die Liebe und das Leben und das Licht der

Menschen. » Notre auteur en effet écrit :

Liebe, die du mich zum Bilde deiner Gottheit hast gemacht. Die Liebe Gottes war der
Grund der Schopfung. [...] Diese Liebe bewog ihn sein Bild uns in der Schépfung
einzudriicken—QGott hat eben die Liebe fiir den einzelnen Menschen, die er fiir das ganze
Geschlecht derselben gehabt hat, weil jeder einzelne Mensch Sein Bild in der Schopfung
erhielt. (N I, 258)

Nous pouvons souligner, a la suite de ce passage, un des traits qui distinguent la
perspective de Hamann a propos de la doctrine Imago Dei : la perspective onto-€pistémique
fondée sur I’amour. Leibrecht montre que : « Die Betractung der Trinitétslehre bei Hamann
aber zeigte, daBl Gottes eigenes Handeln letzliche Liebe ist, ein Liebe, die nicht des
Gegestandes bedarf, sondern die frei ist, gleichsam eine Bewegung in dem dreieinigen Gott

selbst .»88

De surcroit, la relation que le penseur allemand établit entre 1’image, dans le sens le
plus large, et la corporéité ou sensibilité, permet de parler d’une « gottliches Empfinden » ou
une « emotionale Epistemologie »,°%° déja annoncée, ou I’imagination est considérée comme
un principe herméneutique et dans le cadre de 1’fmago Dei, elle est attachée a la croyance.
Dans ses rares expressions sur I’imagination, Hamann écrit dans Gedanken iiber

Kirchenlieder sur le verset du poéte Edward Young : ¢°

Meine Einbildungskaft lieB mich dies Bild der blutenden Liebe lebhafter als jemals sehen.
Es war vor meinen Augen in sanften Farben und Ziigen gemahlt. Ich sah tropfeln—mit

aller Empfindlichkeit, Antheil in Trost des Glaubes—mit Durst und Dank. (N I, 276)

688 LEIBRECHT W., op. cit. p. 67. Dans la méme direction Schobert écrit : « Gottes ganzes Handeln ist
offenbarung siner Liebe. » Cf. SCHOBERT W., op. cit., p.208.
689 « Das Gottliche ist auschlieBlich in Gefiihl und Leidenschaft furs Einzelne empfindlich; und diese
Empfindung wird durch die positive, die biblische Offenbarung gestiitzt. Cette perspective fait reference a Deut.
30 14 : ,,Denn es ist das Wort gar nahe bei dir, in deinem Munde un deinem Herz, daf es tust“ SIEVERS H.,
op. cit., p.93.
890 « O thou bleeding Love!

Thou maker of new morals to mankind!

The grand morality is love of thee. »

207



L’imagination prend ainsi une importance déterminante pour « vivifier » ou rendre
« sensibles » les « images ». Nous retrouvons ainsi la notion de « fromme Phantasie » mais
elle est attachée ici a la sensibilit¢ (Empfindung) et a la croyance religieuse. La
« restauration » de I’image de Dieu n’est possible que par la croyance dans le Christ. « ohne
Glaube an Christus ist es unmdglich, Gott zu erkenne ». (N II, 43). Lorsque notre auteur
affirme que tout son christianisme n’est qu’un « Geschmack an Zeichen », il met ici en relief
une idée qui fait référence non pas a la « contemplation » de Dieu ou a la « connaissance »
purement « contemplative » des mystiques, mais a I’acte de « manger ». En accord avec le
théologien Bayer, I’expression de Hamann est une défense de la « présence » de Dieu dans
I’image révélatrice, non comme une simple représentation, mais, selon le principe de la
Condescendance, elle est une « offrande » de Dieu a ’homme, laquelle se transforme en un
devoir « tu dois manger », de I’arbre de la vie, selon (Gen. 2.16) et du sacrement, le vin et le
pain comme symboles ou « signes » de 1’image ou le verbe incarné de Dieu, sa « vraie
présence » (Hébr. 10.1).%! Nous retrouvons aussi la notion de connaissance déja exposée
chez Hamann, selon laquelle la « gnosis Theu » dans Sokratischen Denkwiirdigkeiten et dans
le contexte d Aesthetica in nuce, la « gnosis Christ » n’est pas une connaissance intellectuelle,
mais fait plutdt référence a la sagesse (sapere « ou avoir de bon gotit » ), un savoir aussi

« pratique » pour la vie et I’existence entiére de ’homme.%?

Notre auteur fait aussi allusion a cette idée dans Aesthetica in nuce, de fait, la
reconnaissance du Christ comme « der Geist der Wahrheit », est la condition pour la
« restauration » de I’harmonie de 1’unité, pour « concilier ’esprit de I’Ecriture » et réveiller
« la langue morte de la nature » (N II, 211). Puisque, selon la « christologie » chrétienne
formulée chez Paul et Jean, le Christ est le « médiateur », « intercesseur », la communication
mutuelle de I’humain et du divin. Il est celui qui « communique » la « gloire » aux hommes
et donc I’image divine. Comme le second Adam, le Christ vient restaurer la relation
immédiate et le langage du premier Adam. Selon le commentateur des Epitres de Paul,
I’apotre accorde une grande importance au nom de Jésus, les expressions « 1’image de Dieu »,

« le premier né de la création » et le « second Adam » sont, elles, étroitement liées au méme

81 BAYER O., » Geschmack an Zeichen «. Zweifel und Gewissheit Im Briefgesprich zwischen Lavater und
Hamann «, Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie, 53.1 (2011), 1-15.
Ici.p.11.

892 Ibid., p.13

208



contexte, i.e. la restauration de I’image divine et la communication avec Dieu : « Jésus est
le médiateur sans lequel la nature entiére aurait perdu pour lui toute signification, toute

possibilité de communion. »%%3

Hamann paraphrase le verset de Lettre aux Philippinnes (2.9) « C’est pourquoi aussi
Dieu I’a souverainement €levé, et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom ». Il écrit
« ...der Geist der Weisagung im Zeugnisse des Einigen Namens lebe, durch der wie allein
seelig werden [...] des Names, den niemand kennt, als der thn empféht, der iiber alle Namen
ist [...]. » (N II, 212). La Cabbale accorde une grande importance au nom de Dieu, un des
aspects les plus significatifs est la considération de 1’Ecriture comme incarnation de
I’Esprit.*** Dans la Cabbale chrétienne, en particulier, la perspective trine est au cceur de
I’adaptation de la Cabbale juive qu’ont réalisée les penseurs de la Renaissance comme Pic
de la Mirandole.®> Sans aucun doute, on retrouve certains aspects de la tradition de la

Cabbale dans Aesthetica in nuce, comme 1’a souligné Schmidt-Bigemman.®®

Nous nous limiterons a souligner I’idée de la langue d’Adam en relation avec la
conception de I’image qui contient 1’écrit de Hamann. Schmidt-Beiggeman condense dans
sa Philosophia Perennis, la tradition de la Cabbale Chrétienne au sujet de la « Lingua

Adamica » :

Die gottliche Kraft driickt sich also zunichst in der Buchstaben seiner Offenbarung aus;
und die liegt nocht der Schopfung der Welt zugrunde [...]Die Buchtatben sind
unmittelbaren Zeichen der gétliche Semantik, sie haben einen Sinn, der verschidienen

ausgedriickt und ausgesprochen werden kann. Denn die Eindeutigkeit der Zuordnung von

83 HUGEDE N., Commentaire de 1’Epitre aux Colossiens, p.54.

694 Selon la Cabbale Juive « The Name of God is conceived as an esoteric issue already in archaic religions. Its
knowledge was understood as enabling one to have some power on the divine being because of the possible
link between the name and the designated entity. [...] The divine names were revered, and the pronunciation of
the Tetragrammaton constituted the peak of the most sacred of the Jewish rituals. [...] The first known uses of
the term Qabbalah in connection to esoteric issues, is related to divine names. » Cf. IDEL Moshe, «Defining
Kabbalah: The Kabbalah of the Divine Names », in Mystics of the Book Themes, Topics, and Typologies, ed.
by HERRERA R. A. New York, P. Lang, 1993, pp.97-113. Ici, p. 99

95 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., pp.148-179:

89 «Die vier kabbalistischen Elementen in Hamanns Aesthetica in nuce sind die Kabbala des gétlichen Namens,

die Signaturenlehre der Buschtaben, die damit verbundene Lingua Adamica und die adamitische Typologie. »
Cf. SCHIMIDT-BIGGEMANN W., « Christologische Poesie », in op.cit., p.149.

209



Buchtaben/Zeichen und gottlicher Sprache, die in der Lingua Adamica noch vorhanden

war, ist mit dem Siindenfall verlorengegangen.697

Pour Hamann, le langage est d’emblée le langage divin de la révélation.®”® Adam est
« ein Typus der irdische Menschen ». Dans les références que Hamann fait a la figure
d’Adam, elles sont attachées aux divers themes du langage qui, depuis de la Renaissance,
étaient vivement présents chez les humanistes, comme la question sur « la langue originelle »
ou « la langue de la nature. »*° Nous pouvons suggérer que le recours a la tradition de la
Cabbale chez Hamann tient en ce qu’elle congoit le langage comme « la clé pour la
compréhension du monde. » Autrement dit, la « langue » a une « valeur du point de vue
cognitif. »”° Toutefois, il ne faut pas oublier que Hamann adresse sa « prose cabalistique »
au philologue J.D. Michaelis qui proposait une étude comparative de I’hébreu avec d’autres
langues anciennes pour remettre en question 1’origine « divine » de la premiere. Il considere
aussi que la géographie et ’histoire sont des sources importantes pour « une interprétation
de la Bible plus authentique, plus vraie et plus exacte. »’°! Hamann a des expressions
ironiques a I’endroit de cette attitude « scientifique » de I’exégete vis-a-vis du langage hébreu

et son intention de dépouiller I’Ecriture Sainte de toute obscurité.

Hamann rattache la figure d’Adam a la connaissance intuitive « anschauende
Erkenntnis » (N II, 198). La connaissance intuitive, dans la tradition allemande et dans les
réflexions de Baumgarten, est liée a la sensibilité et au langage, particulierement au langage
poétique, i.e. a la « Bildlichkeit der Sprache. »”°? Pour Hamann, c’est aussi la propriété du
langage divin selon le principe de Condescendance. Dans ce sens, il fait la critique de 1’idée

703

selon laquelle cette forme du langage était fausse ou un « abstellbarer Defeckt »’®°, que la

897 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., p.152.

898 11 n’est pas une « Abbild einer Idee, [dans le sens du platonisme] sondern Verleibung Gottes » BLANKE
F., op.cit.p.90.

89 GAJEK B., op.cit., pp.3-9.

700 IDEL M., « Langage et Cabbale: de la cosmogonie a 1’épistémologie », in Revue de [’histoire des Religions,
(1996) N. 4. pp.279-284. EDEL Susanne, « Métaphysique des idées et mystique des lettres : Leibniz, Bohme et
la Kabbale prophétique », in Revue de !'histoire des religions, t. 213, n°4, (1996), Langue et Kabbale. pp.443-
466.

701 LOWENBRUCK A-M., « Johann David Michaelis et les débuts de la critique biblique », in Le siécle des
Lumiéres et la Bible, op.cit., pp.113- 128. Ici p.118.

792 BUCHENAU S., « Die Sprache der Sinnlichkeit. Baumgartens Poetische Begriindung der Asthetik in den
,Meditationes Philosophicae® », in Aufkdrung 20 (2008), pp.151-73.

703 BRAUTIGAM B., op.cit., p. 69.

210



raison devrait le « corriger » pour atteindre la clarté et la distinction dans les concepts, i.e.
les penseurs rationalistes établissent fermement la dichotomie entre le « discours » et le
« concept » ou entre « la rhétorique » et « la logique ».”* Cette idée est née dans le dualisme
métaphysique et la perspective rationaliste qui congoit « la pensée » comme incorporelle et
les « signes » linguistiques, en raison de leur corporalité, comme imparfaits.””> Hamann
insiste ainsi sur sa critique de la raison, le langage de la raison des philosophes n’est que la
Tour de Babel moderne,”® le résultat de la séparation de ’unité et la complétude de la réalité
et de I’homme lui-méme, qui a cherché a se détacher du corps, du sensible et de I’imagination.
En d’autres mots, Hamann conteste la notion rationaliste de Dieu, comme le souligne Blanke,
« Fiir die Aufkldrung ist das Wesen Gottes die absolute Denktitigkeit, nicht die Rede. »”"7
Le penseur allemand soutient, contrairement aux déistes, que Dieu parle aux hommes a
travers « koperliche und sinnliche Zeichen », la création est un « Discours », et la relation
avec I’homme un dialogue (Gesprich) ou la compréhension humaine est implicite car

708 T a notion de « anschauende Erkenntnis »

I’homme est aussi le « Selbsmitteilung. »
correspond donc a cette réalité linguistique donnée par Dieu, '« objet » de la connaissance

est « die Schopfung als Figur der Offenbarung. »%

Dans cette perspective, on peut affirmer que Hamann pose des questions
philosophiques qu’il rattache au théme du langage et, dans le méme temps, fait une critique
de la notion du langage des penseurs rationalistes. Il défend la double dimension du langage,
a savoir, ’esthétique (images sensibles) et la logique (concepts). Autrement dit, il pose la
question de la relation entre la sensibilité et I’entendement ou la relation entre I’image et le
concept, pour Hamann ces deux aspects sont essentiels pour « expliquer » la connaissance

humaine : I’unité entre « die Sinnlichkeit » et « die Geistigkeit ».71°

704 Cf. BECKER Ch., op. cit., p.218.

705 « The extremely dualistic Descartes very traditionally viewed thought (res cognitas), not as language;
language was only its instrument and testimony in the res extensa, in the extended, that is, material reality. »
Cf. TRABANT J., « Herder and Language » in A Companion to the Works Johann Gottfried Herder, op. cit.,
pp-117-139.1ci.p.124. RICKEN U., Grammaire et Philosophie au siecle des Lumieres. Controverses sur le
l"ordre naturel et la clarté du frangais, p.10.

706 Hamann emploie cette image dans Biblischen Betractungen, voir supra 1.0.

7 BLANKEF., op.cit., p.84.

798 GRUNDER K. op.cit., p.38.

709 STRASSLE U., op.cit., p.42, p.117.

710 Nous récupérerons cette question dans la troisiéme partie de cette recherche.

211



Le penseur allemand s’adresse en conséquence au philologue J. D. Michaelis et aux
critiques littéraires, car ils ont dépouillé I’Ecriture, les « Buchtaben » et « Zeichen », le
premier du sens et les autres de leur beauté en raison de leur approche intellectualiste et
rationaliste. En contraste, notre auteur considere I’Ancien Testament, I’écriture hébraique
comme la « langue d’Adam », elle contient le « sens mystique » ou « spirituel ». 7' A la suite
de Biichsel, le « besondere Gestalt » du principe de Condescendance, est la considération de
I’Ecrit comme incarnation de I’Esprit, ou « Die Bible is Gotteswort und Menschwort

zugleich. »71?

L’exégete Michaelis voulait en effet limiter 1'interprétation du langage « poétique »
hébraique par des comparaisons avec la narration des « fables » des grecs et romains pour
démontrer que le langage hébraique n’était pas le plus ancien, ni d’origine divine. Ainsi
« Desprit de la prophétie », qui est le trait distinctif de la poésie hébraique selon Robert
Lowht, dont I’ouvrage a été édité en Allemagne par Michaelis, est négligé par ce dernier.
Tous les efforts « scientifiques » du théologien visaient « une démystification de
I’interprétation du texte biblique aux dépens de D’interprétation mystique ainsi que de

interprétation littérale. »”'3

Dans le chapitre XVIII De sacra poesi Hebraeorum, son auteur considére que la
poésie hébraique dans son « objet » et dans son « origine » appartient a la Divinité. La
particularité de la poésie prophétique, d’apres Lowth, repose sur les célébrations et louanges
de Dieu « par I’impulsion de L Esprit saint a ’aide de la musique et du chant. »”'# Selon le
critique anglais, le « don de prophétiser se trouve intimement li¢ au don de s’exprimer en
vers. La poésie et la faculté prophétique avaient originalement un méme nom chez les
Hébreux, toutes deux étant 1’effet de I’inspiration divine ».”!> Le mot « Nabi » désignait un

prophete, un poete et un musicien qui agissait sous I’influence de I’inspiration divine. De

11 Blanke considére que Hamann, et non Herder, est le « Chorfiirer der volkstiimliche-poetischen Deutung des
Schopfungsberichts, (...) Hamann hat vor ihm die Schonheit gerade der sinnliche-anschauliche Vorstellung der
alteste Urkunde des Menschengeschlechts; ihre Einfalt und Tiefsingkeit, deren kein Pinsel fahig sei, gepreisen.»
Cf. Blanke F., op.cit., p.87.

712 BUCHSEL E., Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. Untersuchungen zur Struktur von
Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel, p.45.

73 LOWENBRUCK A. M., op,cit., p.122.

714 TLOWTH R., Cours de poésie sacrée, tome I, traduit du latin en frangais par F. Roger, Paris, Migneret, Le
Normant, Delaunay, Brunot-Lebrea, 1813, p.19.

15 Ibid., tome 11, p. 10.

212



méme, les prophétesses, considérées comme « interpretes » de Jehova, étaient douées du don

de la poésie et de la musique.’!®

Dans la pensée de la Kabbale du moyen age, en particulier chez Abraham Abulafia,
on avait déja mis I’accent sur cette idée : la prophétie est un don de I’Esprit. Le « rauch » est
I’action de Dieu, sa force créative, « an instrument illuminating the prophets and producing
a special mood to understand the word of God and the strength to proclaim it. »”!7 Cette
disposition particuliere animique pour prophétiser était réveillée par la musique, le corps du
prophete est considéré par le cabaliste comme une « caisse de résonance ». Ainsi, par le chant,
I’ame pouvait se réveiller pour atteindre 1’état de transport et I’« enthousiasme » afin de

« comprendre » ou de « traduire » les « messages » ou la « pensée de Dieu ».”!8

On peut dés lors comprendre I’intention de Hamann dans son Aesthetica in nuce, le
sous-titre « prose cabalistique » est une expression critique ironique qu’il adresse a I’exégéete
rationaliste. Il faut I’unir avec les mots d’Horace déja cités, le ton « prophétique » du chant
du rapsode (Hamann) dans un état « enthousiaste » n’est pas pour tous (les profanes, i.e. J.D.
Michaelis), mais seulement pour quelques-uns. Aux yeux de Hamann, [’intention de
Michaelis n’est qu’un autre aspect de 1’« idolatrie » de la raison de la pensée de I’ Aufkidrung.
La notion de péché, qui est li¢e a la perte de la « langue adamique », est chez notre auteur,
liée intimement a sa perspective théologique sur le langage.”'® Il questionne la séparation que
I’exégete produit entre 1’Esprit et la Lettre (dans ce contexte la lettre est 1I’Ecriture et aussi la
tradition’?’) un principe que le penseur allemand nomme métaphoriquement « der

matematische Erbsiinde » (N II, 203). Lorsque I’exégeéte appuie sa tache sur les

718 Ibidem.

1THILLAR M., op. cit., p.135.

718 FUBINI E., « La musica ebraica tra permessi e divieti nei commentari medievali » in Revista Espafiola de
Filosofia Medieval, 6 (1999), pp.69-76. SCHOLEM G.G. La Kabbale et sa Symbolique, Trad. Jean Boesse,
Paris, Payot, 1966, p.18.

719 « Von Siinde redt Hamann meist nur im zeitgendssisch konkreten, schrifstellerischen Gesprich, in dem er
sie zu identifizieren beansprucht, nicht als um des Ganzen christlischer Lehre willen abzuhandelndes Siinden
dogma » KLEFFMANN Tom, Die Erbsiindenlehre in sprachteologischem Horizont. Eine Interpretation
Augustins, Luthers und Hamanns, Tiibingen, J.C. Mohr, 1994, p.251.

720 Hamann contextualise dans sa critique des exégétes rationalistes la dichotomie paulienne de la lettre et
I’Esprit, (non de la lettre, mais de I’Esprit; car la lettre tue, mais 1’Esprit vivifie. 2. Cor.3-6). Ici, la lettre est la
Bible aussi comme texte historique et la tradition. Il partage avec Luther la notion de traduction selon laquelle
elle sert « to explicate and trasmit the truth that ist wholly contained in Scripture. » Cf. SCOOT R. Swain,
op.cit., p.229.

213



« Buschtaben », avec des méthodes « scientifiques », il fait d’elles des cadavres ou squelettes
« todtenden Buschtabens ». Ainsi Hamann affirme que « Unglaube im eingentlischten
historische Wortverstande ist also die einzige Siinde gegen der Geist der wahren Religion »
(N III, 314).72! Si on peut le dire en termes d herméneutique sacrée, lorsque le théologien
Michaelis veut séparer I’Esprit de la Lettre, il met 1’accent sur la lettre ou, en termes
théologiques, il veut subordonner 1’Esprit au Logos, a la raison. En ce sens, Hamann réécrit
la phrase de Jean 3.8 « Le Vent souffle ou il veut » et de Paul de 2 Cor. 7, ou il affirme que
L’ Esprit (vent) est liberté, i.e. il ne peut étre emprisonné dans aucun principe. La relation
entre « Buschtabe » et « Geist « constitue pour Hamann la condition nécessaire pour la

lecture et la compréhension du texte.”??

Selon Lowth, 1’allégorie mystique était la forme d’expression de la poésie prothétique
la plus récurrente, elle consiste « a placer une double signification sur les mémes mots [...]
Ce double caractere littéral et mystique était imprimé sur tout ce qui concernait la religion
des Hébreux, la plupart de leurs écrits ont une relation avec I’un ou ’autre de ces deux sens,
mystique ou littéral, et souvent avec les deux a la fois. »”?* La fonction de I’allégorie
mystique, est de « prédire le futur » et de « figurer les mysteres les plus cachés ». Le penseur
allemand reprend ces principes pour contester la perspective rationaliste de Michaelis. La
« prose cabalistique » est donc une provocation pour I’exégéete rationnel. D’une part, on ne
peut « interpréter » le texte biblique sans « 1’enthousiasme » ou « I’esprit divin ». L’approche
scientifique ne peut pas « saisir » le sens d’une allégorie, d’une métaphore, « d’un oracle ».
Si I’on sépare le sens littéral du figuratif, on perd le sens littéral mais aussi le sens mystique.
Mais ce principe interprétatif est nécessaire, selon Hamann, non seulement pour la poésie
« sacrée » mais aussi pour toute ceuvre de 1’esprit et méme pour la poésie « profane ». Ainsi

Hamann project dans Aesthetica in nuce, une « herméneutique universelle. »7%4

Cependant, il produit d’une certaine fagon une critique indirecte de I’interprétation
purement « stylistique » de Robert Lowth sur I’Ancien Testament. En termes de critique

littéraire, le critique anglais garde la définition classique de la poésie comme « [’art

721 Kleffmann voit ici la relation avec la perspective de Luther en ce qui concerne la notion de péché, car
« I’essence de la religion » est en effet la croyance pour tous deux.

722 SCHNUR Herald, op.cit., p.69.

72 LOWTH R., op. cit., Tome I p.120.

724 JORGENSEN S. A, in Johann Georg Hamann, Adesthetica in nuce, op. cit., p.86.

214



d’imitation », et « d’expression des passions ». Hamann considére que Lowth surestime le
« dichtirisches Geistes ». Ce dernier revalorise 1’aspect « purement » rhétorique de la
« lettre » qu’il identifie dans 1’Ancien Testament, i.e. il s’agit d’'une surestimation de
I’« Aussagekfraft » ou comme Lowth 1’écrit, de la maniére « d’exciter les passions ». Ainsi
il affirme : « La poésie sacrée chez les Hébreux I’emporte sur toutes les autres dans 1’art
d’exciter les passions, de les diriger vers un but noble et légitime. [...] Le but de la poésie
des livres saints étant de former 1’esprit a la piété et a la vertu, d’exciter les passions pour les
diriger. »’* Dans ce contexte, Hamann exprime ironiquement que 1’« Einbildung »
(arrogance) des poetes modernes qui tentent d’« imiter » le « sublime » et le « naturel » de
I’expression de la « poésie sacrée » est « der neusten Ausgabe der menschliche Seele. » (N
I, 200). II faut remarquer que 1’analyse de Lowth s’insére dans la discussion des anglais sur
le sublime et en particulier, sur la notion du « sublime religieux », ou la discussion des déistes
et défenseurs de la religion révélée est négligée en faveur d’une vision « optimiste » que
Shaftesbury avait déja établie sur la nature humaine lorsqu’il « dismissy the Fall and the
Original Sin. »7*® De ce fait, I’lhomme est considéré par son activité « créative » et ses
passions « naturelles » comme un « second Maker », un « Prometheus ». Shaftesbury en effet
écrit dans Soliloquy « He [le poete] notes the Boundaries of the Passion, and knows their
exact Tones and Measures; by which the justly represent them, marks the Sublime of
Sentiments and Action, and distinguishes the Beautiful from the Deform the amiable from
the odious. The moral Artist who can thus imitate the Creator...» (Soliloquy, Part II, Section
IIT). En tant que défenseur des Anciens, Shaftesbury n’attribue pas ce titre aux poetes
modernes, mais a Homere. De maniere paradoxale, le philosophe anglais fournit ce principe
a Hamann, i.e. I’idée que I’art des poétes modernes n’est que « the chiming Faculty of a

Language, with an injudicious random use of Wit and Fancy. (Soliloquy, Part 11, Section III).

Dans la deuxiéme référence au théme d’Adam, il semble que notre auteur propose
une perspective sur I’histoire et une critique de 1’idée de la nature des philosophes :
Der hieroglyphische Adam ist die Histoire des ganzen Geschlechts im symbolischen

Rade :--der Charakter der Eva, das Original zur schonen Natur und systematischen

Okonomie, die nich nach metodische Heiligkeit auf dem Stirblatt geschrieben steht;

725 LOWTH R. op. cit., Tome L p. 189.
726 RIVERS L, op. cit., p.232. MORRIS B. David, op. cit., p.162

215



sondern unten in den Erde gebildet wird und in den Eingeweiden, -in den Nieren der

Sachen selbs —verborgen liegt. (N II, 205)

Jorgensen, entre autres, consideére que 1’image de la « roue » est une représentation
ancienne du temps, et une conception du temps implique une perception de I’histoire. Cette
image réunit de fait le caractere linguistique de la révélation de 1’histoire humaine comme un
« événement historique ».”?’ Ici, Hamann fait aussi référence a I’écriture, 3 un
« hiéroglyphe », i.e. a la dimension « corporelle » a la fois herméneutique de la lettre.”? 1l
est permis d’affirmer que d’apres 1’image de la roue, I’histoire humaine n’est pas congue par
Hamann en une ligne horizontale, qui donne I’idée d’un développement ou d’une
progression, mais elle est circulaire. L image, avec I’axe ou le moyeu, suppose aussi un point
de conjonction qui reste toujours le méme (une perspective « trans-immanente »).”>? Selon la
vision typologique et christocentrique de Hamann, ce point de conjonction est aussi une
image de sa perspective trine : « In der Drehung um Gott als Mittelpunck, Ausgangspunck
und Trager des Seins, dessen Fiillen im Nacheinander der Drehung es zur Erscheinung bringt.
»739 Ou bien en termes du temps, I’unité (dans I’immanence) du présent, du passé et du futur.
En termes théologiques : « die Gegenwart des shopferischen,des erlosenden und des
neushdpfenden Wirkens Gottes. Gott der Dreienige heif3it die Gegenwart Gottes, der das ist,
der da war und der da sein wird. »”*! Lorsque Hamann considére la réalité comme un discours
et un dialogue, le mouvement continu et dynamique que représente cette image rend possible
la rencontre de ’homme avec Dieu, toujours dans le présent. Mais aussi, et selon la
compréhension de I’histoire du point de vue typologique ou figural, on peut affirmer que « la

chute », non seulement peut se considérer comme un « geschichtilche Dutum, aber auch als

727 STRASSEL U,. op.cit., p.38.

728 JORGENSEN S. A., » ,,Wenn sie wiiste, wie ich Buchstabire. Herder als Dolmetscher Hamans in der
,Aeltesten Urkunde® » in op.cit., p.104.

72 STRASSEL U,. op.cit., p.45: « Entscheidend ist, dass die Einheit, Ganzheit und Urspriinglichkeit der
Wirklichleit nicht im Menschn, sondern jenseits vom ihm, in Gott ihren Ursprung hat [ ...] Einerseits meint
dies das Wissen von der Zusammengehdrigkeit unter der Vorsehung Gottes, d.h. das Eingeordnetsein in die
durch die Kondeszendenz gestisftete Ordung, die das doppelte Signum Adam und Christus trdgt, und
andereseits die ewige Gegenwart dieser Ordung und ihre aktualisierung im personalen Miteinander-Sein. Die
geschichtsprohosophische Relevanz, um Bezug aus das historische Bewussein gefasst, liegt im Bwusstsein von
der Einheit von Vergagenheit, Gegenwart und Zukunft. »

730 KUSTERS M.T., Inhaltsanalyse von J. Georg Hamanns Aesthetica in nuce, Deutschland, Potsberg Bottrop
1936, p.23.

BLLEIBRECHT W., op.cit., p.61.

216



immer wiederkehreden Typus in der Geschichte »,7*?> comme Griinder et Kleffmann, parmi
d’autres théologiens, I’ont montré, n’est pas un évenement situé dans un temps anhistorique
chez Hamann, mais elle est toujours dans un présent que ’homme peut actualiser.”3? Avec
cette perspective trans-immanente, Hamann conteste la critique « historique » des exégétes,
car elle est limitée au passé, ce qui ne permet pas de considérer I’interprétation dans le présent
ou le futur. En effet, il se questionne : « kann man aber das Vergangene kennen, wenn man
das Gegenwirtige nicht einmal versteht ? Und wer will vom Gegenwéartigen richtige
Begriffe nehmen, ohne das Zukiinftige zu wissen ? » (N 11, 175). Pour Hamann, I’imagination
joue ici une importance centrale pour interpréter tant la poésie « prophétique » que « la
connaissance » de I’histoire, elle est le « pouvoir » de « représenter » le passé et de « lire le
futur ». De fait, la « connaissance intuitive », consiste justement en cette perspective
« visionnaire » et « unifiante » du temps d’accord avec Hamann (N II, 198). Sans doute,
reprend-t-il ici la perspective de la Renaissance selon laquelle I’imagination est la disposition

d’orientation dans I’espace et le temps. 734

Ainsi, on peut dire que le langage des philosophes, que Hamann caractérise dans
Socratische Dekwiirdigeiten comme un « Pantheon » de « Gotzenbilder » (N II, 62) et le
langage des poétes, dont le Witz a été réduit a une simple « virtuosité » et des jeux de mots,
sont deux manifestations d’un méme fait : la destruction du langage d’Adam. Or la « nature »
comme le « visage de Dieu » que les poetes imitent ne sont que des abstractions des concepts
philosophiques ou « Turbartverse und disiecti membra poetae » (N 11, 198)733 Au contraire,

Hamann écrit que le caractére d’Eve est la vraie « schone Natur ». Ici Eve, commente

82 KLEFFMANN Tom, Die Erbsiindenlehre in sprachteologischem Horizont, Tiibingen, J.C. Mohr,1994;
p.259.

733 A propos de la notion de la chute chez Hamann, Hans Graubner écrit : « ,,Geshichte der Schopfung® ist
nicht Geschichte, sonder deren Bedingung. Der Siindenfall ist demzufolge kein Fall in der Geschichte, sonder
der Fall in die Geschichtlichkeit. » Cf. GRAUBNER H., «,,Origines* Zur Deutung des Siindenfalls in Hamanns
Kritik an Herder », in Biickerburger Gespdche iiber Johann Gottfiied Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte
Poschmann, Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln, 1989, pp.108-132. Ici p.113. JORGENSEN S. A.,
op.cit,.p.107. GRUNDER K,. op,cit., p.166.

734 Surtout I’interprétation typologique exige de cette disposition lorsque la perspective espace- temporale n’est
plus verticale, mais horizontale, selon Auerbach, cette problématique de quelque sorte inaugure une nouvelle
ére: celle de la Renaissance. Chez Hamann non seulement on trouve cette horizontalité, mais aussi une
dynamique plus complexe. Cf. AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans la littérature
occidentale, trad. Cornélius Heim, Paris, Gallimard, 1968, p.68.

735 Robert Lowth fait aussi allusion a cette phrase d’Horace, pour le critique anglais, elle veut dire la version
non littérale en langues savantes ou vulgaires de I’Ecriture sainte. LOWTH R. op.cit. Tome I p.18.

217



Graubner, est une comparaison pour dire aux poetes « Virtuoses » que la source de la beauté
se trouve dans la sexualité.”>® Comme nous 1’avons exposé, le corps et la sexualité ont une
place centrale dans la perspective de la connaissance chez Hamann, et dans le contexte de la
création, 1’art est proprement « Werk der Leidenschaften », selon 1’expression que Hamann
formule avec les figures mythiques (Ceres et Bacchus). Dans ces deux passages, le penseur
allemand percoit dans les passions le « Mysterien der Kommunikation von Gottheit et

Menschheit. »737

Le corps est en outre 1’aspect matériel, la source non seulement de toute la sensibilité,
mais aussi des puissances spirituelles dont 1’unité rend possible la « fertilité des idées » 738
les idées, comme il exprime, ne sont pas « €crites » ou « inscrites » dans une « Stirband ».
Cette dernicre image est une allusion aux philosophes rationalistes qui considérent le langage
comme la « reine Identiét » entre la pensée et 1’€tre, mais elle peut aussi représenter les idées
innées.”*® Quand Hamann écrit que les notions de la réalité : « unten in den Erde gebildet
wird und in den Eingeweiden, -in den Nieren der Sachen selbst —verborgen liegt. », il esquisse
une perspective selon laquelle la « formation de concepts » repose sur deux traits distinctifs :
I’invisibilité (en analogie a I’invisibilité de Dieu) et 1’aspect sensible et spirituel du langage.
Il faut rattacher cette expression au passage des Sokratischen Denkwiirdigkeit, que nous
avons cité : « Wie der Mensch nach der Gleichheit Gottes erschaffen worden, so scheint der
Leib eine Figur oder Bild der Seelen zu seyn. Wenn uns unser Gebein verholen ist, weil wir
im Verborgenen gemacht, weil wir gebildet werden unten in der Erde; wie viel mehr werden
unsere Begriffe im Verborgenen gemacht, und kdnnen als Gliedmassen unsers Verstandes

betrachtet werden. (N II, 66). Nous reviendrons sur ce théme.

736 GRAUBNER H., « Hamanns Asthetik des Erhabenen und die Wiederkehr des Erhabenen im 20 Jahrhundert
«in op.cit. Ici.p.223.

37 Ibid.p.218.

738 «According to Hamann, there is a unity given in human experience which is of basal importance for
cognition; but since this unity is within experience it is simply a “parable” of the unity of ultimate reality (...).
« O’FLAHERTY James C, Unity and Language a Study in the Philosophy of Johann Georg Hamann, Chapel
Hill, University of North Carolina, 1952, p.5.

739 Pour Wolff et Laibniz, « werde Sprache, Denke und Wirklichkeit einerseits im Sinne des psychophysichen
Dualismus voeinander getrennr, anderseit im Sinne des Prinzips logisch-ontologische Aquivalenz wieder
einander angenéhert. « Cf. BECKER Ch., op.cit. p.230. Dans la méme direction on trouve 1’interprétation de
Simon en SIMON J., Johann Georg Hamann, Schriften zur Sprache, op.cit., p.31.

218



Dans le contexte d’Adesthetica in nuce, Hamann met I’accent sur la dimension
« herméneutique » de la « lecture de la nature », elle est un texte poétique (Urtext), ou les
passions jouent un role central pour la « connaitre ». Il faut ici retenir le principe « Sinne und
Leidenschaften », elles sont donc les organes de la compréhension des images. Il réalise ainsi
une défense de 1’écrit ou de la lettre, comprise ici comme corporalité et matérialité, laquelle
englobe aussi des théses sémiotiques. A I’inverse de la tradition occidentale qui relégue
I’écriture au second plan, pour Hamann, elle est d’un niveau égal et d’importance identique
au langage parlé. Dans son écrit Neue Apologie des Buchstaben h von ihm selbs (1773), il se
dresse contre I’intention du théologien, Christin Tobias Damm, qui voulait éliminer la lettre
h de I’orthographe. Dans cet écrit, il défend explicitement la thése qu’il avait avancée, a
savoir, les relations intimes qui unissent le langage écrit et le langage parlé.”*® Pour Hamann,
chacun des « Buschtaben » pose donc une dimension matérielle-littérale, ou une mystique ou
métaphorique, mais aussi une historique. Il congoit la nature comme « eine hebriisch Wort ».
Lorsque la nature est une révélation, une création a travers le langage, elle est un « Leben
Zeichen », d’emblée un son, ou comme 1’écrit Hamann « Ein Ton von unermensslicher Hohe
und Tiefe », et aussi une lettre, le son et la lettre, 1’unité du visible et du non visible : »
principium concidentiam opossiturum, (...) Der Geist ist es, der lebendig macht ; der

Buchtabe ist Fleisch. » (N III, 107).

Dans le contexte proprement philosophique, Hamann réalise ainsi une critique
indirecte de la notion de nature de la science de son temps comme maints interprétes 1’ont
déja soulignée.”*! Wild commente que pour le penseur allemand : « Natur ist nicht Objet der
Herrschaft und Ausbeutung, sonder Partner ; die Frage nach dem Sinn von Natur ist fiir
Hamann immer zugleich Frage nach dem Sinn der Menschen und umgekehrt. »”#? Adam et

Eve sont « Partner », leur relation est une analogie, un désir qui s"accomplit : la nature comme

740 SCHMITZ-EMANS M., « Leben-Zeichen. Am Rande des Verstummes. Motive der Schprachrelexion bei
J.H. Hamann und Erns Jandl », in Poetica, 24, (1992), 62-89. Ici p.64.

741 Voir notamment : WILD R., « Natur und Offenbarung. Hamanns und Kant gemeinsamer Plan zu einer
Physik flir Kinder »; in Geist und Zeichen.Festschrift flir Arthur Henkel zu einem sechzigsten Geburstag
dargebracht von Freunde und Schiilern. (Hrsg.) Herber Anton, Bernhard Gajek, Peter Pfaff, Heidelberg, Carl
Winter Universitétsverlag, 1977, p.452-468. MOUSTAKAS Ulrich, Urkunde und Experiement. Neuzeitliche
Naturwissenchaft im Horizon einer hermeneutische Theologie der Schopfung bei Johann Geor Hamann, Berlin-
NewYork, Walter de Gruyter, 2003. En particulier le chapitre « Kritik des neuzentliche Rationalismus in
theologie Perpspektive », pp.197-232.

742 WILD R., op.cit., p.467.

219



« muse » et comme source de « connaissance » de soi-méme ; Hamann écrit en effet « Adam
schien das Bild eines Traums oder eine Ahnung in Eva erfiillt zu sein (...) » (N I, 294). Dans
Aesthetica in nuce, Hamann reprend cette idée, le récit de la création d’Eve a partir d’Adam
«das ist doch Bein von meinem Bein, und Fleisch von meinem Fleisch ». (N 11, 200). A partir
de cette image, Hamann exemplifie la relation entre Adam et Eve comme une analogie qui
montre la relation entre « Wunsch » et « Erfiillung », ainsi Adam « erkennt Eva nichr

aufgrund einer objetivierenden Merkalsanalyse, sondern als wahre, gotliche Erfiillung. »’43

Pour revenir au theme de la « formation des concepts », dans le passage des
Sokratischen que nous avons rapproché de celui d’Aesthetica in nuce, on peut reconnaitre les
mémes ¢€léments sur le principe recteur que Hamann établit pour I’explication de la
connaissance comme un processus de « formation des notions », a savoir la
« Gottesbildichkeit », i.e. le caractére de 1’« invisibilité » et la dimension « cachée ». En
d’autres mots : « Der Glaube an den verborgenen Menschen, das heif3t an unser vervorgenes
Seins als Gottesebenbild, ist die entscheidene Aussage in Hamanns Antropologie. »’#* Dans
ce principe anthropologique, Hamann appuie sa perspective du langage. Puisque I’homme
est logos et pneuma, il posséde la parole, elle est donc capable d’invoquer ’invisible, le
« unsichbare Mensch », et son intime relation avec le langage de Dieu est analogue a son

« invisibilité » et « bildhafte », cette relation ne peut pas se saisir conceptuellement.’*’

Pour étayer cette perspective anthropologique que Hamann déduit du récit biblique,
il réinterpréte dans Aesthetica in nuce, la création de I’homme comme une action linguistique

ou mytho poiétique de Dieu, « der Schriftsteller ». Hamann dit :

Die Schopfung des Schauplafies verhilt sich aber zur Schépfung des Menschen : wie die
epische zur dramatique Dichtung. Jene geschah durch Wort; die lezte durch Handlund.
Herz! sei wie ein stilles Meer!—hort den Rath: Lait uns Menschen machen, ein Bild, da

uns gleich sei, die da herrschen!-. (N I, 200)

Avec I’analogie entre le langage de Dieu et le langage humain, notre auteur affermit

sa vision holistique de ’homme, puisqu’il est corps-esprit et logos, son langage est donc aussi

74 MOUSTAKAS U., op. cit., p.104.
74 | EIBRECHT W., op.cit., p.110.
745 SIMON 1., op. cit., p.35.

220



comme le langage de Dieu, i.e. un langage d’« images »’®, autrement dit, les « images » ne
sont pas seulement le résultat de son activité purement spirituelle, ni rationnelle, elles sont la

« traduction » de son unité « invisible » et « cachée ».

Dans Aesthetica in nuce, Hamann reprend et « recrée » une figure rhétorique, pour
rendre compte de ’homme intérieur et de la dimension linguistique de la réalité¢ et de
I’homme lui-méme et du principe d’analogie comme relation de désir et de satisfaction. Il
explique :

Rede, das ich Dich sehe !—Dieser Wunsch wurde durch die Schopfung erfiillt, de eine
Rede an der Kreatur durch der Kreatur ist; denn ein Tage sagts dem andern und eine Nacht

thuts kund der andern. Thre Losung l4uft iiber jedes Klima bis an der Welt Ende und in

jeder Mundart hort man son ihre Stime. (N II, 198)

Le choix des expressions n’a rien d arbitraire ou d’ornemental chez notre auteur. On
peut affirmer qu’en ce passage, Hamann illustre sa pensée « oxymoronique ». La pensée
oxymoronique réunit deux expressions opposées qui peuvent en créer une troisieme, ainsi on
peut éviter le dualisme ou la contradiction. Cet oxymoron a une histoire dans la rhétorique
antique,’’ puis dans 1’¢re chrétienne, il fait allusion a la notion de Condescendance. Hamann

I’emploie aussi dans le contexte de la forme du langage biblique (Schreibart).”®

Mais aussi, nous pensons qu’avec cet oxymoron, il envisage un tournant en ce qui
concerne la question de I’image, puisque I’accent n’est pas mis sur la vue, mais sur 1"écoute,
ce qui demande non seulement le voir, mais un troisiéme élément, a savoir, le lire’* car

I’image qui rend sensible 1’invisible se transforme en un signe. Hamann écrit :

Rede ist iibersetzen —aus einer Engelsprache in eine Menschensprache, das heifit,
Gedanken in Worte, -Sachen in Namen,- Bilder in Zeichen; die poetisch oder
kyriologische, historisch oder symbolisch, --und philosophisch oder charakteristisch sein
konnen. (N 11, 199).

746 BRAUTIGAM B,, op. cit., p.67

747 Sur Porigine de cette expression latine « ut te videam, inquuit, et loquere », Jorgensen, dans son
commentaire, affirme qu’elle a été dite par Socrate selon Erasmus dans Aphophtemata III 10. Cf. JORGENSEN
S.A., Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwiirdigkeiten. Aesthetica in nuce, op.cit. p.86.

748 GRUNDER K., op.cit., p.55. Et Iarticle déja cité : BAYER O., « Shépfung als ,,Rede an die Kreatur durch
die Kreatur” Die Frage nach dem Schliissel zum Buch der Natur und Geschichte » in op.cit., p.57-75.

74 RINGLEBEN I, « ,,Rede, daf ich dich sehe*. Betrachtungen zu Hamannns theologischem Sprachdenken
» in Arbeit am Gottesbegriff, op.cit., pp.3-22. Ici.p.5.

221



Si nous nous attardons sur ’expression de la considération de la réalité comme un
discours « an der Kreatur durch die Kreatur », on parle ici du langage humain. Cette idée de
traduction, comme nous l’avons évoqué, il est possible que Hamann la reprenne de la
perspective de la Kabale, selon laquelle le langage humain est une « traduction » du langage
de Dieu. Ce passage, qui a été I’objet de plus nombreuses recherches, d’Aestheica in nuce
contient in nuce les expressions les plus importantes sur le langage, a savoir, sa dimension
métaphorique et la relation que le penseur allemand établit entre le langage et la pensée. Pour
quelques commentateurs, il ne faut pas considérer littéralement 1’idée du langage des Anges,
mais I’examiner comme « das Verhéltnis von Engel und Meschspreache dem Verborgenheit
und sinnlichem Offenbarsein. »”° Dans cette relation, Hamann voit un « Modellvorstellung »
qui s’appuie sur le principe de I’« invisibilité » qui se rend visible dans le langage humain

comme « Abbild ». 3!

Hamann reprend la classification des signes (poétiques, symboliques ou hiéroglyphes,
philosophiques ou caractéristiques) de la recherche sur 1’histoire de 1’écriture de Johann
Georg Wacher, Naturae et scriptura concordia, (1752), mais le penseur allemand introduit
la classification des trois sortes de « discours » qu’ il considére comme présents dans son
temps : la poésie, la prose et le langage conceptuel abstrait de la philosophie.”? Dans les
passages ou Hamann établit 1’étroite relation entre ses prémisses sur I’image, d’origine
religieuse et son adaptation dans les principes anthropologiques et de théorie de la
connaissance, on per¢oit les diverses significations du terme image comme

« Zeichen », « Analogie », et « Symbole ».

750 MOUSTAKAS U., op. cit., p.124. Aussi on peut lier cette phrase avec I’expression de Paul (Ein Erkennen
per sepeculum in enigmate 1. Kor.13-12) « Die Engelsprache erscheint dem Mensch daher verworren,
verdunkelt, ritsekhaft, sie verlangt eine Uberzetzung ». Cf. TILLIETTE Xavier, «Hamann und die
Engelsprache. Uber eine Stelle der AESTHETICA IN NUCE », in Johann Georg Hamann.Acta des
Internationalen Hamann-Colloquiums in Liineburg 1976. Mit einem Verwort von Arthur Henkel (hrsg.)
Bernhard Gajek, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1979, pp.66-76.

51 Cf. SIMON 1., op. cit., p.30. « In dem Bild der Voraussetzung eines gemeinsames Grundes als ,,Shopfung®
vestdndigen sich die ,,Begriindeten* und ,,Kreatur* ist nur das klomplementéire Selbsbildnis zu dieser bildlich-
sprachlichen Verstdndigung und Kommunikation. »

752 JORGENSEN S.A., dans son commentaire a Aesthetica in nuce, p. 92.

222



Faisons le point. Il est possible d’affirmer que Johann Georg Hamann s’inscrit dans
la tradition allemande de la pensée sur la « Bild ». Cependant, sa démarche fragmentaire et
son approche non spéculative rendent difficile une formulation systématique d’une théorie

753 De méme, la perspective

du langage ou philosophie du langage dans Aesthetica in nuce.
sur le péché originel ne constitue pas une « Doctrine », et sa réflexion n’est pas non plus
encadrée dans la discussion de la théologie dogmatique. Toute la réflexion sur I’image et sur
le langage chez Hamann est introduite dans son dialogue avec ses contemporains et sa
confrontation avec la pensée de 1I’Aufkldrung. Dans ce sens, il est important de mettre en

relief la structure dialogique et intertextuelle de ses écrits.

Les réflexions de Hamann sur le langage et donc sur I’image, dans son sens le plus
large, appartiennent essentiellement a la notion de « Condescendance » ou
« Herunterlassung », elle tient une signification dans le domaine religieux comme (Kénose
ou Entdufserung), dans le domaine philosophique comme émanation, et finalement, dans le
domaine de la rhétorique comme accommodation ou « Anpassun des Redners and die
Zuhérerschaft. »”* La Condescendance est, selon Hamann, trinitaire (Natur, Geschichte,
Bible). La réalité est un Discours, comme « actio », elle n’est pas une « ontisiche Substanze »

ou « begreifbar rationeles Wesen », mais « Sinn » et « Geschehen. »">

La signification du terme « Bild » et de toutes les notions en relation avec ce terme,
est établi par Hamann selon le récit biblique (Gen. 1, 27). Dans Aesthetica in nuce, nous
retrouvons le théme I/mago Dei dans le contexte de la discussion sur la « sinnlichen
Offenbarung Gottes, ou ’homme est « Die Krone ». L’interprétation de Hamann est
paulienne, i.e. ’homme a perdu son image divine en raison du péché, contrairement a une
autre approche du récit biblique, laquelle affirme que dans 1’Ancien Testament, on ne peut
pas trouver une ligne qui puisse justifier que I’homme a perdu son « image divine » a cause
de la chute.” En outre, on peut affirmer que Hamann, en ce qui concerne la notion d’image,
reprend les principes de ’interprétation de I’imago Dei dans le contexte du récit limité a

I’Ancien Testament, a savoir, un sens purement physique (plastische Bild) comme Schéme

753 Le penseur considére que le « systéme » est « schon an sich ein Hindernis der Wharheit » .Cf. METZKE E.,
op.cit., p. 241. O’'FLAHERTY James C, op. cit., p.4

754 GRUNDER K., op.cit., p. 28-34.

755 Voir supra 1.0.

756SCHILLING Hans, op. cit., p.14.

223



ou Gestalt en référence au corps ; le « sens moral » (différence entre Adam et des animaux,

en les nommant ) et spirituel (intériorité fournie par le pneuma).”’

Dans Aesthetica in nuce, le principe « Gottebenbildichkeit » est envisagé non
seulement dans un sens sotériologique, mais aussi dans une perspective « anthropologique »,
i.e. sur « la nature humaine » et sa « Bestimmung », ici le principe de 1’« invisibilité », qui
constitue la dimension divine de Dieu et I’homme, est essentiel pour comprendre la notion
de langage de notre auteur. Il écrit en effet : « Das unsichbare Wesen unserer Seele offenbart
sich durch Worte-wie die Schopfung eine Rede ist, deren Schnur von einem Ende des
Himmels bifl um andern sich erstreckt. « (N II, 198). L’idée de « traduction » prend de la sa

portée « révélatrice » et linguistique.

Dans le contexte proprement religieux de la condescendance comme « Entduf3erung »,
selon le motif Logos-image, elle est considérée par Hamann comme « Zeichen », il parle du
langage comme « sacrement ». Il fait référence au Verbe-image comme 1’incarnation du
Christ : ¢’est I’épiphanie de Dieu ou la séparation entre I’esprit et le corps est dépassée. La
discussion sur la relation en termes de signifiant et signifié est une identité. Comme Bayer le

souligne, elle est une « présence » qui ne « représente » pas quelque chose, mais qui s’offre.”>?

Dans les expressions de Hamann sur la création comme « Rede » et 1’action de
« parler » comme traduction, il envisage une critique ironique du principe de I’
« évidence des données » « vor Augen ». * Hamann rattache la croyance a I’écoute.”®® Cette
perspective est aussi importante dans la pensée cabalistique. Selon Scholem, « le moment
visuel dans une telle expérience, ne posseéde qu’une signification accessoire en face du

moment auditif [...] »’%! Toutefois, la vision n’est pas écartée dans les explications de

75T HUMBERT Paul, « L’Imago Dei » dans I’ Ancien Testament in « en Etudes sur le Récit du Paradis et de
la Chute dans la Genése, Neuchatel, Secrétariat de 1’Université.1940, pp.168-185.

8 BAYER O., « Geschmach an Zeichen », op.cit., p.11. Hamann fait référence a la phrase « qui ont goiité la
bonne parole de Dieu et les puissances du si¢cle a venir » Héb. 6-5.

759 RINGLEBEN J., « ,,Rede, daB ich dich sehe®. Betrachtungen zu Hamannns theologischem Sprachdenken
» in Arbeit am Gottesbegriff, op.cit., p.3-22. Ici.p.11

760 Cette expérience est racontée par Hamann a partir de sa lecture de la Bible et sa conversion. Fritz Lieb écrit :
« Da Horen und gldubige Annehmen des biblischen Wortes Gottes hat ganz concret seinem Leben, als er
seelisch und leiblich in Gefahr stand, zugrunde zu gehen, einen festen Halt und einem neuen Inhalt gegeben. »
LIEB Fritz, « Glaube und Offenbarung bei J.G. Hamann » in Johann Georg Hamann (hrsg.) Reiner Wild, Wege
der Forschung, Band 511, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, p.119-145. Ici p.120.

761 SCHOLEM G., op.cit., p.29.

224



I’expérience mystique non plus chez Hamann. Dans I’expérience mystique, I’expression « la
vision de lumiére » est considérée comme un moment d’explication du mystique. Dans la
perspective paulienne et christocentrique, le voir est déja inclus dans la croyance. Hamann
retient ce principe, il fait en particulier allusion a la croyance chrétienne : la parole qui est
devenue chair. L’image du Christ est « la gloire » (Herrlichkeit) de Dieu, i.e. il s’agit de
« voir » ou « contempler » sa splendeur.’®?> Cette idée est contenue dans 2 Cor. 4, Paul
écrit : « Car Dieu qui a dit : la lumiére brillera du sein des ténébres, a fait briller la lumiére
dans nos cceurs pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur le visage de
Christ. » Ici se trouve le principe selon lequel I’image comme « Eikon » est le « degré le plus
haut de la réalité » et aussi I’affirmation de que 1’image est proprement un théme de la

croyance.’®3

Ainsi Hamann réintégre ou englobe dans 1’écoute, le voir et le « golit » par les signes,
il établit donc la connaissance « esthétique » ou la sensibilité comme prioritaire vis-a-vis de
la perspective purement intellectuelle qui pose la « vision » comme principe fondamental de
la « connaissance » de Dieu et de la réalité. Au rebours, de toute tradition philosophique, il
réalise une inversion de la triade vérité, bonté et beauté, (verum-bonnu-pulchrum)’®* en
¢tablissant la priorité de la sensibilité¢, comme il écrit : « Die Heimlichkeiten unserer Natur,

in denen aller Gechmack und GenuB3 des Schonen, Wahren und Guten gegriindet. »

On pergoit cette inversion aussi dans sa perspective de I’imagination. Dans les rares
références explicites que Hamann fournit sur cette disposition humaine, il fait en effet une
critique indirecte de la notion « kiinstlerische Phantasie »’%> Comme nous 1’avons avancé, sa
critique de la raison est parall¢le a sa critique de I’imagination « productrice » ou « créative »,
i.e. il met en question la prétention des philosophes a concevoir ces dispositions humaines
comme « autonomes » sur la base de la constitution d’un « sujet », principe qui fonda la

modernité. La revalorisation de I’imagination dans le XVIII siecle est accompagnée par la

762 L [EB Fritz, op.cit., p.125. RINGLEBEN I, op. cit., p.15. BAYER O., op. cit., p.12.

763 BELTING H., op. cit., p.61.

764 Alexander Baumgarten a changé la triade ,,unum, verum, bonun* en introduissant ,,pulchrum* Cf. CATALDI
M. Luigi, « The Eighteen-Century Rehabilitation of Sensitive Knowledge and the Birth of Aesthetics: Wolff,
Baumgarten and Mendelssohn. » in Studies in German Idealism, 13 (2011), pp.279-298.Ici p. 287.

765 Hamann réalise une comparaison entre la raison et D’imagination productive dans Sokratische
Denkwiirdigkeit, toutes les deux sont « productrices » des « fictions », la raison ainsi ne peut étre la
« correctrice » de I’imagination. Cf. KRACHT T., op.cit. p.59-60-.

225



réévaluation des « Auge », le « visuel » et « la perspective », a cet « autonome Individum der
Moderne », on attribue une « kreative Einbildungskraft ».”®® La modernité voulait établir a
partir d’une « raison universelle et saine » ou une « imagination créative » le « Standpunkt »

que le permettra « connaitre » et « dominer » la réalité compléte.”®’

Pour Hamann, I’imagination est intimement liée aux sensations, au langage, le
« Gefiihl » et a la croyance, en particulier, aux « vermischten Empfindungen » en contraste
avec perspective psychologique de ’analyse des sensations, on peut trouver dans cette notion

768 Ici

une « spezifische Erlebnisqualitit im Moment seiner Actualisierung. »
I’« imagination » est nécessaire pour rendre « actuelle » et « vivace » une telle expérience.
Sans aucun doute, 1’aspect le plus important de la perspective de Hamann est la liaison entre
I’imagination et le langage, et la relation prioritaire de ce dernier avec I’écoute.’®® Avec ce
geste, la position de Hamann s’approche de la perspective de la Renaissance sur
I’imagination ou le génie dans le contexte de la rhétorique. La pensée moderne a dissocié la
rhétorique de la philosophie, en termes linguistiques, elle a opéré une séparation entre la
pensée et le langage, et entre la pensée et le style. L’imagination, en raison de sa pertinence

au corps, a €té inscrite dans les « rapports problématiques de la pensée et de I’entendue »,

puis elle a été soumise dans la psychologie des « unteren Erkenntisvermogen ».

Dans la modernité, la voie des idées claires et distinctes garde la notion rhétorique de
« claritas »,”’% mais au XVIII® siécle, elle est réduite a4 un sens purement « intellectuel ».
Cependant, « claritas » est proprement une notion « esthétique » qui fait référence a une

qualité du langage, a sa modulation, sa sonorité et sa musicalité.

Dans le contexte de la philosophie allemande, elle fait référence aussi a la notion de

Luther « claritas scripturae. » Il a réalisé la distinction entre « claritas interna » et « claritas

766 SCHMIDT Horst Michael, op, cit., p.100-103. Aussi, Iarticle : Einbildungskraft/Imagination in Asthetische
Grundbegriffe, Band 2, Suttgart Weimar, Verlag J.B.Metzler, pp.88-117. Ici. p.92.

767 LUPKE von Johannes, « ,,Ohne Sprache keine Vernunft“. Eine Einfiihrung in das Sprachdenken Johann
Georg Hamanns » in NZSth, 46 (2004), 1-25. Ici.13.

768 « Mixt Tears of Grief and Joy » on voit ici la relation de Hamann avec les poétes anglais. Cf.
BATTENFELD Katja, op.cit., p.86. UNGER R. « Hamann und die Empfindsamkeit » , in Johann Georg
Hamann, (hrgs) Reiner Wild, op.cit., p. 173-197.

769 On pergoit ici la relation entre Hamann et G. Vico : I’imagination est un « organe » social, elle est attache
au proces historique de chaque peuple dans sa « production » de poésie, mythe, religion. Goethe a été le
premier en apercevoir cette filiation des idées.cf. BRAUTIGAM B., op.cit. p.22

77 HOBBS C.L. op.cit. p.2

226



externa. » Cette derniere correspond, selon Luther, a « der Offentlichkeit in der Horbarkeit
der kirchliche Verkiindigung. »’7! Beisser explique cette différentiation a partir de la notion
du langage allemand dans le temps de Luther, selon laquelle le langage allemande était « eine
Sprache des gesprochenen Wortes : der Predigt, der Rezitation oder des Vorlesens. Die
mittelhochdeutsche Sprache ist eine Sprache, die dem Ohr verténdlich sein will, ihre Syntax,

deren Gliedearung nur gehiirt klar erscheint. »’7?

Autrement dit, la priorit¢ de I’écoute dans la pensée sur le langage signifie une
réévaluation de I’imagination et de la dimension métaphorique du langage. Puisque la clarté

et 1’ordre naturelle n’est plus déterminé par les principes de la raison.

771 BEISSER Friedrich, Claritas scriptura bei Martin Luther, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966,
p-83.
772 Besier cite a K. Burdach: Zum Ursprung der neueochdeutsche Schrifsprache. (1903).

227



CHAPITRE 1V

La connaissance dans Vom Erkennen und Empfinden der Menschlischen Seele

« Kein Mensch hat mehr Anlage zur
Philosophie der Sprache, als ich. »

J.G. Herder

4.0 La théorie de I’ame : « eine sympathetische Kraft »

Abhandlung iiber den Urprung der Sprache (1772) a été I’objet de lectures multiples.
Depuis la réévaluation de la pensée philosophique de Herder, le Traité est devenu I’écrit de
Herder le plus étudié. Il constitue un tournant en ce qui concerne la philosophie du langage
et I’anthropologie. Herder s’appuie sur des théories scientifiques de son temps pour soutenir
sa thése de I’homme comme « Erfinder der Sprache. »”’* L’ouvrage contient aussi une
dimension critique car I’auteur n’accepte pas la theése sur 1’origine divine soutenue par
Johann Peter SiiBmilch. De méme, il n’est pas satisfait de la théorie d’Etienne Bonnot de

Condillac et de I’approche de Jean-Jacques Rousseau.”’*

Dans les prochaines lignes, nous reprendrons le théme du renversement de la
hiérarchie des sens et nous aborderons de nouveau ¢galement les idées que Herder avance
sur sa théorie de I’ame humaine, qu’il formule plus amplement dans son écrit Vom Erkenenn
und Empfinden. Pour ce faire, nous nous appuierons sur I’interprétation d’Ernesto Grassi.
Bien que Jiirgen Trabant ait souligné 1’importance de I’ouie dans I’explication de Herder, il
attache une grande importance a 1’aspect « cognitif » de 1’argument herderien. Et cet aspect

cognitif du langage est déterminant pour dépasser la dimension purement communicative de

773 Les sources sont : Charles Bonne, Georges LM Comte de Buffon. Cf. GESCHE Astrid, Johann Gottfried
Herder. Sprache und die Natur des Menschen,Wiirzburg, Koénighausen und Neumann, 1993, p. 12.
774 HERDER J.G. Werke 1II.

228



celui-ci. Mais la portée cognitive du langage repose sur la réflexion ou « Besonnenheit », une
faculté proprement humaine, a laquelle Herder attribue la «découverte » du langage, ainsi
qu’a la nécessité humaine.””> C’est pour cette explication a juste titre que Hamann rédige une
critique qui est elle aussi 1’objet de maintes interprétations. Toutefois, il va louer Vom
Erkennen und Empfinden, car il dit que c¢’est Herder, le philosophe pas du tout « spéculatif »

qui Iécrit.”’6

Dans Dinterprétation de Grassi, on percoit, contraire, 1’importance de la partie
premicére de la narration de Herder et la section dédi¢e aux « Tonen. » Le philosophe allemand
met en scéne ’homme dans une relation d’« étonnement » avec la nature et tous ses sons
dans une liaison sympathique avec elle. Ici, dans cet espace se trouve cette sphere
« originaire » ou se révele, selon Grassi, ce qui constitue la spécificité proprement humaine :
le caractére irréductible du monde de la sensation et de la sensibilité car renoncer a cette
sensibilité signifie mourir. L’homme qui ne sent pas n’est pas capable d’écouter et
d’identifier la signification de la vision, des voix, des images.””” C’est la mise en scéne de la
nature sonnante, que Herder va récupérer dans Vom Erkennen und Empfindung : « Siehe die
ganze Natur, betrachte die groBe Analogie der Schopfung: Alles fiihlt sich und
Seinesgleichen, Leben wallt zu Leben. Jede Saite bebt ihrem Ton [...] » (Werke 11, 679)

Herder commence son Abhandlung avec une référence a I’autonomie et au solipsisme
de la monade, pour exprimer ensuite son objection: « So wenig hat uns die Natur als
abgesonderte Seitenfelsen, als egoistische Monaden geschaffen! [...] Selbst die Saiten, deren
Klang und Anstrengung gar nicht von Willkiir und langsamen Verdacht herriihret [...] Selbst
die sind in ithrem ganzen Spiele auch ohne das BewuBtsein fremder Sympathie zu einer

AuBerung auf andre Geschdpfe gerichtet. » (Werke 11, 254)

Nous constatons dans ce passage qu’il insiste pour relier la notion de ton et 1’écoute
avec la sympathie, puis dans la section sur les « tons », il conteste la thése de Diderot, selon

laquelle une personne aveugle ne peut pas ressentir de la compassion pour la souffrance des

775 TRABANT Jirgen, « Herder’s Discovery of the ear », op. cit., p. 362.

776 BUCHSEL Elfriede « Uber den Géttlichen und Mensclichen Ursprung der Sprache », in Johann Georg
Hamann », op cit., p. 24.

777 GRASSI E. op.cit., p. 47.

229



autres car il ne peut les voir. Au contraire, Herder estime que I’ouie est proprement le sens

qui contribue a réveiller la sympathie. Il reprend ce qu’il avait déja dit sur le sens de I’ouie :

[..] allein alle Beispilen sagen dafl dall eben durch diese Verhiillung das Gehor weniger
zerstreut, horchender undmaéchtig eindringender werde. Da lauschet er also im Finstern,
in der Stille seiner ewigen Nacht, und jeder Klage ton geht ihm, um so inniger und

schirfer, wie ein Pfeil zum Herzen! (Werke, 11 261).

Dans la section III, Herder pose la question : Wie hangt Gesicht und Gehor, Farbe und
Wort, Duft und Ton zusammen ? Herder développe les caractéristiques qu’il avait attribuées
au sens de 1’ouie dans ses écrits précédents en six principes afin d’apporter une réponse.”’®
Ce que nous voulons souligner avec la description plus élaborée que le philosophe réalise
dans cet ouvrage, c’est I’insistance sur I’idée selon laquelle le ton est « die Pforte zur Seele »,
i.e. il est capable de réveiller et de mettre en mouvement toutes les sensations et tous les
sentiments. L’image qu’il avait employée pour expliquer 1’activité du corps et de I’ame en

son unité était le jeu des touches « Saitenspiel ».

Ainsi, dans Vom Erkennen und Empfindung, il revient sur cette idée pour étayer sa théorie
de I’ame. Il reformule en effet le principe que le sens de 1’ouie est le sens du contact de
I’extérieur vers I’intérieur, le sens qui participe a la relation aux autres sens et en particulier
celui qui est le plus proche du sentiment ou « Gefiihl ». De cette maniere, il voit dans le
processus de transformation des sons en tons, le paradigme de toute « transmission » ou
« trasmitter » des impressions des sens a travers des fibres et nerfs vers 1’intérieur de I’ame.

La correspondance entre I’extérieur et I’intérieur est analogue a celle entre la structure du

778 « Das Gehor ist der mittlere der menschlichen Sinne, an Sphére der Empfindbarkeit von aufien [...]Das
Gehor ist der mittlere unter den Sinnen an Deutlichkeit und Klarheit; und also wiederum Sinn zur Sprache. [...]
Das Gehdr ist der mittlere Sinn un Ansehung der Lebhaftigkeit und also der Sprache. [...]Gehér ist fiir die Seele,
was die griine, die Mittelfarbe, fiirs Gesiebt ist. Der Mensch ist zum Sprachgeschépfe gebildet Pfeil zum
Herzen! [...]Das Gehor ist der mittlere Sinn in Betracht der Zeit, in der es wiirkt, und also Sinn der Sprache.
Das Gefiihl wirft alles auf einmal in uns hin: es regt unsre Saiten stark, aber kurz und springend; [...]. Das Gehor
ist der mittlere Sinn in Absicht des Bediirfnisses, sich auszudriicken, und also Sinn der Sprache. [..] Das Gehor
ist der mittlere Sinn in Absicht seiner Entwickiung, und also Sinn der Sprache. Gefiihl ist der Mensch ganz: der
Embryon in seinem ersten Augenblick des Lebens fiihlet wie der Junggeborne:das ist Stamm der Natur, aus
dem die zartem Aste derSinnlichkeit wachsen, und der verflochtne Knduel, aus dem sich alle feinere
Seelenkrifte entwickeln. » (Werke II, 300-301)

230



systeme de fibres et les fonctions des organes. Comme nous I’avons avancé, Herder affirme
que I’expérience des sons et le transfert en tons reléve de 'unité du physique et de la
psychique ; il considére également que cette unité et le processus de « transmission » sont
propres a la relation entre le sentir et le connaitre. C’est sur cette relation réciproque et
dynamique de I’extérieur vers I’intérieur que repose le principe de I’analogie sur laquelle
Herder appuie la connaissance. Nous reprenons le reproche adressé a Leibniz : « Wie meine
Seele etwas aus sich auller aus sich ein Welt trdume? Ja ich nicht einmal denken, wie sie

auBler sich empfinden, wovon kein Analog in ihr und ihre Korpe sei. »

Herder propose donc une théorie vitaliste de 1’ame,””® dont le principe primordial est
la continuité de la vie, de I’organique vers la vie spirituelle. Il conteste donc tout dualisme
métaphysique et il reconnait une seule force de I’ame. De méme, il rejette toute explication
de physiologie mécaniste. Il n’essaie pas de démontrer 1’unité de 1’ame et du corps, mais il

affirme :

Der Schopfer muf3 ein geistiges Band gekniipft haben, dafl gewisse Dinge diesem
empfindenden Teil dnlich, andre widrig sind; ein Band, das von keiner Mechanik abhéngt,
das sich nicht weiter erkldren 146t, indes geglau bt werden muf3, weiles da ist, weil

es sich in hunderttausend Erscheinungen zeigt. (Werke 11, 669) [cursive de Herder]

779 « Vitalist Theory of mind » BEISER Frederick, The fate of reason. German philosophy from Kant to
Fichte, op. cit., p. 128.

231



4.1 L’image et I’imagination : « ein lichtes Eins »

Dans les écrits de Joseph Addison de 1712 The pleasures of imagination, dés ces
fragments inauguraux, la nouvelle notion d’imagination dans la pensée moderne est mise en
cause. D’accord avec Addison, I’imagination sent plaisir de son pouvoir de « retaining,
altering and compounding those images. » Elle agit en accord avec les sens et les images de
la nature, i.e. aux images visuelles, mais aussi aux sons, soit de la nature soit de la musique.
Addison avance un des principes de la notion de Herder sur 1’activité de 1’imagination:
I’alliance coopérative entre deux sens, la vue et I’ouie dans la formation des ressemblances
et images Cependant, Adisson, comme maintes penseurs du XVIII® si¢cle attache une grande
importance au sens de la vue : « by the pleasures of the imagination, I mean only such

pleasures as arise originally from sight. »78°

Jean Baptiste Du Bos publie en 1719 Réflexions critiques sur la poésie et sur la
peinture, 1l réalise une approche sensualiste de 1’esthétique, a la suite de Locke. Dans cet
ouvrage, la raison « est détronée comme instance du gout, et c’est le sentiment que est clame
juge supréme. Ce sont I’impression et le sentiment qui décident de la valeur de 1’ceuvre de
art, et de on peut en touche quiétude se fier au jugement car, on est trompé rarement par le
rapport distinct de ses sens.»’®! De surcroit I’ouvrage de Locke, a été déterminant pour la
réévaluation de 1’imagination, Addison prend la les caractéristiques sur la fonction de cette
disposition : elle occupe une place entre les impressions et I’entendement, elle n’est pas

passive, mais elle est capable de réunir des impressions, et réaliser des autres opérations.

Herder expresse que I’activité caractéristique de I’ame humaine est la création
des images. Il soutien : « Jeder Sinn auf seine Weise, aus seinen Gegenstidnden liefert ihr
Schemata des Wahren » (Werke 11, 548). Toutes les images se rejoindront selon Herder dans
le « sensorium commune ». 1l écrit en fait dans 1’Abhandlung : « Wir sind ein denkendes
sensorium commune, nur von verschiednen Seiten beriihrt - da liegt die Erklarung. Allen

Sinnen liegt Gefiihl zum Grunde, und dies gibt den verschiedenartigsten Sensationen schon

780 ADISSON Joseph and Richard Steele, Selections from The Tatler and The Spectator, (éd.) par Angus
Ross, Londos, Pinguin Books, 1989, p.394.
781 RICKEN U., op.cit.p.45

232



einso inniges, starkes, unaussprechliches Band, dal} aus dieser Verbindung die sonderbarsten
Erscheinungenentstehen. » Ulrich Geier a fait I’analyse de cette notion, il la rattache au sens
interne de Locke, mais aussi il affirme que elle fait référence a I’unique force d ’amé admise
par Leibniz, laquelle développe des états intérieurs de 1’organisme et des premier contacts
avec le sensible avec ’environnement. Elle est capable de composer les représentations
d’objets unifies, et aussi elle réunifie les représentations. Mais dans le processus que décrit
Herder dans son écrit va plus loin, car I’homme fait une « appropriation » de ces

représentations et sentiments « comme son propre ouvrage. » 182

Dans son écrit, le penseur allemand décrit ce processus dans le passage sur la

« découverte du langage »

Lasset jenes Lamm, als Bild, sein Auge vorbeigehn: ihm wie keinem andern Tiere. Nicht
wie dem hungrigen, witternden Wolfe! nicht wie dem blutleckenden Lowen — [...]Weil,
sanft, wollicht - seine besonnen sich iibende Seelesucht ein Merkmal, - das Schaf bloket!
sie hat Merkmal gefunden. Der innere Sinn wiirket. Dies Bloken, das ihr am stirksten
Eindruck macht, das sich von allen andern Eigenschaften des Beschauens und Betastens
losrif3, hervorsprang, am tiefsten eindrang, bleibt ihr. Das Schaf kommt wieder. Weil,
sanft,wollicht - sie sieht, tastet, besinnet sich, sucht Merkmal - es blokt, und nun
erkennetsie's wieder! »Haidu bist das Blokende!« fiihlt sie innerlich, sie hat es menschlich

erkannt, da sie's deutlich, das ist, mit einem Merkmal erkennet und nennet. (Werke 11, 277)

On voit ici, la relation entre le sens de la vue avec le sens de 1’ouie, plus ’activité de
la « réflexion » ou « Besonenheit», I’invention du langage est un « accord » harmonique entre
la réflexion et son activité avec la sensibilit¢ afin de trouver « erfinden » un signe ou
(Merkmal )’®® Ici se trouve la dimension cognitive du langage, I’homme ne veut pas
communiquer, non plus partager des sentiments, il veut « connaitre » et puis « reconnaitre »

a travers d’un signe et nommer. D’accord avec Formigari, Herder fournit ici et dans son écrit

782 GAIER U., « Nous Sommes un Sensorium Commune Pensant : L’ aspect anthropologique de la langue
chez Herder », op.cit. p.37.

783 « Der Mensch beweiset Reflexion, wenn die Kraft seiner Seele so frei wiirket, daf sie in dem ganzenOzean
von Epfindungen, der sie durch, alle Sinnen durchrauschet, eine Welle, wenn ich so sagen darf,absondern, sie
anhalten, die Aufmerksamkeit auf sie richten und sich bewuflt sein kann, daf} sie aufmerke. Er beweiset
Reflexion, wenn er aus dem ganzenschwebenden Traum der Bilder, die seine Sinne vorbeistreichen, sich in ein
Moment des Wachens sammlen, auf einem Bilde freiwillig verweilen, es in helle,ruhigere Obacht nehmen und
sich Merkmale absondern kann, dal3 dies der Gegenstand und kein andrer sei.» (Werke II, 281)

233



Vom Erkenne und Empfindung une explication sur le fait que « I’appropriation » du monde
par I’homme est une appropriation sémiotique. La cognition est donc une opération

sémiotique, une récognition a travers de signes.”®*

Herder établit ici son principe essentiel : le langage unifie le sens de la vue avec le
sens de 1’ouie. Dans Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele 1l reprend sa
theése primordiale il y a une relation de coopération entre les sens (1'ouie et la vue) pour
produire signes pour les idées, mais aussi des images. Dans ses Ideen il insiste sur cette
explication et développe la thése sur I’étroite relation du sens de ’ouie avec la sympathie.
D’accord avec Herder, ’homme traduit ces idées en sons : « Ein Gott hat ihn [a | homme]
auch die Kunst gelehrt, Ideen in Tone zu pragen. Gestalten durch Laute zu beziechen. Von

der Sprache also fang seine Vernunft und Cultur an. » (Werke 111/ 1, 131)

Dans les deux premiéres versions de Vom Erkenen und Empfindung, Herder affirme
les rapports intimes entre la mémoire et I’imagination, il soutient que la mémoire et
I’imagination sont « I’image de la vérité ». Cette prémisse signifie ainsi un détachement a

I’¢gard de la philosophie rationaliste que considere 1’imagination comme source de 1’erreur :

Gedichtni und Einbildung werden das ausgebreitete und tiefe Bild der Wahrheit;
Scharfsinn sondert, und Witz verbindet, damit eben ein helles wichtiges Eins werde;
Phantasie fleugt auf, SelbstbewuBtsein faltet die Fliigel: lauter AeuBBerungen einer und

derselben Energie und Elasticitdt der Seele. (Werke 11, 691)

Nous trouvons selon ce principe que Herder comprend 1’imagination et la mémoire
en constante interaction, elles travaillent conjointement pour atteindre ['unit¢ de la
multiplicité. La mémoire et 1’imagination aussi travaillent avec de signes, elles réalisent
toujours des procédés sémiotiques. Elle ordonne les images, mais elle est accompagné de la

« force » déja développé a travers de I’exercice et application de ses forces :

Die Einbildung ordnet in sinnliche Bilder; da aber in einer menschlichen Seele sie nie

ohne Verstand sein kann, in wie unmerklichem Grad er auch wiirke: so duf3ert sich immer

78 FORMIGARI Lia, La sémiotique empiriste face au kantisme, trad. Mathilde Anquetil, Paris, Mardaga,
1994.p.44.

234



wieder die vorige Kraft, die aus dem Chaos der Sinne, des Gedéichtnisses, der Einbildung

und Begierden Teile wéhlt und zu ihrem einen Zwecke ordnet. (Werke 11, 578)

Puis, dans la dernier version, il redéfinie cette disposition humaine. L’imagination
réalise I'unité de la diversité, elle forge les images, elle est pleine de sons, de mots, de
sensations. Ici se trouve le cceur de la philosophie de Herder: I’imagination est la responsable

de toute unité, de I’extérieur vers I’intérieur, de la sensibilité. Sa thése est la suivante :

Hier in daf fahren wir fort, daBl, so verschieden dieser Beitrag verschiedner Sinne zum
Denken und Empfinden sein moge, in unserm innern Menschen Alles zusammenflieBe
und Eins werde. Wir nennen die Tiefe dieses Zusammenflusses meistens Einbildung;
sie besteht aber nicht blos aus Bildern, sondern auch aus Tonen, Worten, Zeichen und
Gefiihlen, fiir die oft die Sprache keinen Namen hétte. Das Gesicht borgt vom Gefiihl und
glaubt zu sehen, was es nur fiihlte. Gesicht und Gehor entziffern einander wechselseitig;
der Geruch scheint der Geist des Geschmacks oder ist ihm wenigstens ein naher Bruder.
Aus dem Allen webt und wirkt nun die Seele sich ihr Kleid, ihr sinnliches Universum.

(Werke 11, 683)

Le langage est le medium de I’expression de I'unique énergie de I’ame, comme la
lumiére aide la vue et le son aide 1’ouie, ainsi lui soutient : « So wie diese dulleren Medien
fiir ihre Sinne wirklich Sprache sind, die ithnen gewisse Eigenschaften und Seiten der Dinge
vorbuchstabiren, so, glaub' ich, mufite Wort, Sprache zu Hilfe kommen, unser

innigstes Sehen und Horen gleichfalls zu wecken und zu leiten. » (Werke 11 p.691)

Selon Herder les « lois » selon lesquelles 1’imagination forge ses images ou réalise
des unités avec une énergie qu’on peut nommer « synesthésie » reste caché. Il reprend
I’image avec laquelle Bacon définit la poésie : « la poésie est une plante qui a germé dans

une terre excessivement active, sans qu’on en ait semé la graine qui ailleurs n’es pas trop

235



bien connue. »’® Ainsi la nature et I’origine du pouvoir de ’imagination reste dans le

mystere. La création poétique est la voie d’acces a ce monde qui se révele par le langage.

En fin, I’écrit de Herder Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele peut
s’interpréter sous un angle scientifique. Pour justifier cette caractérisation il faut renvoyer
I’ceuvre de Herder a son contexte philosophique et scientifique. Le philosophe a entrevu
quelques principes de ce champ interdisciplinaire qui comprend la psychologie, linguistique,
neurosciences, et philosophie (théorie de la connaissance et esthétique cognitive).”8°
S’accordant avec 1’é¢tude de Nisbet, le philosophe allemand anticipe « in some mesure the
modern Gestalt theory »,’®” avec son conception de I’image (Bild). En outre, on peut affirmer
que Herder fournit dans Vom Erkennen und Empfinden, un kognitiv Modell,”®® i.e. une
explication de la relation entre les perceptions et la réalité¢ sur la base de la notion de
I’imagination et image. En effet, il soutient un principe qui constitue le point de départ des
sciences cognitives, tel le corrélat de nos perceptions et le monde externe est le résultat de
I’activité de I’imagination et non une simple copie, comme nous avons constante.”® De plus,
nous pouvons trouver résonances de cette idée dans les recherches actuelles sur la figuration

et la fiction, spécialement dans 1’anthropologie et I’histoire de 1’art.

785 BACON F., De la dignité, op.cit., p.126.

786 ZIEM Alexander, « Konzeptuel Integration als kreative Prozess: Prolegomena zu ainer kognitive
Aathetik » dans Literatur und Kognition: Bestandsaufnahmen und Perspektiven eines Arbeitsfeldes, ed. by
Martin Huber and Simone Winko, p.65.

87NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, p.28.

788 ZIEM Alexander, op.cit. p.98.

789 Ibidem.

236



PARTIE III

L’image et ['imagination dans la tradition rhétorique
humaniste

237



CHAPITRE V

J. G. Hamann et J.G Herder : lecteurs de Huarte de San Juan et Francis Bacon

« Quand Dieu départ ses graces il s’accommode a I’esprit
naturel de chacun. »

Juan Huarte

5.0 Introduction

L’ouvrage de Huarte de San Juan, Examen de Ingenios para las Ciencias (1575),
constitue, aux cotés de 1’écrit de Juan Luis Vives, De anima et Vita (1545), ’'une des sources
les plus significatives qui pose les premiers jalons d’une nouvelle anthropologie fondée sur
les principes de la « philosophie naturelle » pendant la Renaissance, laquelle essaie
d’¢élucider les affects et passions humaines selon les principes psychologiques et
physiologiques.”® L’écrit de Huarte, publié dans le déclin de la Renaissance, constitue un
des témoignages de la complexité de cette période, qui, comme I’écrit Huizinga, constitue un

age de « changements, d’hésitations, de transitions et de mélanges d’éléments culturels. »7°!

Huarte était médecin, mais il était aussi considéré comme un philosophe. Comme
Vives, son intérét pour €lucider la nature humaine et les fonctions de 1’esprit humain est de
motivation pratique. Les intéréts de Vives s’inscrivent dans le domaine de la philosophie

morale et de la pédagogie.’?

790 HENNING Mehnert, « Der Begriff ,,Ingenio* bei Juan Huarte und Baltasar Gracian », in Romanische
Forchungen, 91 (1979), 270-280. Ici p.271.

1 HUIZINGA Johan, Le probléme de la Renaissance, trad. de Fréderic Schnegans, Espagne, Casimiro Livres,
2015, p.83.

792 Vives prend comme principe le « commandement delphique afin de permettre a I’lhomme de se connaitre
lui-méme pour mieux purifier la source de ses actions. » MESTRE ZARAGOZA M., « La théorie des passions

238



L’écrit de Huarte est une étude sur la relation des tempéraments et des caracteres
humains sur la base de la théorie classique des humeurs, son but est de déterminer les
différents types d’« ingenios » et les aptitudes pour les diverses vocations. Huarte a comme
sources Aristote, Platon, Galien, Hippocrate et la Bible. Lorsqu’il récupere la théorie de la
médecine classique, la corporéité a une place centrale dans ses réflexions. Dans ce sens, il
continue sur la lancée de Vives pour intégrer « la corporalité¢ et la sensibilité dans la
composante humaine » envisageant ainsi les principes d’une théorie nouvelle

d’anthropologie et un programme de « Bildungsempfehlungen ».”%3

Son écrit représente en effet I’inauguration d’une pensée « naturaliste » en
anthropologie puisqu’« il pose le premier jalon d’un systéme de pensée qui fera de la nature
physique la pierre angulaire de I’explication des comportements humains. »”°* Au contraire
de Vives qui maintient encore « I’indépendance organique de 1’entendement.»’®> En d’autres
termes, il propose un « mode¢le » organiciste de I’homme, ou le corps humain est considéré
comme une unité organique, toutes les parties maintiennent des relations étroites, il ne réalise
aucune distinction entre la vie sensitive (passive) et la vie intellective (active) de I’ame donc
I’activité de 1’esprit humain dépend d’un organe qui est le cerveau. Sa perspective a été
considérée comme déterministe : le corps est « le seul instrument de toute opération humaine.
»7% 1l n’essaie pas de démontrer I’immortalit¢ de I’Ame comme Vives, car il pense que

I’entendement n’est pas capable d’y arriver, pour lui cette question est une question de foi.”"’

Dans son écrit, il prend le rire comme une spécificité de I’homme et le point de départ
de la connaissance « médicale » sur les divers tempéraments humains et aussi sur la relation

entre le corps et I’ame, car c’est dans I’imagination que le médecin trouve la cause du rire.

de Juan Vives » in Les Passions a [’Age Classique, sous la direction de Pierre Frangois Moreau, Paris, Puf,
2006, 29-44. Ici p.30.

793 FRANZBACH Martin, Lessings Huarte Ubersetzung (1752). Die Rezeption und Wirkungsgeschichte des
« Examen de Ingenios para las Ciencias (1575) in Deutschland, Hamburg, De Gruyter & Co., 1965, p. 131.
794 W. Dilthey reconnait aussi I’apport de Geralamo Cardano dans cette nouvelle anthropologie. Cf. HENNING
Mehnert., op.cit. p. 271. TEULADE Anna, « Le corps prédicateur. Mélancolie et hétérodoxie dans El examen
de ingenios de Juan Huarte de San Juan (1575) », in Etudes Epistémé. Revue de littérature et de civilisation
(XVI* XVIII¢siecles). 28 (2015), 1-16.1ci p. 3.

%5 MESTRE ZARAGOZA M., op.cit., p. 33.

796 GUARDIA J.M., Essai sur 'ouvrage de J. Huarte: « Examen des aptitudes diverses pour les sciences », p.
176. Pour ses Idées I’écrit de Huarte a été mis en examen par 1’ Inquisition et il a réalisé de modifications pour
une version expurgée.

97 Ibid.p.225. GUARDIA J.M., op. cit., p. 166.

239



Il écrit : « La cause du rire n’est autre, a mon avis, qu’une approbation qui fait
I’imagination quand on voit ou entend quelque action ou quelque rencontre qui convient fort
bien. Et comme cette puissance réside dans le cerveau, alors quand on rencontre une de ces

choses, aussitot elle le remue et aprés lui, les muscles de tout le corps. »”*8

Mais en méme temps, Huarte partage 1’idée des humanistes selon laquelle I’homme
est I’image de Dieu. Il considérera ainsi I’homme comme un étre créatif car il partage avec
Dieu sa créativité ou sa « puissance générative ». Cette perspective se trouve déja annoncée
chez Nicolas de Cues, qui d’une certaine fagon inaugura la réflexion sur 1’imago Dei en
relation avec 1’image, au sens large du terme, et la dimension « féconde » de I’homme a
travers « la parabole de I’art humain et de I’art divin. » Pour le philosophe allemand, « 1’art
est cette fécondation infinie d’une matiére ou viennent s’inscrire toutes les formes, non point
que ces formes fussent présentes a 1’état latent dans la matiére, mais parce que 1’entendement
tant de I’homme que de Dieu en était le porteur. »”° Il formule une perspective de la doctrine
imago Dei qui est déterminante pour la naissance de la pensée moderne : « Il s’agit de fonder
la singularité dans une doctrine ou I’acte de créer implique que Dieu soit toutes choses. »
Ainsi I’homme, image de Dieu, « met en évidence la puissance propre de la pensée, tirant de

soi toutes les formes. »3%0

C’est a partir de la notion d’ingenium que Huarte articule et développe une
perspective théologique et anthropologique sur cet « art humain », et sur ces prémisses
« naturalistes. » En effet, il est permis d’affirmer que le cadre de description de cette
puissance se trouve entre la rhétorique et la philosophie, (description d’Aristote sur la

mémoire et I’imagination). De fait, Huarte considére aussi 1’ingenium en solidarité toujours

78 HUARTE Jean, L'examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les différences d'esprits, traduit par
Vion d'Alibray, p. 242. Source: Bibliothéque national de France, bibliothéeque numérique on line. Sur le theme
des emotions chez Huarte voir SCHNEPF Robert; « Huarte de San Juan und Suérez : Lachen im spanischen
Humanismus und in der Spétscholastik », in Klassische Emotionstheorie. Von Palton bis Wittgestein, Hilge
Landweer und Ursula Renz, (Hg.) Berlin-New York, Walter de Gruyer, 2010, 223-254.

799 MAGNARD Pierre, « imago Dei, imago mundi », in Figures. Miroirs et Reflets. Cahier du Centre de
recherche sur I’image, le symbole, le mythe, n. 4, (1989), 47-64. Ici p. 61.

800 C’est dans son écrit Le Béryl que Nicolas de Cusa écrit, a la suite d’Hermés Trismégiste : « I’homme est un
second dieu. Car, de méme que Dieu est le créateur des étres réels et de formes naturelles, de méme ’lhomme
est le créateur d’étres de raison et de formes d’art qui ne sont rien d’autre que des similitudes de son intellect,
de méme que les créatures sont les similitudes de I’intellect divin. » CUSA Nicolas, Le traité du Béryl, Tome
1, texte, traduction et notes, Maude Corrieras, Paris, Editions Ipagine, 2010, p.19.

240



avec ’imagination : il est une « psychophysische Nebenfunktion der Einbildungkraft. »%°!
Avec la notion d’ingenium, nous nous trouvons dans 1’ « épistémologie humaniste », i.e. avant
la métaphysique dualiste cartésienne dont la conséquence est la dissociation entre
I’imagination et la raison. On peut affirmer aussi que la dénonciation de la rhétorique par le
philosophe francais signifie le début des débats sur le langage figuré, lorsqu’il réalise la
dissociation de I’image et du concept ou le langage figuré et le langage de la philosophie,

entre rhétorique et logique.’%?

Le mot « ingenium » renvoie a I’antiquité latine. Ernesto Grassi a retracé les diverses

803 Comme I’affirme

significations que tant Virgil, Cicéron qu’Ovide ont données a ce terme.
le philosophe italien, la pensée chrétienne a retenu essentiellement que 1’ingenium est un
« Geschenk Gottes » par exemple chez Agustin, principe qui continue avec Luther, comme
nous 1’avons vu chez Hamann et Herder. Nous aurons 1’opportunité de montrer que
I’ingenium est le terme employ¢ par Huarte pour designer 1’activité entiere de I’esprit humain
pour connaitre et dans sa dimension « inventive » et « féconde » en analogie a la nature. 11

reprend de Vives cette définition et 1’enrichit.

Vives avait écrit : « On a cru bon d’appeler ingenium la force toute entiere de notre
entendement [...] en tant qu’elle se découvre et se manifeste par 1’intermédiaire des
instruments. »%04

Les penseurs de la Renaissance ont aussi accordé au terme « ingenium » une

signification trés variée qu’il résulte difficile de définir ; cette difficulté est similaire a la

801 JRTARTE Mauricio, Dr. Juan Huarte de San Juan und sein Examen de Ingenios. Eine Beitrag zur Geschichte
der differentiellen Psychologie, Diss. Miinster, Druck der Aeschendorffschen Buchdruckerei, 1938, p.126.
HENNING Mehnert, op. cit., p. 279.

802 HOWELL Samuel Wilbur, Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, Chapitre « Descartes and the Port-
Royalist ». RICKEN Ulrich, « Le Probléme de La Métaphore et La Controverse sur I’imagination a 1’Age
Classique » op.cit., p. 12. GRASSI E. Rhetoric as Philosophy, op. cit., p. 45

803 « Dieser Teminus hat in der Antike eine doppelte Bedeutung: einerseits bezechnet er die Macht und Kraft
der Natur im ganzen, aderseist die geistige Téatigkeit schlechhin. [...] bei Ovid das Ingenium als Synomym fiir
Geist erscheint. Ingenium drédngt zur objetiven, freien Entfaltung des menschliche Wesen: in der Philosophie
fithrt es zur Schau; in der Dichtung zur Umformung des Subjetive erlebte. Cicero bezeichnet der Terminus
Ingenium nicht nur die Mach und Fruchtbarkeit der Nautr oder die menschliche Fahigkeit, sondern aulerdem
die Kraft, die den Menschen wieder mit dem Gotltlichen verbinde. » GRASSI E., Macht des Bildes, ohnn Macht
des rationales Sprache, p. 174-1717.

804 VIVES Juan Luis, Tratado del Alma, trad. José Ontafion, introduction, Foster Watson, s.a. Chapitre VI, « del
Ingenio » Cf. traduccion par MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p.32.

241



difficulté de définir et différencier les notions d’imagination et de fantaisie des philosophes
grecs. Comme I’a souligné Maurizio Ferraris, il n’y a pas de « cohérence philosophique »
entre ces deux termes. De la méme maniere, le couple ingenium et génie pose des
complications et engendre des traductions problématiques.®®> Dans le méme sens, Bundy
considére que ces deux termes sont construits dans la pensée de la Renaissance et souvent
nous y trouvons des conceptions contradictoires.?® Le terme ingenium a été substitué peu a
peu par les humanistes par celui de génie, puis par imagination. Les philosophes ont changé

ce terme par celui d’« esprit » ou « pensée. »

De cette manicre, la pensée philosophique moderne s’est construite avec une
perspective sur ’ingenium qui est opposée a la perspective de la rhétorique et de la poétique.
En effet, dans ces dernieres spheéres, ce terme « est une notion privilégiée », elle désigne
« les dons de I’intelligence et I’imagination, c’est a dire dans les capacités (motus)
intellectuelles, spirituelles en ce qui concerne I’'usage de la parole. »%°7 L’importance de cette
notion pour notre theme de recherche consiste dans la portée cognitive que les antiques ont
reconnue sous les termes d’« invention » et aussi dans la formation d’une doctrine sur la
métaphore par Balthasar Gracian. Dans ce cadre, ce terme a été substitué par celui de génie

et d’imagination dans la philosophie moderne.3%

Or, comme le souligne A. Baeumler, « Ce
qui confere sa valeur historique au concept de ressemblance (subjectivement : le Witz), ¢’est
n’est pas seulement son importance pour la théorie de la métaphore. La notion de Witz
(ingenium) comme pouvoir de 1’ame contient en germe le concept esthétique majeur du

XVIII® siécle, Witz, métaphore et génie sont solidaires. »3%°

Huarte propose aussi le scheme trine de fonctions ou dispositions humaines ou de

I’ame organique : (memoria- imaginativa- entendimiento), que Francis Bacon va reprendre

805 FERRARIS Maurizio, La imaginacién, Madrid, Balsa de la Medusa, 1999, p. 15.

806 BUNDY Murray Wright, The theory of Imagination in classical and medieval thought, in University of
Illinois Studies on Language and Literature, Vol. XII, 1927. Ici p.1.

87 MULLER Cristina, « Rhétorique de L’JNGENIVM et Personnalité Littéraire », dans Emerita. Revista de
Lingiiistica y Filologia Clasica (EM) LXIX 2, (2001), pp. 319-346. Ici p. 326.

808 KLEIN Jiirgen, « Genius, Ingenium, Imagination: Aesthetic Theories of Production from the Renaissance
to Romanticism « in The Romantic Imagination, edited by Frederick Burwick and Jiirgen Klein, Amsterdam-
Atlanta, Editions Rodopi, 1996, 19-43.

89 BLAEUMLER A., op. cit.., p.117.

242



dans son propre projet.8!? La recherche de la localisation des dispositions dans le cerveau
¢tait d’un intérét constant chez les philosophes et cette recherche reste encore vivante dans
la pensée des lumieres. Selon la doctrine des « ventricules cérébraux », une théorie qui
commence dans I’antiquité et qui était trés répandue dans la Renaissance, chaque faculté se
trouve dans différentes parties des cerveaux, chacun d’elles est attachée aux humeurs du
corps et a ses maladies. Les humanistes de la Renaissance ont accordé une importance
majeure a I’imagination ; pour quelques-uns, elle ne peut pas se « localiser » car elle est plus
une « puissance » qu’une « faculté ». Cette distinction met en relief toute la complexité des
¢léments que la pensée philosophique, encore dans une perspective globalisante du savoir

humain, accorde a I’'imagination.®!!

De surcroit, diverses questions se croisent dans la perspective de Huarte en ce qui
concerne la question de la nature et la fonction de I’imagination. Dans le contexte
philosophique de cette période, la théorie aristotélicienne de la fantaisie, la doctrine
métaphysique platonicienne du « preuma » et la tradition médicale sur les « esprits
intermédiaires » sont entremélées. Mais il y a aussi I’aspect de la magie naturelle avec Ficin.
Ainsi, autour de I’imagination, se sont réunies des questions anthropologiques, de la théorie

de la connaissance et de la rhétorique, i.e. la relation de 1’imagination et de 1’éloquence.

Jean Frangois Pic de la Mirandole est aussi une source importante sur la recherche de
cette disposition. Dans De ['imagination (1500), il cherche a définir « un usage salutaire de
I’imagination. »%!? La source des réflexions sur I’imagination chez le philosophe italien, est
’ceuvre d’Aristote De L’Ame ainsi que les commentateurs arabes de celui-ci et aussi de

Platon.

Comme le souligne le commentateur de Pic de la Mirandole, son ouvrage ne réalise
aucune contribution a la théorie de 1’imagination déja établie par la longue tradition

aristotélicienne. Par contre, il introduit des « nuances » en ce qui concerne la relation entre

810 LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », dans Renaissance Quarterly, 67 (2014), 113-163. Ici p.
119.

811 Pierre de la Primauday écrit que I’imagination est une « faculté et vertu de I’dme ». Cf. BRIEN’O John,
« Reasoning with the senses: The humanist Imagination », in South Central Review, vol.10 N.2. Reason,
Reasoning, and the Literature in the Renaissance, (1993), 3-19. Ici p. 10.

812 MOREAU Jean Frangois, dans son commentaire a Pic de la Mirandole, De imaginatione. De ['imagination,
Paris Editiones Comp’ Act, 2005, p. 93.

243



I’imagination et les passions.?!* Toutefois, le philosophe italien reste dans la définition
classique et métaphysique de I’homme comme un étre doté de raison ; I’imagination, a ses
yeux, est « I’ennemi » de « la raison universelle ». Il souligne le caractére pathologique de
I’imagination et cherche les moyens de la « guérir ».814 Malgré cette perspective moralisante,
I’imagination est un des principes fondamentaux de la recherche de la subjectivité que
Giovanni Pico de la Mirandole articule dans la figure « homo inveniens »3'3 i.e. 1a liberté de
homme de s’« inventer » lui-méme ; dans ce sens, de ’usage que fait I’homme de

I’imagination « dépend son bonheur ou condamnation. »316

Contrairement a cette interprétation, I’importance que le médecin espagnol accorde a
I’imagination et la relation qu’il établit entre cette disposition avec la mélancolie et le pocete,
constituent les traits distinctifs de son approche. Avec la combinaison des idées de Marsile
Ficin et Huarte, est né dans la pensée de la Renaissance le « mythe humaniste du génie
mélancolique. »®!7 Le cadre de réflexion de Huarte est Aristote et Galien, les fonctions qu’il
décrit de I’imagination sont issues de la théorie aristotélicienne, mais avec la théorie des
humeurs, sa définition de ’homme n’est plus métaphysique, mais « opérative » elle dépend
de la perspective médicale, i.e. du tempérament et de la fonction ses dispositions.'® En
d’autres termes, dans la description des divers génies qu’il réalise en allusion a la rhétorique,
en particulier avec les écrits de Cicéron, I’imagination et sa relation avec I’entendement
posent la relation entre I’individu ou personnalité et le style. En termes philosophiques, c’est

le commencement de la réflexion sur I’individualité.®!?

On trouve ici « le germe d’esthétisation » du terme ingenium qui se « trouve associé

étroitement a une qualité spécifique de I’individu a la pratique artistique de la langue. »%2°

813 MOREAU I.F. op.cit., p. 9.

814 MIRANDOLE Pic de la J.F., op. cit., p. 71.

85 OESTERREICH Peter L., « Selbserfingung, Subjetivitit und interne Rhetorik », in Rhetorik. Ein
internationales Jahrbuch, 30 (2011) 80-95.1ci p.81.

816 MOREAU Jean Frangois, op.cit., p. 98.

817 HUTCHINGS C.M., op. cit., p. 276. FUMAROLI Mark, L’Age de I’Eloquence, Genéve, Librairie Droz,
2002, p. 128.

818 « Huarte s’interroge sur I’homme, non de maniére idéalisée et désincarnée, mais a travers des réalisations
concrétes et distinctes. » TEULADE A., op.cit., p.2.

819 MULLER Christina, « Rhétorique de L’INGENIVM et Personnalité Littéraire », in EMERITA. Revista de
Linguistica y Filologia Classica, LXIX, 2, 2001, pp. 319-346.

820 1bid., p. 327.

244



Le livre de Huarte a une place importante dans la réflexion des philosophes allemands
du XVIII® siecle. En particulier dans la « PopularPhilosophie »; les principes que Huarte
développe sur les tempéraments humains et le génie ou sa « théorie de I’ingenium »
constituent une source importante des réflexions de Hamann et de Herder sur « der ganze
Mensch » ou le « geniale Mensch » et 1’individualité, formulations qui envisagent une
contestation des théses anthropologiques des frangais comme Helvétius, Holbach et La

Mettrie. 52!

Dans le présent chapitre, nous nous efforcerons de montrer la pertinence d’exposer la
doctrine de 1’ingenium pour nous approcher de la notion de génie de nos auteurs et souligner
la problématique sur I’image et I’imagination, ou le langage et la métaphore ont une place
centrale.®?> Nous exposerons donc la filiation des idées en ce qui concerne la notion
d’ingenium ou génie de Huarte de San Juan avec nos auteurs. Comme nous I’avons exposé
dans Aesthetica in nuce et Sokratische Denkwiirdigkeiten, le « génie » est I’un des concepts
clefs de Hamann pour formuler la critique de la connaissance des rationalistes et des critiques

littéraires.523

En ce qui concerne la relation entre ’image et 1’imagination, nous exposerons
la triade des dispositions que Huarte propose. Cette relation est un des principes de
«I’épistémologie humaniste » dans laquelle nous pouvons inclure Hamann et Herder.®?* Chez
Herder, nous trouvons aussi une discussion sur le génie dans la troisiéme partie de Vom
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, mais son approche est analogue a celle de
Huarte, i.e. il s’agit d’'une « approche naturaliste » sur le génie. Cette approche peut aussi

nous aider a comprendre sa perspective sur I’imagination en divers passages qui se trouvent

dans Ideen zur Philosophie der Geschichte, livre VIII.

821 SCHINGS Hans Jiirgen, Melancholie und Aufklirung. p. 9. FRANZBACH Martin, op.cit., p. 131.
822 GRASSI E. op. cit., p. 45.
823 LUMPP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der Dichtkunst. Mit

enem Kommenar zur Aesthetica in nuce, pp. 108-120.
824 GRASSI E., op.cit., p. 27.

245



5.1 L’ingenium dans Examen de Ingenios para la Ciencia et le Génie dans Sockratische

Denkwiirdigkeiten

« Das wahre Genie kennt nur seine Abhéngigkeit und
Schwiche, oder die Schranken seiner Gabe. Die
Gleichung seiner Krifte ist ein negative GroBe. »

J.G. Hamann
« Le génie est un lieu de pouvoir »

Henri Meschonnic

Dans le premier chapitre de son étude, le médecin espagnol aborde la définition du terme
ingenium. Sur la base de 1I’étymologie, il suggere que ce mot dérive du latin « gigno, ingigno,
ingenero qui veut dire engendrer dedans une figure entiére et véritable. »%2° Cette liste de
termes vise une contestation de la définition que Cicéron établit sur 1 ingenium. Selon Huarte,
le philosophe le définit comme « docilité et mémoire », mais a ses yeux, cette définition
n’englobe pas tous les « ingenios ». On voit ici que la définition de Cicéron, laquelle
s’encadre dans la rhétorique classique, est transposée au domaine de la théorie des
tempéraments selon les humeurs. Dans le cadre de la rhétorique, 1 'ingenium en effet est lié a
la mémoire.??® Huarte oppose ainsi « mémoire et docilité » aux « ingenios » qui n’ont pas

besoin d’étre enseignées par d’autres, ni d’'une bonne mémoire.

Pour le médecin, cette définition ne peut pas expliquer les esprits qui ont un entendement
trés « fécond «. 1l écrit qu’il y a aussi des « ingenios caprichosos » (1’esprit capricieux) : « Les
esprits inventifs sont appelés en langue toscane capricieux, pour la ressemblance qu’ils ont

avec la chevre. La chévre ne prend jamais plaisir a aller dans la plaine tranquille, elle aime a

825 HUARTE Jean, L examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les différences d'esprits, traduit par
Vion d'Alibray, p. 4, source : Bibliotheque nationale de France, bibliothéque numérique on line.

826 La rhétorique est dans la antiquité latine « la génération du discours persuasif. « Pour les rhétoriciens comme
Cicéron et Quintilien, dans cet art et son exercice « on dénombre trois facultés de 1’ame qu’il importe de
développer par I’art et I’exercice : le feu du talent (ingenium), le bon sens et le gotit (judicium) et la mémoire
(memoria). » FUMAROLI M., op.cit., p. XI.

246



grimper sur les lieux escarpés et sur les bords du précipice, c’est pour quoi elle ne suit aucun

chemin et ne veut pas marcher avec de la compagnie. »%7

Huarte fonde son définition d’ingenium dans son étymologie avec in-gigno

« engendrer » et selon un langage théologique, il I’identifie avec I’entendement de Dieu :

Pour parler avec les philosophes naturels, ¢ est une chose claire que 1’entendement est une
puissance générative (...) ainsi I’entendement a une vertu et des forces naturelles pour
produire et enfanter dans soi un fils que les Philosophes naturels appellent notion, ou
concept qui a été congu qui est la parole de I’esprit (verbo mentis). De fagcon que les
Philosophes naturels considérant la grande fécondité de 1’entendement de Dieu, 1’ont

appelé Génie, qui veut dire par excellence, 1'Engendreur.328

Avec cette approche, on trouve que la doctrine imago Dei acquiert ici une couleur
tout a fait particuliere, on trouve aussi un langage emprunté a la maieutique socratique, i.e.
I’idée de « fécondité ». Nous voyons donc un mélange des sources. Huarte en effet en citant

la Bible, décrit ce proces ainsi :

Mais la Sainte Ecriture méme parlant de la génération du Verbe Eternel, se sert des mémes
termes de Pére et de Fils, d’engendrer et d’enfanter (...) Ainsi est-il certain que le Verbe
divin a sa génération éternelle de la fécondité de 1'entendement du Pére. Mon ceeur, c’est

a dire ma pensée a produit un bon Verbe (italiques Psaume 46,2).5%°

Ce que nous voulons souligner, c’est la relation entre I’ingenium et le langage. En ce
sens, Grassi a souligné de forme claire par rapport a Huarte, que cette étroite relation s’établit
dans la tradition humaniste : « In das Zentrum seiner Theorie gehort die Tatsache, dal Huarte
die Werke des Ingenium mit figuras, Bildern und « retratos », Abbildern, identifiziert. (...)
Die Tétigkeit des Ingenium bewegt sich im Bereich der urspriingliche Gestalten, durch die

der Mensch zu seiner Bildung gelangt. Huarte sagt ausdriicklich: diese Bilder sind der

827 HUARTE Jean, op.cit., p. 208. Selon Fumaroli, ce rejet de la définition de Cicéron il faut la contextualiser
dans les disputes sur le style et la notion de « imitation cicéronienne. »

828 Ibid., p.5

829 Ibid., p.8.

247



Ursprung der Kiinste und der Wissenschaften. »%3° On trouve ici la vision encore globalisante
dans la pensée de la Renaissance, en effet, le médecin ne réalise pas de distinction entre la

« science » et « ’art ».

Nous reprenons donc ce passage essentiel de I’écrit de Huarte :

Cette doctrine (ingenium) donc étant supposée, il faut maintenant savoir que les arts et les
sciences qu'étudient les hommes, ne sont que des images et des figures que les esprits ont
engendrées dans leur mémoire, lesquelles représentent au vif la posture et la composition

naturelle du sujet que regarde la science que I’homme veut apprendre.®!

Avec ce principe théologique -anthropologique, on peut affirmer que Huarte donne
sens au terme « ingenio » : il est une puissance productive analogue a Dieu, qui est a la fois
un Génie. C’est aussi une « puissance naturelle » pour « enfanter » ou « engendrer » des
figures ou concepts « représentatifs des objets » i. e. une disposition inventive et créative. Il
est aussi « la source ultime de la pensée et la parole. »®3? Dans la derniére citation, il écrit que
les « figures » et « images » que ’ingenium a engendrées se trouvent dans la mémoire. Nous
trouvons ainsi qu’il y a un changement dans le processus gnoséologique, il n’y a pas une
hiérarchisation des dispositions ou traditionnellement la raison ou 1’entendement sont mis en
premier rang, ou séparés des autres facultés, mais il s’agit d’'une approche qui cherche a
rendre compte du « fonctionnement différentiel des dispositions humaines. » En ce sens, et
lorsque Huarte va considérer dans le chapitre VI, I’imagination en relation étroite avec la
mémoire et I’entendement, elle englobe alors les dispositions en relation avec la production
de I’image. Ainsi, I’ « ingenio » comme « fécondité » ou « engendreur » est la partie
productive de '« acte de représentation de la réalité. » En d’autres termes, on peut définir
I’ingenium comme « I’ensemble » de ces dispositions et « de leur combinaison. »%3* Cette
perspective est treés proche de celles de F. Bacon et G.B. Vico ; Comme nous 1’avons avancé,
Bacon propose aussi une triade (mémoire-imagination-raison.) Chez Vico, nous trouvons, a

la suite de Trabant, -memoria-fantasia-ingegno. Mais ’approche de Vico est encadrée dans

80 GRASSI Ernesto, op.cit., p. 179. Ttaliques de Grassi.
1 Ipid. p. 8.

82 FUMAROLI M., op. cit., p. 129.

83 GUARDIA J.M. op.cit., p. 172.

248



la rhétorique latine, dans laquelle la mémoire a une place importante ; de fait, Vico attribue
a la mémoire la capacité d’« invention » et non a I’imagination. Jiirgen Trabant réalise
I’observation suivante : « Vico, himself a professor of oratory, alters the traditional system
of rhetoric. For by including, ingenium within memoria, Vico shifts memoria in the direction
of invention. He says explicitly that memory, imagination, and invention are among
mankind’s first mental operations and that all three are subject to the art of inventing (ars

inveniendi). »®3*

La notion d’ingenium et la description de la triade des dispositions de 1’esprit
définissent 1’ « épistémologie humaniste », terme qu’Ernesto Grassi formule pour caractériser
les philosophes qui essaient de rétablir la relation entre le langage imagé et le discours
philosophique. Ils s’opposent a 1’« autonomisation totale de chaque opération intellectuelle
», et aussi au principe de « demostratio mathematica » comme méthode pour atteindre la
certitude du savoir humain.??3 Diverses questions se posent autour des controverses sur la
méthodologie et le style philosophique, mais au centre se trouve la relation entre I’image et
I’imagination (ici comprise comme ingenium), questions non seulement d’ordre
épistémologique, mais qui rejoindraient, comme nous I’avons dit, les questions
anthropologiques et de l’esthétique. En d’autres mots, Hamann et Herder rameénent
I’interprétation de la production des images, au sens large du terme, aux conditions
historiques et anthropologiques. Si on peut le dire en termes anthropologiques, nos auteurs
ont toujours un étonnement merveilleux par la « production » et I’« invention » des images
tout au long de I’histoire humaine, ils se questionnent sur la capacité « symbolique » de
I’homme. Hamann écrit : « Das menschliche Leben scheint in einer Reihe symbolischer
Handlungen zu bestehen, durch welche unsere Seele ihre unsichbare Natur zu offenbaren
fahig ist, und eine anschauende Erkenntinis ihres wiirksamen Daseins ausserer sich hervor

bringt und mittheilen. » (N II, 139)

84 TRABANDT Jiirgen, Vico’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate by Sean Ward,
London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004, p. 110.

85 VALENTIN Jean Marie, « De Leibniz a Vico. Contestation et restauration de la rhétorique (1690-1730) »,
in Histoire de la Rhétorique dans I’Histoire Moderne (1450-11930), édition de Marc Fumaroli, Paris, Presse
Universitaire de France, 1999, pp. 823-857. Ici p. 832.

249



Dans Sokratische Denkwiirdigkeiten, comme nous ’avons déja exposé, Hamann
articule la question du génie a travers la figure de Socrate et sa voix-génie. Nous faisons
1"hypothese que la perspective de Hamann renvoie a la théorie de 1'ingenium de Huarte. Pour
le montrer, nous reprenons en entier le passage déja cité ou il prend la figure de Socrate

comme son porte-parole, il écrit :

Was ersetzt bey Homer die Unwissenheit der Kunstregeln, die ein Aristoteles nach ihm
erdacht, und was bey einem Shakesspear die Unwissenheit oder Ubertretung jener
kritischen Gesetze? Das Genie ist die einmiithige Antwort. Sokrates hatte also freylich gut
unwissend seyn; er hatte einen Genius, auf dessen Wissenschaft er sich verlassen konnte,
den er liebte und fiirchtete als seinen Gott, an dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als
an aller Vernunft der Egypter und Griechen, dessen Stimme er glaubte, und durch
dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so gut als der Schoos einer reinen Jungfrau,

fruchtbar werden kann. (N 11, 72)

En principe, on percoit la fagon dont ce langage théologique et de la maieutique est
aussi employé par notre auteur. Pour Hamann, Dieu est aussi un Génie, un écrivain avec son
propre style.®3¢ Lorsque Hamann met en relation Homére et Shakespeare par leur génie, il
fait allusion aux critiques littéraires de son temps, car ils considérent ses ceuvres de maniére
inferieure a Homere. Le génie, comme il I’écrit, est contraire a la reproduction de regles.
L’imitation détruit I’individualité, si le style est sa forme « naturelle », il ne peut étre une
« imitation ». Hamann écrit : « das Leben der Styls hiangt von der Individualitdt unserer

Leidenschaften und Begriffe ab. » (N 1V, 422)

Nous pouvons affirmer que dans ce passage se trouvent les postulats de la philosophie
du Stum und Drang, principes qui ont été interprétés a tort par les historiens de la philosophie
comme une « révolte » irrationaliste.®*” De fait, ’individualité constitue le « je ne sais quoi »
et la source de I’individuel.®3® L’importance du génie et sa portée « inventive » ont été
reléguées a la critique littéraire. Mais d’un point de vue proprement philosophique, on trouve

dans ce passage la reconnaissance du langage comme une instance de la critique de la « raison

86 RINGLEBEN Joachim, « ,,Rede, daB ich dich sehe®. Betrachtungen zu Hamannns theologischem
Sprachdenken », in op.cit., p. 15.

87 Par exemple Jochen Schmidt, « Hamann: Das irrationale Genie und seine Religiése Rechtfertigung » in Die
Geschiche des Genie-Gedankes in der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945. Band 1,
Darmstadt, Wissenschftliche Buchgesellschaft, 1988. pp. 96-119.

838 Voir supra. L’introduction de cette recherche.

250



universelle » a travers le génie. En ce sens, la notion « génie des langues » qui est un des
principes des humanistes : « L’individualité des langes, 1’idioma, apparait pendant la
Renaissance comme un ensemble de qualités esthétiques et morales. » Cette notion désigne,
ajoute Trabant, « I’énergie » de la langue elle-méme « et non plus des grands locuteurs ».33°
C’est donc le commencent de la pensée de la pluralité et la multiplicité des « caractéres » et
la « nature » des langues. Cependant, avec Hamann et Herder, il ne s’agit pas d’un
questionnement seulement intellectuel, mais avec leur propre style, ils mettent en cause cette
critique.®*? Ainsi, leur forme d’écriture est une « Proteste gegen die Aufkldrung, ihr sikulare
Vernunft und leibvergessens Ratiolalistitsdiktat (...) alle Forderung nach Klarheit,

Deutlichkeit und Konventonalitit der Rede. »%4!

Hamann observe, dans le dernier passage, avec la mention d’Aristote, que le langage
contient déja une « rationalité ». Comme I’affirme Brautigam, Hamann ne défend pas 1’idée
d’un langage sans régles ou « I’irrationalité », mais il montre que la langue contient déja dans
sa propre « nature » ou « caractére « une « Formgebung ».8*?> Dans cet esprit, Herder avait
aussi transposé¢ la notion de génie dans la recherche de I’individualité de chaque langue. 11
écrit dans son ouvrage de 1772 que les diverses langues, les langues plus anciennes, ne
peuvent étre classifiées ou jugées par des régles établies dans le présent, i.e. il met I’accent
sur I’historicité de chaque langue. Il affirme que chaque langue révélée de I’« ingenium »

(Witz), « kiinhe Phantasie », laquelle est 1a forme de pensée de chaque peuple (Werke 11, 350).

89 TRABANT J. « Du Génie aux génies des Langes », dans op .cit., p. 80.

840 La relation que Hamann établit entre le style et I’appropriation du « génie mélancolique » est un des aspects
que Schings Hans-Jiirgen a explorés dans les écrits de notre auteur. Hamann se nomme lui-méme « Invaliden
des Apoll »: « Ausdruck eines Selbsvertindinisses, in dem sich das Stilideal der Dunkelheit mit der Einsicht in
deren melancolische Queller verbinde. »SCHINGS Hans Jiirgen, op.cit., p. 283.

81 BERTRAM W.G., Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne, Miinchen, Verlg Fink,
2000, p. 16.

82 BRAUTINGM B; op. cit., p. 45:

251



5.2 Mémoire-imagination-entendement

« L’homme a été créé a la semblance de Dieu, il participe
de la Divine providence. Il a de puissance pour connaitre
tous les trois différents temps, la mémoire pour le passé,
le sens pour le présent, I’imagination et I’entendement
pour I’avenir. »

Juan Huarte

La notion d’ingenium dans la tradition humaniste et notamment chez Huarte, est
rattachée a la notion d’« invention » ou de « créativité », i.e. I’ingenium est une puissance
inventive et représentative ou se manifeste 1’unit¢ dynamique et organique des trois
dispositions humaines que la tradition philosophique et rhétorique distingue : la mémoire,
I’imagination et I’entendement. Comme nous 1’avons avancé, divers thémes s’entrecroisent
dans ’approche sur I’imagination chez Huarte. Nous nous bornerons dans les prochaines
lignes a exposer la réinterprétation qu’il réalise de I’approche « opérative » qu’Aristote a
établie en ce qui concerne la relation de I’image avec 1’imagination, que 1’on peut résumer
avec la sentence suivante : « Il est impossible de penser sans images. » En d’autres mots, il
s’agit d’exposer la relation entre 1’image, selon le sens philosophique et rhétorique, et

I’imagination dans le processus représentatif ou I’imagination joue un role déterminant.

La pensée philosophique congoit la métaphore du peintre interne ou de 1’écrivant
interne pour décrire la « nature de la représentation imaginative », ou « I’image mentale y est
d’abord décrite comme une représentation fixe, inscrite une fois pour toutes dans la mémoire :

elle est une empreinte, cachet aux caractéres d’écriture sur une cire molle. »**

843 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II —La rhétorique » in
PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 27 (1980) 3-37. Ici p. 26.

252



La métaphore du peintre interne est formulée par Platon dans divers Dialogues
singuliérement dans Philébe (39 d), mais on trouve aussi cette méme image chez Aristote.®*
Ce dernier a expos¢ dans le méme temps une théorie psychologique de 1’imagination et une
réflexion sur sa nature : I’imagination est une disposition qui reléve de la relation entre I’ame
et le corps.* Le chapitre sur cette disposition dans De [’Ame constitue le coeur du
développement des traditions philosophiques qui reconnait I’imagination comme une
disposition de connaissance. Assurément, le philosophe grec, comme 1’affirme entre autres
Lefevre, « délaisse le questionnement ontologique platonicien sur I’apparaitre au bénéfice de
la psychologie, et fait précisément de la continuation de la représentation en 1’absence 1’objet
d’une attention nouvelle. »*° Dans les ouvrages de De Mémoire et Reminiscentia et
Rhétorique, la « phantasie » prend une importance fondamentale ; en termes gnoséologiques,

on peut définir cette disposition comme « une des fagons dont s’exerce ou se manifeste I’unité

de la sensibilité. » Elle peut expliquer aussi I’ « unité de la cognition. » 5

William David Ross résume les fonctions de la « phantasie » chez Aristote en cinq
principes : 1. « Formation d’images persistantes » ; 2. « La mémoire est impossible sans
image. C’est donc une fonction de cette partiec de 1I’ame a laquelle appartient
I’imagination » (la mémoire et la réminiscence ont un role dans '« association des idées » 3.
« Les réves sont I’ceuvre de I’imagination. » 4. « L’imagination dans ses rapports avec le

désir [...] et 5. « L’imagination dans ses rapports avec la pensée. »**

844 Pic de la Mirandole écrit : « Platon la nomma parfois « peinture », je crois que les espéces de choses se
peignaient a loisirs, de la méme manicre que les peintres dessinent les formes des choses en leur variété et
disparité. » MIRANDOLE Pic de la J.F., op.cit. p. 25. Aristote écrit : « Il est évident que nous devons concevoir
que la détermination produite, par la perception dans 1’ame, et dans la partie du corps ou réside le sens, est
quelque chose d’analogue a une peinture, et nous appelons mémoire 1’état permanent de cette détermination ».
Cf. ARISTOTE, De Mémoire Et Reminiscentia, in Parva Naturalia suivi du Traité PseudoAristotélicien de
Spiritu, trad. et notes par J. Tricot, Paris, J.Vrin, 1951, p. 60.

845 ARMISEN-MARCHETI M., op.cit., p. 6. Cf. ARMISEN-MARCHETI M. « La notion d’imagination chez
les Anciens : I Les Philosophes »in PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 26 (1979) 11-51. Ici p. 32.

846 LEFEBVRE René, « La crise de la PHANTASIA. Originalité des interprétations, originalité de Aristote »,
dans, De la Phantasia a [ 'imagination, sous la direction de Danielle Lories et Laura Rizzerio, Louvain-Namur-
Paris-Dudle, Editions Peeters/Socité des Etudes Classiques, 2003, 31-6. Ici p. 43.

847 Ibidem.

88 ROSS W.D., Aristote, trad. Samuel Jean, Paris, Editions des Archives Contemporaines, 2000, p.201-202.

253



Maurizio Ferraris, dans son étude déja citée consacrée a 1'imagination, souligne que
pour Aristote, I’imagination est la faculté¢ qui retient les formes pergues par le « sensus
communis » (la koiné aisthesis, le sens interne qui harmonise les données sensibles des sens

extérieurs.)*’

Dans son interprétation, il souligne une distinction entre imaginatio et
phantasia : la premiére se dilue dans la perception (visio) et dans la mémoire, tandis que la
phantasia : « il parait qu’elle absorbe d’une fagon dégradée, la méme fonction de
composition et décomposition qui appartient au concept. L imaginatio donne I"’homme et le
cheval, la phantasie compose le centaure. »*° En ce sens, le philosophe grec soutient que
I’image (définie comme « sensation affaiblie » ou « une trace qu’a laissée la sensation »), est
indispensable pour « penser » car elle donne du contenu au discours. Ainsi, on considére que
le processus de pensée avec les « images » peut étre décrit comme ’action de « désigner »

ou d’écrire, selon la métaphore platonicienne : « un peintre qui, d’aprés le scribe, peint

(graphei) dans I’ame des images. »

Comme 1’ont souligné les spécialistes, la tradition philosophique a négligé les écrits
cités d’Aristote ; ils se sont concentrés sur le chapitre sur I’imagination selon De I’Ame, (111,
3) ou elle est considérée comme source d’erreur et d’« illusion », comme Aristote lui-méme
I’a reconnu.®' Par contre, sur la base de I’utilité qu’ Aristote envisage dans la rhétorique et la
poétique, I’image et I’imagination prennent une importance majeure. Ainsi, la réflexion
d’Aristote se compléte dans la sphere de la Rhértorique puisqu’il envisage I’application de
cette disposition, toujours en solidarité avec la mémoire et I’entendement ou intellection ;***
elle devient un élément fondamental dans le discours persuasif et dans la création littéraire,
ou I’imagination est indispensable pour la pensée discursive « a laquelle elle fournit son

matériau. »*>3

849 Ibid.p.11.

850 Ibidem.

851 pour V Caston, le penseur grec introduit I'imagination pour expliquer I’erreur : « Le contenu de la phantasia
peut s’écarter complétement de son antécédent causal, et plus largement de ce dont il est effectivement le
cas. Il en résulta que la phantasia peut étre fausse.» Il Cf. CASTON Victor, « Pourquoi Aristote a besoin de
I'imagination » in Les Etudes Philosophiques, 1 (1997) 3-39.

852 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : | Les Philosophes ». Ici p. 32.
853 « D’autre part, comme il est impossible de penser méme les choses les plus abstraites sans images, on
comprend bien comment la mémoire qui peut s’appliquer a des pensées, reléve de cette faculté a laquelle se
rattache aussi I'imagination. » ARISTOTE, op.cit., p. 58-59.

254



Dans la réinterprétation que réalise Huarte, on trouve une double source : Aristote et
Galien. Il aborde dans le chapitre V et VI de son écrit ce processus ou la mémoire,
I’imagination et 1’entendement réalisent des taches différentes mais en conjonction. Son
approche de la mémoire est déterminée par les controverses dans la Renaissance sur le style
et plus amplement, d’apres le contexte de la réorganisation du savoir dans les réflexions des
humanistes. 1l écrit : « En suivant Galien, la mémoire ne fait autre chose au cerveau que
garder les figures et espeéces de choses, tout méme comme un coffre garde les habits et tout

ce qu’on met dedans. »**

Dans le débat sur le style, la perspective que développe Huarte sur la fonction des
dispositions, la mémoire est considérée en liaison avec 1’imitation et 1’imagination liée au
génie. Il s’agit de la contraposition, en termes stylistiques, entre « pédantisme » et « génie ».*>
L’individualité est le principe du rejet de I’« imitation » ; si on prend ici la notion d’ingenium
en association avec le tempérament, il rend problématique la notion d’imitation, le médecin
se trouve ici dans la sphere de la rhétorique selon laquelle il y a une « solidarité entre
I’individuel et I’ingenium. »*° En ce qui concerne la réorganisation du savoir selon la
perspective des dispositions humaines, il s’¢loigne de I’idée sur la portée cognitive de la
mémoire, selon la rhétorique de Cicéron et il s’accorde avec Ficin, (lorsque le médecin
attache la mélancolie et ’imagination) qui soutient : les poctes et philosophes sont les

« privilégiés » de la « puissance inventive ».*’

Dans ce contexte, Huarte n’attribue a la mémoire aucune portée inventive, seules
I’imagination et I’ingenium, sont « créatifs. » Cependant, la mémoire est indispensable pour
la connaissance et la représentation. Il affirme : « Nous appelons la mémoire puissance
rationnelle pour ce que sans elle I’entendement et I’imagination sont inutiles. »** Il reprend

donc ainsi d’Aristote le processus dynamique entre ces trois dispositions :

84 HUARTE Jean, op.cit., p. 223.

855 Sur la discussion de « La dispute sur I’imitation de Cicéron » dans la Renaissance voir ZILSEL Edgar, Le
Génie Histoire d'une notion de I’Antiquité a La Renaissance, traduction de Michel Thévenaz, Préface de
Nathalie Heinich, Paris, Les Editions de Minuit, 1993, p- 189-190.

856 MULLER Chr., op.cit., p. 321.

87 MOUCHEL Christian, « Les rhétoriques pos-tridentines (1570-1600) : la fabrique d’une société
chrétienne », in Histoire de la Rhétorique dans I’Histoire Moderne (1450-11930), p. 431-496. Ici p. 457.

88 HUARTE Jean, op.cit., p. 197.

255



Elle [la mémoire] leur donne matiére et leur fournit des figures pour raisonner,
suivant ce dire d’ Aristote ; Qu’il faut que celui qui entende, contemple les espéces.
Et le propre office de la mémoire, c’est de garder ces figures pour 1’entendement

quand il voudrait les contempler. C’est pour quoi si la mémoire se perd, il est

impossible que les autres puissances exercent leur action. »*°

En contraste avec Pic de la Mirandole, Huarte met I’accent sur I’unité organique des
dispositions en termes opératifs, et ne réalise pas de distinction entre « I’ame sensitive » et
« I’ame rationnelle. » Le philosophe italien en effet ne mentionne pas la mémoire dans son
¢tude. Pour lui I’imagination est « toute la force interne de 1’ame sensible quels que soient
les noms dont les autres les appellent. »*® 11 est possible d’affirmer que le médecin relie
Galien et Aristote afin d’étayer sa double approche, a la fois « physiologique » et
« psychologique. » En rupture avec I’anthropologie métaphysique ou la raison et
I’entendement sont considérés d’une substance différente au corps, il plaide pour une
approche purement « fonctionnelle » car il considére que la mémoire et I’imagination sont
dispositions de 1’« dme rationnelle. »*' Ainsi, il affirme que la mémoire, I’imagination et
I’entendement maintiennent une relation étroite et solidaire, méme s’il détermine que la

premiere reste une disposition non inventive :

Que le devoir de la mémoire ne soit autre que de garder les figures des choses, sans
qu’elle ait aucune invention propre, Galien le dit ainsi : la mémoire renferme et

conserve les choses qui sont connues par les sens et par 1’esprit, comme quelque

coffre et réservoir, n’ayant invention elle-méme.**

Dans le systéme huartien, la relation étroite entre I’ingenium et I’imagination au sujet
de la représentation ou du processus de la pensée, a savoir, pour « engendrer » des « images »

ou « figures », est la clé de la répartition et de la prévalence de ces trois dispositions. Dans

559 Ihid. p.236.

80 MIRANDOLE Pic de la I.F., op.cit., p.37.

81 Comme ’affirme J.M. Guardia, Huarte, dans son étude de I’homme fond la « philosophie naturelle » et la
psychologie. GUARDIA J.M., op. cit., p. 163.

82 HUARTE Jean, op.cit., p. 197.

256



ce contexte, la mémoire est une disposition « passive » pour Huarte et I’imagination joue un

role actif pour faire « sortir » les images.

Il insiste sur cette image : la mémoire est « un coffre qui retient et garde les habits et
tout qu’on met dedans. Et par cette comparaison nous devons entendre ’office de cette
puissance. » De ce fait, ’imagination, ajoute-t-il, tient comme activité de « faire sortir les

images de la mémoire et les représenter a I’entendement. »**

Mais l’activité de 1’« imaginative » ne se réalise pas seulement en relation avec la
mémoire, elle est présente dans tout le processus en ce qui concerne 1’¢élaboration de 1’image,
en général, elle accompagne toutes les opérations. Lorsqu’il prend comme point de départ la

description d’Aristote, I’imagination réalise toutes les activités déja énumérées. Il écrit :

L’imagination fait de choses si étranges [...] qu’il aurait dix ou douze puissances
dans le cerveau. Mais que pour toutes ces actions qui conviennent en un genre,
elles ne dénotent qu’une imagination, laquelle divise apres en diverses particulieres
différences, a raison des diverses actions qu’elle fait. Composer les espéces en
présence des objets ou en leur absence, non seulement ne conclut pas qu’il y a de

puissances différentes en genre, comme on veut que soient le sens commun et

. . . . n . . . . 864
I’imagination, mais non pas mémes que ce soient des puissances particuliéres.

Huarte assimile le sensus communis a ’imagination et aux sens « extérieurs » ;
I’imagination serait aussi liée a I’entendement. Le sensus communis d’ Aristote, comme nous
, ., . . o ,: .
I’avons mentionné, harmonise les images, lesquelles sont indispensables pour I’intellection
pratique (calculer et délibérer, De Anima 1II, 7). 1l évoque aussi les « puissances
particulieres » ; comme le souligne Iriarte, il semble que le médecin fait référence aux arts et
sciences qu’il relie a une « bonne imagination », comme la poésie, la musique, la peinture,
I’¢loquence, 1’homélie, la médecine pratique, 1’écriture, la lecture, les mathématiques, la

peinture, etc. »*%

83 Ibid., p. 223

84 Ibid., p. 236.

85 Iriarte M, op. cit., p. 144. Les arts et sciences de la mémoire sont : grammatique, latin, langues, droit,
théologie, arithmétique, cosmographie. A I’entendement appartient : médicine théorique, philosophie
naturelle et philosophie morale, théologie scolastique, dialectique.

257



Il emploie aussi la métaphore de 1’ame comme « écrivain intérieur » ; en effet,
I’imagination, soutient-il, écrit figures de diverses origines dans la mémoire, laquelle est
décrite comme un « papier blanc. » La mémoire est toujours liée a I’imagination, cette
derniere est caractérisée comme la disposition proprement « productrice ». Huarte estime
ainsi : « De sorte que mettre les choses en mémoire et se souvenir d’elles, c’est une action
de I’imagination, comme écrire quelque chose et retourner a lire est une action de 1’écrivain
et non du papier. La mémoire démure donc pour une puissance passive et non active, comme
le papier blanc et poly, n’est autre chose qu’une commodité pour y pouvoir écrire. »*° Nous
constatons ce qui était dit, dans le schéme de Huarte, seulement I’imagination et I’ingenium,
dans leur dimension « féconde » ou « véritable puissance générative », en ce qui concerne le
processus de la pensée ou la représentation, sont proprement les puissances « créatrices ».
Dans ce contexte, il s’accorde avec la perspective déja proposée par Ficin, a savoir
I’imagination (ou le groupe de facultés qui concernent I’image) dans 1’¢laboration des figures
reléve d’une « intention » et non seulement d’un « pendant », i.e., le statut intermédiaire de
I’imagination.*”’ Autrement dit, on peut affirmer que la perspective de Huarte, 1’étroite
relation entre I’ingenium et I’imagination, est trés proche de la notion de « idea » que les
théoriques de I’art de la Renaissance ont développée, a savoir, I’« idea », autrefois considérée
« préexistante » dans 1’ame, est en réalité « la faculté de la représentation beaucoup plus que
le contenu de la représentation artistique. » Lorsque cette « idea » n’est plus considérée

« innée », elle est identifiée avec ce qui « dessine » 1’imagination.®®

Car comme I’Ecrivant écrit sur le papier les choses qu’il ne veut pas mettre en oubli, et les
revient lire apres les avoir mises par écrit tout de méme doit-on comprendre que
I’imagination écrit en la mémoire les figures des choses que les cing sens et I’entendement

ont connues, et d’autres qu’elle forge elle-méme.®®

L’imagination écrit « figures » dans une triple origine, elles viennent des sensations

réunies dans le sensus communis ou procedent de I’entendement, et de I’imagination elle-

86 Jhid., p. 239.

867 KLEIN Robert, « L’imagination comme Vétement de 1’ame chez Marsile Ficin et Giordano Bruno », en
La forme et | intelligible. Ecrits sur la Renaissance et ['art moderne, Paris, Gallimard, 1970, p. 66.

88 PANOFSKY E., op. cit., p. 81.

89 HUARTE Jean, op.cit., p. 236.

258



méme. On peut souligner aussi que I’emploi du terme « figure » est proprement la notion qui
fait référence aux « images » que 1’imagination produit ou « forge » par elle-méme.*® Huarte
affirme ainsi que I’imagination maintient une prééminence, méme par rapport a
I’entendement. L’imagination est la disposition qui proprement « produit » ou crée, alors que
les sens et I’entendement « connaissent ». Dans ce contexte, I’imagination est synonyme

d’ingenium.®"

D’apres Huarte, 1’imagination joue parfois le role de I’entendement car elle fait une

espece de jugement sur les images qui ont été écrites dans la mémoire de maniere peu claire.

Cela méme avaient aussi aux Ecritures anciennes; dont une partie demeurant
entiére, et ’autre usée par le temps; on ne les saurait lire; si ce n’est en devinant le
plus souvent, et suppléant par conjecture a ce qui manque. L’imagination en fait
justement de méme, quand quelques figures se sont perdues dans la mémoire, et

qu’il en demeure quelques autres.®’

Avec cette analogie, on percoit que Huarte insiste sur la prévalence de 1’imagination
sur I’action globale des trois dispositions : elle est attachée a la mémoire, elle fabrique les
images des perceptions du sensus communis méme en son absence, elle écrit des « figures »
et réalise une sorte de discernement car elle fait une sorte d’« examen » de « quelques-uns »
ou de « particuliers » pour compléter les lacunes de la mémoire.*”> Comme 1’affirme Klein,
Huarte, comme d’autres auteurs de son temps, fait de I’imagination une « sorte d’intellect du

874

particulier. »*"* A 1’époque ou Huarte écrit son ceuvre, souligne Klein, le probleme de

870 On peut inclure dans ce terme : « notion, conception, parole, verbe de I’esprit, logos.» Cf. GUARDIA J.M.
op. cit., p. 22.

871 HUTCHINGS C.M. op. cit., p. 274.

872 Ibid., p. 238.

873 1 ’entendement réalise trois activités : « Il y a trois fonctions qui fait I’entendement : la premiére c’est
d’inférer, la seconde de distinguer, et la troisiéme d élégir. » HUARTE Jean, op.cit., p. 205.

874 Cette activité est identifiée par Avicenne et Albert le Grand, avec un des sens intérieurs, a savoir la « vis
aestimative », mais aussi avec la « vis imaginative » (jugement). Les autres sens intérieurs sont : « sensus »,
phantasia ou sensus communis», « mémoire ». Ils sont identifiés aussi avec la « ratio ». Cf. KLEIN Robert,
op.cit., p. 66. Jean Frangois, comme nous 1’avons dit, inclut dans le terme imagination tous ces « sens
intérieurs ».

259



I’individuel est au coeur des recherches des philosophes pour établir les principes de 1’« art

universel » qui puisse rendre compte de cet « individuel » dont le sujet est I’imagination. »*”

uarte démontre avec la « médecine pratique » la relation de 1’imagination avec le
Huarte d t | d t la relation de I t |

particulier. I1 écrit :

Or que I’imagination soit la puissance que le médecin se sert de la Connaissance
et cure des particuliers et non I’entendement ; c’est une chose tres facile a prouver,
en supposant ce qu’enseigne Aristote, qui dit que I’entendement ne saurait
connaitre les singuliers ou les individus, ni faire différence 1’'une de ’autre ni
connaitre les temps et les lieux. [...] D’ou il est certain qui est I’imagination qui
cause le jugement et connaissances de choses particuliéres et non point

I’entendement.®”®

Dans I'usage du mot ingenium, il y a d’autres termes qui font concurrence :

« entendement, discrétion et jugement »,"”

ainsi le médecin congoit I’imagination comme
« créativité » et comme « discrétion ». Du point de vue « esthétique », avec cette pluralité
d’activités accordées a I’imagination, et avec son « intellectualisation », ont été déduits divers
« arts » pour approfondir la connaissance de I’homme et sa capacité créative ou « inventive.
»'® Autrement dit, les penseurs établissent la nécessité de « fonder intellectuellement
I’activité artistique, compromise avec le sensible, et dessine ainsi 1’espéce ou se logera
’esthétique moderne. »*” Un exemple est I’écrit de Balthasar Gracian, Arte y Agudeza del
Ingenio (1642), qui trouve la son inspiration, il acquiert une importance fondamentale pour

la formation de I’esthétique moderne, les notions d’/ngenio et de gotit sont les notions qui

transposent la problématique de 1’individuel a la philosophie.*°

875 KLEIN R., op.cit., p.80.

876 HUARTE Jean, op. cit., p. 447.

877 BLANCO Mercedes, Les Rhétoriques de la Pointe. Baltasar Gracidn et le conceptisme en Europe, Paris,
Libraire Honoré Champion, 1992, p. 30.

878 KLEIN R. op.cit., p. 86.

879 |bidem.

80 HUTCHINGS C.M. op. cit., p. 275. HENNING M., op. cit., p. 271.

260



5.3 L’ingenium, I’imagination et le langage

« Les hommes de grande imagination
ne sont pas tout a fait dépourvus
d’entendement et de mémoire. »

Juan Huarte

Dans le contexte de la réflexion sur I’ingenium aux XVI¢ et XVII® siecles, le livre de
Huarte est considéré d’une importance décisive pour les premiers jalons d’une notion de
littérature et de fiction. Dans ce contexte, la perspective de Huarte rejette deux principes de
la critique littéraire : la notion de mimesis et I’érudito.®™' Lorsqu’il met en cause la dimension
créative de 1’ingenium, il plaide pour légitimer la créativité de I’individuel. Ainsi, le médecin
a aussi inspiré une « réflexion philosophique sur la nature, le statut et la finalité de la
littérature. »** De plus, si on considére toutes les disciplines que le médecin accorde a
I’imagination, elles ont une relation étroite avec le langage. Dans le domaine de la poésie,
elle a une prédominance, puisqu’elle est la « dispensatrice des images sensibles ; « elle
correspond plus a la vocation de poetes », mais comme le souligne Fumaroli : « La poésie a
laquelle pense Huarte n’est pas néo-latine et académique, mais nationale et moderne, elle doit

tout & la nature rien aux préceptes. »***

Huarte écrit : « De la bonne imaginative naissent tous les arts et sciences qui
consistent en figure, correspondance, harmonie et proportion. »** Dans sa théorie de
I’ingenium et selon le schéme des activités propres a chacune des facultés, on peut remarquer
aussi qu’il y a une dimension théorique et une pratique, par exemple il y a une conjonction
entre la mémoire et I’imagination dans la médecine, et une conjonction entre la mémoire et
I’entendement dans le droit. Une « bonne imagination » est indispensable aussi pour

« inventer des arguments », et pour ceux qui n’ont pas une bonne imagination, la mémoire

81 MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p. 34.

82 Ainsi dans ce contexte, « 1’ingenium implique un tout autre registre : artisan de toutes les inventions, il
engendre des objets singuliers différant de tout que leur préexiste ; il différe aussi selon les individus, et il peut
étre vaste ou étroit, rapide ou lent, fécond ou stérile, timide ou hardi, stable ou versatile, aigu ou obtus. I1 est
donc lié a la singularité de chacun, a ce qui le rend unique, jusqu’ a I’anomalie et a I’exces. C’est pourquoi il a
partie liée avec toutes les obscurités du corps. » BLANCO M., op. cit., p.102.

83 FOMAROLI M., op. cit., p. 132.

84 HUARTE J., op. cit., p. 292.

261



est une alliée. Comme Cicéron caractérise 1’ingenium avec la mémoire, la conjonction de ces
deux dispositions fait selon Huarte un bon orateur. En fait, il est possible d’affirmer que
« I’imagination est la qualité¢ qui favorise le plus de compétences (...) Il semble bien que
I’imagination soit la faculté la plus féconde, d’un point de vue quantitatif, au sens ou elle
fournit le nombre le plus élevé de talents, mais également d’un point de vue qualitatif. »**
En effet, en raison de sa relation avec 1’entendement, qui est attaché avec des activités
théoriques, 1’imagination est la compétence pour la « pratique » des principes théoriques.
Elle est caractérisée par son mouvement et son dynamisme : « Elle semble activer les forces
de I’entendement et revétir les sciences les plus sérieuses des couleurs de 1’art, en 1’animant

et lui communiquant la vie. »**¢

En raison du socle physiologique de sa théorie, Huarte voit que 1’imagination est la
disposition qui maintient la relation la plus étroite avec la sensibilité, lorsqu’elle a la
possibilité de rappeler les images et de les combiner, elle est intimement liée au concret du
corps et du monde extérieur et a leurs activités, ainsi elle est essentiellement mobile,
dynamique.*®’ Contrairement a I’approche de Pic de la Mirandole, la vue n’a pas de statut
privilégié chez Huarte.®® Dans les arts et sciences que ce dernier accorde a I’imagination, on
percoit qu’elle a une relation avec d’autres sens comme 1’ouie. De ce fait, il congoit
I’imagination comme une disposition « intermédiaire » entre I’entendement et les sensations
et les affects. Il exemplifie cette relation avec la prédication qui, puisqu’elle s’adresse aux
passions, est celle qui réveille et maintient la « durée de I’imagination » chez la personne qui
écoute. Ainsi, tous les éléments qui constituent les principes d’un prédicateur et orateur
dépendent, en définitive, de I’imagination.®® II réalise une énumération des principes d’un
orateur dans le chapitre X, ou il remarque la prééminence de I’imagination dans diverses

activités ; de fait, il reprend les principes de la rhétorique : « invention », « disposition »,

85 TEULADE A., op. cit., p. 5.

86 GUARDIA .M., op. cit., p. 199.

87 Ibid., p.195.

88 « La vue est le principal de tous le sens » Cf. MIRANDOLA Pic de la J. F. op.cit., p. 23.

89 « Les graces et les conditions que doit avoir le parfait orateur, appartiennent toutes a I’imagination et a la
mémoire (...) Ce qui emporte bonne figure, ce qui est bien a propos et comme bien enchasse, les rencontres les
mots excellents, et les comparaisons justes, tous cela sont de graces et donnent de 1’imagination. » HUARTE
1., op.cit., p. 346.

262



« énergie de style », « prononciation », « actio », etc., afin d’expliquer les activités de cette

disposition.®”

C’est dans la prédication, la poésie et 1’éloquence que se manifeste la relation étroite
entre 1’ingenium, ’imagination et 1’individuel (les tempéraments mélancoliques en
particulier sont idoines pour ’activité de la prédication, la poésie et 1’éloquence. Il prend
Saint Paul comme exemple de mélancolie aduste®"). Cette relation était déja établie dans les
réflexions des rhéteurs comme Cicéron et Quintilien,** qui sont la source de Huarte et qu’il

cite profusément. Ainsi ce dernier écrit :

Ceux qui sont des mélancoliques par adustion assemblent un grand entendement avec une
grande imagination, mais ils sont tous dépourvus de mémoire a cause de sa grande
sécheresse et dureté que 1’adustion a fait a son cerveau [...] leur propre invention est si
grande que leur imagination le sert de mémoire et de réminiscence en le replissant de

figures et leur fournissant de quoi dire [...] »%%

Huarte insiste donc sur la dimension « inventive » de 1’imagination. Dans son
approche, il y a toujours une tension entre la perspective sur la fécondité de I’ingenium et la
créativité¢ de I’imagination, et les principes d’« érudition » et de « mimesis ». Comme le
souligne Pigeaud, Huarte pose aussi la question en termes de tempéraments qu’il plaide pour
trouver une solution selon sa perspective dynamique ; il s’agit de concilier la « chaleur de
I’imagination » avec le « froid de I’entendement. » De surcroit, I’intérét primaire de Huarte
au sujet de I’imagination, qu’il envisage du point de vue de la philosophie morale, c’est 1’idée

aristotélicienne : « La seule imagination, comme dit Aristote, est libre de se figurer tout ce

890 « Cicéron a dit : I’orateur est celui qui peut se servir de paroles agréables a I’oreille, et de sentences et raisons
propres & ce qu’il entreprend de prouver. Il est certain que ceci appartient a 1’imagination puisque il a
connaissance de paroles agréables et un ajustement au sujet dans les sentences et raisons. ». Ibidem.

81 En ce qui concerne le théme sur le tempérament chez Huarte, Pigeaud écrit : « Il existe deux lectures
possibles de /’Examen ; une lecture horizontale, pourrait-on dire, celle de la combinatoire (chaud, sec, froid,
humide), et une lecture verticale, celle que nous appelons dynamique. Il est évident que la mélancolie et le
Probleme XXX sont du c6té de la dynamique. » Le point de départ de Huarte est en effet le Probléeme XXX
attribué a Aristote, ou la mélancolie est considérée indice de tempérament et de maladie, mais aussi le
tempérament mélancolie est attaché au génie. La mélancolie aduste montre une dynamique entre le chaud et le
sec. Cf. PIGEAUD Jackie M., « Fatalisme des Tempéraments et Liberté Spirituelle dans L’Examen des Esprits
de Huarte de san Juan », in Littérature, Médicine, Société, N.1 (1979) 115-159. Ici. p. 140.

892 MULLER Chr. op. cit., p. 326.

893 Ibid., p. 376.

263



qu’elle voudra. »¥* Ainsi, sa réflexion se reconduit du génie mélancolie au théme du libre
arbitre et dans la spheére de I’éthique lorsque cette puissance est attachée a la volonté.
Effectivement, il écrit : « Ainsi étant en nous de fortifier avec I’imagination, la puissance que
nous voudrions, nous sommes justement récompensés quand nous fortifions le raisonnable,
et affaiblissons I’irascible, et justement condamnés quand nous fortifions I’irascible et
affaiblissons le raisonnable. »*° Dans ce contexte, Huarte comme Pic de la Mirandole,
considérent I’imagination comme une alliée pour modifier la partie irascible, mais leurs
« méthodes » sont différentes : le philosophe italien veut soumettre 1’imagination a la raison,
tandis que Huarte pense que, avec la figure de Saint Paul comme exemple, a travers le
« régime » comme la méditation ou la priére, le tempérament peut étre modifié, on parle ici

d’une espéce de « conversion humorale. »*°

Nous nous bornerons ici a la sphere de la rhétorique pour mettre en lumiére 1’approche
de Huarte en ce qui concerne la relation entre les dispositions humaines, en particulier la

t.*7 Dans ce contexte, avec la

relation de 1’imagination avec la mémoire et 1’entendemen
définition de Cicéron de I’ingenium, on percoit la tension entre le caractere « passif » de la
mémoire et la productivité de I’imagination ; toutefois, pour Huarte, la mémoire est
nécessaire pour un orateur. En outre, avec la figure de Paul, il attache 1’imagination a

I’entendement, lequel a comme objet la vérité.

Dans la description des « graces » de 1’orateur et du précheur, dans le principe
cinquiéme, Huarte fait référence au probléme proprement de la relation entre la philosophie
comme discours logique et la rhétorique comme discours pathétique. Une des « graces »,
¢crit-il, est d’« apporter de beaux exemples et de belles comparaisons. » Il cite le philosophe
grec : « Aristote demande : pourquoi ceux qui entendent les orateurs prennent plus de plaisir

aux exemples et fables qu’on leur rapporte pour prouver ceux qu’on veut persuader que tous

894 Ibid., p. 355.

895 Ibid., p. 122. Dans linterprétation de Pigeaud, I’écrit de Huarte doit se lire dans le contexte de la discussion
entre la liberté et le déterminisme. La réponse de Huarte est I’affirmation de la liberté « quel que soit son
tempérament. L homme peut exercer tous les actes de vertu, malgré un tempérament contraire, encore que ce
soit avec beaucoup de peine et de difficulté. » Pour ce faire, Huarte refuse de « réduire le discours philosophique
au discours médical. » PIGEAUD J.M. op.cit., p. 125.

896 |RIARTE M., op. cit., p. 214.

8957 Huarte est considéré comme un des précurseurs de la psychologie différentielle. Cf. IRIARTE M., op.cit., p.
21. GUARDIA J.M. op. cit., p.3 2.

264



les arguments et raisons qu’on allégue ? »*® L’association que le philosophe grec réalise
entre I’imagination et le plaisir reléve des propriétés de cette disposition déja établie dans la
Rhétorique : « Le discours persuasif ne cherche pas a s’imposer par la seule puissance logique
des démonstrations vraies : il s’efforce d’agir non seulement sur I’intelligence mais aussi sur

la sensibilité [...] »**

De ce fait, I’'imagination est la disposition idoine pour I’orateur, mais Huarte, souligne
plutdt le caractére pédagogique du langage imagé que le plaisir auquel fait référence Aristote.
Le médecin exemplifie avec Jésus cette activité de I’imagination : « C’est pour quoi [Jésus]
se servait de tant de paraboles et de comparaisons, parce que par ce moyen-1a, il faisait 1a,
mieux comprendre plusieurs secrets divins. Or est-il que d’inventer des fables et de

comparaisons, ¢’est une ceuvre de I’imagination. »°®

Pour Huarte, la combinaison d’une « bonne mémoire », d’une « bonne imagination »
et d’un « bon entendement » est nécessaire pour la pratique de la prédication et de 1’orateur
parfait. Il semble que c’est seulement dans l’exception que I’on peut trouver cette
combinaison. Toutefois, il réalise une réévaluation de la rhétorique face au discours
proprement philosophique. Comme le soulignent Grassi et Pigeaud, I’exemple des « esprits
capricieux », comme « modeles de I’invention » que le médecin propose, met en relief
I’étroite relation entre I’imagination et I’entendement. Autrement dit, le médecin associe
cette liberté et impulse « inventive » de I’imagination et I’entendement, en invoquant 1’adage

d’Hippocrate : « La pensée est la promenade de I’ame. »”"!

On peut dire que, selon cette approche, il y a une espéce d’« imagination de
I’entendement. »*** La pensée et I’entendement ne sont donc pas séparés de 1’imagination et
du langage. Et inversement, I’imagination n’est pas dissociée du proces de la pensée
philosophique et de la recherche de la vérité. Ainsi, il met en cause non seulement la nécessité
de I’imagination, mais il ne croit pas que I’entendement par lui-méme puisse atteindre la

vérité. Il affirme donc : « Il faut remarquer encore que 1I’entendement soit le plus noble et la

898 Ihid., p. 355.

899 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : IT —La rhétorique », p. 7.
90 1pid., p. 355.

%1 HUARTE de San Juan, op., cit., p. 24.

%2 PIGEAUD J.M., op. cit., p. 137.

265



plus digne puissance de ’homme, il n’y point toutefois qu’il se trompe si facilement alentour
de la vérité que lui. »* Avec cette perspective, Huarte souligne le caractére global de
I’activité de I’ingenium et en particulier 1’étroite coopération des dispositions humaines pour

la recherche de la connaissance et de la vérité.

%3 HUARTE de San Juan, op. cit., p. 403.

266



5.4 Hamann : entre Huarte et Bacon

« Bacon mein Philosoph, den ich sehr schmecke. »

J.G. Hamann

Pour faire le rapprochement entre Huarte et nos auteurs allemands, il faut s’attarder
sur la notion d’« invention » et d’« ars inveniendi.» Tout d’abord, la notion d’« imagination
créative » était étrange pour les penseurs de ’antiquité.”** De méme, la notion de poésie
comme « poiesis » dans le sens de « créativité » ou d’« invention » n’était pas associée chez
les anciens. Comme 1’affirme Curtius, la notion de « créativité » est une introduction de la
pensée chrétienne sur la « création divine » a la pensée grecque.”® Dans la Renaissance, la
figure du pocte comme « créateur » est une « sécularisation » de cette idée. Huarte, de son
coté, n’est pas un « apologete » de cette perspective des humanistes de la Renaissance, son
approche sur la créativité humaine est déterminée par la perspective de Vives selon laquelle
les sciences et les arts humains sont « créés » en raison d’une précarité de la condition
humaine depuis « le péché de connaissance orgueilleuse : ’homme veut s égaler a Dieu par

la connaissance. »7%°

Cicéron définit I’invention ou la topique (ars inveniendi) comme « trésor »,
« magasin », réceptacle de matériaux du discours qui nourrit I’invention.’®” Ces images font
référence a la mémoire ou I’orateur puise des modeles et thémes. Huarte abandonne la
solidarit¢ de la mémoire avec I’ingenium, comme nous 1’avons exposé, il affirme plutdt
I’association de celui-ci avec une imagination libre pour « forger » ses propres images et
aider la mémoire a remplir ses lacunes. Ainsi, dans le champ proprement de la rhétorique, il

opere une rupture entre la doctrine (des principes de la rhétorique) et I’ingenium.

904 « Ils n’y voient qu’une faculté représentative et reproductrice, dont le rdle est de saisir le réel lors de la
perception, ou d’en reconstituer des images celles du souvenir ou de 1’anticipation du futur : mais toujours
I’imagination tend vers une appréhension, voir une compréhension de la réalité. » ARMISEN-MARCHETI
Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : Il —La rhétorique, p. 35.

95 CURTIUS Ernst Robert, La littérature européenne et le Moyen dge latin, trad. Jean Bréjoux, Paris, Presses
Universitaires de France, 1956, p. 180.

96 MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p. 38. FUMAROLI M., op.cit., p. 129.

%7 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : IT —La rhétorique » p.23.

267



Ce faisant, I’écrit de Huarte témoigne d’un changement important dans le processus
de configuration de la pensée moderne : 1’ingenium associé¢ a une imagination inaugure une
problématique, a savoir, celle de I’imagination proprement « créative » comme notion
esthétique. Ainsi, elle est liée a la naissance d’une écriture libre et autonome des « modeles
littéraires ». Des lors, on utilise la notion « ouvrages d’esprit » pour caractériser la

littérature.?08

Dans la discussion au XVIII® siécle sur la « créativité », 1’« invention » de
I’imagination était au cceur des débats philosophiques et de la critique littéraire. Pour
beaucoup de philosophes « sceptiques », I’imagination n’est pas créatrice. Diderot
affirme par exemple : « Elle ne crée rien, elle imite, compose, combine, exagere, agrandit,
elle s’occupe sans cesse de ressemblances. »”” Pour d’autres, I’imagination « signifie aussi
création d’un ensemble de représentations nouvelles : elle est I’invention, qui combine et
dépasse en méme temps aussi bien les €léments que lui fournissent les impressions du monde

extérieur que les idées et les concepts formés par la pensée abstraite.»’!°

La conception de I’imagination de 1’Aufkldrung est, d’une part, déterminée par la
perspective des philosophes cartésiens, et d’autre part, étroitement liée a la perspective que
Balthasar Gracian développe dans ses divers écrits, lesquels étaient trés présents dans la
culture allemande.®'! Ainsi, on trouve le terme (Witz) qui traduit I’ingenium. On peut affirmer
que nos auteurs sont plus proches de cette derniere perspective ou I’imagination est aussi
associée a I’entendement, a la création de métaphores, a la volonté. Comme nous 1’avons vu,
I’ingenium est associé a I’« entendement », au « discernement », au « jugement » ; cette
approche implique une « activité » pratique : la « faculté de se charger de faire le tri entre ce
qui est vrai et faux, bon et mauvais, en somme une faculté critique. » En outre, I’ingenium a
également une dimension esthétique car il « aspire » a la beauté. °'? Balthasar Gracian définit

I’ingenium comme « un acte de I’entendement qui exprime la correspondance qui se trouve

%08 BLANCO M., op. cit., p. 107.

%9 PIERRON J.P., op. cit., p. 17.

910 Ihidem.

911 DURBECK Gabrielle, Einbildungskraft und Aufkléirung, op.cit., p. 25
912 BLANCO M., op. cit., p. 31.

268



entre les objets. » Il propose un « art » de I’ingenium, (conceptisme) sur la base de cette

activité qui est propre a I’entendement.”!3

Baeumler aussi met en relief la notion de Witz chez Wolff « le Witz (ingenium) est
I’aisance de percevoir les ressemblances (des choses différentes) [...] Une imagination viva
associée a I’ingenium engendre la veine poétique (facilitas fingendi). [...] La comparaison
est une faculté de 1’ame. Les analogies dévoient étre découvertes ; elles ne sont pas
manifestes pour tout le monde. Au fond, Witz est le terme qui caractérise le mieux la

créativité. »°14

On voit que ce terme se limite au domaine de la poétique, mais chez nos auteurs, en
raison de leur critique de la philosophie rationaliste, I’activité « ingénieuse » a une dimension
cognitive car elle est capable de fournir des « arguments » que le processus purement
rationnel n’est pas capable de trouver. Selon Grassi, I’ingenium est la notion privilégiée de
la tradition humaniste, le terme ingenium est associé a 1« inventio », qui signifie en effet
« trouver » des « similitudes. »°'> Dans cette tradition, en outre, il n’y a pas de dissociation
entre le discours philosophique et le langage poétique, ou entre la rhétorique et la philosophie,
entre res et verba comme Descartes le demande en réduisant la philosophie a une activité qui
s’occupe de « vérités spéculatives ».°'¢ Hamann et Herder s’inscrivent dans cette tradition,
ils contestent donc une telle dissociation et abandonnent la nécessité d’un fondement rational

du savoir, comme nous 1’avons expos¢.

Nous reprenons donc les questions que nous avons annoncées avec Hamann et sa
discussion sur le rationalisme. La premiére d’entre elles est la nécessité du langage imagé
pour le discours philosophique. Comme 1’avait déja affirmé Aristote, et rappelé Huarte, le
discours persuasif est nécessaire pour la démonstration. Le probléme que Hamann pose dans
son écrit déja analysé met en lumiére la demande d’une conjonction de la rhétorique avec la

philosophie en ce qui concerne ’acceptation de la « vérité » d’une démonstration.’'” Dans la

913 Ibidem. p. 248.

914 BAEUMLER A, op. cit. p. 113.

915> GRASSI E, Rhetoric as Philosophy, p. 27.

918 Ibid., p. 45.

917 Le passage en question est : « Was man glaubt, hat daher nicht nothig bewiesen zu werden, und ein Satz
kann noch so unumstdBlich bewiesen seyn, ohne deswegen geglaubt zu werden. Es giebt Beweise von

269



rhétorique ancienne, il y a deux termes qui se font concurrence . energeia et enargaie :
« vigueur de style » ou « actio » et « évidence ». L’activité de I’imagination est donc
indispensable pour 1’orateur et I’auditeur : « la force représentative de 1’image mentale se
transmet a travers le discours dans son éclatante netteté, communiquant I’impression de
contact immédiat avec la réalit¢ qui nait de la phantasia au sens premier [faculté de
représentation, intermédiaire entre la sensation et la pensée] qui est I’écho dans 1’esprit de
I’auditeur de I’image initiale congue par ’orateur : d’ou I’impression d’évidence sensible que

produit un tel discours. »'3

Une autre question que nous avons avancée est celle de la relation entre 1’image et le
concept. Hamann essaie de dépasser la dichotomie entre la sensibilité et I’entendement, ¢’est
icl que sa perspective trine acquiert une importance déterminante ; effectivement, pour mettre
en relation ces deux éléments, il en faut un troisiéme et ce troisiéme est 1’imagination. Etant
donné son caractére intermédiaire, selon la tradition philosophique et rhétorique,
I’imagination intervient dans la formulation du concept. Dans I’interprétation de Ferraris que
nous avons citée, « 1’image », qui résulte de la « koiné aisthesis », est la trace de la
construction des « concepts ». Pour Hamann, le langage est toujours li¢ a I’imagination, de
ce fait, il est considéré comme une « dsthetische und logisches Vermdgen », comme il I’écrit

dans son Metakritik. °*°

Ce que nous voulons remarquer aussi c’est la perspective qui se révele comme
« I’unité de la cognition », avec le principe établi par Aristote : « Il est impossible de penser
sans image. » Cette unité est aussi un des principes épistémologiques de Hamann. Dans les
usages qu’il fait du terme génie, il distingue le « génie philosophique » du « génie poétique ».
11 écrit dans ein fliegende Brief :

Das philosophische Genie &dusserte seine Macht dadurch, dal es, vermittelst der

Abstraction, das Gegensténdige abwesend zu machen sich bemiiht; wirklische Gegesténde

Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den Wahrheiten selbst machen kann; ja man
kann den Beweil3 eines Satzes glauben ohne dem Satz selbst Beifall zu geben.» (N 11, 74)
918 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : IT —La rhétorique », p. 12.

919 Giinter Wohlfart interpréte cette principe en relation avec la lecture que Heidegger réalise de Kant : « Mit Hamann {iber
das Ergebnis von Heideggers Kants Interpretation in Kant und das Problem der Metaphysik hinausgehend, kénnen wir also
sagen, daf} die Einbildungskraft als die gemeindhaftliche Wurzel von Sinnlichkeit und Verstand in der Sprache verwutzelt
ist. » Cf. GUNTER Wohlfart, op.cit, p. 143. Aussi Balthasar « 1’unique racine a la fois organique et spirituelle :
I’imagination. » Cf. BALTHASAR H. von Urs, op.cit., p. 152.

270



zu nackten Begriffen un blo denkbaren Merkmalen, zu reinen Ersheinungen und
Phénomenen entkleidet. Das poetische Genie dussert seine Macht dadurch daf es,
vermittelst der Fiction, die Visionen abwesender Vergangeheit und Zukunft zu

gegenwartigen Darstellungen verklart. (N III, 382)

Hamann n’oppose pas la philosophie a la poésie, mais le « génie « manifeste son
activit¢ de maniere « alternative ». Si I’on consideére les compétences accordées a
I’imagination par Huarte, elle est nécessaire dans les deux activités (poésie et philosophie):
’abstraction, la formation de concepts, la capacité a forger des images, les « représentations »

actuelles en conduction avec la mémoire (passé) et le futur (I’imagination).

Francis Bacon accorde aussi une grande importance a la notion d’ingenium dans ses
¢crits. La difficulté avec la traduction en anglais de ce terme réside dans le fait que Bacon a
écrit ses ouvrages en latin. Comme [’ont souligné Lewis et Fattori, ils préferent garder le
terme « ingenium » en raison de la polysémie de ce mot chez le philosophe anglais.”?? Ce
terme fait référence a la sphere psychologique, rhétorique-poétique, logique et de « 1’art
mécanique. »?! Il propose aussi la triade « mémoire-imagination-raison », dans son projet
de réorganisation du savoir.”?? Bacon transpose la notion d’ingenium de la rhétorique a la
philosophie de la nature, « inventer » est compris aussi comme « découvrir ». Ainsi, cette
notion est liée a la recherche d’une nouvelle méthode de philosophie en conjonction avec

I’entendement et 1’imagination.”?3

Comme I’affirme Lewis, Bacon ne s’intéresse pas a la question de la nature de
I’ingenium, ni de I’imagination, ni a des analyses psychologiques, il se borne a décrire la
fonction des facultés. Le philosophe anglais souligne que la recherche sur la « nature » ou

« substance » de ’ame humaine doit étre limitée par la religion, au risque d’étre motif de

920 Fattori écrit : « Le terme couvre un champ sémantique non univoque, dans lequel les traductions sont de fait
interprétations. Bacon lui-méme nous fournit des indications importantes sur sa signification et sur sa traduction : Wit qui,
du reste, était la traduction anglaise du titre de 1I’ceuvre de Huarte. Dans la langue anglaise de la Renaissance (et du XVII®
siécle) est un terme emblématique ; son étymologie qui le rattache aussi & wisdom (sagesse) en fait le point de rencontre
de différentes traditions. » FATTORI Martha, Etudes sur Francis Bacon, trad. par Thomas Berni, Paris, Presses
Universitaires de France, 2012, p. 101.

921 LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », in op. cit., p. 134.

922 Ibidem.

923 WALLACE Karl Richards, Francis Bacon on the nature of man, Chicago, University of Illinois Press, 1967,
p-68.

271



« désillusion. »°?* L approche de Bacon se borne donc a explorer les opérations de 1’esprit,
il différe ainsi de Huarte : « In usig the term ingenium Bacon for the most part does not refer
to anatomical or physiological aspects of the human mind, but the cognitive powers that
human beings possess by virtue of their rational soul. »°* Toutefois, il considére comme
Huarte que 1’ingenium est « individuel » et affirme que 1I’éducation doit étre en accord avec

la « nature » de chacun.

C’est dans Novum Organum que Bacon fait la distinction entre deux types
d’« ingenia. » 11 décrit : « Les uns ont plus de force et d’aptitude pour dégager les différences
des choses, les autres pour dégager des similitudes. »°*¢ Les premiers appartiennent a la

philosophie et les seconds a la philosophie.

Contrairement a Huarte, la mémoire acquiert une importance majeure chez Bacon et
en ce sens il est plus proche de Vico.”?” Selon Fattori, la réévaluation de la mémoire a son
origine dans I’importance que la poésie avait a cette époque-la, il faut considérer que la
mémoire n’est pas complément séparée de I’imagination. Cette revalorisation était soulignée
pour la rhétorique, la mémoire est considérée toujours liée a 1'imagination.””® La mémoire a
une valeur cognitive, car elle réalise des « classifications » et « organise » les expériences

aussi affectives. Pour Bacon, elle est liée a I’histoire qu’il considére comme expérience.’?’

D’apres le philosophe anglais, la mémoire est plus proche de la sensibilité : « Les
images des individus ou les impressions des sens se gravent dans la mémoire [...] elle fait
simplement le recensement ou elle les imite par une sorte de jeu [...] puis I’ame humaine les
examine et rumine. »”3° Ainsi, la mémoire a une « valeur positive et propédeutique », comme
Huarte, il affirme I’étroite relation des dispositions, une ne peut étre séparée des autres, de ce
fait, la valeur positive de la mémoire, « n’est bien sir ni absolue ni autonome, le rapport

réciproque entre les différentes facultés qui se corrigent mutuellement puisque chacune

924 BACONF., De la dignité et accroissement du savoir, p. 212.

925 T EWIS Rhodri, op. cit., p. 126.

926 FRANCIS Bacon, op.cit. § 55 et 56.

927 TRABANDT Jiirgen, Vico'’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate by Sean Ward,
London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004, p. 124.

928 EATTORI Marta, Etudes sur Francis Bacon, p. 68.

929 BACONF., De la dignité et accroissement du savoir, p. 99.

930 Jbidem.

272



d’entre elles (memoria.-phantasia-ration) abandonnée a elle-méme donnerait lieu a des

généralisations vides et abstraites [...] »*!

Un des ¢léments significatifs que Bacon attache a la mémoire est le theme cicéronien
de I’« ars mémorative », i.e. la « doctrine de loci et des imagines.»’*> Bacon pense qu’il est
possible de créer un « art de la mémoire » a I’aide de la « prénotion » et de I’« embleme. » 11
réalise cette distinction : « Nous appelons prénotion une idée anticipée qui sert a resserrer et
limiter la recherche sans fin [...] I’embléme rend sensibles les choses intellectuelles, et
comme le sensible frappe plus fortement la mémoire, il s’imprime en elle avec une plus de
grande facilité. » Aux cotés de I’embléme, Bacon mentionne aussi les gestes et hiéroglyphes,
ces deux ¢éléments ont la méme fonction que les premiers, a savoir une aide a la mémoire,
mais ici dans le discours et 1’écriture. Il consideére que ces €léments ont une « analogie avec

la chosé signifiée. » 33

Cependant pour Bacon, au rebours de la rhétorique, I’invention des arguments ou
topiques « n’est pas proprement une invention ; car inventer c’est découvrir des choses
i t ir et 1 1 t i est %4 D text
inconnues et non recevoir et rappeler seulement ce qui est connu. » ans ce contexte,
I’imagination a un role prépondérant. Selon Park, « Bacon considered imagination to be a
potential tool for scientific discovery because he believed that the universe itself was
structures by real correspondences and similitudes stretching from objet to objet and realm

to realm [...]. »*3°

Dans son écrit Le Valerius Terminus, il écrit : « [...] il n’y a pas moyen d’avancer
dans la découverte de la connaissance, sinon en procédant du semblable au semblable. »73¢
En conséquence, le philosophe accorde a cette disposition une place centrale dans la
philosophie de la nature, ou I’invisible peut se « révéler » avec « the analogizing power of

imagination. »**7 La perspective que Bacon développe sur I’imagination est aussi déterminée

931 FATTORI M., op. cit., p. 355.

%32 Ibid., p. 352.

S33 BACONF., op. cit., p. 258.

934 Ibid., op. cit., p. 240.

95 PARK Katharine, « Bacons « Enchanted Glass », in ISIS 75 (1984), 290-302. Ici p. 394.

B8 BACON F., Le Valerius terminus : de linterprétation de la nature, trad. Frangois Vert, int. Michele le
Doeuff, Paris, Meridiens Klincksieck, 1986, p. 25.

97 PARK Katharine, op.cit. p.394.

273



par sa connaissance sur la rhétorique ancienne et des théories sur la magie naturelle de son

temps.”3® 11 décrit I’imagination avec la figure de Janus :

L’imagination fait I’office d’une sorte de messagere, d’entremetteur, allant et revenant
sans cesse de I’une a I’autre. Car les sens livrent a I’imagination les images de toute espéce.
Images dont ensuite la raison juge. Mais réciproquement la raison apres les avoir choisies,
les transmet a I’imagination avant I’exécution du décret. [...] Ce Janus qu’est
I’imagination a deux différents visages celui qui est tourné vers la raison porte la marque
de la vérité ; celui qui est vers 1’action porte celle du bien. Néanmoins ces deux visages
sont tels que convenant a deux soeurs. Mais I’imagination n’est pas purement et

simplement une messagére. Outre sa tiche qui consiste a transmettre des messages, elle

est investie d’une autorité propre qui n’est pas mince, ou du moins se ’arroge-t-elle.”*°

Comme on peut le voir, ’imagination est considérée comme une messagere, elle est
toujours dans une position d’intermédiaire entre les facultés, et elle peut aussi agir sur la
raison et la volonté. Dans sa relation avec la raison, 1’imagination est responsable de la
création du discours rhétorique, mais elle doit suivre les régles de la raison. Pour Bacon,
I’« office » et « I’emploi » de la rhétorique « ne sont autre chose que d’appliquer et de faire
agréer a I’imagination les suggestions de la raison afin d’exciter la passion et la volonté. »**0
La coopération entre 1’imagination et la raison est d’une importance majeure chez Bacon
puisqu’il réalise une critique des abstractions, mais aussi a 1’inverse, I’imagination doit étre

en relation a I’entendement et la raison car elle est associée a ’erreur.®*!

Ce que nous voulons souligner, c’est la relation de cette disposition avec la magie
naturelle, cette association permet de comprendre la citation que réalise Hamann dans son
Aesthetica in nuce en relation a la nature.”*? Pour Bacon, la magie naturelle est « la science
qui, de la connaissance des choses cachées, déduit des opérations étonnantes, et qui, en

joignant, comme 1’on dit, des actifs et passifs, dévoile les grands mystéres de la nature. »*

38 Ibid., p. 392.

%39 BACONF. op. cit., p. 222.

940 Ibid. p. 278.

91 PARK K., op. cit.,p. 295

942 «« Wodurch sollen wir aber die ausgestorbene Sprache der Natur von den Todten wieder auf wecken? [...]
lest, was Bacon von der Magie dichtet. » (N II, 211)

943 BACONF. op.cit., p. 179.

274



L’imagination en raison de son pouvoir « visionnaire », est capable de rendre visible
I’invisible. Dans la derniére citation, il affirme que 1’imagination « s’investit d’une autorité
propre. » Il fait référence au domaine de la croyance ou I’imagination est sur la raison au
sujet de la religion révélée, car elle dispose de ce pouvoir d’atteindre visions et
« révélations », ce que la raison par elle-méme n’est pas capable.’** Selon Bacon, la
connaissance humaine a deux sources : la nature et Dieu lui-méme. Elle se communique de
maniére directe, la connaissance ainsi « est inspirée par la divinité » et I’imagination est le

medium a travers lequel I’homme regoit le « message. »*

Le philosophe anglais rejoint deux aspects de la perspective de I’imagination. D une
part, il récupére la tradition néoplatonicienne ou se trouve une « importance des fables, des
métaphores, des divises peintes : ces dernieres lient ’image a son explication métaphorique
et conceptuelle [...]»°*¢ Cette tradition a une relation avec la philosophie perennis, laquelle
« congoit un parallélisme entre poétes et philosophes comme fondateurs de religions. »*4’
D’autre part, I’imagination joue un rdle important dans la recherche de la vérité, étant donné
sa relation avec la raison. Ainsi, il dépasse la position classique de la philosophie selon

laquelle la raison est la garantie de la vérité.**

Il est permis d’affirmer que Hamann s’accorde
avec Bacon dans leur perspective de I’imagination et dans I’importance qu’ils donnent a
I’« imagery » ; Hamann, tout comme Bacon, affirme la priorité de la croyance (ou il voit le

pouvoir de I’imagination) sur la raison.

944 Voir supra chapitre III 3.2. Rappelons ’idée de Bacon : « Nous élevons notre imagination au-dessus de
notre raison, d’ou vient que la religion a toujours cherché son chemin dans 1’esprit des gens en usant de
similitudes, des types, des paraboles, des visions et songes. »

945 « La science est semblable aux eaux. Or de ces eaux les unes viennent du ciel les autres jaillissent de la
terre. » F.BACON op.cit., p. 145.

346 FATTORI M., op. cit., p. 91.

947 Ibidem.

948 Ibidem.

275



5.4 Huarte et Herder : I’ingenium et I’anthropologie

« Wenn wir gesund schlafen, wird unser Gang
oft ein Flug, unsere Gestalt is groser, under
Entschluf3 kraftiger, unser Tétigkeit freier. Und
obwohl dies alles vom Korper abhangt, weil
jeder kleineste Zustand unsrer Seele notwendig
ihm harmonisch sein muB, solange ihre Kréfte
ihm so innig einverleibt wirken... »

J. G. Herder

Nous voulons souligner deux principes qui dérivent de la doctrine de 1’ingenium, et
qui nous permettront d’interpréter les idées de la derniére partie de Vom Erkennen und
Empfinden der menschlichen Seele. Un de ces principes est 1’approche théologique-
philosophique que Huarte et Herder partagent en ce qui concerne la notion de I’ingenium.

D’autre part, le point de vue physiologique et psychologique de 1’imagination.

L’analogie que Herder propose comme base pour caractériser I’unité et la créativité
de I’ame humaine renvoie, nous semble-t-il, a la perspective de Huarte : ’ame comme image
de Dieu signifie affirmer sa capacité créative et générative a travers des images (figures) et
notions comme une action d’unité. Autrement dit, pour Herder et Huarte, il y a activité dans
toutes les parties de notre étre, une sympathie et synergie ou concours de toutes les
dispositions humaines pour atteindre un but commun, pour produire I’unité. En outre, le génie
est associé¢ aussi a la notion d’individualité et a la personnalité, il est « Ebenbilder der
Gottheit. » Lanotion Imago Dei chez Herder rejoint ces deux aspects, a savoir, la personnalité

et la créativité a travers le langage.**

Comme Huarte, Herder reconnait qu’il y a une unité opératoire des dispositions.

L’ingenium n’est pas une faculté, mais I’ensemble de ce que Huarte, a la suite de Vives,

949 FURST Gebhard, op.cit., p. 381.
276



désigne comme la puissance de I’esprit humain dans sa globalité.”>° Huarte insiste sur
I’« unité de la cognition », il distingue les facultés, mais ne les sépare pas. : « L’entendement
congoit, pense, réfléchit, discerne, comprend, et juge ; mais il ne peut le faire sans
I’imagination. Celle-ci lui fournit les images sur lesquelles s’exerce la pensée. L’imagination
elle-méme ne peut se passer de la mémoire ; la mémoire, rappelant les sensations ou les
perceptions, réveille 1'imagination qui met en activité 1’entendement. »*' Cette perspective
coincide de fagon essentielle avec la position philosophique de Herder, puisqu’il emploie la
notion de force comme unification de toutes les capacités qui sont étroitement imbriquées
pour « créer des représentations » et « images » ou I’ame indivisible exerce son activité

(unabgeteitle Seele).

Herder fait référence depuis son écrit programmatique Journal meiner Reise im Jahr
1769, aux théories de Huarte, puis, dans ses Ideen, en argumentant cette fois avec les écrits

de Haller, ou il réalise la considération suivante :

Was ist’s, dal wir die Kraft useres Denkens nach ihren verschiednen Verhiltnissen bald
Einbildungskraft und Gedachtnis, bald Witz und Verstand nennen? Daf3 wir die Triebe, zu
begehren, wom reinen Willen absondern und endlich gar Empfindungs und
Bewegungskrifte teilen?. Die mideste genauere Uberlegung zeigt, daB diese Fihigkeiten
nicht ortlich sein konnen, als ob in dieser Gegend des Gehirns der Verstand, in jener das
Gedéchtnit und die Einbildungskraft, in einer andern die Leidensachften und sinnlichen
Krifte wohnen, denn der Gedanke unsrer Seele ist ungeteilt, und jede dieser Wirkungen

ist eine Frucht der Gedanken. (Werke 111/1, 115)

Dans ce passage, Herder s’oppose a I’approche « anatomique » ou de division locale
ou cartographique des dispositions humaines. Huarte avait aussi fait 1’expérience de la
doctrine selon laquelle dans le cerveau se trouvent des ventricules déférents qui
correspondent a chaque disposition humaine. Huarte écrit : « Cependant, quand on ouvre une

téte et que I’on disseéque le cerveau, on observe qu’il est entie¢rement formé d’une méme

950 Chez Vives « L ingenium se révéle comme étant le lieu de conjonction opérationnelle de I’Ame sensitive et
de I’ame rationnelle, ou plutdt, I’opération gnoséologique ou elles s’imbriquent 1’une dans 1’autre de forme
indissociable. » MASTRE ZARAGOZA M., op.cit., p. 33.

%! GUARDIA .M., op. cit., p. 176.

277



substance, homoggéne et semblable. »*? Ainsi, Huarte abandonne cette approche anatomiste,
car le processus de la pensée est hors d’une explication purement anatomique. Le point de
départ de Huarte est I’étymologie de la notion d’ingenium. Et pour affirmer ’unité organique
des dispositions, il énumere diverses observations cliniques et des douleurs dans le cerveau.
Il s’appuie aussi sur les histoires de Galien et Hippocrate sur le comportement des personnes.
Dans un passage, Huarte, sans abandonner la thése des ventricules, affirme

« L’entendement ne peut agir sans que la mémoire soit présente, ni la mémoire sans étre
assistée par I’imagination, nous comprenons que les trois puissances sont jointes et ensemble
en chaque ventricule, que I’entendement n’est pas seul en un, et la mémoire seule en un autre,
et I’imagination en un troisiéme. [...] elles ont été ensemble par la nature en un lieu et non

pas séparées les unes des autres. » %3

Comme nous I’avons exposé, Huarte suit la tradition médicale et philosophique qui
considére I’imagination comme I’union de I’ame et du corps. Mais aussi comme une fonction
spécifique de I’ingenium lorsqu’il s’agit du processus de création des images ou elle réalise
beaucoup d’opérations. Mais au rebours de la position de Vives, il fait de 1’entendement
(ingenium) et de ’imagination des puissances « organiques ». De ce point de vue, son
approche anthropologique est plus proche de celle de Herder. En effet, dans Ideen zur
Philosophie der Geschichte livre VIII, il écrit : « Die Einbildungskraft der Menschen ist
allenthalben organisch und klimatische; allenthalben aber wird sie von der Tradition

geleitet.» (Werke, I11/1, 267)

On comprend bien que I’approche de I’imagination est double : physiologique-
psychologique mais aussi historique. D’accord avec W. ProB3, le philosophe allemand a
travaillé les écrits de Johann Gottlob Kriiger (1715-1759), médecin et philosophe. En
particulier, I’ouvrage Naturlehre (1749), ou il propose la métaphore d’un instrument musical
pour décrire la relation de 1’ame avec le corps, Herder emprunte cette image dans son écrit a
une poésie de Johann Philipp Withofs : « Sie war die Laute seiner Hand, die sie unserer Lust
erfand, er gab ihr Millionen Saiten und jede kling und jeder Klang tdnt zum harmonischen

Gesang zur Lehre seiner Heimlichkeiten » (Werke 11, 587)

%2 HUARTEJ., op.cit., p. 184.
%3 Ipid., p. 186.

278



Kriiger, comme d’autres penseurs qui plaident pour un monisme (Kérper-Seele
Modell), conjecture que les nerfs mettent en « mouvement » 1’imagination, et elle a son tour
tout le corps.”* Mais il reconnait aussi le principe de la liaison de I’imagination avec les

maladies, principe que Herder rejoint :

Ueberhaupt ist die Phantasie die unerforschteste und vielichtt unerforschlichtes aller
menschlichen Seelekréfte, denn da sie mit dem ganzen Bau des Korpers, insonderheit mit
dem Gehirn und den Nerven, zusammenhangt, wie so viel wunderbare Krankheiten
zeigen, so scheint sie nicht nur das Band und die Grundlage aller feiern Seelenkrifte,
sondern auch der Knote des Zusammenhanges zwischen Geist und Koérper zu sein,
gleichsam die sprossende Bliite der ganzen sinnlichen Organisation zum weitern

Gebrauch der denkenden Krifte. (Werke 111/1 274).

Du point de vue de I’anthropologie, la relation de 1’ame et du corps a travers
I’imagination, est un des principes de la tradition médicale, ou 1’imagination est
I’intermédiaire entre le corps et I’ame et est aussi présente dans les réves. Par ailleurs, Herder,
comme on peut le déduire de la derniére citation, reconnait les maladies comme indices de
cette relation organique : mélancolie, enthousiasme, folie, étaient les maladies les plus
connues et caractéristiques d’une imagination déréglée ou non harmonieuse.’>> Herder ajoute
qu’elles changent en raison de la diversité des fantaisies des peuples. L’imagination dépend
des humeurs du corps et du climat selon la pensée médicale ; ainsi, ajoute-t-il, les divers
climats de la terre sont en une relation organique avec I’imagination de chaque peuple :
« Unter manchen Nationen herrschen Kranheiten der Phantasie, von denen wir keinen Begriff
haben, alle Mitbriider des Kranken schonen sein Ubel, weil sie die genetische Disposition

dazu in sich fiihlen. » (Werke 111/1, 287)

De cette maniere, I’anthropologie de Herder rejoint toute la tradition philosophique
médicale et philosophique qui considére I’imagination et I’imaginaire comme le lieu de la
rencontre de I’ame et du corps, en méme temps celui du mythe, de la poésie, du génie, de la

mélancolie. Le réve est aussi un élément associ¢ a I’imagination ; le penseur allemand

954 Prof dans son commentaire 8 HERDER J.G. Werke, Herder und die Antropologie der Auklirung, Band 11,
p. 1025.
955 DURBECK G. op. cit., p. 155.

279



accorde une grande importance aux songes. Dans ce sens, Herder est plus proche de Bacon,
lorsqu’il affirme que les réves ont été les premieres « Muses », les meres de la « Fiktion » et
le « Dichtkunst », il affirme donc qu’elles « brachten die Menschen auf Gestalten und Dingen,
die kein Auge gesehen hatte, deren Wunch aber in der menchlichen Seele lagt [...] (Werke
I11/1, 289)

Herder fait ici la relation entre 1’anthropologie de I’imagination et la sémiotique : les
créations linguistiques de chaque peuple sont caractérisées en termes d’« eine vollige
Geographie der dichtenden Seele. » (Werke 111/1, 269) On retrouve ici son projet de la
sémiotique, qu’il a définie comme « eine Entzifferung der menschlichen Seele aus ihrer
Sprache. » La sémiotique en ce sens, selon le philosophe, est sémiotique de la culture puisque
la poésie, la peinture, la sculpture et la musique constituent les éléments qui nous montrent
le processus de la culture, I’histoire de I’humanité et le développement de sa formation. Mais,
selon Fink, la sémiotique de Herder se caractérise pour avoir reconnu cette double source des
expériences humaines, a savoir la partie visible, la nature, le paysage propre a chaque peuple
et aussi la partie invisible de leurs activités inconscientes comme les réves.”® Le résultat de
cette conjonction est proprement la source des productions des images, métaphores, fables,
mythes dont Herder s’occupe dans divers écrits a interpréter et signifie aussi le cceur de sa

tache herméneutique.

Ainsi, Herder présente une explication génétique de la connaissance humaine, i. e.
pour la transmission, toute la tradition qui est comprise dans la langue : les images
considérées comme métaphore et poésie, et dans 1’écriture. Cette intégration de la tradition
signifie un changement de perspective en ce qui concerne 1’explication de la connaissance,
en effet, avec ce changement de paradigme, Herder attribue aux images de la mémoire et de
I’imagination une qualité cognitive. La mémoire, I’imagination et I’entendement ont le méme
statut, disons cognitif. En ce sens, I’ingenium humain est le responsable de la création des
images, soit dans la vie individuelle d’étre humain, soit dans chaque peuple, par conséquence.
Herder ouvre ici un chemin historique et anthropologique : cela signifie le dépassement de

I’explication ontologique-logique de celle-ci et se relie a la tradition humaniste de Bacon et

956 FINK J. Karl, « A semiotics of Herder’s Zerstrute Blitter » in Herders Rhetoriken im Kontext des 18.
Jahrhunderts. Beitrdge zur Konferenz der Internationalen Herder-Gesellschaft Schloss Beuggen nahe Base
2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg, SYNCHRON; 2014, p. 178.

280



Vico.”” Herder affirme dans la version de 1774 de Vom Erkennen und Empfinden : « Die
ersten Genies, die das Menschengeschlecht bildeten, waren alles, Dichter, Philosophen,
MeBkiinstler, Gesetzgeber, Musiker, Krieger; aber alles nur im Keime zu ihrer neu sich
bildenden Gesellschaft, d.i. sie waren vorziiglich grof3e, titige und gute Menschen. » (Werke,

11, 577)

5.5 Le génie et ’image

« wir sehen nicht, sonder wir erschaffen uns Bilder.»

J.G. Herder

Comme nous 1’avons expos¢ dans le chapitre sur Huarte, la notion de génie est depuis
I’antiquité décrite dans le cadre de 1’anthropologie en termes de tempérament et caractere ;
« ingenium » est synonyme de nature, terme qui englobait « les dispositions naturelles d’un

étre humain, tempérament, nature propre, caractére. »”>%

La pluralité¢ des caracteres, selon
Huarte, est ceuvre de la nature et de la combinaison des humeurs, la nature est considérée
« prévoyante » en raison de la disposition des organes et des parties du cerveau, le climat et
les coutumes ont aussi une place importante dans sa théorie. De la méme maniére, Herder
écrit « Die Natur arbeitet ins Mannichfalte, ins Unendliche, sie verdnde mit allen Grade, und

kann also selten diese Tief tiber alle Organe erstrecken. » (Werke 11, 572)

97 GRASSI E., op. cit., p. 197.
958 MULLER Chr., op. cit., p. 321.

281



Il se place donc proche d’Huarte et il rejette la perspective de Helvetius, selon laquelle
le génie est I’ceuvre de 1’éducation, la nature et le climat n’ont pas de place dans son
explication.”>® Contrairement a la tendance de son époque, le penseur allemand propose une
réflexion sur le génie (il utilise aussi Ingenium, Gab, Witz) au-dela du contexte pathologique
lequel invoquait la théorie des humeurs : « Die Natur hat der edlen Keime genug, nur wir
kennen sie nicht und zertreten sie mit den Fiilen, weil wir das Genie meistens nach
Unformlichkeit, nach zu frilher Reife oder libertriecbenem Wuchs schitzen [...]

Ist das Genie, wer wollt’ s haben? » (Werke 11, 715).

C’est donc autour de ces principes, la nature, I’environnement et la qualité des
sensations que notre auteur identifie le génie. Il s’oppose en effet a la phycologie
« moraliste » qui voit seulement dans la raison « supérieure » ou I’entendement « sage » les
criteres de I’homme génial en raison de ce que ces dispositions sont les disciplinaires des
passions.”® Par contre, il propose comme critéres les adjectifs « fort » et « débile » de la
sensibilité : « Die Seele schreibt schwach, oder falsch, wenn der Korper schwach oder falsch

diktieret. » (Werke 11, 564)

Etant donné que Herder affirme que 1’dme humaine est une, on ne peut pas défendre
I’idée que le génie est un agrégat de 1’esprit ou une capacité exclusive réservée a quelques-
uns. Pour Herder, I’individualité est liée a 1’unité de la sensation avec le vouloir (inneres
Leben und Elasticitdt der Selee) ; Ces deux éléments forment le caractére ou le génie. Il
s’interroge en outre sur la distinction entre les divers esprits, mais de maniere ironique
affirme qu’on ne peut pas atteindre une définition du génie a travers diverses classifications.
En revanche, il souligne ironiquement : « In dem Verstande ist die Natur also an Genies
nicht so unfruchtbar, als wir wahnen, wenn wir blos Biichergenies und Papiermotten dafiir
halten. Jeder Mensch von edlen, lebendigen Kréften ist Genie auf seiner Stelle,
inseinem Werk, zu seiner Bestimmung, und wahrlich, die besten Genies sind au3er der

Biicherstube. » (Werke 11, 711)

959 FREY Christiane, « Genie, Empfindung; Beruf. Herders Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen
Seele wissenssoziologisch gelesen », in Herder Jahrbuch, (2008), 37-69. KREBS Roland, « Le dialogue
critique de Herder avec Diderot et Helvétius », in Revue Germanique Internationale, 20 (2003) pp. 75-86.
%0 FREY Chr. op.cit., p. 46.

282



Avec la philosophie de Leibniz, I’individualité, considérée comme la découverte de
la Renaissance, acquiert sa justification philosophique. Dans le contexte de Vom Erkennen
und Empfinden, Herder met en lumicre cette individualité ou le « moment subjectif » de la
connaissance : « einzelner Menschenart.» A la suite de Schiitze, la notion de
personnalité ou génie est attachée a celle d’image.”®! La création des images dépend de la
relation dynamique des forces de ’homme avec les forces de la nature « wiirkende
Krifte. » Herder décrit cette relation a travers 1’attraction et la répulsion, ou encore I’amour
et la haine entre les corps. L‘homme vit toujours dans le « Kreis von Empfindungen und
Ahnlichkeit ». Dans ce cercle, I’homme se réjouit constamment : « der empfindende Mensch
fiihlt sich in Alles, fiihlt Alles aus sich heraus, und druckt darauf sein Bild, sein Geprége. »
(Werke 11, 665)

A partir de cette relation analogique, I’homme est capable de « créer » une image, qui
en termes de « création » individuelle est « correcte », mais qui est une image individuelle
qui n’a pas de validité objective, lorsqu’elle n’est pas une déduction logique de la raison,

mais une « image », une métaphore.

So ward Newton in seinem Weltgebdude wider Willen ein Dichter, wie Buffon in
seiner Kosmogonie und Leibniz in seiner préstabilierten Harmonie und Monadenlehre.
Wie unsre ganze Psychologie aus Bildwértern besteht, so war’s meistens in neues Bild,
eine Analogie, ein auffallendes Gleichni3, das die grofiten und kithnsten Theorien

geboren. (Werke 11, 665)

%1 SCHUTZE Martin, op.cit., p. 24.

283



CONCLUSION

La perspective sur I’imagination de Johann Georg Hamann s’inscrit dans divers
domaines de la réflexion philosophique. Elle contient aussi une dimension pratique comme
principe herméneutique. Son approche correspond a la philosophie perennis et a la tradition
humaniste ou la relation de I’imagination avec la révélation et le langage figuré sont
respectivement leurs principes recteurs. En revanche, il estime négativement la perspective
proprement philosophique sur I’imagination congue comme source de la croyance religieuse

et de son « pouvoir » sur la construction du « sujet autonome. »

La notion de révélation est déterminante pour la défense que le penseur allemand
réalise du langage imag¢ et de la priorité de la sensibilité humaine dans la réception de celle-
ci. Il défend le principe paulien fides ex audito afin de contester le rationalisme philosophique
et ’exégese biblique car ils s’appuient sur les critéres de la raison dans leur interprétation.
La croyance et la sensibilité sont ainsi reliées dans la critique indirecte de la raison. Chez
Hamann, I’imagination accomplit une tache herméneutique lorsqu’il s’agit de I’interprétation
et de la compréhension des textes. Mais aussi, 1’imagination est nécessaire pour rendre

actuelles et vivifiantes les expériences vécues.

Pour Hamann, la réévaluation de la corporéité et les passions dépendent fortement de
la doctrine « Gottesebenbildlichkeit.» De cette manicre, il rejette la métaphysique dualiste et
la moralisation des passions ; I’amour et les sentiments ont assurément une place essentielle
dans le processus de la connaissance de soi et de la connaissance de Dieu et de la nature. Il
proteste ainsi contre toute forme de division et de séparation de I’humain. Il conteste aussi la
moralisation de I’art et la « mutilation » des forces créatrices humaines. Ainsi, la sexualité
est nécessaire pour toute activité humaine. Dans ce sens, 1’imagination comme ingenium ou
génie est concue par Hamann comme un don divin. La créativité humaine est complétement

dépendante de 1’analogie et de la ressemblance entre I’homme et Dieu.

284



En ce qui concerne la notion d’image, Hamann s’inscrit dans la tradition allemande
de la pensée sur la « Bild.» Sa réflexion dans le domaine religieux est parallele a celle de
Luther, il rejette toute approche spéculative et intellectuelle de Dieu et de ses mysteres.
Hamann prend donc la méme position de Luther en affirmant que Dieu est parole, le Dieu
vivant n’est pas un étre, non plus une substance. Cependant, si Hamann prend la méme
position que Luther en soulignant la priorité¢ de la « parole vivante », sa réflexion sur les
relations de Dieu avec le monde et ’homme est plus complexe. En effet, Hamann retient le
dogme de la théologie trinitaire et une position anti-intellectuelle et anti-spéculative, mais sa
conception de la réalité est aussi trinitaire. Ici, la notion de Condescendance

(Herunterlasung) est la clef de volite de sa perception trine.

Ainsi, la réflexion de Hamann sur 1’image dépend primordialement de la notion de
Condescendance (Herunterlassung). Elle garde une signification dans le domaine religieux
comme (Verbe-Image), dans la sphere philosophique comme émanation, et finalement, dans
le domaine de la rhétorique comme accommodation. Pour Hamann, la révélation de Dieu est
trinitaire : la nature, I’histoire et la Bible constituent I’unité de celle-ci. Il emploie tout ’ample
réseau des termes qui font concurrence a celui de I’image : « Figur », « Gestalt », « Schema. »
On peut dire que le theme de I’image révele le paradoxe de ’invisible et du visible de la
révélation trinitaire. Dans ce sens, la métaphore du miroir est I’expression au premier chef
du caractére indirect de la connaissance humaine. Dieu et I’homme lui-méme, partagent
I’invisibilité, le langage prend donc une importance essentielle, le langage imagé est

révélation et traduction de cette indivisibilité divine et humaine.

Dans son écrit Aesthetica in nuce, Hamann assemble tous ces éléments. Cet ouvrage
est une création mytho poétique, une fiction ou la tradition chrétienne, la mythologie grecque
et la pensée juive s’entremélent et s’imbriquent compleétement. La révélation double de Dieu,
dans I’Ecriture et dans la nature, et la figure du pocte sont les éléments qui réunissent ces
trois traditions. Selon la philosophie perennis, les poétes et philosophes sont les fondateurs
de lareligion ; les images, les figures, les paraboles, sont révélées ou elles sont la création de
I’imagination du poé¢te qui, inspiré par 1’¢lan divin, est un prophéete. Dans ce contexte,
Hamann fait de Francis Bacon son allié ; il y des passages ou le penseur allemand maintient

un dialogue intertextuel avec les idées du philosophe anglais en ce qui concerne la valeur de

285



la poésie parabolique et 1’autorité de 1’imagination en matieére de croyance. Par ailleurs, il
rejette les abstractions et réalise la défense des termes figurés comme nécessaires pour le
discours philosophique. Hamann retient les arguments présentés par Bacon dans divers
passages de ses écrits. La poésie parabolique révéle, selon Bacon, un trait sacré et elle tient
un statut distingué des autres genres de poésie. La fable mythologique est aussi estimée de
maniere positive. Hamann esquisse, a la suite de Bacon, une perspective génétique historique
de la connaissance, liée intimement au langage imag¢ et figuré contenu dans la poésie et le
mythe, i.e. il veut suivre les traces du logos dans les fables, les mythes et la poésie

parabolique.

Finalement, Hamann adopte la méme position que Bacon et Huarte en ce qui concerne
la notion de I’ingenium et I’unité¢ des dispositions humaines : mémoire, imagination et
entendement constituent une unité qui se manifeste par la création des images et figures. La
relation entre les facultés est dynamique et les facultés se corrigent réciproquement.
L’imagination en relation avec la mémoire est nécessaire pour combler les lacunes de celle-
ci. Elle a un réle d’intermédiaire et de messagere, et elle est aussi nécessaire pour atteindre

la vérité en conjonction avec I’entendement ou la raison.

La relation entre le génie, le langage et ’individu est un des principes que Hamann
reprend de la position de Huarte. La dimension créative de 1’ingenium dépend du langage et
de I’individu. Ainsi, le langage pour Hamann n’est pas seulement communication, mais aussi
expression de la pensée méme de I’étre humain. Hamann reconnait que la créativité du

langage est en méme temps ’activité individuelle dans le style.

Johann Gottfried Herder s’appuie sur la philosophie de Leibniz. Certes, il critique
fortement la conception idéaliste de la monade, mais la vision leibnizienne d’un monde plein
de forces, de vie, et sonore reste de maniére permanente et profonde dans sa pensée. Le cadre
de réflexion de Herder est la philosophie allemande et les débats philosophiques sur la
connaissance et I’esthétique des Lumicres. Depuis ses écrits sur la critique littéraire, mais
aussi avec son Journal, il envisageait une transformation du savoir philosophique. Il veut
abandonner la pure spéculation philosophique et ses méthodes. Il conteste toutes les
classifications, taxonomies et définitions. Il s’agissait pour lui que de « mots vides » et d’un

savoir stérile et ossifié.

286



Dans ses expressions et jugements de la philosophie de son temps, nous trouvons qu’il
oppose a ces termes, I’adjectif « lebendig.» Tout au long de sa vie et de sa réflexion
philosophique, il s’engage dans la transformation, dans une révolution de la pensée ou la
recherche dynamique et vivante dans tous les domaines devrait se substituer a ’académisme
et a la pédanterie de la « Formular Philosophie ». Avec cette transformation, il veut accomplir
les idéaux proposés par les penseurs de 1’Aufklirung, i.e., la réorientation du savoir y en
intégrant la dimension pratique pour 1’éducation de I’homme, le développement et la
formation de I’humanité. Dans son Journal, se trouvent déja les mots clés de la philosophie

de Herder : force, analogie et langage.

La notion de forces, forces organiques et forces spirituelles, constitue le principe
recteur de la pensée du philosophe allemand. Il incorpore les théories de son temps, les
théories de Johann Friedrich Blumenbach et de G W Leibniz. Sur la base de ces théories et
des acquis de la physiologie et de la médecine de son époque, le philosophe allemand

esquisse sa théorie de 1I’ame.

Herder admet seulement une Energie der Seele. Il n’y a donc pas deux sources de
connaissance, le sentir et le penser surgissent de cette méme énergie ou (Vorstellungkrafi).
Herder ¢labore ainsi une théorie « éclectique » sur la nature et les fonctions de I’ame humaine,
directement influencée par Monadologie ou les notions de perception, d’apperception et de
conscience ont une place centrale. Herder réinterpréte et reformule les principes leibniziens.
11 fait de la monade une force vivace, corporelle et sympathique qui agit en harmonie interne
et externe avec toutes les forces de la nature. Il développe ce modele d’explication de la
dynamique vivace de I’ame a partir de sa théorie musicale. Il reprend ses productions
philosophiques Kritische Wilder, notamment Viertes Kritische Wildchen, ou il essaie pour
la premiere fois d"éclairer le phénomene de sensation et de fonction de chaque sens et de leur
organe. Ici, il consideére le corps humain comme 1'objet et la source de la connaissance.
Herder récupéere donc dans Vom Erkenne und Empfinden ces hypotheses et les principes sur
I’origine du langage ou se trouvent la relation si étroite entre le sentir, la réflexion et le
langage. L’imagination apparait dans son Abhandlung comme « denkendes sensorium
commun », mais il ne s’agit pas seulement d’une instance de I’ame purement passive, elle est

pleine d’activité. En fait, chaque sens réalise une activité de synergie ou une « synesthésie »

287



avec les autres sens. De méme, dans Vom Erkenne und Empfinden, en particulier dans sa
derniere version, le « denkendes sensorium commun » réapparait sous le nom d’Einbildung,

imagination, laquelle rejoint toutes les sensations, tous les sentiments, mots, sons, tons.

Herder adopte la méme position que Huarte en ce qui concerne la nature et la fonction
de I’imagination, elle est le si¢ge du systéme nerveux, 1’unité du corps et de I’ame, 1’instance
d’unité de la volonté, de la pensée et des sensations. Elle forge des images en coopération
avec la mémoire et I’entendement. Herder aussi partage I’idée de Huarte et de Bacon, a savoir
que P’activité de I’imagination est mystérieuse. Nous ne pouvons inférer que sur ses « effets »,
ce qu’elle fait dans le caché, 1’obscur et les réves. Le langage de la poésie est la clé pour

découvrir ses mysteres.

288



BIBLIOGRAPHIE

SOURCES

ADISSON Joseph and STEELE Richard, Selections from The Tattler and The Spectator,
edited with an introduction and notes by Angus Ross, London, Penguin Books, 1989.

ALEXANDER Gerard, 4An essay on genius [1758], dans la version électronique Project
Gutenberg.

ARISTOTE, De Meémoire et Reminiscentia, in Parva Naturalia suivi du Traité
PseudoAristotélicien de Spiritu, trad. et notes par J. Tricot, Paris, J.Vrin, 1951.

BACON Francis, Du progres et de la promotion des savoirs, trad. par Michelle Le Doeuff,
Paris, Gallimard, 1999.

, The Wisedome of the Ancients, trad. Arthur Georges, Amsterdam,
Theatrum Orbis Terrarum, 1968.

, Novum Organum, introduction, traduction et notes par Michel Malhere
et Jean Marie Poisser, France, Presses Universitaires de France, 1986.

, La sagesse des anciens, traduction, introduction et annotation par Jean
Pierre Cavaille, Paris, Vrin, 1997.

BAUMGARTEN Alexander Gottlieb, Aesthetica, Ausgewéhlte Teilen der AESTHETICA,
paralellausgabe Lateinisch-Deutsche, Ubersetzt und Einfiihrung von Hans Rudolf Schweizer,
Basel, Schwebe & Co., 1973.

,Texte zur Grundlegung der Asthetik, Ubersetz und
herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix meiner Verlag, 1983.

, Baumgarten A.G.Seine Bedeutung und Stellung in
der Leibniz-Wolffischen Philosophie und seine Beziehungen zu Kant : nebst Verdftentlichung
einer bisher unbekannten Handschrift der Asthetik Baumgarten:Inaugural-Dissertation zur
Erlangung der Doktorwiirde der hohen philosophischen und Naturwissenschaftlichen
Fakultdt der Universitdt Miinster in Westfalen, vorgelegt von Bernhard Poppe, Borna-
Leipzig, R. Noske,1902.

, Metaphysik, deutsche {lbersetzung von Georg
Friedrich Meier; mit einer Einfithrung, einer Konkordanz und einer Bibliographie der Werke
A.G. Baumgartens von Dagmar Mirbach Dagmar Mirbach, Jena, Dietrich Schleglmann,
2004.

BURKE Edmund, Philosophical Inquiry into the origin of our ideas of the sublime and
beautiful [1757], dans la version €lectronique Project Gutenberg.

289



CUSA Nicolas, Le traité du Béryl, Tome I, texte, traduction et notes, Maude Corrieras, Paris,
Editions Ipagine, 2010.

DIDEROT Denis, Lettre sur les aveugles. A ['usage de ceux qui voient, dans (Euvres
Philosophiques, édition Michel Delon, Paris, Gallimard, 2010.

FONTENELLE Bernard le Bovier de, Réveries Diverses. Opuscules Littéraires et
Philosophiques, Alain Niderst (ed.) Paris, Les éditions Desjonqueéres, 1994.

HAMANN Johann Georg, Simtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe von Josef Nadler,
Wein, Thomas-Morus-Presse im Verlag Herder, 1949-1957, VI Bénde.

, Briefwechsel, W. Ziesermer und A. Henkel, (Hrsg.) Wiesbaden,
(Band 1-4) Frankfurt (Band 5-7) Insel,1955-1979.

Sokratische Denkwiirdigkeiten, in Johann Georg Hamanns
Hauptschriften erkldrt. Band 2:Sokratische Denkwiirdigkeiten, erklart von Fritz Blanke,
hrsg. Fritz Blanke und Lothar Schreiner Fritz Blanke, Germany, Giitersloh, 1959.

, Schriften zur Sprache, Hrsg. Josef Simon, Frankfurt,
Suhrkamp, 1967.

, Sokratische Denkwiirdigkeiten, Aesthetica in nuce, Sven-Aage
Jorgensen, Kommentar und Herausgegeben, Stuttgart, Reclam, 1998.

, Londoner Schriften, Hrsg. Oswald Bayer & Bern Weillenborn,
Miinchen, C.H. Beck, 1993.

, Hamann’s Socratic memorabilia: a translation and
commentary, ed. by James C. O’Flaherty, Baltimore, Johns Hopkins Press, 1967.

, Writings on philosophy and language, ed. by Kenneth Haynes,
Cambridge (UK), 2007.

, Beanwortung die Frage: was ist Aufldrung?, trad. par Pierre
Pénisson in Revue Germanique Internationale. La crise des Lumiéeres, 3 (1995), 211-214.

HERDER Johann Gottfried, Simmtliche Werke, Hrsg. Bernhard Suphan, Band VIII,
Plastik. Einige Wahrnehmungen tiber Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume
(1778); Ubers Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele (1774); Vom Erkennen
und Empfinden, den zwo Hauptkrdften der menschilchen Selee (1775); Vom Erkennen und
Empfinden der menschilichen Seele. Betrachtungen und Trdumen (1778), Hildesheim-New
York, Georg Olms Verlag, [1892.]

Werke, Band 1I, Herder und die Antropologie der
Auflrdrung, Hrgs. Wolfgang Prof3, Frankfurt, Carl Hanser Verlag, 1987. V Bande.

Werke in zehn Bdnden, Hrgs. M.Bollacher, J.Brummack, U.
Gaier, Frankfurt, Dt. Klassiker Verlag, 1985-2000.

290



Schritfen zur Literatur, Hrgs. Regine Ottto, Berlin- Weimer,
Auflage, 1990.

Philosophical Writings, translate and edited by Michael N.
Forster, New York, Cambridge Press University, 2004.

Selected Writings on Aesthetic, translated and edited by
Gregory Moore, Princeton University Press, Princeton and Oxford, 2006.

HUATE DE SAN JUAN, L'examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les
différences d'esprits, trad. par Vion d'Alibray, Source gallica.bnf.fr / Bibliothéque nationale
de France.

HUME David, 4 Treatise of Human Nature, ed. By Selby-Bigge, Oxford-NewY ork,
Clarendon Press, 1978.

LEIBNIZ Gottfried Wilhelm, Kleine Schriften zur Metaphysik, Herausgegeben und
iibersetzs von Hans Heinz Holz, Frankfurt am Main, Insel-Verlag, 1965.

Discours de Meétaphysique et autres textes 1663-1689,
présentation et notes de Chr. Frémont, traductions de Chr. Frémont, revues par Catherine
Eugene, Paris, G.F. Flammarion, 2001.

Nouveaux essais sur ['entendement humain, chronologie,
bibliographie, introduction et notes par Jacques Brunschwig, Paris : Flammarion, 1990.

Opuscules Philosophiques choisis, texte latin-frangais trad.
Schrecker, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2001.

Monadologie, Parallelausgabe franzosisch-deutsche von J.Ch.
Horn, Frankfurt am Main, Européische Verlangsanstalt, 1962.

LOCKE John, Essay concerning Human Understanding, Selected BY Mary Whiton
Calkis, Leipzig, Felix Mayer, 1913.

LOWTH Robert, Cours de Poésie Sacré, traduite pour la premiere fois du latin en frangais
par P. Roger, Paris, 1813.

MIRANDOLE Pic de la, De imaginatione. De [’'imagination, Paris Editiones Comp’ Act,
2005.

SHAFTESBURY Anthony Ashley Cooper, Characteristics of Men, Manners, Opinions,
Times, foreword by Douglas Den, Indianapolis, Liberty Fund, 2001.

YOUNG Edward, The complaint: or Night —Thoughts on Life, Death, and Immortality,
(1742-1754) dans la version €lectronique Project Gutenberg.

, Conjectures on Original Compositions. To a Letter to the Autor of sir.Charles
Grandison, London, Printen for Art, Millar, 1759.

291



COMMENTAIRES

AARSLEFF Hans, « Leibniz on Locke on Language », American Philosophical Quarterly,
1.3 (1964), 165-188.

ABRAHAM Bénédicte, Au commencement était [’action. Les idées de force et d ’énergie en
Allemagne autour de 1800, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2016.

ACHERMANN Eric, Worte und Werte. Geld und Sprache bei Leibniz, Hamann und Miiller,
Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1997.

ADLER Hans, Die Prignanz des Dunklen. GnoseologieAsthetik- Geschichtsphilosophie bei
J.G. Herder, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1999.

«Herder Holismus», dans Herder Today. Contributions from the International
Herder Conference 1987 Stanford, Berlin-New York, De Gruyter, 1990, 31-45.

« Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der
Aufklarung », Deutsche  Vierteljahrsschrift  Fiir  Literaturwissenschaft ~ Und
Geistesgeschichte, 62.2 (1988) 197-220.

« Théorie de ’art et épistémologie », in Herder und die Kiinste. Asthetik,
Kunstheorie, Kunstgeschichte, (hrsg.) Elisabeth Découlot-Gehart Lauer, Heidelberg, Winter,
2013, 193-202.

ADLER Hans and KOEPKE Waulf, (ed.), A Companion to the Works of Johann Gottfried
Herder. Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester, Camden House,
2009.

ANDRE Rudolp, Figuren der Ahnlichkeit: J.G.Hamanns Analogiedenken im Kontext des
18. Jahrhunderts, Tibingen, Niemeyer, 2006.

ALEXANDER W.M., J. G Hamann Philosophy and Faith, Netherlands, Martinus Nijhoff,
1966.

.................................... , « Sex in the Philosophy of Hamann », Journal of the American
Academy of Religion, 37.4 (1969), 331-340

ALT Peter-André, Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte
der Neuzeit, Miinchen, C. H. Beck, 2002.

ARMISEN-MARCHETI Mirelle, « La notion d’imagination chez les Anciens : I Les
Philosophes »in PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 26 (1979) 11-51.

, « La notion d’imagination chez les Anciens : II —La
rhétorique » in PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 27 (1980) 3-37.

ARNTZEN Helmut, Der Literaturbegriff, Geschichte, Komplementdrbegriff, Intention.
Eine Einfiirung, Miinster, Aschendorft, 1984.

292



ARENS Katherine, « Kant, Herder, and Psychology », dans Herder Today. Contributions
from The Herder Conference, Stanford, California, 1997, edited by MUELLER-VOLLMER,
Kurt, Berlin-New York, Walter de Gruyter, 1990, 190-206.

AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans littérature occidentale,
traduit par Cornelius Heim, Paris, Gallimard, 1958.

, « Passion als Leidenschaft » Publications of the Modern Language
Assotiation America, 56, (1941), 1179-196.

...................................... , « Figura », in Gesammtle Afsdtze zur Romanischen Philologie,
Germany, Francke Verlag Bern und Miinchen, 1967, 55-92.

BALTHASAR Hans von Urs, Herrlichkeit.Eine theologische Asthetik, Johannes Verlag
Einsiedeln, 1965.

................................................... , La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la
révélation. 1 Apparition, traduit de 1’allemand par Robert Givord, Paris, Aubier, 1964.

, La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la
révélation. 11, Styles, traduit de 1’allemand par Robert Givord et Hélene Bourboulont, Paris,
Aubier, 1972.

BECKER Christoph, Sprachkonzeptionen der deutschen Friihauflrdirung. Worterbuch und
Untersuchung. Berlin, Peter Lang 1994.

BECQ Annie, Genese de [’esthétique frangaise moderne. De la Raison classique a
I’imagination créatrice, Vol. I-11, Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984.

BEISSER Friedrich, Claritas scriptura bei Martin Luther, Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1966

BLUMENBERG Hans, Paradigmes pour une métaphorologie, trad. par Dedier Gammelin,
Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2006.

BAEUMLER Alfred, Le probleme de [’irrationalité dans l’esthétique et la logique du
XVIIF siecle, trad. Olivier Cossé, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,1999.

BARNER Wilfried, « Lessing comme auteur dramatique », dans Les lumieres en Allemagne,
Paul Raabe et Wilhelm Schmidt- Biggemann (Editeur), traduction Claude Murat, Bonn,
Hohwacht Verlag, 1979.

BELTING Hans, dans /mage et Culte. Une histoire de l'art avant I'époque de I'art, traduit
par Frank Muller, Paris, Les éditions du Cerf, 1998.

BELTING Hans, Das Echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, Minchen; Verlag C.H.
Beck, 2005:

BARNOUW Jeffrey, « The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German

Enlightenment: Leibniz, Baumgarten and Herder », Studies in Eighteenth Century Culture,
24.1 (1995), 29-50.

BATTENFELD Katja, Gottliches Empfinden: sanfte Melancholie in der englischen und

293



deutschen Literatur der Aufkldrung, Berlin, De Gruyter, 2013.

BAEUMER Max L, « Johann Georg Hamanns Mythologisierung von Sinnen und
Leidenschaften «, in Monatshefte, vol. 67, no. 4, (1975), 371-386.

BAYER Oswald, « Shopfung als ,,Rede an die Kreatur durch die Kreatur® Die Frage nach
dem Schliissel zum Buch der Natur und Geschichte », in Johann Georg Hamann. Acta des
zweiten Internationalen-Colloquiums im Herder-Istitut zu Marburg/Lahn 1980, Hrsg.
Bernhard Gajek, Germany, N.G. Elwert Verlag Marburg, 1983, p.57-75.

, « Die Mitte am Ende. Der Ort der Trinitdtslehere in der Dogmatik », en
Der lebendige Gott als Trinitdt, (Hrgs.) Michael Welker und Miroslav Volf, Giitersloher
Verlagshaus, 2006; p.114-122.

, « Geschmack an Zeichen* Zweifel und Gewissheit Im Briefgespriach
zwischen Lavater und Hamann », Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und
Religionsphilosophie, 53.1 (2011), 1-15.

............................... , Gott als Autor. Zu einer poietologischen Theologie, Tiibingen, Mohr Siebeck,

BAYER Oswal und KNUTSEN Christian, Kreuz und Kritik.Johann Georg Hamanns
Letztes Blat:Text und Interpretation, Tiigingen, JBMohr, 1983.

BEISER Frederick, The fate of reason. German philosophy from Kant to Fichte, Cam-
bridge, Harvard University Press, 1987.

BENDAWolfram, Der Philosoph als Literarischer Kiinstler. Esoterische und satirische
Elemente bei Lord Shaftesbury unter Besonderer Beriicksichtigung von “Soliloquy or
Advices to an Author“, Erlangen, Diss, 1982.

BETZ John R., «Reading “Sybiline Leaves: J.G. Hamann in the History of Ideas» in
Hamann and the Tradition, edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University
Press, 2012.

BERLIN Isaiah, The Roots of Romanticism, Princeton, Princeton, University Press, 2013.

BERTRAM W.G., Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne,
Miinche, Verlag Fink, 2000.

BIET Christian et JULLIEN Vincent, Le siecle de la Lumiere 1600-1715, Paris, ENS
Editons, 1997.

BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775,
Cambridge, University Press Cambridge, 1959.

, «Irony and Imagery in Hamann », in Publications of the English
Goethe Society, 26 (1957), 1-25.

294



BLANKE Fritz, Hamann Studien, Ziirich, Zwingli Verlag, 1956.

BOCH Julie, Les Dieux désenchantés. La fable dans la pensée francaise de Huet a Voltaire
(1680-1760), Paris, Honoré Champion, 2002.

BOHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929.

BOMPAIRE Jacques, « Questions de Rhétorique, 1 : Image, métaphore, imagination dans
la théorie littéraire grecque ». In: Bulletin de I'Association Guillaume Budé : Lettres
d'humanité, N.36, (1977).355-359.

BORCHERS Stefan, Die Erzeugung des >Ganzen Menschen<. Zur Entstehung von
Antropologie und Asthetik an der Universitit Halle im 18. Jahrhundert, Berlin, De Gruyter,
2011.

BRANDLE Johann Brindle, Das Problem der Innerlichkeit: Hamann, Herder, Goethe,Bern,
Suisse: A. Francke, 1950.

BROSE Thomas, Johann Georg Hamann und David Hume, Berlin, PeterLang, 2006.

BUCHENAU Stefanie, The founding of Aesthetics in the German Enlightenment. The Art of
invention and the Invention of Art, Cambridge, Cambridge University Press, 2013.

e , « Die Sprache der Sinnlichkeit. Baumgartens Poetische
Begriindung der Asthetik in den ,,Meditationes Philosophicae* », in Aufkdrung 20 (2008),
151-73.

BUCHSEL Elfriede, BiblischesZeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann.
Untersuchungen zur Struktur von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel,
Darmstadt, GieB3en, [1953] 1988.

, « Aufkldrung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» en
Die Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie, Vol. 4, (1962), 133-157.

,«Paulinische = Denkfiguren in  Hamanns  Aufklarungskritik.
Hermeneutische Beobachtungen zu exemplarischen Texten und Problemstellungen », in
Johann Georg Hamann und die Krise der Aufkldrung. Acta des flinften Internationalen
Hamann-Kolloquiums in Miinster,1988, (hrgs.) Bernhard GAJEK und Albert MEIER,
Frankfurt, 1990, 405-422.

, « Hermeneutische Implulse in Herders ,,Altester Urkunde® », in in
Biickerburger Gespdche iiber Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann,
Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln, 1989,151-161.

, « Uber den Géttlichen und Mensclichen Ursprung der Sprache » in
Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am Main 1987.

BUNDY Murray Wright, The theory of Imagination in classical and medieval thought, in
University of Illinois Studies on Language and Literature, Vol XII, 1927.

BURY J. B., The idea of progresses. An inquiry into its growth and origin, New Y ork, Dover
Publications, Inc., 1955:

295



CAMPE-CASNABET Michéle, « De la Lumiére aux Lumiéres » dans BIET Christian et
JULLIEN Vincent, Le siecle de la Lumiere 1600-1715, Paris, ENS Editons, 1997.

CASSIRER Ernst, Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien, Go6teborg,
ElandersBokt. Antiebolag, 1942.

CATALDI M. Luigi, « The Eighteen-Century Rehabilitation of Sensitive Knowledge and
the Birth of Aesthetics: Wolf, Baumgarten and Mendelssohn. » in Studies in German
Idealism, 13 (2011), 279-298.

CASTON Victor, « Pourquoi Aristote a besoin de I’imagination » in Les Etudes
Philosophiques, 1 (1997) 3-39.

CLARK Robert T., « Herder’s Conception of" Kraft"», Publications of the Modern
Language Association of America, (1942), 737-752.

, Philosophie des Lumieres, traduit de 1’allemand et présente par Pierre
Quillet, Paris, Fayard, 1966.

CooOK J. Daniel, « Leibniz on Enthusiasm », in Leibniz, Mysticism, and Religion, 1998.

CoRBIN Henry, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, Paris, Berg International
éditeurs, 1985.

COWAN Brian, »Reasonable Ecstasies: Shaftesbury and the Languages of Libertinism » in
Journal of British Studies, Vol. 37, No. 2 (1998), 111-138.

CRIGNON Claire, De la Mélancolie a [’enthousiasme : Robert Burton (1577-1640) et
Anthony Ashley-Cooper, Comte de Shaftesbury (1671-1713), Paris, Honoré Champion
Editeur, 2006.

CULLHED Anna, « Original Poetry: Robert Lowth and Eigtteenth-Century Poetics, in
Sacred Conjetures « in The Context and the Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc, (ed.),
by John Jarick, New York-London, t & t Clark, 2007, p.25-47.

CURTIUS Ernst Robert, La littérature européenne et le Moyen dge latin, trad. Jean
Bréjoux, Paris, Presses Universitaires de France, 1956.

DANNEBERG Lutz, «Von der accommodatio ad captum vulgi iber die accommodatio
secundum apparentiam nostri visus zur aesthetica als scientia cognitionis sensitivae, « in,
Hermeneutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. und 17. Jahrhundert,
Torbjorn Johansson Robert Kolb Johann, Anselm Steiger (Hrsg.), Berlin, De Gruyter, 2010.

DASCAL Marcelo, « Language and Money. A Simile and its Meaning in 17th Century
Philosophy of Language », in Studia Leibnitiana, V1112 (1976), 187-218.

DEAN WENTWHORT, Visionary Warfare: Blake, Hamann and Boehme against ideology,
Knoxville, University of Thennessee, 1989.

DELON Michel, L idée d énergie au tournant des lumieres (1770-1820), Paris, Puf., 1988.

DEUPMANN Christoph, « Komik und Methode. Zu J.G. Hamanns Shaftesbury-Rezeption »,
dans J.G. Hamann und England. Hamann und die englischsprachige Aufkldrung. Acta des

296



siebten Internationalen Hamann-Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main,
Peter Lang, 1999.

DILTHEY Wilhelm, Gesammelte Schriften, 111 Band Studien zur Geschichte des Deutsches
Geistes. Leibniz und sein Zeitalter. Friedrich der Grosse und die Deutsche Aufkldrung. Das
Achtzehnte Jahrhundert und die geschichtliche Welt, Stuutgart, B.G. Teubner
Verlagsgesellschaft, 1959.

DOBBEK Wilhelm, « Die coincidentia oppositorum als Prinzip der Weltdeutung bei J.G.
Herder wie in seiner Zeit », in Hans Dietrich Irmscher, Herder-Studien, ed. by Walter Wiora
(Wiirzburg, Allemagne: Holzner, 1960).

DURBECK Gabriele, Einbildungskraft und Aufkldrung: Perspektiven der Philosophie,
Anthropologie und Asthetik um 1750 (Walter de Gruyter, 1998).

DREIKE Monika Beate, Herders Naturauffassung in ihrer Beeinflussung durch
Leibniz Philosophie, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1973.

EDEL Susanne, « Métaphysique des idées et mystique des lettres : Leibniz, Bohme et la
Kabbale prophétique », in Revue de ['histoire des religions, t. 213, n°4, (1996), Langue et
Kabbale. 443-466.

ENGELL James, The creative imagination. Enlightenment to Romanticism, London,
Harvard University Press. 1981.

FATTORI Marta, Etudes sur Francis Bacon, trad. par Thomas Berni, Paris, Presses
Universitaires de France, 2012.

FERRARIS Maurizio, La imaginacion, Madrid, Visor La Balsa de la Medusa, 1996.

KELLY Dean J., « Metachematizing Socrates: Hamann, Kierkerggard, and Kant on the
Value of the Enlightenment », in Hamann and The Tradition, edited by Lisa Marie Anderson,
[linois, Northwestern University Press, 2012.

KLEFFMANN Tom, Die Erbsiindenlehre in sprachteologischem Horizont, Tiibingen, J.C.
Mohr,1994.

FINK J. Karl, « A semiotics of Herder’s Zerstrute Bldtter » in Herders Rhetoriken im
Kontext des 18. Jahrhunderts. Beitrdige zur Konferenz der Internationalen Herder-
Gesellschaft Schloss Beuggen nahe Base 2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg,
SYNCHRON; 2014. p.175-156.
FLECK Cristina Juliane, Genie und Wahrheit. Der Geniegedanke im Sturm und Drang,
Marburg, Tectum Verlag, 2006.

FoTI Véronique M., « The Cartesian Imagination», in Philosophy and Phenomenological
Research, vol. XLVI, N° 4, (1986), 631-642.

FRANZBACH Martin, LessingsHuarte-Ubersetzung (1752). Die Rezeption und
Wirkungsgeshichte des Examen de ingenios para las ciencias (1575) in Deutschland,
Hamburg, De Gruyter, 1965.

297



FRANKE Ursula Franke, ‘Von Der Metaphysik Zur Asthetik. Der Schritt von Leibniz Zu
Baumgarten’, Akten Des II. Internationalen Leibniz-Kongresses, Hannover (1972). In:
Studia Leibnitiana, Wiesbaden, 1975, 229-240.

FREY Christiane, « Genie, Empfindung, Beruf. Herders Vom Erkennen und Empfinden der
menschlichen Seele wissenssoziologisch gelesen », in Herder Jahrbuch, (2008), 37-69.

FRIEDEMANN Fritsch, Communicatio Idiomatum. Zur Bedeutung einer Christologischen
Bestimmung fiir das Denken Johann Georg Hamann, Berlin-New York, De Gruyter, 1999.

FRITZ Martin, Vom Erhabenen: der Traktat ‘Peri Hypsous’ und seine dsthetisch-religiose
Renaissance im 18. Jahrhundert, Tiibingen, Allemagne: Mohr Siebeck, 2011.

FURST Gebhard, Sprache als metaphorischer Prozef3 : Johann Gottfried Herders
hermeneutische Theorie der Sprache, Tiibingen, 1988.

FUMAROLI Mark, L’4 ge de I’Eloquence, Genéve, Librairie Droz, 2002.

FUNKE Gerhard (Hrsg.), Die Aufkldrung : In Ausgewdhliten Texten Dargestellt und Eingeleitet
Sruttgart, Koehler, 1999.

FUBINI E., « La musica ebraica tra permessi e divieti nei commentari medievali » in Revista
Espaiiola de Filosofia Medieval, 6 (1999), 69-76.

GADAMER H. G. Volk und Geschichte im Denken Herders, Frankfurt am Main, Vitorio
Klostermann, 1942.

GAIER Ulrich, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgart-Bad Cannstatt,
Frommann-Holzboog, 1988.Ulrich Gaier, ‘«Nous Sommes Un Sensorium Commune
Pensant»: L’aspect Anthropologique de La Langue Chez Herder’, Revue Germanique
Internationale, 2003, 29-45.

GAJEK Bernhard, Sprache beim jungen Hamann, Europdische Hochschulschriften, Reihe
I, Deutsche Literatur und Germanistik Nr. 3. Bern, Herbert Lang, 1967.

.................................. , «Unwissenheit - Selbsterkenntnis - Genie: Hamanns Sokrates-
Deutung » in Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am
Main 1987.

GARRETT Don Garrett, ‘Reasons to Act and Believe: Naturalism and Rational Justification
in Hume’s Philosophical Project’, Philosophical Studies, 132.1 (2007), 1-16.

GESCHE Astrid, Johann Gottfried Herder. Sprache und die Natur des
Menschen,Wiirzburg, Koénighausen und Neumann, 1993.

GISI Lucas Marco, Einbildungskraft und Mpythologie. Die Verschrinkung von
Anthropologie und Geschichte im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 2007

GRASSI Ernesto, Macht des Bildes:Ohnmacht der rationalen Sprache. Zur Rettung des
Rhetorischen, Koln, M. DuMont Schauberg, 1970.

298



, Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendlindischen Denkens,
Germany, Athendum, 1979.

, Rhetoric as Philosphy, Pennsylvania State University Press, 1980.

GRAUBNER HANS, « Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s
Reception of Hume », Hume Studies, 15.2 (1989), 377-385.

, «,,Origines* Zur Deutung des Siindenfalls in Hamanns Kritik an
Herder », in Biickerburger Gespdche iiber Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte
Poschmann, Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln, 1989, pp.108-132.

, « Hamanns Asthetik des Erhabenen und die Wiederkehr des
Erhabenenim 20 Jahrhundert « in Die Gegenwértigkeit Johann Georg Hamanns. Acta des

achten Internationalen Hamann-Kolloquiums an der Martin Luther Universitit, Halle
Wittenberg, 202, Germany, PeterLang, 205, pp.215-230.

GREIF Stefan, « Herders’s Aesthetics and Poetics », in A Companion to the Works of
Johann Gottfried Herder, Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester,
Camden House, 2009, p. 142-164.

GOLDESTEIN Amanda Jo, « Irritable Figures. Herder’s Poetic Empiricism » in The
Relevance of Romanticism. Essays on German Romantic Philosophy, Edited by Dalia Nassar,
Oxford, Oxford University Press, 2014, p.273-295.

GOLDSTEIN Jan, « Enthusiasm or Imagination? Eighteenth Century smear words in
comparative national context » in Huntington Library Quarterly, Vol.60, No. 22 Enthusiasm
and Enlightenment in Europe, 1650-1850, (1977) 29-49.

GROSS Sabine and Gerhard SAUDER, (Hrsg.), Der frithe und der spdite Herder:
Kontinuitdt und / oder Korrektur, Sochtenau,Synchron, 2007.

GROTE Simon, «“Aisthesis” und Moralische Erziehung bei Alexander Gottlieb
Baumgarten», Aufkldrung, 20 (2008), 175-98.

GRUNDER Karlfried, Figur und Geschichte. J.G. Hamanns Biblische Betrachtungen als
Ansatz einer Geschichtsphilosophie, Freiburg, Karl Alber, 1958.

GUARDIA J.M., Essai sur | ‘ouvrage de J. Huarte: «Examen des aptitudes diverses pour
les sciencesy Paris, A. Durant, 1855.

GUNTHER Jacoby, Herder als Faust: Eine Untersuchung, Leipzig, Felix Meiner Verlag,
1911.

GUSDOREF Georges, Les origines de I’herméneutique, Paris, Payot, 1988.

HAZARD Paul, La crise de la conscience européenne (168-1715), Paris, Boivin et Cien,
1944,

299



HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchungen zur Metaphysik
Erkenntnistheorie des jungen Herder (1763-1778),Hamburg, F. Meiner, 1994.

,«Historismus oder Methaphysik. Zur Herders Briickerburger
Geschichtephilosophie », dans BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder
Geschichte und Kultur, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann, 1994, 75-85.

HEINZ Marion & CLAIRMONT Heinrich, « Herder’s Epistemology », in A Companion to
the Works of Johann Gottfried Herder, Studies in German Literature, Linguistics, and
Culture, Rochester, Camden House, 2009.

HENNING Mehnert, « Der Begriff ,,Ingenio* bei Juan Huarte und Baltasar Gracian », in
Romanische Forchungen, 91 (1979), 270-280.

HERZ Andreas, Dunkler Spiegel - helles Dasein: Natur, Geschichte, Kunst im Werk Johann
Gottfried Herders, Heidelberg, C. Winter, 1996.

HAYMAN John G., « Shaftesbury and the Search for a Persona » in studies in English
Literature, 1500-1900, Vol. 10, No. 3, Restoration and Eighteenth Century (1970), 491-504.

HOBBS Catherine, Rhetoric on the margins of modernity: Vico, Condillac, Monboddo,
E.U., Southern Illinois, University Press, 2002.

HELMER Christina, The Trinity and Martin Luther. A Study on the relation between
genre, language and the trinity in Luther’s Works (1523-1546), Mainz, Verlag Philipp von
Zabern, 1999.

>« Luther’s Trinitarian hermeneutics and the Old Testament », in
Modern Theology, 18, 1 (2002) 49-72.

HILLAR Marian, From Logos to Trinity. The Evolution of Religious Beliefs from
Pyhtagoras to Tertullian, New York, Cambridge, 2012.

HOFFMAN Paul, Corps et ceeur dans la pensée des Lumieres, Strasbourg, Presses
Universitaires de Strasbourg, 2000.

HOFFMANN Volker, Johann Georg Hamanns Philologie : Hamanns Philologie zwischen
Enzyklopddischer Mikrologie und Hermeneutik, Stuttgart, Kohlhammer, 1972

HOGREBE Wolfram, « Erkenntnistheorie Ohne Erkenntnis », Zeitschrift Fiir
Philosophische Forschung, (1984), 545-59.

HUGEDE Norbert, La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens,
Geneve, Imprimerie Delachaux & Niestlé. 1957.

, L ’Epftre aux Colossiens, Genéve, Editons Labor et Fides, 1968.

, Saint Paul et La culture Grecque, Geneve, Editons Labor et Fides,
1966.

300



HUMBERT Paul, Etudes sur le Récit du Paradis et de la Chute dans la Genése, Neuchatel,
Secrétariat de I’Université.1940.

HOWELL Samuel Wilbur, Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, New York, Rusell
& Rusell, 1956.

HUZING Kilass, « Morphologische Idealismus. Herder als Gesalthermeneut », in Herder
und die Philosophie des Deutsches Idealismus, Fichte-Studien —Supplementa, (Hrsg.)
Marion Heinz, Amsterdam-Atlanta, Rodopi B.V., 1977.

HUIZINGA Johan, Le probleme de la Renaissance, trad. de Fréderic Schnegans, Espagne,
Casimiro Livres, 2015.

HUTCHINGS C.M., « The Examen de Ingenios and the Doctrine of Original Genius », in
Hispania; Vol. 19. No.2 (1936), 273-282.

IDEL Moshe, «Defining Kabbalah: The Kabbalah of the Divine Names », in Mystics of the
Book Themes, Topics, and Typologies, ed. by HERRERA R. A. New York, P. Lang, 1993,
pp.97-113.

, « Langage et Cabbale: de la cosmogonie a la épistémologie », in Revue de
[’histoire des Religions, (1996) N. 4. 279-284.

IRMSCHER Hans Dietrich, « Witz und Analogie als Instrumente des entdeckenden
Erkenntnis« dans Weitstrahlsinniges Denken. Studien zu Johann Gottfried Herder,

Herausgegeben von Marion Heinz und Violetta Stolz, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann,
20009.

,« Metodiche Aspekte in Herders Schriften », dans
BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte und Kultur, Wiirzburg,
Konigshausen & Neumann, 1994, 19-49.

, « Grundziige der Hermeneutik Herders » in Biickerburger
Gesprdche iiber Johann Gottfrid Herder, J.G. Maltush (Hrsg.) Biickeburg, Verlag
A.Grimme, 1973.

IRIARTE Mauricio, Dr. Juan Huarte de San Juan und sein Examen de Ingenios. Eine

Beitrag zur Geschichte der differentiellen Psychologie, Diss. Miinster; Druck der
Aeschendorffschen Buchdruckerei, 1938.

JAGER Michael, Die Asthetik als Antwort auf das Kopernikanische Weltbild. Die
Beziehungen Zwischen den Naturwissenschaften und der Asthetik Alexander Gottlieb

Baumgartens und Georg Friedrich Meiers, Hildesheim, New York, G. Olms, 1984.

JORGENSEN Sven-Aag, Johann Georg Hamann, Stuttgart,Metzler, 1976.

301



, « Hamann, Bacon, and Tradition » dans Orbis Litterarum, Tome

XVI, Fasc.1-2 (1961) 49-72.

, « Hamanns hermeneutische Grundsétze » dans Aufkldrung und

Humanismus, Richard Toellner (Hrsg.) Heidelberg, Lambert Schneider, 1980.

, « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik
iiber Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloise» dans Text &
Context, Themaheft: Aufkldrung und Sinnlichkeit in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts,
Kopenhagen,Wilhelm Fink, 1981.

, « Zu Hamanns Stil » en Johann Georg Hamann, Reiner Wild
(Hrsg) Wege der Forschung, Band 511, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,
1978.

, « Notes de Lecture et Collage » trad. Elisabeth Déculot, dans
Querdenker der Aufkldrung. Studien zu Johann Georg Hamann, Gottingen, Wallstein
Verlag, 2013.

» ,,Wenn sie wiiste, wie ich Buchstabire.” Herder als
Dolmetscher Hamans in der ,,Aeltesten Urkunde* », in Biickerburger Gespdche iiber Johann
Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln,
1989, 98-107.

JOST Leonhard Siegfried, Die Afassung der Sprache als Energeia, Bern, Verlag Paul
Haupt, 1960.

KIND John Louis, Edward Young in Germany: historical surveys, influence upon German
literature, ed. by William H. Carpenter, New York, Columbia University Press, 1906.

KLEIN Robert, La forme et l'intelligible. Ecrits sur la Renaissance et l’art moderne, Paris,
Gallimard, 1970.

KLEIN Jiirgen, « Genius, Ingenium, Imagination: Aesthetic Theories of Production from
the Renaissance to Romanticism », in The Romantic Imagination, edited by Frederick
Burwick and Jiirgen Klein, Amsterdam-Atlanta, Editions Rodopi, 1996, 19-43.

KNoLL Renate, Johann Georg Hamann und Friedrich Heinrich Jacobi, Heidelberg, Carl
Winter, 1963.

KLOSSOWSKI Pierre, Le mage du nord. Johann Georg Hamann, Paris, Fata Morgana, 1988.

KOEPKE Wulf and SAMSON B. Knoll (ed.) Johann Gottfried Herder, innovator through
the ages, Bonn, Bouvier Verlag. H. Grundmann, 1982.

302



KOEPKE Waulf (ed.), Johann Gottfried Herder. Academic disciplines and the pursuit of
Knowledge, Columbia, Camden House, 1996.

KOEPP Wilhelm, Der Magier unter Masken. Versuch eines neuen Hamannbildes,
Gottingen, Vandenhoeck Ruprecht, 1965.

KOSELLECK Reinhart, Le regne de la critique, trad., Hans Hildenbrand, Paris, Ed. de
Minuit, 1979.

KRACHT Thomas, Erkenntnisfragen beim Jungen Hamann, Frankfurt, RG Fischer, 1981.

KREBS Roland, « Herder, Goethe und die &sthetische Diskussion um1770. Zu den
Begriffen "énergie" und "Kraft" in der franzosiche und deutsche Poetik » in Goethe
Jahrbuch, Band 111, (1985), 83-96.

...................... , « Le dialogue critique de Herder avec Diderot et Helvétius », in Revue
Germanique Internationale, 20 (2003) 75-86.

KRISTELLER Paul Oskar, « The modern system of the arts: A study in the history of
aesthetics [ », in Journal of the History of Ideas, (1952)

KNODT Eva, « Hermeneutics and the End of Science: Herder’s Role in the Formation of
Natur and Geisteswissenschafteny, in Johann Gottfried Herder: Academic Disciplines and
the Pursuit of Knowledge, ed. by Wulf Koepcke (Columbia, Etats-Unis d’Amérique: Camden
House, 1996).

KUSTERS Marie-Theres, Inhaltsanalyse von J. Georg Hamanns Aesthetica in nuce,
Deutschland, Potsberg Bottrop 1936.

LEFEBVRE René, « La crise de la PHANTASIA. Originalité des interprétations, originalité
de Aristote », dans, De la Phantasia a [ ’imagii,aation, sous la direction de Danielle Lories et
Laura Rizzerio, Louvain-Namur-Paris-Dudle, Editions Peeters/Socité des Etudes Classiques,
2003, 31-36.

LESSENICH Rolp P., Dichtungsgeschmack und Alterbrdiische Bibelpoesie im 18.
Jahrhundert, Deutschland, Bohlau Verlag Koln Graz, 1967.

LEVENTHAL Robert, « Diskursanalytische Uberlegungen zum Wissenschaftsbegriff beim
frithen Herder », dans BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte
und Kultur, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann, 1994, 117-129.

LICHTENSTEIN Ernst, ZurEntwicklung des Bildungsbegriffs von Mesiter Eckhart bis
Hegel, Quellen & Mayer, Heidelberg,1966.

LIEBRUCKS Bruno, Sprache und Bewufsein, Bande 1. Einleitung Spannweite des
Problems. Von den undialektischen Gebilden zur dialektische Bewegung, Frankturt am
Main, Akademische Verlagsgesellschaft, 1964.

LEIBRECHT Walter, Gott und Mensch bei Johann Georg Hamann, Kassel, Carl
Bertelsmann Verlag, 1958.

303



LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », in Renaissance Quarterly, 67 (2014),
113-163.

LINN Marie-Luise, «A. G. Baumgartens Aesthetica und die antike Rhetorik», dans Shanze
Helmut (Hrsg.) Rethorik. Beitrdge zu ihrer Geschichte in Deutschland vom 16-20.
Janrhundert, Frankfurt am Main, Athendum Fischer Taschenbuch, 1974, 105-125.

LUMPP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der
Dichtkunst. Mit einem Kommentar zur Aesthetica in nuce, Tiibingen, Max Niemeyer, 1970.

LUPKE Von Johannes, « Metahysics and Metacritique: Hamann's Understanding of the
Word of God in the Tradition of Lutheran Theology «, in Johann Georg Hamann and Tra-
dition, edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University Press, 2012.

MAGNARD Pierre, « imago Dei, imago mundi », in Figures. Miroirs et Reflets. Cahier du
Centre de recherche sur I’image, le symbole, le mythe, n. 4, (1989), 47-64.

MARKWARDT Bruno, J.G.Herders « Kritische Wilder », Leipzig, Quelle & Meyer, 1925.

MARTINSON Steven D., « Herder’s Life and Works » in A Companion to the Works Johann

Gottfried Herder. Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester, Camden
House, 2009, 15-41.

MAUERE Michael, « Ganz Ohr. Zu Herders Theorie der Sinne als Grundlegung jeder
Antropologie », in Herder Jahrbuch, (2010) 56-72.

MESTRE ZARAGOZA M., « La théorie des passions de Juan Vives » in Les Passions a
[’Age Classique, sous la direction de Pierre Frangois Moreau, Paris, Puf, 2006.

MENGES Karl, «,(...) daB der Gedanken am Ausdruck klebe*: Vom Sprechen und
Schreiben bei Herder», BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte
und Kultur, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann, 1994, 75-86.

METZKE Erwin, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 18. Jahrhunderts, Halle,
Max Niemeyer, [1934] 1984.

,Coincidentia oppositorum: gesammelte Studien zur
Philosophiegeschichte , Karlfried Griinder (hrgs) Witten, Luther-Verlag, 1961.

,« Kant und Hamann » in Johann Geor Hamann, Reiner Wild (Hrsg.)
Darmstadt,Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, 233-263.

MIIKKA E. Anttila, Luther’s Theology of Music. Spiritual Beauty and Pleasure, Berlin-
Boston, De Gruyter, 2013.

MILBANK John, « Pleonasm, Speech, and Writing. Hamann’s Einglish Sources », in J.G.
Hamann und England. Hamann und die englischsprachige Aufkldrung. Acta des siebten
Internationalen Hamann-Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main, Peter
Lang, 1999, pp 165-195.

MINOR Jacob, Johann Georg Hamann in seiner Bedeutung fiir die Sturm und Drangeriode,
Riitten & Loening, Frankfurt a/M, 1881.

304



MINTER Catherine J. Minter, ‘The Concept of Irritability and the Critique of Sensibility in
Eighteenth-Century Germany’, The Modern Language Review, 106.2 (2011), 463-76.

MIRBACH Dagmar, « Alexander Gottlieb Baumgarten: ,,Gnoseologie Rhetorik*
Baumgartens Rethorik im Spannungsfels von cognitio und propositio », in Herders
Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts. Beitrdge zur Konferenz der Internationalen
Herder-Gessellschaft. Schloss Beuggen nahe Basel 2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg,
Synchron, 2014, 93-127.

MOREAU Joseph, « Tradition et Modernit¢ dans la Pensée de Leibniz », in Studia
Leibnitiana, 4.1 (1972), 48-60.

MORIZOT Jaques, Qu ‘est-ce qu ‘une image? Paris, J. Vrin, 2005.

MORRIS David B., The religious Sublime. Christian Poetry and Critical Tradition in 18"-
Century England, Lexington (Ky.), The University press of Kentucky, 1972.

MOSER Walter, « Herdes System of Metaphors in the Ideen » in Johann Gottfried
Herder. Innovator Through The Ages, Boon, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1982, p.
102-134.

MOUSTAKES Ulrich, Urkunde und Experiment. Neuzeitliche Naturwissenschaft im
Horizont einer hermeneutischen Theologie der Schopfung bei Johann Georg Hamann,
Berlin-New York, De Gruyte, 2003.

MULDER-BACH Inka, « Kommunizierende Monade. Herders literatisches Universum »,
in Sinne und Verstande.Asthetische Modellierungen der Wahrnehmung um 1800, (hrgs.)
Caroline Welsh, Christina Donwoski, Susanna Lulé, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann,
2001, 41-52.

MULLER Cristina, « Rhétorique de I’ingenium et personnalité littéraire », in Emerita
Revista de Lingiiistica y Filologia Clasica (EM) LXIX 2,(2001), 319-346.

MULLER Ernst, Asthetische Religiositit und Kunstreligion in den Philosophie von der
Aufkldrung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin, Academie Verlag, 2004.

MULLER-BLATTAU Josef, Hamann und Herder in ihren Bezichungen zur Musik,
Konigsberg, Grife u. Unzer, 1931.

NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, Cambridge, Published
by The Modern Humanities Research Association, 1970.

, « Herder and Francis Bacon », in The Modern Language Review, (1968),
267-83.

NUZZO Angelica, « Kant and Herder on Baumgarten's Aesthetica», in Journal of the
History of Philosophy, Vol. 44, N°.4 (2006) 577-579.

O’Flaherty James C., « Hamann’s Concept of the Whole Man », in The German Quarterly,
Vol. 45, No. (1972), 253-269.

305



........................... ,«The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische
Denkwiirdigkeiten” and Nietzsche’s “Die Geburt Der Tragddie” », in Monatshefte, 64.4
(1972), 334-48.

,Unity and Language a Study in the Philosophy of Johann Georg
Hamann, Chapel Hill, University of North Carolina, 1952.

PARRET Herman, « From the Enquiry (1757) to the Kritisches Waldchen (1769). Burke
and Herder on the division of senses », in The Science of Sensibility: Reading Burkes
Philosophical Enquiry, ed. M Deckart USA, Springer, 2009, p.91-107.

PENISSON Pierre, « Trieb et Energie chez Herder », Revue Germanique Internationale,
(2002), 45-52.

PIERRON lJean-Philippe, Les puissances de | imagination. Essai sur la fonction étique de
l'imagination, Paris, les Editions du Cerf, 2003.

PLATON, Le Banquet, traduction et présentation par Luc Brisson, Editions Flammarion,
Paris, 2007.

POPKIN Richard Henry, Histoire du scepticisme d’Erasme a Spinoza, trans. by Christine
Hivet, Paris, Presses Universitaires de France, 1979.

RATHMANN Janos, « Die Hamann-Herder Beziehung und ihre Beeinflussung durch die
Deutung der Ursprung der Sprache », in Biickerburger Gespdche tiber Johann Gottfried
Herder 1983, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, Germany, Verlag C. Bosendahl Rinteln, 1984.

REDMOND M., «The Hamann—Hume Connection», Religious Studies, 23.01 (1987), 95—
107.

RICKEN Ulrich, « Sprachtheorie als Aufkldrung und Gegenauftklarung » in Aufkldrung und
Gegenaufklirung in der Europdischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis

zur Gegenwart, Jochen Schmidt (Hrsg.), Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,
1989.

......................... , « Le Probléme de la Métaphore et la Controverse sur I’imagination a I’Age
Classique » in, Recherches sur La Philosophie et Le Langage, 9, (1988), 120-137.

.................... , Grammaire et Philosophie au siecle des Lumieres. Controverses sur le
["ordre naturel et la clarté du frangais, Lille, PUL, 1978, p.11.

..................... , « Réflexions du XVIII® siécle sur I'abus des mots » in Mots, Abus de
mots dans le discours. Désabusement dans l'analyse du discours, n°4, (1982).

RICOEUR Paul, « La Bible et L’imagination » in Revue de Historie et de Philosophie
Religieuse, No. 4, (1982).

..................... , Cing études herméneutiques: textes publiés aux Editions Labor et Fides
entre 1975 et 1991, Genéve, Labor et Fides, 2013.

306



RINGLEBEN Joachim, Arbeit am Gottesbegrif.- Band Il Klassiker der Neuzeit, Tiibingen,
Mohr Siebeck, 2005.

, « Gott als Schrifsteller. Zur Geschichte eines Topos » in Johann
Georg Hamann. Autor Und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann-
Kolloquium Im Herder-Institut Zu Marburg/Lahn 1992, Bernhard Gajek (Hgrs.). Beitrdge
Zur Deutschen Sprach und Literaturwissenschaft. Reihe B, Untersuchungen 61, Frankfurt-
am-Main Berlin Ber, P. Lang, 1996, p. 215-275.

RIVERS Isabel, Reason, Grace, and Sentiment : A Study of the Language of Religion and
Ethics in England, 1660-1780. 2, Shaftesbury to Hume, Cambridge, Cambridge University
Press 2000.

ROBERTS F. Corey, « J.G. Hamann's Historical Language » in Herder Jahrbuch/Herder
Yearbook, (Hrsg.) Wulf Koepke und Karl Menges, VIII (2006), 129-132.

RUDOLPH Andre, Figuren Der Ahnlichkeit :Johann Georg Hamanns Analogiedenken im
Kontext Des 18. Jahrhunderts, Max Neymayer Verlag, Tiliningen, 2006.

ROSS W.D., Aristote, trad. Samuel Jean, Paris, Editions des Archives Contemporaines,
2000.

SANSONETTI Giuliano, «For a history of effects: Hume and German anti-rationalism» in
I Castelli di Yale, X1, (2011). 61-69.

SAUDER Gerhard, (Hrsg.), Theorie der Empfindsamkeit und des Sturm und Drang,
Stuttgart, Reclam, 2003.

SAUDER Gerhard, Empfindsamkeit. Band [ Voraussetzung und Elemente, Stuttgard,
Metzler, 1975.

SCHAARSCHMIDT llIse, Der Bedeutungswandel Der Worte ‘Bilden’ Und ‘Bildung’ in
Der Literatur-Epoche von Gottsched Bis Herder, 1931.

SCHNEPF Robert; « Huarte de San Juan und Suérez : Lachen im spanischen Humanismus
ind in der Spétscholastik » in Klassische Emotionstheorie. Von Palton bis Wittgestein, Hilge
Landweer und Ursula Renz, (Hg.) Berlin-New York, Walter de Gruyer, 2010.

SCHMIDT Horst-Michael, Sinnlichkeit und Verstand: Zur Philosophischen und
Poetologischen Begriindung von Erfahrung und urteil in Der Deutschen Aufkldrung
(Leibniz, Wolff, Gottsched, Bodmer und Breitinger, Baumgarten), Miinchen, W.Fink, 1982.

SCHMIDT Jochen, Die Geschichte des Genie-Gedankes in der deutschen Literatur,
Philosophie und Politik 1750-1945, Band 1, Darmstadt, Wissenschftliche Buchgesellschatft,
1988.

SCHINGS Hans Jiirgen, Melancholie und Aufkldrung. Melancholiker und ihre Kritiker in
Erfahrungsseelenkunden, Stuttgart, Metzler, 1977.

SCHIEWER Gesine Leonore, Lamberts semiotische Wissenschaft und ihre Diskussion bei

307



Herder, Jean-Paul und Novalis, Max Neimeyer Verlag, Tiibingen, 1996.

SCHLUTER Hermann, Das Pygmalion-Symbol bei Rousseau, Hamann, Schiller. Drei
Studien zur Gesitesgeschichte der Goethezeit, Ziirich, Juris Druck, 1968.

SCHMIDT- BIGGEMANN Wilhelm, Philosophia perennis: Historische Umrisse
abendldndischer Spiritualitit in Antike, Mittelalter und Friiher Neuzeit Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1998.

............................................................ ; « Christologische Poesie. Bemerkungen an Hamanns
Aesthetica in nuce « in Ach so verstehen wir. Texten tiber das Verstehen. Magus Tage in
Miinster, (Hrsg.) Sussane Schulte, Deutschland, Waxmann, 2014.

SCHMITD-HABERKAMP Barbara, Die Kunst der Kritik. Zum Zusammenhang von Ethik und
Asthetik bei Shaftesbury, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 2000.

SCHMITZ Ursula, Dichtung und Musik in Herders Theoretischen Schriften, Koln,
Kleikamp,1960.

SCHMITZ-EMANS M., « Leben-Zeichen. Am Rande des Verstummes. Motive der
Schprachrelexion bei J.H. Hamann und Erns Jandl », in Poetica, 24, (1992), 62-89.

SCHUTZE Martin, « Herder’s Conception of Bild », Germanic Review, 1 (1926), 21-35.

SCHWARZBACH Bertram Eugene, « Les adversaires de la Bible » dans Le siécle des
Lumieres et la Bible, sous la direction d’Yvon Belaval-Dominique Bourel, Paris, Editions
Beauchesne, 1986.

SCHICK Edgar B., « Art and Science: Herder’s Imagery and Eighteenth-Century Biology
», in German Quarterly, (1968) 356-368.

SCHNUR Herald, Scheleiermachers Hermenutik und Ihre Vorgeschichte im 18
Jahrhundert. Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder und F. Schlegel, Stuttgart, J.B
Metzler, 1994.

SCHOBERTH Wolfgang, Geschdpflichkeit in der Dialektik der Aufkldrung. Zur Logik der
Schopfungstheologie bei Friedrich Christoph QOetinger und Johann Georg Hamann,
Evangelium und Ethik Bd. 3, Germany, Neukirchener, 1994.

SEILS Martin, Wirklichkeit und Wort bei Johann Georg Hamann Stuttgart, Calwer, 1961.

SIEVERS Harry, Johann Georg Hamanns Bekehrung.Ein Versuch, sie zu verstehen,
Ziirich, Zwingli-Verlag, 1969.

SIMON Josef, « Spuren Hamanns bei Kant ? », in Hamann, Kant, Herder: Acta des vierten
Internationalen Hamann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn, Frankfurt am

Main, Peter Lang, 1985.

308



SIEGEL Carl, Herder als Philosophe, Sttugard und Berlin, J.G: Gottasche Buchhanlung.
1907.

STAIGER Emil, Stilwandel: Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit, Zurich-Freiburg :
Atlantis Verlag, 1963.

STAROBINSKI Jean, « Jalons pour une histoire du concept d’imagination » dans L ‘@il vivant
II. La relation critique, Paris, Gallimard, 1970.

STAROBINSKI Jean, Le reméde dans le mal. Critique er légitimation de ’artifice a l’age
des Lumieres, Paris, Gallimard, 1988.

STEPHEN H. Daniel, «The Philosophy of Ingenuity: Vico on Proto-Philosophy»,
Philosophy & Rhetoric, vol.18 N°.4 (1985), 236-243.

STREMINGER Gerhard, « Hume’s Theory of Imagination », Hume Studies, 6 (1980), 91-
118.

STRASSLE Urs, Geschichte, geschichtliches Verstehen und Geschichts-schreibung im
Verstindnis Johann Georg Hamanns: eine entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der
Werke zwischen 1756 und 1772, Bern, Suisse: H. Lang, 1970.

STOLLBERG Armne Stollberg, Ohr und Auge - Klang und Form: Facetten einer
musikdsthetischen Dichotomie bei Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz
Schreker (Stuttgart, Allemagne: Franz Steiner Verlag, 2006).

STRICH Fritz, Die Mythologie in der deutschen Literature von Klopstock bis Wagner,
Bande I, Halle, Niemeyer, 1910.

STUNKEL Knut Martin, « Asthetische Geologie. Die Frage nach der Wahrheit bei Johann
Georg Hamann », in Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie und Religionsphilosophie,
Vol.49, 2 (2007), 156-182.

SWAIN Charles W., « Hamann and the Philosophy of David Hume », Journal of the History
of Philosophy, 5.4 (1967), 343-51.

SWAIN SCOTT R., «The Trinity in the Reformers », en The Oxford Handbook of Trinity,
ed. by Gills Emery and Matthew Levering, Oxford, Oxford University Press, 2011, p.227-
237.

TEDESCO Salvatore, « A.G. Baumgartens Asthetik im Kontext der Aufklirung:
Metaphysik, Rhetorik Anthropologie », in Aufkldrung, 20 (2008), 137-50.

TEULADE Anna, « Le corps prédicateur. Mélancolie et hétérodoxie dans El examen de
ingenios de Juan Huarte de san Juan (1575) », in Etudes Epistéme. Revue de littérature et de
civilisation (XVI¢ XVIII¢siecles). 28 (2015), 1-16.

TILLIETTE Xavier, « Hamann und die Engelsprache. Uber eine Stelle der AESTHETICA
IN NUCE », in Johann Georg Hamann.Acta des Internationalen Hamann-Colloquiums in

309



Liineburg 1976. Mit einem Vorwort von Arthur Henkel (Hrsg.) Bernhard Gajek, Frankfurt
am Main, Vittorio Klostermann, 1979, pp.66-76.

TRABANT Jiirgen, Europdisches Sprachdenken. Von Platon bis Wittgenstain, Deutschland,
Verlag C. H. Beck, 2006.

, Vico’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate
by Sean Ward, London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004.

, « Herder’s Discovery of the ear », in Herder Today Contributions from
the International Herder Conference 1987 Stanford, Berlin-New York, De Gruyter, 1990,
345-366.

TROUSSON Raymond, Socrate devant Voltaire, Diderot et Rousseau. La Conscience en
face du mythe, France, Minard, 1967.

THOUARD Denis, « Stylistique herméneutique: J.G. Hamann », in Textes & Cultures, 2003.

TUVESON Ernest L., The imagination as a Means of Grace. Locke and the Aesthetics of
Romanticism, New York, Gordian Press, 1974.

UTZ Peter, Das Auge und das Ohr im Text: literarische Sinneswahrnehmung in der
Goethezeit, Minchen, W. Fink, 1990.

VALENTIN Jean Marie, « De Leibniz a Vico. Contestation et restauration de la rhétorique
(1690-1730) », in Histoire de la Rhétorique dans |’Histoire Moderne (1450-11930), édition,
par Marc Fumaroli, Paris, Presse Universitaire de France, 1999, pp.823-8575.

VERMEIR Koen and FUNK Deckard Michael (editors), The science of sensibility:
Reading Burke's Philosophical Enquiry, Dordrecht- Heidelberg -London, Springer, 2012.

VINGE Luise, The Narcissus Theme in Western European Literature up the Early 19th
Century, Lund, Gleerups, 1967.

VoN STEIN Karl H., Die Entstehung Der Neueren Asthetik, Sttutgard, Cotta J.G. 1964.

WACKERNAGEL Wolfgang, Ymagine Denunari. Ethique et métaphysique de ['abstraction chez
Maitre Eckhart, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1991.

WATKINS Holly, « From the mine to the shrine. The critical origins of musical deep », in
19-ht. Century Music, Vol.27. N.3 (2004) 179-207.

WILD Reiner., « Natur und Offenbarung. Hamanns und Kant gemeinsamer Plan zu einer Physik fiir
Kinder » in Geist und Zeichen.Festschrift fir Arthur Henkel zu einem sechzigsten Geburstag
dargebracht von Freunde und Schiilern. (Hrsg.) Herber Anton, Bernhard Gajek, Peter Pfaff,
Heidelberg, Carl Winter Universititsverlag, 1977, p.452-468.

WOHLFART Giinter, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann,
Humboldt, Hegel, Freiburg-Miinchen, Karl Albert, 1984.

WUNENBURGER Jean Jaques, Philosophie des images, Paris, Press Universitaire de
France, 2007.

310



WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung fiir die englische Literatur des 18 Jhs.
Der Moralist und die literarische Form, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1960.

ZAMMITO John, «Physiological Psychology: Herder’s Engagement whit Haller in the
1770s» dans Der friihe und der spdite Herder: Kontinuitit oder Korrektur.Beitrige zur
Konferenz der Internationales Herder-Gesellschaft Saarbriicken 2004, S6chtenau, Synchron,
2007.

ZUCKERT Rachel, « Herder and Philosophical Naturalism », in Herder Jahrbuch, 12
(2014) 125-144.

311



" ‘ H | | Ma. del Rocio YESCAS MARTINEZ ECOLE

| — L —, DOCTORALE
\ de Strasbourg ‘

Le ton de ’ame

L’image et ’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder

RESUME

Dans cette thése nous abordons la relation entre I’image et I’imagination chez Johann Georg
Hamann (1730-1788) et Johann Gottfried Herder (1744-1803). La particularit¢ de leur
approche est la mise en cause de I’étroite liaison de I’image et sensibilité et la notion de
I’image comme langage. Dans les ouvrages qui constituent le corpus de notre travail, il est
possible de discerner tres spheres de réflexion ou I’image a une importance si déterminante:
la religieuse, la philosophique et la rhétorique. Dans Aesthetica in nuce (1762) et Vom
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (1774, 1775, 1778) se trouvent les
prémisses du tournant épistémique que vise la perspective réductionniste et rationaliste de la
connaissance. Dans ce tournant I’image acoustique et I’imagination gagnent une place
essentielle.

Mots clés

image, imagination, connaissence, langage, ingenium, Hamann, Herder.

ABSTRACT

The tone of the soul. The image and the imagination in Johann Georg Hamann and Johann
Gottfried Herder, addresses the relationship between image and imagination in the thought
of J.G. Hamann and J.G. Herder. The singularity of the approach of both german philosophers
is the close connection of the image and sensibility and the definition of the image as
language. The work of Hamann Aesthetica in nuce (1762) and the work of Herder, Vom
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (1774, 1775, 1778) represent a new
epistemological model that is based on the holistic view of human being. In this model, the
image acustic and the imagination becomen the tow arguments for the assumption that the
images and the activity of imagination create all knowledge of the world.

Key words

image, imagination, knowledge, language, ingenium, Hamann, Herder.

312

DES HUMANITES



