
 UNIVERSITÉ DE STRASBOURG

ÉCOLE DOCTORALE DES HUMANITÉS 

Faculté de Philosophie 

CREPHAC 

Centre de recherches en philosophie allemande et contemporaine 

EA2326 

THÈSE présentée par :

Ma. del Rocío YESCAS MARTÍNEZ 
soutenue le 5 décembre 2018

Le ton de l’âme 

L’image et l’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder 

THÈSE dirigée par : 

M. Franck FISCHBACH

Rapporteurs :

M. Christian BERNER

M. Denis THOUARD

Examinateur :

M. Gérard BENSUSSAN

2018-2019



 

Le ton de l’âme 

L’image et l’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder 

 

Table de matières 

Introduction                                                                                                                         1 

Partie I 

Du réductionnisme rationaliste vers une perspective holistique de la connaissance 

 

Chapitre I 

La critique de la connaissance d’après Hamann  dans Sokratische Denkwürdigkeiten            

1.0 Introduction                                                                                                                     30 

1.1La figure de Socrate: entre rationaliste et mélancolique                                                  46 

a) Le Socrate rationaliste de Shaftesbury                                                                             

b) Le Socrate mélancolique de Hamann 

1.2 La connaissance et la connaissance de soi                                                                      64 

1.3 La croyance et la sensation: l’entendement croyant                                                       75 

 

Chapitre II  

La critique de la connaissance d´après Herder dans Vom Erkennen und Empfinden in der 
Menschlischen Seele 

 

2.0 Introduction                                                                                                                       101 

2.1 Herder et Leibniz                                                                                                           114 

2.2 Le ton : « eine musicalische Monadologie »                                                                 125 

2.3 « fühlendeMonade »                                                                                                      131 

 



 

Partie II 

L’image et l’imagination dans la pensée philosophique 

 

Chapitre III 

La connaissance et le langage dans Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in kabbalistischer 
Prose 

3.0 Introduction                                                                                                                  138 

3.1L’image et sensibilité                                                                                                    158 

3.2 L’image et l’imagination                                                                                              174 

3.3 Bild: analogie, signe, symbole                                                                                      191 

Chapitre IV  

La connaissance dans Vom Erkennen und Empfinden der Menschlischen Seele 

4.0 La theorie de l’ ame : « eine sympathetische Kraft »                                                    227 

4.1: L’image et l’imagination : « ein lichtes Eins »                                                            231 

 

Partie III 

L’image et l’imagination dans la tradition rhétorique humaniste 

Chapitre V 

Hamann et Herder: lecteurs de Juan Huarte et Francis Bacon 

5.0 Introduction                                                                                                                  236 

5.1 L’ingenium dans Examen de Ingenios para la Ciencias  

       et le Génie dans Sokratische Denkwürdigkeiten                                                         245 

5.2 Mémoire-imagination-entendement                                                                             251 

5.3 L’ingenium, l’imagination, le langage                                                                         260 

5.4 Hamann : entre Huarte et Bacon                                                                                  266 

5.5 Huarte et Herder : l’ingenium et l’anthropologie                                                         279 



 

5.6 Le génie et l’image                                                                                                       281 

Conclusion                                                                                                                         284 

Bibliographie                                                                                                                     288 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

 

INTRODUCTION 

 

« Die Einbildungskraft nimmt und schaffet und bildet und dichtet...» 

J. G. Herder 

« Aus der productiven Einbildungskraft müssen alle innern Vermögen und Kräfte-und 
alle äußer Vermögen und Kräfte deduziert werden. » 

Novalis  

 

Tout au long de la tradition philosophique l’imagination a été disqualifiée, tantôt dans 

la morale, tantôt dans la théorie de la connaissance, tantôt dans la métaphysique. L’image, 

considérée comme une copie de la réalité et une fiction, a également été la cible des 

philosophes.1 Sans doute, dans la pensée philosophique moderne, l’épistémologie de David 

Hume fournit les principes pour une revalorisation et reconnaissance des pouvoirs de cette 

disposition humaine.2 Cette revalorisation épistémique de l’imagination est déjà établie dans 

la première moitié du XVIIIe siècle dans la pensée philosophique.3 

Mais, si la théorie de Hume est d’une importance cruciale pour l’épistémologie de 

Herder, en même temps, elle contient aussi les principes d’un rapport ambigu à cette 

disposition humaine qui, à cette époque-là, devait être limitée moralement et corrigée par la 

raison.4 De fait, les études plus récentes sur Hume reconsidèrent la relation dichotomique 

qu’il a établie entre la raison et l’imagination, contrairement aux interprétations 

traditionnelles, pour lesquelles la raison serait éclipsée par le pouvoir de l’imagination.5 La 

                                                           
1 PIERRON Jean-Philippe, Les puissances de l´imagination. Essai sur la fonction éthique de l’imagination, 
Paris, les Éditions du Cerf, 2003, p.37. 
2 Dans sa théorie de l’imagination, Hume considère cette disposition humaine comme le fondement (i.e. le 
soubassement) de la croyance dans les relations causales, en ce qui concerne les questions de faits et le lien 
entre l’impression et l’idée. STREMINGER Gerhard, «Hume’s Theory of Imagination», Hume Studies, 6 (1980), 
91-118. ROCKNAK Stefanie, Imagined causes. Hume’s conception of objects, New York- London, Springer, 
2013, p. 44-46, 107-111. 
3 DÜRBECK Gabriele, Einbildungskraft und Aufklärung: Perspektiven der Philosophie, Anthropologie und 
Ästhetik um 1750, Tübingen, Max Niemayer Verlag, 1998, p. 110. Dans cette étude, on trouve des auteurs 
comme Malebranche, Shaftesbury, Wolff, Muratori, mais pas Hume.  
4 Ibid. p. 118. BOWRA Cecil Maurice, The Romantic Imagination, London, Oxford Paperbacks, 1950, p.15.  
5 Voir GARRETT Don, « Reasons to Act and Believe: Naturalism and Rational Justification in Hume’s 
Philosophical Project », Philosophical Studies, 132.1 (2007), 1-16. 



2 
 

réévaluation de cette faculté reste inachevée dans le domaine de la théorie de la connaissance 

et, en définitive, pour de nombreux philosophes des Lumières, l’imagination représente 

encore « la faiblesse de l’homme soumis à ses désirs et à ses craintes. »6 La disqualification 

de l’imagination persiste, peut-être parce que, comme l’affirme Starobinski, « son domaine 

est le paraître et non l’être. »7 

À cet égard, Dilthey affirme que l’Aufklärung et plus largement la culture allemande, 

ont été imprégnées par la philosophie de Leibniz, laquelle se distinguait par son caractère 

esthétique.8 Les principes philosophiques-esthétiques, qui ont une importance fondamentale 

pour la compréhension de la pensée de Herder, se trouvent dans Von der Glückseeligkeit 

(1698). C’est ici que Leibniz développe certaines idées qui occuperont une position centrale 

dans l´écrit trois fois rédigé Vom Erkennen und Empfinden in der menschliche Seele,9 texte 

qui est par ailleurs considéré comme le Grand-Œuvre philosophique de Johann Gottfried 

Herder (1744-1803).  

Dans Von der Glückseeligkeit, Leibniz présente ce qu’on peut nommer ses idées 

esthétiques sous la forme d’une chaîne de définitions de concepts philosophiques comme, 

par exemple, la beauté (Schönheit), la force (Kraft) ou la perfection (Vollstellung). Pour 

Leibniz, explique Dilthey, « die Einheit in der Mannigfaltikeit» est considéré comme une loi 

du monde. La réalité est constituée de forces et chaque être est une force, laquelle forme, à 

partir d’une pluralité, un ordre qui est défini comme la beauté : « Bei aller Kraft, je größer 

sie ist, je mehr zeiget sich dabei Viel aus einem und in einem, indem Eines Viele außer sich 

reagiert und in sich vorbildet. »10 

                                                           
6 DELON Michel, L’idée d’énergie au tournant des lumières (1770-1820), Paris, PUF, 1988, p. 344. 
7 STAROBINSKI Jean, « Jalons pour une histoire du concept d’imagination », in L’œil vivant II. La relation 
critique, Paris, Gallimard, 1970, p.17. 
8 « Wie Descartes dem französichen Geistes seine Richtung gegeben, wie Locke den einglischen bestimmt hat, 
so ist Leibniz der Führer unserer gesitigen Kultur geworden. » DILTHEY Wilheim, Leibniz und sein Zeitalter, 
Stuutgart, B.G. Teubner Verlagsgesellschaft, 1959, p. 62. 
9 Übers Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele, (1774); Vom Erkennen und Empfinden, den zwo 
Hauptkräften der menschlichen Seele, (1775); Vom Erkennen und Empfinden der menschlischen Seele. 
Bemerkungen und Träumen, (1778). Nous citerons selon l’édition de Proß: HERDER Johann Gottfried, Werke, 
Band II, Herder und die Antropologie der Auflrärung, Hrgs. Wolfgang Proß, Frankfurt, Carl Hanser Verlag, 
1987. 
10 LEIBNIZ Gottfried Wilhelm, Von der Glückseligkeit, in Kleine Schriften zur Metaphysik, Herausgegeben und 
übersetzs von Hans Heinz Holz, Frankfurt am Main, Insel-Verlag, 1965, p. 391-401. Cursives de Leibniz. 



3 
 

 Le philosophe de Hanovre n’emploie pas le terme esthétique, mais dans cette œuvre 

et dans ses productions philosophiques majeures, il est touché par ce qu’il nomme le « je ne 

sais quoi. »11 Il admet que la joie (Freude) est le plaisir (Lust) que l’âme sent en elle-même 

quand elle appréhende par les sens la beauté d’une image, d’une figure, une mélodie douce, 

une odeur agréable. En d’autres termes, Leibniz estime que la source du bonheur 

(Glückseeligkeit) est la disposition à sentir (Gefühl) la perfection (Vollstellung), même si 

celle-ci ne lui apparaît pas comme un concept clair et distinct. Pour le philosophe, la 

perfection, qui est aussi perçue comme une harmonie, se saisit non par l’entendement, mais 

par la sensibilité (Gemüt). Il affirme donc la valeur cognitive de la sensation (Empfindung). 

Ainsi Leibniz pose-t-il les principes de ce qu’Alexander Gottlieb Baumgarten va 

développer plus tard, à savoir l’esthétique comme discipline philosophique dont le point de 

départ est la perspective métaphysique leibnizienne sur la beauté. Baumgarten reprend aussi 

la taxinomie de Leibniz sur les idées, les petites perceptions ou les représentations claires  et 

confuses, pour constituer l’objet de l’esthétique.12 Baumgarten conçoit alors une gnoseologia 

inferior qui se situe dans la psychologie empirique et qu’il définit comme scientia cognitionis 

sensitivae. L’esthétique comprend la recherche sur la sensibilité : la mémoire, l’imagination 

et le sensum communem. Il établit subséquemment l’irréductibilité de la connaissance 

sensible en envisageant la connaissance esthétique comme ars analogon rationis.13  

Le postulat leibnizien de « l’unité dans la pluralité » est devenu un principe de la 

nouvelle esthétique à partir de la seconde moitié du XVIIIe siècle.14 Dans Recommandation 

pour instituer la science en général (1686), Leibniz non seulement justifie l’imagination 

comme nécessaire à l’invention dans les arts, mais aussi la rattache à l’enthousiasme, un des 

aspects de cette disposition les plus débattus par les philosophes et les théologiens. Pour 

                                                           
11 Par exemple dans Discours de Métaphysique (1686), Principes de la Nature et de la Grâce, fondées en raison 
(1714) et dans Nouveaux Essais sur l’Entendement humain (1704), où il insiste sur l’idée de la qualité confuse 
des perceptions sensibles, car « ce sont elles qui forment ce je ne sais quoi, ces goûts, ces images, ces qualités 
des sens, claires dans l’assemblage, mais confuses dans les parties […]. » Livre II, chap. XIX. 
12 FRANKE Ursula, « Von Der Metaphysik Zur Ästhetik. Der Schritt von Leibniz Zu Baumgarten », Studia 
Leibnitiana, (1975), 229-40. 
13 Ibid., p. 231. 
14 VON STEIN Karl Heinrich, Die Entstehung der neueren Ästhetik, Sttutgart, Cottaschan BuchHandulg, 1886, 
p. 111. 



4 
 

Leibniz, l’enthousiasme est un élément positif.15 Contrairement à Descartes, comme nous le 

verrons plus loin, Leibniz reconnaît aussi dans les songes toute la dimension inconsciente de 

l’âme ou de l’imaginaire onirique:  

Et comme pour jouer du clavecin, il faut une habitude que les doigts mêmes doivent 

prendre, ainsi pour imaginer un bel air, pour faire un beau poème, pour se figurer 

promptement des ornements d’architecture, ou le dessin d’un tableau d’invention, il faut 

que notre imagination même ait pris une habitude, après quoi on lui peut donner la liberté 

de prendre son vol, sans consulter la raison, par une manière d’Enthousiasme. Elle ne 

manque pas de réussir à mesure du génie et de l’expérience de la personne, et nous 

expérimentons même quelquefois dans les songes que nous nous formons des images 

qu’on aura de la peine à trouver en veillant.16 

C’est justement dans les œuvres de Baumgarten en particulier, et dans la critique 

littéraire en général, chez Johann Christoph Gottsched, Johann Jakob Bodmer et Johann 

Jakob Breitinger, que s’enclenche un processus de légitimation de l’imagination. La 

métaphysique leibnizienne et la psychologie empirique de Christian Wolff y servent de socle 

à l’élaboration d’une esthétique, à travers la théorie de la poésie et la théorie du goût.17   

Dans leurs œuvres, ils distinguent l’imagination reproductive de l’imagination 

productive ou « facultas figendi ». Pour Baumgarten, par exemple, l’imagination est 

essentiellement une faculté associative. Mais il distingue aussi « das Dichtungsmögen », dont 

l’activité « die Verbindung nichts anderes ist als die Vorstellungen vieler Dinge in einer 

Einheit, […] so wird Dichtunsvermögen durch die Kräfte der Seele, sich die Welt zu 

vergegenwärtigen, in Tägtikeit gesetzt. »18 La discussion sur l’imagination ou l’ingenium, le 

génie, et sur l’individualité ou personnalité chez les auteurs cités montre qu’il n’y a pas une 

                                                           
15 COOK J. Daniel, « Leibniz on Enthusiasm », in Leibniz, Mysticism and Religion, edited by Allison P. Coudert, 
Richard H. Popkin and Gordon M. Weiner Dordrecht, Boston, Kluwer Academic Publishers, 1998, p. 110. 
16 LEIBNIZ G. W., Recommandation pour instituer la science en général, in Sämtliche Schriften und Briefe, V 
Band, herausgegeben von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der Akademie der 
Wissenschaften zu Göttingen, Berlin, Akademie Verlag, 2013, p. 710. 
17 SCHMIDT Horst-Michael, Sinnlichkeit und Verstand : Zur Philosophischen und Poetologischen Begründung 
von Erfahrung und Urteil in der Deutschen Aufklärung (Leibniz, Wolff, Gottsched, Bodmer und Breitinger, 
Baumgarten), München, Wilhelm Fink Verlag,1982, p. 82. DÜRBECK, op. cit., p. 177. 
18 BAUMGARTEN Alexander Gottlieb, Metaphysik, dans Texte zur Grundlegung der Ästhetik, Übersetz und 
herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix meiner Verlag, 1983, § 414, § 519-589. 



5 
 

rupture entre la Renaissance et le XVIIIe siècle.19 De fait, Baumgarten renoue avec la 

tradition rhétorique dans son Aesthetica (1750-1758) : la nature-ingenium y est assimilée à 

l’Esprit créateur ou der schöne Geist.20 Ainsi, Baumgarten ménage une place importante à 

la subjectivité, car l’ingenium est identifié avec la créativité inventive de l’individu. Dans ce 

sens, l’imagination apparaît comme la capacité d’unir des sensations passées et de créer 

quelque chose de nouveau: « So muß er nicht nur die alte Empfindungen wieder zeigen, 

sondern die alte mit Imagination verbunden mit neuen zusammensetzen. »21 

Cette identification de l’imagination avec l’ingenium chez Baumgarten fait ainsi 

partie des questions essentielles à la compréhension de l’œuvre de Herder et de son intention. 

Par ingenium, les humanistes de la Renaissance désignaient non pas une faculté de l’homme 

en particulier, mais la totalité de ses dispositions. Ils prenaient l’esprit comme une totalité. 

La réflexion sur l’ingenium était d’autant plus au centre des réflexions des philosophes et 

philologues de la Renaissance qu’ils essayaient de former une théorie de la créativité 

littéraire. En outre, l’ingenium était une notion liée à la réflexion sur l’individualité. Or on 

sait combien ce problème est fondamental dans la philosophie de Leibniz, du point de vue 

esthétique et logique, sous l’aspect du « problème de l’irrationalité. »22 

Ce problème se retrouve ainsi dans l’esthétique, nouvelle discipline philosophique. 

Dans la psychologie empirique de Wolff, l’imagination, le génie ou ingenium, identifié avec 

le Witz, ont une place centrale. Baumgarten propose une distinction entre l’imagination et le 

Witz. En même temps, il remobilise un des principes de la tradition humaniste: l’ingenium 

venustum. Comme nous l’avons souligné, l’ingenium, chez Baumgarten, n’est pas une 

capacité ou faculté, « mais une disposition de l’âme tout entière: l’essentiel est l’accord ‒ 

                                                           
19 Voir l’étude incontournable de BAEUMLER Alfred, Le  problème de l’irrationalité dans l’esthétique et la 
logique du XVIIIe siècle, trad. Olivier Cossé, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,1999, p. 26-28. 
20 LINN Marie-Luise, « A. G. Baumgartens Aesthetica und die antike Rhetorik », dans Rethorik. Beiträge zu 
ihrer Geschichte in Deutschland vom 16-20. Janrhundert, Helmut Schanze (Hrsg.), Frankfurt am Main, 
Athenäum Fischer Taschenbuch Verlag, 1974, 105-125.  
21 POPPE Bernhard, Alexander Gottlieb Baumgarten : Seine Bedeutung und Stellung in der Leibniz-Wolffischen 
Philosophie und Seine Beziehungen zu Kant ; nebst Veröffentlichung einer bisher unbekannten Handschrift der 
Ästhetik Baumgarten, Borna-Leipzig, R. Noske,1902,§ 34. LINN M.-L., op.cit., p. 113. 
22 « On appelle irrationalisme cet aperçu lucide sur l’individualité, laquelle par nature échappe à la transparence 
logique. » BAEUMLER A., op.cit., p. 27. 



6 
 

harmonia ‒ des facultés supérieure et inférieure de connaître […], l’harmonie de l’ensemble 

des facultés spirituelles. »23 

Aux XVIIe et XVIIIe siècles, le terme d’ingenium a été traduit par « esprit ». Ainsi 

par Descartes dans Regulae ad directionem ingenii (1628). D’un côté, Descartes défend une 

approche globale des capacités humaines, dont les noms divers (entendement, imagination, 

mémoire) servent à désigner les opérations de l’esprit. Il affirme que la force cognitive est 

une force purement spirituelle « et [que] cette force reçoit le nom, conformément à ces 

diverses fonctions, tantôt d’entendement pur, tantôt d’imagination, tantôt de mémoire. »24 

D’un autre côté, il n’affecte pas à l’ingenium la créativité ou l’invention. En revanche, il 

donne des règles pour atteindre la certitude dans la connaissance. Il considère notamment 

que l’intuition intellectuelle et la déduction sont les méthodes valides pour parvenir à la 

connaissance.25 Toutefois, l’entendement ou intellect (ingenium) a une relation de 

coopération avec la mémoire et l’imagination, laquelle est indispensable à l’opération de la 

déduction. Plus précisément, Descartes accorde à l’imagination une plus grande importance 

qu’à la mémoire, car la première est plus rapide que la seconde.26 De plus, l’imagination est 

aussi nécessaire à la connaissance quand l’entendement est occupé avec des objets qui ont 

une relation avec le corps. Ici, c’est l’imagination qui forme l’idée pour que l’entendement 

puisse parvenir à la distinction. 

Mais cette perspective des Regulae (sur l’imagination, les notions de connaissance et 

d’idée) est très différente de celle qu’il présentera dans ses œuvres postérieures, où il sera « 

si soucieux de distinguer l’entendement et l’imagination », particulièrement dans Les 

Méditations (1641).27 Dans les Regulae, l’imagination est rattachée à la fantaisie et 

                                                           
23 Ibid., p. 118. 
24 DESCARTES René, Règles pour la direction de l’esprit (Règle XII) in Œuvres Philosophiques, Tome I, (1671-
1637), traduction et notes par Jacques Brunschwing, textes établis, présentés et annotées par Ferdinand Alquié, 
préfacé par Denis Moreau, Paris, Éditions Classiques Garnier, 2010. 
25 « When Descartes [in the Règle III] speaks about the need to direct ingenium by rules or to restrain ingenium 
through training in mathematics, he gives the impression that ingenium is anything but that purely spiritual or 
intellectual character of human beings designated as mind. » DANIEL Stephen H., «The Philosophy of Ingenuity 
:Vico on Proto-Philosophy », Philosophy & Rhetoric, (1985), 236-243.  
26 Comme le souligne le traducteur Jacques Brunschwig (p. 109), Descartes, dans cette œuvre, fait montre d’une 
absence de rigueur, car il parle de « mouvement de l’imagination » et de « mouvement de la pensée » pour 
décrire la même réalité.  
27 Cf. Règles VIII et XII. Voir les notes de J. Brunschwig  et FOTI Véronique M., « The Cartesian Imagination 
», in Philosophy and Phenomenological Research, vol. XLVI, n° 4 (1986), 631-642. 



7 
 

considérée comme une partie du corps. Dans ce sens, Descartes reprend toute la tradition 

scolastique, qui a intégré la psychologie d’Aristote. Il reprend également la notion de sens 

commun, liée à la fantasia, qui a pour fonction de rendre compte de l’unité des perceptions, 

« de la multiplicité des organes des sens. »28 Il conçoit l’idée comme phantasma ou species 

sensibiles (i.e. comme image ou image cognitive). Ainsi, d’après Descartes, la connaissance 

consiste en une série de mouvements entre les sens externes, le sens commun, la fantaisie et 

l’entendement (processus décrit dans la Règle XII). Contrairement à ce qu’on peut lire dans 

les Méditations, où l’imagination est identifiée avec les songes et les fictions, ici la puissance 

d’imaginer peut créer ou imaginer des choses « qui ne soient pas vraies ».29 Bref, 

l’imagination comme source d’illusions, de songes et de fictions n’a rien à voir avec la 

connaissance que Descartes cherche à atteindre à travers la question: « Que suis-je? » 

On peut remarquer que dans la « Méditation Seconde » l’imagination se limite à la 

contemplation des images des choses corporelles. Ces images sont des idées, lesquelles, 

suivant Descartes, ne peuvent « à proprement parler être fausses ». Mais leur certitude et leur 

« réalité objective » restent en suspens. Elles ont seulement une « certitude sensible ». 

Finalement, quand Descartes fonde la certitude de la connaissance sur le «cogito» et réalise 

la distinction réelle entre l’âme et le corps, la conséquence immédiate en est la perte de la 

perspective globale de l’esprit humain. Dès lors, la notion d’ingenium est négligée dans sa 

pensée philosophique.30 

    En revanche, sans changement de l’une à l’autre de ces deux œuvres, Descartes 

rattache l’imagination au domaine du corps, aux affects. Dans les Regulae, il affirme que le 

cerveau est le siège de la fantaisie et que les maladies de l’imagination sont la cause des 

erreurs. Ainsi est-il convaincu que l’imagination est influencée par les humeurs corporelles 

et les esprits animaux, faisant par là écho à la médecine hippocratique antique. Dans son 

                                                           
28 D’après J. Brunschwig (p. 139), Descartes, en accord avec la tradition scolastique, considère qu’« il y a deux 
sens internes, la fantaisie et l’imagination. »   
29 DESCARTES René, Les Méditations, op. cit., tome II,  p. 419. 
30 Selon Etienne Gilson, « esprit » est le terme que Descartes emploi comme synonyme d’ « ingenium », il le 
définie comme contraire à la substance entendue. Dans la II Méditation, où Descartes écrit « je ne suis donc, 
précisément parlant, que une chose qui pense, c’est à dire un esprit, un entendement ou une raison ». Mais aussi, 
il lui donne un sens pour le différencier de la raison, ainsi « il connote la mémoire et la imagination ». Cf. 
GILSON E., commentaire historique de René Descartes, Discours de la Méthode. Texte et commentaire, Paris, 
Vrin, 1962, p.86. 
 



8 
 

ouvrage L’homme (écrit en 1632, mais publié en 1662), il livre une théorie physiologique sur 

le fonctionnement du corps et du cerveau. C’est ici que se trouve l’image de l’homme-

machine. Ce modèle d’explication scientifique sera la source de l’anthropologie matérialiste. 

L’homme exprime plus clairement la pensée dualiste de son auteur et amorce l’explication 

mécaniste du fonctionnement du corps humain. Ce dernier y est objet de connaissance; il 

n’est pas encore instrument de la connaissance.  

En nous appuyant sur ces différentes lectures, nous montrerons, entre autres, que ces 

débats autour de l’imagination ont laissé de nombreuses traces dans les œuvres de Herder. 

De ce fait, la question qui nous intéresse est celle de savoir quelle est la spécificité de la 

pensée philosophique de Herder. En quoi celui-ci se démarque-t-il de ses prédécesseurs? 

Quels sont les effets des apports de la pensée philosophique de ce poète et philosophe à la 

théorie de la connaissance? 

Nous partirons de trois hypothèses pour aborder ces questions.  

La première est le caractère holistique de l’approche adoptée par Herder comme 

principe fondamental de sa philosophie. Dans le contexte des problèmes suscités par la 

théorie de la connaissance, les principes de clarté et de certitude, et la méthode déductive, 

passages obligés pour accéder à une connaissance sûre, avaient déterminé et borné le 

paradigme du savoir humain en général. La cognitio historica et la cognition sensible avaient 

ainsi perdu leur statut cognitif. Cette forme de réductionnisme a commencé dans le sein de 

la philosophie cartésienne. Le qualificatif holistique doit s’entendre comme le contraire de 

réductionniste.31 

Comme nous l’avons vu, la perspective esthétique de Leibniz a été déterminante pour 

la reconnaissance de la valeur cognitive de la sensibilité. En effet, l’opuscule leibnizien 

Meditationes de Cognitione, veritate et ideis (1684) se trouve être la première  objection 

dirigée contre la taxonomie cartésienne des idées. Leibniz ne propose pas une séparation des 

idées basée sur leur caractère plus ou moins clair et distinct, mais un continuum entre les 

                                                           
31 Holos signifie « complet ». C’est l’union des parties d’un tout, dans un sens non pas quantitatif mais qualitatif. 
Voir ADLER Hans, «Herder Holismus», in Herder Today. Contributions from the International Herder 
Conference, November 5-8 1989, Stanford, California, Edited by Kurt Mueller-Vollmer, Berlin-New York, 
Walter de Gruyter, 1990, p. 35. 



9 
 

idées claires et les idées confuses et obscures, entre le distinct, l’adéquat et l’inadéquat. 

Certes, Herder va critiquer fortement cette position leibnizienne. Il va prendre cependant 

comme point de départ la cognitio obscura32 laquelle constitue toutes les passions de l’âme 

(i.e. tous les sentiments, perceptions et affects qui ont le corps pour origine). Étant donné que 

la cause de cette obscurité est « l’étroite alliance de l’âme avec le corps »33 Herder paraît 

ainsi argumenter en faveur du monisme34 pour rendre compte du corps humain comme 

instrument de la connaissance et de la connaissance obscure. De cette manière, il tend à 

établir que le sentir et le connaître ne sont pas deux sources différentes de connaissance. 

Autrement dit, d’après Herder, pour élucider la nature du connaître et du sentir, il faudrait 

considérer la liaison entre le sentir et le penser comme une condition corporelle. Dès lors, il 

n’est plus possible de séparer les dispositions humaines puisqu’elles procèdent d’une source 

commune: l’âme est définie par Herder comme une force (Kraft), une unique force ou énergie 

dont le corps est l’instrument, lequel n’est pas considéré comme un objet matériel ou res 

extensa, mais comme un miroir de l’âme, «Analogon, Spiegel, ausgedrücktes Bild der Seele» 

(Werke II, 547). En ce sens, l’approche holistique doit se comprendre comme une critique de 

la pensée métaphysique dualiste et de la définition exclusivement intellectuelle des capacités 

humaines. Herder écrit:  

Der innere Mensch mit alle seinen dunkeln Kräften, Reizen und Trieben ist nur E i n e r . 

Alle Leidenschaften, ums Herz gelagert und mancherlei Werkzeuge regend, hangen durch 

unsichtbare Bande zusammen und schlagen Wurzel im feinsten Bau unsrer beseelten 

Fibern. (Werke II, 677) 

En deuxième hypothèse, nous mettrons l’accent sur le fait que Herder voit beaucoup 

plus large. Contrairement à la plupart de ses contemporains, il ne se limite pas à considérer 

la relation de l’imagination avec le visuel. Il élargit le spectre de l’analyse en tant qu’il 

s’intéresse aussi à l’image acoustique. Il est important de souligner que quand il rédige Vom 

                                                           
32 ADLER H., «Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der Aufklärung», 
Deutsche Vierteljahrsschrift Für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 62.2 (1988), 197-220; 
BARNOUW Jeffrey, «The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German Enlightenment: Leibniz, 
Baumgarten and Herder», Studies in Eighteenth Century Culture, 24.1 (1995), 29-50. HEINZ Marion & 
CLAIRMONT Heinrich, « Herder’s Epistemology », in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, 
Edited by Hans Adler and Wulf Koepke, New York, Camden Hause, 2009, p. 43-63. 
33 DESCARTES René, Les passions de l’âme, art. 28, op.cit., tome III (1643-1650). 
34 HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchungen zur Erkenntnistheorie und Methapysik des 
jungen Herder(1763-1778), Hamburg, Felix MeinerVerlag, 1994, p. 14. 



10 
 

Empfindung und Erkennen, il a déjà publié Plastik. Einige Wahrnehmungen über Form und 

Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume (1770), et son œuvre majeure, sans doute la plus 

glosée, Abhandlung über den Urprung der Sprache (1772), où il a établi quelques principes 

essentiels à l’intelligibilité de sa pensée philosophique. Herder a développé les principes 

directeurs de sa psychologie, de sa théorie de la connaissance et de son esthétique dans ces 

trois ouvrages, qui entretiennent des relations très étroites et s’élucident l’un par l’autre. 

Plastik a pour toile de fond les débats entre philosophie empiriste et philosophie 

sensualiste de part et d’autre de la Manche. Dans la deuxième édition d’Essay Concerning 

the Human Understanding (1690), John Locke présente le fameux problème de Molyneux, 

lequel interpelle et met en difficulté la théorie de la perception, et partant, la théorie de la 

connaissance. Locke cite la lettre de Molyneux: 

Suppose a Man born blind, and now adult, and taught by his touch to distinguish between 

a Cube, and a Sphere of the same metal, and nighly of the same bigness, so as to tell, when 

he felt one and  the other, which is the Cube, which the Sphere. Suppose then the Cube 

and Sphere placed on a Table, and the Blind Man made to see. Quary, whether by his sight, 

before he touch’d them, he could now distinguish and tell which is the Globe, which the 

Cube? To which the acute judicious proposer answers: No. (Essay II, IX, 8)35 

 Ce problème rendrait les questions de la connaissance plus complexes. On peut dire 

que il y a deux questionnes majeurs que ce problème suppose : comment l´esprit perçoit le 

monde? Comment il interprète cette information? Le problème de Molyneux continue d’être 

débattu par les philosophes sensualistes français, comme Étienne Bonnot Condillac dans 

Traité des sensations (1754) revient dessus dans son Histoire Naturelle, plus précisément 

dans « Histoire Naturelle de l’Homme » (1749). Dans ce contexte, la lecture de la Lettre sur 

les aveugles (1749) de Denis Diderot est déterminante pour la pensée de Herder. Diderot y 

expose une critique de la philosophie rationaliste qui limite la connaissance au sens de la vue. 

Il écrit: « Les connaissances ont trois portes [la vue, l’ouïe et le toucher] pour entrer dans 

                                                           
35 On sait que la réponse négative de Locke et Berkeley a été confirmée par la publication des observations de 
l’anatomiste William Cheselden : An Account of some Observations made by a young Gentleman, who was 
born blind or lost his Sight so early, that he had no Remembrance of ever having seen, and was couch’d between 
13 and 14 Years of Age (1728). Herder fait référence à Cheselden dans sa production de 1772. 



11 
 

notre âme, et nous en tenons une barricadée [le toucher] par le défaut de signes... »36 Par 

ailleurs, il considère que les aveugles ne peuvent pas imaginer, car ils n’ont pas à leur 

disposition d’images, de figures et de couleurs, il est donc convaincu que « la façon 

d’imaginer d’un aveugle » démontre l’existence d’un sens interne. Herder emploie parfois 

cette expression ou « sensorium commune » comme équivalent de l’imagination. Cette notion 

philosophique joue un rôle capital dans sa philosophie, car dans Abhandlung über den 

Urprung der Sprache, il y aura recours pour étayer sa thèse sur l’origine humaine du 

langage.37 

Dans ces deux textes philosophiques, Herder accomplit une transformation de la 

hiérarchie des sens, laquelle a commencé avec les sensualistes. La vue, qui a longtemps été 

le sens privilégié par les philosophes, perd peu à peu son importance dans l’explication de la 

perception et donc de la connaissance. Dans Plastik, Herder revalorise le sens du toucher, 

qu’il considère comme indissociable du sens de la vue. D’après Herder, le sens de la vue est 

le plus superficiel de tous, car il ne fournit aucune notion sur la propriété des objets. La vue 

perçoit seulement leur surface. Herder affirme ainsi que nous apprenons à voir à travers 

l’habitude et que le sens de la vue travaille en lien avec celui du toucher. Dans la production 

philosophique de 1772, il mène à terme la transformation de la hiérarchie des sens. Il y montre 

que le sens de l’ouïe a été le sens le plus important pour l’invention du langage (la création 

de Merkmale ou Merkwort) et il lui accorde un rôle de médiateur entre le sens du toucher et 

celui de la vue. De plus, Herder considère que comme liant des autres sens, elle se rapproche 

le plus du sentiment (Gemüt).  

Der Ton des Gehörs dringt so innig in unsere Seele, daß er Merkmal werden muß ; aber 

noch nicht so übertäubend, daß er nicht klares Merkmal werden könnte – das ist Sinn der 

Sprache. (Werke II, 299) 

On peut affirmer, en suivant Herder, que l’image acoustique est une synthèse de toutes 

les images. Herder, parallèlement, concède que l’imagination et les autres dispositions 

humaines s’entrecroisent. Ainsi met-il en exergue le pouvoir positif de l’imagination, 

                                                           
36 DIDEROT Denis, Lettre sur les aveugles. À l’usage de ceux qui voient, Œuvres philosophiques, édition Michel 
Delon, Paris, Gallimard, 2010, p. 169. 
37 GAIER Ulrich, « “Nous sommes un sensorium commune pensant” : l’aspect anthropologique de la langue chez 
Herder », Revue Germanique Internationale, 20 (2003), 29-45. 



12 
 

laquelle est aussi identifiée avec le sensorium commune ou le sens interne. Il est permis de 

croire que l’imagination, chez Herder, a une relation très intime avec la perception, le sentir 

et le penser. Le philosophe s’y réfère aussi bien comme à un objet (un organe) que comme à 

une méthode. Contrairement à une certaine tradition philosophique qui considère 

l’imagination et ses maladies comme sources d’erreurs, Herder conjecture que justement ces 

maladies peuvent nous révéler la manière dont l’imagination travaille, dont elle associe les 

impressions, dont elle connecte les sens et les idées (Werke II, 285).  

Cette perspective sur l’imagination révèle aussi l’approche holistique de Herder. Très 

souvent, les philosophes n’ont souligné qu’un seul aspect des fonctions de l’imagination. En 

particulier, s’ils ont montré la relation entre la perception et l’imagination, ils ont surtout mis 

l’accent sur le visuel. De surcroît, dans la droite ligne de la philosophie ancienne, 

l’imagination est considérée essentiellement en relation avec la vue et la lumière:  

Der griechische Terminus « phantasía » stammt vom Verbum « phaíno » erscheinen ins 

«Licht treten»; auf dasselbe Verb geht auch der Terminus «phainómenon», das 

Erscheinende, zurück. Was die «phantasía» als Einbildunsgskraft hervorbringt, ist 

bildhaft, ist eine Abbildung ; «eikasía»; dieser Begriff ist vom Verbum «eikon» ähnlich 

sein, scheinen, gebildet. […] Aristoteles erklärt den Begriff der Phantasie ausdrüklich mit 

dem Hinweis auf auf seinen etymologischen Zusammenhang mit dem grieschisches Wort 

für Licht (« phos »).38 

Nous verrons que Herder réalisera plus tard une critique des notions de connaissance 

claire, concept clair ou idée claire. Toutes ces expressions font référence à la lumière et à la 

vue. Il affirmera que l’imagination est la « Töchter des Ohrs und der Erzählung » (Werke 

III/1, 272). Cette redécouverte par Herder du rôle de l’ouïe annonce, comme le soutient 

Jürgen Trabant « a real philosophical revolution […], the philosophical turn from a 

traditionally ocular, visual [and solipsistic] theory of knowledge towards an auricular and 

auditory [acromatic] one, which must finally become dialogical theory of knowledge. »39 

Notre troisième hypothèse de départ est reliée à la précédente. Elle repose sur la 

relation que Herder établit entre le langage et la connaissance. C’est ici que Johann Georg 

                                                           
38 GRASSI Ernesto, Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendländeschen Denkens, Germany, Athenäum, 
1979, p. 184-185. Cette caractérisation se trouve aussi chez Descartes : « L’imagination est regard de l’esprit. » 
39 TRABANT Jürgen, « Herder’s Discovery of the ear », in Herder Today, op. cit., p. 356. 



13 
 

Hamann (1730-1788) fait son apparition. Du temps où il était étudiant à Königsberg, Herder 

fit la connaissance de Hamann, qui l’introduisit à la poésie anglaise et lui apprit l’anglais. 

Tous deux partageaient la même passion pour la musique. Hamann jouait du luth, Herder, 

fils de cantor, jouait au clavier. Herder a longtemps été intéressé par la création d’une 

nouvelle forme d’opéra et a même rédigé quelques livrets. Le plus connu est celui de Brutus 

(1772-1774), dont la musique a été composée par Johann Christoph Friedrich Bach.40 Sans 

doute l’amour de Herder pour la poésie et la musique a-t-il une importance fondamentale 

pour la compréhension de sa pensée philosophique, comme nombre de commentateurs l’ont 

déjà souligné.41 Contrairement à ses contemporains, qui concevaient la musique en termes 

mathématiques (i.e. relations et proportions), Herder propose dans Viertes Kritisches 

Wäldschen (1769) une nouvelle théorie de la musique, où le ton et le son sont libérés des 

mesures pour devenir le propre de cet art. Pour Herder, la musique est l’art le plus profond 

et le plus proche de la sensation car, ainsi qu’il est dit plus haut, « der Ton des Gehörs dringt 

so innig in unsre Seele. » Le penseur allemand exprime dans cet écrit, jamais publié de son 

vivant, mais qui constitue un antécédent fondamental pour la compréhension de ses 

productions des années postérieures, son intérêt pour expliquer la sensation (Empfindung) et 

le « inneres Gefühl ». Il propose l’unité de la psychologie et la physiologie, principe qui sera 

la base dans Vom Erkennen und Empfindung.42 Herder avance aussi pour la première fois sa 

redécouvert de l’ouï et sa thèse sur la position de ce sens comme le sens intermédiaire 

(Mittelsinn) entre la vue et le toucher. Plus tard, dans son ouvrage de 1762 notre auteur 

signale: à chaque sensation correspond un ton. Herder entremêle ainsi la sensation, la 

musique, et le langage pour défendre une approche esthétique et acoustique du langage, 

lequel constitue un des principes du tournant épistémique déjà annonce. 

Hamann publie en 1762 Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in kabbalistischer Prose, 

où il affirme que les images constituent la connaissance et le bonheur de l’être humain, et 

que la poésie est sa langue maternelle. Ces deux idées ont fait une vive impression sur le 

                                                           
40 MÜLLER-BLATTAU Josef, Hamann und Herder in ihren Bezichungen zur Musik, Gräfe u. Unzer, 1931, p. 12. 
KIRBY Frank E., « Herder and Opera », Journal of the American Musicological Society, 15.3 (1962), 316-329. 
41 STOLLBERG Arne, Ohr und Auge - Klang und Form : Facetten einer musikästhetischen Dichotomie bei 
Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz Schreker, Sttutgart Franz Steiner Verlag, 2006, p.18. 
SCHMITZ Ursula, Dichtung und Musik in Herders Theoretischen Schriften, Köln, Kleikamp,1960, p. 58. 
42 MARKWARDT Bruno, J.G.Herders «Kritische Wälder», Leipzig, Quelle & Meyer, 1925, p.174. 



14 
 

jeune Herder.43 Revenons, après cette remarque, sur notre dernière hypothèse. Herder et 

Hamann se rejoignent sur un point: toute connaissance humaine consiste en images. Dans 

Aesthetica in nuce, l’image est intimement attachée à la sensibilité et elle est définie comme 

parole « Wort » et « sinnliche Zeichen ». Cette définition inaugure dans la pensée 

philosophique la perspective esthétique du langage et une approche anthropologique pour 

déterminer sa nature et son origine. La question qui en découle est celle de savoir sur quels 

principes est assise une philosophie qui propose une perspective positive de l’image et aussi 

de l’imagination.44  

La conception de l’image des penseurs allemands constitue la spécificité de leur 

pensée philosophique. Dans le contexte de l’Aesthetica in nuce et de Vom Erkennen und 

Empfinden, le terme « Bild » a tantôt un sens religieux, tantôt un sens philosophique, tantôt 

un sens rhétorique. La dimension religieuse s’appuie sur la narration de la création de 

l’homme « à l’image de Dieu » (Gen. 1,27) et la doctrine de l’Imago Dei. Suivant Hamann, 

Dieu a créé la matière et la forme, et leur union doit expliquer la nature humaine. L’union 

entre le corps et l’âme est un acte du Créateur: » Die geheimnisvolle Natur der meschlische 

Seele, die Witchtigkeit derselben, die Abhängigkeit von ihrem Urheber sind in dem 

sinnlichstenten und einfachsten Bilden ausgedrückt » (N I, 14).45 De cette idée, nos auteurs 

vont tirer une analogie: l’homme possède une âme créatrice. L’image doit être comprise en 

lien avec la création du langage. L’homme crée un langage et, par cet acte, se rend indivisible, 

à l’image de son Créateur. En l’occurrence, connaître signifie nommer. Dans Aesthetica in 

nuce, Hamann met au jour cette dimension du récit biblique, qui vise à une réflexion sur la 

                                                           
43 MARTINSON Steven D., « Herder’s Life and Works » in A Companion to the Works Johann Gottfried Herder, 
p. 17-18. On peut constater que les deux premières hypothèses sont aussi valables chez Hamann. Le jugement 
de Goethe sur Hamann dans Poesie und Wharheit (Livre 12) est très connu: «Das Prinzip, auf welches die 
sämtliche Äußerungen Hamanns sich zurückführen lassen, it dieses: Alles was der Mensch zu leisten 
unternimmt, es werde nun Tat oder Wort oder sonst hervorgebracht, mus aus sämtliche vereinigten Kräfte 
entspringen; alles Vereinzelte ist verwerlich : Eine herliche Maxiem ! Aber schwer zu befolgen. » Pour Hamann, 
en raison de sa pensée religieuse, le sens de l’ouïe est le sens plus important. Nous reviendrons sur ce point. 
44 D’accord avec Liebrucks, dans cette caractérisation se trouve le germe d´une révolution philosophique, 
puisque «In der Bilder liegt Wahrheit. Um das zu verstehen bedarf es langer Untersuchungen über das 
Verhältnis des abstrakten Allgemeinbegriffs zum dialektischen und beider zu dem was hier Bilder genannt wird. 
LIEBRUCKS Bruno, Sprache und Bewußtsein. Bande 1. Einleitung Spannweite des Problems. Von den 
undialektischen Gebilden zur dialektische Bewegung, Frankturt am Main, Akademische Verlagsgesellschaft, 
1964, p.287. 
45 HAMANN Johann Georg, Sämtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe von Josef Nadler, Wien, 1949-1957, 
cité comme N, tome et page. 



15 
 

nature du langage, non seulement dans sa dimension instrumentale, mais encore dans sa 

dimension communicative (dialogique) et symbolique. 

La pensée de Herder s’appuie aussi sur cette doctrine. Elle se reconnaît dans cette 

liaison image-analogie. Elle s’y reconnaît d’autant plus que sur la base de cette conception 

de l’être humain comme image, elle peut affermir sa propre conception de l’analogie comme 

outil de connaissance de la vérité. L’approche de Herder a comme source ses interprétations 

des textes bibliques. Dans Älteste Urkunde des Menschengeschlechts (1774), il pose ses 

principes théologiques, notamment dans l’interprétation qu’il fait du premier chapitre de la 

Genèse. Dans son écrit Johannes (1774), source d’inspiration du Faust de Goethe,46 il relie 

plusieurs notions: la parole y est une puissance qui se déploie dans l’action et la pensée. Nos 

deux auteurs ont ainsi conçu une approche religieuse-esthétique de la créativité humaine 

selon laquelle le génie humain crée par analogie avec le Génie-Dieu-Poète. 

Le sens philosophique du terme « Bild » est encadré dans les disputes sur la nature et 

essence du langage et sur la relation entre le langage et la pensée. Chez Herder, l’image est 

aussi une image acoustique, i.e. un Merkmal ou signe. L’image est envisagée comme figure 

(ou signe linguistique) dotée d’une dimension cognitive en elle-même. Cela veut dire que 

l’image n’est plus considérée dans sa relation au concept, mais saisie dans ses propres termes. 

Avec la valorisation du langage non plus comme instrument de la raison, mais comme 

élément constitutif de la relation homme-monde et aussi comme œuvre d’art naturelle en 

raison de sa nature métaphorique, nos auteurs se démarquent de leurs contemporains, 

s’agissant de l’explication des processus cognitifs et de la recherche de la vérité. Ils sapent, 

ce faisant, l’édifice de la Schulphilosophie, avec ses concepts abstraits et ses spéculations 

infinies, dont le discours théorique était vécu au XVIIIe siècle comme une tyrannie de la 

raison.47 

Chez Herder, la notion d’image a une position centrale. Selon Schütze,48 c’est le terme 

le plus important de sa pensée philosophique. Pour Herder, l’image exprime l’unité des sens, 

l’unité des capacités, l’unité âme-corps et l’unité pensée-volonté. Ce terme a divers sens dans 

                                                           
46 GÜNTHER Jacoby, Herder als Faust : Eine Untersuchung, Leipzig, Felix Meiner Verlag, 1911, p. 255. 
47 CASSIRER Ernst, Zur Logik der Kulturwissenschften. Fünf Studien, Göteborg, ElandersBokt. Antiebolag, 
1942, p. 13-14. 
48 SCHÜTZE Martin, « Herder’s Conception of Bild », Germanic Review, 1 (1926), p. 21. 



16 
 

la langue allemande, il est aussi à l’origine de l’Einbildungskraft et de la Bildung.49 Ce 

dernier est au centre la tradition humaniste dont Herder est une des figures qu´ont contribué 

au développement de ses principes.50 Il appert que tous ces termes sont liés à la connaissance: 

la connaissance de la nature humaine, la connaissance de la nature et la connaissance 

historique. Herder associe la dimension religieuse et la dimension esthétique pour élaborer 

une théorie de la formation de l’humanité selon laquelle toutes les capacités humaines 

devraient se développer harmonieusement. Autrement dit, l’épistémologie de Herder n’est 

pas une réflexion purement théorique mais essaie de concilier le sujet théorique et le sujet 

pratique.51 De plus, ce sujet est une conscience finie et un être naturel qui habite dans une 

sphère naturelle (Umwelt), où il déploie toutes ses forces de façon organique pour la 

formation de son image (innere Figur) et de son corps comme une œuvre d’art. 

Quant au sens rhétorique de la notion d’image, il se rattache à la discussion sur 

l’image comme analogie et métaphore dans la pensée philosophique. D’après Grassi, les 

philosophes modernes, depuis Descartes jusqu’à Kant, ne ménagent pas leur critique de la 

rhétorique, laquelle est comprise chez eux comme une simple technique pour embellir le 

discours ou pour persuader à travers les passions.52 Pour Descartes, la philosophie est un 

discours rationnel dont la méthode est un procès logico-déductif. Nombre de philosophes ont 

ainsi établi la mathesis universalis comme modèle pour la philosophie. Pour eux, la 

connaissance s’atteint seulement dans les concepts clairs et distincts de l’entendement et dans 

l’activité raisonnante. Cette perspective est aussi défendue par la philosophie rationaliste de 

la Schulphilosophie. Les questions sur la connaissance sont comprises en rapport avec la 

                                                           
49 L’origine de ce mot est le vieux-saxon bilidi. Il signifiait « une force magique », « entité magique spirituelle», 
«un signe miraculeux», «archétype –Urbild-». Lorsque le terme fait son apparition dans le langage 
philosophique, après le XI siècle, il désigne « être », « forme » et « image », mais dans le sens profane comme 
« Abbild ». Le terme Bild, plus que celui d´image, à la suite de Wackernagel, garde toujours une signification 
magique et religieuse jusqu´à l´émergence de Bild artistique ou sensible «dans un glissement allant du sacré ou 
profane ». Cf. WACKERNAGEL Wolfgang, Ymagine Denunari. Éthique et métaphysique de l´abstraction chez 
Maître Eckhart, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1991, p.16. Aussi, «Subimaginale Versenkung. Maister 
Eckharts Ethik der bild-ergründenden Entbildung», dans Was ist ein Bild? (Hrsg.) von Gottfried Boehm, 
München, Wilhelmn Fink Verlag, 2006, 184-207. SCHAARSCHMIDT Ilse, Der Bedeutungswandel der Worte 

‘Bilden’ und ‘Bildung’ in Der Literatur-Epoche von Gottsched bis Herder, Elbing, Alfred Seiffent, 1931, p. 
31. LICHTENSTEIN Ernst, Zur Entwiclung des Bildungsbegriffes von Meister Eckhart bis Hegel, Heidelberg, 
Quellen & Mayer 1966.  
50 SCHAARSCHMIDT Ilse, op.cit., p. 31. LICHTENSTEIN Ernst, op.cit., p.16.  
51 HEINZ Marion & CLAIRMONT Heinrich, op.cit, p. 43-63. 
52 GRASSI Ernesto, Rhetoric as Philosophy, Pennsylvania State University Press, 1980, p. 19. 



17 
 

métaphysique, cette science censée contenir tous les principes de la connaissance.53 

L’Erkenntnismetaphysik englobe également la philosophie en tant que science qui se doit 

d’atteindre la connaissance certaine à travers les concepts généraux et abstraits, et les 

principes de la raison. Le résultat de cette perspective est la formalisation du discours 

philosophique. Herder critique, non sans ironie, cette perspective qui veut procurer à la 

philosophie la perfection de la mathématique:  

Diese Methode ist so leicht und lieblich, daß man's schon zum Grundsatz beliebt hat, lauter 

t a u b e Wörter in die Philosophie einzuführen, bei denen man so wenig denken dürfe als 

der Rechnende bei seinen Zahlen; das werde der Philosophie zur Vollkommenheit der 

Mathematik verhelfen, daß man immerfort schließen könne, ohne zu denken: eine 

Philosophie, für der uns alle Musen bewahren ! (Werke, II, 674) 

Au contraire, pour Hamann et Herder, formés aux belles lettres et à l’humanisme, le 

discours imagé ravive un ancien problème philosophique et rhétorique: comment trouver, en 

effet, la coïncidence de la pluralité des visions (eidos) dans la parole des poètes et des orateurs 

avec le logos de la philosophie: l’adéquation du sermo et du verbum, de la res et du verbum.54 

La tradition humaniste attribuait à l’ingenium la capacité d’atteindre cette adéquation à 

travers la création des métaphores. Nous tenons, avec la métaphore, la clef de voûte de cette 

philosophie de la connaissance fondée sur l’image. La liaison est faite entre l’ingenium et le 

langage. Les penseurs allemands en déduisent que la création de métaphores révèle les 

processus cognitifs de l’esprit humain compris comme unité et totalité. Cette promotion de 

l’ingenium tire son origine du mouvement Sturm und Drang, dont Hamann est considéré 

comme l’inspirateur, et Herder et Goethe comme ses représentants les plus éminents. Tous 

trois mettent le génie au cœur de l’esthétique et de la philosophie dans la seconde moitié du 

XVIIIe siècle.55 

Les principes qu’ils fournissent pour élucider la relation complexe « Seele-Genie- 

Bild » les différencient l’un de l’autre. Certes, Hamann et Herder partent tous deux d’une 

                                                           
53« Die Methapyscis ist die Wissenchaft der ersten Erkenntnißgründe in der menschlichen Erkenntniß. » Cf. 
BAUMGARTEN A. G., Metaphysik, deutsche übersetzung von Georg Friedrich Meier, mit einer Einführung, einer 
Konkordanz und einer Bibliographie der Werke A.G. Baumgartens von Dagmar Mirbach Dagmar Mirbach, 
Jena, Dietrich Schleglmann, 2004, §1. 
54 GRASSI E., Macht des Bildes : Ohnmacht der rationale Sprache, Köln, M. DuMont Schauberg, 1970, p. 166. 
55 BERTRAM W.G. Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne, München, Fink Verlag, 
2000, p.16. 



18 
 

approche religieuse-esthétique, comme nous l’avons dit plus haut, mais Herder offre en plus 

une « doctrine de l’âme » dans son essai. Il s’appuie sur la notion de Kraft ou Energie, et le 

principe de « lex continui » pour éclairer la nature de l’esprit et donc la nature de la 

connaissance. D’où l’importance de la philosophie leibnizienne dans ses productions 

philosophiques, car il se propose de démontrer qu’il n’y a pas deux sources de la 

connaissance, comme cela est affirmé par les philosophes, pas de facultés inférieures et 

supérieures dans l’âme humaine. Avec la notion de puissance ou énergie, il tente de dépasser 

cette hiérarchisation. Dans sa production philosophique de 1772, il considère que le langage 

est l’énergie de l’âme: le langage est « Wort der Seele », c’est-à-dire le medium au travers 

duquel s’exprime l’être humain comme unité. En d’autres termes, l’image est l’expression 

de l’unité organique de l’esprit.56 

Ainsi, le présent travail se donne pour objectif d’élucider, en considérant la polysémie 

de la notion d’image (Bild, Figure, Gestalt, Schème, Eîdos, Typos) et sa connexion avec 

l’imagination, le génie (ingenium), les réponses que Herder et Hamann apportent aux 

questions relatives à la connaissance. Dans la tradition philosophique allemande, le mot Bild 

a une importance fondamentale. Il renvoie aux principes de diverses conceptions sur 

l’interprétation de la doctrine chrétienne du logos, ainsi qu’aux travaux sur la philosophie 

grecque qui occupaient les philologues pendant le temps de la relation de Herder avec Goethe 

à Weimar.57 Un des points déterminants de la critique par nos auteurs de la philosophie 

rationaliste est l’utilisation qu’ils font de cette notion comme une protestation contre une 

approche purement intellectualiste de l’être humain. Avec l’image et le discours imagé, ils 

défendent l’intériorité et l’individualité de l’homme. Ils visent par-là à réhabiliter la 

sensibilité, réhabilitation qui avait commencé avec les piétistes de Halle et les philosophes et 

poètes anglais.58 Ce mouvement littéraire-philosophique est à la confluence de diverses 

tendances de pensée, l’Empfindsamkeit et la Popularphilsophie, lesquelles réagissaient 

contre la philosophie conçue comme un système purement théorique. 

                                                           
56 SCHÜTZE M., op. cit., p. 25. 
57 LICHTENSTEIN Ernst, op.cit., p. 7. 
58 KONDLYLIS Panajotis, Die Auflärung im Rahmen des neuzeliche Rationalismus, Hamburg, Felix Meiner 
Verlag, 2002, p. 542. 



19 
 

La notion d’intériorité, d’origine religieuse, doit être entendue comme l’élargissement 

de la subjectivité humaine. Avec ce terme, les piétistes veulent révéler la dimension sensible 

de l’homme. Dans leurs ouvrages (leur forme littéraire de prédilection est le «Tagebuch»), 

ils résistent à toute catégorie métaphysique qui pourrait en réduire le périmètre vécu.59 Le 

langage va jouer un rôle important pour rendre compte de cette intériorité, car par sa 

dimension métaphorique seule il fait voie et prête voix à l’expérience (Erlebnis) de la vie 

intérieure de l’homme. Pour Hamann et Herder, rappelons-le, le langage est le medium de 

l’expression de l’intériorité et c’est à ce titre qu’ils émettent un jugement négatif à l’encontre 

de la philosophie. Herder affirme que seul le langage de la poésie est capable de parler de 

l’humain proprement dans son immédiates. Il considère ainsi que « Homer und Sophokles, 

Dante, Shakespeare und Klopstock der Psychologie und Menschenkenntniß mehr Stoff 

geliefert haben als selbst die Aristoteles und Leibnize aller Völker und Zeiten » (Werke II, 

666).  

Par ailleurs, la Popularphilosophie, dans sa version anglaise, est une source inspirante 

pour les penseurs allemands. La critique que Shaftesbury dirige contre le «philosophe 

systématique» et sa prétention d’établir comme objet propre de la philosophie les passions, 

le caractère humain et la connaissance de soi, est le point de départ de nos auteurs et 

philosophes. Le penseur anglais écrit ainsi: 

And thus the Study of human Affection cannot fail of leading me towards the 

Knowledge of human Nature, and of My-self. This is the Philosophy, which, by 

Nature, has the Pre-eminence above all other Science or Knowledge.60  

De plus, sa recherche d’une forme plus libre, pédagogique autant qu’humoristique, 

de communication du discours philosophique est cruciale pour comprendre le style des 

œuvres de Hamann et Herder.61 Par le style, ils veulent affermir l’individualité et le langage 

comme forme de celle-ci. Justement, leur style a été la raison pour laquelle la dimension 

                                                           
59 BRÄNDLE Johann, Das Problem der Innerlichkeit: Hamann, Herder, Goethe, Bern, Suisse : A. Francke, 1950, 
p. 20. 
60 SHAFTESBURY Anthony Ashley Cooper, Soliloquy or Advice to an Author in Characteristics of Men, 
Manners, Opinions, Times, foreword by Douglas Den, Indianapolis, Liberty Fund, 2001, p. 279. Cursives de 
Shaftesbury. 
61 WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung für die englische Literatur des 18 Jhs. Der Moralist und die 
literarische Form, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1960. KÜNTZEL Henrich, Essay und Aufklärung. Zum 
Ursprung einer originallen Deutschen Prosa im 18 Jahrhunderts, München,Wilhelm Fink Verlag, 1969, p. 18. 



20 
 

philosophique de leur pensée a été longtemps négligée par les commentateurs. Ils ont été 

catalogués penseurs irrationalistes ou obscurs. De fait, cette appréciation a commencé avec 

les jugements de Hegel sur Hamann62 et les comptes rendus de Kant sur les ouvrages de 

Herder.63 Cependant, dans les nouvelles «Hamann-Forschung» et «Herder-Forschung», 

lesquelles se développent dans la seconde moitié du siècle passé, les spécialistes soutiennent 

que le style est un élément constitutif de leur pensée philosophique.64  

La réhabilitation de la sensibilité et la nature poétique du langage, éléments que nos 

auteurs mettent au jour dans leurs écrits, sont les clefs qui permettent d’appréhender les 

débats autour des notions de raison et de rationalité qui animèrent l’Aufklärung et culminèrent 

en intensité avec la publication de la première critique kantienne Kritik der reinen Vernunft 

en 1781. Hamann est le premier lecteur et critique de l’œuvre de Kant.65 Dans une lettre de 

septembre 1783 adressée à Herder, Hamann produit une « Rezension », qui contient une « 

Metakritik » de la philosophie kantienne: Metakritk über den Purismum der Vernunft. Au fil 

de leur correspondance, ils ont approfondi les principes philosophiques de leur « Metakititk 

». On les trouvera rassemblés dans l’écrit herderien Verstand und Erfahrung. Eine Metakritik 

zur Kritik der reinen Vernunft erster Teil, et Vernunft und Sprache eine Metakritik zur Kritik 

der reinen Vernunft, publié en 1799.66 

                                                           
62 Hegel fait tenir l’originalité de la prose de Hamann à l’expression de l’individualité à travers le style, mais 
son jugement est négatif. Il ne comprend pas les intentions de Hamann quand celui-ci recourt à diverses figures 
littéraires, rhétoriques ou philologiques. Cf. BRÄUTIGAM Bernd, Reflexion des Schönen-Schöne Reflexion. 
Überlegungen zur Prosa Ästhetischer Theorie Hamann, Nietzsche, Adorno, Bonn, Bouvier Verlang, 1975, p. 
28. SCHUMACHER Eckhard, Die Ironie der Unverständlichkeit : Johann Georg Hamann, Friedrich Schlegel, 
Jacques Derrida, Paul de Man, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2000, p. 11-35. 
63 À cause de la critique kantienne, la pensée philosophique de Herder a été éclipsée. Dans le compte rendu des 
Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit  (1784-91), Kant émet des jugements négatifs sur Herder. 
Il affirme que son ancien élève n’est pas capable de «thinking with methodological rigor ». ADLER H., « 
Herder’s Style » in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit., p. 321-349. 
64 On peut affirmer que la pensée philosophique de nos auteurs n’est jamais que la mise en application du 
programme de l’Aufklärung comme un « fundamentally antropocentric projet : the systematic exploration of 
the self in its manifold relationships with inner self, community, nature and God, and the concomitant translation 
of those abstract findings into practical human fact in the cause of perfection ». Ce qui fait la singularité de ce 
projet dans la culture allemande est l’utilisation de la littérature et aussi de la philosophie comme « epistemic 
tools ». NICHOLAS Saul, « Introduction. German Literature and Philosophy », in Philosophy and German 
Literature 1700-1990, edited by Nicholas Saul, Cambridge, Cambridge University Press, 2002. p. 3. 
65 Kant envoya son texte à Hamann, pour que ce dernier le présentât à un éditeur. Cf. PISKE Irmgard, 
Offenbarung, Sprache, Vernunft. Zur Auseinandersetzung Hamanns mit Kant, Frankfurt am Main, Peter Lang, 
1989, p. 14.  
66 LUANNE Frank, « Herder and the maduration of Hamann’s Metacritical Thought : A chapitre in the pre-
history of the Metakritik », in Johann Gottfried Herder, innovator through the ages, Bonn, Bouvier Verlag. H. 



21 
 

Comme évoqué plus haut, Hamann et Herder appuient leur Metakritik sur la 

connexion qu’ils établissent entre la sensation et le langage et la dimension cognitive de 

celui-ci.67 Un des plus importants problèmes de l’esthétique comprise comme gnoséologie, 

d’après la définition de Baumgarten, est la relation sensibilité-entendement. Nos auteurs 

trouvent dans le langage une réponse à celui-ci. Une autre prémisse que pose Herder pour sa 

Metakritik future dans ses productions philosophiques des années 1770-1778 est 

l’identification de la raison avec le langage: « Auch in den tiefsten Sprachen ist V e r n u n f t  

und Wo r t  nur e i n  Begriff, e i n e  Sache: λόγος. Der Mensch gaffet so lange Bilder und 

Farben, bis er s p r i c h t , bis er inwendig in seiner Seele n e n » (Werke II, 691). Cette 

identification suppose d’étudier la genèse de la raison et, en même temps, avec la 

réévaluation du sens de l’ouïe (voir ci-dessus), de dépasser l’idée de la connaissance comme 

logos, dans le sens de vision ou Anschauung.68 

La pensée métacritique de nos auteurs a été longtemps mésinterprétée comme une 

défense de l’irrationalité. Cependant, elle n’implique pas une négation de la raison. Nos 

auteurs considèrent simplement que la raison ne peut atteindre par elle-même la connaissance 

et la vérité. De point de vue-là, ils s’inscrivent dans une tradition philosophique qui reconnaît 

l’union nécessaire de la foi et de la raison.69 Et par rapport à la philosophie de Kant, Hamann, 

d’après Metzke, observe que la raison, conformément à la conception qu’en a la pensée de 

l’Aufklärung, a pour fonction « de libérer la pensée humaine de tout dogmatisme, mais Kant 

la conduit à un autre dogmatisme à travers la raison elle-même. »70 

La connexion langage-raison est l’argument essentiel de la pensée métacritique de 

Hamann et Herder. La conséquence, en ce qui concerne le problème de la connaissance, c’est 

l’articulation de la pensée et du langage pour l’explication de la création des concepts. Herder 

se propose de rendre compte de la connexion langage-raison en filant la métaphore de 

                                                           
Grundmann, 1982, 157-185. 
67 Pour Herder « the fonction of langage is cognition » TRABANT J., op.cit., p.356. 
68 Ibid. p.357. 
69 «… since reason needs to be enlightened by faith (fides perfectit rationem), without reason cannot be 
perfected, and since faith in turn needs reason in order to understand what in believes (intellectus fidei)».  BETZ 

John R., « Reading “Sybiline Leaves”: J. G. Hamann in the History of Ideas », in Hamann and the Tradition, 
edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University Press, 2012, p. 8. 
70METZKE Erwin, «Kant und Hamann» in Johann Georg Hamann, Reiner Wild (Hrsg.)  
Darmstadt,Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, p. 240. 



22 
 

Leibniz: « Le langage est miroir de l’entendement ». Leibniz considère le langage non 

seulement dans sa dimension instrumentale, mais il tente en plus d’impulser le 

développement et l’acceptation de la langue allemande pour la philosophie et la littérature. 

De surcroît, pour le philosophe, « the language is the foundation of all culture, it is the 

necessary prerequisite for cultured intercourse and national well-being. »71 

Ainsi, la première partie de notre recherche sera consacrée à l’exposition de la critique 

de la connaissance à laquelle se livrent ces penseurs allemands dans leurs ouvrages. Leur 

point de départ, pour accomplir ce projet de l’Aufklärung, est le dépassement du dualisme 

âme-corps, car ce dualisme est un obstacle à la revalorisation du corps comme instrument de 

la connaissance et donc à la reconnaissance de la valeur cognitive de la sensibilité humaine. 

Puis, ils critiquent les principes méthodologiques de la philosophie rationaliste 

(Erkenntnismethaphysik), c’est-à-dire la recherche de la vérité et de la certitude à travers 

l’analyse pour atteindre les concepts distincts.  

Dans Sokratische Denkwürdigkeiten (1759), Hamann propose une profonde 

réorientation de la philosophie. Dans la foulée de Shaftesbury, il pose la connaissance de soi 

comme principe de toute connaissance. C’est son premier écrit publié et l’on y rencontre déjà 

les notions fondamentales de sa pensée philosophique et philologique. L’importance de cet 

essai tient à ce qu’il contient la première critique de la Schulphilosophie et d’une 

connaissance reposant sur des concepts abstraits et sur les déductions d’une raison 

anhistorique et universelle. Elle tient également à ce qu’il s’agit d’une représentation 

artistique (stylistique) et philosophique de l’auteur lui-même.72 Hamann recourt à Socrate ‒ 

le Siècle des Lumières est d’ailleurs autrement appelé le « Siècle socratique »73‒ comme à 

un masque pour exprimer son scepticisme face à cette notion de raison. Il marque ainsi son 

désaccord avec la vision d’un Socrate « critique et rationaliste ». Il voit au contraire Socrate 

comme un enthousiaste, un mélancolique dont le daimon révèle le caractère divin. Il faut 

tenir compte du fait que les philosophes rationalistes ont souvent comparé les fictions de 

                                                           
71 BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, Cambridge, 
University Press Cambridge, 1959, p. 4. 
72 Commentaire de BLANKE Fritz dans Johann Georg Hamanns Hauptschriften erklärt. Band 2 : Sokratische 
Denkwürdigkeiten, Germany, Gütersloh, 1959, p. 13-35. 
73 FUNKE Gerhard, Die Aufklärung : In Ausgewählten Texten Dargestellt und Eingeleitet, Stuttgart, K.F. 
Koehler, 1963, p. 10. 



23 
 

l’imagination à certaines maladies comme le fanatisme et la mélancolie. Bref, Hamann va 

retourner l’accusation de fanatisme contre les libres penseurs, car leur défense de la raison 

tourne précisément, selon lui, au fanatisme et à la folie. 

Une des notions philosophiques que Hamann envisage dans son ouvrage est celle de 

sensation, laquelle est qualifiée de « götliche Empfindung ». Cette notion tente d’harmoniser 

les facultés humaines, entreprise initiée par les poètes anglais. Ces derniers considéraient la 

mélancolie douce comme un préalable à l’expérience religieuse et valorisaient la 

contemplation de la nature comme condition d’émergence du sentiment du sublime.74 Notre 

penseur établit une relation entre la notion de croyance et celle de sensation (sensation, 

sentiment, affect, émotion) pour créer une notion de croyance plus riche, qui rende compte 

de la vie humaine dans son unité et intégralité. Il est important de souligner que cette notion 

de croyance a une dimension concrète, car elle est considérée comme un critère de 

connaissance pratique: « Organ der Zufriedenheit ». Dans son essai, Hamann dialogue avec 

David Hume. Le philosophe allemand avait réalisé des traductions partielles d’A Treatise of 

Human Nature et Philosophical Essays concerning Human Understanding (1748). Les 

études hamanniennes essaient de déterminer si la notion de croyance (Glaube) peut être 

assimilée à celle de belief, car, pour le penseur allemand, ce terme a un sens religieux et une 

dimension pratique.75 

En ce qui concerne la notion d’image, nous soutenons la thèse que Hamann, d’accord 

avec les origines de la discipline, comprend la philosophie comme une activité philologique, 

centrée, donc, sur l’interprétation. Dans la mesure où il s’identifie avec Socrate, il cherche 

dans sa philosophie les prémices d’une métacritique de la philosophie elle-même. Pour 

Hamann, Socrate s’est donné pour tâche l’interprétation de la voix de son daimon. Dans ce 

sens, il présente la question de l’image rattachée à la croyance et à l’imagination comme un 

principe herméneutique. 

Herder, de son côté, se livre à une attaque en règle contre la métaphysique. Il récuse 

notamment la séparation de l’âme et du corps. Cette façon de penser relève de la 

                                                           
74 BATTENFELD Katja, Göttliches Empfinden: sanfte Melancholie in der englischen und deutschen Literatur der 
Aufklärung, Berlin, De Gruyter, 2013, p. 42. 
75 KRACHT Thomas, Erkenntnisfragen beim Jungen Hamann, Frankfurt, RG Fischer, 1981, p. 85. BROSE 

Thomas, Johann Georg Hamann und David Hume, Berlin, Peter Lang, 2006, p. 377. 



24 
 

« Spekulatiotion » et du « Mysticismus ». La négation du corps est une sorte d’idolâtrie, car 

les philosophes adorent alors des images sans contenu, autrement dit des mots abstraits 

(Werke, II, 663). Il faut avoir à l’esprit le contexte philosophique dans lequel l’essai de Herder 

a vu le jour. Cet essai se présente comme une réponse à une question soulevée par la Berliner 

Academie en 1773, une Preisfrage.76  

Herder dénonce donc le présupposé (considéré comme vrai) qui sous-tend la question: 

il y aurait deux facultés humaines. Il se propose de contester cette vérité dans les trois 

versions de son ouvrage. Sa critique s’adresse non seulement à la pensée métaphysique, mais 

aussi au scepticisme, celui de Hume, qui parle des faculties of mind.77 Il ne fait aucune 

distinction entre le connaître et le vouloir, que soude une relation organique. 

Dans une deuxième partie, on analysera les thèses philosophiques primordiales des 

penseurs allemands. Hamann, dans son Grand-Œuvre Aesthetica in nuce, définit la 

connaissance comme un trésor d’images qui sont obtenues des sens et des passions. Les 

images sont donc considérées comme le principe de la connaissance. Dans ce sens, Hamann 

manifeste son affinité avec la philosophie empiriste et sensualiste, mais aussi son 

rapprochement avec l’Aesthetica de Baumgarten. Pour comprendre l’écrit de Hamann, il faut 

recourir à une lecture intertextuelle, car il fait allusion à un nombre considérable d’œuvres 

qui ont trait à l’origine et à la nature du langage. Dans le contexte philosophique du Siècle 

des Lumières, l’articulation du langage et de la pensée a une importance cruciale pour 

l’explication de la connaissance. Hamann fournit un modèle philologique-sémiotique où la 

notion de traduction joue un rôle décisif. 

                                                           
76 « L’âme possède deux facultés primitives qui forment la base de toutes ses opérations, la faculté de 
connaître et la faculté de sentir. En exerçant la première, l’âme est occupée d’un objet qu’elle regarde comme 
une chose hors d’elle et pour lequel elle a de la curiosité : son activité paraît alors ne tendre qu’à bien voir. En 
exerçant l’autre, elle s’occupe d’elle-même et de son état, étant affectée en bien ou en mal. Alors son activité 
semble uniquement déterminée à changer d’état, lorsqu’elle se trouve désagréablement affectée, ou à jouir, 
lorsqu’elle est agréablement affectée. Cela supposé, on demande: 1. Un développement exact des 
déterminations originaires de ces deux facultés et les lois générales qu’elles 
suivent. 2. Un examen approfondi de la dépendance réciproque de ces facultés et de la manière dont l’une influe 
sur l’autre. 3. Des principes qui servent à faire voir comment le génie et le caractère d’un homme dépendent du 
degré de  force et de vivacité et des progrès de l’une et de l’autre de ces facultés, et de la proportion qui se 
trouvent entre elles». (Werke II, 589) 
77 ARENS K., « Kant, Herder, and Psychology », in Herder Today, op.cit., p. 194. 



25 
 

Comme nous l’avons remarqué, Herder admet seulement eine Kraft ou 

Energie der Seele. Il n’y a donc pas deux sources de connaissance. Le sentir et le connaître 

surgissent de cette même vis viva ou Vorstellungkraft. L’ouvrage de Herder s’inscrit dans les 

traces de Leibniz, mais il propose une réinterprétation de la notion de force, de puissance 

(Kraft), ce qui lui permet de dépasser le dualisme cartésien qui fait de l’âme et du corps deux 

substances distinctes. Les deux dernières versions du texte de Herder, s’inscrivent tout à fait 

dans la transformation de la pensée philosophique et scientifique des années 1770-1820, où 

la notion d’énergie «vient relayer et infléchir les Lumières, car l’ancien système du monde 

est dépassé: au dualisme que sépare le mouvement de la matière succède un monde animé de 

forces; à l’homme rationnel succède un être de passion et de désir. Le langage, la littérature, 

la nature, la vie humaine sont conçus comme autant de processus de transformation».78 Dans 

les versions de 1775 et de 1778 de Vom Erkennen und Empfinden, Herder use à plusieurs 

reprises des concepts d’irritabilité (Reiz), d’élasticité et de sensation que sont étroitement 

liées et dont l’origine se trouve dans les recherches d’Albrecht von Haller (1708-1777), 

médecin, naturaliste et poète. Les interprètes de Herder pensent qu’il s’est inspiré des 

ouvrages de Haller en lisant les écrits de Charles Bonnet (1720-1793), naturaliste et 

philosophe.79 Comme les autres penseurs de son époque, Herder utilise d’une manière 

complétement différente les principes de Haller puisqu’à l’origine, le médecin considère que 

l’irritabilité est une propriété des fibres musculaires du corps, tandis que la sensibilité est une 

caractéristique des fibres des nerfs, et qu’elle est accompagnée d’un certain degré de 

conscience.80 

  À la différence de Bonnet, qui se limite à reprendre dans sa psychologie ces éléments 

physiologiques pour soutenir l’unité de l’âme avec le corps et expliquer l’origine des idées, 

Herder étend le champ d’application des termes irritabilité et élasticité, qui définissent au 

départ une propriété des fibres nerveuses, à la sensibilité pour caractériser non seulement les 

muscles ou nerfs du corps humain mais aussi l’âme elle-même (Elasticität der Seele). Le 

                                                           
78 DELON M., op.cit., p. 31-32. 
79 ZAMMITO John, « Physiological Psychology : Herder’s Engagement with Haller in the 1770s », in  Der frühe 
und der späte Herder: Kontinuität und / oder Korrektur, Beiträge zur Konferenz der Internationales Herder-
Gesellschaft Saarbrücken 2004, Söchtenau, Synchron, 2007, p. 444. NISBET H. B., Herder and the Philosophy 
and History of Science, Cambridge, Published by The Modern Humanities Research Association, 1970, p. 18. 
80 MINTER Catherine J., «The Concept of Irritability and the Critique of Sensibility in Eighteenth-Century 
Germany », The Modern Language Review, 1 (2011), 463-76. 



26 
 

philosophe allemand emploie la figure de Pygmalion pour rendre compte de sa propre 

interprétation des principes de Haller: 

Meines geringen Erachtens ist keine P s y c h o l o g i e , die nicht in jedem Schritte 

bestimmte P h y s i o l o g i e  sei, möglich. H a l l e r ’s physiologisches Werk zur 

Psychologie erhoben und wie P y g m a l i o n ’s Statue mit Geist belebt -als dann können 

wir etwas übers Denken und Empfinden sagen. (Werke II, 675) 

En utilisant ce mythe, Herder annonce un changement de perspective, pour ainsi dire 

un tournant épistémologique puisqu’il ne fait aucune différence entre la science, la 

philosophie et l’art: la création de métaphores, de figures et d’analogies est le point commun 

entre la science, la philosophie et la poésie (Werke II, 689). Il réinterprète donc 

poétiquement81 les principes de la physiologie de Haller. Ce tournant herderien correspond à 

une critique de la pensée scientifique de son temps,82 ce savoir conçu de façon 

encyclopédique et théorique, constitué, d’après lui, de « mots vides ». De plus, quand il 

convoque cette figure de Pygmalion, il suggère, non seulement un Stilwaldel,83 mais aussi 

une transformation de la pensée elle-même, puisqu’il affirme qu’elle travaille avec des mots, 

mots qui montrent en même temps les limites de la connaissance. Herder commence 

justement la version de 1778 par cette remarque sur le langage scientifique : « Wir sprechen 

täglich das Wort S c h w e r e ,  S t o ß ,  F a l l ,  B e w e g u n g ,  R u h e ,  K r a f t , sogar K r a f t  

d e r  T r ä g h e i t aus, und wer weiß, was es inwendig der Sache selbst, bedeute? » (Werke II, 

664). 

Dans Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, au livre VIII, Herder 

considère que l’imagination est la disposition humaine qui « renferme le plus de mystères». 

Mais, s’appuyant sur les prémisses scientifiques évoquées ci-dessus, il découvre qu’elle est 

l’union du corps et de l’âme, et que son activité fédère toutes les dispositions humaines. Il 

                                                           
81 GOLDESTEIN Amanda Jo, « Irritable Figures. Herder’s Poetic Empiricism », in The Relevance of Romanticism. 
Essays on German Romantic Philosophy, edited by Dalia Nassar, Oxford, Oxford University Press, 2014, p. 
273. 
82 KNODT Eva, « Hermeneutics and the End of Science: Herder’s Role in the Formation of Natur and 
Geisteswissenschaften », in Johann Gottfried Herder : Academic Disciplines and the Pursuit of Knowledge, 
Edited by Wulf Koepke, Columbia, Camden House,1996,  p. 1-12. 
83 Staiger suggère que le symbole de Pygmalion annonce toujours un changement de la prose philosophique, 
comme c’est le cas chez Rousseau, Hamann ou Herder. Cf.  STAIGER Emil, « Die neue Geist in Herders 
Frühwerke», Stilwandel: Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit, Zurich ; Freiburg : Atlantis Verlag, 1963, 
p. 128. 



27 
 

accorde à l’imagination une compétence linguistique et lui attribue une vertu unifiante dans 

la dernière version de Vom Erkennen und Empfinden (Werke II, 683). Comme Delon l’a 

souligné, la réhabilitation définitive de cette disposition humaine « va de pair avec la 

diffusion de l’idée d’énergie ».84 Herder se sert de cette notion pour conforter une approche 

« romantique » de l’imagination dont la caractéristique principale est son activité 

synergétique. En définitive, le corps humain étant considéré comme une force organique, de 

même que l’âme, l’imagination, longtemps attachée corps par la tradition philosophique, 

gagne une légitimité, car il n’est plus possible de soutenir un dualisme esprit/matière: « Ich 

weiß noch nicht, was material oder immaterial sei? Glaube aber nicht, daß die Natur zwischen 

beiden eiserne Bretter befestigt habe, weil ich die eisernen Bretter in der Natur n i r g e n d sehe 

und gewiß da am Wenigsten vermuten kann, wo die Natur so innig vereinte» (Werke II, 687) 

Le philosophe allemand est toujours entre la recherche d’une explication scientifique sur la 

nature de l’imagination et une réflexion anthropologique et psychologique sur les diverses 

fonctions de son activité. En effet, il ne distingue pas le terme de phantasie, dont on peut  

dire qu’il renvoie aux théories du Moyen Âge et de la Renaissance, du terme imagination, 

Einbildungskraft ou Einbildung (Werke III/1, 274).  

Pour ce qui est de notre thème de recherche, nous défendons la thèse que Herder, par 

son approche vitaliste de l’âme humaine et à travers sa réhabilitation du sens de l’ouïe, 

comprend l’image comme lebendiges Bild et renoue avec une pensée analogique qui est une 

synthèse de diverses traditions philosophiques. Dans la pensée analogique, l’imagination, si 

elle est accompagnée d’un sentiment de sympathie ou d’empathie, rend possible la 

communication et la ressemblance. Herder, comme on l’a dit, établit une relation intime entre 

l’imagination et l’écoute. Cette relation n’est pas seulement physiologique ou physique ; il 

s’agit d’un alliage qui est à l’origine des affects et des passions (Werke, III/1, 280). 

La relation image-imagination (ingenium) dans la tradition humaniste sera le thème 

de notre troisième partie. Dans Aesthetica in nuce et Sokratische Denkwürdigkeiten, Hamann 

se propose de rendre compte de la théorie de la nature et de l’essence de l’ingenium ou 

génie.85 Chez Herder, nous trouvons aussi une discussion sur le génie dans la troisième partie 

                                                           
84 DELON M., op. cit., p. 344. 
85 LUMPP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der Dichtkunst. Mit 
enem Kommenar zur Aesthetica in nuce, Tübingen, Max Niemeyer, 1970, p. 108-120. D’après Lumpp, le terme 



28 
 

de Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele. Les auteurs allemands ont étudié 

la théorie de l’ingenium de la tradition humaniste dans l’ouvrage de Juan de Huarte, Examen 

de Ingenios (1575). Ils ont repris les principes du médecin Huarte pour construire une 

perspective anthropologique sur la connaissance: le point de départ est la notion de génie 

reliée à des concepts comme le tempérament et le caractère.86 Herder établit ainsi la notion « 

Ganzen Menschen » comme le principe de sa pensée philosophique. Selon lui, aucun aspect 

ne devrait être écarté dans la connaissance de l’âme humaine et de sa relation avec le monde 

et Dieu; même les rêves et visions constituent un aspect important, comme le montre le titre 

de la version de 1778 de son essai.  

Par ailleurs, la métaphore du Coffre de la mémoire est un lieu commun de la poétique 

et la rhétorique. La mémoire, selon la pensée rhétorique, est étroitement liée à l’imagination. 

Pour la tradition rationaliste et empiriste moderne, la mémoire est toujours une faculté 

passive et sans qualité cognitive. Au contraire, d’après nos auteurs, la mémoire est une 

capacité active et primordiale pour la connaissance. En ce sens, les penseurs allemands 

procèdent à une réévaluation de la mémoire, dans la droite ligne des philosophes de la 

Renaissance, Francis Bacon en tête. La relation entre les penseurs allemands et le philosophe 

anglais, fort complexe, ne se limite pas à une simple filiation, s’agissant de leur position 

empiriste, et touche à la question plus large de la connaissance. Comme l’a souligné Nisbet, 

Herder a lu les ouvrages de Bacon à travers le prisme interprétatif de Hamann.87 Pour ce 

dernier, Bacon est un herméneute, un conciliateur entre la culture de l’Antiquité et le 

christianisme.88 Dans la pensée philosophique humaniste, la notion de tradition a une place 

importante dans l’explication de la construction de la connaissance. La tradition est conçue 

comme la transmission du savoir à travers la langue et le langage. Herder imaginait, si l’on 

en croit sa production de 1772, qu’on pouvait déduire « eine allgemeinen Physiognomik der 

                                                           
ingenium a comme synonymes dans l’usage de ce mot à cette époque-là : « Geist, Einfälle, Erfindungen, Gaben, 
Genie, Musen ». 
86SCHINGS Hans Jürgen, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in 
Erfahrungsseelenkunden und Literatur des 18 Jahrhunderts, Stuttgart, Metzler, 1977, p. 18. FRANZBACH 
Martin, Lessings Haurte Übersetzung (1752). Die Rezeption und Wirkungsgeschichte des Examen de 
Ingenios para las Ciencias (1575) in Deutschland, Hamburg, De Gruyter, 1965, p. 133. 
87 NISBET Hugh Barr, « Herder and Francis Bacon », The Modern Language Review, (1967), 267-83. 
88 JØRGENSEN Sven-Aage, « Hamann, Bacon, and Tradition », in Orbis Litterarum, (1961), 48-73.  



29 
 

Völker aus ihren Sprachen », laquelle est le résultat de l’ingenium ou fantaisie de chaque 

peuple. Ce projet a été un rêve de Francis Bacon et Leibniz. (Werke, III/1 322) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 

 

 

 

PARTIE I 

 

 

Du réductionnisme rationaliste vers une perspective 
holistique de la connaissance 

 

 

 

 

 



30 
 

Chapitre I 

 

La critique de la connaissance d’après Hamann dans Sokratische Denkwürdigkeiten 

 

 

«Die Ganze Fabel meiner Autorschaft is auch eine Maske». 

J.G.Hamann  
  

«Je conteste au nom de la contestation  
qu'est l'expérience elle-même». 

 
Georg Bataille 

 

 

 

1.0 Introduction 

 

Les études les plus récentes sur Hamann ont mis en évidence la relation si 

singulièrement profonde que notre auteur a établie entre le contenu de sa pensée et la forme 

ou le style qui nous la conserve. Les spécialistes ont élucidé la structure interne de son 

écriture, son style littéraire et sa construction philologique. Il faut tenir compte de ces 

éléments pour une meilleure compréhension du contenu de sa pensée et de l’intention que 

révèle la forme. Hamann pose tous ces principes pour la première fois dans le premier écrit 

publié: Sokratische Denkwürdigkeit. Il y marque une différence entre ses écrits destinés à la 

publication «Autorschaft» et ses autres productions, y compris ses lettres. Cependant, il  avait 

déjà établi la thématique de ses réflexions religieuses et philosophiques dans une collection  

de textes rassemblés sous le titre Londoner Schriften (1758), jamais publiés de son vivant.89 

Les recherches qui ont suivi la publication de son œuvre complète en 1947 se sont 

concentrées prioritairement sur ce corpus. Elles ont complètement changé l’image de 

Hamann, périmant l’adjectifs «irrationaliste» et «mystique» qui lui étaient attachés. De la 

                                                           
89 Dans cette collection, se trouvent: Biblische Betrachtungen; Gedanken über meinen Lebenslauf; Gedanken 
über Kirchenlieder; Betrachtungen über Newtons Abhandlung von den Weissagungen, et Brocken. Cf. HAMANN 

Johann Georg, Sämtliche Werke, op.cit., tome I. Une autre édtition: Londoner Schriften, hrsg. Oswald Bayer & 
Bern Weißenborn, München, C.H. Beck, 1993. 

 



31 
 

même façon, avec la publication des lettres de Hamann, au nombre de plus de 1.000, entre 

1955 et 1978, la source de sa pensée a été identifiée. On y trouve des passages complets de 

discussions in nuce sur des problèmes philosophiques, les sources bibliographiques de ses 

œuvres et le contexte des réponses à ses contemporains. 

 

Actuellement, les études sur sa contribution à la philosophie du langage et sur le 

dialogue qu’il a maintenu avec les philosophes de l’Aufklärung sont les plus nombreuses. Il 

faut remarquer d’ailleurs la pensée «Metakritik» que notre auteur développe dans sa 

conversation avec la philosophie critique et l’importance qu’elle revêt dans la pensée de 

Kant.90 Finalement, la correspondance qu’il a entretenue avec Johann Gottfried Herder et 

Friedrich Heinrich Jacobi pendant les années 1784 -1788, constitue un chapitre fondamental 

de la «Spinozastreit» dans la vie culturelle allemande.91  

 

L’objectif de cette introduction est de rappeler la forme de l’écriture hamannienne, 

les thèmes contenus dans Biblische Betrachtungen, et la critique de la philosophie rationaliste 

que notre auteur y conduit. Puis nous analyserons le contexte philosophique qui est à l’origine 

de Sokratische Denkwürdigkeit. Enfin, nous exposerons tout au long du chapitre les notions 

philosophiques que Hamann propose pour dépasser la vision du monde des rationalistes, 

telles que la croyance et la sensation. En relation avec le thème de l’image, nous nous 

réfèrerons à certains passages sur l’image, où il explore cette notion dans le contexte de la 

pensée religieuse. Cette idée constitue un des principes épistémiques de la position 

philosophique du penseur allemand, à savoir, la perspective holistique de l’homme et l’unité 

de la réalité. 

En 1953, Elfride Büchsel publie Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. 

Untersuchungen zur Struktur von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel. Dans 

cette étude, elle s’efforce d’élucider le contenu de Biblische Betrachtungen pour expliquer le 

style et la forme des écrits de Hamann. Comme l’explique Büchsel, il faut partir de la manière 

dont Hamann lit la Bible pour mieux comprendre les principes herméneutiques de sa pensée. 

                                                           
90 SIMON Josef, «Spuren Hamanns bei Kant ?», in Hamann, Kant, Herder : Acta des vierten Internationalen 
Hamann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1985, 89-105. 
91 KNOLL Renate, Johann Georg Hamann und Friedrich Heinrich Jacobi, Heidelberg, Carl Winter, 1963. 



32 
 

La lecture hamannienne de la Bible a comme caractéristique fondamentale l’appropriation 

des Écritures au travers d’une forme d’abnégation totale du lecteur, selon le principe 

herméneutique de l’application («Applikation»).92 L’ouvrage de Hamann n’est pas une 

explication «théologique» de la Bible, ni un commentaire de celle-ci, mais il est l’écriture 

d’un procès vivant de l’écoute de la parole et de son appropriation. De ce principe, découle 

une forme textuelle particulière, laquelle s’apparente au témoignage: le texte est du reste un 

testament; le témoin y exprime son expérience («Erlebnis»), en même temps qu’il la relate 

pour d’autres. Autrement dit, les écrits de Hamann s’adressent toujours à quelqu’un ; il n’écrit 

pas sans tenir en compte de cette dimension dialogique du langage. 

Une autre notion qu’il faut garder à l’esprit est celle de « figure » ou de « type », avec son 

«antitype». Le mot figura («Figur») revêt une importance décisive en contexte philosophique 

et théologique puisqu’il témoigne de la rencontre entre la langue de la culture grecque 

païenne et l’exégèse scripturaire menée par les premiers Pères de l’Église comme Augustin. 

Hamann s’inscrit dans la tradition théologique qui a réalisé une interprétation figurative du 

Nouveau Testament, lequel est envisagé comme l’accomplissement de l’annonce de l’Ancien 

Testament. En outre, selon cette interprétation, les figures dans la Bible annoncent un 

accomplissement dans la vie historique. Et, inversement, l’histoire profane peut être lue 

comme un livre ; on peut y trouver des figures qui se répondent dans le passé ou le présent, 

avec un sens prophétique (topus ou prophétie en acte).93 Si la figure biblique a comme 

compagnon un antitype dans l’histoire mondaine, selon la perspective figurale, Hamann ne 

fait cependant aucune différence entre histoire sacrée et histoire profane car sa conception de 

l’histoire dépend aussi de son interprétation figurative de la Bible. Il construit ses textes avec 

des figures, lesquelles jouent un rôle déterminant dans l’articulation de son argumentation, 

i.e. il pratique une rhétorique figurative. 

Karlfried Gründer dans Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns «Biblische 

Betrachtungen» als Ansatz einer Geschichtsphilosophe (1958), met l’accent justement sur 

cette liaison étroite entre la typologie et une conception de l’histoire comme évènement et 

révélation dont le sens peut se deviner à travers les figures. Il remarque ainsi que «Das Beispil 

                                                           
92 BÜCHSEL Elfriede, Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. Untersuchungen zur Struktur 
von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel, Darmstadt Gießen, [1953] 1988, p. 26. 
93 Comme Büchsel l’indique dans son introduction, elle s’appuie sur l’enquête sémantique qu’a réalisée Erich 
Auerbach sur le mot figura dans Figur et dans son œuvre principale Mimesis [1946]. 



33 
 

des Tanzes kommt dem Geschichtstypos darin am nächsten, daß die Figuren seiner 

Bewegungen “vorgesehen” sind ‒ in der alttestamentichen Geschicthe ist Gott der 

Choreograph, wenn auch die Tänzer nicht wissen, was ihre Figuren darstellen».94 A la suite 

de Gründer, Hamann développe une philosophie de l’histoire selon laquelle la temporalité 

humaine a une relation étroite avec la révélation à travers la figure de Christ. L’objectif de 

Gründer est de montrer que dans cet écrit, une telle relation porte une «ontologische 

Zummenhang von Sprache und Geschichte».95 

Hamann a également établi dans ce texte un des principes fondamentaux de sa pensée 

sur le langage: la notion de condescendance («Herunterlassung» «Kondeszendenz»). Il 

conçoit la création du monde comme un acte de condescendance divine. Pour comprendre 

son rapport avec la question du langage, il faut s’attarder sur l’origine de cette idée. Gründer 

montre qu’elle appartient à l’herméneutique ancienne. Jean Chrysostome, exégète et Père de 

l’Église grecque, l’emprunte à la rhétorique grecque païenne, où elle signifie l’effort que fait 

un orateur pour s’adapter à la capacité de compréhension de son public. Jean veut dire par là 

que Dieu, tel un orateur, s’adapte à son public dans le moment de sa révélation.96 

Dans le prologue des Londoner Schriften, «Über die Auslegung der heilige Schrift», 

Hamann commence par l’exclamation: «Gott ein Schriftsteller!». Comme pour confirmer son 

approche linguistico-rhétorique, selon notre auteur, Dieu crée le monde selon une action 

linguistique. La Création est une narration. Dieu s’adapte, i.e. s’abaisse jusqu’au niveau de 

l’entendement humain, parlant à travers des images, des figures et des analogies. En d’autres 

termes, Dieu se révèle sensiblement. Ainsi, Hamann considère que:  

Die Schrift kann uns Menschen, nicht anders reden als in Gleichnissen, weil alle unsere 

Erkenntnis sinnlich, figürlich, und der Verstand und die Vernunft die Bildern der äußerl 

Dinge allenthalbten zu Allegorien und Zeichen abstrakter, geistiger und höhere Begriffe 

macht. (N I, 157) 

Hamann remarque dans sa lecture que la forme «Schriebart» du langage biblique est 

rhétorique-didactique, esthétique et poétique. Il reprend tous ces éléments pour la 

construction de son propre style, notamment l’image comme métaphore et l’ironie. Eric 

                                                           
94 GRÜNDER Karlfried, Figur und Geschichte. Johann Georg Hamanns ‛biblische Betrachtungen’ als Ansatz 
einer Geschichtsphilosophie, Freiburg/München, Karl Alber, 1958, p. 148. 
95 Ibid., p.161. 
96 Ibid., p. 151. 



34 
 

Blackall, montre que ces deux principes employés de manière si originale par Hamann, 

étaient une charge critique dirigée contre l’exégèse biblique rationaliste et le discours des 

philosophes qui défendaient le canon néoclassique de la poésie. Mais la critique d’Hamann 

visait aussi le style philosophique lui-même, dont les maîtres mots étaient «abstractions, 

verbosité et excessive clarté.»97  

Les exégètes rationalistes et déistes, en effet, se proposaient de « purifier » le langage de 

la Bible pour en rendre compréhensible le récit, mesuré à l’aune des principes de la raison et 

du classicisme : la clarté logique du langage et le principe du bon goût. L’art poétique (1674) 

de Boileau était la source des jugements littéraires des philosophes. Baeumler a souligné que 

Boileau défendait l’imitation des Anciens, mais «avant même de devenir un modèle, les 

Anciens sont justifiés devant la suprême instance des Temps modernes, la ratio.»98 

C’est dans ce contexte que Hamann propose comme principe herméneutique et de 

critique littéraire, l’imagination, contrairement aux règles de la raison des philosophes. Ici se 

retrouve un élément caractéristique de l’approche hamannienne : son extensivité. Ces deux 

principes de l’application et de l’imagination sont adoptés non seulement pour 

l’interprétation de la Bible, mais encore pour l’interprétation de tout autre livre.99 Il écrit: 

 

Die Notwendigkeit als Leser in die Empfindungen des Schriftstellers, den wir vor uns 

haben, zu versetzen uns seiner Verfassung so viel mögl. zu nähern, die wir durch eine 

glückliche Einbildungskraft uns geben können, zu welcher uns ein dichter oder 

Geschichtsschreiber so viel mögl. zu helfen sucht, ist eine Regel, die unter ihren 

Bestimmungen ebenso nötig als zu andern Büchern ist. (N I, 9) 

Arrêtons-nous un instant sur les expressions «glückliche Einbildungskraft» et 

«sinnliche Erkenntnis». L’imagination est prise non seulement dans le sens de capacité de 

l’esprit, ce qui permet de rendre compte du processus de perception et d’abstraction cher aux 

philosophes empiristes et sensualistes, mais elle renvoie en plus chez Hamann à un état de 

                                                           
97 BLACKALL  E., «Irony and Imagery in Hamann», in Publications of the English Goethe Society, 26 (1957), 
1-25. Voir aussi du même auteur: The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, op. cit., 
p.457. 
98 BAEMLER A., op. cit., p. 45. 
99 Büchsel cite une phrase de Hamann qui se trouve dans une de ses lettres: « Jedes Buch is mir eine Bible» 

(BÜCHSEL E., op. cit., p. 43). Ce principe oriente la lecture qu’il fait des écrits de David Hume, comme nous le 
verrons plus loin. Cf. BROSE T., op. cit., p. 332. 



35 
 

l’âme toute entière. La relation entre la croyance, le sentiment («Empfindung») et 

l’imagination est établie par Hamann dans ses premières productions. Toutes ces notions ont 

une préhistoire dans le domaine philosophique anglais, mais aussi dans le piétisme de Halle. 

En accord avec Simon Grote, Alexander Baumgarten, qui a nommé la nouvelle discipline 

philosophique, reprend le terme aisthesis du piétiste August Francke. Ce terme signifie un 

«hermeneutische habitus aisthesis, der zum Verstehen des Affeksgehalts von Bibelstellen 

notwendig ist.»100 Hamann emploie l’expression «sinnliche Erkenntnis» dans sa double 

dimension esthétique (les perceptions sensibles et la sensation) et herméneutique (affects - 

sentiments).  

L’activité philologique et herméneutique de Hamann renoue par ailleurs avec la 

curiosité universelle des humanistes, comme l’a montré Volker Hoffman dans Johann Georg 

Hamanns Philologie: Hamanns Philologie zwischen encyclopädischer Micrologie und 

Hermeneutik (1972). Hoffman souligne le fait que, dans le temps de l’Aufklärung et du 

premier romantisme, il n’y avait pas de différence stricto sensu entre la philosophie, la 

philologie et l’herméneutique. Notre auteur était un philologue autodidacte. Il s’inscrivait 

dans la tradition de la Renaissance nommée Polyhistorische Gelehrsamkeit, tradition 

inaugurée par Francis Bacon et toujours vivace chez les piétistes de Halle dans la première 

moitié du XVIIIe siècle. Cette tradition philologique reposait sur une connaissance solide de 

l’histoire littéraire ancienne et moderne, de l’histoire elle-même, et sur la maîtrise de 

plusieurs langues. Hoffman affirme que la philologie de Hamann se présente en ses écrits 

comme « ein äußer komplexes und bewegliches Gebilde, das die Extreme von pragmatische 

Detailarbeit (Mikrologie) und Hermeneutische Grundsatzdiscussion in einer höchts 

kunsvoller Autorschaft verbindet.»101  

Sven-Aage Jørgensen, dans son article de 1978 intitulé « Zu Hamanns Stil », qualifie 

le style de Hamann de «Cento stil». Cela signifie qu’il compose ses écrits avec des 

expressions et sentences empruntées à des œuvres de toute la tradition littéraire européenne. 

Hamann cite en effet divers poètes en leur langue originale, des devises de la Bible en hébreu, 

des titres de maints ouvrages, des préfaces, des dédicaces, et il signe sous d’autres noms que 

                                                           
100 GROTE Simon, « “Aisthesis” und Moralische Erziehung bei Alexander Gottlieb Baumgarten», Aufklärung, 
20 (2008), 175-98. 
101 HOFFMANN Volker, Johann Georg Hamanns Philologie : Hamanns Philologie zwischen Enzyklopädischer 
Mikrologie und Hermeneutik, Stuttgart, Kohlhammer, 1972, p. 27. 



36 
 

le sien, parfois des noms de personnages de romans. Ainsi, on peut affirmer, à la suite de 

Jørgensen, que ses écrits contiennent une intention herméneutique.102 En termes de critique 

littéraire moderne, Hamann établit une relation intertextuelle dans ses divers rapports 

immanents: le paratexte (texte autour du texte : la relation du texte avec les citations, les 

devises, etc.) et le métatexte (texte au-delà du texte: la relation du texte avec d’autres textes 

publiés).103 Cette stratification du style de Hamann fait actuellement l’objet de nombreuses 

recherches dans le domaine de la critique littéraire, de l’herméneutique et de l’esthétique. En 

raison de sa nature complexe, la tâche semble infinie. Bref, les écrits de Hamann «sind nicht 

bloße Abhandlungen eines Gegestandes, sondern literarische Kompositionen».104 

C’est justement par sa démarche herméneutique comme «Kunst der Interpretation» 

et «Kunstrichter» que Hamann sape les principes de l’exégèse rationaliste et de la critique 

néoclassique. Son herméneutique a sa source dans la réévaluation de l’imagination et de la 

sensibilité amorcée par les poètes et critiques anglais. Un des poètes les plus importants pour 

les jeunes penseurs allemands a été Edward Young (1683-1765). Des œuvres telles que 

Night-Thoughts on Life, Death and Immortality (1742-46) et Conjectures on Original 

Compositions (1759) ont animé les débats sur l’essence de la poésie et le génie en 

Allemagne.105 Le théologien et poète était considéré comme un apologiste de la religion 

chrétienne. Son entreprise poétique s’inscrivait dans le contexte d’établissement et 

l’affirmation du déisme en tant que religion des philosophes. Les déistes mettaient l’accent 

sur les vérités de la raison et non les vérités révélées. Au rebours de ce mouvement, Young 

se posait en défenseur de la religion révélée. Il contestait les principes des déistes, pour qui 

la raison n’était pas seulement un trait parmi d’autres de la nature humaine, mais devait aussi 

commander aux sens, aux émotions et aux affects. Or, selon Young, la convocation de tous 

ces éléments, et non la prévalence de l’un sur les autres, est nécessaire pour accéder à la 

connaissance de soi et à la vérité de la religion révélée. S’agissant des mystères de la foi, 

pour montrer les limites de la raison, sans pour autant la rejeter, le poète opte pour une 

                                                           
102 JØRGENSEN Sven-Aage, «Zu Hamanns Stil», in Johann Georg Hamann, Reiner Wild (Hrsg.) Wege der 
Forschung, Band 511, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978, p. 377. 
103 Ibid.p.388. 
104 Voir SIMON J. dans son introduction à J. G. HAMANN, Schriften zur Sprache, Frankfurt, Suhrkamp, 1967, 
p. 26. 
105 KIND John Louis, Edward Young in Germany: historical surveys, influence upon German literature, ed. by 
William H. Carpenter, New York, Columbia University Press, 1906. 



37 
 

«radical revaluation of the idea of feeling and to a unique application of the sublime.»106 

Young écrit: «Are passions, then, the Pagans of the soul? Reason alone baptized? […] Our 

senses, as our reason, are divine.»107 Un élément déterminant pour la réévaluation des 

passions et émotions dans leur dimension morale est la réception de la théorie du sublime de 

Longin. Les poètes et les philosophes redécouvrent le sentiment du sublime dans 

l’émerveillement devant une nature considérée comme une manifestation de Dieu. Cette 

redécouverte est à l’origine de l’esthétisation de la religion, de cette nouvelle « manière de 

rapprocher l’homme à la divinité», à laquelle les œuvres de Hamann et Herder contribueront 

grandement par la suite. 

De surcroît, il y a une affinité de thèmes et de postures philosophiques entre les 

poèmes de Young et les Londonder Schriften.108 En ce qui concerne le thème de la raison, 

tous les deux affirment la nécessité de l’unité de la foi et de la raison. Mais Hamann conclut 

que la raison, avec ses concepts clairs et ses abstractions, ne permet pas la compréhension du 

langage de la Révélation et de la poésie, langage par nature métaphorique, allégorique, 

analogique, voire ironique. Dans les premières pages de Biblische Betrachtungen, il argue: 

 «Die Vernunft muß sich mit dem Urtheil jenes Philosophen über des Heraklitus Schrift 

begnügen ; was ich verstehe ist vertreflich, ich schlüße daher eben so auf dasjenige was ich 

nicht verstehe.» (N I, 13) Ainsi, l’affirmation des limites de la raison, chez Hamann, trouve 

sa justification dans l’herméneutique et dans l’activité de critique littéraire. On sait que 

Hamann fait allusion à Socrate. Dans la dédicace de Sokratische Denkwürdigkeiten, il 

réaffirmera, pour ses propres écrits cette fois, ce principe de forme implicite. 

 

Sokrates war, meine Herren, kein gemeiner Kunstrichter. Er unterschied in den Schriften 

des Heraklitus, dasjenige, was er nicht verstand, von dem, was er darin verstand, und that 

                                                           
106 MORRIS David B., The religious sublime: Christian poetry and critical tradition in 18th-century England, 
Kentuky, The University press of Kentucky, 1972, 147. 
107 YOUNG Edward, Young's Night Thoughts. With Life, Critical Dissertation and Explanatory Notes, in Projet 
Gutenberg.  
108 Dans une lettre adressée à Herder en 1769, Hamann évoque la relation étroite que ses écrits entretiennent 
avec ceux de Young : «So wahr ist, daß es Gedanken gibt die man nur einmal in seinem Leben hat und nicht 
Meister ist selbige wieder hervorzubringen. Gewesen sind sie und Spuren müsste davon noch im Gehirn sein 
[…]. Ich musste neulich unvermutet im Young blättern ; da kam es mir vor als wenn alle meine Hypothesen 
eine bloße Nachgeburt seiner Nachtgedanken wesen waren und alle meine Grillen von seinen Bildern 
imprägniert worden wären.» (Z. H. II, 432) HAMANN J. G., Briefwechsel, Ziesermer W. und Henkel A. 
(hrsg.),Wiesbaden, (Band 1-4), Frankfurt (Band 5-7) Insel, 1955-1979.  



38 
 

eine sehr billige und bescheidene Vermuthung von dem Verständlichen auf das 

Unverständliche. (N II, 61) 

Dans divers passages de Biblische Betractungen, Hamann s’attaque à l’autorité de la 

raison, un des dogmes de la philosophie de l’Aufklärung. Elle ne peut être d’une aide 

quelconque dans la compréhension du langage imagé ou de la croyance. En ce sens,  Beiser 

défend que Hamann renoue le geste de Luther: «Just as Luther once railed against the 

scholastic for the claims to a rational knowledge of God, so Hamann assailed the Aufklärung 

for the belief in the authority of reason».109 Henry Corbin avait déjà fait le rapprochement 

entre Hamann et Luther dans son livre, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, rédigé en 

1935 mais paru en 1985. Pour Corbin, Hamann est de ceux qui ont favorisé la naissance de 

la conscience historique dans la pensée philosophique moderne en réactivant le principe de 

l’interprétation spirituelle, où « le contenu de la parole devient vivant dans l’homme […], un 

temps spécifique d’une existence déterminée par la parole.»110 

La confrontation des histoires bibliques, comme par exemple celles de Job et de 

Salomon, permet à Hamann de se représenter la raison sous l’aspect du labyrinthe ou du 

microscope. La raison peut nous perdre ou bien rendre un bel objet répugnant (N I, 166). La 

critique hamannienne de la raison trouvera dans la philosophie de Hume un autre appui dans 

Sokratische Denkwurdigkeiten, mais les principes sont déjà établis dans les productions de 

1758. Dans ses réflexions, Hamann a tendance à rattacher la croyance à la révélation, laquelle 

est un discours que l’homme écoute. Ce discours est constitué d’images, histoires, allégories, 

analogies et métaphores. On retrouve ici la doctrine luthérienne: «La parole de Dieu bien 

comprise est la base de la foi». Ainsi, la valorisation de l’écoute à laquelle nos auteurs 

allemands se livrent était-elle déjà en germe dans les propos du réformateur : « Le royaume 

de Dieu est un royaume de l’ouïe, non de la vue.»111 Cette mise en crise de l’image visuelle 

à l’époque de la Réforme a eu des conséquences très importantes s’agissant de la justification 

de la création d’images (iconoclasme) et de leur interprétation. Le souvenir de cette crise était 

encore très prégnant dans la seconde moitié du XVIIIe siècle. Dilthey soutient que la religion 

                                                           
109 BEISER Frederick C., The Fate of reason: German philosophy from Kant to Fichte, Cambridge, Harvard 
University Press, 1987, p. 17. 
110 CORBIN Henry, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, Paris, Berg International éditeurs, 1985, p. 19. 
111 Luther cité par BELTING Hans dans Image et Culte. Une histoire de l’art avant l’époque de l’art, traduit par 
Frank Muller, Paris, Les éditions du Cerf, 1998, p. 626. 



39 
 

reformée a trouvé dans la musique religieuse son moyen privilégié de représentation dans le 

temps de l’Aufklärung. De fait, il considère que les compositions musicales de Bach et 

Händel constituent l’apogée de la représentation artistique de la religiosité protestante.112 La 

favorisation de l’écouté dans la perspective religieuse de Luther a été déterminante pour la 

réflexion sur l’origine et l’essence du langage chez Hamann et Herder. 

Quant à Hamann, la notion du langage comme abaissement de Dieu affermit la 

dimension humaine de la révélation divine:  

 

Gott hat sich Menschen offenbaren wollen. Er hat sich durch Menschen offenbarte. Er hat 

die Mittel diese Offenbarung den Menschen nütlich zu machen […] Gott hat sicht 

geoffenbart den Menchen in der Natur und in seinem Wort. (N I, 9-10).  

 

La création de l’homme témoigne de l’unité entre le divin et l’humain, entre la forme 

et le contenu: «Gott in seinem eigenen Bilde, im Bilde Gottes, nach der göttliche Gleicheit 

den Menchen erschaffen. Die Vernunft sinken hier... » (N I, 12). Dans divers passages de ses 

Méditations, notre auteur insiste sur la qualité réceptive et active de l’homme, lequel est 

compris comme une unité: « sensa mentis animi » (N I, 234). Sur ces principes d’unité et 

d’esthétisation du religieux, Hamann fonde sa conception de l’image. Il le fait en termes 

anthropologiques et herméneutiques, dans le sens aussi de l’esthétique comme gnoséologie.  

Dès lors que la création de l’homme est un acte divin, le corps humain n’est plus seulement 

ce corps physique « Körper », doué de cinq sens, mais aussi un « Leib ». Avec la 

différenciation entre ces deux termes, Hamann souligne aussi la capacité de l’homme 

d’apercevoir les images et les signes de manière spirituelle, puisque c’est le souffle de Dieu 

qui a donné vie au corps matériel: «Der Othem des Lebens in unserer Nase ist hingegen ein 

Hauch Gottes. Dasjenige also was das sicherste Zeichen von der Vereinenigun unsere Seele 

mit dem Leibe ist... » (N I, 14) Sur la base de l’anthropologie chrétienne, Hamann argue que 

cette unité est la base de la croyance et de la révélation. « Das Zeugnis der Ohren, der Augen, 

der Gefühls ist der Grund des Evangelii Wie kann eine Offenbarung siherer seyn als diese.» 

(N I, 243). 

                                                           
112 «Das Kirschlied wurde immer mehr zum Ausdruck der individuelle religiösen Innerlichkeit.» DILTHEY 
W., op. cit. p.75. 



40 
 

Cette idée sous-tend par ailleurs sa critique de la perspective réductionniste de l’esprit 

humain et de la séparation entre le rationnel et le sensible de l’homme. L’idée d’unité et de 

« ganzen Existenz » sont ses principes directeurs comme penseur de l’image. Selon Hamann, 

il y a une dynamique entre les sens, l’entendement et la raison (il ne réalise pas une distinction 

nette entre ces deux dernières dispositions). Comme nous l’avons vu plus haut, les images 

des sens fournissent le matériel à l’entendement pour créer des concepts, ainsi les images 

jouent un rôle décisif dans l’activité de l’entendement. Il argue que les images sensibles 

servent à limiter la tendance de l’entendement aux abstractions. En effet, la connaissance, 

pour notre auteur, n’est aucune création de la raison ou de la conscience, il considère que les 

concepts des philosophes sont comme la tour de Babel, «… jeder hat seine Sprache verstande 

und keiner des andern. Cartes hat seine Vernunft, Leibnitz seine, Newton seine…» (N I, 30) 

De fait, la notion de péché chez Hamann se base non sur le corps et ses appétits ou le sensible, 

mais sur la raison et ses notions, la séparation qu’ elle réalise entre la nature et la vie humaine, 

ou le corps et l’âme. (N I 77)  

Par contre, il affirme que la révélation comme abaissement «Herunterlassung» 

«Erniedrigung» de Dieu est « kein Thurm der Vernunft », mais, la nature est un livre, aussi 

bien que l’histoire. Autrement dit, le langage propre à la Bible est pour Hamann non un 

ensemble de propositions logiques, mais le langage du Poète-Dieu. L’histoire et la nature 

sont «Chyphern», «verborgene Zeichen», «Träume», «Gesichter», «Räthsel». Dieu se révèle 

à l’homme dans son propre langage. Dans ce sens, comme Büschel l’a souligné, pour 

Hamann, la Bible est «ein menschlisches Buch und ein Werk des göttliches Geistes. Dieses 

Zugleich ist im Entscheidenden untrennbar». Mais c’est au lecteur qui correspond de réaliser 

cette reconnaissance.113 

Étant donné que Hamann comprend la réalité comme un discours, et la relation de 

l’homme avec elle et avec Dieu comme un dialogue, la notion de connaissance ne peut se 

concevoir dans le sens purement épistémologique ou cognitif. On mesure ici l’importance de 

Hamann comme philosophe. L’étude qui a pointé pour la première fois l’enjeu philosophique 

de l’œuvre de Hamann est celle d’Erwin Metzke, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie 

des 18. Jahrhunderts, parue en 1934. Elle a précédé la publication des Œuvres complètes. 

Comme le montre Metzke, notre auteur s’inscrit dans la problématique de son siècle, la 

                                                           
113 BÜCHSEL E., op. cit. p.40. 



41 
 

relation Dieu-Monde-Homme. Cependant, son approche n’est en aucune manière 

spéculative, mais «existentielle». La connaissance n’est plus une relation sujet-objet, mais 

l’homme dans son existence individuelle cherche la vérité sur lui-même dans un univers 

discursif.114  

Le point de départ de Hamann est en effet un thème cher à la philosophie des 

Lumières: la connaissance de soi. Mais, contrairement à Shaftesbury et aux philosophes 

rationalistes, Hamann pense que la connaissance de soi ne s’atteint que par la révélation, car 

celle-ci mobilise le sens et l’évènement.115 Selon Hamann, la révélation comme abaissement 

a son point nodal dans le devenir homme de Dieu : 

 

Die Offenbarung im Fleisch ist der Mittelpunct von allem. Dies ist der Inhalt des ganzes 

göttlichen Wortes, ja die Ursache, warum uns selbsiges gegeben ist. […] Die eitele 

Vernunf lehrt uns Menschen hassen und verachten unter der Schein der Tugend. (N I, 242) 

 

Shaftesbury voulait, à travers la figure de Socrate, renouer avec le principe de la 

connaissance de soi comme point de départ de la recherche de la vie virtuose. La philosophie 

socratique lui fournissait le modèle de la thérapie de la «self-examination». Son but, 

cependant, était de substituer celle-ci à la «Christian meditative tradition».116 Au contraire, 

les œuvres des poètes Hervey et Young se réclament de cette dernière tradition: elles font 

appel à la figure de Jésus-Christ pour la connaissance de soi.117 D’ailleurs, leurs œuvres sont 

la représentation littéraire de l’expérience christique. Rappelons-nous à quel point elles ont 

influencé Hamann. Nous trouvons justement un parallélisme dans le poème de Young par 

rapport à la figure de Jésus Christ : 

Man! know thyself. All wisdom centres there; 

                                                           
114 «Deshalb hat die Wort Offenbarung Gottes für Hamann eine so fundamentale Bedeutung, denn in ihr handelt 
es sich um eine Wirklichheit, die nur zwischen personen möglich ist, die radikal alle Dingkategorien ausshaltet. 
Die personale Wirklichkeit selbs öffnet sich damit neu in unmittelbarem Kontakt. Die Dingmetaphysik ist an 
entscheider Stelle durchbrochen». Cf. METZKE Erwin, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 18. 
Jahrhunderts, Halle, Max Niemeyer, 1984, p.9. 
115 «Chez Hamann le sens de cette existence, en tant que dépassant sa propre nature, n’est révélé que par la 
parole prophétique de la Bible; pour le présent de chaque existence, celle-ci est à la fois le fondement et la 
transcendance, l’origine et la fin.»  CORBIN H., op. cit. p.28. 
116 RIVERS Isabel, Reason, Grace, and Sentiment : A Study of the Language of Religion and Ethics in England, 
1660-1780. 2, Shaftesbury to Hume, Cambridge, Cambridge University Press 2000, p.112. 
117 Hamann signale que la lecture de Young et des Meditations and Contemplations (1742) de James Hervey a 
inspiré ses propres méditations (N I, 8). 



42 
 

What high contents! illustrious faculties! 
But the grand comment, which displays at full 
Our human height, scarce sever'd from divine, 
By heaven composed, was publish'd on the  
Cross.(Night  III; 430). 

 

Hamann a nommé son expérience de lecteur des Écritures, conversion 

(«Bekehrung»).118 Cet évènement montre le lien intime qui unit la notion de révélation 

comme condescendance à travers le langage et la notion de typologie. Autrement dit, Hamann 

témoigne lui-même de la prophétie des Écritures au sujet du Christ. La connaissance de soi, 

selon les philosophes, est basée sur la vertu et la liberté. Elle se cantonne aux généralités, à 

la surface des choses, puisqu’il s’agit de concepts abstraits. Par contre, la connaissance de 

soi hamannienne est un dialogue personnel qui culmine dans la satisfaction «Befriedigung» 

ou dans la joie que procure l’unité de l’intériorité humaine avec la parole.119 Cette unité 

caractérise l’énergie de la croyance qui se déploie dans l’action humaine (N I, 31). Toutefois, 

Hamann insiste sur la dimension dialogique de cette connaissance. Le fait que le penseur 

allemand se réfère explicitement à sa conversion comme un dialogue est décisif. Ce dialogue 

conforte le principe adopté par Hamann comme discipline de vie et de pensée : la relation 

entre Dieu et l’homme est une unité fondée par une alliance, un témoignage, par un 

diathetischen Ordung,120 autrement dit par la promesse d’un dialogue maintenu et toujours 

vivant. De ce point de vue, la notion Autorschaft doit s’entendre comme l’actualisation de 

cette expérience que Hamann communique à ses contemporains sous divers masques. 

Hamann veut témoigner de la parole contenue dans les Écritures, de la condescendance 

divine comme acte d’amour à travers la parole et de la croyance comme fondement de 

l’existence humaine: «Das Wort der Allmacht und Liebe hat die Welt erschaffen, und durch 

selbiges ist alles erschaffen. Eben dies Wort der Allmacht und Liebe ist der Glaube.» (N I, 

292) 

                                                           
118 Dans Gedanken über meinen Lebenslauf, Hamann décrit de manière plus personnelle son expérience de 
conversion. Elle a été objet de diverses interprétations et la source de malentendus et mésinterprétations. Il faut 
la comprendre non pas dans un sens psychologique, ni dans un sens piétiste car Hamann ne déduit pas une vérité 
morale pour sa vie pratique. Klossowski considère qu’avec Hamann nous avons l’exemple d’une «apologétique 
immorale» KLOSSOWSKI Pierre, Le Mage de Nord. Critique des Lumières, Paris, Fata Morgana, 1986, p.16. 
119 KRACHT T., op.cit. p.239. SIEVERS Harry, Johann Georg Hamanns Bekehrung. Ein Versuch, sie zu 
Verstehen, Zürich-Stuttgard, Zwingli, 1969, p.19. 
120 GRÜNDER K., op. cit., p. 90. 



43 
 

Il écrit dans Gedanken über meinen Lebenslauf le motif de sa recherche de la 

connaissance de soi : 

Ein Freund, der mir einen Schlüssel zu meinem Herzen geben konnte, den Leitfaden von 
meinem Labyrinth – – war öfters ein Wunsch den ich that ohne den Inhalt desselben recht 
zu verstehn und einzusehn. Gott lobt! Ich fand diesen Freund in meinem Herzen [...] Ich 
fand die Einheit des göttlichen Willens in der Erlösung Jesu Christi, daß alle Geschichte, 
alle Wunder, alle Gebote und Werke Gottes auf diesen Mittelpunkt zusammenliefen. (N 
II, 34-9)  

 

On peut affirmer que dans ce passage se concentre la pensée sur l’image de la tradition 

théologique de la doctrine Imago- Dei, qui est la base des méditations de Hamann, selon 

laquelle l’unité Dieu-Homme est renoue par Jésus. En tant que théologien et philologue, 

Hamann réinterprète le récit mythique de l’Ancien Testament sur la création de l’homme à 

l’image de Dieu (Gen. 1, 27). Ensuite, il réalise une interprétation « figurale » i.e. Jésus est 

la figure ou prophétie envisagée pour la récupération de l’unité Dieu-Homme telle qu’elle se 

trouve formulée pour la première fois par Paul « Contemplant à visage découvert la gloire du 

Seigneur, nous sommes transformés dans la même image […].»121 

Contrairement à la tradition théologique de la pensée sur l’image, Hamann ne se sert 

pas de la philosophie et de ses théories pour expliquer comment l’homme peut atteindre cette 

union.122 Hamann recourt plutôt à l’analogie. De fait, elle est l’idée primordiale qui sous-tend 

la Weltanschauung du penseur allemand, laquelle porte une complexité de significations. 

Comme l’exprime Andre, la notion d’analogie chez Hamann comprend: la dimension 

rhétorique-poétique, logique-métaphysique, de la philosophie de l’histoire et de la 

philosophie de la nature.123 

Comme nous pouvons le constater d’après les passages cités, l’analogie est une notion 

de relation, mais également de l’image. Dans Biblische Betrachtungen, Hamann établit 

différents types de relations: la ressemblance, la dissemblance et la contradiction. En 

                                                           
121 Hamann a lu la Bible en anglais, la version de King James où nous trouvons  «But we all, with unveiled 
face, beholding as in a mirror the glory of the Lord, are being transformed into the same image from glory to 
glory, just as by the Spirit of the Lord.» (2 Corinthians 3, 18). Cf. Büchsel E., op. cit. p.54. 
122 « Es geht daher nicht um Definitionen, Deduktionene, und Beweisen, sondern personhliche Gewißisheit 
bildet den Grun von Hamanns Aussagen.» METZKE E., op. cit. p.8 
123ANDRE Rudolp, Figuren der Ähnlichkeit: J.G.Hamanns Analogiedenken im Kontext des 18. Jahrhunderts, 
Tübingen, Niemeyer, 2006, p.7-9. 



44 
 

principe, s’agissant d’analogie qui s’appuie sur les sens, Hamann privilège l’écoute, mais le 

visuel a également une place importante. Cette forme de connaissance, i.e. les perceptions 

sensibles, est pour Hamann la forme primaire.124 L’image se rattache à la notion de 

Révélation, la création a eu lieu à travers la parole. Ainsi, elle n’est pas une «vision» dans 

l’ego ou l’ intellect de l’homme, au contraire, Hamann écrit «... unsere Augen habe die 

Schärfe des Adlers, gewinnen das Licht der Engel, wenn wir in Deinem Worte alle sehen.» 

(N I, 77) En outre, il reconnaît la relation désir-satisfaction, la réalisation de cette forme 

d’analogie trouve son motif dans la foi. Dans ce sens, Hamann témoigne dans son expérience 

de conversion le passage biblique qu’il paraphrase «Das Wort ist dir nahe in deinem Mund 

und in deinem Herzen, das ist das Wort der Glaube den wir predigen.» (N I, 292)  

Hamann reconnait aussi l’analogie dans la relation figurale, laquelle a comme base la 

notion de figure comme typus même si Hamann lui préfère le terme Vorbild. Cette forme 

d’analogie est envisagée pour atteindre le sens d’un évènement historique, et sera mobilisée 

comme telle dans Sokratische Denkwürdigkeiten. Finalement, Hamann prend comme 

principe de sa pensée la dissemblance en tant que contradiction ou paradoxe. Comme nous 

l’avons cité auparavant, la création de l’homme à l’image de Dieu, d’une part, et le devenir 

homme de Dieu, d’autre part, sont l’expression du paradoxe au premier chef. Le principe 

selon lequel la vérité prend la forme du paradoxe est au cœur des réflexions du philologue. 

En effet, Hamann lui-même exprime que toute sa pensée s’appuie sur le «principium 

coincidentia oppositorum».125 Dans ce sens, Hamann reconnait le paradoxe de l’unité des 

dissemblables, mais il ne cherche pas la conciliation dans la pensée ni «ein Anschauen des 

Einen in den Vielen.»126 Pour le penseur allemand, ce paradoxe reste dans la foi de la parole, 

car c’est l’unité de la création comme révélation et l’origine de la réalité multiple.127 

                                                           
124 JØRGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, Stuttgart, Metzler, 1976, p. 53. 
125 Hamann attribue erronément ce principe à Giordano Bruno, il écrit dans une lettre « Jordani Bruno 
principium concidentiae oppositorum ist meninen Augen mehr wert als alle Kantische Kritik ». Hamann cité 
par Metzke E., op.cit.p. 53. C’est Nicolas de Cues qui a formulé ce principe lequel était toujours présent dans 
la pensée philosophique du XVIIIe siècle en Allemagne. Il est emploie par nombreux de philosophes. Cf. 
DOBBEK Wilhelm, «Die coincidentia oppositorum als Prinzip der Weltdeutung bei J.G. Herder wie in seiner 
Zeit» in  Herder-Studien, Walter Wiora und Irmscher H.Dietrich (Hrgs), Holzner Verlag, Allemagne, 1960, 16-
47. 
126 METZKE E., op.cit. p.53. 
127 CORBIN H., op.cit. p.29. 



45 
 

Par ailleurs, on trouve dans la notion de paradoxe un des traits les plus caractéristiques 

de Hamann: l’ironie. Elle est «Ausdruck des unendliche Gegensatzen zwischen göttliche 

Erhabenheit und niedriger weltliches Existenz».128 Finalement, en affirmant la non 

compétence de la raison pour comprendre la révélation, notre auteur pose pour la première 

fois le problème de la philosophie de la religion, i.e. la révélation de l’infini dans le fini, de 

la transcendance dans l’immanence «das Verhältnis der Grenzen menschlicher 

Erkenntnisfähigkeit und der in ihrem Wesen rational nicht fasßbaren Offenbarung.»129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
128 MÜLLER Ernst, Ästhetische Religiosität und Kunstreligion in den Philosophie von der Aufklärung bis zum 
Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin, Academie Verlag, 2004, p.104. BLACKALL E., «Irony and Imagery 
in Hamann», p.2.  
129 MÜLLER E., op.cit. p.102. 



46 
 

 

1.1 La figure de Socrate: entre rationaliste et mélancolique  

 
«Thou maker of new morals to mankind! 

  The grand morality is love of thee. 
  As wise as Socrates, if such they were 

  (Nor will they bate of that sublime renown), 
  As wise as Socrates, might justly stand 

  The definition of a modern fool. 
    A Christian is the highest style of man…» 

Edward Young 

 

 

Koepp Wilhelm, dans son étude publiée en 1965, Der Magier unter Masken. Versuch 

eines neuen Hamannbildes, déchiffre l’un des traits les plus énigmatiques du style de 

Hamann, la voix des divers personnages qu’il convoque dans ses écrits. Koepp voit dans le 

motif du masque, l’expression ou la représentation d’un être nouveau. Dans son origine 

religieuse, celui qui porte le masque est plein de Dieu «Der Maskierte ist des Gottes voll.»130 

Le premier masque que prend Hamann  pour se poser comme penseur et critique de 

l’Aufklärung, est celui de Socrate. Il fait une lecture typologique de la figure de Socrate, qu’il 

appréhende dans son «existence», dans le but de s’identifier à lui, puisque son intention est 

de contester les principes de la connaissance et de la connaissance de soi selon les concepts 

de la raison.  

Pour parfaire la mystification, Hamann met en scène la vie de Socrate et la sienne. 

Ainsi, pour comprendre cette identification, nous rappellerons le contexte et le processus de 

création de ce masque. La philosophie de Shaftesbury sera ici notre guide. Hamann en effet, 

dans une lettre de 1759, écrit «Zweydeutigkeit und Ironie und Schwärmerey können mir 

selbst zur Last gelegt werden, weil sie hier nichts als Nachahmung sind meines helden und 

der sokratischen Schrifteller Shafestebury.»131  

Ces éléments que Hamann reprend, ou plutôt, qu’il «imite», l’ambigüité, l’ironie et 

l’enthousiasme, maintiennent une relation très profonde dans la pensée philosophique chez 

                                                           
130 KOEPP Wilhelm, Der Magier unter Masken. Versuch eines neuen Hamannbildes, Göttingen, 
Vandenhoeck Ruprecht, 1965, p.27. 
131 HAMANN J.G. Briefwechsel, I, p.401.  



47 
 

Shaftesbury. Ils sont aussi la clé pour comprendre l’interprétation que propose le penseur 

allemand de la figure de Socrate, laquelle est une contestation de celle de Shaftesbury. Ainsi, 

nous allons tenter tout d’abord de dégager les divers aspects de la perspective philosophique 

du philosophe anglais en ce que concerne les principes énoncés. 

 

a)Le Socrate rationaliste de Shaftesbury 

 

En 1711, Anthony Ashley-Cooper Shaftesbury (1671-1713) publie Characteristicks 

of Men, Manners, Opinions, Times, où sont regroupés ses essais de critique littéraire et de 

critique de la philosophie. Le travail intellectuel était à cette époque, comme on le sait, 

déterminé par des évènements politiques et religieux très particuliers, à savoir la censure et 

la persécution des libres penseurs ou libertins d’une part, et d’autre part, la persécution des 

fanatiques ou enthousiastes religieux, lesquels représentaient un danger pour la vie sociale.132 

La critique de l’enthousiasme est donc la toile de fond de l’activité critique des philosophes 

et théologiens au début des Lumières. Plus précisément, il s’agissait de trouver quelques 

procédés stylistiques pour mener une critique voilée de la religion révélée et de la politique 

des systèmes absolutistes. De fait, le philosophe anglais adresse ses Characteristicks aux 

jeunes libres penseurs qui avaient une activité politique et publique du côté des Whigs.133 

Pour cette raison, Shaftesbury a pensé ses écrits en veillant à bien séparer l’espace public 

(exotérique) de l’espace privé (ésotérique), car sa critique, qui s’adressait aussi aux hommes 

politiques, devait rester dans les limites de la tolérance et de l’urbanité. Il faut tenir compte 

du fait que Shaftesbury participait lui-même, comme député, à la vie parlementaire anglaise 

aux côtés des Whigs opposés à l’absolutisme royal. Et pourtant, par son activisme critique, 

il contribuait fortement à la «dilatation du tribunal intérieur de la conviction», en vertu du 

principe que son maître John Locke avait adopté comme code de bonne conduite : la «loi des 

philosophes ou de l’opinion publique.»134 En d’autres termes, l’homme, en tant que citoyen, 

est libre d’exprimer ses opinions ou convictions politiques et religieuses et il ne doit pas 

                                                           
132 KOSELLECK Reinhart, Le règne de la critique, trad. Hans Hildenbrand, Paris, Éditions de Minuit, 1979, 
p. 84. 
133 RIVERS I., op.cit. p. 104. 
134 KOSELLECK R., op.cit. p. 86. 



48 
 

craindre la censure de l’État. Ainsi, les philosophes des Lumières se sont-ils appliqués à 

justifier leur implication dans la société, notamment en fondant la République des Lettres, 

une sorte de société secrète ou de «club».  

Shaftesbury s’exprime en faveur d’un libre exercice de la raison et de la critique. 

Koselleck a souligné que ces termes sont employés comme synonymes par certains 

philosophes à cette époque. Pour mettre en œuvre ces principes, le penseur anglais cherche 

des précédents littéraires dans la philosophie ancienne où il trouve aussi une justification de 

la séparation des espaces. Cette dualité correspond à la structure spirituelle du siècle des 

lumières :« raison et révélation, liberté et despotisme, nature et civilisation, commerce et 

guerre, morale et politique, décadence et progrès, lumière et ténèbres.»135  

Dans Soliloquy, or Advice to an Author (1710), Shaftesbury établit son modèle de 

critique exotérique, i.e. celle qui s’adresse au public, et une forme d’écriture ésotérique, à 

savoir, celle qui s’adresse à un petit groupe ou à des amis. Cette séparation est la base de 

l’ambiguïté qui marque toute son œuvre. Il faut toujours en tenir compte puisqu’ elle 

constitue le principe des divers niveaux d’argumentation qui se trouvent dans ses écrits. Dans 

ce sens, comme les commentateurs le soutiennent, il faut prendre comme point de départ la 

considération des recours rhétoriques et stylistiques que le philosophe anglais emploie pour 

la construction de ses écrits, avant de se prononcer en ce qui concerne sa posture 

philosophique sur les questions les plus débattues à cette époque.136  

De fait, il paraît difficile de déterminer ce que signifie libre penseur ou déiste, puisque 

les libres penseurs ne défendaient pas tous les principes déistes. Shaftesbury, par exemple, 

ne propose pas une discussion «directe» sur la religion révélée, car la vision dualiste du 

monde est la condition de la critique, donc toute critique était moraliste. Ainsi Shaftesbury 

réalise une défense de la tolérance religieuse et de l’enthousiasme uniquement en tant que 

stratégie politique.137 Il reste au fond un sceptique, mais il exprime ses convictions de façon 

voilée dans ses écrits: «Nevertheless, he was an "erudite libertine" at least to the extent that 

                                                           
135 Ibid. p. 84. 
136 RIVERS I.,op.cit. p.116. BENDAWolfram, Der Philosoph als Literarischer Künstler. Esoterische und 
satirische Elemente bei Lord Shaftesbury unter Besonderer Berücksichtigung von “Soliloquy or Advices to an 
Author”, Erlangen, Diss, 1982, p.18. 
137 BENDA W., op.cit. p.62. 



49 
 

he believed and participated in an esoteric, free-thinking circle in which homoerotic love and 

homosocial philosophy could be closely associate. »138 

Cependant, on peut affirmer que l’activité critique de Shaftesbury dépend de sa 

conception non spéculative de la philosophie, laquelle a pour but «the art of learning to live 

well». Il s’intéresse à la recherche des fonctions des affects, passions et sentiments dans la 

perspective d’atteindre une vie sociale harmonieuse et heureuse à travers la connaissance de 

soi et la «self examination». Pour Rivers, la valeur de Shaftesbury comme philosophe est 

d’avoir développé «a moral theory grounded in human nature and an new moral 

vocabulary.»139 

Shaftesbury a été formé par les platoniciens de Cambridge. Les œuvres de Ralph 

Cudworth True Intelectual System of the Univers (1743); Henry More Enthusiasmus 

Triumphatus (1656) et Meric Casaubon Treatise concerning Entusiasme, (1655) ont une 

importance décisive dans les compositions de Shaftesbury, non seulement en ce qui concerne 

leur forme, mais aussi dans sa position philosophique. Les notions d’ésotérisme et 

d’exotérisme, tout comme celle de l’«enthousiasme noble» ont été reformulées par les 

platoniciens d’après leur interprétation de la philosophie ancienne. Ils ont reconnu une 

séparation des sphères dans les écrits des anciens : une religion «secrète» pour les sages et 

une autre pour le peuple.140  

Au contraire, chez Shaftesbury, l’ésotérisme ne correspond pas à une doctrine secrète, 

mais à une stratégie de communication des principes de sa philosophie. Il recourt aux 

dialogues socratiques de Platon, mais aussi à la satire antique pour maintenir la séparation 

des sphères et procède dans le même temps, à une «critique artistique». En effet, ayant une 

connaissance érudite de la philosophie et de la littérature anciennes, contrairement aux 

«érudits pédants» de son temps, il expérimente avec une prose libre où le dialogue, l’essai, 

les lettres et l’humour ou la raillerie constituent sa forme et son ton.141  

                                                           
138 COWAN Brian, «Reasonable Ecstasies: Shaftesbury and the Languages of Libertinism» in Journal of 
British Studies, Vol. 37, No. 2 (1998), 111-138, Ici p.136. 
139 RIVERS I., op.cit.15. 
140 BENDA W., op.cit. p.45. 
141 Ibidem. 



50 
 

Shaftesbury convoque Socrate pour défendre les déguisements polémiques et le ton 

humoristique de la critique. Ainsi réalise-t-il une lecture « politique » et « moraliste » de la 

figure socratique. Il voit dans la représentation trouble de la personne de Socrate, l’image de 

cette séparation nécessaire pour le libre exercice de la critique. L’auteur du Soliloquy 

caractérise la figure de Socrate de la manière suivante: 

The Philosophical Hero of these Poems, whose Name they carry’d both in their Body and 

Front, and whose Genius and Manner they were made to represent, was in himself a 

perfect Character; yet, in some respects, so veil’d, and in a Cloud, that to the unattentive 

Surveyor he seem’d often to be very different from what he really was: and this chiefly by 

reason of a certain exquisite and refin’d Raillery which belong’d to his Manner. 142 

C’est ainsi que le philosophe anglais interprète la figure socratique, notamment 

l’ironie : il voit Socrate d’un côté, comme un caractère parfait (unité de la personne et du 

personnage) et de l’autre, caché derrière les nuages. Mais il y a une autre opposition: la 

perspective de l’auditeur. En se mettant à la place du spectateur antique, Socrate est comme 

un être bizarre, rendu mystérieux par sa plaisanterie sophistiquée. En outre, il est important 

de souligner que chez le philosophe anglais, le public a un rôle important et actif, puisque il 

s’agit du futur écrivain ou auteur qui a la tâche de découvrir et de différencier les deux visages 

de Socrate pour la représentation dans le texte, i.e. dans le dialogue écrit. 

 

Shaftesbury dessine en effet le Soliloquy comme des «conseils à un auteur», il définit 

de manière figurée le processus de création comme un cas de chirurgie et propose dans la 

foulée une série de «pratiques» ou «opérations» qui s’adressent au futur écrivain. Shaftesbury 

rappelle, en se référant à Horace, la tradition satirique ancienne selon laquelle «bile noire et 

désir d’écrire, c’est tout un.»143 Le but de cette thérapie est d’établir un contrôle harmonieux 

des facultés et des passions humaines à travers le soliloque et la «self examination«. Selon 

Shaftesbury, le soliloque est une thérapie et un remède contre la bile noire, un régime qui est 

nécessaire non seulement pour les poètes, mais il affirme que «Composing and Raving must 

necessarily, we see, bear a resemblance. And for those Composers who deal in Systems, and 

                                                           
142 SHAFTESBURY A. A.-C., Soliloquy, or Advice to an Author in Characteristicks of Men, Manners, Opinions, 
Times, Indianapolis, Liberty Fund, 2002, p. 195. 
143 STAROBINSKI Jean, Le Remède dans le mal. Critique et légitimation de l’artifice à l’âge des lumières, 
Paris, Gallimard, 1988, p.88. 



51 
 

airy Speculations, they have vulgarly pass’d for a sort of Prose-Poets. »144 On trouve ici la 

critique voilée des philosophes et de leurs systèmes. En réalité, il prend comme modèle du 

soliloque l’écrivain potentiel, mais il s’adresse aux philosophes, théologiens et politiciens de 

son temps. 

La possibilité du soliloque réside, d’après Shaftesbury, dans le dédoublement de 

l’âme pour créer une voix qui se pose en principe moral. Cette voix joue le rôle de «régent» 

et « inspecteur » des fantaisies de l’imagination : «Fancy wou’d persuade me thus and thus: 

but I know better. Tis by means therefore of a Controuler and Corrector of Fancy, that I am 

sav’d from being mad. »145 On comprend dès lors l’interprétation du philosophe anglais de 

«connais- toi toi-même». Il argue:  

This was, among the Antients, that celebrated Delphick Inscription: which was as much 

as to say, recognized your- self: which mas as much to say. Divides your- self, or Be Two. 

[…] Such Confidence they had in this Home-Dialect of Soliloquy. For it was accounted 

the peculiar of Philosophers and wise Men, to be able to hold themselves in Talk.146 

Shaftesbury établit, selon sa perspective moraliste, le soliloque comme la réalisation 

du principe de la connaissance de soi. La création des images de plaisir ou de crainte et les 

appétits devaient être contrôlés à travers le soliloque. On peut affirmer que la conséquence 

immédiate de cette approche est la disqualification de l’imagination. Il en déduit également 

une interprétation moraliste du démon de Socrate, la voix interne pour la pratique du 

soliloque:  

The wise Antients ever meant by this Daemon-Companion, I conceive to have been no 

more than enigmatically to declare, ‘‘That we had each of us a Patient in our-self; that we 

were properly our own Subjects of Practice; and that we then became due Practitioners, 

when by virtue of an intimate Recess we cou’d discover a certain Duplicity of Soul, and 

divide our-selves into two Partys.’’ One of these, as they suppos’d, wou’d immediately 

approve himself a venerable Sage; and with an air of Authority erect himself our 

Counsellor and Governor; whilst the other Party, who had nothing in him besides what 

was base and servile, wou’d be contented to follow and obey.147 

                                                           
144 SHAFTESBURY A. A.-C., op. cit. p. 162. 
145 Ibid. p.322. Cursives de Shaftesbury. 
146 Ibid. p. 170. 
147 Ibid .p.169. 



52 
 

Comme on peut le constater, le philosophe anglais propose la métaphore patient et 

médecin pour caractériser le soliloque et la connaissance de soi. Un des aspects les plus 

débattus sur l’imagination pendant les XVIIe et XVIIIe siècles a été l’enthousiasme, car il 

peut prendre le rôle de la révélation et le contrôle sur la raison. De fait, dans la pensée 

philosophique des Lumières, l’imagination et l’enthousiasme étaient parfois employés 

comme des synonymes. L’enthousiasme est considéré contraire à la rationalité, donc il est 

regardé de manière négative par de nombreux philosophes comme «a powerful term of 

opprobrium.»148 Shaftesbury reprend toujours l’inscription delphique et le soliloque 

s’accorde avec son point de vue pratique : former le caractère de l’homme dans la perspective 

de son activité comme citoyen car il fait partie d’un ordre social déterminé.149 

Shaftesbury adopte aussi la théorie humorale présente depuis la Renaissance dans la 

pensée philosophique, selon laquelle l’humour est vu comme un remède contre cette passion 

humaine. Mais, comme d’autres philosophes de son temps, il relie l’enthousiasme à la 

mélancolie «There is a Melancholy which accompanys all Enthusiasm».150 Comme l’exprime 

Crignon de Oliveira, l’œuvre de Shaftesbury «se situe à un moment de transition où l’humeur 

se trouve au carrefour de la physiologie et de la psychologie : fluide capable de rendre compte 

des troubles psychologiques les plus divers comme la mélancolie […] Elle est synonyme 

d’ennui, de la tristesse qui accompagne la mauvaise humeur d’un esprit qui n’arrive pas à se 

divertir des sombres pensées…»151 Shaftesbury, comme nous l’avons déjà énoncé, est un 

«anatomist of the mind» et un «social psychologist». Il cherche un remède (métaphore du 

médecin) non pas contre les émotions, mais il envisage qu’à travers elles, il est possible 

d’atteindre une harmonie des dispositions. De cette manière, il propose une perspective 

«psychologique» de l’esprit. Les émotions et passions humaines ne sont aucunement 

considérées en une relation d’opposition à la raison, mais de complément.152 C’est peu de 

                                                           
148 GOLDSTEIN Jan, «Enthusiasm or Imagination? Eighteenth Century smear words in comparative national 
context» in Huntington Library Quarterly, Enthusiasm and Enlightenment in Europe, 1650-1850, Vol.60, No. 
22 (1977) 29-49. Ici p.29. 
149 BENDA W., op.cit. p.54.  
150 SHAFTESBURY A. A.-C, A Letter concerning Enthusiasm, in Characteristicks of Men, Manners, Opinions, 
Times. Vol. 1, p.14 
151CRIGNON Claire, De la Mélancolie à l’enthousiasme : Robert Burton (1577-1640) et Anthony Ashley-Cooper, 
Comte de Shaftesbury (1671-1713), Paris, Honoré Champion Éditeur, 2006, p.378. 
152 BAUM Angelica und RENZ Ursula, «Shaftesbury. Emotionen im Spiegel reflexive Neigung» in 
Klassische Emotionstheorien von Plato bis Wittgenstein; LANDWEER H. und RENZ U., (Hrgs.), Berlin- 
New York, Walter de Gruyter, 2010, 352-364. 



53 
 

dire donc que Shaftesbury accorde à l’humour, qu’il voit comme la méthode la plus efficace 

pour combattre l’imposture dogmatique sous toutes ses formes, une place prédominante. Le 

philosophe anglais promeut également cette méthode comme thérapie à suivre avant 

d’aborder des questions philosophiques plus sérieuses et profondes, telles que celles de la 

religion et de l’enthousiasme. 

Ainsi, Shaftesbury fait monter sur scène, dans The Moralists, a philosophical 

Rhapsody (1704), l’enthousiaste et le sceptique, qui sont l’ombre et la lumière, le clair et 

l’obscur de la nature humaine. Ici, il s’agit d’un dialogue thérapeutique qui permet le 

dédoublement des deux voix : les voix de l’enthousiaste et du sceptique se combinent avec 

celles de l’athée et du théologien. Mais on trouve également la voix du mélancolique 

Palemon, lequel est accompagné par son ami Philocles en forêt pour lui procurer un remède 

contre sa tristesse à travers la contemplation de la beauté de la nature. Le sceptique Philocles, 

à son tour, trouvera aussi un remède à son scepticisme avec l’appui de son ami Theocles, 

lequel est un enthousiaste «serene, soft and harmoniuse». Dans cet écrit, on trouve réunis les 

éléments que Shaftesbury emploie pour sa critique artistique-ésotérique, il s’agit d’une lettre-

dialogue, mais aussi d’un essai combiné à des fragments de poésie comme l’hymne à la 

nature. Et, comme le soutient Wolff, ce n’est pas un écrit «systématique» sur la philosophie 

de la nature, mais un dialogue et une épreuve des divers caractères ou humours humains qui 

sont confrontés pour atteindre le tempérament.153  

C’est l’usage que Shaftesbury réalise du terme «rhapsodie» qui provoque l’ambiguïté 

de son écrit puisque il effectue une satire de l’enthousiasme comme inspiration divine, qu’ 

on trouve dans Phèdre. Le philosophe anglais oppose fancy à cette inspiration divine ou le 

«délire pour le beau». On trouve ici l’ambivalence: on peut affirmer que, selon une lecture 

esthétique, Shaftesbury réalise une défense et une réévaluation de l’imagination.154 En effet, 

c’est l’imagination qui est considérée dans la seconde partie des Moralists comme la 

protagoniste principale, elle réalise le «voyage» au-delà des limites spatiales pour 

«contempler» la beauté de la nature et grâce à elle, on peut sentir le sublime du créateur de 

                                                           
153 WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung für die englische Literatur des 18 Jhs. Der Moralist und 
die literarische Form, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1960, p.95. 
154 Il s’agit de l’interprétation de Cassirer dans La philosophie des Lumières, où il propose que Shaftesbury est  
un des véritables fondateurs de la théorie esthétique. Cf. CASSIRER Ernst, Philosophie des Lumières, traduit 
de l’allemand et présente par Pierre Quillet, Paris, Fayard, 1966, p.311. 



54 
 

cette nature. En ce sens, l’imagination est une forme d’enthousiasme, elle pose une 

dynamique propre et active pour la perception de l’unité de la beauté et de la bonté de la 

nature.155 Dans ce contexte, à la suite de Cowan, «The rhapsodic sections of the treatise have 

long been recognized as Shaftesbury's contribution to the aesthetics of the sublime. In these 

sections, it has been claimed, he locates sublimity in the natural world rather than in the 

Longinian field of rhetoric. »156 Ainsi, le terme «rapsodie» acquiert un nouveau sens avec le 

philosophe anglais et signifie dès lors la perception du sublime dans la nature. 

Cependant, le poème est interrompu par le dialogue entre les personnages. De cette 

manière, on revient à la «cool reason»:  

Theocles: Listen: I’m not willing to sink to the level of taking advantage of a warm fit and 

getting your assent through appeals to your temperament or imagination. So I’m not 

willing to a step further until I have entered again into cool reason with you. Do you accept 

as proof what I advanced yesterday concerning a universal union, and the coherence or 

sympathizing of things?.157 

Ainsi, d’après la structure de ce récit, on peut affirmer que Shaftesbury considère le 

dialogue comme un élément nécessaire pour atteindre le bon tempérament, i.e. il montre que 

tout caractère a besoin de son contraire, à savoir, l’enthousiaste a besoin du sceptique, l’athée 

a besoin de l’enthousiaste.158 D’autre part, le sublime rhétorique est aussi présent dans le 

dialogue entre l’enthousiaste Theocles et le sceptique Philocles où le principe de l’amitié 

entre eux est l’élan pour atteindre le sublime. Toutefois, à travers la satire que Theocles 

réalise de l’enthousiasme extravagant et «of the savage air of the common run of enthusiasts», 

on perçoit que la raison joue un rôle essentiel pour le contrôle du fancy. De cette manière, 

Shaftesbury affirme qu’on peut atteindre «a reasonable extasy and transport» grâce à la raison 

qu’ il oppose aux «warm» passions. Ce contrôle est nécessaire, selon le philosophe, car 

l’imagination peut brûler les ailes et fait courir le risque du «fate of Icarus».  

                                                           
155 DÜRBECK G., op.cit.p.61. 
156 COWAN B., op.cit. p.134. 
157 SHAFTESBURY A. A.-C., The Moralists; a philosophical Rapsody in Characteristicks of Men, Manners, 
Opinions, Times, Volume II, Indianapolis, Liberty Fund, 2002, p.362. 
158 WOLFF E., op. cit. p.120. 



55 
 

En définitive, cet ouvrage peut avoir diverses lectures, car sa structure permet de 

trouver divers niveaux d’argumentation.159 Mais, le ton satirique prévaut tout au long de 

l’écrit : le «good humour» est nécessaire contre le « ill humour ». Le philosophe anglais 

réalise aussi un élargissement de la signification de l’enthousiasme, considéré non seulement 

dans le domaine de la poésie et la religion, mais aussi en tant que passion qui se trouve dans 

toutes les actions humaines. Ainsi, Philocles, le sceptique, est devenu, grâce à l’imagination 

et à son amitié avec Theocles, un enthousiaste : 

If there be any seeming Extravagance in the case, I must comfort myself the best I can, 

and consider that all sound Love and Admiration is ENTHUSIASM: ‘‘The Transports of 

Poets, the Sublime of Orators, the Rapture of Musicians, the high Strains of the Virtuosi; 

all mere ENTHUSIASM! Even Learning it-self, the Love of Arts and Curiositys, the Spirit 

of Travellers and Adventurers; Gallantry, War, Heroism; All, all ENTHUSIASM !’’ Tis 

enough: I am content to be this new Enthusiast, in a way unknown to me before.160 

En élargissant le champ d’action de l’enthousiasme, Shaftesbury compose, comme  

annoncé dans le sous-titre, un rapsode philosophique. En réalité, il s’agit d’une satire 

philosophique, une méthode qu’il transporte de la critique littéraire dans la critique de la 

culture et de la vie sociale. Dans Sensus Communis an Essay on the freedom of Wit and 

humour (1709), l’auteur réalise une défense de la «Raillery», tout d’abord, pour son action 

dans la sphère privée, i.e. il s’agit de défendre la liberté d’expression, puis la mystification 

de la « vérité », dans la sphère publique:  

For you are to remember (my Friend!) that I am writing to you in defence only of the 

Liberty of the Club, and of that sort of Freedom which is taken amongst Gentlemen and 

Friends, who know one another perfectly well. And that ’tis natural for me to defend 

Liberty with this restriction, you may infer from the very Notion I have of Liberty it-

self.161 

                                                           
159 Pour Cowan, The Moralists, est un écrit que Shaftesbury dirige contre les libertins sexuels de son temps. 
Pour cette raison, il emploie le langage sexuel comme extase, ravissement, transport de manière figurée quand 
Theocles, la voix de Shaftesbury, essaie d’exprimer sa perspective sur l’enthousiasme ou sa théorie de l’éros 
limitée aux relations entre les hommes car: «He thought that women were particularly prone to superstitious 
enthusiasm, because religious fanaticism provoked something strangely agreeable, and in common with what 
ordinary lovers are used to feel in its convert» cf. COWAN B., op.cit. p.122. 
160 SHAFTESBURY A. A.-C., op.cit. p.400.  
161 Ibid. p.79. 



56 
 

Le philosophe anglais propose en effet le test of ridicule comme porte d’accès à la 

vérité. Mais il faut prendre en compte le fait que Shaftesbury distingue le ridicule de la 

bouffonnerie car la critique doit toujours rester dans le «decorum». Comme moraliste, il 

justifie le rire à des fins d’édification morale, alliant l’instruction et l’équilibre des humeurs. 

Il adopte la dimension morale de la satire, telle qu’elle a été conçue dans l’antiquité, i.e. pour 

le dévoilement des faiblesses et des vices humains.162 Ainsi, il considère que la satire 

(l’ironie, l’humour, le ridicule, le « wit », termes qu’il emploie indistinctement), a la capacité 

d’action dans la sphère privée, mais avec un accroissement vers l’espace public. De fait, le 

philosophe identifie la satire à la critique, comme dans The Moralists. En outre, l’usage de 

l’ironie chez Shaftesbury donne lieu à des associations paradoxales, telles que l’athée-

enthousiaste ou l’enthousiaste-rationnel. À la suite de Hayman, on peut caractériser l’ironie 

du philosophe anglais comme «quiet ridicule of some attitude or belief by turning back upon 

it its unfortunate or self-contradictory implications.»163 

Il cherche ainsi avec le ridicule une conversation libre dans les limites de la 

bienséance, mélange d’urbanité et de politesse. En réalité, le test of ridicule n’est point un 

test sur la vérité en tant que tel, mais une mise à l’épreuve du sérieux des positionnements et 

postures d’opinion. Par ailleurs, il ne faut pas oublier que l’intention de Shaftesbury est la 

construction d’un texte-fiction pour la critique voilée. Il écrit ainsi: 

If Men are forbid to speak their minds seriously on certain Subjects, they will do it 

ironically. If they are forbid to speak at all upon such Subjects, or if they find it really 

dangerous to do so; they will then redouble their Disguise, involve themselves in 

Mysteriousness, and talk so as hardly to be understood, or at least not plainly interpreted, 

by those who are dispos’d to do’em a mischief. And thus Raillery is brought more in 

fashion, and runs into an Extreme. ’Tis the persecuting Spirit has rais’d the bantering one: 

And want of Liberty may account for want of a true Politeness, and for the Corruption or 

wrong Use of Pleasantry and Humour.164 

                                                           
162 BENDA W., op.cit. p.68. 
163 HAYMAN John G., «Shaftesbury and the Search for a Persona» in Studies in English Literature, 1500-
1900, Vol. 10, No. 3, Restoration and Eighteenth Century (1970), 491-504, p.495. 
164 SHAFTESBURY A. A.-C., Sensus Communis an Essay on the freedom of Wit and humour, in 
Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, p.72. 



57 
 

Il justifie aussi le test of ridicule par la figure de Socrate dans A Letter concerning 

Enthusiasm (1709): 

The divinest Man who had ever appear’d in the Heathen World, was in the height of witty Times, 

and by the wittiest of all Poets, most abominably ridicul’d, in a whole Comedy writ and acted on 

purpose. But so far was this from sinking his Reputation, or suppressing his Philosophy, that they 

each in creas’d the more for it; and he apparently grew to be more the Envy of other Teachers. 

He was not only contented to be ridicul’d; but, that he might help the Poet as much as possible, 

he presented himself openly in the Theater; that his real Figure (which was no advantageous one) 

might be compar’d with that which the witty Poet had brought as his Representative on the Stage. 

Such was his good Humour!.165 

Shaftesbury considère Socrate comme le «divinest Man», mais il ne faut pas oublier 

le ton satirique. En réalité, le philosophe grec sert à mystifier la critique de l’enthousiasme et 

le fanatisme, puisque il est aussi l’exemple du « good humour », i.e. une personne (caractère) 

«a correct character in society ».166 Dans son interprétation de la figure socratique, le 

philosophe anglais construit un précurseur rationaliste et critique auxquels les libres penseurs 

s’identifieront complètement dans la seconde moitié du XVIIIe siècle. Comme philosophe, il 

pose le principe majeur de la philosophie des Lumières: la raison (qu’elle se manifeste par la 

critique sérieuse ou la satire) est le critère de jugement de toutes les actions humaines. Pour 

le philosophe anglais, Socrate est son «héros philosophique», mais il préfère l’interprétation 

de Xénophon plutôt que celle de Platon, car selon la première, Socrate est l’exemple de «a 

civic philosopher integrating thought and action. »167 En définitive, Shaftesbury fait prévaloir 

la dimension sociale et politique dans son interprétation du philosophe grec. Socrate est donc 

devenu l’«illustration idéale, aux yeux des philosophes, de la résistance à l’intolérance et au 

fanatisme. »168 De plus, l’histoire de Socrate est pour les philosophes l’idéal de formation 

contre la « Kulturmacht der Theologie. »169 

 

                                                           
165 SHAFTESBURY A. A.-C., A Letter concerning Enthusiasm, in op. cit. p.32. 
166 HAYMAN John G., op. cit. p.491. 
167 Ibid. p.494. 
168 TROUSSON Raymond, Socrate devant Voltaire, Diderot et Rousseau. La Conscience en face du mythe, 
France, Minard, 1967, p.6. 
169 BÖHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929, p. 4. 



58 
 

b) Le Socrate mélancolique de Hamann 

 

Comme nous l’avons déjà évoqué, on caractérise les écrits hamanniens de 

typologiques, mais la typologie n’est pas un style littéraire. Un écrit typologique est constitué 

de figures (tupos) et d’antitypes qui jouent leur rôle selon une relation d’analogie. La 

typologie consiste à faire de l’histoire une chambre d’échos:une personne, un évènement ou 

une action sont interprétés comme un signe (tupos) renvoyant à une autre personne, un autre 

évènement ou une autre action dans le passé. Elle s’efforce de découvrir les affinités 

temporelles. Hamann a trouvé dans la vie de Socrate l’évènement annonciateur de sa propre 

vie, car il revit dans sa propre existence historique les circonstances du procès de Socrate. À 

travers cette identification, Hamann fait de son écriture le point de jonction entre sa vie et sa 

pensée. Denis Thouard affirme que:  

J. G. Hamann marque une césure décisive pour la signification que prend le concept de 

style […], choisie délibérément par l’auteur en fonction du genre adopté et de l’effet 

recherché. […] Le style n’est plus chez Hamann un moyen d’expression ou une ressource 

rhétorique, mais fait un avec la pensée qui s’exprime en lui, indissociable de son auteur 

comme l’âme et le corps. Cette nouvelle acception du style n’en fait plus une catégorie 

différenciée en elle-même, mais ce qui échappe à toute catégorie pour désigner 

l’individuel, comme une signature continue de l’auteur dans son œuvre.170  

Il récrée en effet, dans ses ouvrages, son expérience de conversion religieuse. Ainsi, 

pour comprendre la récupération de la figure socratique dans les Sokratische Denkwürdigkten 

(1759), il faudrait avoir à l’esprit l’expérience que Hamann évoque de manière cryptée. 

Quand il retourne à Königsberg après son voyage à Londres, il est accusé par ses amis 

d’abandonner les idéaux de l’Aufklärung, car, à leurs yeux, il est devenu un enthousiaste, un 

fanatique (Schwärmerei).171 L’un d’eux n’est autre que Immanuel Kant qui, pour le ramener 

à la raison, dans une conversion à l’envers, lui propose d’écrire un livre de physique pour des 

enfants et de traduire des articles de l Encyclopédie pour le public allemand. Dans la situation 

                                                           
170 THOUARD Denis, «Stylistique herméneutique: J.G. Hamann», dans Textes & Cultures, 2003.  
171 Le terme Enthousiasme est associé à la mélancolie, le fanatisme, l’hypocondrie, et la prophétie. Pendant la 
seconde moitié du XVIIIe siècle, dans le contexte du discours médical, fanatisme signifiait simplement une 
personne «suspecte de mélancolie». Cf. SCHINGS Hans Jürgen, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker 
und ihre Kritiker in Erfahrungsseelenkunde und Literatur des 18 Jahrhunderts, Stuttgard, Metzler, 1977; p.14.  



59 
 

Hamann-Kant-Berens, se répète dans le temps historique, la situation typique de Socrate face 

à ses accusateurs. 172 

On peut trouver dans les lettres que Hamann adresse à Kant et à son ami les jalons de 

son écrit. Les lettres de notre auteur constituent, comme nous l’avons dit, une source 

importante pour la compréhension de la construction de ses productions. Nous citerons un 

passage de la lettre de Hamann de juillet 1759 où se montre clairement l’intention 

«imitatrice» de Hamann:  

Sind sie Sokrates und wil ihr Freund Alcibiades sein: so habe Sie zu ihrem Unterricht die 

Stime eines Genii nöthing, und diese Rolle gebührt mir [...] Ein  Shauerspileren legt seine 

Königliche Maske, seine Gang und seine Sprache auf Stelßen an; so bald er den 

Schauplatz verläst. Erlaube sie mir also, daß ich so lage Genius heißen und als ein Genius 

aus einer Wolke mit ihnen reden kann, als ich Zeit zum diesem Brief nöthig haben 

werden.173 

 

On sait que Hamann avait fait diverses traductions des ouvrages du philosophe anglais 

et qu’il était très influencé par son écriture, sa prose libre et humoristique.174 Dans les 

Sokratische, il propose un débat sur la connaissance et la connaissance de soi. Mais il s’agit 

d’un texte parodique, d’une «imitation» des dispositifs stylistiques de Shaftesbury avec le 

masque socratique. Là, Hamann se propose de faire une satire ridiculisant l’enthousiasme 

rationnel, i.e. le déisme de Shaftesbury, en retournant contre le philosophe anglais ses propres 

armes.175 Hamann réalise donc une inversion critique de la thérapie de l’humour de 

Shaftesbury parce qu’il dirige la dérision contre la raison, avec le renfort de la figure 

socratique. Dans sa lettre à Kant, il annonce la subversion de l’image du Socrate rationnel:  

                                                           
172Hamann a été envoyé par son ami J.C. Berens à Londres pour une mission commerciale pour sa 
«Handelshaus». Hamann lui dédié également son écrit. Et Kant a été son professeur à l’Université de 
Königsberg, où Hamann a fait des études de philosophie, littérature et droit. Kant a été toujours son amie. 
JØRGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, p.44. Sur la relation de Hamann avec Berens on peut 
consulter, Raivis BICERVISKIS & Aija TAIMINA, «Johann Georg Hamann´Kameralwissenschaftliche 
Studien und Johann Christoph Berens´Vision von Riga: ein utopisches Projet aus der zweiten Hälften des 18 
Jahrhunderts» in Forschungen zur Baltische Geschichte, 8, (20l3). 
173 HAMANN J.G. Briefwechsel I, p.373. 
174 Ibid. p. 26 
175 DEUPMANN Christoph, «Komik und Methode. Zu J.G. Hamanns Shaftesbury-Rezeption», dans J.G. Hamann 
und England. Hamann und die englischsprachige Aufkärung. Acta des siebten Internationalen Hamann-
Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1999, p. 205-215. 



60 
 

Ich glaube wie Sokrates alles, was der andere glaubt, und gehn darauf aus, andere in ihrem 

Glaube zu stöhren [...] Die Vernunft ist euch nicht dazu gegeben, dadurch weise zu 

werden, sonder eure Thorheit und Undweissenhait zu erkennen [...] Wenn sich über Gott 

mit Anmuth und Stäarke spotten läßet; warum soll man mit Götzen nicht sein Kurzweil 

treiben können.Mutter Lyse singt: Die falschen Götzen macht zu spott.176 

Selon Hamann, Kant et Berens sont des enthousiastes en raison de leur «eigenen 

missionarischen Vernunfteifers»,177 puisqu’ils défendent les principes des philosophes des 

Lumières en ce qui concerne la propagation du savoir et la lutte contre la superstition. À la 

suite de Büchsel, le personnage de Friedrich de Prusse est la clé pour comprendre la 

confrontation de Hamann aux idées de l’Aufklärung et sa critique du rôle qu’ ont joué les 

institutions de l’État dont Kant est l’un des plus importants représentants.178 

Hamann conçoit donc sa charge sous la forme d’un portait littéraire, celui de Socrate, 

qu’il envisage sous des angles divers et auquel il s’identifie de manière «existentielle», quand 

il n’assume pas carrément le rôle de son daimon. Ses amis sont des sophistes, et parfois la 

voix de Socrate est la divinité elle-même. Dans les Sokratischen, Hamann effectue aussi une 

lecture typologique de Socrate, qu’il pose en précurseur de Jésus-Christ. Avec cette 

identification, il réalise une autre subversion de l’humour contrôlé de Shaftesbury, qu’il fait 

évoluer en humour délirant, comme le suggère Klossowski.179 En attaquant la raison et ses 

idoles avec la thérapie du rire, Hamann vise l’abstractisation à outrance, qui a ses faux 

prophètes, i.e. les philosophes. Il considère que Socrate et Jésus-Christ avaient la même 

mission: l’enseignement de la connaissance de soi. Tous les deux partagent une même vision 

prophétique et un même destin. Autre point commun: le Christ, comme Socrate, a son démon, 

selon Hamann, qui s’appuie  sur l’Évangile de Jean, 10, 20, où il est dit: «Il a un démon, il 

est fou. Pourquoi l’écoutez-vous?»  

 Un des passages les plus significatifs des Sokratische est celui où Hamann fait passer 

le démon de Socrate pour un génie: 

                                                           
176 HAMANN J.G. Briefwechsel I, p.377. 
177 DEUPMANN Chr., op. cit.p.209 
178 BÜCHSEL Elfriede, «Aufklärung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» in Neue Zeitschrift 
für systematische Theologie (1962) Vol. 4,133-157.  
179 KLOSSOWSKI Pierre, Le mage du nord. Johann Georg Hamann, Paris, Fata Morgana, 1988, p. 36. 



61 
 

Sokrates hatte also freylich gut unwissend seyn; er hatte einen Genius, auf dessen 

Wissenschaft er sich verlassen konnte, den er liebte und fürchtete als seinen Gott, an 

dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als an aller Vernunft der Egypter und Griechen, 

dessen Stimme er glaubte, und durch dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so 

gut als der Schoos einer reinen Jungfrau, fruchtbar werden kann. (N II, 55) 

 

Dans ces lignes, Hamann établit une relation entre la croyance et la voix. Il affirme 

que grâce à la voix divine, Socrate a un entendement fertile. Une nouvelle fois, ici, Hamann 

se livre à une lecture typologique en lien avec le texte biblique : Mon cœur, c’est à dire ma 

pensée a produit un bon Verbe ou de belles paroles bouillonnent dans mon cœur (Psaume 

45, 2). Grâce à cette lecture typologique, Hamann établit le principe de religion comme génie: 

«Der Gott, der sich einmal in Sokrates offenbarte, offerbart sich in Christus und wird sich 

affenbareb, so oft das Genie auftritt. Keine Vernungtkraft, keine ästhetische Schau, nur 

religiöser Glaube wird es fassen.»180 On trouve dans ce passage divers principes de la pensée 

de Hamann, à savoir, la croyance comme principe de toute connaissance, la contestation du 

principe de l’autonomie et, en conséquence, du principe de l’autonomie de la raison. De plus, 

le philosophe allemand fait de Socrate un mélancolique, mais on peut dire qu’il s’agit d’une 

mélancolie généreuse ou douce, «liée à la contemplation, à la vision extatique ou à 

l’inspiration poétique.»181 Il dépasse donc l’interprétation moraliste de Shaftesbury pour 

inaugurer l’époque du génie. De fait, à la suite de Böhm, ce qui marque la spécificité de 

l’interprétation de la figure socratique chez Hamann est l’identification du génie avec 

Socrate.182  

 

Une des sources d’inspiration de Hamann pour l’interprétation du génie de Socrate 

sous sa facette mélancolique a sans doute été Marsile Ficin. Dans son œuvre Les trois livres 

de la vie (1489), il lie le génie à Saturne, qui, selon la tradition littéraire, a toujours été 

associée aux mélancoliques.183 Avec le penseur de la Renaissance, a commencé une 

réévaluation de la mélancolie, toujours attachée au génie poétique. Cette perspective a eu une 

                                                           
180 BÖHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929, p. 258. 
181 STAROBINSKI J., op.cit. p.89. BATTENFELD K., op.cit. p.67. 
182 BÖHM B., op.cit. p.260. 
183 Ibid. p.264. BATTENFELD K., op.cit. p.68. 



62 
 

grande influence sur la poésie anglaise dans la première moitié du XVIIIe siècle, notamment 

celle d’Edward Young et Francis Gastrell, laquelle explore la «mélancolie douce» reliée à 

des émotions d’origine religieuse. Dans un tel contexte, la réflexion sur l’imagination et le 

génie poétique s’effectue dans la sphère de la rhétorique, i.e. selon l’énergie et la vivacité du 

langage poétique.184 Au cœur de la poésie anglaise et du mouvement de la 

«Empfindsamkeit», son parallèle en Allemagne, s’opère un changement dans la conception 

de l’imagination. En effet, non seulement l’imagination est attachée au contenu subjectif du 

sentiment (Gefühl) et des sensations (Empfindungen), mais les poètes et critiques littéraires 

lui accordent également une autre caractéristique, que Tuveson nomme «a means of grace», 

i.e. «in the sense that one area of sensuous experience is designed to produce, directly a 

spiritual effect». En d’autres termes, l’imagination est considérée comme un principe de 

conciliation entre l’homme et le cosmos et, en lui-même, comme une instance 

d’harmonisation des dispositions humaines.185 De la même façon, l’imagination est 

considérée comme capable de créer des symboles et d’atteindre  les réalités suprasensibles.186 

 

Hamann reste toujours dans la réflexion rhétorique et religieuse-esthétique sur le 

génie poétique. Dans ce sens, l’imagination est pour lui, comme nous l’avons déjà souligné, 

un principe herméneutique.187 Grâce à cette approche, il est considéré comme l’un des 

fondateurs de l’herméneutique romantique, laquelle a contribué à la formation de cette 

discipline qui à ce moment-là, faisait partie de la logique et la rhétorique.188 

 

                                                           
184 STAROBINSKI J., «Jalons pour une histoire du concept d’imagination», in op.cit. p.21. 
185 TUVESON Ernest, L., The imagination as a Means of Grace. Locke and the Aesthetics of Romanticism, 
New York, Gordian Press, 1974, p.94-97. BATTENFELD K., op.cit. p.145. 
186 TUVESON, E. op. cit.p.195. ENGELL James, The creative imagination. Enlightenment to Romanticism, 
London, Harvard University Press. 1981, p.211. 
187 Comme l’affirme Corbin, souvent on caractérise la vision hamannienne du monde comme symbolique, mais 
ce système n’est pas un «système de correspondances allégoriques», un produit d’une «imagination arbitraire». 
Par contre, selon la notion de révélation comme langage et humiliation, on peut dire qu’elle est un symbole 
«…dans la vérité de l’existence subjective, toute créature contient une relation immédiate avec Dieu.» CORBIN 
H., op.cit. p. 35. 
188 SCHNUR Herald, Scheleiermachers Hermenutik und Ihre Vorgeschichte im 18 
Jahrhundert.Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder und F. Schlegel, Stuttgart, J.B 
Metzler,1994,p.14. VOLKER H., op.cit. p.45. 



63 
 

 

Cependant, il garde la notion de sensation laquelle est synonyme de croyance. Selon 

une des diverses caractéristique que Hume élabore de la croyance, elle sera chez Hamann le 

principe de la connaissance incarnée par l’ignorance de Socrate. Si l’intérêt de Hamann pour 

la sensation est étroitement lié à la question de la critique du rationalisme, alors elle devient 

l’argument principal de la priorité de la réalité empirique devant la raison. 

L’approfondissement des notions de sensation, de sentiment et de croyance se fera donc en 

creusant dans la lecture que Hamann a réalisée des écrits de David Hume pour mieux 

décrypter les Sokratischen Denkwürdigkeiten. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

1.2 La connaissance et la connaissance de soi 

 

 

Die Philosophen haben von jeher der Wahrheit dadurch eine 
Scheidebrief gegeben, daß sie dasjenige geschieden, was die 

Natur zusammengefügt hat. 

J. G. Hamann 

 

En vue d’aborder le thème de la connaissance dans l’écrit de Hamann, il faut s’attarder 

sur la caractérisation que le penseur allemand fait de la philosophie, que l’on peut déduire 

dès ses premiers écrits. Comme nous l’avons évoqué, il réalise une critique de la raison. 

L’image de la tour de Babel y est utilisée pour affirmer que la notion de raison des 

philosophes est une raison sophiste, car elle est constituée de mots abstraits et ces mots sont 

comme des idoles. Cette caractérisation se retrouve également dans la «théorie des idoles» 

du philosophe Francis Bacon, qui souligne : «There is a great difference between the Idols 

of the human mind and the Ideas of the divine. That is to say, between certain empty dogmas, 

and the true signatures and marks set upon the works of creation as they are found in 

nature.»189 

Dans ce sens, la philosophie est idolâtrie puisque Dieu, selon le penseur allemand, 

n’est pas une chose ou « Ding » métaphysique, objet des spéculations de la raison comme 

chez les philosophes qui ont séparé la réalité : sujet et objet, esprit-nature, raison-sensibilité. 

Hamann affirme donc que la philosophie essaie de réduire la réalité, i.e. la révélation de Dieu 

à un système de concepts abstraits et universels.190 Etant donné que la théologie rationnelle 

et la religion naturelle ne reconnaissent pas la révélation, faut-il en conclure qu’elles sont une 

forme d’idolâtrie ou contraires à la croyance ?191 Comme il l’a déjà exposé dans les Biblische 

Betrachtungen, la figure du Christ, i.e. l’incarnation, est le point nodal de la révélation. De 

                                                           
189 BACON Francis, Novum Organum; or true suggestion for the Interpretation of the nature, § XXIII in 
Projet Gutemberg. 
190 «Mensch und Welt sind nicht mehr Gegenstände vorwiegend rationalen Erkennens, die ihren Bestand in 
einem substituierende Sein haben. Denn Wircklikeit ist weder ontische Substanz nocht begreifbar-rationales 
Wesen, sonder Sinn und Geschehen, das in Christus seine Mitte und Menschen seinen Richtpunk hat». SEILS 
Martin, Wirklichkeit und Wort bei Johann Georg Hamann, Stuttgart, Calwer, 1961, p.11. 
191 ALEXANDER W.M., Johann Georg Hamann. Philosophy and Faith, The Hague, Martinus Nijhoff, 1966, 
p. 24. 



65 
 

plus, pour notre auteur, la figure du Christ est à la fois le principe de la connaissance de Dieu 

et de la connaissance de soi. Il écrit ainsi: «Die Wahrheit kann uns daher allein frey machen, 

dies ist die Lehre der himmlischen Weisheit, die deswegen in der Welt kam, uns 

Selbserkeentnis und Selbsliebe zu lehren.» (N I, 300) 

 Dans Socratische Denkwürdigkeiten, Hamann reprend en effet la critique de la raison 

et l’interrelation entre la connaissance et la connaissance de soi, mais pour atteindre celle-ci, 

la révélation est indispensable. Ainsi, le penseur expose que la philosophie est en réalité 

«ignorance» et Socrate son témoin : 

Erkenne dich selbst! sagte die Thür jenes berühmten Tempels allen denen, die 

hereingiengen dem Gott der Weisheit zu opfern und ihn über ihre kleinen Händel um Rath 

zu fragen.[...] Sokrates übertraf sie aber beyde (Sopokles und Euripides) an Weisheit, weil 

er in der Selbsterkenntnis weiter als jene gekommen war, und wuste, daß er nichts wuste. 

(N I, 70-71)192 

On peut remarquer que Hamann réalise une critique directe de l’interprétation des 

philosophes sur la figure de Socrate en général, et sur celle de Shaftesbury en particulier, i.e. 

il essaie de dévoiler la critique moraliste de la religion révélée, réalisée à travers un Socrate 

rationaliste et «enthousiaste noble». Dans le même temps, Hamann considère la contradiction 

de la perspective des philosophes : le contenu de la connaissance ou plutôt le «non savoir» 

de Socrate est la voix de Dieu : «Ich weiß für des Sokrates Zeugnis von seiner Unwissenheit 

kein ehrwürdiger Siegel und zugleich keinen bessern Schlüssel als den Orakelspruch des 

grossen Lehrers der Heyden…». Dans ce contexte, la figure de Socrate sert à Hamann de 

témoin d’un Dieu inconnu (N II, 74). Les Sokratische sont, selon Koepe, une 

«...proprädeutische Kerymagtik des Evangeliums.»193 

Le scepticisme de Hamann en ce qui concerne la raison, s’inscrit dans la voie 

sceptique qui a été ouverte par Luther. Le scepticisme est la mise en doute de l’autorité, i.e. 

de l’orthodoxie. Dans ce sens, le scepticisme de Hume, en relation avec l’autorité de la raison 

                                                           
192 Les cursives sont de Hamann. 
193 KOEPP W., op. cit. p. 21. 



66 
 

comme critère de la vérité, est l’une des conséquences de cette «révolte intellectuelle qui 

allait secouer les fondations mêmes de la civilisation occidentale.»194 

En outre, la position de Hamann dans la voie sceptique prend la direction de 

l’incertitude plutôt que celle du scepticisme. Ce dernier fait référence à la suspension du 

jugement sur les questions métaphysiques, à l’adéquation des perceptions et de la chose, et 

chez Hume, à l’insuffisance de la raison pour démontrer la relation causale entre les faits. Par 

contre, comme l’exprime Metzke, l’incertitudo fait référence à une «reale Unsicherheit der 

Existenz, die in der Geschöpflichkeit des menschlischen Seins ihren Grund hat».195 De là, 

proviennent les expressions d ironie de Hamann sur l’emploi de Socrate comme stratégie de 

communication de la connaissance de soi et du scepticisme des philosophes sur la révélation 

: «Die alten und neuen Skeptiker mögen sich noch so sehr in die Löwenhaut der sokratischen 

Unwissenheit einwickeln; so verrathen sie sich durch ihre Stimme und Ohren. Wissen sie 

nichts; was braucht die Welt einen gelehrten Beweis davon?.» (N II. 73) 

Hamann, selon l’interprétation figurale, considère le génie de Socrate comme une 

préfiguration (Vorbild), prophétie de l’Esprit saint et Socrate comme le témoin de la croyance 

religieuse.196 L’identification de Hamann avec Socrate souligne justement cette dimension 

«existentielle» dans laquelle se trouve l’origine de l’incertitudo, car dans l’incertitude 

l’homme est conscient qu’il est une créature, ce qui signifie la reconnaissance de la 

révélation. La question de la connaissance, i.e. qu’est-ce la réalité?, prend ainsi chez Hamann 

une autre direction, puisque la réalité est, selon notre auteur, la parole, le discours de Dieu. 

La connaissance ne signifie pas connaître dans le sens uniquement épistémique, l’objet de la 

connaissance, ce n’est pas la chose elle-même, mais le langage de la révélation.197  

                                                           
194 POPKIN Richard Henry, Histoire du scepticisme d’Erasme à Spinoza, trans. by Christine Hivet, Paris, 
Presses Universitaires de France, 1979, p. 34. 
195 METZKE Erwin, Coincidentia oppositorum: gesammelte Studien zur  Philosophiegeschichte , Karlfried 
Gründer (hrgs) Witten, Luther-Verlag, 1961, p.11. 
196 Nous rappelons les mots de Hamann déjà cités: «Sokrates hatte also freylich gut unwissend seyn; er hatte 
einen Genius, auf dessen Wissenschaft er sich verlassen konnte, den er liebte und fürchtete als seinen Gott, an 
dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als an aller Vernunft der Egypter und Griechen, dessen Stimme er 
glaubte, und durch dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so gut als der Schoos einer reinen Jungfrau, 
fruchtbar werden kann.» (N II, 55) 
197 SEILS Martin, op.cit., p.11. 



67 
 

On ne peut donc pas atteindre la connaissance à partir de la raison puisque la 

révélation de Dieu ne consiste pas en concepts de l’entendement (Bonté ou Perfection), mais 

elle est un discours sensible et un acte d’humilité (Herunterlassung, Kondeszendenz, 

Erniedrigung) adressé à l’humilité humaine, i.e. la foi.198 Le sujet de la connaissance n’est 

pas, pour Hamann, substance ou conscience, mais image, un être linguistique (Ebenbild 

Gottes) qui révèle sa condition de créature et sa dépendance à Dieu. Ainsi, l’exigence de la 

connaissance de soi comme principe de tout savoir chez les philosophes est incomplète, 

puisque, d’après son expérience, il découvre que Dieu Lui-même fait partie de celle- là.199 

Dans Londoner Schriften, Hamann exprime clairement l’interdépendance entre la 

connaissance et la connaissance de soi: 

Warum kann der Mensch Sein eigen Selbs nicht kennen? Dies muß bloß in dem Zustande 

unserer Seelen liegen. Die Natur, die uns in lauter Räthseln und Gleischenissen von 

dem, Unsichtbaren unterrichtet, zeigt uns an den Beziehungen, von denen inser Körper 

abhängt, wie wir und an den Beziehungen, von denen unser Köper abhängt, wie wir uns 

die Beziehumgen unseres Gesites auf andere Geister vorstellen können.[...] Hieraus sieht 

man, wie nothwendig unser Selbst in dem Schöpfer desselben gegründet ist, daß wir die 

Erkenntnis unserer Selbs nichts in unserer Macht haben, daß um den Umfang desselben 

auszumäßen, wir biß in den Schooß der Gottheit dringen müssen, die allein das ganze 

Geheimnis unseres Wesens bestimmen und auflösen kann. (N I, 302)200 

Dans ce fragment (Brocken §1), se trouvent les principes fondamentaux de la pensée 

philosophique de notre auteur, à savoir, l’unité de l’homme, son caractère de créature et les 

diverses relations qu’il entretient avec la création et le créateur. Avec de tels principes, 

Hamann réalise une critique des fondements épistémiques et psychologiques des philosophes 

qui ont séparé cette unité en substances (l’âme et le corps) ou en facultés diverses. Ainsi, il 

conteste l’un des dogmes de la pensée philosophique des Lumières, l’idée selon laquelle 

l’homme peut atteindre la connaissance à travers ses propres dispositions. En effet, Hamann 

                                                           
198 ALEXANDER W.M., op. cit. p. 45. 
199 JØRGENSEN S.A., Johann Georg Hamann, Stuttgart, Metzler, 1976, p.29. 
200 En caractère gras dans le texte. 



68 
 

affirme «Der Unterricht Gottes im Schlaf und Traume macht uns waiser und glücklicher als 

das wachen der Vernunft.» (N I, 194)201 

En accord avec la vision de Hamann sur la réalité comme langage et aussi sur 

l’homme comme être linguistique, on peut affirmer qu’il considère le processus de la 

connaissance comme une activité de traduction. De ce fait, Hamann envisage un «paradigme 

philologique» : la relation entre l’auteur-le livre, et le lecteur pour exprimer les prémisses 

épistémiques qu’il rappelle à plusieurs reprises : l’unité de la réalité, l’unité de l’homme et la 

relation de tous ces éléments. Dans ce sens, on peut affirmer que la philosophie est pour notre 

auteur, traduction, ainsi qu’il la caractérise dans Aesthetica in nuce. Dans une lettre à Jacobi, 

il esquisse cette perspective : 

Gott, Natur und Vernunft haben eine so innige Beziehung  auf einder, wie Lich, Auge und 

alles, das jenes diesem offenbart, oder wie Mittelpunct, Radius und Peripherien jedes 

gegebenen Circuls, oder wie Autor, Buch und de Leser. Wo liegt aber das Räzel des 

Buchs? In seiner Sprache oder un seinem Inhalt? Im Plan des Urhebers oder im Geist des 

Ausleger? 202 

La question de l’interprétation correcte du langage de l’auteur sera le thème central de 

son écrit le plus connu et le plus interprété: Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in 

kabbalistischer Prose. 

Enfin, nous pouvons souligner un dernier trait distinctif de la pensée de Hamann: 

l’homme comme créature est un être limité, il ne reçoit de Dieu que ce qu il est capable de 

connaître, comme l’affirme l’avant dernière citation. Hamann recourt à la métaphore du 

miroir pour imager sa position philosophique selon laquelle la connaissance de l’homme est 

fragmentaire, limitée et indirecte. Il prend cette image de 1 Corinthiens 13-12: « Aujourd’hui 

nous voyons au moyen d’un miroir d’une manière obscure, mais alors nous verrons face à 

face ; aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme j’ai été connu. »203 

                                                           
201 «But a conception of "our cognitive powers" which opens the door to faith and the irrational aspect of human 
nature, that is, to "our whole existence," is necessary for the apprehension of truth» Cf. O´Flaherty James C,. 
«Hamann´s Concept of the Whole Man» in The German Quarterly, Vol. 45, No. (1972), 253-269. 
202 HAMANN J.G. Briefe, op.cit. V, p.272. 
203 En réalité, Hamann fait référence à la traduction de Luther: «Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in einem 
dunkeln Wort; dann aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich's stückweise; dann aber werde ich 
erkennen, gleichwie ich erkannt bin.» Cf. BÜCHSEL Elfride, dans son étude HAMANN J.G. Haupschriften 
Erkärt. Über der Ursprung der Sprache, Band 4, Berlin, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1963, p.155. 



69 
 

Contrairement à la philosophie de son temps, Hamann, et plus tard Herder, appuient leur 

épistémologie sur la conviction que l’homme ne peut atteindre la certitude. Le recours à la 

métaphore du miroir et à l’obscurité sert à appuyer ce principe.204 Dans la tradition 

philosophique, l’explication sur la nature de la connaissance se conçoit sur un modèle : la 

relation de la lumière avec la vue. Selon ce paradigme, il y a une identification de la lumière 

avec les idées, la vérité et la raison.205 Et donc, la métaphore de la lumière joue un rôle 

important pour la connaissance de Dieu, la « lumière naturelle » de l’entendement représente 

ses pouvoirs innés.  

Avec l’Aufkärung, qui signifie «die Augen öffnen»,206 on aperçoit la continuité de ce 

modèle. Le siècle des Lumières se définit à travers la métaphore de la lumière, comme 

l’établit Cassirer ; il annonce une nouvelle époque dans la pensée philosophique et dans 

l’histoire de l’humanité dont «…le fondement a été une nouvelle idée de raison : le pouvoir 

original et primitif qui nous conduits à découvrir la vérité.»207 Il est essentiel de s’approcher 

de l’origine de cette nouvelle perspective de la raison, car cette métaphore constitue un 

élément important de la critique que nos auteurs adressent à la philosophie dans l’œuvre que 

nous analysons. 

La métaphore de la lumière trouve son origine dans la France du XVIIe siècle, Le siècle 

des Lumières, mais à cette époque, il reste encore une différence entre le Lux et le lumen, la 

première notion faisant référence à l’espace divin, tandis que lumen concerne l’espace 

proprement humain, c’est l’entendement ou la raison. Cependant, avec la philosophie de 

l’Aufklärung, cette distinction n’est pas si nette. La raison veut prendre le rôle de la révélation 

et de la vérité, car il faut dépasser l’erreur des sens et prendre comme principe la conscience, 

la philosophie, privilégier l’activité de l’ego «Der abstracte Egoismus», (Herder J.G. W II, 

685). L’homme essaie de se penser par lui-même, dans l’aspect pratique, cette intention se 

                                                           
204 L’ ecrit herderienne Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, regorge des expresions tels que 
dunkeln Sinnen, dunkeln Kräfte, dunkeln Wünsch (Weke, II 545). Herder reprend aussi la citation biblique pour 
exprimer les limites de la connaissance humaine. Cf. HERZ Andreas, Dunkler Spiegel- helles Dasein. Natur, 
Geschichte, Kunst im Werk J.G. Herders, Heildelber, Universitätsverlag C Winter, 1994, p.16. 
205 CAMPE-CASNABET Michèle, «De la Lumière aux Lumières» dans BIET Christian et JULLIEN Vincent, 
Le siècle de la Lumière 1600-1715, Paris, ENS Éditons, 1997, p.368. 
206 Cf. UTZ Peter, Das Auge und das Ohr im Text: literarische Sinneswahrnehmung in der Goethezeit, 
München, W. Fink, 1990, p. 9. 
207 CASSIRER E., op.cit.p.48. 



70 
 

traduit par le principe «Sapere aude».208 Pour Hamann, ce terme, lumen naturel, est devenu, 

comme le souligne Büschel, un «Symbol des Streits der Vernunft wider die Offenbarung»209 

d’autant plus que l’intention des philosophes est de faire d’elle une faculté autonome et 

l’instrument d’émancipation de l’homme.210  

Plus tard, Hamann envisagera les conséquences de l’intention de la première critique 

kantienne, un processus d’hypostases de la raison elle-même; on retrouve ici «the great 

fallacy» de la philosophie de l’Aufklärung.211 Il conclura que la philosophie, et en particulier 

celle de Kant, puisqu’ elle reste une nouvelle métaphysique, a échoué dans son impulsion d’ 

éclaircissement. La lumière de la raison est, selon Hamann, «une aurore boréale froide et 

stérile sans lumière pour l'entendement paresseux et sans chaleur pour la volonté poltronne 

et toute la réponse à la question posée -(Qu'est-ce que les Lumières?)- est une illumination 

aveugle pour tous les mineurs qui marchent au milieu du jour.»212 Hamann veut montrer avec 

ces allusions à la lumière, que la raison elle-même emploie un langage figuratif, cela signifie 

que la raison est conditionnée de manière linguistique. Dans ce sens, la raison n’est pas une 

«reine Selbsgewißheit»,213 mais elle est langage et donc conditionnée historiquement par la 

fonction de celui-ci. 

Quant à la métaphore du miroir, elle est présente dans la littérature et la philosophie des 

XVIIe et XVIIIe siècles. Dans la philosophie, le miroir est le symbole et l’instrument de la 

connaissance de soi. Son origine se trouve chez Platon dans le dialogue Alcibiade I, et 

Shaftesbury, dans son interprétation de la figure socratique, la reprend pour caractériser le 

texte écrit comme un miroir, i.e. la représentation du soliloque en un dialogue écrit. Il prend 

                                                           
208 Cf.Büchsel, Elfriede, «Aufklärung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» in  Die Neue 
Zeitschrift für systematische Theologie, Vol. 4, (1962), 133-157. Ici p.133. 
209 BÜCHSEL E., op.cit. p.153. 
210 Hamann écrit une lettre en français où il réalise une critique ironique de la mission émancipatrice des 
institutions de Friedrich II, il le nomme Salomon de Prusse en réponse à l’expression de Voltaire «Le Salomon 
du Nord apporte la lumière. Barbares, ouvrez les yeux!«. «Au Salomon de Prusse». in HAMANN J.G. op. cit. 
p.272-6. «Le Salomon du Nord apporte la lumière, Barbares, ouvrez les yeux!» (Voltaire) La lumière: das ist 
das Licht der Aufklärung — die Barbaren: das sind offenbar die Preußen..» BÜCHSEL E., ibidem. 
211 «We hypostatize the reason when we become “Platonists”, who postulate a self-sufficient faculty that exists 
in some special noumenal or intelligible real of being».  BEISER F., op.cit.p.18 
212 Lettre de J.G. Hamann adressée à Christian Jakob Kraus en décembre 1784 comme une réponse à l’écrit de 
Kant, Beanwortung die Frage: was ist Auflärung?, Cette lettre a été traduite par Pierre Pénisson et publiée dans 
Revue Germanique Internationale. La crise des Lumières, 3 (1995), 211-214. Cursives de l’auteur. 
213 SIMON J., op.cit. p.29. 



71 
 

les dialogues socratiques comme le modèle de dialogue pour l’écrivain moderne.214 Dans ce 

sens, le philosophe anglais poursuit avec la tradition platonicienne qui met l’accent sur 

l’aspect moral de ce topos. Dans la publication de son écrit Soliloquy, son auteur se sert d’un 

frontispice où le miroir et ses divers reflets, sont, si l’on peut dire, les protagonistes de cette 

mise en scène de la connaissance de soi.  

Par contre, Hamann utilise un autre passage biblique pour caractériser la connaissance de 

soi au sujet de la métaphore du miroir dans Brocken : «Wie das Spiegelbild im Wasser ist 

gegenüber dem Angesicht, also ist eines Menschen Herz gegenüber dem andern» (N I; 302). 

Hamann explique dans ce fragment que la providence a donné aux hommes la révélation en 

la nature et en son prochain pour qu’il puisse atteindre la connaissance de lui-même. Il réalise 

ainsi une revalorisation de l’image réfléchie car il part de l’idée selon laquelle l’homme n’est 

pas capable de voir directement Dieu, comme les yeux ne peuvent pas regarder directement 

le soleil.215 Hamann justifie donc que la connaissance est possible de manière indirecte. Il 

affirme que, seulement à travers des effets et l’analogie, il est possible à l’homme d’obtenir 

une « undeutlich Licht » pour réaliser des suppositions et des hypothèses. Toutefois, cette 

perspective ne signifie pas que le monde soit une ombre, la projection d’un autre monde plus 

vrai ou le reflet d’une vérité transcendante. Au contraire, Hamann considère que cette 

manière de connaître est déterminée par les limites des dispositions humaines, par la « 

Zustand der Menschiliche Natur auf der Welt. » (N I, 301) 

Nous nous approchons ici d’un point essentiel de la conception de l’image en relation 

avec la connaissance chez Hamann. Dans Socratische Denkwürdigkeiten, il écrit:  

Wie der Mensch nach der Gleichheit Gottes erschaffen worden, so scheint der Leib eine 

Figur oder Bild der Seelen zu seyn. Wenn uns unser Gebein verholen ist, weil wir im 

Verborgenen gemacht, weil wir gebildet werden unten in der Erde; wie viel mehr werden 

                                                           
214 «We might here, therefore, as in a Looking-Glass, discover our-selves, and see our minutest features nicely 
delineated and suted to our own Apprehension and Cognizance. No one who was ever so little a while an 
Inspector, cou´d fail of becoming acquainted with his own Heart. And, what was of singular note in these 
Magical Glasses it wou´d happen, that by constant and long Inspection, the Partys accustom´d to the Practice, 
wou d acquire a peculiar speculative Habit; so as virtually to carry about with´em a sort Pocket-Mirrour, always 
ready, an in use». SHAFTESBURY A. A.-C., Soliloquy, or Advice to an Author, in op.cit. p.197. Cursives de 
l’auteur. 
215 Une justification qu’on trouve dans Exodus 33.20 «L’Eternel dit: Tu ne pourras pas voir ma face, car 
l’homme ne peut me voir et vivre». 



72 
 

unsere Begriffe im Verborgenen gemacht, und können als Gliedmassen unsers Verstandes 

betrachtet werden.(N II, 66) 

 Le penseur allemand reprend un de ses principes fondamentaux: La création de 

l’homme à l’image de Dieu. Il n’est pas possible de connaître ce qui est créé dans l’obscurité 

ou dans le secret mais seulement à travers ce que l’on peut percevoir, i.e. l’homme connaît 

seulement ce qui est reflet. Mais, comme l’image de Dieu, l’âme n’est pas un objet de 

connaissance, car l’image n’est pas une chose mais une relation de « Gleichheit », entre l’  

«Urbild» et l’ «Abbild».216 Nous trouvons ici une des grandes discussions sur la notion de 

l’image dans la réflexion religieuse: la non visibilité de Dieu, selon l’expression de Jean 1 18 

«Personne n’a jamais vu Dieu». Il s’agit ici d’une relation qui n’est pas visible, mais d’une 

relation intérieure et «magique».217 Il est ici nécessaire d’employer le terme «Bild» et non 

celui d’image, car cette dernière se réduit à l’image visible. D’autant plus que le terme latin 

« imago », n’a pas gardé la pluralité de significations que l’allemand «bilide» avait avant son 

introduction dans le langage philosophique par Maître Eckhart.218  

Chez Hamann, le terme « Bild » se rattache, d’emblée, aux divers passages bibliques. 

Il prend ainsi la double source de la traduction de l’imago latine, la religieuse et la 

philosophique: 

Bild ist seit alter sein Begriff der Theologischen und metapsysique 

Grundlegungsproblematik (…) als ursprüngliche Einheit verstanden werden soll. Imago 

dei –die Schöpfergottes Ebenbild, und nur unter diese Voraussetzung kann über das 

Seiende im ganzen, seine Ordnungsgrund, den Menschen darin und die Maße seines 

Erkennens und Tuns nachgedacht und philosophischen geredet werden. Im Bild kommt 

etwas zur Erscheinung, wird sichtbar, tritt ins Licht, ins Offene, geschieht Offenbarung 

(im weitesten Sinn). Bild ist danach im weitesten Sinne Anblick, Aussehen, εἶδος.»219  

 On découvre ici cette double conception de l’image, elle est l’unité originaire de 

l’homme avec Dieu, mais il s’agit d’une relation qui n’est pas visible, car le créateur l’a créé 

à son image, il n’a pas d’images à lui, Dieu lui-même interdit à l’homme de former des 

                                                           
216 SCHAARSCHMIDT I., op.cit. p.12. 
217 Ibidem. 
218 Shaarschmidt observe que ce terme avait au moins 18 significations telles que forme, «Gestalt», ratio, 
phantasme, imago, modèle, «exemplar», entité magique spirituelle, signe miraculeux, archétype. Voir aussi, 
WACKERNAGEK W., op. cit. p.15. 
219 GRÜNDER K., op. cit. p.146 



73 
 

images.220 Avec tel principe Hamann favorise une sémiotique et non une iconologie, car c’est 

par le langage et la parole que peut s’exprimer cette unité: «Gott läßt sich nicht erkenne, 

schauen, wohl aber, als Rede hören.»221  

L’auteur d’Aesthetica in nuce privilégie en effet l’ouïe, il prend le ton comme un 

symbole pour affirmer cette unité originaire entre Dieu et toutes les créatures, y compris 

l’homme. Il écrit: « Die Einheit des Urhebers spiegelt sich bis in dem Dialecte seiner Werke; 

– in allen Ein Ton von unermäslicher Höhe und Tiefe! Ein Beweiß der herrlichsten Majestät 

und leersten Entäußerung! » (N II, 204). Pour la pensée religieuse, l’homme est formé d’une 

« intériorité » où le langage ou la parole de Dieu résonne. Cette intériorité est, selon Hamann, 

l’organe de la divinité, l’ouïe musicale.222 L’auteur de ce langage est un Poète ou Ecrivain, 

son langage est de nature poétique, et le langage poétique pour notre auteur est d’origine 

musicale. Il est intimement lié au sentiment et aux émotions, au «Gemüt» mais aussi au corps 

humain, puisque la musique plus ancienne, comme Hamann l’écrit, a été le «Rythmus des 

Pulschlages und des Othems in der Nase.»223 

Le corps en tant qu’image ou figure visible de l’âme humaine c’est ce que l’on peut 

voir, et pour voir les images et figures qui constituent la révélation, il faut de la lumière, mais 

pour Hamann, la lumière n’est pas le lumen, mais la Lux. Il récupère la notion de la lumière 

aussi comme unité quand il affirme que Dieu est la lumière qui contient toutes les couleurs 

(N II, 205). Le terme grec que Gründer emploie pour caractériser la « Bild », fait précisément 

référence à la vision, mais dans le sens toujours relié à la révélation à partir de la lumière ou 

Lux divine. Ainsi, Hamann écrit dans son Aesthetica: «Es werde Licht! hiemit fängt sich die 

Empfindung von der Gegenwart der Dinge an». (N II, 197).224 

                                                           
220 Dans l’Ancien Testament, les «Eidola» ont une signification négative, elles étaient des images trompeuses, 
ce terme fait aussi référence aux images internes qui sont fugaces. BELTING Hans, Das Echte Bild. Bildfragen 
als Glaubensfragen, München; Verlag C.H. Beck, 2005, p.166. 
221 BAYER Oswald, «Schöpfung als „Rede an die Kreatur durch die Kreatur“ Die Frage nach dem Schlüssel 
zum Buch der Natur und Geschichte», in Johann Georg Hamann. Acta des zweiten Internationalen-
Colloquiums im Herder-Istitut zu Marburg/Lahn 1980, Hrsg. Bernhard Gajek, Germany, N.G. Elwert Verlag 
Marburg, 1983, p.57-75. Ici 61. 
222 BRÄNDLE J. op.cit. p.16. 
223 HAMANN J.G. Metakritik über den Purismum der Vernunf , Cf. BRÄNDLE J., p. 21. 
224 Hamann reaffirme sa perspective avec la citation de Éphésiens V 12 «Das alles aber wird offenbar, wenn's 
vom Licht gestraft wird; denn alles, was offenbar ist, das ist Licht». 



74 
 

Dans Biblische Betrachtungen, il détermine que la disposition animique de cette 

intériorité, que le penseur nomme aussi cœur selon la citation biblique, qui lie le cœur à la 

parole (Deuter. 30. 14 cité par Hamann N I, 291), est essentielle pour la réception de la 

révélation.  

Die Freude des Menschen macht die ganze Schöpfung fröhlich und lebhaft der Gram im 

Herz macht die Farben todt, den Wohlklang stumf. Von unsern Leidenschaften häng die 

Schärfe dr Empfindung ab; und von dieser der Genuß der Sinnen und von dieser das Feuer 

der Einbildungskraft, der Reichthum und die Fruchtbarkeit der Gedanken. (N I, 183) 

Par contre, Hamann observe, la réflexion ou «Nachdenken macht uns melancolisch». 

(N II, 67) Autrement dit, les émotions ou «Empfindungen», sont essentielles pour la 

connaissance de soi et pour la connaissance de la révélation. Notre auteur s’inscrit dans la 

perspective religieuse des émotions, et notamment sur la «gemischte Empfindung» i.e. une 

«Freude am gottgefälligen Leiden».225 Cette perspective sur les passions et affections 

humaines qui s’éloigne des traitements proprement physiologiques et psychologiques, trouve 

aussi son motif dans la Bible et notamment dans les «Prediger» de Luther.226 De plus, pour 

notre auteur, la défense des émotions ne réside pas dans leur pure «subjectivité», le mot 

«Empfindung» contient une pluralité de significations comme perception, sensation et 

émotion. Comme perception, elle est toujours perception de «quelque chose» i.e. des objets 

sensibles, mais aussi des mouvements de l’âme.227 Finalement, on peut conclure que Hamann 

privilégie la sensation dans sa position épistémique en raison de son immédiateté face aux 

concepts.228 La sensation et sa richesse de significations seront liées à la croyance qui sera 

incarnée, comme nous l’avons avancé, avec Socrate. 

 

 

 

                                                           
225 BATTENFELD K., op. cit.p.70. 
226 Luther s’appuie sur 2 Corinthies 7, 10 «  En effet, la tristesse selon Dieu produit une repentance à salut 
dont on ne se repent jamais, tandis que la tristesse du monde produit la mort ». 
Denn göttliche Traurigkeit wirkt zur Seligkeit einen Reue, die niemand gereut; die Traurigkeit aber der Welt 
wirkt den Tod. (trad. de Luther). Cf. Ibidem 
227 KRACHT T., op.cit. p.65. 
228 Ibidem.  



75 
 

1.3 La croyance et la sensation: l’entendement croyant 

 
Believe, and show the reason of a man; 

  Believe, and taste the pleasure of a God; 
  Believe, and look with triumph on the tomb: 

  Through reason's wounds alone thy faith can die. 
 

Edward Young 
 

Die Höllenfahrt der Selbserkänntnis bahnt uns  
den Weg zur Vergöterrung 

 
J. G. Hamann 

 
 

 

 

Hamann poursuit dans Socratische Denkwürdigkeiten. Für die lange Weile des 

Publicums zusammengetragen von einem Liebhaber der lange Weile, le thème de la 

connaissance et  « höhere Erkenntis », à savoir l’ ignorance de Socrate.229 Comme nous 

l’avons évoqué, c’est un ouvrage qui contient une critique de la connaissance en même temps 

qu’une défense de Hamann lui-même, i.e. une défense de la croyance chrétienne. Une étude 

approfondie de cet écrit révèle que Hamann propose, comme l’a souligné Blanke, quelques 

principes qu’il adresse à ses amis,  Kant et Berens et au public pour comprendre la religion 

révélée.  

Les écrits de Hamann maintiennent une unité entre la forme et le contenu. Dans cette 

perspective, ce n’est pas un hasard si Hamann exprime ses idées à travers Socrate : 

Ich habe über den Sokrates auf eine sokratische Art geschrieben. Die Analogie war die 

Seele seiner Schlüsse, und er gab ihnen die Ironie zu ihrem Leibe. Ungewißheit und 

Zuversicht mögen mir so eigenthümlich seyn als sie wollen; so müssen sie hier doch als 

ästhetische Nachahmungen betrachtet werden. (N II, 13) 

                                                           
229 Dans ce sens, il faut remarquer, à la suite de Metzke, que l’expérience de conversion de Hamann qui est à 
l’origine de la croyance doit être interprétée comme une critique philosophique de l’intention des philosophes-
en particulier Kant- de faire de la raison une faculté autonome, mais c’est aussi une critique du  
« transzendentalen Prinzip der Apriorität und der Verabsolutierung der Macht des Bewußtseins ». Cf. METZKE 
E., op.cit., p. 258. 



76 
 

 Il prend ainsi la voix de Socrate, qui n’est pas celle de la version de Xénophon ou 

Platon, car il s’agit d’un processus de création ou « imitation esthétique » par lequel Hamann 

lui-même s’exprime comme Socrate, à travers l’analogie comme méthode pour la 

compression de la réalité, « analogisierende Deutung »230 et l’ironie acquiert une fonction de 

mystification. Hamann s’adresse en fait à l’érudition libertine de Shaftesbury et notamment 

à l’ambiguïté et à la tromperie des expressions du « platonischer Shaftesbury ».231 De plus, 

notre auteur s’interroge sur le sens de l’existence de Socrate, sur ce qui reste de « 

denkwürdig….».232  Il s’avère, de surcroît, que la notion Denkwürdigkeiten ou Memorabilia, 

que le traducteur anglais propose, renvoie à différentes intentions de Hamann. D’une part, il 

veut montrer que son essai n’est en aucune manière un « traité » objectif voire systématique 

sur la connaissance, au contraire, il n’est que le portrait d’une expérience de vie ou « memory 

or life story ».233 D’autre part, Hamann adopte la vie de Socrate comme un miroir de sa propre 

existence et à partir de la narration des évènements « mémorables » de l’existence de Socrate, 

il réalise une analogie (une approche typologique) entre leurs existences en tant que 

personnes et individus concrets. De fait, il veut établir une relation entre l’ignorance 

socratique et la croyance (chrétienne). Tous les deux, Hamann et Socrate, sont témoins d’une 

expérience de la connaissance de soi et la vie de Socrate qu’écrit Hamann en est le 

témoignage. Finalement, les Sokratische supposent une autre approche de la philosophie et 

de l’histoire.234 

Comme l’histoire est comprise par Hamann à travers la notion de condescendance de 

Dieu, elle est donc constituée de figures ou « Vorbild » qui se rapportent  dans un temps 

historique comme une prophétie en acte.235 De cette manière, comme le souligne Gajek, chez 

                                                           
230 KRACHT T. op.cit., p.24. 
231 Hamann lui-même emploie le style de son époque, i.e.  comme Shaftesbury « Er bindet sich gleichsam wie 
ein antiker Schauespieler (Mimus) dia Maske des Sokrates vor und tritt in dieser Maskierung auf ». Dans ce 
sens, son écrit est une imitation esthétique. Hamann ironise contre ce procédé. Cf. Blanke F.op. cit., p.76. 
232 JØRGENSEN Sven-Aag, Johann Georg Hamann, op.cit., p. 44.  
233 O’FLAHERTY James C., Hamann’s Socratic Memorabilia: a translation and commentary, Baltimore, 
Johns Hopkins Press, 1967, p. 35. KRACHT T. op.cit., p.25. 
234 « Hamann´s reevaluation of Socrates is a manifestation of the same belief that drives his conversion 
narrative: Namely, that human knowledge and the ability to communicate are inextricably rotted in history and 
personal experience. » ROBERTS F. Corey, «J.G. Hamann´s Historical Language» in Herder Jahrbuch/Herder 
Yearbook, (Hrsg.) Wulf Koepke und Karl Menges, VIII (2006), 129-132. Ici. p.124. 
235 JØRGENSEN établit la différence entre l’exégèse allégorique et la typologique, cette dernière suppose une 
perspective de l’histoire, selon laquelle « die ganze Geschichte christozentrische ist, kennt die Typologie 
eingentlich keine profane Geschichte » Cf. JØRGENSEN S.A., op. cit., p.171. 



77 
 

Hamann, « Die theologische, die existenzielle und die geschichtsphilosophischen Aspeckte 

decken sich; sie bilden drei Schweisen eines Geschehens. »236 Ainsi, pour notre auteur, 

l’histoire n’est plus un objet de spéculation, mais l’espace d’un évènement et d’une rencontre 

personnelle entre le passé, le présent et le futur. Autrement dit, Socrate est envisagé comme 

une préfiguration de Jésus-Christ et, en même temps, Socrate est une préfiguration de 

Hamann.237 Ainsi, « Das Denken und Erleben des Sokrates ist für Hamann eine Analogie 

zum christilichen Glaube und zum Schicksal Christi. »238 Selon cette perspective, l’histoire 

est un drame écrit par Dieu, elle est une image, Bild, comprise comme « Sinnbild », « typische 

Geschichte », « Gleichnis. »239 

Le penseur allemand s’inspire des divers principes de saint Paul, non seulement pour 

construire cette structure typologique dans son écrit mais aussi pour son interprétation de 

l’ignorance de Socrate.240 En effet, dans le contexte de Sockratische Denkwürdigkeiten, le 

recours à Paul se révèle déterminant pour la critique de la connaissance que notre auteur 

envisage. On peut réaliser un parallèle entre le contexte des expressions de Paul, en 

particulier dans la première épître aux Corinthiens et le contexte de l’écrit de Hamann. 

Comme nous l’avons déjà évoqué, Hamann reprend la métaphore du miroir pour caractériser 

la connaissance. Dans le contexte de l’épître, cette image sert à Paul pour étayer son idée 

selon laquelle, « voir au moyen d’un miroir, c’est voir d’une manière indirecte, et l’idée 

d’énigme insiste sur l’imperfection de la vision : voir une énigme, c’est voir une 

représentation de l’objet, et non l’objet lui-même. »241  

Dans l’épître, il s’agit de la connaissance de Dieu ou « gnosis Théou ».242 Pour 

l’apôtre, connaître Dieu n’est pas un processus intellectuel ou une connaissance de ses 

attributs métaphysiques, mais elle est attachée à la révélation et à une expérience de 

                                                           
236 GAJEK Berhard, « Unwissenheit - Selbsterkenntnis - Genie: Hamanns Sokrates-Deutung » in Johann Georg 
Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am Main 1987, p.3I. 
237 STRÄSSLE Urs, Geschichte, geschichtliches Verstehen und Geschichts-schreibung im Verständnis 
Johann Georg Hamanns: eine entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Werke zwischen 1756 und 1772, 
Bern, Suisse: H. Lang, 1970, p.72. 
238 BLANKE F., op.cit., p.74. JØRGENSEN A.S., op. cit., p.172. 
239 STRÄSSLE U., op. cit., p.56. JØRGENSEN A.S., op. cit., p.171. 
240 GAJEK B, op. cit., p.33. 
241 HUGEDÉ Norbert, La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens, Genève, 
Imprimerie Delachaux & Niestlé. 1957, p.148. 
242 Ibid.p.160. 



78 
 

conversion, comme une expérience vécue par lui-même,243 ce qui permet à Hamann de 

réaliser une telle lecture typologique. Par ailleurs, saint Paul considère la connaissance 

comme un don d’origine divine, d’où la caractérisation que Hamann propose de Socrate 

comme un « prophète », car sa connaissance n’est pas un processus rationnel, mais il a été 

« élu » par la divinité. Cette idée accompagne la notion d’énigme ou d’expression obscure, 

celle que seuls les « prophètes », qui ont une relation avec le langage de la divinité, peuvent 

comprendre. La notion de connaissance chez l’apôtre tient subséquemment un contenu non 

pas intellectuel, mais « affectif » car c’est Dieu qui s’abaisse pour communiquer sa volonté 

aux élus par lui-même.244 Saint Paul établit l’antithèse « connaître-être connu » avec la 

finalité de défendre, face aux Corinthiens, qu’ « il importe d’avantage d’avoir été connu de 

Dieu que de le connaître ».245 Hugedé argumente que telle perspective péjorative de la 

connaissance « voir au moyen d’un miroir » et la figure rhétorique de l’opposition, ont 

comme but de mettre en doute la « gnose » et le « logos » que les Corinthiens possédaient et 

dont ils étaient fiers. Ce qui a plus de valeur chez Paul, c’est l’amour et la charité, i.e. les 

vertus chrétiennes.246  

Les versets qui se rapprochent de cette perspective eschatologique de la connaissance 

sont 1 Cor. 13.12, que Hamann lui-même cite dans Biblische Betrachtungen : « Aujourd’hui 

nous voyons au moyen d’un miroir, en énigme, mais alors nous verrons face à face; 

aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme j’ai été connu. ». Dans les 

Sokratischen, pour parler de la connaissance de Socrate, i.e. de son ignorance, Hamann cite 

un autre verset de l’épître aux Corinthiens, en grec et traduit par lui-même :  

So jemand sich dünken läßt, er wisse etwas, der weiß noch nichts, wie er wissen soll. So 
aber jemand Gott liebt, der wird von ihm erkannt. –247 

– – als Sokrates vom Apoll für einen Weisen. Wie aber das Korn aller unserer natürlichen 
Weisheit verwesen, in Unwissenheit vergehen muß, und wie aus diesem Tode, aus 
diesem Nichts das Leben und Wesen einer höheren Erkenntniß neugeschaffen 
hervorkeimen; so weit reicht die Nase eines Sophisten nicht. (N II, 74) 

                                                           
243 Il s’agit de la très célèbre histoire du chemin de Damas au cours de laquelle Paul a eu une expérience de 
conversion. Cf. Ibid. p.161. GAJEK B., op. cit., p.34. 
244 HUGEDÉ N. op. cit., p. 169. 
245 Ibidem. 
246 Ibid. p. 162-163. 
247 Hamann cite ici 1 Cor. 8. 2 « Si quelqu’un croit savoir quelque chose, il n’a pas encore connu comme il 
faut connaître. Mais si quelqu’un aime Dieu, celui-là est connu de lui. » 



79 
 

 

Dans ce passage, nous pouvons constater que Hamann reprend les principes de saint 

Paul, mais en les appliquant à Socrate. Le philosophe grec a été élu et connu par Apollon, le 

dieu de l’oracle. La connaissance de Dieu par l’homme n’a rien d’important face à « être 

connu » ; l’ignorance de Socrate (la négation de tout savoir naturel) est donc le principe pour 

atteindre le plus haut niveau de la connaissance. En outre, Hamann vise à convaincre les 

sophistes de son temps, les philosophes qui nient la révélation, que celle-ci est nécessaire car 

l’homme n’est plus capable de donner un sens à sa propre existence. Ainsi, « l’homme a 

besoin de la révélation sous la forme de grâce intérieure et d’une histoire extérieure du salut 

(présentée dans l’Écriture) pour saisir le sens de ce que Dieu a voulu dire par le monde ».248 

Lorsque Hamann essaie de faire de la figure de Socrate une préfiguration de la 

croyance chrétienne, mais aussi de lui-même, il reprend un autre principe de saint Paul. Ce 

principe se trouve aussi dans un verset de l’épître aux Corinthiens.249 Ici, l’expression 

«metaschematismus » traduite par « transfiguration en une figure » a un contexte très 

particulier. Hamann réalise dans son écrit une transfiguration de lui-même en la personne de 

Socrate, i.e. il cherche, dans un premier temps, à s’identifier au philosophe grec dans son 

ignorance. La question que pose une telle démarche est comment peut-on transmettre cette « 

transfiguration » stylistiquement ou la communiquer ? En effet, le terme, peut-être créé par 

saint Paul, a comme contexte le problème de la transmission du message chrétien aux 

corinthiens. La difficulté pour saint Paul a été de trouver une voie de communication pour se 

« connecter » avec le langage des corinthiens. Dans ce contexte, Paul parle de réaliser un « 

metaschematismus ».250  

                                                           
248 Ibid. p.174. 
249 « C’est à cause de vous, frères, que j’ai fait de ces choses une transfiguration à ma personne et à celle 
d’Apollos, afin que vous appreniez en nos personnes à ne pas aller au-delà de ce qui est écrit, et que nul de vous 
ne conçoive de l’orgueil en faveur de l’un contre l’autre.»  Dans la traduction anglaise le terme est « transfer in 
a figur». And these things, brethren, I have in a sense transferred (μετεσχημάτισα) to myself and to Apollos for 
your sakes…. » 1.Cor. 4. 6. Apollos a été un autre prédicateur du christianisme. Tous les deux essaient 
d’affermir le christianisme en Corinthie.  
250 D’accord avec Büschel, « metashematism » signifie la transformation stylistique d’une expression donnée. 
Cf. BÜSCHEL E., « Paulinische Denkfiguren in Hamanns Aufklärungskritik. Hermeneutische Beobachtungen 
zu exemplarischen Texten und Problemstellungen », in Johann Georg Hamann und die Krise der Aufklärung. 
Acta des fünften Internationalen Hamann-Kolloquiums in Münster, 1988, (hrgs.) Bernhard GAJEK und Albert 
MEIER, Frankfurt, 1990, 405–422.  



80 
 

Comme l’a montré Hugedé, Paul a employé le langage des corinthiens, qui était celui 

du stoïcisme populaire, pour atteindre une communication efficace, par exemple, la 

métaphore du miroir et d’autres figures rhétoriques qui étaient des images présentes dans leur 

monde culturel.251 En d’autres mots, le « metaschematismus » pose la question des moyens 

de transférer une idée ou un message religieux, dans ce cas chrétien, vers un milieu d’une 

autre tradition de pensée.  

Le penseur allemand se trouve dans la même situation que saint Paul, il opère donc 

un « metaschematismus » de sa croyance pour la communiquer aux philosophes déistes à 

travers Socrate. Comme Paul, Hamann réalise un travail sur le langage, c’est pour cette raison 

que son style n’a rien d’arbitraire, mais il est la représentation (« Darstellung ») et 

l’expression (« Ausdruck ») de sa pensée philosophique et son idée directrice : l’unité, « das 

Geheimniß der Ehe zwischen so entgegengesetzen Naturen als die äußere und inere Mensh, 

oder Leib und Seele. » (N III, 40)252 

Dans ce même ordre d’idées, Hamann utilise le langage des philosophes et leurs 

principes d’écriture pour rendre communicable son message missionnaire; en particulier il 

emploie l’ironie et « mimickry » de Shaftesbury, mais il crée toujours une inversion où ces 

éléments prennent une signification différente. De cette manière, Hamann réunit dans les 

Sokratische une interprétation figurative et un ton ironique, le premier est considéré comme 

la « innere Form » de son écriture qui est liée au ton de son expression, un sermo humilis.253 

En accord avec Auerbach, le « genre humile » emploie le langage de forme réaliste, i.e. c’est 

le langage de la vie quotidienne, des évènements comiques (réalisme littéraire). Il est 

intéressant de souligner que le style de Socrate peut être nommé « genre humile »254; à son 

tour, Hamann, lui-même a caractérisé son style avec l’image d’une boîte de Silène, en 

reprenant la description qu’Alcibiade réalise de Socrate.255 

                                                           
251 HUGEDÉ N. op.cit., p. 168. 
252 Chez Paul, à la suite de Hugedé, les « fantaisies antithétiques » de Paul ou le « jeu de mots » correspondent 
à sa « pensée profonde : ce qui importe dans les relations de l’homme avec Dieu, c’est bien plus d’être connu 
de lui que de le connaître »  HUGEDÉ N., op. cit., p.175.  
253 JØRGENSEN Sven-Aage, « Zu Hamanns Stil » in op. cit., p.378. 
254 AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans la littérature occidentale, traduit par 
Cornelius Heim, Paris, Gallimard, 1958, p. 268. 
255 JØRGENSEN S.A., op. cit., p. 376. Platon dans le Banquet décrit la façon de parler de Socrate : « C'est 
en effet qu'il est une chose que j'ai omis de dire en commençant, à savoir que ses discours aussi sont tout à fait 



81 
 

Thouard exprime naturellement tout ce rapprochement des éléments dans l’écriture 

de Hamann avec les mots suivants: 

Son écriture "mimologique" se veut comme une "imitation esthétique" de Socrate, donc 

elle-même socratique, jouant à la fois de l'analogie et de l'ironie. L'analogie doit mettre le 

lecteur sur la voie d'une interprétation typologique, chaque élément de l'écrit étant mis en 

relation avec un élément hors du récit, à commencer par Socrate lui-même ; l'ironie est ici 

parodie de l'accommodation rhétorique, cette adaptation du discours de l'orateur à son 

auditoire, parce qu'elle emprunte seulement le langage de l'auditoire (ici le thème de 

Socrate) qu'elle revêt d'un sens autre […].Se référant à Bolingbroke et Shaftesbury, 

Hamann explicite cette ironie en annonçant qu'il masque "sa religion" sous le voile du 

langage des lumières.256 

En effet, le penseur allemand caractérise l’ignorance de Socrate avec le langage de la 

philosophie sensualiste ; comme l’a souligné Metzke, la perspective hamannienne n’a rien à 

voir avec elle.257 Pourtant, Hamann, tout comme Paul, use volontiers du langage historique 

qu’il transforme immédiatement pour lui donner une autre signification. 

Sokrates scheint von seiner Unwissenheit so viel geredt zu haben als ein Hypochondriaker 

von seiner eingebildeten Krankheit. Wie man dies Übel selbst kennen muß um einen 

Milzsüchtigen zu verstehen und aus ihm klug zu werden; so gehört vielleicht eine 

Sympathie der Unwissenheit dazu von der sokratischen einen Begrif zu haben.(N II,73)  

 

L’ignorance de Socrate n’est pas un processus intellectuel, comme celui des 

philosophes sceptiques modernes. Avec cette image d’un Socrate mélancolique et 

hypocondriaque,258 Hamann souligne l’ignorance comme une expérience de l’homme dans 

son unité vivante du corps et de l’âme. Hamann s’inscrit de ce fait dans la discussion sur 

                                                           
pareils aux silènes que l'on ouvre il parle d'ânes bâtés, de forgerons, de cordonniers, de tanneurs, et il a toujours 
l'air de dire la même chose en utilisant les mêmes termes , si bien que n'importe qui, ignorant ou imbécile, peut 
tourner ses discours en dérision. Mais, une fois ces discours ouverts, si on les observe et si on pénètre en leur 
intérieur, on découvrira d'abord qu'ils sont dans le fond les seuls à avoir du sens, et ensuite qu'ils sont on ne 
peut plus divins, qu'ils recèlent une multitude de figurines de l'excellence, que leur portée est on ne peut plus 
large, ou plutôt qu'ils mènent à tout ce qu'il convient d'avoir devant les yeux si l'on souhaite devenir un homme 
accompli.» (221.d.e 222) PLATON, Le Banquet, traduction et présentation par Luc Brisson, Editions 
Flammarion, Paris, 2007. 
256 THOUARD D., op. cit., p.110. 
257 METZKE E,. op. cit., p.275. 
258 Il faut prendre en compte tous les mots attachés à la mélancolie, auxquels nous avons fait référence. Le 
terme Enthousiasme est associé à la mélancolie, au fanatisme, à l’hypocondrie et à la prophétie. 



82 
 

l’enthousiasme, dans la « Schwärmerstreit » dans le contexte de l’Aufklärung, quand il réalise 

la comparaison de l’ignorance avec l’image d’une maladie. Son approche est donc une 

critique « ironique » à l’intention des « philosophes-médecins » comme les moralistes et les 

défenseurs de l’anthropologie matérialiste, car leur but était « die moralische und politiche 

Menschenverbesserung. »259 Shaftesbury écrit « The only Poison of Reason is Passion » 

(Sensus Communis, 98). Au contraire, pour Hamann, les passions sont la condition pour la 

réception de la révélation ; lui-même  a imprimé à ses propres passions un trait de maladie. 

Il écrit de manière ironique à Kant, dans un passage de la lettre que nous avons citée, que la 

maladie des passions lui fournit d’ « eine Stärke zu denken und zu empfinden, daß ein 

Gesunder nicht besitzt. »260  

Cette subversion vise la notion de « gesunde Verstand » des philosophes, il oppose à 

celle-ci le génie, car « dieser Genius ist also eigentlich nur der Glaube, eine über den 

gesunden Menschenverstand hinausgehende höhere Kraft der Seele. »261 La sympathie, 

affirme Hamann, est la condition pour « comprendre » Socrate, i.e. une autre passion. On 

retrouve ici l’approche herméneutique que Hamann avait proposée dès ses premiers 

ouvrages. Son intention est d’établir une relation auteur-lecteur, la disposition animique du 

lecteur étant nécessaire pour « comprendre ». C’est ensuite le même principe auquel Hamann 

fait appel pour se faire une idée de Socrate. Cette approche est déterminée par les notions 

chères à l’ Empfindsamkeit, dont le sentiment tient une place centrale. En particulier, il y a 

deux sentiments que les membres de ce mouvement littéraire et philosophique reconnaissent 

comme les plus beaux, ils sont la preuve de la bonté naturelle de l’homme : la sympathie et 

l’amitié. De fait, notre auteur fait appel à tous les deux dans son écrit. La sympathie pour 

comprendre Socrate262 et l’amitié pour la compréhension de son écrit, un appel adressé à 

                                                           
259 SCHINGS H-J., op. cit., p. 22. 
260 HAMANN J.G. Briefwiechsel I,. p. 373. 
261 MINOR Jacob, Johann Georg Hamann in seiner Bedeutung für die Sturm und Drangeriode, Rütten & 
Loening, Frankfurt a/M, 1881, p. 33. 
262 « Die Sym-pathie im Sinne des existenziellen Mit-leidens ist es, die auch dabei eine Mitteilung ermoglicht 
und verwirklicht, indem sich die Distanz der Zeit suspendiert und jeder spezifischen Situation das leidende 
Pathos als  „gleichzeitig“ einpflanzt. Eben auf dieser existenziellen Sympathie ruht Hamanns hermeneutischer 
Standpunkt. ». Cf. GAJEK B., op. cit., p. 34. 



83 
 

Kant et Berens : «…wird der Affect der Freundschaft Ihnen, meine Herren, in diesen Blättern 

vielleicht ein microskopisch Wäldchen entdecken.» (N II, 61)263 

Le penseur allemand ajoute dans sa caractérisation de Socrate : « Die Unwissenheit 

des Sokrates war Empfindung. Zwischen Empfindung aber und einen Lehrsatz ist ein 

grösserer Unterscheid als zwischen einem lebenden Thier und anatomischen Gerippe 

desselben.» (N II, 72). Nous reconnaissons ici le langage de la philosophie sceptique. Il s’agit 

des principes de la position sceptique face à la raison à partir desquels Hamann cherche à 

démasquer les philosophes. Il veut en effet une « confession » des rationalistes : « to admit 

that the grounds to their assured self-confidence were neither so evident nor so reasonable as 

men had been led to believe. He sought to elicit this confession by maintaining that the 

confidence of his age in reason was a matter of belief rather than of rational judgment. »264   

Dans une de ses lettres les plus connues et les plus citées, Hamann a écrit que lorsque 

qu’il a pensé la composition des Sokratischen Denkwurdigkeit,  « er war von Hume voll. »265 

La relation des principes de Hume avec la position de Hamann est encore l’objet d’un débat 

vivant.266 Pour quelques-uns, Hamann n’a pas compris les intentions de la philosophie de 

Hume,267 pour quelques autres, le penseur allemand a « transformé » ou il s’est « approprié 

» les idées du philosophe pour sa critique de la philosophie rationaliste.268 Mais aussi, on 

peut dire que Hamann a réalisé une parodie de la philosophie de Hume dans son écrit.269 

Nous dirons qu’il opère de nouveau une « metashematismus » des principes du philosophe 

écossais. 

                                                           
263 Avec cette expression Hamann fait référence aux découvertes d’Antoni van Leeuwenhoek (1683-1724). Il a 
observé au microscope des bactéries, les globules rouges. À la suite du commentateur des Sokratichen, Hamann 
a été toujours intéressé par les découvertes scientifiques. Cf. BLANKE F., op. cit., p. 73. 
264 SWAIN Charles W., «Hamann and the Philosophy of David Hume», Journal of the History of Philosophy, 
5.4 (1967), 343–51. Ici p. 343. 
265 Lettre adressée à F.H. Jacobi Avril 1787. Cf. HAMANN J.G., Brife, VII, p.167. 
266 La dernière étudie dédiée à la relation Hamann- Hume, est celle de Thomas Brosse publiée en 2006 en 2 
tomes.  
267 BERLIN Isaiah, The Roots of Romanticism, Princeton, Princeton, University Press, 2013, p. 24.  
SANSONETTI Giuliano, «For a history of effects: Hume and German anti-rationalism» in I Castelli di Yale, 
XI, (2011). 61-69. 
268 GRAUBNER Hans, «Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s Reception» of Hume, 
Hume Studies, 15.2 (1989), 377–85. BROSE T., op. cit., p. 334. 
269 REDMOND M., «The Hamann–Hume Connection», Religious Studies, 23.01 (1987), 95–107. 



84 
 

Malgré les diverses conclusions concernant l’interprétation du penseur allemand, les 

commentateurs s’accordent sur un point: avec le scepticisme de Hume, Hamann essaie de 

mettre en lumière la relation de la foi avec la raison en termes philosophiques.270 Ainsi, la 

figure de Socrate est l’incarnation de la croyance, laquelle est née de la « sensibilité », une 

« sincere and humble intuitive certainty. »271 En effet, Hume lie le « feeling » à la croyance. 

Dans une de ses multiples caractérisations sur la notion de « belief », il la définit comme 

« this feeling is characterized as superior force, vivacity, solidity, and so on. »272 A partir de 

cette définition, Hamann accorde à la sensibilité (« Empfindung ») un statut épistémologique. 

De cette manière, l’ignorance de Socrate obtient un contenu positif, elle n’est pas seulement 

une sensation ou perception de quelque objet, mais « Sinnlichkeit ». Il y a une différence 

entre un animal vivant et le squelette de celui-ci, c’est-à-dire, entre la perception des « images 

» ou la parole incarnée (l’ignorance de Socrate comme préfigure de la croyance chrétienne) 

et les concepts abstracts.273 La sensibilité, d’une part, révèle l’expérience de l’individualité 

et, d’autre part, la particularité de cette « connaissance », qui prend un statut de certitude étant 

donné que, comme l’affirme Hume, il n’y a pas de connaissance à partir de la raison ou des 

concepts abstracts.274 Avec cette notion, le penseur allemand insiste sur l’immédiateté de la 

perception ou sensation, et du sentiment. Jørgensen remarque avec raison, que ce terme 

(Empfindung) « nicht mehr wie die ältere Forchung im irrationalistischen Sinn zu verstehen 

ist, Hamman will hier nicht das Gefühlsmäßige, sondern die unmittelbare, unreflektierte 

Wahrnehmung oder Erfahrung eines Zustandes ausdrücken. »275 Comme nous l’avons 

                                                           
270 « By breaking down this confidence in reason as an infallible guide to truth, Hume, Hamann believed, had 
opened the door to faith, the proper foundation for religious belief and practice. Effectively, Hume’s skepticism 
provided the religious believer an extraordinary opportunity: no longer under the yoke of a reason ill-fitted for 
investigating the religious domain, faith could present God and reality in all their fullness. » Ibidem. Ici p.99. 
271 SWAIN Charles W., op. cit., p.345.  
272 HUME David, An Enquiry Concerning Human Understanding, Part II, Section 4. 
273 « Sokrates Unwissenheit ist nicht leer, sonder gefüllt; sie ist Empfindung. Damit wende sich Hamann gegen 
das Primat begrifflich discursiven Denkens. Das Bejahung empfindsamen Unwissens korrespondiert die 
Negation rationalistischer Erkenntnistheorie.» BROSE T., op. cit., II p.406. 
274 « Reason can never satisfy us that the existence of any one object does ever imply that of another; so that 
when we pass from the impression of one to the idea or belief of another, we are not determin’d by reason, but 
by custom or a principle of association. But belief is somewhat more than a simple idea. » HUME D., A Treatise 
of Human Natur, ed. Selby Bigge, Oxford New York, Oxford University Press, 173, p. 56. Cf. PISKE Irmgard, 
Offenbarung, Sprache, Vernunft. Zur Auseinandersetzung Hamanns mit Kant, Frankfurt am Main, Peter Lang, 
1989, p.156. 
275. Le mot « Empfindung » chez Hamann englobe: la perception, la  sensation et l’émotion. JØRGENSEN 
Sven Aage (Hrgs.) Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten: Aesthetica in nuce, op.cit., p.48. 
KRACHT T., op. cit., p.208. 



85 
 

souligné, l’ignorance de Socrate n’est pas le résultat négatif d’un processus de connaissance 

de soi, non plus une élaboration à partir de ses dialogues avec les « savants » de son temps 

ou les sophistes.276 Elle se réfère plutôt à un agir, à l’action ; la croyance ainsi conçue est une 

forme de vie qui ne peut être dissociée de la « gnosis Théou ». En ce sens, la croyance de 

Socrate est la préfiguration du message venu de Dieu, un message qui doit être transmis sous 

forme vivante, i.e. à travers la transmission de cette « prophétie » aux autres. 

Mais aussi, pour notre auteur, la croyance est le seul principe pour accéder et saisir la 

réalité et, finalement comprendre le « plus grand paradoxe », i.e. la condescendance ou 

incarnation. Ainsi, Hamann concentre le principe de sa pensée dans un passage qui regroupe 

tous les éléments qu’il avait développés depuis ses Méditations, mais il les revêt d’un langage 

philosophique 

Unser eigen Daseyn und die Existentz aller Dinge ausser uns muß geglaubt und kann auf 

keine andere Art ausgemacht werden. Was ist gewisser als des Menschen Ende, und von 

welcher Wahrheit gibt es eine allgemeinere und bewährtere Erkenntnis?. [...] Es gibt 

Beweise von Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den 

Wahrheiten selbst machen kann; ja man kann den Beweiß eines Satzes glauben ohne dem 

Satz selbst Beifall zu geben.(N II, 74) 

 

La croyance, insiste Hamann, est née de la « ganze Existenz » il exprime ce principe 

épistémologique de sa pensée avec un autre paradoxe: croyance est certitude.277 Les 

démonstrations de l’entendement ou la raison n’ont pas la « force » et la « vivacité », elles 

restent donc dans la « lettre morte ». Hamann opère ici un autre « metaschematismus », il 

reprend en fait un principe essentiel de saint Paul : la Loi comme la Lettre morte et la Foi 

                                                           
276 KELLY Dean J., « Metachematizing Socrates: Hamann, Kierkergaard, and Kant on the Value of the 
Enlightenment », in Hamann and The Tradition, op.cit., p. 79-92: 
277 « Hamann vergleicht die Gewissheit dieser Empfindung mit der des Todes: „Was ist gewisser als des 
Menschen Ende?“ Unwissenheit ist demnach keineswegs der Nullpunkt, der nur eine blosse Leere bedeutet, 
sondern sie ist ein pragnantes Nichts, wodurch alles bestimmt und geordnet wird, wie das Leben erst vom Tod 
her seinen vollen Sinn erhalt. In diesem Zusammenhang deutet Hamann selbst an, dass die Unwissenheit mit 
dem Glauben gleichen Ursprungs sei. Die Unwissenheit ist bei Sokrates als Erkenntnis seines Selbsts als Nichts 
tief ins Dasein eingesenkt und deutet mithin auf das Positive, welches ausseren Ursprungs ist. » GAJEK B., op. 
cit., p.37. Metzke aussi estime que le résultat de cette ignorance est une nouvelle relation avec la réalité, «ein 
neues Seinsverhältnis des Menschen zur Wirklichkeit nötig sei. » METZKE E., Hamanns Stellung, in der 
Philosophie des Jahrhunderts, p.69.  



86 
 

comme l’Esprit vivant. La raison est ainsi, pour Hamann, la Lettre morte, la croyance est 

l’esprit vivant : 

Hamnns Schlüsselgedanke: Die Analogie von Gesetz (im paulinische Sinn) und Vernunft 

(im Sinn des Aufklärungsdenken der Zeit) ist provoziert in der Situation der 

Auseinandersetzungen mit der skeptischen Kritik Humes und suche sie gleichsam zu Ende 

zu denken, an Ridikalität zu überbieten.278  

 

Hamann aurait été d’accord avec les remarques que Blumenberg fait au sujet de la 

notion de « belief » de Hume. Le philosophe sceptique, en affirmant que la croyance est une 

sensation qui s’impose avec « force » et « vivacité », emploie un langage d’origine religieuse. 

Ces images font référence à la métaphore de la vérité comme lumière, à l’idée selon laquelle 

la vérité a une qualité énergétique, la vérité a un pouvoir car elle s’impose par sa force, cette 

énergie a sa source dans la lumière de Dieu, le Père de la lumière, selon Jean 1.4. Hume, en 

accord avec Blumenberg, non seulement naturalise la croyance, mais il la pervertit quand le 

philosophe affirme que la « superior force » des impressions ou représentations qui 

s’imposent est le critère discriminatoire « destiné à faire la distinction entre les idées vraies 

et les idées fausses. […] Ici ce n’est plus la vérité qui a un pouvoir, mais ce qui exerce un 

pouvoir sur nous, nous le légitimons dans la théorie comme étant le vrai. »279  

Le problème que trouve Hamann c’est le fait que les démonstrations de la raison ne 

possèdent pas l’ « énergie » de la croyance, elles restent dans une perspective intellectuelle 

de l’homme, tandis que la croyance exige la « ganze Existenz ».280 De ce point de vue, comme 

Swain l’argumente, Hamann ne refuse pas la raison par elle-même. Il ne pense pas à un rejet 

                                                           
278 BÜSCHEL E., op. cit., p.406. C’est en Rom. 2 17-20, où Paul s’adresse aux Docteurs de la Loi. Selon 
Hugedé, le contexte des expressions de Paul est le thème de la connaissance de Dieu «C’est pourquoi les Juifs 
étant instruits par la loi, on beau se vanter d’avoir la connaissance : celle-ci est nulle, s’ils transgressent les 
commandements. Ainsi en est-il des docteurs hypocrites: déclarant connaître Dieu, ils le renient par leur 
mauvais conduite.» HUGEDÉ N., op.cit., p.161. 
279 BLUMENBERG Hans, Paradigmes pour une métaphorologie, trad. par Dedier Gammelin, Paris, Librairie 
Philosophique J. Vrin, 2006, p.20.  
280 Metzke affirme que la notion de sensation prend ici le sens d’ « existentielle Haltung ».Cf. METZKE M., 
op.cit., p.68.  



87 
 

de cette disposition en ce qui concerne la recherche de la vérité de la connaissance.281 Dans 

son écrit, il refuse l’explication de Hume sur l’origine de la croyance. Comme on le sait, dans 

le Treatise, le philosophe sceptique considère que l’imagination a un rôle déterminant, elle 

est le fondement de la croyance en ce qui concerne les relations causales et à travers des 

principes d’association, il présente la croyance comme un « act of the mind ».282 Par contre, 

Hamann envisage toujours la croyance en relation avec la « force » et la « vivacité » des 

sensations, de l’écoute et de la parole comme il l’établit dans ses Londoner Schriften : 

Nicht nur das ganze Waarhaus der Vernunft sondern selbs die Schatzkammer des Glaubes 

beruhen auf diesem Stock (les 5 sens). Unsere Vernunft ist jedem blinden thebanischen 

Wahrsager Tiresias ähnlich, dema seine Tochter Manto den Flug der Vögel beschrieb; er 

proprezeyte aus ihren Nachrichten. Der Glaube, sag der Apostol, kommt durch Gehört, 

durch Gehörs des Wortes. Röm.10.17. Geht, und sagt Johannes wieder, was ihr hört und 

sehet. Matth.11.4. (N I, 304)283 

La perspective hamannienne sur la croyance et la raison s’inspire de la vision de 

Luther. Le réformateur considère ces deux dispositions humaines comme un don divin, la 

raison n’est pas cette qualité qui définit l’homme, elle n’est pas non plus un privilège de 

l’homme. La foi est aussi un don, parallèlement, Hamann estime la raison et la croyance 

comme Luther, mais l’auteur de Sokratische Denkwürdigkeiten affirme que toutes les deux 

peuvent conduire à l’erreur, tout comme l’imagination, si on les prend comme une 

construction proprement humaine, comme un « act of mind » où elles acquièrent une 

légitimation théorétique.284 Il récupère donc la critique que Luther avait déjà réalisée de la 

théologie qui s’appuie sur les concepts de la métaphysique d’Aristote. Dieu est pour les 

théologiens et philosophes (« ens perfectissimum ») ou (« prima causa »), mais toute sa 

                                                           
281 « Hamann never argues that one must abandon reason for faith as a criterion of knowledge. Rather, he 
understands faith as a concrete and natural response of the total person under the conditions of truly human 
life.» SWAIN Charles W., op. cit., p.349.  
282 GRAUBNER H., « Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s Reception of Hume », 
Hume Studies, 15.2 (1989), p.380. Ainsi, la croyance a perdue « Unmittelbarkeit », « Ganzheit », 
« Ursprünglichkeit », qui sont pour Hamann les éléments que constituent la compréhension de la réalité, et la 
réalité elle-même. Cf. METZKE E., op.cit.,p.204. 
283 « Die Intention der Empfindung ist keine andere, als Gottes Wort zu hören ». Cf. STRÄSSLE U., op.cit. 
p.88. Voir encore GRAUBNER H., op.cit., p.381. 
284 Ibid, p.279. LÜPKE von Johannes, « Metahysics and Metacritique: Hamann´s Undestanding of the Word of 
God in the Tradition of Lutheran Theology «, in Johann Georg Hamann and Tradition, op. cit., p.177. 



88 
 

puissance reste dans les concepts abstraits ou « mots vides » comme l’exprime Hamann.285 

Dans une lettre adressée à Jacobi, Hamann estime: « Die Leute reden von Vernunft als wenn 

sie eine wirkliche Wesen wäre, und vom liebe Gotte als, wenn selbiger nichts als ein Begriff 

wäre. » Lorsque Hamann affermit la relation foi et sensation, il fait de la révélation comme 

abaissement le principe de la connaissance de Dieu, elle est seulement possible à travers la 

« Kraft des Glaubes », qui dépend de l’ « Einfühlen » et l’« humilité des cœurs ». Hamann 

propose ainsi que la croyance aurait le même statut que l’entendement, elle peut prendre la 

forme d’une « Lehre », non dans le sens abstrait et « objectif », mais son contenu est la 

croyance comme « actio », « nicht der Glaube der Lippen—sondern das Werk des Glaubes 

und die Arbeit der Liebe. » (N I, 307) La croyance prend en conséquence chez Hamann une 

dimension pratique, une sorte d’engagement avec la parole vivante. Ici, se trouve la source 

de la perspective philologique de notre auteur, il la définit comme « Philologie crucis », où 

l’amour du logos (incarné) « ein Liebhaber des lebendige Wort ») est son principe recteur.286 

Cette perspective philologique est le point nodal de la réception du penseur allemand de 

l’héritage de Luther. A la suite de Lüpke, « Both Hamann and Luther are indeed theologians 

of the cross. They challenge the wisdom of the world with the “foolishness of the cross”. The 

cross is literary crucial for their theological thinking, because it establish the true relationship 

between God and Man. The cross is the place where even reason is judged and ordered. »287 

Dans le contexte de la théologie, notre auteur, tout comme Luther, essaie de 

comprendre la relation entre la foi et la raison à partir de la « light of the word of God »288 

Autrement dit, la raison n’est pas « ens rationis » ou « ratio essendi », mais une « ratio 

cognoscend. »289 Comme Hamann réalise l’analogie entre la loi et la raison, il peut dire 

                                                           

285
 Pour Hamann, la raison, la croyance, sont «wie jedes allegemeine Wort. Ein allegemeine Wort ist ein 

leerer Schlauch » Lettre à Jacobi.Cf. HAMANN J.G. Briefwechsel VII, p.34-37. Stünkel fait par ailleurs 
ressortir que Hamann propose, avec sa critique des concepts philosophiques: «Eine Phänomenologie des 
philosophischen Begriffs. Für ihn sind die Begriffe nicht die goldenen Kälber der Philosophie, die anbetend 
umtanzt werden. Sie sind Verhältnisse und nichts Absolutes. Sie sind nicht vom Himmel gefallen, sondern durch 
und durch irdische Machenschaften. Der philosophische Begriff ist ein Weiser, eineAnzeige.» STÜNKEL Knut 
Martin, « Ästhetische Geologie. Die Frage nach der Wahrheit bei Johann Georg Hamann «, in Neue Zeitschrift 
für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, Vol.49, 2 (2007), 156-182. Ici p.157. 
286 HOFFMANN V., op.cit., p.25.  
287 LÜPKE v J., op.cit., p.179. Le commentateur fait référence à Paul 1 Cor. 8. « Car la prédication de la croix 
est une folie pour ceux qui périssent; mais pour nous qui sommes sauvés elle est une puissance de Dieu ». 
288 Ibid., p. 178. 
289 LIEBRUCKS B., op. cit., p. 387. 



89 
 

comme saint Paul, que la raison comme la loi « can be corrupted and become instrument or 

self glorification ».290 Or, l’idée de la connaissance de Dieu par la « Loi », a conduit les 

« docteurs de la loi » à croire qu’ils peuvent seulement guider les autres.291 

En proposant la « Philologie crucis » comme principe de sa pensée théologique et 

philosophique, Hamann réunit ainsi dans la figure de Socrate tous les éléments de son écrit. 

Un des traits qui finalement rapproche le philosophe grec avec le Christ, c’est le fait que tous 

les deux ne sont pas des écrivains, mais avec leurs « prédications » et « prophéties », ils 

témoignent d’une théologie de la parole, au contraire de la théologie rationaliste ou naturelle 

des philosophes qui contestent la révélation. On peut caractériser la théologie de la parole 

comme Paul l’a fait, à savoir, « un engagement de l’homme tout entier à l’égard du message 

religieux, de ses obligations comme de ses enseignements. C’est une conversion, un 

engagement. »292 De fait, comme le souligne Büchsel, « Hamann versteht  seine Situation 

analog zur Missionssituation, in der Paulus gesprochen hat. »293 

 

En termes herméneutiques, nous dirons, avec Ricœur, que Hamann pose la discussion 

sur la connaissance en termes de « la Parole et l’Écriture ». Le philosophe français 

questionne : « Jésus n’a-t-il pas été, comme Socrate, un prédicateur et non un écrivain ? Le 

christianisme primitif n’avait pas vu en Lui la parole faite chair ? C’est ainsi que la théologie 

chrétienne s’appelle volontiers -théologie de la parole-, unissant sous ce vocable l’origine de 

sa foi, l’objet de sa foi, l’expression de sa foi, tous ses aspects de la parole devenant un unique 

Wort-Geschehen. »294 

Finalement, en ce qui concerne l’imagination, selon le penseur allemand, elle n’est 

pas cette disposition qui voyage dans l’univers ou celle qui, avec ses « ailes » atteint des 

réalités surnaturelles. Malgré les pouvoirs que les philosophes lui accordent de manière 

ambivalente, il estime: « Die Einbildungskraft, wäre sie ein Sonnenpferd und hätte Flügel der 

                                                           
290 LÜPKE v J., op. cit., p. 181. 
291 HUGEDÉ N., p. 161. 
292 HUGEDÉ N., Commentaire de l’Epître aux Colossiens, Genève, Editions Labor et Fides, 1968, p. 35. 
293 BÜCHSEL E., op. cit., p. 407. 
294 RICŒUR Paul, Cinq études herméneutiques : textes publiés aux Éditions Labor et Fides entre 1975 et 
1991, Genève, Labor et Fides, 2013, p.101. 



90 
 

Morgenröthe, kann also keine Schöpferinn des Glaubens seyn.» (N II, 74).295 Ainsi, Hamann 

réalise ici une critique de la raison de manière indirecte en affirmant que l’imagination et ses 

fictions ne sont pas la source de la croyance. Il se dresse en conséquence contre les 

philosophes et poètes ; leurs productions sont, selon notre auteur, des fictions d’une 

disposition arbitraire et subjective comme les concepts abstraits de la raison. Hume lui-

même, désigne les notions métaphysiques comme des fictions.296 En définitive, on trouve en 

ces lignes des Socratischen une allusion négative à la notion « künstetlerische Phantasie», 

responsable du « Witz ». Hamann avait comparé la raison et le Witz dans la lettre à Kant déjà 

citée: « Die Lügen ist die Muttersprache unserer Vernunft und Witz. »297  

La Bible, par contre, considérée comme une œuvre du Poète-Dieu, est l’expression 

de l’imagination au premier chef, comme le penseur allemand le soutient dans Biblische 

Betrachtungen :  

Die Einbildungskraft der Dichter hat einen Faden, der dem gemeinen Augen unsichtbar 

ist und den Kennern ein Meisterstück zu seyn scheint. Alle verborgene Kunst ist by ihrer 

Natur. Die heilige Schrift ist in diesem Stück das gröste Munster und der feinste Probestein 

aller Menschliche Kritik. (N I, 261) 

De la relation étroite qui associe le langage imagé de la Bible avec son Auteur ou 

l’imagination du Poète, nous pourrions affirmer que Hamann inaugure une perspective sur 

l’imagination qui s’éloigne des disputes des philosophes et critiques littéraires de son temps. 

L’approche herméneutique de l’imagination, d’une part, et le langage métaphorique de la 

Bible, d’autre part, constituent les éléments qui rapprochent Hamann des questions de 

l’herméneutique et des théories littéraires les plus récentes. Dans son petit écrit La Bible et 

l’imagination, Paul Ricœur met en cause une autre notion d’imagination, celle qui pose ses 

propres règles d’invention, et qui aurait aussi le pouvoir de donner forme à l’expérience 

humaine ou le pouvoir de « décrire la réalité ». Avec ces principes, le philosophe français 

propose le terme Fiction, lequel prend une couleur particulière, et qui s’oppose à celui des 

                                                           
295 Sans doute s’adresse-t-il à Hume et Shaftesbury. Hume écrit dans le Treatise: Let us chace our imagination 
to the heavens, or to the most limits of the universe; we never really advance a step beyond ourselves, nor can 
conceive any kind of existence, but those perceptions, which have appear’d in that narrow compass. This is the 
universe of the imagination, nor have we any idea but what is there produc’d  (THN, 42) GRAUBNER H., op. 
cit., 383. 
296 STREMINGER G., op. cit., p. 94. KRACHT T., op. cit., 54-60. METZKE E., op. cit., p. 203. 
297 HAMANN J.G. Briefwechsel I, p. 377.  



91 
 

philosophes.298 On remarque nettement que la conception d’imagination avancée par 

Hamann prend aussi un caractère unique, elle est toujours liée au langage de la poésie, lequel 

a un ordre ou « Faden », un fil conducteur.  

L’imagination c’est une manière de créer dans laquelle le langage imagé est dirigé 

vers les passions. Ainsi, nous nous approchons d’un des problèmes les plus débattus du 

XVIIIème siècle : la question de la métaphore ou du langage figuré et de sa relation avec 

l’imagination et la connaissance. Nous reprenons les mots de Hamann déjà cités; le penseur 

argumente : 

Was man glaubt, hat daher nicht nöthig bewiesen zu werden, und ein Satz kann noch so 

unumstößlich bewiesen seyn, ohne deswegen geglaubt zu werden. Es giebt Beweise von 

Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den Wahrheiten selbst 

machen kann; ja man kann den Beweiß eines Satzes glauben ohne dem Satz selbst Beifall 

zu geben. (N II, 74) 

 

 Il est permis de penser que Hamann pose ici la question du langage imagé et toutes 

les questions qui sont attachées à la discussion sur l’imagination dans la pensée 

philosophique. Lorsqu’il cite un passage du Gorgias : « Veux-tu qu'en conséquence nous 

mettions deux espèces de persuasion, dont l'une produit la croyance sans la science, et 

l'autre la science (454 e) », Hamann fait allusion à la question du langage imagé en termes 

de rhétorique et à la relation entre la vérité et la persuasion. Les penseurs modernes, au 

premier rang desquels Descartes, ont exprimé leur méfiance vis-à-vis du langage figuratif 

et de la rhétorique dans le discours philosophique. Chez les philosophes qui défendent la 

clarté et la distinction des concepts pour atteindre la connaissance vraie, la rhétorique était 

un danger pour arriver à l’établissement de la vérité.299 Pour bon nombre de philosophes 

modernes, la rhétorique « est l’art de persuader sans raison, l’art de ne parler à l’esprit que 

par l’imagination, et de graver dans le cerveau de profondes traces de moindres objets. »300 

En réalité, on assiste à « la mort de la rhétorique », la pensée moderne apparaît en effet 

                                                           
298 RICOEUR Paul, « La Bible et l’imagination », in Revue de Histoire et de Philosophie Religieuse, n. 4 (1982). 
299 GRASSI E., op.cit., p.26. 
300 RICKEN Ulrich, « Le Problème de La Métaphore et La Controverse sur l’imagination à l’Âge Classique » in, 
Recherches sur La Philosophie et Le Langage, 9, (1988), 120–137. 



92 
 

comme opposée à la rhétorique.301 De plus, Descartes a inauguré l’opposition entre 

l’imagination et la raison, l’imagination produit des « signes » arbitraires nés de son 

attachement au corps.302 

 

En revanche, selon la dernière citation des Socratischen Denkwürdgkeite, la 

persuasion à travers le langage imagé qui fait appel aux passions est nécessaire pour 

l’approbation ou l’acceptation d’une « proposition ». Hamann établit la relation entre la 

croyance et la vérité ; si on veut persuader ou croire la vérité d’une proposition, il est 

nécessaire d’utiliser le langage imagé pour la rendre sensible et vivace.303 Nous 

développerons le thème de la rhétorique d’une manière plus détaillée dans la troisième partie 

de cette recherche. Nous nous limitons ici à souligner la critique de la connaissance que notre 

auteur réalise dans son écrit. 

 

Plusieurs passages de l’ouvrage témoignent que le penseur allemand insiste sur une 

perspective de la connaissance qui considère l’homme tout entier, en une unité  « sensa 

mentis animi ». Cette unité de l’homme révèle la filiation des idées avec la vision 

anthropologique de la pensée hébraïque qui se trouve dans la Bible, où se présente l’homme 

constitué de ces trois éléments dans un ensemble harmonieux et « bien coordonné. »304 Chez 

Hamann, la dimension sexuelle de l’homme joue assurément un rôle déterminant.305 La 

connaissance à travers les concepts et les abstractions est, selon Hamann, une « castration » 

des puissances créatrices de l’homme. Elle nie le principe essentiel : la création de l’homme 

« à l’image de Dieu », il est à la fois un être créé et un être créateur. Mais aussi, en accord 

                                                           
301 BLUMENBERG H., op.cit., p. 8-10, GRASSI E., p.35-7.HOBBS Catherine, Rhetoric on the margins of 
modernity: Vico, Condillac, Monboddo, E.U., Southern Illinois, University Press, 2002, p.5. 
302 RICKEN U., op.cit., p. 121.  
303 Dans la rhétorique antique, l’imagination et ses productions procurent l enargeia nécessaire pour l’évidence. 
Cf. BOMPAIRE Jacques, « Questions de Rhétorique, 1 : Image, métaphore, imagination dans la théorie 
littéraire grecque ». In: Bulletin de l'Association Guillaume Budé : Lettres d'humanité, N.36, (1977).355-359. 
304 Contrairement à saint Paul qui présente une vision de l’homme constitué d’une nature dualiste toujours en 
lutte. Cette vision est le résultat de l’influence de la pensée philosophique et religieuse grecque où se trouve 
l’origine d’un tel dualisme. Cf. HUGEDE Norbert, Saint Paul et la culture grecque, Genève, Suisse, France: 
Éd. Labor et Fides, 1966, p.117. 
305 O’FLAHERTY James C. « The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische Denkwürdigkeiten” and 
Nietzsche’s “Die Geburt Der Tragödie” », Monatshefte, 64.4 (1972), 334–48. ALEXANDER W. M., « Sex in 
the Philosophy of Hamann », Journal of the American Academy of Religion, 37.4 (1969), 331–340 



93 
 

avec la perspective de la réalité comme Révélation, la négation du corps et des passions par 

les philosophes est également une négation du principe du devenir Dieu -Logos en homme, 

la révélation par la « chair », selon Jean 1.14.  

Avec la figure de Socrate, Hamann reprend son principe épistémologique: l’unité de 

l’homme. En parlant de l’amitié de Socrate avec Alcibiade, il juge: 

Man kann keine lebhafte Freundschaft ohne Sinnlichkeit fühlen, und eine metaphysische 

Liebe sündigt vielleicht gröber am Nervensaft, als eine thierische an Fleisch und Blut. 

Sokrates hat also ohne Zweifel für seine Lust an einer Harmonie der äusserlichen und 

innerlichen Schönheit, in sich selbst leiden und streiten müssen. (N II, 68) 

 C’est dans Aesthetica in nuce qu’ Hamann réalisera explicitement une critique de la 

morale stoïcienne des philosophes. Lorsque les philosophes s’opposent à la révélation, ils 

prennent Dieu comme objet de spéculation métaphysique, et la recherche de sa puissance, sa 

beauté et sa bonté dans la nature est une idéalisation à partir de la raison.306 En outre, Hamann 

partage avec saint Paul l’idée selon laquelle la recherche de la « sagesse pour elle-même, 

comme un but, est un signe d’une grande vanité. »307 Dans les deux passages cités des 

Sokratischen, on remarque la critique des rationalistes, la négation de l’expérience et des 

sens. Hamann avait établi depuis ses Londoner Schriften, le principe de sa position 

philosophique, qu’il formule de manière sentencieuse avec le langage des sensualistes : 

« Nichts ist also in unserem Verstande ohne vorher in unserern Sinnen gewesen zu seyn » (N 

III, 39). Comme le soutiennent les commentateurs, « Hamann a été toujours ouvert à 

l’empirisme et au sensualisme », ainsi il assume, avec Hume, la priorité de la réalité 

empirique face aux principes de la raison. Toutefois, sa critique des abstractions a une 

motivation religieuse ; comme nous l’avons souligné, les sens et l’expérience sont les 

éléments nécessaires pour la relation entre l’homme et Dieu. En ce sens, Graubner caractérise 

l’empirisme de Hamann comme un « theological empiricism ».308 Pour Hamann, la 

                                                           
306 « Reason idealizes this divine being as reflected and deduce from appearances of nature. (…) Within this 
characterization of the perception of God achieved by metaphysics. Hamann´s irony is clearly heard. Is this 
concept of God perhaps nothing but a projection, an ideal of reason who from own desires? » LÜPKE v J., 
op.cit., p.177 
307 HUGEDÉ Norbert, Saint Paul et la culture grecque Genève, Suisse, France: Éd. Labor et Fides, 1966, 
p.72. LÜPKE v J., op.cit., p.178. 
308 GRAUBNER H., op.cit., p.381. Swain fait remarquer « Hamann translates Hume's "belief" by the German 

Glaube. Thus, in what seems almost a rhetorical coup d’état he appropriates Hume's philosophical 



94 
 

connaissance de la réalité, i.e. de la révélation comme abaissement et dépouillement de Dieu, 

n’est pas possible à travers des démonstrations de la raison. La notion de connaissance se 

précise ainsi : « für ihn Erkennen ist nicht mehr Erklärung, Berechnen, sondern Vernehmen, 

Hören und Lesen. »309  

Le « penseur socratique », comme Hamann se nomme lui-même, revient toujours à 

ses postulats établis et, dans Sokratischen, il les réunit avec son point de départ empiriste: La 

nature et l’histoire comme un discours de Dieu, l’idée d’unité de la réalité dans l’image et 

l’invisibilité de Dieu : « Wie die Natur uns gegeben, unsere Augen zu öfnen; so die 

Geschichte, unsere Ohren. Einen Körper und eine Begebenheit bis auf ihre ersten Elementen 

zergliedern, heißt, Gottes unsichbares Wesen, seine ewige Kraft und Gottheit ertrappen 

wollen. » (N II, 64). Hamann réécrit ici un autre passage de saint Paul.310 Il fait allusion à la 

méthode analytique et il exprime ironiquement son désaccord avec l’intention d’introduire 

cette méthode, à la suite de la physique newtonienne, dans l’étude de la nature et l’histoire. 

Il consacre toute l’introduction de son écrit à réaliser une description de l’approche de 

l’histoire par les philosophes et historiens des lumières, évoquant en particulier Buffon et 

Montesquieu. 

 

L’observation, l’analyse et la synthèse des éléments d’un tout pour trouver l’ 

« essence » ou les lois de la nature et des facta historiques, c’est la réponse des penseurs 

français contre l’idée d’une forme de connaissance unique fournie par Descartes dans son 

idéal de cognitio mathematica.311 Mais leur prétention est, selon Hamann, une autre manière 

de rendre « intelligible » à la raison humaine le « pouvoir » de Dieu. L’invisibilité est ici 

                                                           

understanding of belief to explicate the Pauline-Lutheran idea of "faith," since the German Glaube nicely 
includes both these meanings. » SWAIN W Ch., op. cit., p. 348. 
309 METZKE E., op. cit., p.368. 
310 Cette fois de 1 Rom. 2O « En effet, les perfections invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité, 
se voient comme à l’œil nu, depuis la création du monde, quand on les considère dans ses ouvrages. Ils sont 
donc inexcusables : » : Cf. BLANKE F., op.cit., p.96. 
311 « Les grands systèmes du  XVIIe  siècle inspirèrent aux hommes des Lumières, soucieux d’efficacité, d’utilité 
et de pragmatisme, une grande méfiance. À leurs jeux, l’expérience constitue le fondement d’une connaissance 
qui devait contribuer à améliorer la condition humaine. Dans cette conception nouvelle du savoir, l’histoire –
définie comme trésor d’expériences passés qui, bien analysées, pouvait aider à comprendre le présent et à mieux 
maîtriser le cours futur des évènements- occupait une place privilégiée… » Cf. GRELL Chantal, L’histoire 
entre érudition et philosophie: étude sur la connaissance historique à l’âge des Lumières, Paris, France: Presses 
universitaires de France, 1993, p.27. 



95 
 

contre toute analyse, on ne peut pas décomposer ce qui est invisible. Suivant le principe 

d’unité de l’image, elle n’est pas compréhensible à travers l’analyse. La nature et l’histoire, 

qui sont aussi un discours de Dieu-Poète, appartiennent à la « bildhafte Anrede Gottes » et 

c’est proprement ce que l’homme peut « connaître » par le sens de la vue et l’écoute.312 Dans 

ce contexte, la notion d’analogie prend une importance fondamentale, car elle indique le 

changement vers une démarche herméneutique, la nature et l’histoire sont des « livres », notre 

auteur écrit « ein versiegelt Buch, ein verdecktes Zeugnis, ein Räthsel »  et comme tels, ils « 

können nur von einem Glaubenden verstanden werden. » (N. II, 65) 313  

De quelle manière Hamann se sert-il de l’image (Bild) pour étayer sa notion de 

connaissance ? Dans son écrit, il prend deux images, une statue, qui représente l’approche 

des historiens de son temps et le mythe de Pygmalion. Dans l’introduction, il réalise aussi 

une remarque ironique sur la forme d’écriture de l’histoire de la philosophie.314 

Der Geschichte der Philosophie ist es wie der Bildsäule des französischen Staatsministers 

ergangen. Ein großer Künstler zeigte seinen Meissel daran; ein Monach, der Name eines 

ganzen Jahrhunderts, gab die Unkosten zum Denkmal und bewunderte das Geschöpf 

seines Unterthanen.(N II, 62)315 

La cognitio historica est au cœur des inquiétudes de la philosophie des lumières, les 

philosophes ont commencé à écrire l’histoire. Leur intention était de réaliser une critique des 

humanistes et de l’érudition, ils voulaient mettre en cause une nouvelle idée du savoir et, 

pour la première fois, ils introduisent le principe du progrès de l’humanité. Hamann considère 

que cette intention est analogue à la « création des idoles » i.e. un mot vide, dans ce cas il 

s’agit de la notion « progresse ». Ici image comme statue signifie : « lebloses Bild wie der 

Götze » ou « ein Denkmal ist ja auch jede Schrift über Leben und Denken toter 

Philosophien!.316 Il oppose à cette statue, une histoire mythologique, le mythe de 

Pygmalion: «  Sollte unsere Historie Mythologie werden; so wird diese Umarmung eines 

                                                           
312 METZKE E. op. cit., p. 369. STRÄSSLE U., op.cit., p.85-90. 
313 SCHNUR H., op.cit., p.64. STRÄSSLE U., op.cit., p.83. 
314 BLANKE F., op.cit.,73-79 STRÄSSLE U., op.cit., p. 81-83. 
315 Hamann fait allusion à la sculpture de Richelieu, réalisée par François Girardon. Cf. BLANKE F., op.cit., 
p.80. 
316 Hamann considère ici la raison comme le principe de la science qui se prend en progresse continu sans le 
questionner, comme une chimère ou idole. Cf.SCHÜTER Hermann, Das Pygmalion-Symbol bei Rousseau, 
Hamann, Schiller: Drei Studien zur Geitesgeschichte der Goethezeit, Zürich, Juris Verlag, 1968, p 51. 
KRACHT T., op. cit., p.31.  



96 
 

leblosen Lehrers, der ohne Eigennutz Wunder der Erfüllung gethan, in ein Mährchen 

verwandelt seyn, das den Reliquien von Pygmalions Leben ähnlich sehen wird. » (N II, 62). 

Dans le contexte de l’introduction, l’image de Pygmalion sert à Hamann pour présenter sa 

propre perspective sur la connaissance historique: « Meine Absicht ist es nicht, ein 

Historiograph des Sokrates zu sein » (N II, 65). Ainsi, le terme (Bild) comme mythe a le sens 

de discours (Rede), langage et de « Sinnbild » pour rendre vivante une image, il faut de la 

sensibilité et l’amour comme principe érotique.317  

Hamann opère ici une autre relation typologique ou analogique : il fait de Socrate une 

préfigure de la croyance chrétienne et Hamann lui-même se présente comme un croyant des 

mythes, i.e. un païen ou (Aberglauben). Son intention, avec ce procédé, est de montrer que 

la relation analogique et la croyance (en les miracles dans le sens d’Enthousiasme) sont les 

principes ou présupposés qui rendent possible « ein lebendiges Verstehen ».318 

Il estime dans son écrit que Socrate est le père de la philosophie ; selon les sources de 

Hamann, le philosophe grec a été un sculpteur et le père de celui-ci a aussi été un sculpteur. 

Le penseur allemand caractérise cette activité avec les mots de Luther: « Von dieser Seite 

ahmte also Sokrates seinen Vater nach, einen Bildhauer, der, indem er wegnimmt und hauet, 

was am Holze nicht seyn soll, eben dadurch die Form des Bildes fördert. »(N II, 66)319 

Lorsque Hamann prend la figure socratique comme la clef de voûte de sa pensée, il affirme 

le principe de sa philosophie, à savoir, d’une part, une activité philologique car Socrate essaie 

d’interpréter la voix divine. D’autre part, il prend l’activité de sculpteur comme un processus 

aussi de compréhension, dont l’image a un rôle central. Pour les deux activités, la croyance 

est nécessaire et l’homme considéré dans la totalité de ses dispositions et dans son unité âme-

corps. 

Finalement, le penseur socratique conteste la notion de langage et de connaissance 

qui résulte de l’empirisme. Dans la première dédicace, Hamann caractérise la figure de Kant 

avec les mots suivants : « einen so allgemeinen Weltweisen und guten Münzwaradein 

abgeben, als Newton war. Kein Theil der Kritik ist sicherer, als die man für Gold und Silber 

                                                           
317 O’FLAHERTY James C. « The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische Denkwürdigkeiten” 
p.338. ALEXANDER W. M., « Sex in the Philosophy of Hamann », p.343. 
318 SCHLÜTER H. op. cit., p.69. STRÄSSLE U., op.cit., p.47. 
319 Les cursives sont de Hamann, les mots qu’il emprunte de Luther. 



97 
 

erfunden hat ». (N II, 62) Hamann emploie la métaphore du langage de la monnaie (Kant, 

comme Newton, est un « essayeur » ou alchimiste des pièces de monnaie) quand il affirme 

dans un passage plus avant « Die Begriffe sind in ihren Bestimmungen und Verhältnisse, 

gleich den Münzen, nach Ort und Zeit wandelbar... »(N II, 71)  

Avec ce rapport, Hamann considère que la méthode des philosophes est analogue à 

forger une monnaie, laquelle est déterminée par une idée préétablie sur la nature et fonction 

du langage et l’entendement. Ainsi, par exemple, selon la perspective instrumentale du 

langage, on suppose que l’activité de l’entendement est similaire à un processus de 

circulation de concepts et de propositions qui sont combinés –synthèses- ou décomposés –

analyses- « in such -mental transaction- as judgement, definition, demonstration etc. »320 

Cette métaphore qui établit un parallèle avec des termes économiques, est employée par 

divers penseurs comme Bacon et Leibniz. Mais la perspective instrumentale du langage prend 

son origine avec les réflexions de Locke dans Essay Concerning the Human Understanding, 

(1690). Pour le philosophe anglais, la connaissance est une sorte de procès d’« accumulation» 

de données sensibles et le langage ou les mots sont les signes des idées. Les signes sont 

arbitraires, ils ne sont là que pour dénommer et communiquer la connaissance. L’approche 

de Locke en ce qui concerne le langage est limitée à son projet, i.e. une explication « of the 

ways in wich knowlewdge may be obtenid and secured ». 321 Ainsi, il pose le langage au 

centre de la théorie de la connaissance, mais il refuse toutes les questions métaphysiques et 

linguistiques autour du langage.322 

Quant à Hamann, la métaphore du langage comme monnaie est employée justement 

pour contester l’idée de connaissance comme accumulation. Il réalise ainsi une combinaison 

de sa pensée rhétorique et religieuse sur le langage comme dialogue, avec le principe de 

« Wortwechsel ». Le penseur allemand s’inspire ici encore des versets d’Edward Young, dans 

lesquels se trouvent les éléments essentiels de sa perspective du langage : la relation de la 

                                                           
320 DASCAL Marcelo, « Language and Money. A Simile and its Meaning in 17th Century Philosophy of 
Language» in Studia Leibnitiana, VIII|2 (1976), 187-218. Ici p.189. 
321 AARSLEFF Hans, « Leibniz on Locke on Language », American Philosophical Quarterly, 1.3 (1964), 165–
188. Ici. p. 175.  
322 Ibid. p. 178. 



98 
 

pensée avec le langage, et la notion de connaissance, non comme accumulation, selon Locke, 

mais comme échange ou « Wortwechsel » i.e. le principe dialogique de la langue. 

  

 Speech, thought's canal! speech, thought's criterion too! 
  Thought in the mine, may come forth gold, or dross; 

  When coin'd in words, we know its real worth.[…] 
'Tis thought's exchange, which, like th' alternate push 

  Of waves conflicting, breaks the learned scum, 
  And defecates the student's standing pool. 

(Nigth II, 471-485) 

Hamann lui-même, cite Young dans son écrit Vermischte Anmerkungen über die 

Wortfügung in der franschösischen Sprache, (1762).323 Dans cet ouvrage, son auteur affirme 

: « Die Reichthum aller menschlichen Erkenntnis beruhet auf dem Wortwechsel. »(N II, 249) 

En réalité, la discussion sur la théorie économique, qui est la toile de fond de la discussion, 

i.e., entre l’accumulation et l’échange, entre mercantilisme et libéralisme, révèle des 

questions autour du langage qui déterminent des positions contradictoires dans la  Querelle 

des Anciens et Modernes. La discussion sur la supériorité de la poésie sur la prose, la 

controverse sur la nature du langage, sur la liaison des idées ou encore sur le génie poétique 

sont, entre autres, les thèmes d’Aesthetica in nuce dans lequel notre auteur continue avec son 

dialogue et sa confrontation avec la philosophie de l’ Aufklärung.  

Faisons le point. Dans Sokratischen Denkwürdigkeiten, l’auteur établit le principe 

épistémique de sa pensée philosophique, à savoir, la croyance comme principe de la 

connaissance. Elle s’inscrit dans une double filiation, paulienne et luthérienne. De ce point 

de vue, comme Metzke entre autres l’a souligné, elle ne peut pas se déduire de la théorie de 

la croyance du philosophe écossais.324 Cependant, le penseur allemand revêt son écrit 

« missionnaire » avec le langage sceptique de la philosophie de Hume pour contester 

l’optimisme injustifié des philosophes de l’Aufklärung ; il s’adresse en particulier à Kant et 

aux autres destinataires, au sujet de la raison. Le recours aux principes de cette disposition 

est inapproprié pour juger la sphère de la foi. Hume parle, selon Hamann, en langage 

« prophétique » lorsque il annonce la vérité sans « vouloir ou savoir », i.e. l’homme peut 

                                                           
323 L’analyse de cet écrit a été réalisée par ACHERMANN Eric, Worte und Werte. Geld und Sprache bei 
Leibniz, Hamann und Müller, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1997, p.150-256. 
324 METZKE E., op.cit., 254.KRACHT T., op.cit., p.264. 



99 
 

« connaître » la réalité seulement à travers la croyance. Dans la lettre adressée à Kant en 

1759, le penseur socratique cite une phrase de Hume sur les miracles, laquelle se trouve dans 

An Enquiry Concerning Human Understanding, (1748). 

We may conclude, that the Christian Religion not only was at first attended with miracles, 

but even at this day cannot be believed by any reasonable person without one. Mere reason 

is insufficient to convince us of its veracity. And whoever is moved by Faith to assent to 

it, is conscious of a continued miracle on his own person, which subverts all the principles 

of his understanding.325 

 Lorsque Hamann reprend les principes de saint Paul comme la métaphore du miroir, 

l’opposition connaître-être connu, et l’esprit et la loi, les notions autour de la connaissance 

de dieu ou la réalité acquièrent un caractère tout à fait particulier. La connaissance et la vérité 

n’ont pas le caractère purement intellectuel comme chez les philosophes, il ne s’agit pas chez 

notre auteur d’une relation sujet-objet ou de la vérité comme « adéquation de la réalité à 

l’intellect. »326 

De même, dans les Sokratische, le penseur allemand établit la sensation (synonyme 

de la croyance) comme le principe à travers lequel la réalité « s’ouvre » à l’être humain. 

Cependant, il faut concevoir le terme sensibilité (Empfindung) dans sa diversité de 

significations. Chez Hamann, elle ne s’inscrit pas seulement dans l’activité de la subjectivité, 

au contraire elle est attachée au procès de l’écoute croyante ou de la « lecture » de la 

révélation divine dans la nature ou l’Ecriture. Elle est d’importance essentielle dans l’activité 

philologique ou herméneutique où le « Verstehen » est un procès dynamique, lequel implique 

la connaissance de soi comme « self-reflexive reading » où, en même temps, le texte construit 

la subjectivité ou plutôt l’interprète. En définitive, la défense de la sensibilité humaine est 

toujours attachée à la réévaluation de la dimension poétique et rhétorique du langage figuré 

de la révélation i.e. de la création comme la condescendance et l’accommodation de Dieu. 

En d’autres mots, la sensibilité, chez Hamann, a deux caractéristiques essentielles: 

                                                           
325 HUME D., An Enquiry Concerning Human Understanding. Sect. X. Of Miracles. 
326 « Wahrheit kann für Hamann nicht als eine Übereinstimmung, etwa der Erscheinung mit einem Ding oder 
des Begriffes mit einem Gegenstand verstanden werden. ›Wahrheit‹ ist weder ein Kohärenzbegriff (nach Kant 
die »Zusammenstimmung der Erkenntnisse vom Gegenstande mit sich selbst«) noch eine Korresponden 
(wiederum nach Kant die »Übereinstimung der Erkentnis mit denVorstellungen, die sich unmittelbar aufs 
Obiect beziehen, also in der Übereinstimung mit den anschauungen und warnehmungen«) ». Cf. STÜNKEL K 
M., op.cit., p.156. 



100 
 

premièrement, elle est attachée à l’expérience ou (Erlebnis) ou « unmittelbare, 

vorphilosophischer Fundamentalerfahrung«. Deuxièmement, elle a une dimension 

communicative: «Die Empfindung als Bedingungen und Beschränkung jeder 

Kommunikation verstanden werden muß. Die Empfindung ist für ihn kein bloß subjektives 

Gefühl, sondern eine von Gott gegebene existentielle Erfahrung wie die Empfindung der 

Unwissenheit dem Sokrates mit seinem Däimon eingegeben wurde, so daß er von diesem 

„Glaube“ im Denken und Handeln ausgehen konnte. »327 Dans Aesthetica in nuce, le penseur 

allemand va, une fois encore, utiliser son masque socratique, pour jouer le poète enthousiaste 

et « Philologue des Kreuzes »; son intention est de réaliser l’annonciation de la naissance 

d’un nouveau génie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
327 JØRGENSEN Sven Aage, « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik über 
Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloïse « en Text & Context.Themaheft: 
Aufklärung und Sinnlichkeit in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, Kopenhagen,Wilhelm Fink, 1981 
237-249.Ici.p.243. 



101 
 

 

 

Chapitre II 
 

La critique de la connaissance d’après Herder dans Vom Erkennen und Empfinden in der 
menschlischen Seele 

 

2.0 Introduction 

 

 

« Wenn ich ein Philosophe seyn dörfte und könnte ; 
ein Buch über die Menschliche Seele, voll 
Bemerkungen, und Erfarungen, das sollte mein Buch 
seyn! ich wollte es als Mensch und für Menschen 
schreiben!. »  

J.G. Herder 

 

 

La publication des nouvelles éditions des ouvrages de Johann Gottfried Herder en 

conjonction avec son Nachlass, témoignent de l’intérêt croissant pour sa figure. Avec les 

études de Marion Heinz,328 Hans Adler329 et Ulrich Gaier, un des éditeurs des ouvrages 

herderienns en Deutscher Klassiker,330 l’ancienne image de Herder comme étant un 

philosophe « dilettante » a changé de manière considérable. Sa posture critique face à la 

philosophie de Kant l’avait condamné à rester dans l’ombre. C’est au siècle dernier que Hans 

                                                           
328 HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchen zur Erkenntnistheorie und Metaphysik des 
jungen Herder (1763-1778), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1994. 
329 ADLER Hans, Die Prägnanz des Dunklen. GnoseologieÄsthetik- Geschichtsphilosophie bei J.G. Herder, 
Hamburg, Felix  Meiner Verlag, 1999. 
330 GAIER Ulrich, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgard, Friedrich FrommannVerlag, 
1988.  



102 
 

Georg Gadamer331 et Ernst Cassirer ont commencé à revaloriser la portée philosophique et 

les contributions de Herder dans les champs de la philosophie de la culture et de 

l’anthropologie.332 

Malgré les nouvelles éditions des ouvrages du penseur allemand, selon Martin Bollacher, 

il n’y pas encore une édition complète et une critique-historique.333 Dans l’édition Deutscher 

Klassiker, se trouvent des écrits publiés pour la première fois comme Versuch über das Sein 

(1764) ou Zum Sinn des Gefühls (1769). Avec l’intégration de ces ouvrages et les écrits et 

notes du Nachlaß, les éditeurs montrent que dès sa jeunesse Herder avait déjà établi les 

principes de son projet philosophique. D’après Heinz, dans les productions de sa jeunesse, 

Herder met en relation des concepts considérés la clef de voûte de sa pensée et qui sont 

constants dans ses réflexions philosophiques postérieures. En particulier dans Versuch über 

das Sein, essai qu’il adresse à son maître I. Kant, il souligne que les notions « Sein », 

« Kraft », « Raum », et « Zeit » constituent les principes du projet philosophique de Herder, 

qu’il envisage comme la « synthèse du sensualisme et de l’idéalisme. » D‘après Heinz, « Die 

Originalität des Herderschen Dekens besteht wesentlich in diesen philosophischen 

Systemprogrammen […] Herder Arbeiten zur Geschichtsphilosophie und Sprachphilosophie 

sind in diesem allgemeinen philosophische Ansatz fundiert. »334  

Pour Marion Heinz, d’après le contenu de ces productions, Herder dessine les principes 

de sa métaphysique et de sa théorie de la connaissance, auxquels il donne sa forme achevée 

dans l’écrit dont nous voulons nous approcher, à savoir, Vom Erkennen und Empfinden der 

menschlischen Seele. Il s’agit d’un ouvrage dans lequel Herder transpose ces principes à ses 

réflexions « psychologiques » et y intègre les éléments mentionnés. 

D’autre part, l’étude de Hugh Barr Nisbet est considérée comme une source importante 

pour s’approcher des idées scientifiques de notre auteur.335 Comme l’affirme Nisbet, Herder 

                                                           
331 GADAMER H.G., Volk und Geschichte in Denken Herders,Frankfurt am Main, Vittorio 
Klostermann,1942. 
332 CASSIRER Ernst, op.cit. 
333 HERDER J.G. Werke in zehn Bänden, Hrgs. M.Bollacher, J.Brummack, U. Gaier, Frankfurt, Dt. Klassiker 
Verlag, 1985-2000. 
334 HEINZ M., op.cit., p.15. 
335 NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, Cambridge, Published by The Modern 
Humanities Research Association, 1970. 



103 
 

est un « esprit synthétique ». Il écrit que le philosophe avait un grand intérêt pour les sciences 

naturelles. Une des notions qui trouve son origine dans la science physique est celle de 

« force » et il décrit une large numération de l’usage de ce principe par Herder dans divers 

domaines depuis la métaphysique à la pensée religieuse, en passant par la philosophie. En 

termes généraux, cette notion sert à Herder, d’après Nisbet, à dépasser la pensée dualiste de 

la philosophie : le dualisme esprit-matière, corps-âme, sujet-objet.336 Nous reviendrons sur 

cette notion, qui selon les termes d’Ulrich Gaier « unifie l’œuvre de Herder. »337 

Dans le cadre des intérêts scientifiques du philosophe allemand, on peut confirmer un trait 

caractéristique de la pensée de notre auteur, à savoir, son « naturalisme ». Il a toujours 

cherché des méthodes et des notions dont l’origine se trouve dans la science de son temps. Il 

transpose ces principes dans le domaine philosophique ; ainsi, on peut affirmer que chez 

Herder la philosophie doit toujours s’attacher aux acquis de la science et doit être en 

changement et en constante révision. Dans cette direction, il critique la supposition selon 

laquelle la philosophie devrait être un système de connaissances déjà complet pour 

toujours.338 Toutefois, Herder ne favorise pas les sciences naturelles, mais il est toujours 

attentif et réceptif aux autres sources d’information « empiriques » comme les récits de 

voyageurs, les biographies, romans, autobiographies, rapports médicaux, et même la 

littérature, considérée comme une source importante pour la connaissance de l’homme. En 

définitive, pour le penseur allemand, le point de vue « empirique » est fondamental pour 

élaborer ses hypothèses anthropologiques en particulier. Par exemple, l’importance qu’il 

attache à l’ouïe, est formulée par Herder, selon Maurer, d’après les récits des médecins sur 

le comportement des personnes aveugles.339 

 Dans l’édition des ouvrages de Herder en cinq tomes, Wolfgang Proß présente une 

étude approfondie sur la pensée anthropologique de notre auteur. De fait, le point de départ 

de la philosophie de Herder est le « antropologische Wende », comme penseur de 

                                                           
336 Ibid., p.9. 
337 GAIER Ulrich, op.cit., p.14. 
338 Selon Zuckert, on trouve ici une différence entre Herder et Kant. Cf. ZUCKERT Rachel, « Herder and 
Philosophical Naturalism », in Herder Jahrbuch, 12 (2014) 125-144. Ici. p.128. 
339 MAUERE Michael, « Ganz Ohr. Zu Herders Theorie der Sinne als Grundlegung jeder Antropologie », in 
Herder Jahrbuch, (2010) 56-72.Ici p.60. 



104 
 

l’Aufklärung, il place l’homme au centre de la réflexion philosophique.340 Mais son approche 

abandonne cette question générale et abstraite des philosophes, en harmonie avec sa position 

« naturaliste », vers une conception de l’homme en tant qu’organisme vivant dans un 

environnement, un territoire, une société, avec une histoire etc. Il pose la question « der ganze 

Mensch » au cœur de sa philosophie. Selon Proß, deux principes essentiels déterminent la 

naissance de l’anthropologie au XVIIIe siècle : l’émancipation de Dieu et la réévaluation de 

la nature.341 D’alleurs, la pensée de Herder s’incrit das le projet de l’anthropologie de son 

temps formulé par Ernest Platner dans son ouvrage,  Antropologie für Aertzen et Welweisen 

1772: « Endlich kann man Körper und Seele in ihren gegensaitigen Verhältnisses, 

Einschränkungen und Bezihungen zusammen betrachten, und das ist es, was ich 

Antropologie nenne. »342 

Justement, dans Abhandlung über den Urprung der Sprache (1772), où il propose une 

explication purement « naturaliste » de l’origine du langage humain, c’est le résultat de la 

conjonction de ces deux principes. Cet ouvrage est considéré comme la source la plus 

importante de la contribution de Herder dans le domaine de la philosophie du langage, où 

l’auteur apparaît à la fois comme fondateur mais aussi précurseur de la linguistique 

moderne.343 Il prend appui sur la science de son temps et rassemble ici divers principes 

« scientifiques » comme « Elastizität », « Reizbarkeit », et « Intensität », tous ceux en 

référence à la physiologie et qui expliquent l’interdépendance et l’interaction entre les 

organes des sens, la sensation et la « dynamique de l’âme », laquelle est identifiée en lien 

avec la notion de force ou d’énergie. De fait, on peut dire que Herder emploie ces deux 

termes, i.e. « force » et « âme » comme synonymes.344  

                                                           
340 Commentaire de U. Gaier, HERDER J.G. Werke in zehn Bänden, Band I., p.813. 
341 Proß Wolfgang dans son commentaire: HERDER J.G. Band II, Herder und die Antropologie der Auflrärung, 
Hrsg. Wolfgang Poß, Frankfurt, Carl Hanser Verlag, 1987. V Bänd, p.1131. 
342 « Commenrcium mentis et coporis » , introduction de SCHMIDT BIGGEMANN W., Der ganze Mensch: 
Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert  Hans-Jürgen Schings (Hrsg.) Stuttgart, Verlag J.B.Metzler, 
1994, p.11. 
343 TRABANT J., « Herder and Language », in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit., 
117-139.Ici p.115. 
344 GESCHE Astrid, Johann Gottfried Herder: Sprache und die Natur des Menschen, Würzburg, Allemagne, 
Könighausen und Neumann, 1993, p.39. 



105 
 

En réalité, en ce qui concerne l’importance capitale de la réflexion sur le langage dans le 

domaine de la philosophie, Herder, d’après Trabant, est le penseur le plus passionné de son 

temps. Locke, Leibniz, Condillac et G.B. Vico ont mis en évidence la relation entre la 

connaissance et le langage. Herder voit plus loin, écrit Trabant, avec son Metakritik : « his 

most ambitious and most philosophical book, at the end of his life he opposed Language to 

Philosophy itself, that is, to Kant-a kind of philosophical suicide in the name of the language 

and his most important message to the future. »345 

Toutefois, cette passion pour le langage chez Herder ne se limite pas aux discussions 

philosophiques sur la connaissance. Comme nous l’avons vu, Herder était un théologien mais 

aussi un poète, un critique littéraire et un prédicateur.346 En outre, dans ses Fragmenten où il 

expose sa position comme penseur du langage à partir d’une perspective littéraire, se trouve 

une source importante de ses réflexions. En définitive, l’approche du philosophe allemand se 

développe en diverses sphères, mais qui ne sont pas dissociées de son intérêt primaire, à 

savoir, le dépassement de la perspective instrumentale du langage vers une approche 

anthropologique qui puisse rendre compte de la nature de l’homme entier : « Nur die Sprache 

hat den Menschen menschlich gemacht » (Werke III/1, 324), puis il doit expliquer le procès 

de la culture, l’histoire et développement de l’homme. Herder écrit dans ses Fragmentes : 

 

Nun ist aber die Sprache mehr als Werkzeug : sie ist gleichsam Behältnis und Inhalt der 

Literatur –wie viel freies Feld geben uns diese Wörter zu übersehen, zu bearbeiten, zu 

nützen ? Es giebt eine Symbolik, die allen Menschen gemein ist –eine große 

Schatzkammer, in welcher dir Kenntnisse aufbewahrt liegen, die dem ganzen 

Menschengeschlechte gehören. Der wahre Sprachweise, den ich aber noch nicht kenne, 

hat zur dieser dunkeln Kammer den Schlüssel : er wird sie, wenn er kommt, entsiegeln, 

Licht in sie bringen, und uns ihre Schätze zeigen- Das würde die Semiotik sein, eine 

Entzieferung der menschliche Seele aus ihre Sprache. 347   

 

                                                           
345 TRABANT J., « Herder and Language », p.118.  
346 MARTINSON D.S, op.cit., p. 26. 
347 HERDER J.G., Über die neure Deutsche Literatur. Fragmenten. Erste Sammlung, in HERDER J.G. Werke 
in zehn Bänden, Band I, p. 553. 



106 
 

Herder propose dès 1765 son projet « sémiotique », lequel vise à dépasser la perspective 

purement logique et  « taxonomique » de « signes » vers une sémiotique des « accents and 

gestures. »348 À ce propos, l’herméneutique joue un rôle central. Dans ce dernier champ, son 

point de départ est la reconnaissance de la « Bildlichkeit » du langage. Hamann le déduit du 

langage biblique, comme nous l’avons exposé, tandis que Herder l’infère de la poésie et de 

la littérature en général. Mais la critique de Herder de la philosophe de l’histoire des penseurs 

de l’Aufklärung, relève des principes herméneutiques, i.e. il refuse la « Verabsolutierung der 

Gegenwart » en faveur de la recherche des principes pour une compréhension à la fois du 

passé et du futur.349 Les principes que Herder développe sont la base de sa lecture de la Bible, 

mais aussi de la critique littéraire et de l’art en général, comme dans son écrit Plastik. Les 

principes « historischen Verstehens », « sympathetishe Stellung » et l’imagination ont une 

place centrale dans son herméneutique.350 

Ce sont justement ces deux traits de la pensée de Herder, à savoir, son approche 

« naturaliste » ou « phénoménologique » dans l’explication de l’origine du langage et son 

approche purement « historische genetischen » de l’Ancien Testament dans Die älteste 

Urkunde des Menschengeschlechts (1774), les détonateurs des discussions les plus 

passionnées entre Hamann et Herder.351 Toutefois, comme Jost souligne, pour Hamann et 

Herder, (il inclut Humboldt) « die Sprache in je besonderer Weise von „existentieller“ 

Bedeutung. Sie haben intensiv über ihr Wesen nachgedacht und erkannt, daß der Mensch ein 

Sprachgeschöpf ist. In der Welt wir in der Seele erleben sie in Zusammenwirken all der 

Kräfte, die letzlich Zeugnis und Ausdruck der Urkraft Gottes sind. »352 

 Nous corroborons aussi l’idée d’Ernesto Grassi, selon laquelle le désaccord entre Hamann 

et Herder peut se nuancer en affirmant qu’ils ont formulé les principes d’une « théorie du 

                                                           
348 TRABANT J., « Herder and Language », p.119. 
349 SCHNUR H., op.cit., p. 116. 
350 IRMSCHER Hans Dietrich, « Grundzüge der Hermeneutik Herders » in Bückerburger Gespräche über 
Johann Gottfrid Herder 1971, J.G. Maltush (Hrsg.) Bückeburg, Verlag A.Grimme, 1973, p. 17-57. 
351 Elfride Büchel a travaillé sur les différences entre les thèses de Hamann et Herder concernant la question sur 
l’origine du langage et l’herméneutique. Cf. BÜCHSEL E., « Hermeneutische Implulse in Herders  „Ältester 
Urkunde“ », in in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, 
Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1989, p.151-161. BÜCHSEL E., «Über den Göttlichen und 
Mensclichen Ursprung der Sprache », in Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, op.cit. p. 
61-75. 
352 JOST Leonhard Siegfried, Die Affassung der Sprache als Energeia, Bern, Verlag Paul Haupt, 1960, p.44 



107 
 

langage » qui reconnait sa dimension primairement « métaphorique » et surtout dans la 

connexion entre le langage et la raison. Comme nous l’avons affirmé dans l’introduction 

générale de cette recherche, Hamann et Herder reconnaissent le  « pouvoir » des images dans 

la construction des idées, l’étroite relation entre la sensibilité et l’entendement. Et donc de la 

condition corporelle, linguistique et historique de la raison et ses concepts.353 Comme le 

souligne aussi Rathmann, tous les deux s’adressent à la philosophie critique de Kant avec le 

même principe : « Die Einheit von Sprache und Denken : dies war die grundlegende Ursache 

ihres oppositionellen Verhaltens gegen Kant. »354  

Nous reprenons nos propos sur la notion de force chez Herder pour aborder le sujet de 

notre recherche. Comme nous l’avons avancé, la perspective que Herder propose avec l’idée 

d’énergie se traduit en une réévaluation de l’imagination et une autre approche de la raison. 

Il critique la position philosophique qui considère la raison comme une faculté désincarnée 

et « innée » et les autres « facultés » subordonnées à celle-ci. De ce point de vue, 

l’imagination est, selon Herder, conçue seulement en relation avec les poètes (rasender 

Träumer) sans « entendement » et sans « conscience ». (Werke II, 689) Il affirme que la raison 

et l’entendement se sont développés grâce aux autres dispositions comme la mémoire ou 

l’imagination. Il emploie l’image d’un arbre pour considérer qu’elle est un organisme dont 

les éléments sont intrinsèquement unis dans l’activité. De cette manière, il parle du « Geburt 

unsrer Vernunft » avec sa perspective « vitaliste » de l’âme ; il essaie de rendre « sensible » 

la raison et de « spiritualiser » la sensibilité. 355 

Delon souligne que dans la première moitié du XVIIIe siècle, la notion d’énergie, qui 

trouve son origine dans la physique, commence à s’élargir aux autres domaines du savoir. Il 

affirme : « Le terme énergie n’est pas isolé, il doit être replacé dans ce grand mouvement de 

dérive sémantique qui nous fait glisser des choses à l’homme, et des idées à la vie intérieure, 

notre modernité est souvent faite de vieux mots, réactualisés et détournés. »356 Il est possible 

d’affirmer que Herder est un des penseurs les plus importants qui, dans ses usages divers de 

                                                           
353 GRASSI E., Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendländischen Denkens, p. 179. 
354 RATHMANN Janos, « Die Hamann-Herder Beziehung und ihre Beeinglussung durch die Deutung der 
Ursprung der Sprache », in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1983, (Hrsg.), Brigitte 
Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1984, p. 195. 
355 HEINZ M., op.cit., p. 18. 
356 GOLDESTEIN Armanda Jo., op. cit., p. 275. 



108 
 

cette notion, opère une plasticité sémantique dans le contexte des lumières allemandes. Les 

expressions déjà citées : « Energie der Seele «  ou « Elasticität der Seele » montrent que ce 

terme se pose en principe organisateur de sa pensée et il devient une réalité humaine par la 

métaphorisation de sa sémantique.357  

Dans Vom Erkennen und Empfinden, la notion « Kraft » est employée par Herder pour 

étayer sa doctrine de l’âme selon trois domaines du savoir.358 Elle rappelle d’emblée, comme 

nous l’avons déjà exposé, la perspective religieuse. Il reprend de Hamann l’idée selon 

laquelle l’énergie créatrice et invisible donne vie à l’homme qui est considéré une image de 

Dieu. Dans ce contexte, Herder écrit : « unsre Seele eigentlich nichts könne und tue, [...] mit 

einem Abdrucke götliche Energie. » Ainsi, il affirme en allusion à l’âme : « Sie ist das Bild 

der Gottheit, und sucht auf Alles, was sie umgibt, dies Bild zu prägen; macht das Vielfache 

Eins, [...] „ ich bin Tochter Gottes, bin ich sein Bild“ […]» (Werke II, 688) [cursive de 

Herder) 

Comme nous allons l’exposer plus loin, Hamann dans Aesthetica in nuce considère 

la notion d’énergie en connexion intime avec le langage de la révélation, le langage est  une 

« Emanation der Kraft Gottes. » Le langage humain, selon ce principe est « ein Weiterspreche 

des götlichen  Wortes ist Echo, Seinsoffenbarung. »359 Les penseurs allemands réunissent 

ainsi une perspective religieuse et une anthropologie dont « Der Sprache sprechende Mensch 

ist Bild Gottes. »360 En outre, Herder reconnaît aussi le principe du Logos, selon l’Evangile 

de Jean. Il emploie aussi la notion de « Kraft » comme synonyme de Logos. Ce principe est 

le soubassement de la perspective herderienne sur sa conception de la Bildung. 361  

Enfin, les philosophes établissent le principe d’« énergie du langage » pour dépasser les 

critères du rationalisme et formuler les principes d’une nouvelle esthétique. De fait, cette 

                                                           
357 Sur l’idée de Kraft chez Herder : NISBET H. B., op.cit.p.8-16. CLARK Robert T., « Herder’s Conception 
of" Kraft"», Publications of the Modern Language Association of America, (1942), 737–752. PENISSON 
Pierre, « Trieb et Énergie chez Herder », Revue Germanique Internationale,  (2002), 45–52. 
358 Dans la langue allemande, il y a divers mots qui sont employés comme synonymes : Energie, Wirkung, 
Trieb, Streben, Tätigkeit. Cf. JOST Leonhard Siegfried, op.cit. p.32. 
359 METZKE E., op. cit., p. 245. 
360 FÜRST Gebhard, Sprache als metaphorischer Prozeß : Johann Gottfried Herders hermeneutische Theorie 
der Sprache, Tübingen, 1988, p. 28. 
361 Ibid., p. 65. 



109 
 

notion est associée à la naissance du Sturm und Drang où elle est liée à l’expression et au 

génie.362  

Dans le domaine proprement philosophique, Herder reprend de la métaphysique, 

notamment de la pensée de Leibniz, l’idée d’énergie. Leibniz en effet définit la substance 

comme vis activa.363 Dans son écrit, Herder, en particulier dans la version de 1778, conteste 

cependant la doctrine de l’harmonie préétablie, car elle ne peut expliquer la relation âme-

corps. Il argumente avec Leibniz, en ce qui concerne la notion de « innere Kräfte » et l’idée 

du corps comme « Agregat vieler Kräfte », mais il questionne le fait que Leibniz rejette 

l’interaction entre les forces.  

Niemand sagte es besser als L e i b n i z , daß Körper als solcher nur 

Phänomenon von Substanzen sei, wie die Milchstraße von Sternen und die 

Wolke von Tropfen. Selbst die Bewegung suchte Leibniz ja als 

Erscheinung eines i n n e r n  Z u s t a n d e s  zu erklären, den wir nicht 

kennen, der aber Vorstellung sein könnte, weil uns sonst kein innerer 

Zustand bekannt ist. Wie? und auf diesen innern Zustand der Kräfte und 

Substanzen ihres Körpers könnte die Seele als solche nicht würken? sie, 

die ja von der Natur jener und selbst innigste, wirkendste Kraft ist . (Werke 

II, 673) [cursive de Herder] 

 

Pour Herder, il y a une « Wirkung » réelle entre toutes ces forces, selon 

l’« Organismuslehre  » et l’ « Organische Kraft »364 Le corps et l’âme sont différents dégrées 

d’organisation.  Ainsi établit-il le comercium mentis corporis comme un principe essentiel 

de son anthropologie et de sa théorie de la connaissance : « Dies ist unser Zustand, und daher 

kommt die innige Vereinigung der Kraft, zu erkennen und zu genießen, zu sehen und zu 

empfinden. » (Werke, II, 547) Les notions de vis viva et « Vorstellungkraft », termes avec 

                                                           
362Cf. JOST L: S. op. cit., p.14. KREBS Roland, « Herder, Goethe, und die Ästhetische Discussion um 
1770.Zu den Begriffen  „énergie“ und „Kraft“ in der französische und Deutschen Poetik », in Goethe 
Jahrbuch, 112 (1995), 83-86. 
363 DREIKE Beate Monika, Herders Naturauffassung in Ihrer Beeinflussung durch Leibniz Philosophie, 
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1973, p.73. 
364 DREIKE B. M., op.cit., p. 77 



110 
 

lesquels Leibniz caractérise l’âme, sont aussi essentiels pour l’explication des diverses 

dégrées des représentations .365 

 
Finalement, dans la psychologie, la notion de Herder sur l’âme est attachée à la tradition 

ancienne dont la théorie de l’âme d’Aristote est la source fondamentale.366 Comme nous 

l’avons avancé, Herder reconnaît une seule force, il associe ainsi deux principes pour étayer 

sa perspective holistique de l’âme humaine : force et unité « Der inner Mensch ist Einer » et 

« alle Kräfte unserer Seele sind nur eine Kraft. » (Werke II, 658) Dans le contexte de la 

psychologie, la notion de force a une dimension  « fonctionnelle » ou « opératoire », i.e. elle 

est considérée le « Inbegriff der menschlichen Seelentätigkeit » dont le but est « Eins zu 

machen. » Autrement dit, le terme force fait référence chez notre auteur à cette disposition 

indéterminée associe à la représentation et l’image. Il affirme ainsi dans viertes Kritisches 

Wäldchen: « die unbestimmete Fähigkeit der menschichen Seele sich Vorstellung zu 

verschaffen. Sich eben dadurch, durch diese Entwicklung ihre Thätigkeit, immer vollkommer 

zu fühlen, und sich eben dadruch zu vergnügen. » (Werke II, 87) Herder, dans les divers écrits 

qui ont une relation étroite entre eux et que nous avons évoqués dans l’introduction, revient 

à plusieurs reprises sur les mêmes principes, l’unité et énergie de l’âme : « Der innere Mensch 

ist in Empfinden, Erkenne, und Wollen einer. » et  « der Grund Kraft der Seele. »  

 

Ainsi, l’essai de Herder se présente comme une critique de la métaphysique, il y  conteste 

notamment le dualisme métaphysique, la psychologie de Wolff et Baumgarten, et 

l’explication psychologique des empiristes en ce qui concerne les fonctions des facultés 

cognitives. D’après Heinz, l’écrit d´Herder ne fournit pas « einer neuen Theorie der 

seelischen Vermögen, sondern einer Revision der Grundlagen psychologiser Begriffe. »367 

                                                           
365 HEINZ M., op.cit, p. 12. 
366 « Dès qu’on  cherche à faire la lumière sur la notion de force, trois sens au moins du terme se dégagent de 
la définition générale du mouvement donnée par Aristote : il existe une force comme potentialité qu’il désigne 
par le terme « entéléchie » une force dynamique qui peut être aussi bien une force physique et morale qui une 
virtualité et l’énergie qu’il définit dans son rapport à l’ergon qui désigne en grec le produit ou l’œuvre générée 
par le travail de l’enrergeia. » ABRAHAM Bénédicte, Au commencement était l’action. Les idées de force et 
d’énergie en Allemagne autour de 1800, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2016, p. 33 : 
367 HEINZ Marion, op.cit., p.111. 



111 
 

S’il est vrai que Herder n’a pas formulé, à proprement parler, une théorie de l’imagination, 

il est possible d’affirmer qu’il établit quelques principes qui lui permettent de proposer une 

perspective « analogique » et « métaphorique » de cette disposition dans la pensée 

philosophique et opérer ce tournant épistémique dont la notion de force est au cœur. Nous 

pouvons suggérer ainsi que la liaison de ces deux termes confirme une rupture dans le 

savoir  rationaliste qui, comme Herder le caractérise, est «  unfruchbar » et « trocken » Le 

troisième terme qui vient à déclencher cette « réalisation » de la force comme concept vers 

une « réalité » dynamique et vivante est l’analogie qui en résulte : 

 

Was wir wissen, wissen wir nur aus Analogie, von bei Kreatur zu uns und von uns zum 

Schöpfer. Soll ich also dem nicht trauen der mich in dessen Kreis von Empfindungen und  

Ähnlichkeit setze, mir keine anders Schlüssel, in daß Innere der Dringe einzudringen, gab,  

als mein Gepränge oder vielmehr  widerglänzender Bild seines in meinem Geistes; wem 

soll ich denn glauben und trauen? Syllogismen können mir nichts lehren, wo es aus erste 

Empfängnisse der Wahrheit ankommt.[...] Die stille Ähnlichkeit, die ich im Ganzen 

meiner Schöpfung, meiner Seele, und meines Leben empfinden und ahnde: der große 

Geist, der mich unwehet und mir im Kleinen und Großen, in der sichtbare und unsichtbare 

Welt, einen Gang, einerlei Gesetze zeigt: der ist mein Siegel der Wahrheit. (Werke II, 665) 

 

En d’autres mots, l’imagination analogique ou l’ingenium, conçue dans sa dimension 

poétique et philosophique, rend possible le tournant épistémique, car la vérité n’est plus une 

déduction de la raison.368 C’est ainsi que la philosophie de Leibniz est celle qui fournit à la 

philosophie allemande de la Spätaufklärung (1750-1780) son contenu et sa direction, comme 

l’affirme Dilthey. Baeumler écrit à la fin de son étude : « Le système des monades disparaît, 

mais la vision analogique du monde dont il procède se perpétue. C’est ainsi qu’à travers 

Leibniz, la conception antique du monde passe dans la pensée moderne et y subsiste. Une 

pensée à laquelle se dévoilent les ressemblances des choses entretient une relation secrète 

avec l’unité de tout. »369  

                                                           
368 Cf. GRASSI E., Die Macht der Phantasie, op.cit., p.181. Pour la notion d’ingenium ou Witz voir chapitre V 
de cette recherche. 
369 BAEUMLER A., op. cit., p. 236. 



112 
 

 Herder témoigne aussi avec son style, de ce changement de paradigme. Le reproche 

majeur que Kant adressait à Herder, était son usage du langage imagé et son non-respect des 

limites entre la sphère philosophique et celle de la poésie.370 Gaier affirme que l’approche de 

Herder des questions est toujours envisagée comme « triceps » i.e. comme philosophe, 

historien et poète, on ne peut pas donc faire une dissociation entre son style et sa pensée.371 

Nombre de ses images et métaphores tiennent leur origine dans la biologie, ce qui confirme 

le lien étroit entre sa pensée et son expression : la perspective « organique » et analogique de 

la nature. Il arrive que chez Herder, les  images se transforment en concepts et les concepts 

en images, elles ont toujours une portée cognitive. 372 

Dans les prochaines lignes, nous aborderons la critique que le philosophe allemand réalise 

dans son écrit mentionné. Dans un premier temps, nous reprendrons les postulats leibniziens 

que le philosophe conteste. Puis la réinterprétation des « petites perceptions » et la notion 

Empfingung dont Leibniz avait souligné la valeur et la potentialité pour la connaissance. 

Toutefois, Herder rejette la taxonomie que Leibniz propose d’après les critères  « claire » et 

« distincte » des idées qu’établit Descartes. Pour Herder, la sensibilité est le point de départ 

de la compréhension de la « condition » de l’âme humaine, et pour l’explication de la 

connaissance. Il s’approprie, et à la fois transforme, le principe « fondus animae » que 

Baumgarten reprend de Maître Eckhart : « der Ganze Grund unsrer Seele sind dunkle Ideen.» 

(Werke II, 82) 

Comme nous l’avons avancé, Baumgarten propose de fonder l’esthétique 

comme cognitio sensitiva ; cependant l’approche de Herder est tout à fait différente. 

Baumgarten s’inscrit dans le cadre de la psychologie de Wolff. Herder, de son côté, conçoit 

un abord en « tripces ». Ce trait de notre auteur est d’une importance capitale en ce qui 

concerne notre sujet de recherche. Dès son écrit Journal meiner Reise im Jahr1769, il définit 

l’« esthétique » comme « eine Philosophe der Sinne, der Einbildungskraft, der Dichtung. »373 

De ce fait, Herder aborde ces trois éléments selon une approche hors du cadre de la 

                                                           
370 MOSER Walter, « Herders System of Metaphors in the Ideen » in Johann Gottfried Herder. Innovator 
Through The Ages, Boon, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1982, p. 102-134. 
371 GAIER Ulrich, op.cit., p. 11. 
372 SCHICK Edgar B., « Art and Science: Herder’s Imagery and Eighteenth-Century Biology », in German 
Quarterly, (1968) 356–368. Ici p. 357. 
373 HERDER J.G. Journal meiner Reise im Jahr 1769, (Hrsg.) K. Mommsen, Sttutgard, Reclam, 1976, p. 56. 



113 
 

« Schulphilosophie », il rejette la séparation de la psychologie entre le rationnel et la 

psychologie empirique comme base des analyses des facultés. Il ne se contente donc pas 

d’une étude seulement analytique, mais il en envisage une historique, anthropologique et 

poétique.  

Tous les mots que Herder emploie à propos de l’imagination, relèvent de la plasticité et 

les divers contextes dans les passages de ses écrits : phantaisie, sens interne, sensorium 

commune, Einbildung, Einbildungskraft, Dichtungsmögen. Il s’avère de surcroît que 

l’imagination est toujours associée à la perspective que Herder développe dans son écrit sur 

l’origine du langage, i.e., l’homme comme « Erfinder der Sprache ». Autrement dit, 

l’imagination n’est pas une faculté isolée des autres dispositions ou des sens, ou sa 

« sphère naturelle » ni une « faculty of mind », détachée de la volonté. Elle est conçue comme 

« lebende Synergie mit allen dem Menschne gegebende Kräften »374 dont l’activité est 

proprement la créativité.375 En outre, la position de Herder en ce qui concerne la révision de 

la psychologie de son temps, révèle un modèle qui « extend the idealist definition of mind 

towards the modern vision of psyche, including more than conscious potentials which can be 

reveled in dreams or vision. »376 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
374 HEINZ M., op.cit, p.124. ARENS Katherine, « Kant, Herder, and Psychology » dans Herder Today, p. 
194. 
375 FÜRST Gebhard, op.cit., p. 207. 
376 ARENS K., op. cit., p. 193. 



114 
 

 

2.1  Herder et Leibniz 

 

 

« Der Ausdruck Leibnizs, daß die Seele ein 
Spigel des Weltalls sei, enthält vielleicht eine 
tiefiere Wahrheit, als die man aus ihm zu 
entwickeln pfleget; denn auch die Kräfte eines 
Weltalls scheinen in ihr verborgen, und sei 
bedarf nur einer Organisation oder einer Reihe 
von Organisationen, diesen in Tätigkeit und 
Übung setzen zu dörfen.  » 

J.G.Herder 

« La musique nous charme, quoique sa beauté 
ne consiste que dans les convenances des 
nombres, et dans le compte dont nous ne 
apercevons pas, et que l’âme ne laisse pas de 
faire, des battements ou vibrations des corps 
sonnantes, qui se rencontrent par de certains de 
intervalles. » 

W.G. Leibniz 

 

Pour Leibniz, il était primordial de faire reconnaître la langue allemande comme une 

langue de même valeur que le français et l’anglai. Dans son étude, Erick Blackwall présente 

les principes que le philosophe d’Hanovre développe et son souci du « vasselage » de la 

langue allemande vis-à-vis des autres langues européennes. Dans ses divers écrits sur la 

langue allemande, Leibniz plaide pour une reconnaissance de la valeur de sa langue 

maternelle et de ses avantages pour le discours philosophique.377 L’idée leibnizienne « Die 

Sprache ist ein Spigel des Vestande » est d’une importance décisive pour affirmer la 

connexion entre le langage et la connaissance. Selon Blackwall, la notion de « Verstand » ne 

peut se réduire à un sens purement rationnel, en raison de l’intérêt de Leibniz pour le projet 

d’un langage logique mathématique, mais il évoque la maxime de Plulius Syrus « Sermo 

animi est imago. »378 Leibniz en effet écrit dans Nouveaux essais sur l’entendement humain: 

« Je crois véritablement que les langues sont le miroir de l’esprit humain et qu’une analyse 

exacte de la signification des mots fera mieux connaître que tout autre chose les opérations 

                                                           
377 BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, p. 5. 
378 Ibidem. 



115 
 

de l’entendement. »379 On voit bien ici que le langage est non seulement un « instrument » 

de l’entendement, mais également expression (Ausdrück) de celle-ci. Il peut travailler 

seulement avec le langage qui à la fois « révèle » ses principes et opérations.380 

 Trabant affirme que Herder est un penseur leibnizien, en ce sens que la « jubilation 

de la diversité des langues » par Leibniz constitue aussi un des principes décisifs pour la 

naissance de la philosophie du langage en conjonction avec Humboldt. Pour Leibniz, les 

langues sont aussi des « tresseurs de la connaissance humaine, et c’est pour cela qu’il faut les 

soigner et les étudier. »381 Les écrits de Herder comme Fragmenten (1762) et Über den Fleiß 

in mehren gelehren Sprachen (1764) témoignent de la prééminence des questions sur le 

langage dans sa pensée philosophique, anthropologique et de la philosophie de l’histoire.382 

Herder construit en fait sa pensée philosophique en s’appropriant des principes 

leibniziens déjà annoncés tout en les transformant. Il les relie dans le résumé de la première 

partie de Vom Erkennen  und Empfindung, première version : 

Die menschliche Seele als ein eingeschränktes Wesen hat auch keine unendliche Kraft, zu 

erkennen, und umfasset nicht das Weltall in seinem ersten Grunde. Der Schöpfer hat sie 

also an eine organische Materie als einen künstlichen Auszug des Weltall geknüpft, daß 

sie mittelst seiner erkenne und sich das Weltall nach Analogie desselben bilde. Das ist der 

Leib, ein Analogon ihrer Kräfte und ein Auszug, Symbol, ein vorstellender Spiegel des 

Universum für sie (à la portée d’elle) (Werke II, 556) 
 

Dans la première partie, Herder pose un des principes philosophiques de sa théorie de 

la connaissance et de la psychologie : l’âme humaine est un être limité, en conséquence elle 

ne peut pas connaître l’univers en ses causes ou raisons. Elle est unie à un corps, à la matière 

organique par laquelle elle peut sentir, connaître et représenter.383 Ces principes 

philosophiques reposent sur la théorie des monades. Leibniz définit la monade comme « un 

                                                           
379 LEIBNIZ W.G., Nouveaux essais de l’entendement humain, Paris, Ed. Garnier Flammarion, 1966, p.261. 
380 DREIKE M.B., op.cit., p. 12. 
381 TRABANT J., « Quand l’Europe oublie Herder, Humboldt et les langues, in Revue germanique 
internationale, 20 (2003),  153-165. 
382 TRABANT J., « Herder and Language », in A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, op. cit., 
117-139. GAIER U., op. cit., pp. 34-74. 
383 LEIBNIZ G.W., Monadologie, parallelausgabe französisch-deutsche von J.Ch. Horn, Frankfurt am Main, 
Europäische Verlangsanstalt, 1962, Monadologie § 48.  



116 
 

miroir vivant perpétuel de l’univers. »384 Elle est capable de représenter tout l’univers, « en 

représentant ce corps qui lui appartient d’une manière particulière. »385 Il emprunte à Aristote 

la notion d’entéléchie pour caractériser l’âme avec un corps, lequel appartient à une monade, 

qui est « un vivant. »386 Avec l’idée de « matière  organique » réécrite par Herder, Leibniz 

fait écho aussi au principe du philosophe grec selon lequel un corps animé est un organisme, 

mais il fait aussi référence aux opérations de l’âme en son unité. 387 De surcroît, le thème de 

la vie organique imprègne abondamment la pensée de Leibniz, « il s’extasie de la plénitude 

de la nature. » Certainement, Leibniz conçoit l’univers comme une « activité sans repos, 

comme vie douée d’une force créative infinie. » Selon Mahnke, il crée la notion moderne 

d’énergie : « L’importance de sa découverte c’est qu’il insère le psychique dans le domaine 

de la nature en ramenant le psychique et le physique au même dénominateur commun de 

l’énergie. »388   

Dans Principes de la nature et de la grâce fondés en raison de 1714, son auteur définit 

la monade comme « un être capable d’action. » En outre, il réalise la distinction entre 

perception et apperception, la première est « l’état intérieur de la monade représentant les 

choses externes », l’apperception est la « conscience réflexive de cet état intérieur. »389 Enfin, 

Leibniz considère que l’esprit ou âme raisonnable, celle qui est arrivée à « déplier tous ces 

replis » est une « image de la Divinité » qui est aussi « capable de produire quelque chose 

qui leur ressemble. » En d’autres mots, il souligne le pouvoir « créatif » de l’âme puisque 

elle est capable « d’imiter dans son département et dans son petit monde où il est permis de 

s’exercer, ce que Dieu fait de grand. »390 Bref, pour Leibniz, l’âme est une monade ou 

substance simple, elle est activité, spontanéité et autonomie.  

                                                           
384 Ibidem. § 56 et 78. 
385 Ibidem. § 62. 
386 Ibidem. § 63. 
387 Moreau l’explique de la manière suivante « L’âme est forme ou entéléchie première, d’un corps organisé, 
de l’organisme vivant, c’est à dire qu’elle est l’ensemble des fonctions par lesquelles il réalise sa finalité propre 
et qui s’exercent spontanément, dès qu’elles ne rencontrent point d’obstacle. C’est de la même façon que pour 
Leibniz, la force active primitive, immanente à chaque substance corporelle, se déploie spontanément en 
mouvement, dans la mesure où le permet l’équilibre universel. « MOREAU Joseph, « Tradition et Modernité 
dans la Pensée de Leibniz », in Studia Leibnitiana, 4.1 (1972), 48–60. Ici p.52. 
388 MAHNKE D., « Le concept scientifique de l’individualité universelle selon Leibniz », in PHILOSOPHIE, 
Revue trimestrielle, N0 39 (1993), 129-175. Ici p.130 
389 LEIBNIZ W.G., Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, § 12. 
390 Ibid. § 14. 



117 
 

Ce trait de la pensée leibnizienne est la source principale de la perspective que Herder 

développe dans son approche de la nature et dans le domaine des processus de l’esprit. 

Toutefois, comme nous l’avons avancé, Herder critique fortement le principe leibnizienn de 

l’harmonie préétablie, l’« influence idéale » entre deux monades ou de l’interaction 

« préétablie » entre l’âme et le corps. Comme l’a souligné Gaier, l’ouvrage de Herder est une 

critique de la position « idéaliste » de l’auteur de la Monadenlehre.391 Il attaque cette question 

dans la troisième version de manière implicite. Herder se demande : « Ich kann mir überhaupt 

nicht denken, wie meine Seele etwas aus sich spinne und aus sich eine Welt träumer? » 

Herder en fait rejette l’autonomie de la monade, la « Formular Philosophie » écrit-il : « alles 

aus sich aus innerer Vorsetellungkraft der Monade herauswindet, [...] weil sie Alles in sicht 

hat; ich waiß aber nicht, wie es dahin gekommen, und sie weiß es selbs nicht. » (Werke II, 

687) 

 Pour exemplifier les relations entre le corps et l’âme, Herder reprend un des thèmes 

les plus débattus autour de l’imagination depuis l’antiquité : L’« influence » de la mère sur 

le fœtus.392 Herder considère que l’imagination est l’union de l’âme et du corps. Dans 

l’imagination, ajoute-t-il, converge toute vie, «  Reiz » et « Trieb ». Il souligne qu’il faut 

prendre ce mot « Einbildung » dans le sens de « ein- bilden » et de « Mitte » : « Wir werden 

gebilde, sagt die morgenländicher Weisheit, in Schooße der Lebensmutter, wie Mittelpunkt 

der Erde,wohin alles Einflüsse und Eindrücke zusammen strömen. Hierinn sind die Weiber 

die Philosophen, wir nicht die ihre. » (Werke II, 686) Herder affirme également que cette 

image peut expliquer « l’influence du corps sur l’âme et de l’âme sur le corps », le corps avec 

toutes ces « invisibles » et « obscures » forces sont dans une liaison avec les forces 

« spirituelles » comme la volonté ou la pensée. Autrement dit, les « dunkler Empfindungen » 

                                                           
391 « Mais dans les substances simples n’est qu’une influence idéale d’une monade sur l’autre. » § 51 
392 Cette idée est née dans la médecine avec Hippocrate, Aristote et Galien. Dans la Renaissance, Montaigne 
est un des penseurs qu’il reprend, ainsi que Malebranche. Ce dernier est considéré comme un des « ennemis » 
de l’imagination, il décrit une « physiologie du péché original » sur la base d’une perspective négative de 
l’imagination. Pour lui, il existe « une communication entre le cerveau de la mère et celui de son enfant : les 
sentiments et les passions sont des suites naturelles des esprits et du sang, et ces mouvements se communiquent 
nécessairement de la mère à l’enfant  le corps de l’enfant ne fait qu’un même corps avec celui de la mère, son 
sang et les esprits sont communs à l’une et à l’autre. » Cf. MALEBRANCHE Nicolas de, De l’imagination. De 
la recherche de la vérité livre II, Paris, Presses Pocket, 1991, p.131. DÜRBECK G., op.cit. p. 98. 



118 
 

du corps sont la condition de la « formation »  du « helle Denke » ; comme le souligne Herder, 

la pensée est « formée » aussi dans « l’obscurité » et dans « le milieu. » 

Unser ganzer Körper in seinen mancherlei Theilen so mannichfaltig beseelt, nur ein Reich 

unsichtbarer, inniger, aber minder heller und dunkler Kräfte zu sein scheint, das im 

genauesten Bande ist mit der Monarchie, die in uns denkt und will ... [...] (Werke II, 684] 

 

On peut voir ici que Herder prend positivement l’idée déjà établie dans la pensée 

philosophique occidentale : l’imagination constitue l’unité de l’âme et du corps. Mais il voit 

plus loin, il envisage de dépasser le mécanicisme de l’explication des processus 

physiologiques-psychologiques et du dualisme, sur la base de la philosophie de Leibniz et de 

la science de son temps, en particulier avec Albrecht von  Haller.393 L’exemple de la mère et 

du fœtus met en relief la dimension « organique » du modèle que Herder propose. De même, 

il exemplifie ce trait fondamental de sa pensée philosophique avec une autre image, à savoir 

le développement d’un arbre :  

Je tiefer Jemand in sich selbst, in den Bau und Ursprung seiner edelsten Gedanken hinab 

stieg, desto mehr wird er Augen und Füße decken und sagen: «Was ich bin, bin ich 

geworden. Wie ein Baum bin ich gewachsen; der Keim war da, aber Luft, Erde und alle 

Elemente, die ich nicht um mich setzte, mußten beitragen, den Keim, die Frucht, den 

Baum zu bilden. » (Werke II, 692) 

 

Il corrobore Leibniz et il fait notamment écho au principe leibnizien de « loi de la 

continuité de la nature. » Dans Nouveaux essais, son auteur explique :  

Rien ne se fait tout d’un coup et c’est une de mes grandes maximes et les plus vérifiées, 

que la nature ne fait jamais de sauts : ce que j’appelai la loi de la continuité. […] Elle porte 

qu’on passe toujours du petit au grand, et à rebours, par les degrés et par les parties et que 

jamais un mouvement plus petit, comme on n’achevé jamais parcourir aucune ligne plus 

petit […] tout cela fait juger que les perceptions remarquables viennent par degrés de 

celles qui sont très petites.394 

                                                           
393 ZAMMITO John, « Physiological Psychology: Herders Engagement whit Haller in the 1770 », in 
op.cit.p.444. 
394 LEIBNIZ W.G. Nouveaux essais de l’entendement humain, p. 43. 



119 
 

Le développement graduel des forces et sensations « obscures » du corps vers le clair 

est une forme de la loi de continuité. Il est permis d’affirmer que Herder propose que le corps 

et l’âme sont deux « dispositions spirituelles » d’une « force organique », 395 qui se 

différencient selon leur degré de clarté et de distinction et selon des grades d’organisation. 

Herder transforme ainsi la potentialité cognitive de la sensation (Empfindug) que Leibniz 

formule dans ses divers écrits comme Von der Glückseligkeit, où à travers des exemples d’art 

comme la musique, il décrit la qualité des sensations avec le je ne sais quoi, « mans sagt 

insgemeint : es ist ich weiß nicht was, so mir an der Sach gefället, das nennet man 

Sympathie. »396 Tout comme dans son écrit de 1714, où il exprime :  

 

Chaque âme connaît l’infini, connaît tout, mais confusément, comme en me promenant 

sur le rivage de la mer, et entendant le grand bruit qu’elle fait, j’entends les bruits qu’elle 

fait, j’entends les bruits particuliers de chaque vague, dont le bruit total est composé, mais 

sans les discerner ; mais ces perceptions confuses sont le résultat des impressions que tout 

l’univers fait sur nous. 397 

 

Dans Les Nouveaux essais, il associe les sensations confuses à la « découverte » des 

petites perceptions « qui affectent en permanence l’âme. » Leibniz caractérise ces perceptions 

comme « obscures dans leur assemblage. » Dans son interprétation, Trabant remarque par 

ailleurs que les exemples que Leibniz fournit des petites perceptions dénotent leur caractère 

« akroamatisch », i.e. qu’elles s’attachent à l’ouïe. Dans cet ouvrage, il dit en effet : 

« D’ailleurs, il y a mille marques qui font juger qu’il y a à tout moment une infinité de 

perceptions en nous […] C’est ainsi que l’accoutumance fait que nous ne prenons pas garde 

au mouvement d’un moulin ou à une chute d’eau […] »398 Il faut remarquer que l’univers 

pour Leibniz, à la suite de Trabant, aussi « sonne » et « respire », il est une « Sympnoia 

panta », expression que Leibniz a empruntée à Hippocrate. Cette perspective a une 

                                                           
395 Comme écrit Heinz,  « Herder rendre spirituel la nature et naturalise le spirituel. » HEINZ M., op.cit., p. 
112. 
396 LEIBNIZ G. W., Von der Glückseligkeit, in op.cit., p. 392. Cursives de Leibniz. 
397 LEIBNIZ W.G., Principes de la nature et de la grâce fondés en raison, §13 in  présentation et notes de 
Chr. Frémont, traductions de Chr. Frémont, revues par Catherine Eugène, Paris, G.F. Flammarion, 2001. 
398 LEIBNIZ W.G., Nouveaux Essais sur l’entendement humain, op.cit., p. 37. 



120 
 

importance centrale dans les idées du philosophe allemand sur le langage, même si, comme 

l’affirme Traband, il reste dans l’épistémologie occidentale, laquelle identifie la connaissance 

avec l’œil, la lumière et les idées claires et distinctes. Toutefois, l’héritier de ce monde 

sonnant est Herder, lequel va opérer un tournant épistémique que l’interprète de Leibniz 

formule en termes d’une « Metaphorik des Erkennes ». La tradition occidentale inaugurée 

dans la philosophie grecque, il la caractérise comme « Erkennende Sehende » où la 

philosophie du langage est iconographique ou « visuelle Sprache », elle est essentiellement 

« Gegen-Stände, nicht die Um-Stände des Sprechens ». À ce dernier, correspond le terme 

« akromatisch », qui est « ein fondamental auf dem Hören aufbauendes Denkens ».399 Cette 

perspective sera développée par Herder dans sa production de 1772.  

Dans la voie des idées ou représentations claires et distinctes, l’opuscule de Leibniz, 

Les Meditationes de Cognitione, veritate et ideis 1684, se trouve être la première  objection 

dirigée contre la dichotomie cartésienne. Pour Descartes, les idées sont obscures en raison  

de « l’unité de l’âme et du corps », mais aussi à cause de ce que « nous ne sommes pas tous 

parfaits. » Seules les idées claires et distinctes « qui viennent de Dieu sont vraies. »400 Leibniz 

par contre propose une taxonomie selon une gradation de perfection conceptuelle : « une 

connaissance est obscure ou claire ; une connaissance claire est confuse ou distincte ; une 

connaissance distincte adéquate ou inadéquate ; et une autre, symbolique ou intuitive. »401 

Cette classification est considérée parallèle à la distinction entre la passivité et l’activité de 

l’âme selon la distinction d’Aristote. Les sensations et les représentations obscures et 

confuses correspondent à la condition de passivité de l’âme, tandis que les idées claires ou 

intuitives correspondent à l’activité de celle-ci.402 

Cette taxinomie est objet d’une critique ironique par Herder dans son ouvrage. 

Vor solchem Abgrunde dunkler Empfindungen, Kräfte und Reize graut nun unsrer hellen 

und klaren Philosophie am Meisten; sie segnet sich davor als vor der Hölle u n t e r s t e r  

Seelenkräfte und mag lieber auf dem Leibnizischen Schachbrett mit einigen tauben 

                                                           
399 TRABANT Jürgen, Europäisches Sprachdenken. Von Platon bis Wittgenstain, Deutschland, Verlag C. H. 
Beck, 2006, p. 179. 
400 DESCARTES R., op. cit., p. 38. 
401 LEIBNIZ G. W., Opuscules Philosophiques choisis, texte latin établie et traduit par Paul Schrecker, 
Librairie Philosophique J. Vrin, Paris, 2001, p. 17-19. 
402 DREIKE B., op.cit., p. 74. 



121 
 

Wörtern und Klassifikationen von d u n k e l n  und k l a r e n ,  d e u t l i c h e n  und 

v e r w o r r e n e n  Ideen, vom E r k e n n e n  i n und a u ß e r  s i c h ,  m i t  s i c h  und 

o h n e  s i c h  s e l b s t  u. dergl. spielen. (Werke II, 674) [kursives de Herder] 

 

Contrairement à la philosophie de son temps, Herder fonde son épistémologie sur une 

conception positive de l’obscurité. Que signifie pour Herder l’obscur, comment peut-on 

interpréter les expressions telles que : « dunkeln Sinnen, dunkeln Kräfte, dunkeln Wünsch ? » 

(Werke II, 545) Herder transforme la perspective leibnizienne sur les petites perceptions, 

lesquelles sont la source de l’obscur, en un « antropologisches Datum. »403 Ainsi, le monde 

de l’inconscient, des rêves et de l’imagination caractérisée comme « Ein-bildung » et 

« milieu », constituent les éléments essentiels de la pensée anthropologique de notre auteur. 

Selon Herder, les relations entre la sensation et la connaissance relèvent de la liaison intime 

du corps avec l’âme. Le principe qu’il propose, à savoir « das Leibapriori der seelischen 

Vorstellungkraft », constitue le point de départ anthropologique de sa théorie de la 

connaissance.  

Alexander Baumgarten, de son côté, crée l’esthétique à partir de cette découverte de 

Leibniz. Il écrit dans Metaphysik au § 514 :  

Eine Gesamtheit von Vorstellungen in der Seele ist eine ganze Vorstellung, deren Teilen 

heißen Teilen heißen Teilvorstelungen, und die Gesamtheit der dunklen unten diesen ist 

das Feld der Dunkelheit (Finisternis): dies ist der Grund der Seele. Die Gesamtheit der 

klaren Vorstellung ist das Feld der Klarheit, (des Lichtes), das die Felder der 

Verworrenheit, der Deutlichekeit und der Vollständigkeit in sich faßt. 

  

Comme le souligne Tedesco entre autres, Herder et Baumgarten prennent tous deux 

comme principe l’intégration de la « Dunkelheit » dans la réflexion philosophique, elle 

envisage la réévaluation cognitive de la sensibilité humaine.404 La notion « Grund der Seele » 

                                                           
403 ADLER Hans, Die Prägnanz des Dunklen. GnoseologieÄsthetik- Geschichtsphilosophie bei J.G.Herder, p. 
18. 
404 TEDESCO Salvatore, « A.G. Baumgartens Ästhetik im Kontext der Aufklärung: Metaphysik, Rhetorik 
Anthropologie », in Aufklärung, 20 (2008), pp. 137–50. Ici p. 143. ADLER Hans, op. cit., p. 20. BARNOUW 

Jeffrey, « The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German Enlightenment: Leibniz, Baumgarten 
and Herder », Studies in Eighteenth Century Culture, 24.1 (1995), pp. 29-50. 



122 
 

est aussi transformée par Herder. Pour lui, « fondus animae » constitue, comme nous l’avons 

dit, une dimension anthropologique, mais Herder n’essaie pas de ramener cette dimension 

« obscure » aux critères de clarté ou de distinction, etc. Mais il propose avec son image de 

Pygmalion lui réveiller et relever du « Wesen der Seele » et de l’étroite relation entre la 

« Empfindundg » et  le « Gefühl », qu’il trouve plus proche de cette « fondus animae. » 405 Il 

oppose à la clarté et distinction des idées, la « Wahrheit, Lebendigkeit, Klarheit » des images. 

En outre, chez Herder, l’imagination est étroitement liée à cette notion d’« obscurité » 

et aussi à l’unité étroite entre le corps et l’âme. Chez Baumgarten, l’imagination est analysée 

dans le cadre de la psychologie empirique.406 Mais elle est aussi intégrée dans les principes 

de la tradition humaniste de la rhétorique ancienne. De ce point de vue, l’esthétique, comme 

l’a montré plus récemment Buchenau, à la suite de Tedesco, est née en relation étroite au 

projet de fonder une science ou logique de « l’invention. »407 Le projet de Baumgarten se 

veut ainsi débiteur de la tradition rhétorique en ramenant les écrits de Cicéron dans ses 

Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant à l'essence du poème de 

1735.408 Il recourt également à Cicéron pour étayer les principes sur l’ « Erfindungskunst », 

« génie » ou l’« ingenium. » Toutefois, il reste dans le cadre du rationalisme, comme Wolff, 

il croit que « the  asthetic jugement can be demonstraded » et en la « subordination » de 

l’imagination à la raison en vue de trouver une « logique » d’« invention ».409  

 En d’autres mots, Baumgarten n’associe pas la « Dunkelheit » à l’imagination. Sa 

pensée anthropologique reste dans le rationalisme de l’Aufklärung. L’imagination ne joue 

aucun rôle dans la recherche de la nature de l’homme. L’apport majeur de sa pensée 

philosophique est la réévaluation de la sensibilité et la fondation de l’esthétique comme 

science de la sensibilité, laquelle a son propre critère de « rationalité ». En accord avec 

Buchenau, l’importance de l’anthropologie de Baumgarten réside dans la réinterprétation de 

                                                           
405 SOLMS Friedhelm, Zur Frühgeschichte der ästhetischen Theorie bei Baumgarten und Herder, 
Heidelberg, Klett Cotta, 1990, p. 130. 
406 Voir supra. Introduction de cette recherche. 
407 BUCHENAU Stefanie, The founding of Aesthetics in the German Enlightenment. The Art of invention and 
the Invention of Art, Cambridge, Cambridge University Press, 2013, p. 123. 
408 MIRBACH Dagmar, « Alexander Gottlieb Baumgarten: „Gnoseologie Rhetorik“ Baumgartens Rethorik 
im Spannungsfels von cognitio und propositio », in Herders Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts. 
Beiträge zur Konferenz der Internationalen Herder-Gessellschaft. Schloss Beuggen nahe Basel 2012, (Hrsg.) 
Ralf Simon, Heidelberg, Synchron, 2014, p. 98. 
409 BUCHENAU S., p. 9. 



123 
 

la notion d’ « Empfindung », selon laquelle elle « involves a rudimentary form of self-

conscioussne » et en la récupération de la tradition de la rhétorique, laquelle avait identifié la 

raison avec logos (Rede). Dans la fondation de la nouvelle discipline philosophique, il 

rassemble les « facultés inférieures » comme la mémoire et l’imagination, mais inclut aussi 

le « wit » en relation la raison comme « analogie rationis. » 410 

  Contrairement au traitement de Baumgarten, Herder élargit la « métaphore » de 

l’obscur. Comme l’a montré Herz, elle fait aussi référence à la phrase de Paul « Aujourd’hui 

nous voyons au moyen d’un miroir, en énigme, mais alors nous verrons face à face ; 

aujourd’hui je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme j’ai été connu. » (1 Cor. 

13.12) Herder associe miroir et énigme (dunkeln) et crée l’image « dunkeln Spiegel. »411 

L’emploi par Herder de ce passage a, comme chez Hamann, une critique de la connaissance 

des rationalistes, elle signifie la limite « scatologique » de la connaissance humaine. Un des 

éléments que Herder met en relief avec cette image est l’association avec les rêves. Dans ses 

diverses œuvres, il introduit le monde du rêve comme dans la dernière version de Vom 

Erkennen und Empfingung et dans Plastik.412 D’après Herz, le rêve tient une importance 

essentielle dans la pensée de notre auteur, il illustre « Kombination und Verschmelzung 

hetereogener Beziehungenlemente, deren Verbindung zwar logisch erscheint, aber dunkel 

bleibt. » Aussi, le rêve est un mélange de « réalité et fantaisie. » En outre, Herder poète prend 

l’expression de Calderón de la Barca «  la vida es un sueño » (Das Leben ist ein Träum).413  

 Autrement dit, Herder reste plus proche de Leibniz. Dans ses écrits, qui maintiennent 

une relation avec sa production Vom Erkennen und Empfindung, il esquisse les thèmes 

fondamentaux qui constituent les trois versions de celle-ci. Il s’occupe avec les questions 

auxquelles la théorie des monades ne peut pas répondre, à savoir, la relation entre l’esprit et 

la matière, ou la relation corps et l’âme, et la communication entre les monades. Il emprunte 

aussi à Leibniz le principe de l’individualité, chaque monade est « un monde intérieur 

                                                           
410 Ibid., p.154. 
411 HERZ Andreas, Dunkler Spiegel- helles Dasein. Natur, Geschichte, Kunst im Werk J.G. Herder, Heidelberg, 
C. Winter, 1996, p. 20. 
412 Vom Erkennen und Empfinden der menschlischen Seele. Bemerkungen und Träumen (1778); Plastik. 
Einige Wahrnehmungen über Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume (1770). 
413 HERZ Andreas, op. cit., pp. 22-24. 



124 
 

individualisé » puisqu’elle est un « petit univers particulier. »414 Notamment, les termes 

comme apperception, perception, représentation sont étroitement liés dans son essai. De plus, 

il récupère le thème de la « cognitio obscure », enfin il construit sa théorie sur l’origine du 

langage avec ce principe « akroamatisch » dont le résultat est un tournant épistémique dans 

la pensée philosophique occidentale. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.3 Le ton : « eine musicalische Monadologie »  

 

 

Die Wollust der Tonkunst liegt tief in uns verborgen: 
sie würk in der Berauschung: sie verschwindet und 
läßt eine so kurze Spur nach, als das Schiff im Meer 
und der Pfeil in der Luft, und der Gedanke in der Seele 

J.G. Herder 

                                                           
414 Ibid., p.160. 



125 
 

 

Les écrits de Herder Kritische Wälder (1769), Abhandlung über den Urprung der 

Sprache (1772) et Plastik (1778), entretiennent un lien étroit, puisqu’ils contiennent les 

principes anthropologiques qui seront évoqués dans ses ouvrages ultérieurs. La pensée 

anthropologique du philosophe et poète abandonne la définition métaphysique de l’homme 

comme un être rationnel, principe qui avec Baumgarten, malgré sa réévaluation de la 

sensibilité, reste encore intouchable.415 Par contre, Herder, avec son expression « Die 

Einziehung der Philosophie auf Anthroplogie »,416 établit son programme philosophique. Il 

se questionne sur l’homme dans sa dimension sensible et rationnelle. Sa recherche dépasse 

les limites des domaines du savoir et y relie l’anthropologie, la psychologie, l’histoire, 

l’esthétique et la philosophie du langage. Le point de départ de Herder est le corps humain, 

non pas une psychologie qui privilégie une seule faculté, mais la recherche des sens et leurs 

relations. Pour le penseur allemand : « Die primäre Tatsache menschlischen Leben ist seine 

Leibgebundenheit; also müssen wir damit anfangen, die Sinne zu studieren: Wozu hat ser 

Mensch Augen, Ohren, Nase, und Hände?. Was kann er erfahren, indem er diese einsetzt, 

und wo liegen ihre Grenzen? »417 

Les penseurs du XVIIIe siècle avaient une fascination pour les personnes aveugles 

depuis le problème de Molyneux; Ils se questionnent sur la relation entre les sens et leur 

participation et contribution dans la perception.418 Dans ses ouvrages, Herder emploie à 

maintes reprises l’écrit de Diderot Lettre sur les aveugles pour formuler ses propres 

conjectures. Il aborde cette question selon une approche anthropologique et esthétique.  

Trabant souligne que Herder accomplit une révolution dans la pensée occidentale 

lorsqu’il abandonne la hiérarchie traditionnelle des sens ; le sens de la vue perd son statut 

privilégié et l’ouïe acquiert une place de premier rang. Herder réalise des réflexions sur 

l’anatomie de l’ouïe et l’expérience du ton pour révéler la nature et fonction de ce dernier. 

                                                           
415 BUCHENAU Stefanie: « Baumgarten never abandoned the idea that reason represents man’s specific and 
essential property. », op .cit., p. 154. 
416 GAIER U., op.cit.,p. 14. 
417 MAUERE M., op.cit., p. 59. GAIER U., op. cit., p. 27. 
418 UTZ Peter, op.cit., p. 26. 



126 
 

Dans sa production de 1769, il esquisse en effet « the discovery of Ear », principe qui 

lui fournira les arguments pour défendre l’idée selon laquelle l’ouïe est le sens du langage.419 

Dans Kritische Wälder, Herder aborde divers thèmes d’esthétique, cet ouvrage est considéré 

comme l’un des plus importants écrits d’esthétique du XVIIIe siècle.420 Dans viertes 

Kritisches Wälder, en particulier dans la deuxième partie, il aborde des questions qui ont une 

place centrale dans sa philosophie, à savoir les idées sur la musique et une théorie de la 

perception selon laquelle le sens de l’ouïe est l’interface du corps et de l’âme et le 

(Middelsinn) celle de la vue et du toucher. En outre, Herder aborde le thème de la sensation 

(Empfindung) qu’il considère proche de la musique. 

Ces trois écrits contiennent de manière explicite une critique de la connaissance, qui 

se fondait sur les critères de clarté et de distinction des idées. De même, dans le cadre de sa 

réflexion sur l’art et la beauté, il rejette les principes de la philosophie rationaliste, dont la 

définition de la beauté qu’il juge abstraite et sans relation aucune avec l’expérience des sens, 

où elle est réduite à la vue, « hellsichtig  Auge.»421 En ce qui concerne les thèmes de viertes 

Kritische Wälder et Plastik, il faut, comme l’a souligné Adler, différencier la question 

« esthétique » en relation avec le thème de la beauté et l’art, et l’« aïtshesis », terme qui fait 

référence à la nouvelle discipline philosophique « scientia cognitionis sensitivae.»422  

Dans les prochaines lignes, nous nous bornerons à exposer la manière dont Herder 

relie sa description de l’ouïe à la formulation de la notion d’image, laquelle met en question 

la seule explication mécaniste. Il s’agit pour Herder de montrer que l’image, aussi réduite à 

la vue, laquelle résulte de la perception, n’est pas une simple « image matérielle. » La création 

des images est un processus plus complexe, qui résulte de la « force » et de l’activité de l’âme 

qui est incitée par les sens et particulièrement par l’ouïe. Herder écrit dans ses Ideen : « Der 

                                                           
419 TRABANT J., op. cit., p. 355. 
420 Introduction à HERDER Johann Gottfried, Selected Writings on Aesthetic, translated and edited by Gregory 
Moore, Princeton University Press, Princeton and Oxford, 2006, p. 11. 
421  « Theory of the eighteenth century based itself only on the “hellsichtige” eye. In contrast to the “dumpferer” 
(duller) powers of sensations, the eye was given the task of providing reason with preobjective images of reality. 
The human being, who is constantly tautened by other sensations, is accordingly obligated to mistrust his lower 
organs of perceptions.  GREIF Stefan, « Herders’s Aesthetics and Poetics », in A Companion to the Works of 
Johann Gottfried Herder, op. cit., pp. 142-164. 
422 ADLER H., op. cit., p. 111. 



127 
 

Mensch der Erde ist noch ein Zögling des Ohr durch welches er die Sprache des Lichts 

allmählich erst verstehen lernt. » (Werke III/1, 114) 

Dans la discussion sur la théorie de la musique, Herder commence sa critique en 

questionnant les théories de son temps, puisqu’elles abordent les principes de la musique de 

manière abstraite, à savoir, à travers de la mathématique ou quantitativement, ou pour la 

physique, qualitativement. Il mentionne particulièrement Jean-Philippe Rameau et 

D’Alembert. Il rejette les principes d’harmonie ou de mélodie car ce sont des principes de 

relations numériques. Selon Herder, ces deux sciences n’expliquent rien sur la nature 

subjective de l’expérience de la musique, il argumente que « das Ohr, als Ohr kein Verhältnis 

empfinden kann […]. Il pose donc la question : « Wie Ton als Ton auf uns würkt. » […] wie 

dieser in der Seele würkt und sie bewegt. » (Werke, II, 142)  [cursive de Herder] 

Comme Leibniz, Herder pense que nous vivons dans un monde qui est rempli de sons, 

et il a comme projet de développer l’« esthétique  de la musique », qu’il nomme « eine 

musicalische Monadologie. »423 Son but est de découvrir la relation entre ce monde sonnant 

et l’homme. Il considère le ton comme l’élément constitutif et irréductible de l’univers de la 

musique; avant de parler des relations abstracts, il voit que : « im ersten Moment der 

Sensations, im simpeln Wohllaut, die Basis aller Musik liegt. » (Werke II, 144)  

Il exemplifie avec un aveugle ; comment, seulement à travers le ton, peut-on accéder 

à une expérience purement intérieure de l’existence humaine dans son unité de l’âme avec le 

corps. Il y a ici un trait de piétisme religieux dans les expressions de notre auteur, lorsqu’il 

affirme la « große Innigkeit des Gehörs » et qu’il réalise la distinction entre le « äußere Ohr » 

et le « innere Ohr. » Le moment de la sensation qui est lié à l’ouïe intérieure est le « Weg zur 

Pathetik aller einfaches Musicalischen Accente. » (Werke II, 153)424  

Der Blindgeborne hat ein ungleich tieferes Gefühl für die ersten Momente des Wohllauts, 

als der zerstreunte Sehende, den tausend äußere Flächenbilder von seinem innern Sinne 

des Tongefühls abrufe. Jener ist von diesem weggewandt; natürlich und ewig  also in der 

                                                           
423 « Die Welt ist Klang. Der Mensch wird in eine „Ton -Welt“ hineingeboren. Ja mehr noch:Schon vor seiner 
Geburt nimmt er als Embryon Töne wahr. Bevor er sehen kann, hört er. » MAURER M., op. cit., p. 68. 
424 WATKINS Holly, « From the mine to the shrine. The critical origins of musical deep », in 19-ht. Century 
Music, Vol.27. N.3 (2004), pp. 179-207. 



128 
 

ungestörten Stille [...] Er ewig in dieser Stille, so ganz in sein inners fühlendes Ich 

versammelt, und ohne Unssin zu sagen, ganz Ohr [...]. (Werke II, 154)  

 

On peut affirmer que dans ce passage, Herder formule un des principes de sa 

philosophie et posture anticartésienne lorsqu’il écrit « ich fühle mich !, ich bin.! Ich glaube, 

daß es für einen Blinden möglich ist, den ganzen Körper in seinem Gebäude auf Kräfte der 

Seele zu reducieren. »425 Dans son projet musical, le ton est proprement l’objet de l’ouïe et 

de la belle écoute (Hörbarschöne), les approches mathématiques et physiques qui réalisent 

des calculs du temps d’une vibration ou des relations des intervalles, ne sont pas capables 

d’apporter des éclaircissements « vom einfachen Tone selbst ; nichts von der Energie 

desselben aufs Gehört, nichts auf der Anmut derselben, einzeln und in der Folge […] » 

(Werke II, 142.)  

 Il réalise ensuite la distinction entre le son (Schall) et le ton. Ici, il prend le langage 

de Leibniz, le son est un « Aggregat » et « Masse » de tons,  tandis que le ton est « simple.» 

Il caractérise le son comme « dunkeln » et « konfus », le ton est  l’« einfaches, kräftige 

Moment.»426 C’est l’ouïe interne qui réalise la tâche de la transformation, « eine 

Transmutation in quasi alchimistische Sinne »,427 du son en ton, d’un « Körper » à un ton, 

lequel est « ein körperliche, immaterielle konstitutive Element des Schalls. » De plus, il 

propose aussi une « Physiologie des Sinnesempfindung » en reprenant les principes de la 

physiologie des nerfs et fibres, qu’il considère essentielle pour expliquer la «  Dynamik der 

Seele. »428  

Herder affirme en effet que l’ouïe extérieure est constituée seulement du 

« Tympanum », tandis que l’ouïe intérieure est étroitement liée aux nerfs et fibres, et de cette 

manière est la « Werkzeug der Empfindung. » C’est justement la variété des sensations 

expérimentées que l’approche mathématique et physique ne peut pas étudier. Herder, avec 

son usage poétique des mots, caractérise sa recherche comme une « innere Physique des 

                                                           
425 HERDER J.G., Vom Sinn des Gefühls, in Werke, II, p. 244. 
426 Sur l’approche proprement esthétique voir : MARKWARDT Bruno, J.G.Herders « Kritische Wälder », 
Leipzig, Quelle & Meyer, 1925, p. 118. 
427 MARKWARDT B., p. 119. 
428 GESCHE A., op.cit., p. 45. 



129 
 

Geistes » pour découvrir la « Gegend in der Seelenlehre des Schönen. » (Werke II, 146) Il 

emploie aussi une métaphore pour décrire la variété de sensations comme de tons. Il réalise 

l’analogie des touches d’un piano, chacune produit un ton défèrent, il est une « Wiederschalle 

eines Klaviers », ainsi les nerfs de l’ouïe exécutent une sorte de « Saitenspiel der 

Gehörtfibren  » qui sont tous différents, par leur nombre, leur taille, et leur relation entre eux. 

Dans ce « Saitenspiel » il reconnait la rencontre entre le corps et l’âme, ou l’esprit. (Herder 

emploie les termes, Seele, Geist, Natur comme synonymes). Il adopte aussi cette image pour 

décrire le passage de la sensation ou perception à la sensibilité ou sentiment, grâce aux « feine 

Nerve des Gehörs, die die Nachbarin des Geistes ist. » Ici, réside proprement la puissance du 

ton sur l’âme : «  das ist Energische Kraft, das Pathos, die Tiefeindringende auf die Seele : 

die Welt eines neuen Gefühls. Alle unsre Empfindungen werden hier ein Saitenspiel, dessen 

sich, das, was Ton heißt. » (Werke II, 205) 

Herder énumère diverses propriétés du sens de l’ouïe à partir de ces observations : 

 

Das Bild des Auges ist mit zwar in der Seele, aber der Gegestande des Bildes schwebt mir 

doch außer zur klar vor. Das Ohr ist der Seele am nächsten-eben weil es ein inneres Gefühl 

ist. [...] Das Auge, die äußeree Wache der Seele, bleibt immer ein kalter Beobachter, er 

sieht viele Gegestande, klar, deutliche aber kalt und wie von Außen. Das Gefühl, [le 

toucher] ein starker und gründlicher Naturforscher denn Sinne, gibt die richtigsten, 

gebissesten und gleichsam vollständigsten Ideen [...] Der Gehört allein ist der Innigste, 

der Tieffer der Sinne, nicht so deutlich, wie das Auge, nicht ist so kalt. [...] aber ist es so 

der Empfindung am nächste, wie das Auge den Ideen, das Gefühl der Einbildungskraft. 

Die Natur selbs hat diese Nahait bestätigt , so sie keine wegzur Seele beßer wuste, als das 

Ohr und -Sprache. (Werke II, 159) 

 

On peut reconnaitre ici diverses propriétés et caractéristiques des trois sens, à partir 

desquelles Herder met en question la primauté de la vue des idées claires. Le sens de la vue 

est froid, reste plus vers l’extérieur, il est éloigné des autres sens, il est en fuite, loin de la 



130 
 

sensation. Le sens de la vue nous éloigne de la nature, de notre corps. La vision sépare le 

sujet de son monde, il devient un objet de la connaissance purement théorétique.429   

Dans ce passage, Herder souligne que l’image de l’œil est dans l’âme mais l’objet de 

l’image n’y est pas. Dans les Ideen il s’exprime plus radicalement : 

Unläugbar, daß der Gedanke, ja die erste Wahrnehmung, damit sich die Seele einen äußern 

Gegenstand vorstellt, ganz ein andres Ding sei, als was ihr der Sinn zuführet. Wir nennen 

es ein Bild; es ist aber nicht das Bild, d.i. der lichte Punkt, der aufs Auge gemalt wird und 

der das Gehirn gar nicht erreichet; das Bild der Seele ist ein geistiges, von ihr selbst bei 

Veranlassung der Sinne geschaffenes Wesen. [....](Werke III/1,168) [cursive de Herder] 

 

Dans son écrit Vom Erkennen und Empfindung, notre auteur élabore une théorie de l’âme, 

qui sera la source la plus importante pour soutenir une perspective de l’image qui dépasse la 

physiologie mécaniste et sensualiste. Mais avant d’écrire sa première version en 1774, il 

continue avec sa recherche sur le sens du toucher. Dans son essai sur l’origine du langage, il 

développ 

 

 

 

 

 

 

 

2.4 «  fühlende Monade »  

 

« Ich muß ein Blinder und 
Fühlender weden, um die 
Philosophie dieses Sinnes zu 
erforschen! » 

J. G. Herder 

                                                           
429 TRABANT J., op.cit., p.  365. 



131 
 

 

Herder a consacré de nombreuses années à la rédaction de Plastik. Depuis son écrit 

programmatique de 1769, il avait esquissé plusieurs questions autour de la « Philosophie des 

Gefühls. » Il poursuit avec Plastik sa critique de la position des théoriciens de l’art et des 

philosophes qui ont réduit tout art à un seul sens, « hellsichtig Auge » ; Dans le même temps, 

il ne veut subsumer toute expression artistique à un seul principe, à savoir la « allgemaine 

Schöne. »430 Le sujet de la sculpture s’inscrit donc dans le cadre de la différentiation des arts 

conforme à la différentiation des qualités du sens auquel ils s’adressent : la peinture à la vue, 

la sculpture au toucher, la musique à l’ouïe. Herder affirme : «  In dem Satze, Gesicht sieht 

nur Flächen, Gefühl tastet nur Formen [...] Also sei dieser Satz bloß Wegweiser zu mehrern 

Erfahrungen über Gesicht und Gefühl! [...] »431  

Plastik, comme Vierten Kritischen Wäldchen, est un écrit dans lequel l’auteur unit 

l’anthropologie et l’épistémologie, i.e. il s’agit de la réévaluation du corps, comme 

« sinnliche Apriori » et « Medium aller Erkenntnis. »432 En particulier, il s’agit ici du 

renversement de la hiérarchie des sens qu’il avait commencé dans sa production de 1769 et 

de la réévaluation cognitive du sens du toucher. Herder continue avec la caractérisation du 

sens de la vue et sa relation avec le toucher. De surcroît, dans l’écrit de Herder, s’entrecroisent 

les thèmes de la sémiotique, de l’herméneutique, de l’esthétique et la théorie de la 

connaissance.433 

Plastik est un des écrits qui maintient une relation étroite avec Vom Erkennen und 

Empfinden, il a été complété et publié en 1778, en même temps que l’ultime version de ce 

dernier. Un des éléments que Herder esquisse est la conception du corps humain comme 

« Lebenskräfte » ; Source du connaître et du sentir, ses forces se développent selon la 

condition « obscure » que Herder, à la suite de Leibniz, reformule. Il développe donc une 

métaphore du corps humain ; Il entremêle citations bibliques, théories physiologiques et 

                                                           
430 GREIF Stefan, op. cit., p. 148. 
431 HERDER J.G., Journal meiner Reise im Jahr 1769, op.cit., p. 130. 
432 MÜLDER-BACH Inka, « Kommunizierende Monade. Herders literarisches Universum », in  Sinne und 
Verstande.Ästhetische Modellierungen der Wahrnehmung um 1800, (hrgs.) Caroline Welsh, Christina 
Donwoski, Susanna Lulé, Würzburg, Königshausen & Neumann, 2001, pp. 41-52.  
433 ADLER H., op. cit., p. 114. 



132 
 

mythologie dans la description de chaque partie du corps et dans son ensemble comme un 

tout. 

Dès Journal meiner Reise im Jahr 1769, Herder, comme il le dit lui-même, avait 

imaginé devenir un aveugle pour découvrir la « philosophie » de ce sens. Les questions qu’il 

formule en relation avec la « Philosophie des Gefühls » sont liées à divers domaines. Il pose 

cinq questions dans son Journal : « 1. Sprache, die ein Blinder erfunde. 2. Seine Welt, seine 

Kosmologie. 3. Die Erinnerunng seines Ichs, wir es sich ins Universum geoffenbart hat, seine 

Psychologie u. Kosmologie. 4. Seine Idee von Raum, Zeit, Kraft seine Ontologie. 5. Seine 

Idee von der Unsterblichkeit der Seele, Religion. »434 Dans Plastik, le philosophe allemand 

formule seulement une réponse à la question sur les notions d’espace, de temps et de force, 

concepts qui, par ailleurs, sont constants dans sa pensée philosophique. 

Dans la troisième partie de son écrit, Herder fait allusion à une sculpture comme 

« heiligest Dunkel. » 

 

Wir treten an eine Bildsäule, wir in ein heiligest Dunkel, als ob wir jetz den simplesten 

Begriff und Bedeutung der Form und zwar der edelsten, shönesten, reichten Form, eines 

Meschlichen Körpers, uns erstaten müßte. [...] desto mehr wird das stumme Bild zu uns 

sprechen und die heilige Kraftvolle Form, die aus den Hände des grösten Bildners kam 

und vom seinem Hauch durchwehrt destand, sich unter der Hand, unter dem Finger 

unseres innern Geistes beleben. (Werke II, 500) 

 

Condillac dans Traité de sensations (1754) et Charles Bonnet dans  Essai analytique 

sur les facultés de l’âme (1760) proposaient une « statue imaginaire », comme méthode pour 

expliquer le savoir et les opérations de l’esprit humain. Condillac expose dans Avis au lecteur 

le but de sa fiction ; Il essaie de considérer séparément chaque sens pour savoir quelle type 

d’idée correspond à chacun d’eux, et pour« observer » comment ils s’instruisent : « Nous 

imaginons une statue organisée intérieurement comme nous, et animée d’un esprit privé de 

toute espèce d’idées. Nous supposions encore que l’extérieur tout de marbre ne lui permettrait 

                                                           
434 HERDER J.G., op.cit., p. 189. 



133 
 

l’usage d’aucun de ses sens, et nous nous réservâmes la liberté de les ouvrir à notre choix, 

aux différentes impressions dont ils sont susceptibles. »435 Selon Condillac, seul le toucher 

est le sens qui peut juger les objets. Le sens du toucher est le moindre degré du sentiment, 

lequel est « la même chose que le moi. »436 

 

Herder dénonce ainsi l’action « profane » de vouloir « ouvrir » un « corps de femme » 

avec violence. Il rejette l’approche de ces auteurs.437 Par contre, il se sert de la sculpture pour 

l’exploration de cet art et en même temps, comme une célébration du corps humain. Il 

propose donc une inversion : Il formule une définition de sculpture (« Bildnerei […] wo Seele 

lebt und einen edlen Körper durchhaucht […] wo Kunst Seele in Körper darzustellen. » 

Werke II, 478. Cursive de Herder) pour affirmer ensuite qu’elle est déjà capable de sentir et 

puis de créer sa propre « corporalité », de son intérieur vers l’extérieur. Herder relie ici deux 

notions, le sens du toucher et le sentiment de sympathie. Il joue avec le terme « Gefühl » 

selon ses deux sens. Autrement dit, pour Herder, la statue, si on la considère seulement à 

partir de son intérieur, « er fühlt; dies regt seine innere Sympathie dunkel aber so tiefer. » 

(Werke II, 490) Dans cette approche, comme le suggère Proß, entre autres, Herder 

réinterprète le principe leibnizien de monade « sans fenêtres. » Un  « aveugle » est une 

monade sans fenêtres, la sympathie est la notion clé pour affirmer qu’il y a une forme de 

communication entre elle et le monde et entre les monades.438 

De plus cette image « heiligest Dunkel » est une réinterprétation de la notion « fondus 

animae », puisque pour Herder « Der ganz Grund unsere Seele sind dunkle Ideen, die 

lebhaftesten, die meistens, die Maße, aus der Seele ihr feinern bereitet [...] Man denken sich 

die Integraltheil der Mensclichen Seele köperich [...] »439 Dans cette réorientation, Herder 

considère ce principe non seulement du point de vue quantitatif, mais aussi qualitatif, i.e. il 

                                                           
435 CONDILLAC Etienne Bonnot de,  Traité de Sensations, Paris, Fayard, 1984, p. 18. 
436 Ibid. Livre II. 
437 Bonnet écrit : « Recourrons donc à une fiction,  elle ne ferait pas la Nature, mais elle aura son fondement 
dans la Nature, Nous séparerons les choses qui dans l’état naturel sont réunies. » BONNET Charles, Essai 
analytique sur les facultés de l’âme, chez Cl. Philibert, A Copenhague et Genève, 1760, préface. 
438 MÜLDER-BACH Inka, op.cit., p. 45. Wolfgang Proß commentaire à J.G. Herder, Plastik, Werke, Band II, 
Herder und die Anthropologie der Aufklärung, p. 1007. 
439 HERDER J.G. Kritische Wälder, op.cit., p. 27. [Erstes Wälder]  



134 
 

redéfinit le « Grund der Seele » comme « Ursprung », toutes les perceptions, sensations et 

sentiments nés dans cette « obscurité » restent toujours liés à cette dimension ou cette 

« Herkunft. » L’image de l’embryon et du germe est employée par le philosophe afin de 

contester toute hiérarchisation, l’« obscur » n’est plus le « unter » mais la « Basis » ou 

« Matrix » le sentiment le plus obscur, la source de tous les « Begriffe des ganzen 

Weltalls. »440 

 

Par ailleurs, Herder pose comme principe herméneutique la coopération entre la vue 

et le toucher : Nous ne touchons pas proprement avec la main, mais le toucher s’opère depuis 

l’intérieur de « l’observateur » comme une transposition de notre « moi » quand nous 

touchons avec l’aide de l’imagination : « Je mehr ein Gleid bedeutet, was es bedeuten soll, 

desto schöner ists, und nur innere Sympathie, d.i. Gefühl und Versetzung unseres genzen 

Menschlichkeit Ichs in die durchtastete Gestalt ist Lehrerin und Handhabe der Schönheit. » 

(Werke II, 514) 

Herder reprend ce qu’il a dit à propos des sens du toucher et de la vue dans Vierten 

Kritischen Wäldchen. Le sens du toucher est le « starker », « dunkelste », « langsamste », il 

doit être accompagné par l’imagination et la vue lorsque il s’agit de l’expérience de la 

contemplation de la beauté de la sculpture : « Das Auge ist nur Weg Wegweiser, nur die 

Vernunft der Hand ; die Hand allein gibt Formen, Begriffe, dessen, was sie bedeuten, was in 

wohnen. » (Werke II, 499)441 

Du point de vue esthétique et aisthétique, le philosophe allemand décrit ici deux 

phénomènes. D’une part, en accord avec Herman Parret, la perspective de Herder sur le 

toucher inclut un niveau « symbolic », car « the simultaneousness of an outside and an inside 

combines the physical world and the soul into an Ineinander […] that is here the birth of the 

symbolic takes place, a birth  which is essentially unpresentable. In the end Herder grounds 

                                                           
440 HERZ Andreas, op. cit., p. 14. ADLER H., « Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des 
Dunklen in der Aufklärung », op.cit., p. 124. Solms F., op.cit., pp. 131-139. 
441 Sur le thème proprement de la théorie de l’art et la beauté on peut consulter : SOLMS F., op.cit., p. 173.  



135 
 

aesthetics not in the physical but in the imaginary body, the body which is projected by the 

Einbildungskraft as unity of matter and soul. »442 

D’autre part, selon Adler, « le corps humain sculpté ne peut être perçu que par la 

coopération étroite entre la vue et le toucher. […] Voir une sculpture actualise nécessairement 

des qualités haptiques et confond l’expérience virtuellement haptique avec l’expérience 

actuelle de la vue sans qu’il y ait eu de contact : Cette actualisation est un acte de véritable 

synesthésie physiologique, car cette connexion intersensorielle est inévitable. »443 

On peut reconnaître ici deux éléments que Herder attache à l’imagination, elle est 

accompagnée par le sentiment et en particulier de la sympathie. Cette dernière notion a une 

origine éclectique chez Herder, elle inclut dès la science physique jusqu’à l’hermétique.444 

Adler souligne, pour sa part, que la notion de « synesthésie », est une activité 

« physiologique » effectuée par la connexion de deux sens, mais qu’elle est aussi un trait 

distinctif de l’activité de l’imagination, que Herder mobilise dans Vom Erkennen und 

Empfingung afin de contester la séparation du connaître et du sentir. 

 Le penseur allemand emploie le terme « plastische Natur » pour expliquer comment 

une sculpture engendre sa « corporalité. » 

Hat die Natur unsre Menschheit nicht zum todten Meer, zum Stillstande einer ewigen 

Unthätigkeit und gefühllosen Götterruhe, sondern zu einem b e w e g t e n , ewig sich 

r e g e n d e   Strome voll Kraft und Lebensgeistes machen wollen, so sehen wir, auch v o n  

a u ß e n konnte ihr Werk keine plastische Larve und Maske einer schönen ewigen 

Unthätigkeit sein, sondern L e b e n s w i n d  mußte die Formen beleben. Sofort wird die 

Schönheit K r a f t ,  B e d e u t u n g  in jedem Gliede. (Werke II, 515) 

 

La notion de nature plastique a une connexion intime avec les notions de « Bild » et 

« Bildung » dans la tradition allemande. Leibniz et Herder partagent cette perspective d’une 

nature formatrice. Selon Lichtenstein, l’activité dynamique que Leibniz reconnaît dans la 

                                                           
442 PARRET Herman, « From the Enquiry (1757) to the Kritisches Wäldchen (1769). Burke and Herder on the 
division of senses », in The Science of Sensibility: Reading Burkes Philosophical Enquiry, ed. M Deckart USA, 
Springer, 2009, pp. 91-107. Ici p.99. Cursives de Parret. 
443 ADLER Hans, « Théorie de l’art et épistémologie » in Herder und die Künste. Ästhetik, Kunstheorie, 
Kunstgeschichte, (hrsg.) Elisabeth Découlot-Gehart Lauer, Heidelberg, Winter, 2013, pp. 193-202. Ici p. 201. 
444 Wolfgang Proß commentaire, op.cit., p. 925. 



136 
 

nature et dans l’intériorité de la monade, a une dimension « mystique » dont l’origine se 

trouve dans la philosophe de Jacob Böhme.445 Herder reste fidèle à cette idée d’une nature 

dynamique qu’il transpose dans le domaine de l’anthropologie et de la culture. De surcroît, 

l’usage qu’il réalise de ce terme « n’a pas de limite. » Tout d’abord, la nature fait référence 

à la vie, principe qu’il oppose à la philosophie de son temps, la « Formularphilosophie », la 

notion de « Bildung » devient un « Symbolwort eines neun Sich-selbs Verstehens des 

Menschen aus seinem gefühlten Lebenszussamenhäng heraus. »446 De plus, le philosophe 

allemand, comme l’a souligné Lichtenstein, fait de la « formation » un thème proprement 

philosophique. 

Dans ses Ideen, Herder formule avec netteté cette dimension anthropologique, qui par 

ailleurs, caractérise son idée d’humanité :  

Vom Anfange des Lebens  an scheint unsre Seele nur Ein Werk zu haben, inwengige 

Gestalt, Form der Humanität zu gewinnen und sich in ihr, wie der Körper in der Seinigen, 

gesund und froh zu fühlen. Auf dies Werk arbeitet sie so unablässig und mit solcher 

Sympathie aller Kräfte als der Körper nur immerdar für seine Gesundheit arbeiteten kann, 

[...]. (Werke III/1, 172) 

 

Nous voulons souligner enfin deux principes que Herder esquisse dans Plastik et qui 

constituent des éléments qu’il va adjoindre à sa théorie de l’âme, laquelle est déjà esquissée 

dans sa production de 1769 : La notion de Kraft et celle de sympathie. Le but de Herder avec 

son analogie entre le corps humain et une sculpture est de mettre en relief cette étroite 

relation. La métaphore de Saitenspiel est une image que notre auteur emploie à maintes 

reprises pour illustrer comment agit l’homme comme unité âme et corps. 

Eben das ist das engemein Sichere und Veste bei einer Bildsäule, daß weil sie Mensch und 

ganz durschlebter Körper ist, sie als Tat zu uns spricht, uns festhält uns durchdringend 

unser Wesen, das ganze Seitenspiel Menschlicher Mitepfindung weckt. [...] Nichts muß 

bloß ersehen und das Fläche behandelt, sonder von zarten Finger des innern Sinnes und 

                                                           
445 « Bei Jakob Böhme findet dann der Bildungsbegriff seine entrscheidende spekulative Vertiefung: Bildung 
wird zum Ausdruck eines innergöttlichen Prozesses, eines Willensktes der Selbstprojektion, des „bildischehen 
Willens“ Gottes der  voluntatantiven biderschaffenden Imagination, die Gott zum Bilde, zu Gestaltniß der 
Geistes drängt zum „Spiegel“ darinnen des Geist Gottes sich selber siehet, zu siner „ Selbst Beschaulischkeit.“» 
LICHTENSTEIN E., op.cit., p. 10. 
446 Ibid., p. 19. 



137 
 

harmonischen Mitgefühls durchtaster sein, als ob es aus den Händen des Schöpfers käme. 

(Werke II, 518) 

 

Dans son essai sur l’origine du langage, il relie l’ouïe à la sympathie. Ainsi, il est 

permis d’affirmer que Herder reprend ces trois éléments pour étayer sa théorie vitaliste et à 

la fois sympathique de l’âme, ainsi que pour formuler sa théorie du langage, laquelle 

accomplit le renversement de la hiérarchie des sens.e la relation de l’ouïe et du langage.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

PARTIE II 

 



138 
 

L’image et l’imagination dans la pensée 
philosophique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chapitre III 

La connaissance et le langage dans Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbalistischer 
Prose 

 

« Ihnen von Grund meiner Seele zu sage, ist mein ganzes 
Christenthum ein Geschmack an Zeichen, und an den 

Elementen das Wassers, des Brods, des Weins. » 

J.G. Hamann 



139 
 

« Sans image ou métaphore, aucune pensée ne peut être 
exprimée, et là où il est question des choses, chaque mot est 
une image. Ne pouvoir parler de plus élève et du plus 
intensément désiré qu’en termes négatifs ne satisfait pas les 
émotions, et chaque fois que le sage ne peut plus parler, c’est 
au poète de prendre le relais. » 

J. Huizinga 

 

3.0 Introduction 

 

 En 1762, le penseur allemand publie Kreuzzüge des Philologue, une collection de 

textes, dont Aesthetica in nuce. Eine Rhapsodie in Kabbalistischer Prose constitue l’écrit 

principal ou comme Hamann affirme le noyau.447 Les Kreuzzüge portent une vignette avec 

l´image de Pan. Il est permis de penser que cette image fournit une unité à la diversité 

apparente des écrits qui constituent la collection ; non seulement dans sa forme, mais aussi 

dans son contenu, dans son ton et son intention. Dans un premier temps, nous pourrions dire 

que Hamann se présente ici comme un philologue, son masque est celui d’un « amant du 

langage » qui part en croisade, i.e. il s´agit d´un écrit de « combat » qu’il dirige contre les 

philosophes, exégètes et critiques littéraires qui représentent les idéaux de la philosophie de 

l’Aufklärung, autrement dit, contre l´instrumentalisation des principes de la raison dans la 

sphère de l’anthropologie, de la philosophie du langage, de l’esthétique et de l’histoire.448 

La notion de philologie chez Hamann englobe la dimension esthétique - littéraire 

comme critique littéraire, l´activité philologique comme philosophie du langage et comme 

théologie, i.e. l´interprète et exégète de l’Ecriture.449 L´unité de cette caractérisation se trouve 

dans l´image de Pan, car le langage est le point nodal de l´activité du philologue. Le penseur 

allemand trouve dans l´interprétation de Francis Bacon sur le dieu Pan cette caractérisation 

et aussi l´élan satirique de son geste que nous allons remarquer dans les lignes d’Aesthetica 

in nuce.450 

                                                           
447 LUMPP Hans-Martin, Philologia cruci, Zu Johann Georg Hamanns Auffasung von der Dichtkunst. Mit 
einem Kommentar zur "Aesthetica in nuce" Tübingen,M. Niemeyer, 1970, p. 15. 
448 Ibid. p. 18. STRÄSSLE U., op. cit., p. 115-116 
449 HOFMANN V., op. cit. p. 12. 
450 JØRGENSEN Sven-Aage, Hamann, Bacon, and Tradition, op. cit., p. 65. 



140 
 

Le philosophe anglais réalise une interprétation de la poésie, des fables et mythes des 

anciens dans ses œuvres The Avancement of Learning (16O5) et The Wisdom of Ancients 

(1609), cette dernière œuvre ayant été écrite originalement en latin. L’écrit de 1605 a été 

augmenté et traduit en latin sous le titre Dignitate et augmentis scientiarum, publié en 1625. 

La philosophie de Bacon a exercé une grande influence sur Hamann, en particulier son 

activité de philologue. Dans son œuvre, Bacon emploie les fables et mythes pour représenter 

ses idées philosophiques. Hamann emprunte au philosophe anglais cette démarche. En accord 

avec son interprétation, Pan représente la nature, il est fils d’Hermès, le messager divin, il 

apparaît ainsi que Pan réunit la révélation divine par la parole et la nature. 

Pan comme le proclame le nom lui-même, représente et expose l’univers, c’est à dire la 

Nature. De son origine, il existe deux versions, et il ne peut y en avoir d’autres : il est né 

de Mercure, autrement dit du verbe divin (ce que les écritures mettent hors de discussion 

et ce qu´assurent ceux des philosophes tenus par les plus divins) ou bien il est issu des 

semences confondues de toutes choses.451 

Avec cette interprétation de la figure de Pan, Hamann veut affermir sa perspective 

herméneutique puisque « les paroles sont l’objet et l’instrument du philologue, lesquelles 

seront transmises par le dieu. »452 De surcroît, le recours à ce mythe est d’une importance 

majeure en ce qui concerne le thème de notre recherche.  

Les questions autour de l’image et de l’imagination au XVIIIe siècle ont été 

déterminées par la philosophie et la psychologie empiriste. Il est permis de penser, au 

contraire, que la réflexion de notre auteur s’inscrit dans une autre sphère de réflexion 

philosophique. On ne trouvera pas chez Hamann une analyse des facultés de l’esprit ni une 

théorie de la perception. Comme nous l’avons déjà exposé, la réflexion sur l’image et 

l’imagination est toujours attachée au langage poétique ou imagé, au schème Urbild –Abbild, 

i.e. il s´agit de la sphère de la révélation divine et de la considération de Dieu comme Deus 

poeta ou « Der Poet am Anfang der Tag », écrit l’auteur d’Aesthetica.  

                                                           
451 BACON Francis, The Wisedome of the Ancients, trad. Arthur Georges, Amsterdam, Theatrum Orbis 
Terrarum, 1968, pp. 18-22. Il y a une traduction française que nous emploierons ici .Cf. BACON F., La 
sagesse des anciens, traduction, introduction et annotation par Jean Pierre Cavaille, Paris, Vrin, 1997, p. 78. 
452 JØRGENSEN, Sven-Aage, dans son commentaire à Aesthetica in nuce, op. cit., p. 76. 



141 
 

Pour le philosophe Schmidt-Biggemann, l’imagination ou « fromme Phantasie » a 

une place centrale dans la sphère de la spiritualité et la philosophie perennis, car elle est la 

condition pour déterminer la nature de la vie spirituelle de l’être humain, laquelle se trouve 

racontée et « nommée » dans la religion et le mythe. Nous considérons que cette notion est 

essentielle pour s´approcher du texte de Hamann puisqu’elle est attachée à d’autres concepts 

qui sont réunis tels que la révélation et la relation de l’expérience (laquelle suppose 

nécessairement la révélation) avec le langage. Schmidt-Biggemann décrit l’imagination de 

la manière suivante : 

Die Bilder der Phantasie sind von den Mustern der Erfahrung zusammengesetz. Die 

virtuelle Realität der Phantasie braucht Fragmenten von Erfahrungen, um sie in ihrem 

innern Kaleideskop zu einem neuen Ganzen zu arrangieren. Die Welten von Erinnerung 

und Phantasie sind Fragmenten von erfarenen Ofenbarungen. Offenbarung ist die 

Bedingungen von Spiritualität (...) Namengebung ist der erste Schrift, um die Erfahrung 

der Offenbarung zu ordnen..... 453  

D´après Schmidt Biggemann, l´œuvre de Hamann se situe ainsi dans l´espace de la 

littérature spirituelle et de la philosophie perennis, mais aussi dans la sphère de 

l’esthétique.454 Aesthetica in nuce en particulier, disons-le tout de suite, contient l’idée de la 

connaissance comme image. Celle-ci sera comprise par Hamann comme langage (Wort, ou 

sinnnliche Zeichen).  

Le point de départ est la narration du mythe biblique de la création de l´homme à 

l´image de Dieu, d’où la coïncidence entre le langage humain et le langage divin qui sera le 

fondement de la pensée sur l’image. Notre auteur ne réalise aucune différence entre la 

littérature païenne et chrétienne, ou entre la révélation chrétienne et la révélation païenne. 

Toutes les deux appartiennent à la sphère de la spiritualité, elles s´expriment en langage 

imagé, en symboles ou noms et finalement, en termes herméneutiques, leurs sens et 

signification exigent, dirons-nous avec Biggemann, une « fromme Phantasie ».  

                                                           
453 SCHMIDT -BIGGEMANN Wilhelm, Philosophia perennis : Historische Umrisse abendländischer 
Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher Neuzeit Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1998, p. 14. 
454 SCHMIDT BIGGEMANN, W., « Christologische Poesie. Bemerkungen an Hamanns Aesthetica in nuce 
« in Ach so verstehen wir. Texten über das Verstehen. Magus Tage in Münster, (hrsg.) Sussane Schulte, 
Deutschland, Waxmann, 2014, p. 140-158. 



142 
 

Hamann reprend notamment le mythe de Narcisse pour étayer sa notion de la 

connaissance de soi, déjà avancée dans les Sokratischen, mais ici, il s’agit de la révélation en 

relation avec la beauté. Le penseur allemand réalise une interprétation typologique pour unir 

les figures du Christ et de Narcisse. Il trouve dans saint Paul (Hebreux 1.2-3)455 et la narration 

sur Narcisse réalisée par Ovide dans Métamorphoses, qu´il cite in extenso dans le corpus 

d’Aesthetica in nuce, la justification de la réalisation de cette relation typologique. Dans les 

données du contexte, les notions d’image, de miroir et de reflet, se trouvent dans un 

rapprochement pour soutenir la relation étroite que Hamann avait établie entre la 

connaissance de soi et la connaissance. Dans cet ouvrage en particulier, nous trouvons le 

thème de l´image comme Logos,456 la « Bildlichikeit » du langage (poétique de la révélation) 

et la question de sa beauté. L’esthétique de notre auteur s´inscrit ainsi dans la théologie de 

l’image ; il rassemble dans son écrit le thème de la connaissance réciproque de l´homme et 

de Dieu par l’intermédiaire de l’image. Ainsi, Hamann récupère le thème de la révélation 

comme condescendance et celui de la nature créée par le verbe. Le monde comme révélation 

de Dieu est le miroir ou le reflet de sa beauté, et son fils, la face ou le miroir de sa gloire. Le 

Christ est l´image visible du Dieu invisible, Narcisse est ainsi la préfiguration du Christ. Le 

penseur allemand fonde cette perspective dans le verset de l’apôtre dans 2 Cor. 4-6 « Car 

Dieu, qui a dit : La lumière brillera du sein des ténèbres! a fait briller la lumière dans nos 

cœurs pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face du Christ ».  

En fin de Colossiens 2 15 : « Le Fils est l’image du Dieu invisible, le premier-né de 

toute la création. » Autrement dit, notre auteur pose dans Aesthetica in nuce, considéré par 

ailleurs comme l’écrit qui inaugure une nouvelle esthétique, une « théologie esthétique » à 

partir de deux termes qui se rapprochent dans l´Ecriture : kénose et shekinah, i.e. la beauté 

est comprise à partir de la condescendance de Dieu comme un acte d’humilité (Erniedrigung) 

                                                           
455 « Après avoir autrefois, à plusieurs reprises et des manières, parlées à nos pères par les prophètes, Dieu, 
dans ces derniers temps, nous a parlé par le Fils ; il l’a établi héritier de toutes choses ; par lui il a aussi créé 
l’univers. Le Fils est le reflet de sa gloire et l’empreinte de sa personne, et il soutient toutes choses par sa 
parole puissante… » 
456 Selon Jean 1.1 « Au commencement était la Parole, et la Parole était avec Dieu, et la Parole était Dieu. » 



143 
 

en la figure de Christ et la gloire (image) de cette action est un resplendissement de la lumière 

de Dieu.457  

La pensée de l’image chez Hamann s’inscrit toujours dans les versets de l’Ancien 

Testament « l´homme crée à l’image de Dieu » où l’image est associée à la notion 

de « gloire. »458 Et lorsqu’il s’inspire de l´interprétation de Paul dans les paragraphes de 

l’épître aux Corinthiens,459 il trouve là son appui pour considérer que l’homme est 

« semblable » ou participe de la divinité par l’intermédiaire du Christ, qui est à la fois la 

beauté et la gloire. En vue de l´importance que revêt ce principe fondamental de la pensée de 

l’image, le passage d’Aesthetica in nuce dans lequel son auteur propose une esthétique 

religieuse ou théologie esthétique mérite d’être cité dans sa totalité :  

Diese Analogie der Maschen zum Schöpfer erteilt allen Kreaturen ihr Gehalt und ihre 

Gepräge, von dem Treue und Glauben in der ganzen abhängst. Je lebhafter diese Idee, das 

Ebenbild des unsichtbares Gottes in unserem Gemüht ist desto fähiger sind wir Seine 

Leutseeligkeit in den Geschöpfen zu sehen und zu schmecken, zu beschauen und mit 

Händen zu greifen. Jeder Eindruck der Natur in dem Menschen ist nicht nur ein Andenken, 

sondern ein Unterpfand der Grundwahrheit: Wer der HERR ist. Jede Gegenwirkung des 

Menschen in der Kreatur ist Brief ist Siegel von unserem Antheil an der Göttliche Natur 

und daß wir Seines Geschlechts sind. (N II, 207) 

Hamann contestera avec de tels principes les notions de beauté, du langage et de la 

poésie des philosophes et critiques littéraires. Il adressera toutes ses expressions ironiques à 

l’esthétique de la « Schulphilosophie », à savoir, J.C. Gottsched, Alexander Baumgarten, 

Moses Mendelssohn et les critiques littéraires français comme Voltaire et Diderot et leur 

notion de « bon goût ». Il procédera de même contre l’exégète biblique J. D. Michaelis, qui 

proposait une interprétation selon les principes de la raison, laquelle devait inclure la 

connaissance de l’espace géographique, l’histoire et les mœurs. Il avait déclaré que les épîtres 

                                                           
457 BAYER Oswald, Gott als Autor. Zu einer poietologischen Theologie, Tübingen, Mohr Siebeck, 1999, p. 
22. Bayer emploie le terme, poietologische Theologie. MÜLLER Ernst, op. cit., p. 105, BALTHASAR Hans 
Urs von, La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la révélation. II, Styles, traduit de l’allemand par 
Robert Givord et Hélène Bourboulont, Paris, Aubier, 1972, p-129165.  
458 GRÜNDER K., op. cit., p. 178. 
459 Aussi le verset déjà cité « Nous tous dont le visage découvert reflète la gloire du Seigneur, nous sommes 
transformés en la même image, de gloire en gloire, par l’Esprit du Seigneur. » 2 Cor.3.18 



144 
 

de Paul n’étaient que des rapsodies et que la cabale ne pouvait se juger de manière raisonnable 

ou sérieuse.460 

Comme tous les écrits de Hamann, les Kreuzzüge sont une réponse à un événement, 

une contestation d’un livre ou des livres. Afin de comprendre la complexité du contenu des 

Kreuzzeüge, et pour situer l´écrit Aesthetica in nuce, nous retracerons le contexte des 

problématiques philosophiques qu’il englobe. En ce qui concerne notre thème de recherche, 

nous essaierons dans les prochaines pages de cette introduction de cerner les questions 

relatives à l´image, au langage et à l’imagination. 

 Les controverses linguistiques, comme l’essence de la poésie ou la justification du 

langage imagé, se développent dans la Querelle des Anciens et Modernes, une polémique qui 

commence en France et en Italie à la fin du XVIIe siècle et qui connaît son point culminant 

dans la seconde moitié du XVIIIe siècle. Lorsque divers éléments viennent à fusionner, 

surtout d´ordre social et politique, car le langage est considéré comme l´instrument de 

propagation du savoir et un principe pour la cause nationaliste, le débat devient plus virulent. 

Dans ce contexte, le débat sur l’abus de mots ou la grammaire et la clarté de la langue 

constituent deux éléments de premier ordre.461  

 

 

La définition de Ricken de l’âge de l’Aufklärung comme le « siècle de la discussion sur le 

langage » montre comment les polémiques philosophiques entre rationalistes et empiristes, 

ou rationalisme et sentimentalisme, déterminent les questions linguistiques et esthétiques à 

cette époque-là en France et en Allemagne.462  

                                                           
460 LUMPP M. H., op. cit., p. 18. GUSDORF Georges, Les origines de l’herméneutique, Paris, Payot, 1988, p. 
133 
461 RICKEN Ulrich, Grammaire et Philosophie au siècle des Lumières. Controverses sur le l´ordre naturel et 
la clarté du français, Lille, PUL, 1978, p. 11. Voir aussi, « Réflexions du XVIIIe siècle sur l'abus des mots ». 
in Mots, n°4, (1982). Abus de mots dans le discours. Désabusement dans l'analyse du discours. pp. 29-45; 
462 RICKEN Ulrich, «Sprachtheorie als Aufklärung und Gegenaufklärung » in  Aufklärung und 
Gegenaufklärung in der Europäischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis zur Gegenwart,  
Jochen Schmidt (hrsg.)Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,1989, p. 316. 



145 
 

Dans la sphère de l’art poétique, s’inscrit un des thèmes prédominants de la réflexion 

de Hamann dans son Aesthetica in nuce. Les termes de la Querelle étaient exprimés ainsi : « 

The question, can the man of to-day content on equal terms with the illustrious ancients, or 

are they intellectually inferior? Implied the large issue, has nature exhausted her powers; is 

she no longer capable of producing men equal in brains and vigor to those whom she once 

produced? Is humanity played out, or are her forces permanent and inexhaustible? »463 

Les partisans des Modernes, sur la base de la philosophie cartésienne, mettent en 

question l’autorité et la prééminence des Anciens en ce qui concerne la création poétique : 

« Les Modernes ont contribué à faire préciser le sens et la portée de la notion de raison dans 

le domaine esthétique » écrit Becq.464 Un des partisans des Modernes les plus connus est 

Fontenelle qui, dans Dialogues des Morts (1683) et Digression sur les Anciens et Modernes 

(1688), questionne les partisans des Anciens.  

Que les admirateurs des anciens y prennent un peu garde quand ils nous disent que ces 

gens-là sont les sources du bon goût et de la raison, et les lumières destinées à éclairer tous 

les autres hommes, que l’on n’a de esprit qu’ autant que on les admire, que la nature s´est 

épuisée à produire ces grand originaux, en vérité il nous les font d’une autre essence que 

nous et la physique n’est pas d’accord avec toutes ces belles phrases.465 

L’écrivain français soutient que les Modernes avaient démontré leur supériorité avec 

leurs nouvelles sciences. Dans cet extrait, on peut trouver les éléments qui se rapprochent 

souvent des ouvrages sur la critique littéraire au cours de cette période : la nature et 

l’originalité. Fontanelle argumente que les forces de la nature sont inépuisables et que la 

Nature est encore capable de produire des hommes avec un génie aussi fécond que celui des 

poètes anciens. Ainsi, les partisans des Modernes affirment que les Modernes sont capables 

d’« égaler » les Anciens en ce qui concerne les arts imaginatifs, tout est question de temps : 

« Rien n´arrête tant le progrès des choses, rien ne borne tant les esprits que l’admiration 

                                                           
463 BURY J. B., The idea of progresses. An inquiry into its growth and origin, New York, Dover Publications, 
Inc., 1955, p. 79. 
464 BECQ Annie, Genèse de l’esthétique française moderne. De la Raison classique à l’imagination créatrice, 
Vol.1Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984, p. 13. 
465 FONTENELLE Bernard le Bovier de, Rêveries Diverses. Opuscules Littéraires et Philosophiques, Alain 
Niderst (ed.) Paris, Les éditions Desjonquères, 1994, p. 31. 



146 
 

excessive des anciens. »466 Comme l’affirme Bury, on trouve implicitement dans les 

Modernes la doctrine du progrès dans la connaissance, la querelle est une discussion qui 

contient aussi une perspective sur l’histoire de l’humanité.467 

Les Modernes, même s’ils étaient admirateurs des Anciens, considéraient qu’en 

suivant les règles de la raison, alors on pourrait atteindre la perfection des Anciens. Ainsi, 

Charles Batteux écrit Les Beaux-arts réduits à un même principe (1746), où il défend l´idée 

selon laquelle l’art est l´imitation de la nature, (la belle nature) elle est le modèle et prototype 

de tout art.468 J.C. Gottsched a traduit en allemand l´écrit de Batteux en 1754. Comme les 

français, partisans du rationalisme face au sentimentalisme, les critiques allemands défendent 

aussi les principes du classicisme dont la théorie de l´imitation née pour faire opposition à 

l’esthétique des sentiments, de l’expression de l’individuel ou du goût particulier. Autrement 

dit, ils agissent contre tout subjectivisme du sentiment (Empfindung). À leurs yeux, « le beau 

a sa source dans les choses elles-mêmes, et non dans la vaine présomption des hommes (…) 

La conception fondamentale objectiviste de Gottsched représente un classicisme pur. [Le 

rapport exact, l’ordre et les proportions correctes de toutes les parties dont une chose est 

constituée, sont la source de la beauté]. »469 

À la suite de Baeumler, la figure de Nicolas Boileau constitue une des plus influentes 

dans les controverses sur le thème. Boileau est un cartésien, mais il considère aussi les 

Anciens comme des modèles de l´art poétique.470 Cependant, le critique français propose de 

changer l’idée que la Renaissance s’est faite sur l´Antiquité, laquelle soulignait leur capacité 

imaginative et la vivacité du langage, selon son « idéal de fantaisie et des passions ». Au 

contraire, Boileau propose de voir, dans L´art poétique (1674), l´Antiquité comme la 

« réalisation d’une norme qui a son fondement dans l’esprit humain. Les Anciens ne sont pas 

                                                           
466 Ibid. p. 48 
467 BURY J. B., op.cit., p.7 7. 
468 JØRGENSEN, S.A., op. cit. , p. 78.  
469 BAEUMLER A., op. cit., p. 74. 
470 Paul Hazard caractérise ainsi l’ambiguïté des modernes face aux anciens : « La critique, qui faisait table rase 
des institutions du passé lorsqu’elle s’en prenait à la religion et politique, ici, au contraire, est conservatrice, 
elle accusait les Anciens de faire obstacle au progrès des lumières : ici elle les invoque comme des dieux 
protecteurs. » cf. HAZARD P., La crise de la conscience européenne (168-1715), Paris, Boivin et Cien, 1944, 

p. 245.BAEUMLER A., op. cit., p. 45. 



147 
 

imités du seul fait qu’ils sont les Anciens, mais parce qu’ils satisfont de la manière la plus 

pure les exigences intemporelles de la raison. »471 

En soutenant ainsi la raison, traduite en termes linguistiques par la clarté de 

l’expression, comme le principe de création poétique, le langage figuré ou la métaphore sont 

interdits. Les critiques exigent du poète une expression « simple » et « claire ». Ils rejettent 

l’image et la métaphore car elles « dépassent l´entendement ». De surcroît, ils identifient les 

images  littéraires  comme sources de tromperie: « De façon bien cartésienne et, parallèlement 

au rejet de l’imagination, le vêtement poétique est interprété comme fausseté […] ».472 

Gottsched attaque aussi la « Bildichkeit » du langage dans Kritische Dichtkunst (1735), où il 

établit les principes de l´art poétique qu’il déduit de la raison. Il formule une critique du 

« Barockstil », i.e. l’emploi figuré du langage, de la métaphore ou de l’allégorie. Ce refus 

signifie parallèlement l’abandon des thèmes mythologiques car ils contredisent la 

« Naurlichkeit », « Wahrscheinlichkeit » et « Vernunft ». Pour les critiques littéraires des 

Lumières «…gehört die Mythologie zum Aberglauben vergangener Jahnrhunderte. 

Gottsched möchte ihre Gebrauch in der Dichtung zurückdrängen (...) weil sie gegen das 

Gesetz der Wahrscheinlichkeir verstoßen. »473 

Du côté des critiques français, non seulement la mythologie, mais aussi les histoires 

bibliques sont les cibles préférées des critiques comme Voltaire et Diderot. Selon Voltaire, 

toutes les deux appartiennent au goût dépravé, qui préfère « le burlesque au noble, le précieux 

��l’affecté au beau simple et naturel : c’est une maladie de l’esprit”».474 Le penseur français 

argumente dans Le temple du Goût (1732), que le gout dépravé peut se reformer ou s’élever 

et il affirme qu’il y a des nations qui n´ont pas de goût ou qui sont éloignés de la belle nature. 

Notre auteur dédie aux critiques français l´écrit Fünf Hirtenbriefen, das Schuldrama 

betreffen, qui fait aussi partie des Kreuzzüge. 

                                                           
471 Ibid., p. 45. Voir aussi BECQ Annie, Genèse de l’esthétique française moderne. De la Raison classique à 
l’imagination créatrice, Vol.1Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984, p. 15-16. 
472 Ibid., p. 48. 
473 WINDFUHR Manfred, Die Barocke Bildlichkeit und ihre Kritiker. Stilhaltung in der Deutschen Literatur 
des 17 und 18 Jahrhunderts, Stuttgadt, Verlangsbuchhandlung, 1966, p. 408. 
474 VOLTAIRE F.E.A., Encyclopédie ou dictionnaire des sciences, des arts, et des Matières, V, 7. 



148 
 

Chez les allemands, Hamann s’adresse aussi à Moses Mendelssohn dans Abaelardi 

Virbii. An den Verfasser der fünf Brife die neu Heloise betreffen, un autre écrit de la 

collection, dans lequel notre auteur ironeise sur les jugements que le philosophe exprime sur 

le roman de J.J. Rousseau, La nouvelle Héloïse (1761). En tant que défenseur des principes 

du néoclassicisme, le philosophe allemand trouve que les évènements du roman sont pas 

vraisemblables et hors de la belle nature. Il juge que le langage du roman est très affecté, i.e. 

qu’il est le langage des passions, affections et émotions. Pour Mendelssohn, « il fallait être 

philosophe pour parler des passions. »475 C´est dans cet écrit qu’Hamann établit la relation 

des normes de l’art comme la Loi, selon l’antithèse Lettre morte et l´Esprit vivant de Paul. Il 

écrit ainsi :  

Wer ist aber der ästhetische Moses, der Bürgern eines freyen Staats schwache und dürftige 

Satzungen voschreiben darf? Die das sagen: Du sollt das nicht angreifen, du sollt das nicht 

kosten, du sollt das nicht anrühren. In der Natur ist maches unrein und gemein für einen 

Nachmer auch alles was möglich ist, laßt euch nicht gelüsten! (N II, 163) 

Il est possible d’affirmer que le choix de la vignette des Kreuzzüge n’a rien 

d’arbitraire. En effet, les principes de la philosophie de l’Aufklärung sont représentés par 

l´image d’Homère portant la revue Briefe, die neueste Litteratur betreffen, l’organe de 

divulgation des intellectuels berlinois. La figure du poète grec représente, de manière 

implicite, le principe recteur de leur Weltanschauung.  

Hamann réalise donc une parodie de l’esthétique classique qui conçoit l’art (dont la 

poésie au premier rang) comme imitation de la « belle nature ». Justement, l’image de Pan 

est une ironie de cette expression, Hamann voudrait-il défendre la dimension imagée du 

langage avec son propre style « Barock » ? Il s´agit ici de l´allusion à la « Häßlichkeit «, un 

recours propre de la satire. Il s’opposera à cette perspective d´une nature et d’un langage déjà 

« domestiques » par les règles de la raison.476 De plus, il veut provoquer avec Pan les passions 

                                                           
475 JØRGENSEN Sven-Aage, « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik über 
Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloïse «,in op.cit. p.244 
476 SIMON J. op. cit., p. 26. ARNTZEN Helmut, Der Literaturbegriff, Geschichte, Komplementärbegriff, 
Intention. Eine Einfürung, Münster, Aschendorff, 1984, p. 73. 



149 
 

du côté des « virtuoses » ; pour ce faire, il recourt à l´interprétation que Shaftesbury réalise 

de Pan dans A Lettre concerning Enthousiasm : 

We read in History that Pan, when he accompany’d Bacchus in a Expedition to the Indies, 

found means to strike a “Terror thro” a host of enemys, by the help of a small Company, 

whose Clamors he manag´d to good advantage among the eccoing Rocks and Caverns of 

a woody vale. (…)The story indeed gives a good hint of the nature of this Passions, which 

can hardly be without some mixture of Enthusiasm and Horrors of a superstitious kind.477 

Dans ce passage, nous trouvons aussi la discussion sur l’imagination et 

l’enthousiasme, laquelle Hamann réunit encore avec la figure de Socrate dans Aesthetica in 

nuce. On peut imaginer qu’il adresse aux philosophes la prière que Socrate exprime en 

Phèdre (279 c) «  O Pan, et vous divinités qu'on honore en ce lieu, donnez-moi la beauté 

intérieure de l'âme ! Quant à l’extérieur, je me contente de celui que j'ai, pourvu qu'il ne soit 

pas en contradiction avec l’intérieur, que le sage me paraisse riche, et que j'aie seulement 

autant d'or qu'un sage peut en supporter, et en employer ! » Cet élan ironique se combine 

avec le sublime lorsque dans les premières lignes, Hamann réalise une transfiguration de 

Socrate en un « inspiré » ou « enthousiaste » qui « exprime des oracles » avec l’appui du 

dialogue platonicien Cratyle qu’il cite en (396 d.e. et 407 d).  

Avec la voix de Socrate, comme le porteur de son « philologische Wortwechsel », 

Hamann donne à son écrit une teinte particulière. Aesthetica in nuce est de fait un cantique 

enthousiaste et sublime à la beauté de la création ; il exprime à la fois la joie humaine et la 

reconnaissance de la gloire de Dieu qui est communique à travers la figure du poète. De 

surcroît, Hamann se distingue, comme penseur de l’image, par un usage abondant des 

métaphores, mais il ne cherche pas une justification de leur utilité selon les principes 

philosophiques avec la notion « künstlische Phantasie » ou celle d’imagination créative. 

Depuis Biblische Betrachtungen, il reconnaît que le langage imagé est le langage propre de 

                                                           
477 Nous citons ici le passage en entiere : We read in History that Pan, when he accompany’d Bacchus in a 
Expedition to the Indies, found means to strike a “Terror thro” a host of enemys,  by the help of a small 
Company, whose Clamors he manag´d to good advantage among the eccoing Rocks and Caverns of a woody 
vale. The hoarse bellowing of the caves, joind’ to the hideous aspect of such dark and desert places rais’d such 
a horrors in the enemy, that in this state their imagination help’d’em to hear voices and doubtless to see forms 
too, that were more than human:  whilst the uncertainty of what they fear’d made their fear yet greater, and 
spread it faster by implicit looks than was that in after-times men call’d a Panick. SHAFESBURY A. A. C op. 
cit., p. 12. 



150 
 

Dieu (Deus poeta), dans cet entour, il s’inscrit dans la tradition allemande de la 

« Bildlichkeit », laquelle trouve dans la Bible et le livre de la nature la justification de l’emploi 

des images dans le langage poétique et philosophique.478  

Etant donné qu’Hamann comprend l´unité du langage divin et humain en l´image, la 

création ou l’invention à travers le langage humain dépend justement de cette énergie et 

dynamisme active (« energeia ») du langage que l’homme a reçue comme un don « eine 

glückliche Gabe », terme synonyme de génie, imagination ou muse dans le contexte de la 

seconde moitié du XVIIIe siècle.479 Cette conception garde un antécédent dans les réflexions 

théologiques de Luther sur la figure du Christ qui est aussi considéré comme un don (Gabe) 

et un cadeau (Geschenck) de Dieu pour les hommes. Pour le réformateur, « Receiving God 

gifs includes more than simply accepting his goodness. In the preface to Chrismas Postil 

(1522), Luther warns the reader not to think of Christ as a Moses figure, as Christ is neither 

a lawgiver nor primarily even an example. Before one looks at Christ as an example, one 

should recognize him as a gift and present. (…)The circle of giving is completed when God, 

besides giving us everything we need, gives himself to us in order the he makes us one with 

himself. »480 

Hamann affirme à son tour cette idée ; il ne s´agit pas seulement de recevoir le don, 

mais de participer ; l´analogie est le principe essentiel de cette participation, comme il le 

souligne dans l’avant-dernière citation, « ist Brief ist Siegel von unserem Antheil an der 

Göttliche Natur. » Les commentateurs ont souvent rapproché cette perspective de celles du 

poète William Blake ou du philosophe Jakob Boehme ; pour tous les trois, l’imagination, en 

tant que don, est « the very source of the spiritual energy they cannot but belif that it is 

divine ».481 L’auteur d Asthetica in nuce poursuit de fait avec sa réflexion sur le génie, il se 

questionne sur la manière dont l’homme peut participer à ce don. 

                                                           
478 WINDFUHR M., op. cit., p. 27 
479 LUMPP H.M., op. cit,. p. 12-15. 
480 MIIKKA E. Anttila, Luther´s Theology of Music. Spiritual Beauty and Pleasure, Berlin-Boston, De 
Gruyter, 2013, p. 77. 
481 BOWRA Maurice, The Romantic Imagination, Oxford New York, Oxford University Press, 1946, p.15. 
DEAN WENTWHORT Bethea, Visionary Warfare: Blake, Hamann and Boehme against ideology, Knoxville, 
University of Thennessee, 1989. 



151 
 

Der Geburtstag eines Genies wird, wie gewöhnlich, von einem Märtyrerfest unschuldiger 

Kinder begleitet- Man erlaube mir, daß ich den Reim und das Metrum mit unschuldigen 

Kindern vergleichen darf, die über unsere neueste Dichtkunst einer drohenden 

Lebensgefahr ausgesetzt zu seyn scheinen. (N II, 214) 

Autrement dit, il continue avec une critique indirecte de la raison et ses normes ou 

lois. Il faut que l’homme « sacrifie » le rythme et la métrique établis comme la « naturalité » 

et la « beauté » du langage. À ce propos, Johann Georg Hamann présente la doctrine Imago 

Dei comme la base d’une « abbrevierte biblische Anthropologie »482 qu’il opposera à la 

perspective de l’anthropologie matérialiste française caractérisée par l´idée de l’homme 

comme « bete machine ».483 Sur cette anthropologie religieuse, il envisage une nouvelle 

esthétique, où l’homme reconnaît sa capacité à créer en liberté et à exprimer son 

individualité ; ainsi il agira en analogie à Dieu, car la création est un acte libre, libre de la 

volonté, tout comme le don du Christ pour les hommes qui est aussi une action en liberté.484 

L’anthropologie et l’esthétique chez Hamann se rejoignent donc dans la « Sprachlichkeit » 

de l´homme, dont l’élan se trouve dans le postulat des Biblischen Betrachtungen : « Gott ein 

Schriffteller ». La publication de l’écrit de Edward Young, Conjectures on original 

Composition (1758), est un des écrits de critique littéraire les plus influents dans les 

réflexions des allemands, où les notions d’originalité et d’individualité sont les éléments pour 

dépasser la perspective moraliste de la critique littéraire, mais aussi les éléments qu’ils 

opposent à la « clarté » et à la « naturalité » du langage. 

Du point de vue de l’exégèse biblique, Aesthetica in nuce s’adresse à divers 

philologues. Son auteur fait notamment allusion à la perspective critique-historique de son 

temps, mais aussi aux déistes anglais. Le philologue Michaelis défend une interprétation 

littérale de la Bible et une recherche historique de sa composition.485 Au contraire, la position 

de notre auteur partage celle de l´œuvre du critique et philologue anglais Robert Lowth qui, 

dans De sacra poesie Hebraeorum (1753), ouvre pour la première fois une perspective 

« esthétique » e. i. de la dimension poétique et des genres littéraires de l´Ancien Testament. 

                                                           
482 JØRGENSEN Sven-Aage, Johann Georg Hamann, op. cit., p. 53. 
483 SCHINGS Hans Jürgen, op. cit., p. 14. 
484 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 164. GRÜNDER K., op. cit., p. 178. 
485 JØRGENSEN Sven-Aage, dans son comentaire à  Aesthetica in nuce, op. cit., p.106.  



152 
 

Il est le premier critique littéraire qui inaugure un chantier de réflexion dans lequel les 

philologues allemands, particulièrement Herder, ont trouvé une source d´inspiration. Les 

« lectures » de Lowth ont changé le goût en poésie, dominé jusque-là par la poésie des 

Anciens.486  

Dans ce contexte, l’emploi qu’Hamann réalise de la notion de rhapsodie prend 

diverses significations, lesquelles sont toujours « intertextuelles » ou « dialogiques ». Dans 

le titre, toutes ces significations font allusion aux thèmes de cet écrit et à des œuvres déjà 

publiées.487 D’emblée il s´agit, comme nous l’avons déjà dit, d’un cantique à la gloire de la 

création, dans ce sens la rapsodie est un hymne au nom du Christ en tant que beauté, lumière 

de la création, mais aussi un écrit d’interprétation, le rapsode ici est l’interprète du Deus 

poeta, i.e. Hamann reconnaît dans l’Ecriture le langage poétique qui est interprèté par le 

rhapsode, l’ancêtre du philologue, « Philolog schämt sich nicht seiner Ahnen », écrit-il. Notre 

auteur prend de Platon en Ion: « N’interprétez-vous pas à votre tour les œuvres des poètes, 

vous les rapsodes ? (Ion 535a) » la double signification de ce terme qui est adressé à 

Michaelis et son interprétation critique-littérale de la Bible.488  

Il vise aussi la perspective intellectuelle de la poésie des critiques littéraires, car « Der 

Gott selbst spricht durch den Dichten zum Menschen. Der Rhaspsode nun ist seinerseits 

Vermittler und Lehrer der Dichtung, sie sich götlicher Inspiration verdank. Er versteht nicht 

ihre Buchtaben, sonder auch ihren Sinn. »489 

La rhapsodie de Hamann n’est pas une poésie en vers, mais en prose cabalistique, il 

s’agit donc d’un « Stück Verkündigung, wo die christliche Verkündigung weiterverkündigt 

wird », écrit Lumpp.490 Il faut préciser aussi qu’une rhapsodie est une composition faite de 

morceaux divers, liés entre eux. Il fait allusion aux ouvrages déjà cités, les confronte et les 

                                                           
486 CULLHED Anna, « Original Poetry: Robert Lowth and Eigtteenth-Century Poetics, in Sacred Conjetures 
«  The Context and the Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc, ed., by John Jarick, New York-London, t & t 
Clark, 2007, p.25-47. JØRGENSEN Sven-Aage, dans son comentaire à  Aesthetica in nuce, op. cit., p.108. 
487 BEETZ Manfred, « Dialogische Rhetorik und Intertextualität in Hamanns Aesthetica in nuce » dans J.G. 
Hamann Autor und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann-Kolloquiums im Herder Institut 
zu Marburg-Lahn, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1992, p. 79. 
488 JØRGENSEN S.A., Aesthetica in nuce, op. cit., p.109. LUMPP M,. op. cit., p. 29. 
489 BRÄUTIGAM B., op. cit., p. 44. 
490 LUMPP.H .M., op. cit., p. 31. 



153 
 

fait dialoguer les uns avec les autres. De cette manière, se comprend le sens de rhapsodie 

comme un « Kaléidoscope », « ein enigmatisch Kaleidoskop von gelehrten Anspielungen, 

Zitaten; und Motiven, das die abstraktdeductive Rationalität verachtet und sich auf die 

semantische Kraft der Allegorese verlässt. »491 

Mais le terme rhapsodie est aussi lié à celui d’esthétique, les penseurs allemands ont 

interprété l’écrit de Shaftesbury The Moralists; philosophical Rapsodie, comme une 

rhapsodie, i.e. une poésie sur la beauté de la nature où la création poétique est liée aux 

passions et à la sensibilité.492 Ils traduisent l´apport de Shaftesbury comme analogue à celui 

d’Alexander Baumgarten dans Aesthetica (1750-1758). Dans ce cadre, Moses Mendelssohn 

a nommé une de ses œuvres Rhapsodie, oder Zusätze zu den Briefen über die Empfindungen 

(1761) dans laquelle il lie la beauté avec la sensibilité.493 Il s´avère de surcroît que la 

sensibilité est une des notions que Shaftesbury emploie dans sa Rapsodie et qu’il la rattache 

aussi à la perception du sublime de la nature.494 Cependant, comme nous l’avons avancé, la 

sensibilité chez Hamann s´inscrit toujours dans la notion « Empfindung » ou Gefühlasthetik, 

laquelle est liée à révélation divine comme abaissement ou condescendance. Hamann reprend 

dans Aesthetica in nuce ce principe déjà établi dans Biblische Betrachtungen. Le penseur 

allemand veut revêtir son esthétique d’une prose « cabalistique ».  

Il rapproche l’image de nuce à la doctrine secrète la Cabale qui est la dimension 

«ésotérique » et le Talmud la dimension « exotérique », comme le noyau et la pelure.495 

Gusdorf écrit à propos de cette image : « Il faut démultiplier la figure ; il ne suffit pas de 

casser la noix pour obtenir le noyau ; le noyau en cache un autre, qu’il faut casser à son tour, 

celui-ci un troisième, qui cache le suivant, et ainsi de suite, sans que l’on puisse savoir si la 

série ne dissimule pas l’absence définitive de sens. »496 

Hamann réunit donc l’esthétique avec l’herméneutique ; la question de l’esthétique 

moderne « l’unité dans la pluralité » est analogue à « l’unité de sens » (« Die Einheit des 

                                                           
491 BIGEMMAN SCHMIDT W., op. cit., p. 142 
492 LUMPP H. M. op. cit. p. 35. 
493 Ibid., p. 35. 
494 Voir supra. 1.1 
495 JØRGENSEN S.A. op .cit., p. 45. 
496 GUSDORF G.,op. cit., p. 195. 



154 
 

Verstandes ») de la philologie de son temps (dans les trois activités mentionnées). Il est 

permis de penser que notre auteur manie une tension, avec toutes les intertextualités de 

l´œuvre, entre les diverses interprétations que les philologues défendaient : la littérale, la 

figurée, la morale ou didactique et la spirituelle ou divine. Cependant, il ne prend position 

pour aucune, au contraire, il adresse une question aux exégètes et critiques littéraires : « ob 

die Einheit mit der Mannigfaltigkeit nicht bestehen könnte ? » (N II, 205). Dans la querelle 

des Anciens et Modernes, notre auteur ne prend pas plus partie, il exprime sa position avec 

la deuxième épigraphe avec les mots du livre de Job qu´il cite en hébreu : « Ainsi je parlerai 

pour respirer à l’aise, j’ouvrirai donc la bouche et je répliquerai. Je veux être impartial et ne 

flatter personne. D’ailleurs, je ne sais pas l’art de la flatterie, et celui qui m’a fait m’enlèverait 

bien vite. » (Job 32-209). Il pose donc la question herméneutique dans les termes subséquents 

:  

Die Meynungen der Weltweisen sind Lesarten der Natur und die Satzungen der 

Gottesgelehrten, Lesarten der Schrift. Der Autor ist der beste Ausleger seiner Worte; Er 

mag durch Geschöpfe -durch Begebenheiten –oder durch Blut und Feuer und Rauchdampf 

reden, worinn die Sprache der Heiligthums besteht. (N II, 203) 

Finalement, dans le contexte proprement philosophique, les questions du langage en 

relation avec la connaissance, la relation entre la pensée et le langage ou l´origine du langage 

ont été au cœur des polémiques.  

Encore dans le cadre de la Querelle des Anciens et Modernes, les interrogations sur 

l´ordre naturel et la clarté du langage français sont d´une importance majeure dans les 

réflexions de notre auteur. Hamann s’engage en ce débat dans un écrit de sa collection des 

Kreuzzüge. Il s’agit de Vermischte Anmerkungen über die Wortfügung in der franschösischen 

Sprache, déjà mentionné auparavant, dans lequel Hamann réalise une réflexion sur un thème 

également cher à Leibniz, à savoir les caractéristiques des langues naturelles. Enfin, dans 

Versuch über eine akademische Frage, il veut répondre au sujet de « l’influence réciproque 

du langage sur les opinions et des opinions sur le langage. »497 

                                                           
497 SIMON J. op. cit., pp. 20-23. 



155 
 

La difficulté sur l’ordre naturel commence en France en parallèle à la polémique sur 

la poésie. Les penseurs des Lumières affirmaient que la langue française était privilégiée pour 

communiquer la connaissance des sciences, en raison de sa construction grammaticale dans 

la syntaxe, à savoir, l´ordre naturel, sujet-verbe-objet.498 Pour les partisans de cette théorie, 

les autres langues comme l’allemand ou l’anglais n’étaient pas compétentes pour 

communiquer le savoir car leur grammatique permet des « inversions » dans la phrase, ce qui 

conduit à un manque de clarté dans les idées. Comme l’a montré Ricken, dans ce débat, la 

philosophie rationaliste de Descartes a aussi joué un rôle essentiel, puisque « l’ordre naturel 

est déclaré un composant de la raison innée commune à tous les hommes. En conséquence, 

l’ordre naturel des mots était considéré comme l’expression d’un ordre déterminé des idées, 

dans l’acte de pensée, ordre dicté par la nature elle-même et indépendant du temps et de 

l’espace. Toutes les constructions s’écartant de l’ordre naturel étaient rassemblées sous la 

désignation d’inversion. »499 La philosophie cartésienne a déterminé toutes les difficultés 

relatives au langage jusqu’à la publication de l’œuvre d’Etienne Benoit de Condillac en 1746, 

Essai sur l’origine des connaissances humaines, et du point de vue du problème de 

l’esthétique, les Réflexions critiques sur la poésie et la peinture (1719) de Jean Baptiste 

Dubos, qui propose le sentiment comme principe de la perception de l’art.  

Avec ces deux productions, les notions de sentiment, d’émotion, d’imagination et de 

passion commencent à jouer un rôle central dans l’explication de la connaissance ou de la 

perception du beau.500 On perçoit aussi un « passage d’une raison, conçue comme 

intellectuelle et spéculative, source de règles et préceptes exactement formulés, à une notion 

plus souple et plus ouverte (raison poétique), le passage d’une raison constituée à la raison 

constituent. »501 

L’importance de Condillac en ce qui concerne la relation du langage et de la 

connaissance tient en ce qu’il inaugure une voie génétique-historique et propose la liaison 

                                                           
498 RICKEN Ulrich, Grammaire et Philosophie au siècle des Lumières. Controverses sur le l´ordre naturel et 
la clarté du français, Lille, PUL, 1978, p. 14 
499 RICKEN Ulrich, Ibid., p. 17. ACHERMANN E,. op. cit., p. 190. 
500 BAEUMLER A., op.cit., p. 63. 
501 BECQ A., op. cit., pp.13-14. 



156 
 

des idées comme le principe de l’ordre de mots.502 De plus, comme l’affirme Trabant, 

Condillac essaie de « penser sérieusement la particularité des langues, face au problème de 

la vérité universelle, (…) Il ne tombe pas dans le piège patriotique d’identifier l’un et l’autre 

et d’élever la particularité du français à l’universalité humaine. »503 L’Essai s´inscrit, par la 

méthode employée, dans la perspective anglaise de Locke, où l´analyse des opérations des 

facultés constitue proprement l’objet d’une « autre métaphysique ». Le théologien se limite 

en son Essai à une analyse des opérations de l’entendement et il essaie de démontrer que 

l’usage de signes est « le principe que développe le germe de toutes nos idées ».504 Il s´oppose 

donc à la théorie cartésienne des idées innées en affirmant le développement réciproque entre 

le langage et les idées. Il accorde une importance majeure aux passions et à l´émotion et donc 

au langage poétique dans le développement du langage de la raison. 

Johann Georg Hamann est le penseur qui a introduit dans l’Aufklärung les 

controverses sur le langage qui se développaient en France.505 La publication posthume en 

1765 de l’œuvre leibnizienne Nouveaux essais sur l´entendement humain a constitué un 

tournant dans la réflexion philosophique de la tradition « philologique » allemande, trois ans 

après l´écrit de notre auteur, même si dans la « Frühaufklärung « (1680-1740), il y avait de 

vifs débats sur le langage dans la sphère de la théologie, la philosophie et la rhétorique.506 

Avec ses Kreuzzüge, et en particulier avec Aesthetica in nuce, son auteur participe au 

débat sur la question de l’origine et de la nature du langage. Contrairement aux philosophes, 

et en raison de son antécédent religieux dans la doctrine Imago Dei, le penseur allemand 

dépasse la tendance purement pratique selon laquelle le langage est un instrument de la 

raison, destiné à communiquer le savoir et à organiser la connaissance où « les mots sont le 

signe des idées, que ces dernières soient conçues comme des contenus de connaissances ou 

                                                           
502 RICKEN Ulrich, « La liaison des idées selon Condillac et la clarté du français » in Dix-huitième Siècle, 
(1969), N 1,179-182. 
503 TRABANT Jürgen, « Du génie aux gènes des langues » in Et le génie des langues ?, Sous la direction 
d’Henri Meschonnic, France, Presse Universitaires de Vincennes, 2000, pp. 79-99. Ici.p.82. 
504 De CONDILLAC Etienne Bennot, Essai sur l’origine des connaissances humaines, avec l´introduction de 
Jacques Derrida « L’archéologie du frivole », France, éditions Galilée, 1973, § 4. 
505 ACHERMANN E,. op. cit., p. 14. JORGENSEN S.A. op. cit., p. 62. 
506 BECKER Christoph, Sprachkonzeptionen der deutschen Frühauflrärung. Wörterbuch und Untersuchung. 
Berlin, Peter Lang 1994, p. 14. 



157 
 

comme des représentations subjectives. »507 Comme il considère le langage seulement 

comme un instrument, il va pousser plus loin le débat avec son postulat : « Die Poesie ist die 

Muttersprache des menschlichen Geschlechts » (N II, 197). Dans cette expression, se trouve  

une perspective génétique ou historique du langage et le caractère métaphorique 

(Übersetzung et Übertragen) de celui-ci, ces deux principes inaugurant une nouvelle 

perspective qui sera nommée « esthétique ».  

Le penseur allemand unit la sensibilité au langage avec la composition de l´oxymoron 

« Rede daß ich Dich sehe !«. Dieser Wunsch wurde durch die Schöpfung erfüllt, die eine 

Rede an die Kreatur durch die Kreatur ist. » (N II,199). Il accorde donc une importance 

majeure à l´écoute. De cette manière, il propose une perspective dialogique du langage, les 

images ne restent pas attrapées dans l’ « univers of the imagination » mais elles sont 

considérées comme un discours ou conversation en divers niveaux de communication, dont 

le dialogue de Dieu avec ses créatures est le modèle.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.1 L’image et la sensibilité 

 

 

                                                           
507 CASSIRER Ernst, La philosophie des formes symboliques. La Langue. I,  trad. Ole Hanse et Jean La Coste, 
Paris, Les Éditions de Minuit, 1972, p. 94. 



158 
 

« En effet, le rire est une passion de l’âme, causée par le 
plaisir. » 

Longin  

« Ich sehe die beste Demostration wie ein vernünftig 
Mädchen einen Liebbrief, und eine Baumgartische 

Erklärung wie ein wizige Fleuretten an. » 

J.G. Hamann 

 

   

Dans Aesthetica in nuce, Hamann paraphrase le récit de la création (Au Commencement 

ou Genèse, 1.3.) Son intention est de relier le principe « anschauliche Erkenntis » à l’image. 

Comme nous l’avons déjà exposé, la notion de sensibilité (Empfindung) s’établit comme 

synonyme de croyance dans Sokratischen, elle est la base de cette connaissance, laquelle 

prend ici une fonction déterminante. 

Sinne und Leidenschaften reden und verstehen nichts als Bilder. In Bildern besteht der 

ganze Schatz meschlicher Erkenntnisß und Glückseeligkeit. Der erste Ausbruch der 

Schöpfung und der erste Eindruck ihres Geschichtsreibers; --die erst Erscheinung un der 

erste Genuß der Natur vereinigen sich in dem Wortes: Es werde Licht! Hiemit fängt sich 

die Empfingung von der Gegenwart der Dinge an.  

Avec l’unité « sens » et « passion », on trouve la première expression de la 

réhabilitation de la sensibilité, laquelle Herder poursuivra dans son écrit Vom Erkennen und 

Empfindung. Hamann exprime en d‘autres termes le principe qu’il avait déjà exposé dans 

Bibilsche Betracthungen : « Die Schrift kann uns Menschen, nicht anders reden als in 

Gleichnissen, weil alle unsere Erkenntnis sinnlich, figürlich, und der Verstand und die 

Vernunft die Bildern der äußerl Dinge allenthalbten zu Allegorien und Zeichen abstrakter, 

geistiger und höhere Begriffe macht. » (N I, 157) 

Hamann s’inspire vraisemblablement du langage philosophique, le titre de son écrit 

fait allusion à « AESTHETICAE », la nouvelle discipline qu’Alexander Gottlieb Baumgarten 

définit, entre autres, comme « scientia cognitiones sensitivae » dans son premier écrit de 



159 
 

1735, Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant à l’essence du poème.508 

Le penseur allemand, qui par ailleurs a introduit ce terme au langage philosophique de la 

modernité, considère que la « cognitio sensible « est déjà une forme de connaissance, sans 

intermédiation de concepts. Baumgarten affirme que la caractéristique des représentations ou 

cognitions sensibles sont « vilesagenden » ou « bunt », tandis que les représentations claires 

et distinctes prennent seulement quelques « Merkmale », des objets, lesquels constituent les 

concepts abstraits.509  

Dans son œuvre Aesthetica (Ästhetik, 1750), qu’il consacre à l’exposition de cette 

nouvelle science, Baumgarten s´adresse sous forme de dialogues à ses critiques : « Die 

Verworrenheit ist die Mutter des Irrtums. Meine Antwort : Aber sie ist eine unerläßliche 

Voraussetzung für die Entdeckunt der Wahfheit, da die Natur keinen Sprung macht aus der 

Dunkelheit in die Klarheit der Denkes.... ». Comme Klass Huizing, il faut rattacher ces lignes 

à celles de « Sinne und Leidenschaften…. ».  Hamann « révolutionne » avec cette expression 

l’exigence de la réhabilitation de la sensibilité à travers une lecture « chrétienne » de 

l’ouvrage de Baumgarten.510 En ce sens, notre auteur continue dans Aesthetica in nuce sa 

critique de la connaissance rationaliste, laquelle affirme que les concepts clairs et distincts 

sont la source de la certitude. Contrairement à l’épistémologie de la « Schulphilosophie », 

Hamann affirme que les images qui sont perçues par la sensibilité (il faut prendre ici la 

pluralité des significations du mot (Empfindung) constituent la connaissance, i.e. il ne réalise 

aucune différence entre le sentir et le connaître. On trouve ici une analogie entre la position 

de Hamann et celle de Baumgarten.  

Ce dernier propose la notion « lebendige Erkenntis » ou (cognitio viva) pour unir le 

principe leibnizien de l´âme comme vis représentative avec le sentiment (Gemüt) ou le cœur, 

mot employé par les piétistes de Halle pour parler du côté sensible et des passions de 

                                                           
508 BAUMGARTEN Alexander Gottlieb (Meditationes Philosophicae de nonnullis ad peoma perentubus). 
Esthétique, précédée des Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant à l'essence du poème  et 
de la  Métaphysique (§§ 501 à 623) traduction, présentation et notes par Jean-Yves Pranchère, Paris, L´HERNE, 
1988, § CXVI. 
509 FRANKE Ursula, « Von Der Metaphysik zur Ästhetik. Der Schritt von Leibniz zu Baumgarten », Studia 
Leibnitiana, (1975), 229-40. VON STEIN Karl Heinrich, Die Entstehung der neueren Ästhetik, Sttutgart, 
Cottaschan BuchHandulg, 1886, p. 338. 
510 HUZING Klass, « Morphologische Idealismus. Herder als Gesalthermeneut », in Herder und die 
Philosophie des Deutsches Idealismus, Fichte-Studien –Supplementa, (Hrsg.) Marion Heinz, Amsterdam-
Atlanta, Rodopi B.V. 1997, p.50. 



160 
 

l’homme.511 Il faut tenir compte du fait que, d’une part, l’esthétique de Baumgarten reprend 

en effet cette exigence des piétistes avec la « cognitio viva », et d’autre part, il rattache sa 

caractérisation de la connaissance sensible avec la rhétorique et la poésie, où les 

représentations sensibles ne sont pas seulement « reapresentations sensuales » mais sont en 

relation avec le « Gefühl » et les émotions.512 Baumgarten prétend avec son œuvre arriver à 

une « harmonie des facultés » dans l’homme et dépasser la « trocke » théologie orthodoxe de 

son temps.513 

Notre auteur propose à son tour, avec son langage ironique, un retour à l’unité 

originaire qui constitue l’être humain, séparé par la pensée métaphysique dualiste : 

O eine Muse wie das Feuer eines Goldschmieds, und wie die Seife der Wäscher 

Sie wird es wagen, den natürlichen Gebrauch der Sinne von dem unnatürlichen 

Gebrauch der Abstraktionen zu läutern, wodurch unsere Begriffe von den Dingen 

ebenso sehr verstümmelt werden. (N II, 207) 

Dans les données de la première citation, trois éléments maintiennent une étroite 

relation : la révélation, l´image et la sensation. La lumière est la première manifestation du 

pouvoir créatif de Dieu, la création à travers la parole, une action que Longin a caractérisée 

de sublime. Hamann dans Biblische Betrachtungen fait référence aux jugements de Longin 

sur quelques passages de la Bible, où il reconnait leur beauté « sublime ». La révélation dans 

l’Ecriture où la nature est adressée à la sensibilité et non au « goût des philosophes » et leur 

raison, principe sur lequel le penseur allemand insiste dans Aesthetica in nuce.  

Ainsi, l’expression « Dixit Deus : fiat lux, et lux facta est », que Lowth514 considère 

comme la clé de voûte du sublime, est aussi considérée par Hamann comme l’essence de la 

poésie elle-même. De fait, il revient toujours au principe directeur de sa pensée : Dieu n´est 

                                                           
511 FRITZ Martin, Vom Erhabenen: der Traktat ‘Peri Hypsous’ und seine ästhetisch-religiöse Renaissance im 
18. Jahrhundert ,Tübingen, Mohr Siebeck, 2011, p.254. 
512 VON STEIN Karl Heinrich, op. cit., p. 336. 
513 FRITZ Martin, op. cit., p. 244. Les piétistes en Halle avaient pour but « la grande transformation des 
sentiments religieux : dévalorisation radicale de la froide connaissance intellectuelle du divin et de l’humain ; 
constitution d’une chaude sphère d’émotions –douces, tendres et toutes intérieures de l’individu spirituel.» 
MARCHETTI Valerio, « L’orthodoxie luthérienne et le piétisme » dans Les Piétistes à l’Âge Classique. Crise, 
Conversion, Instituions, édition Anne Lagny, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2001, i p. 189. 
514 R. Lowth fait référence aussi à Genèses 1. 3. Cf. LOWTH R., Cours de Poésie Sacré, traduite pour la 
première fois du latin en français par P. Roger, Paris, 1813, p. 176. 



161 
 

pas « summus philosophus der Rationalisten noch der summus pedagogus Lessings. sondern 

summus poeta oder vielmehr poietes. »515 

Nous trouvons ici le premier élément de l’esthétique de Hamann, la création ou la 

révélation de Dieu à travers la parole est adressée à la sensibilité humaine, et d’elle dépend 

la beauté. Mais, contrairement à Baumgarten qui essaie d’argumenter et de justifier la 

sensibilité en relation avec la perception de la beauté sur la base de la métaphysique de 

Leibniz,516 Hamann recourt plutôt aux images mythiques interprétées par Francis Bacon afin 

d’appuyer cette relation. En ce sens, comme l’affirme Bräutigam, l’esthétique de Hamann est 

un ouvrage qui est écrit « esthétiquement », i.e. son auteur transmet à travers les images sa 

pensée.517  

Hamann dit « Die Natur würkt durch Sinne und Leidenschaften. Wer ihre Werkzeuge 

verstümmlt, wie mag der empfinden? Sie auch gelähmte Sennadern zu Bewegung aufgelegt? 

». (N II, 206) La nature et la nature humaine entretiennent une relation réciproque. Cette 

relation est nécessaire pour la compréhension de la création artistique, non comme imitation 

de la belle nature, mais comme reconnaissance des dispositions de la nature humaine et sa 

relation étroite avec la révélation dans la nature. Au contraire des philosophes qui réalisent 

une séparation entre la nature et la liberté humaine, Hamann considère que la liberté (de créer, 

comme nous l’avons souligné) n’est possible qu’avec le « Entwicklung der Naturkräfte, also 

der vitale Anlage, im Menschen ermöglich.»518 Autrement dit, étant donné que la Nature et 

la nature humaine sont créations de Dieu, l’homme et sa liberté se développent depuis cette 

« unité originaire » et de manière organique avec les éléments qui lui sont fournis comme un 

don (Gabe).  

La sensibilité humaine n’est pas concevable sans le corps, sans les cinq sens qui pour 

Hamann constituent la condition et la constitution de l’homme ; les sens comme la passion 

dépendent de son être organique. Le penseur reprend ici un de ses principes établi dans 

Brocken « Was für ein Magazin macht die Geschichte der Gelersamkeit aus. Und worauf 

                                                           
515 JØRGENSEN S.A., dans son commentaire à Aesthetica in nuce, p. 169. 
516 FRANKE Ursula, Kunst Als Erkenntnis: Die Rolle Der Sinnlichkeit in Der Ästhetik Des Alexander 
Gottlieb Baumgarten, StudiaLeibnitiana Supplementa, IX,Wiesbaden: Steiner, 1972, p. 17. 
517 BRÄUTIGAM B., op. cit., p. 52. 
518 Ibid., p.57. 



162 
 

grundet sich alle? Auf 5 Gerstenbrodte, auf 5 Sinnen ; die wir mit den unvernünftigen Tieren 

gemeinschaftliche besitzen ». (N I, 299). L´ unité de l´âme et du corps est pour Hamann, 

selon ses propres mots, « Geheimniß der Ehe zwischen so entgegengesetzen Naturen als die 

äußere und innere Mensch ». Le caractère secret de cette union se rapproche de la sphère 

divine, comme les mystères ; ainsi, ce n´est pas le philosophe qui est capable de « dévoiler » 

les mystères et le caractère sacré de cette unité, car selon Hamann, il ne fait qu’analyser, i.e. 

séparer. Il reprochera plus tard à Kant son procédé qui prend comme principe la séparation 

de la sensibilité et de l’entendement : « wozu eine so gewalttätige, unbefugte, eigensinnige 

Sheidung dasjenigen, was die Natur zusammengefügt hat!. » (N III, 286). C´est ici que le 

langage poétique, les images jouent un rôle déterminant. Nous constatons qu’Hamann 

emploie l´image « Ehe » pour parler de l’unité, qu’il conçoit toujours comme un 

« kommunicative Übereinstimung. »519 Comme l´affirment Bayer et Gründer, la notion 

d’unité a chez Hamann un sens religieux et théologique, qui est déterminant pour comprendre 

la « christologische Poesie » dans la figure du Christ, comme nous l’exposerons dans les 

prochaines pages.  

Dans Aesthetica in nuce, le penseur allemand se sert de la philosophie de Bacon pour 

élaborer sa critique de la philosophie rationaliste et de la théorie de l’art comme imitation de 

la nature. Il écrit: « Eure mordlügnerishe Philosophie hat die Natur aus dem Wage geräumt, 

und worum fordert ihr, daß wir selbige nachahmen sollen ? (…).Wodurch ihr die Natur aus 

de, Wege geräumt ? Bacon beschuldigt euch, daß ihr sie durch eure Abstractionen sheident. » 

(N II, 206). Il insiste donc sur sa critique de la perspective rationaliste de la connaissance et, 

dans le contexte d Aesthetica in nuce, Hamann relie la critique baconienne.  

Le penseur allemand nous renvoie notamment au fragment CXXIV d’Instauration 

Magna, où le philosophe anglais reprend sa théorie des idoles, où il réalise une différence 

entre les idoles d’esprit humain et les « signes » « vestiges » ou idées du créateur. Les 

premières sont une production de la fantaisie humaine (représentées dans diverses 

                                                           
519 BAYER Oswal und KNUTSEN Christian, Kreuz und Kritik.Johann Georg Hamanns Letztes Blat:Text und 
Interpretation, Tügingen, JBMohr, 1983, p. 91.  



163 
 

philosophies) ou abstractions arbitraires, tandis que les autres sont « les images fidèles », 

« véritables visions des marques et des empreintes du Créateur sur les créatures. »520  

De même, pour Hamann, « Die Meynungun der Welweisen sind Lesarten der Natur ». 

Il nous renvoie aussi aux figures baconiennes de la nature : « Bacon vergleicht die Materie 

der Penelope; ihrer freche Buhler sind die Weltweisen. » (N II, 211) Autrement dit, les 

théories des philosophes, leurs concepts abstraits sont des « versions » multiples de la nature. 

En accord avec Bacon, les philosophes ont substitué la contemplation de la nature et les 

observations de l’expérience à un « too great a reverence, and a kind of adoration of the mind 

and understanding of man. »521 Bacon et Hamann établissent comme leitmotiv de leur critique 

la notion de lumière comme lux selon le récit biblique. L’expression « Es werde Licht », 

qu’Hamann complète avec « Hiemit fängt sich die Empfindungen von der Gegenwar der 

Dinge an »,522 souligne cette relation étroite entre la lumière comme révélation adressée à la 

sensibilité, contrairement à la perspective des philosophes rationalistes qui ont identifié la 

lumière à la raison. Il réaffirme donc une « emotionale Epistemologie »,523 la lumière révèle 

à la sensibilité les images ou figures, au commencement de la nature. Ici, Hamann reconnaît 

la forme primaire ou le point de départ de la connaissance.  

En ce sens, les deux philosophes se dressent contre la « mathématisation » de la nature 

pour la « connaissance  scientifique », laquelle, en réalité, s’appuie sur des présupposés 

métaphysiques, l’identité de la raison et les lois de la nature.524 L’intention de l’esthétique 

comme science « cognitio sensitive » est le rejet de « entleerten, geometrische Naturbegriff 

                                                           
520 Voir 1.2 où nous avons cité le § XXIII. L’aphorisme que Hamann cite in extenso appartient 
à la deuxième partie de Novum Organum. True suggestions for the Interpretation of Nature 
(CXXIV) « Let men learn the difference that exists between the idols of the human mind and 
the ideas of the divine mind. The former are mere arbitrary abstractions; the latter the true 
marks of the Creator on his creatures, as they are imprinted on, and defined in matter, by true 
and exquisite touches. Truth, therefore, and utility, are here perfectly identical, and the effects 
are of more value as pledges of truth than from the benefit hey confer on men. ». La traduction 
cite correspond à BACON Francis, Novum Organum, introduction, traduction et notes par 
Michel Malherbe et Jean Marie Poisser, Paris Presses Universitaires de France, 1986, p. 87. 
521 BACON Francis, The Advancement of Learning, in Project Gutenberg. 
522 Hamann fait référence à Ephésiens 5 13 « mais tout ce qui est réprouvé apparaît en pleine lumière, car tout 
ce qui est ainsi manifesté est lumière. »  
523 BRÄNDLE J., op. cit., p. 19. 
524 BEISER F. op. cit., p.18 



164 
 

des Cartesianismus ».525 Dans cet entour, Baumgarten réalise la différenciation entre la vérité 

logique et la vérité esthétique, ce dernier « sinnlich-erfassbar ist » (§ 423). Ainsi, la nature 

n’est plus l’objet de concepts scientifiques abstraits, mais sa connaissance dépend de la 

sensibilité de l’homme, laquelle est attachée au corps et le « lieu » de ce corps dans le monde 

détermine la « perspective » selon laquelle l’âme se représente un objet. Il écrit dans sa 

Metaphysik au § 509 « Mein Köper hat in diser Welt eine Bestiment Stellung, eine 

bestimmten Ort, ein bestimmtes Alter und eine bestimmte Lage. »526 En accord avec Jäger,527 

la transformation des sciences au XVIIIe siècle constitue la genèse de l’esthétique telle que 

Baumgarten l’a envisagée. Son projet est certainement complexe ;528 dans le contexte de la 

connaissance de la nature et des phénomènes naturels, Baumgarten essaie de rendre compte 

de la connaissance de la nature selon la sensibilité. Il prend comme exemple le coucher du 

soleil et les diverses perspectives de ce phénomène, selon les yeux d’un berger, d’un 

astronome mathématicien, mais aussi d’un poète.529  

En réalité, il s´agit de la réévaluation du « Augenscheins » pour la connaissance, selon 

Baumgarten avec la notion de vérité esthétique : « Die Bewegung der Sonne keine 

beobachtechtbarheit Falscheit darstellt und das „Wunder“ von der täuschen den Erscheinung 

unabhängig ist. (...) Zum Nutzen der Ästhetik rechnet Baumgarten auch die im traditionalle 

rethorische Sinn verstandene accomodatio, nämlich dass sie das wisseschftliche Erkannte, 

dem Fassungsvermögen jedem Menschen anpassen können. »530   

                                                           
525 SCHWEIZER Hans Rudolf, op. cit., p.17. 
526 Texte zur Grundlegung der Ästhetik, Übersetz und herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix 
meiner Verlag, 1983. 
527 JÄGER Michael, Die Ästhetik als Antwort auf das Kopernikanische Weltbild. Die Beziehungen Zwischen 
Den Naturwissenschaften und der Ästhetik Alexander Gottlieb Baumgartens und Georg Friedrich Meiers, 
Hildesheim, New York, G. Olms, 1984, p. 18. 
528 Comme l’affirme la traductrice et spécialiste en Baumgarten, le philosophe fournit diverses définitions de la 
nouvelle science. « Die Ästhetik: (Theorie der freien Künste, untere Erkenntnislehre, Künste der Schöne 
Denkes, Kunst des Analogons der Vernunft) ist die Wissenchaft der sinnlichen Erkenntnis). Une grande partie 

de ses écrits est restée inconnue et non traduite. Son élève G. F, Meier a traduit quelques parties d’Aesthetica, 
cependant quelques termes sont restés « obscurcis » dans sa traduction du latin à l’allemand. Cf. 
BAUMGARTEN Alexander, Ästhetik, traduction, introduction et édition par Dagmar Mirbach, Hamburg, Felix 
Meiner Verlag, 2007. 
529 JÄGER M., op. cit., p. 19. 
530 DANNEBERG Lutz, « Von der accommodatio ad captum vulgi über die accommodatio secundum 
apparentiam nostri visus zur aesthetica als scientia cognitionis sensitivae, «  in Hermeneutica Sacra. 

Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. und 17. Jahrhundert, Torbjörn Johansson Robert Kolb 
Johann, Anselm Steiger (Hrsg.), Berlin, De Gruyter, 2010,  p. 378. 



165 
 

Hamann, contrairement à Baumgarten, dont les présupposés métaphysiques se 

trouvent dans la philosophie de Leibniz, se situe toujours en ce qui concerne la notion 

d’Accomodation dans le débat des anglais (James Hervey - Edward Youg) ;  cet dernier avait 

été cité dans Sokratische « A scheme, analogy pronounced so true; Analogy, man's surest 

guide below. » Dans le contexte des données du passage « Sinne und Leidenschaften.. », 

l’homme en tant qu’être créé est limité et conditionné : il « comprend » et « parle » seulement 

en images. Si on relie ce passage avec « alle unsere Erkenntnis sinnlich, figürlich, und der 

Verstand und die Vernunft die Bildern der äußerl Dinge allenthalbten zu Allegorien und 

Zeichen abstrakter, geistiger und höhere Begriffe macht. », on constate que chez Hamann, il 

y a une relation étroite entre la sensibilité et la pensée à travers le langage ; ainsi la raison 

reste toujours attachée aux perceptions sensibles, car les analogies et les similitudes que 

l´homme réalise ne sont pas « absolute Beziehungen ».531 Pour étayer cette perspective, 

Hamann s’appuie aussi sur Bacon, lequel est son « Euthyphron « dans son rhapsodie. Le 

penseur allemand dit ainsi : «  Poesie ist die Muttersprache des menschilischen Geschlechts ; 

wie der Gartenbau, älter als der Acker,- Malerey,-als Schrift: Gesang,-als Declamation;- 

Gleichnisse, als Schlüssel; Tausch als Handel. » (N II,197) Hamann adopte ici les lignes du 

philosophe anglais : « As hieroglyphics were before letters, so parables were before 

arguments; and nevertheless now and at all times they do retain much life and rigor, because 

reason cannot be so sensible nor examples so fit. »532 

Ce principe épistémique peut avoir diverses interprétations. Dans le cadre de la 

discussion sur la réhabilitation de la sensibilité et de la « visuelle Analogie » comme base de 

la connaissance de la nature, il faut prendre cette référence à Bacon du point de vue 

« logique ». Dans son étude consacrée à la fonction de l’analogie chez Hamann, Andre écrit : 

« Die Logik der Schlüsse und Demostrationene beruht für Hamann auf dem ihnen 

sedimentierten Sinn ursprünglischer Sinn-Bilder und ihrer Ähnlichkeiten, so daß -die 

Vernunft nichts als Analogien auffasen kann.»533 Mais on peut aussi y trouver une perspective 

génétique historique de la connaissance, liée intimement au langage, comme notre auteur 

l´affirme, la chaîne d’exemples qui se trouve dans la citation, montre cette « historicité » du 

                                                           
531 ANDRE R., op. cit., p. 244.  
532 BACON F., op. cit., Book II, 3. 
533 ANDRE R,. op. cit., p. 185. 



166 
 

langage. De fait, dans la préface de l’œuvre de Bacon, La Sagesse des Anciens, nous trouvons 

un passage similaire à celui de Hamann qui appuie ce point de vue : 

Au cours des premiers siècles, où les inventions et les conclusions de la raison 

humaine étaient encore récentes et insolites y compris celles qui nous paraissent 

aujourd’hui les plus triviales et rebattues. Tout était plein de fables en tous genres, 

d’énigmes, de paraboles et de similitudes qui servaient de procédé 

d’enseignement et non d’artifice d’occultation. 534 

De même, l’affirmation « Poesie ist die Muttersprache des menschlischen 

Geschlechts... » doit être interprétée comme la réponse de Hamann à la question sur l´essence 

du langage ou sa « Ursprunlichkeit ». Il faut rattacher ce principe avec « Es werde Licht! », 

la première expression qu’adresse Hamann aux critiques littéraires de son temps. Il réalise la 

défense du langage poétique comme poésies, création et action, que l´homme, comme image 

de Dieu, partage à travers l’analogie. Schmidt-Biggemann interprète cette notion liée aussi à 

celle de mimesis, non comme reproduction, mais comme production :« Wircklich poetische 

Ästhethik findet sich deshalbt bei denen, die nicht abstractkt und vernünftig, sondern 

urprchunliche aus dem Geits Gottes und die Natur gedichtet haben. Autentische Dichtung 

stellt den Akt der Herablassung Gottes in die Schöpfung dar: Darin besthet Mimesis, nicht 

in der Abblidung einer abstrakten, durch die Wissenchaft schon geschundenene Natur. »535 

On peut remarquer que Hamann relie toujours les images à la sensibilité ; nous 

trouvons ici les prémices de ce qu’Herder établira comme principe épistémique dans son 

écrit, Von Erkennen und Empfindung : « Was wir wissen, wissen wir nur aus Analogie, von 

der Kreatur zu uns und von uns zum Schöpfer. Soll ich also dem nicht trauen der mich in 

dessen Kreis von Empfindungen und Ähnlichkeit setze. » (Werke II, 665).536 Hamann, quand 

il écrit : « Sinne und Leidenschaften reden und verstehen nichts als Bildern », relie en effet 

deux mots dont la polysémie constitue toute la problématique de la théorie de la connaissance 

et de l’esthétique. À la suite d’Auerbach, les passions sont considérées, à partir de la seconde 

moitié du XVIIIe siècle et sous l’influence de la philosophie de Shaftesbury et Rousseau, 

                                                           
534 BACON F., op. cit., p. 65. 
535 SCHMIDT- BIGGEMANN W.., op. cit., p. 142. 
536 HEINZ MARION, Herder Handbuch, Stefan Greif, Marion Heinz, Heinrich Clairmont (Hrsg.) 
Deutschland, Paderbord Wilhelm Fink, 2016, p. 128. 



167 
 

comme « actives » lorsqu’elles se distinguent des « sensations » (Empfindung) et du 

sentiment (Gefühl) ; les premières sont considérées comme passives et le seconde comme 

faisant partie de la vie intérieure au même titre que la pensée et la volonté.537 Dans le contexte 

de la pensée philosophique allemande de cette période, le terme (Empfindug) peut inclure les 

sens, les affects, les passions, les sentiments, les émotions, et même le « Gefühl », « Liebe » 

et « Sexualität ».538 En raison de leur appartenance au corps, les passions ont toujours été 

considérées négativement. Elles sont aussi liées aux « Kranheiten der Seele », selon la vision 

de la philosophie stoïcienne et aussi dans la pensée chrétienne.539 Cette perspective a 

déterminé le principe selon lequel la raison est la disposition humaine innée dont la tâche est 

la recherche de la vérité de la connaissance et la promotion « Befördeung » de la félicité de 

l’homme dans le contexte de la Schulphilosophie.540  

 Inversement à cette tradition, notre auteur réalise une défense des passions, car elles 

jouent un rôle déterminant dans la croyance, elles sont l’instrument de la révélation. Pour 

Hamann, la séparation du corps et de l´âme est une abstraction de la philosophie spéculative, 

il ne réalise pas de distinction propre de la pensée métaphysique entre le corps comme 

passivité et l’âme comme activité.  

Dans son principe, « In Bildern besteht der ganze Schatz menschlicher Erkenntniß 

und Glückseligkeit », les images sont aussi attachées à la « Glückseeligkeit ». Sans aucun 

doute, Hamann sape ici le dualisme de la pensée philosophique, lequel établit la connaissance 

primairement dans la vie intellectuelle et scindée de la vie animique et morale de l’être 

humain. On trouve ici, selon Metzke, « der Grosse Kerngedanke der Aesthetica in nuce »541, 

i.e. la perspective de l’unité ou « ganze Existenz » comme condition sine qua non pour la 

« connaissance » de la révélation, qui est création et discours de Dieu. Les passions ne 

peuvent être « contrôlées » comme le veulent les philosophes, ni « condamnées », car elles 

sont le véhicule de la nature et source de l’expérience de la « sinnliche Offenbarung. » (N II, 

198) 

                                                           
537 AUERBACH Erich, « Passion als Leidenschaft » Publications of the Modern Language Assotiation 
America, 56, (1941), 1179-196. 
538 SAUDER Gerhard, Empfinsamkeit. Bd I,  op. cit., p. 133. 
539 AUERBACH E., op. cit., p. 180. 
540 BECKER Chr., op. cit,. p. 84.  
541 METZKE E., J.G. , Hamanns Stellung in der Philosophie des 18. Jahrhunderts, p. 257. 



168 
 

Sans les sens et les passions, l’homme ne pourrait « schmecken » ou « geniessen » la 

création de Dieu. Nous trouvons ici un des aspects fondamentaux de l’esthétique de Hamann 

qu’on peut caractériser d’« esthétique de la lumière », car elle s´adresse de manière 

primordiale au sens et à l’expérience immédiate du plaisir ou « geniessen ». Le « Freude » 

et « Glückselickeit» font allusion à cette notion d’esthétique comme « Desiderata de 

gnoséologie », mais il s´agit en fait d’une autre manière de concevoir la connaissance, elle 

n’est plus une « reinen cognoscere »,542 mais cette « cognitio viva » dont l’activité de toutes 

les dispositions humaines signifie la « Glückseligkeit » de l´homme. De plus, cette relation 

Bildern-Glückseligkeit, sera un des arguments qu’Hamann défendra contre l’idée selon 

laquelle l´homme a créé le langage par « nécessité ». Par contre, il affirme que la création 

des images constitue la « erste spontane Reaktion des Menschen ihr angemessenster Ausduck 

(…) sind Anzeichen des Genusses, somit die erste mimetische Reaktion des Menschen auf 

die Schöpfung. »543 

La défense des passions que notre auteur mène à travers son ton satirique envisage 

aussi le problème herméneutique qu’englobe son écrit. Comme nous l’avons évoqué, sa 

critique s’adresse aussi aux interprètes de la Bible « Die Meynungen der Weltweisen sind 

Lesarten der Natur und die Satzungen der Gottesgelehrten, Lesarten der Schrift ». Les 

exégètes bibliques plaident pour une interprétation historico-grammatique de l’Ecriture. 

Hamann s´adresse en particulier à l´orientaliste Johann David Michaelis (1717-1791), qui  

« reconnait les droits de la raison et de la critique, dans les limites d’une orthodoxie réduite 

au strict minimum ; le texte n’est plus intouchable, et l’inspiration divine se trouve réduite à 

l’essentiel. »544 Comme d’autres exégètes allemands auxquels Hamann fait allusion dans son 

écrit, Michaelis s´est formé dans le rationalisme de Christian Wolff. L´intention du 

philosophe est de soumettre la Bible à la « recherche scientifique » pour y dégager son sens, 

« les vérités doivent être accessibles moyennant un usage correct de la raison naturelle. »545 

Notre auteur s´appuie encore sur les principes de Francis Bacon pour étayer sa critique 

des exégètes rationalistes, lesquels sont aussi les « freche Buhler » de Penelope. Comme 

                                                           
542 Ibidem. 
543 BIGEMANN SCHMIDT W,. op. cit., p. 143. 
544 GUSDORF G., op. cit., p. 133. 
545 Ibid., p. 130. 



169 
 

l’exprime Bacon, l’Ecriture est indispensable « to illuminate our belief ».546 Hamann cite in 

extenso, le livre IX de The Advancement of Learning, dans lequel le philosophe anglais 

réalise une défense de l’Écriture vis-à-vis de la philosophie naturelle et des exégètes de son 

temps. Un des grands débats depuis le XVIe siècle a été de savoir si la Bible contenait les 

principes de la connaissance de la nature. La discussion repose  notamment sur le conflit 

entre le système copernicien et les passages littéraux sur le soleil dans la Bible.547 Le 

philosophe anglais défend le point de vue selon lequel « the scope or purpose of the Spirit of 

God is not to express matters of nature in the Scriptures ». 548 Et, en relation aux exégètes de 

son temps, Bacon affirme que les Ecritures ont été écrites « to the succession of all ages », 

i.e. que les sens énigmatiques portent une « prophétie » qui s’accomplit en fonction de celui 

à qui elle s’adresse. Autrement dit, « Die Dunkelheit des biblishe Wortes hellt sich für 

denjenigen auf, an den das Wort gerichtet ist. »549  

Le penseur allemand, de son côté, avait aussi souligné le caractère prophétique avec 

la forme d´interprétation typologique dans Biblischen Betrachtungen ; il avait écrit : » Jede 

biblische Geschichte ist eine Weissagung, die durch alle Jahrhundertund in jeder Seele des 

Menschen erfüllt wird. (...) Jede Geschichte trägt das Ebenbild des Menschen (...). » (N I, 

315) 

Dans Aesthetica in nuce, il propose comme principe herméneutique l’application 

(Application). Cette notion, « affect» ou « applicatio ad vitam » a été un des principes 

fondamentaux des piétistes pour la lecture et l’« appropriation » du texte biblique.550 Mais 

Hamann rattache ce principe à la forme d´interprétation typologique ; ce rapprochement 

                                                           
546 « First the Scriptures, revealing the will of God, and then the creatures expressing His power; whereof the 
latter is a key unto the former: not only opening our understanding to conceive the true sense of the Scriptures 
by the general notions of reason and rules of speech, but chiefly opening our belief, in drawing us into a due 
meditation of the omnipotence of God, which is chiefly signed and en graven upon His works.  Thus much 
therefore for divine testimony and evidence concerning the true dignity and value of learning. » The 
Advancement of Learning, Book, VI. 
547 DANNEBERG Lutz, op. cit., p. 335. 
548 BACON Francis, The Advancement of Learning, Book, IX. 
549JØRGENSEN Sven-Aage,  « Hamanns hermeneutische Grundsätze»  in Aufklärung und Humanismus, 
Richard Toellner (Hrsg.) Heidelberg, Lambert Schneider, 1980, pp. 219-231.  
550  Le terme application est souvent employé comme synonyme de « metaschematism », que nous avons exposé 
dans 1. 3 GAJEK Bernhard, op. cit., p. 27. 



170 
 

marque une différence entre notre auteur et la position des piétistes et des exégètes critiques. 

Hamann pose la question avec les mots suivants : 

Warum soll ich ihne, nach Stand, Ehr und Würde unwissende Leser! Ein Wort 

durch unendliche umschreiben, da sie die Ercheinungen der Leidenchaften 

allenthalben in der menschlische Gesellschaft, selbst beobachten könne; wie alles, 

was noch so entfernt ist, ein Gemüth im Affect mit einer besonderen Richtung 

trifft; wie jede einzelne Empfindung sich über den Umkreis aller äußere 

Gegestände verbreiten wie wir die allgemeinsten Fälle durch eine eine 

persönaliche Anwendung uns zuzueignen wisse [...]. (N II, 208). 

Dans ce passage, il réaffirme le rôle fondamental des passions, pour 

« l’appropriation » de l´universel, de forme analogue à l’importance des sensations pour la 

réception de la révélation sensible. Selon ce principe herméneutique, il n´est pas possible de 

faire une lecture « intellectuelle » ou « rationnelle » du texte, mais il exige aussi avec sa 

propre écriture, « das Innere des Lesers bewegens. Durch den Akt des Lesens soll also der 

Leser an einer traszendeten Erfahrung teilhaben. »551 Notre auteur questionne les interprètes 

rationalistes : « Wenn die Leidenschaften Glieder der Unehre sind, hören sie deswegen auf, 

Waffen der Mannheit zu sein? Versteht ihr den Buschtaben der Vernunft klüger, als jener 

allegorische Kämmer der alexandrischen Kirche den Buchtaben der Schrift, der sich selbst 

zum Verschnittenen machte, um des Himmelsreicht willen? (N II, 208). Pour Hamann, les 

passions, bien qu’il reconnaisse leur caractère « perturbateur »,  restent « die höchte, die 

wahrhaft schöperische Kraft des Lebens. »552 

À vrai dire, notre auteur fait toujours référence à son expérience de conversion quand 

il exprime ses principes herméneutiques. Dans Gedanken über meinen Lebenslauf, écrit de 

caractère bibliographique qui fait partie des Londoner Schriften, il décrit son expérience 

comme lecteur de la Bible ainsi : 

Mit diesen Betrachtungen, der mir sehr geheimnisvoll vorkamen, las ich den 31 

März des Abends das V . Capitel des V Buch Moses, verfiel in ein tiefes 

Nachdenken, dachte an Abel, von dem Gott sagte: Die  Erde hat ihren Mund 

                                                           
551 HOFFMANN V., op. cit., p. 128. 
552 METZKE E., op. cit., p. 221. 



171 
 

aufgethan um das Blut deines Bruders zu empangen --- Ich fühlte  mein Herz 

klopfen, ich hörte eine Stimme in der Tiefe desdelben seufzen und jammern, als 

die Stimme des Bluts, als die Stimme eines erschlagegens Bruders.   (N II, 40)553 

Dans ce passage, Hamann réunit le principe de l’application et l’interprétation 

typologique. Ce procès est une interprétation vivace (lebendigen Auslegung) de l´Ecriture, 

mais aussi une compréhension historique (une compréhension du présent de son existence554). 

Hamann s´identifie à Caïn quand il écrit « ich konnte es nich läger meinem Gott verheel, daß 

ich der Brudermöder seines eingeborehe Sohnes war », et dans le même temps, réalise une 

interprétation typologique d’Abel, il est la préfigure (Vor-bild) du Christ ; la mort d’Abel 

anticipe la mort du Christ. Dans cette forme d´interprétation, il faut prendre en compte la 

notion ou le pré-syllabe Vor-bild, dans son sens historique ; ainsi la « Vorbild » est une 

anticipation et pré-annonciation dans un continuum historique.555 Sievers, dans son étude 

consacrée à la conversion de Hamann écrit : « Wenn Hamann an Abels Tod denk, rückt auch 

der Mörder Kain ins Blickfekd. Da durch erhält Hamann, indem er sich mit Kain identifiiert, 

die Möglichkeit, sich mit seinem persönlichen Geschick in die alttesementliche Geschichte 

einzubeziehen. So wie Abel ein Typos Jesu Christi ist, ist Kain en Typos Hamanns. »556  

Ainsi, la pensée de la condescendance (Kondeszendenz) dans le principe « Der 

Schöpfer der Welt ein Schrifteller » « Er Selbs ist ein Schriftsteller geworden » (N I, 9) qu’ 

Hamann propose dans les trois Articles (Nature, Histoire, Bible)557, n´exclut pas pour autant 

la dimension « littérale » et « historique », mais elle est projetée d´une manière 

herméneutique, i.e. c’est dans l´homme, à travers son « glaubende Lesen », que réside la 

tâche d´interprétation. Hamann pose donc la question sur l’« unité du sens » de la Bible dans 

la compréhension « dasVerstehen », mais elle dépend de la « ganze Existenz ». Les hommes, 

écrit Hamann dans Aesthetica in nuce, « euch selbst vielmehr durch den Epikurismus die 

Augen augeslochen, damit man euch ja für Prophethen halten mögen, welche Eingebung und 

                                                           
553 D´après Jørgensen « Die Bekehrung bei Hamann war radikaler und mußte ihm den Vorwurf der Scwärmerei 
eintragen; sie ließe sich wohl eher mit der Existenzerfahrung bei Philosophen wie Kierkeggard, Jasper, 
Heidegger vergleichen, indem sie den Ausganspunkt einer neuen Art zu erfahren und zu denken bildete. »  
Jørgensen S.A., Johann Georg Hamann, op. cit., p. 27. 
554 CORBIN H., op. cit., p. 28. 
555 GRÜNDER K., op.cit., p. 148. 
556 SIEVERS Harry, op. cit., p. 63. 
557 Ibid., pp. 148-149. 



172 
 

Auslegung aus ihren fünft Fingern saugen. » (N II, 208)558 De cette manière, la question 

herméneutique prend une autre direction, elle n’est plus la relation entre un sujet (un moi 

constitué) et un objet (la Bible), mais « how the text understands and constitute me. »559  De 

plus, lorsque Hamann parle avec la voix du Rhapsode, il veut dire aux exégètes critiques que 

l’interprétation n’est pas possible sans « l’enthousiasme », considéré ici comme inspiration 

divine, selon sa définition étymologique, car l’Ecriture et la création poétique sont analogues, 

elles sont le langage de l´esprit de Dieu, « tragende göttliche Schöpferkraft. »560 En effet, en 

accord avec la notion d’accommodation, la révélation de Dieu ne perd pas son caractère de 

vérité, d’inspiration ou d’autorité.561  

Cependant, le fait que la révélation de Dieu « s’accommode » avec la compréhension 

humaine, cela ne signifie pourtant pas que Dieu s’adresse seulement aux passions, mais à 

l’unité de l´homme, car il a été créé comme unité.562 Dans Aesthetica in nuce, Hamann relie 

le récit biblique de la création « es werde Licht » avec Jean 1.1. « Am Amfang ward das 

Wort ». Il s’agit de la notion de Logos ; pour Hamann, « ist Gott Logos, Wort und Vernunft in 

eins, und die Welt ist von ihrem götliche Ursprung her Poesie: Dichtung Gottes. »563 La 

notion de l’unité de l’homme et de l’unité de la création a un sens théologique, comme nous 

l’avons avancé ; ici la notion d’image (Bild) comme Logos est fondamentale pour spécifier 

la perspective de Hamann comme penseur de l’image. Contrairement à  Baumgarten que 

divise la vérité, il écrit : 

Wenn eine einzige Warheit glaich die Sonne herrscht; das ist Tag. Seht ihr an statt 

dieser einzigen gleich so viel, als Sand am Ufer des Meeres ; -heiernächst ein klein 

Licht das jenes ganze Sonnenheer an Glanz überstrift ; das ist eine Nacht in die 

sich Poeten und Diebe verlieben.-Der Poet am Amfange der Tage ist ist derselbe 

mit dem Dieb am Ende der Tage--. (N II, 206).  

                                                           
558 Comme le fait remarquer Gusdorf, « Ce n’est pas Dieu qui s´est caché de l’homme, Dieu qui a pris 
l’initiative de la Révélation. C´est l’homme qui  s’est caché de Dieu. » GUSDORF G., op. cit., p. 215. 
559 BETZ J. R., op. cit., p. 28. 
560 BÜCHSEL E., op. cit., p. 62. 
561 GRÜNDER K., op.cit., p. 45. 
562 Voir 1.0 supra. 
563 SCHMIDT-BIGGEMANN W., op.cit., p. 142. 



173 
 

Dans ce passage, Hamann nous renvoie, avec une citation, à 2 Cor. IV 6 « Car Dieu, 

qui a dit : La lumière brillera du sein des ténèbres! a fait briller la lumière dans nos cœurs 

pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur la face de Christ. »564 Il est 

permis d’affirmer que notre auteur, à travers cette chaine des citations bibliques concernant 

la lumière, veut affermir que la révélation est primairement sensible, il s’adresse donc à l’ 

« absolutisation » de l´entendement en relation avec la connaissance de la réalité. Aussi, dans 

le passage « es werde Licht », il l’appuie avec une autre expression de Paul ; cette fois, il cite 

Ephésiens V. 13 « mais tout ce qui est réprouvé apparaît en pleine lumière, car tout ce qui est 

ainsi manifesté est lumière. »  

En affirmant que la lumière est aussi le Christ, i.e. « révélation » et « incarnation », 

Hamann trouve le principe de sa critique de la notion de « ratio » des philosophes de 

l’Aufklärung, i.e. elle n´est plus cette disposition subjective et innée, mais Logos, « Prinzip 

der ganzen Schöpfung, Prinzip der Wahrheit und Wirklikeit »565, il n´y a pas en outre Logos 

sans amour, il est « der Urgrund aller Werke Gottes ».  

On retrouve ici le fond trinitaire de la pensée religieuse de Hamann, où la position 

centrale du Christ prend sens et le principe fondamental dans Aesthetica in nuce. 566 Selon le 

dogme trinitaire, le Christ est l’icône de la réalité toute entière et aussi le symbole de la vérité 

et de la beauté.567 Hamann cite les diverses qualifications du Christ dans son écrit : « Le 

premier né »  (Col. I, 17), « Le fils de l’Homme », « Lumière née de la Lumière (Jean 1, 4-

5) », avec la finalité de contester la notion « esthétique » de la Schulphilosophie, où il perçoit 

la dégradation de la beauté, laquelle est ramenée à un pur « esthétisme » puisqu’ elle est le 

produit du réductionnisme et de la fragmentation de la connaissance, à savoir, « Der 

Vergottung der Subjektivität » et « die Verabsolutierung der erkennend Vernunft. »568 

                                                           
564 Aussi à Révélation XVI, 16 « Voici, je viens comme un voleur. Heureux celui qui veille, et qui 
garde ses vêtements, afin qu’il ne marche pas nu et qu’on ne voie pas sa honte! »  
565 METZKE E., op. cit., p. 181. 
566 Comme l’affirme Leibrecht, Hamann n´est pas intéressé dans une « doctrine spéculative » de ce principe 
trinitaire, mais en une expérience de cette réalité qui est une, mais trine. Cf. LEIBRECHT Walter, Gott und 
Mensch bei Johann Georg Hamann, Kassel, Carl Bertelsmann Verlag, 1958, p. 48. 
567 Voir supra 3.0. 
568 Ibid., p. 112. 



174 
 

Étant donné que pour Hamann la réalité est un Discours, « l’acte de l’aisthèsis est 

l’acte religieux originel lui-même parce que toutes les choses sont parole et langage de Dieu 

et que, pour cette raison, quiconque saisit les choses, entend parler Dieu lui- même».569 

Autrement dit, la parole est, en principe, une écoute, une « réception » dans le cœur ou 

« Gemüt » et dans l’esprit qui assimile la parole, Hamann fait toujours référence à Paul « La 

foi naît de l’écoute » (Rm. X, 17). Ainsi, cette écoute de la parole libère l’expérience et la 

« cognitio viva ». De point de vue philosophique, Aesthetica in nuce signifie pour Hamann, 

d’après son « metaschematismus » d’Hume donc « nur eine Ästhetik des Erhabenen, nämlich 

ein sinnliches Wahrhemen Gottes. »570 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
569 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 141. 
570 GRAUBNER H., « Hamanns Ästhetik des Erhabenen und die Wiederkehr des Erhabenen im 20 
Jahrhundert « in Die Gegenwärtigkeit Johann Georg Hamanns. Acta des achten Internationalen Hamann-
Kolloquiums an der Martin Luther Universität, Halle Wittenberg, 202, Germany, PeterLang, 205, pp.215-230. 
Ici.p.215. 



175 
 

3.2 L’image et l’imagination 
 
 
 

« Nor is it an easy matter to deliver and explain our sentiments; 
for those things which are in themselves new can yet be only understood 

from some analogy to what is old.» 
 

Francis Bacon 
 

«  Meine grobe Einbildungskraft ist niemals im Stande gewesen, 

sich einen schöpferischen Geist ohne genitalia vorzustellen. » 

J.G. Hamann 

 

 

Comme nous l’avons déjà évoqué dans divers passages de cette étude, la référence à 

l’imagination dans le corpus de notre auteur est appréhendée  sous deux aspects : elle est 

toujours liée au langage et elle est considérée comme un principe herméneutique. Dans son 

étude historique sur la Philosophie perennis, Schmidt-Biggemann fournit une caractéristique 

de l’imagination dans la sphère de la littérature spirituelle (poésie, mythe) et de la philosophie 

perennis ; la « fromme Phantasie » n’est pas « l’imagination productive » des philosophes et 

des critiques littéraires, car « Die Welt der Spiritualität is geoffenbart nicht produziert ».571 

Ces deux aspects sont remis en cause de manière implicite par Hamann dans Aesthetica in 

nuce et toujours dans le cadre de la discussion sur la poésie et son interprétation. Dans ce 

sens, le terme image (Bild) signifie : métaphore, périphrase, prosopopée, allégorie, 

similitude.572 Et l’imagination est considérée comme un principe herméneutique pour 

« imaginer » et « interpréter » ces images, qui sont dans le même temps, la manifestation 

visible du « unsichbares Menschen » i.e. du pouvoir originaire du langage analogue à 

l’invisibilité de Dieu, selon le principe hamannienn « Poesie ist die Muttersprache des 

menschlichen Geschlechts ». (N II, 198) 

                                                           
571 SCHMIDT-BIGGEMANN W., op. cit., p.16. 
572LESSENICH Rolp P., Dichtungsgeschmack und Althebräische Bibelpoesie im 18. Jahrhundert, Deutschland, 
Böhlau Verlag Köln Graz, 1967, p. 24. 



176 
 

Dans le contexte de la Querelle des Anciens et des Modernes, la discussion sur le 

« merveilleux » dans la poésie épique et la fable a une place centrale car elle englobe des 

discussions sur les relations entre la mythologie et la religion chrétienne, mais aussi sur 

l’anthropologie et la philosophie de l’histoire. En ce qui concerne la philosophie, le débat 

porte sur la distinction entre la « Christiliche Wahrheit » et la « heidnischer Aberglaube »573, 

laquelle est réalisée par les critiques et philosophes français dans le tournant du XVIIe au 

XVIIIe.574 

Dans Aesthetica in nuce, son auteur fait en particulier allusion à Voltaire ; il estime 

dans son Essai sur la poésie épique (1726) à propos de la fable : 

L´Iliade, qui est le grand ouvrage d’Homère, est plein de dieux et de combats peu 

vraisemblables. Ces sujets plaisent naturellement aux hommes ; ils aiment ce qui 

leur paraît terrible ils sont comme les enfants qui écoutent avidement ces contes 

de sorciers qui les effrayent (…). Enfin on verra Homère lui-même, qu’on 

trouvera, comme ses héros, tout plein de défauts, mais sublime.575 

Même si Voltaire réalise des jugements esthétiques sur la base des principes du canon 

classiciste (vraisemblance) ou du relativisme culturel,576 ce qui prévaut dans sa critique est 

son hostilité envers la religion révélée et toute source de « superstition » comme les mythes 

ou les fables.  

                                                           
573GISI Lucas Marco, Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschränkung von Anthropologie und Geschichte 
im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 2007, p. 30. 
574 La fable, à la suite de l´étude de Boch, est considérée sous les aspects suivants : « 1.La fable ne serait que le 
plagiat, la copie dégradée de la révélation judéo Chrétienne. (…) 2. Elle est amalgames linguistiques, 
déformations des noms, confusions étymologiques. (…) 3. La fable ne consisterait qu’en une altération de 
l’histoire ancienne; les dieux païens ne seraient alors que le produit de l´apothéose des grands hommes de 
l´Antiquité, et le récit de leurs actions, les annales embellies des peuples primitifs. 4. La fable correspondrait à 
une tentative d´explication des phénomènes physiques de l’univers, dans laquelle les dieux représenteraient une 
projection anthropomorphique des éléments naturels (…) 5. Enfin, la fable d´autre significations que poétique, 
pur divertissement de l’esprit dénué d’implications théologiques quoique toujours légèrement tente de 
connotations morales. » BOCH Julie, Les Dieux désenchantés. La fable dans la pensée française de Huet à 
Voltaire (1680-1760), Paris, Honoré Champion, 2002, p. 14. 
575 VOLTAIRE, Essai sur la poésie épique, in Ouevres Complètes, éd. Louis Moland, Paris, Garnier Frères, 
1877 t. 8, p. 307. 
576 « L’esthétique de Voltaire possède un caractère –empirique-: sans renoncer à chercher dans la nature les 
principes du beau universel et intemporel, le philosophe admet qu’une œuvre est partiellement déterminé par 
l’époque et le lieu qui la voient naître, et il tient compte dans les jugements qu’il porte sur elle. » BOCH J., op. 
cit., p. 506. 



177 
 

Justement, ce que les esprits éclairés de l’âge des Lumières combattent c’est l’idée 

selon laquelle les fables et mythes anciens contiennent une « explication » ou une 

« connaissance » des phénomènes de la nature, un sens de l’histoire humaine. Pour Voltaire, 

les fables et mythes, ne sont que l´expression de la « corruption des histoires anciennes ou 

du caprice de l´imagination ».577 Comme libre penseur et défenseur du déisme, en ce qui 

concerne l’interprétation de l’Ecriture, il réalise une lecture critique moraliste afin de 

« contrôler la plausibilité historique des narrations bibliques. »578 Comme d’autres déistes de 

son époque, Voltaire pose la raison comme principe de sa critique historiciste et moraliste, et 

refuse toute trace de « miraculeux » et de « surnaturel » qui sont contre la raison.  

Du côté des allemands, Hamann fait allusion à Lessing et à sa conception de l´art 

comme le moyen d’« éducation morale de l’homme ». Dans son écrit Von dem Gebrauch der 

Thieren in der Fabel, son auteur considère que les passions ne font qu’« obscurcir » la 

connaissance. Et dans sa théorie du théâtre, il plaide pour la « Verwandlung der 

Leidenschaften in tugenhafte Fertigkeit. »579 Pour ces penseurs, « la fonction suprême de l’art 

est le progrès moral. »580 Selon Lessing, le théâtre est considéré comme l’espace privilégié 

pour promouvoir les « vertus sociales. »581  

L’approche de Hamann dans Aesthetica in nuce s’éloigne de la perspective 

philosophique et moraliste, laquelle considère la poésie épique et les fables comme la 

production d’une imagination « enflammée » et donc irrationnelle ou, selon le point de vue 

de l’anthropologie historique, comme le langage primitif ou de l´âge infantile de l’esprit 

humain.582 Comme nous l’avons souligné, Hamann est un exégète, un philologue et un 

critique littéraire. Mais sa tâche maintient une relation étroite avec la théologie, laquelle est 

conçue ici non selon le point de vue dogmatique ou rationaliste, mais est en réalité pour 

                                                           
577 BOCH J., op.cit., p. 509. 
578 SCHWARZBACH Betram Eugene, « Les adversaires de la Bible » dans Le siècle des Lumières et la Bible, 
sous la direction d’Yvon Belaval-Dominique Bourel, Paris, Editions Beauchesne, 1986, .p. 151. 
579 LUMPP H. M ., op. cit., p. 45.  
580 Ibid. p. 46. 
581 BARNER Wilfried, « Lessing comme auteur dramatique », dans Les lumières en Allemagne, Paul Raabe et 
Wilhelm Schmidt- Biggemann (Editeur), traduction Claude Murat, Bonn, Hohwacht Verlag, 1979, p. 126. 
582 GISI LUCAS M., op.cit., p. 39. 



178 
 

Hamann poésie, puisque la théologie a ses sources dans le mythe et la poésie.583 Selon cette 

perspective, la poésie d’Homère, Virgile ou Ovide, comme celle de la Bible, acquièrent une 

« geistlich-spirituelle Deutung ».584 Pour étayer cette filiation, le penseur allemand se sert du 

philosophe anglais Francis Bacon, le plus cité dans Aesthetica in nuce, qui, dans De la dignité 

et de l’accroissement des sciences, livre deuxième, chapitre I, écrit à propos de la théologie, 

qu’ il inclut dans l’ensemble du savoir : « Ainsi la théologie se compose ou d’histoire sacrée 

ou de paraboles, qui sont une sorte de poésie divine, ou de préceptes et des dogmes, qui sont 

une sorte de philosophie éternelle. »585  

Le penseur anglais, et selon la tradition occidental, rattache la poésie à l’imagination ; 

il réalise une division du savoir humain selon les trois dispositions de l’esprit : la mémoire, 

l’imagination et la raison.586 La mémoire correspond à l’histoire, l’imagination à la poésie et 

la raison à la philosophie. Malgré cette division, selon Bacon, elles maintiennent des relations 

étroites, parce que pour lui, « l’esprit humain est un, et ses coffres, ses cassetins sont de part 

et d’autre absolument les mêmes. Il est en cela comme d’une liqueur qui serait versée par 

plusieurs entonnoirs dans un seul et même vaisseau. »587 Francis Bacon considère la poésie 

comme connaissance : « Poesy is a part of learning in measure of words, for the most part 

restrained, but in all other points extremely licensed, and doth truly refer to the imagination… 

»588  Sa source est la révélation et l’expérience, elle est liée à la mémoire. Ainsi Hamann écrit 

en allusion à Bacon : « Natur und Schrift also sind die Materialen des schönen, schaffenden, 

nachahmenden Geistes. » (N II, 210)  

La poésie est, chez Bacon tout comme chez Hamann, attachée au langage, et dans ce 

sens, l’approche de la poésie et du mythe que proposent les philologues comme Bacon ou les 

                                                           
583 RINGLEBEN Joachim, « Gott als Schrifsteller. Zur Geschichte eines Topos » in Johann Georg 
Hamann. Autor Und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann- Kolloquium Im Herder-Institut 
Zu Marburg/Lahn 1992, Bernhard Gajek (Hgrs.). Beiträge Zur Deutschen Sprach - und Literaturwissenschaft. 
Reihe B, Untersuchungen 61, Frankfurt-am-Main Berlin Ber, P. Lang, 1996, p. 215-275.Ici p.222. 
584 Ibidem. 
585 Hamann cite en latin l’œuvre De dignitate et Augmentis Scientiarum, qui est la traduction et révision 
augmenté de The Advancement of Learning (1605). Nous citons la traduction française de De dignitate, trad. 
par M. E. Riaux, Paris, Charpentier, 1843. 
586 KRISTELLER Paul Oskar, « The modern system of the arts: A study in the history of aesthetics I », in 
Journal of the History of Ideas, (1952), p. 520. 
587 BACON Francis, De dignitate,  p. 98. 
588 BACON Francis, The Advancement of Learning, Book II. 



179 
 

critiques littéraires comme R. Lowth, est l´étude de la diversité des images dans les narrations 

mythiques ou la Bible.  

Francis Bacon dans Advancement of Learning réalise une division de la poésie en : 

poésie narrative, représentative ou dramatique, et allusive ou parabolique. Ainsi, « The 

narrative is a mere imitation of history […] Representative is as a visible history, and is an 

image of actions as if they were present, as history is of actions in nature as they are (that is) 

past. Allusive, or parabolical, is a narration applied only to express some special purpose or 

conceit; which latter kind of parabolical wisdom was much more in use in the ancient times. 

»589 Hamann reprend justement ce passage concernant la division de la poésie ; il paraphrase 

notamment le passage sur la poésie parabolique que nous avons citée. Selon Bacon, la poésie 

parabolique contient des mystères et des secrets de la religion, de la politique ou de la 

philosophie. Dans la version latine de son écrit, il considère que la poésie parabolique 

entretient une relation étroite avec la religion, laquelle : « elle-même emprunte son secours 

(de la poésie parabolique) à chaque instant pour entretenir un commerce continuel entre les 

choses divines et choses humaines. »590  

En outre, la fonction de ce type de poésie est équivoque, car elle a la fonction 

d’élucider quelque thème, mais elle tient aussi la fonction de le voiler. Dans le premier cas, 

elle est une méthode d’enseignement qui emploie la similitude comme principe pour rendre 

sensibles les vérités abstraites. En relation avec la fonction d’occultation d’un « sens 

mystérieux » des narrations anciennes, Bacon est plus implicite dans la version que cite 

Hamann. En effet, le philosophe anglais, lui, affirme que les fables, les paraboles, le mythe 

contiennent une source importante de savoir sur la relation de l’homme avec la nature et de 

l’homme avec Dieu.  

Les fables sont plus anciennes que les poèmes d’Homère et elles sont d’une grande 

importance pour élucider même l’Ecriture, en raison de leur antiquité et parce qu‘elles 

contiennent la tradition de tout un peuple, elles sont une création non pas d’un individu mais 

d’une société : « Elles semblent être une sorte de souffle léger qui, des traditions des nations 

                                                           
589 Ibidem. 
590 BACON F., op.cit., p. 124. 



180 
 

les plus anciennes, est venu s’insinuer dans les flûtes des Grecs ».591 Cette expression, 

Hamann la réécrit pour critiquer les expressions de Voltaire sur la mythologie « Bacon stellt 

sich die Mythologie als einen geflügelten Knaben des Äolus vor, der die Sonne im Rücken, 

Wolken zum Fußscemel- hat, und für die lange Weile auf einer grieschischen Flöte pfeift. » 

(N II, 204) Nous développerons de manière plus détaillée la relation entre Hamann et Bacon 

dans la troisième partie de cette recherche. Nous nous limiterons ici à exposer la critique de 

Hamann envers les critiques littéraires en reprenant les principes de Bacon.  

 

Contrairement aux philosophes partisans des modernes, notre auteur se présente dans 

Aesthetica in nuce comme un poète, au sens ancien du terme, i.e. comme un vates, un être 

inspiré par les muses. Mais ce terme révèle aussi la relation établie d´après les anciens entre 

la poésie et la prophétie. Hamann commence son ouvrage  avec ces quelques lignes qu’il 

emprunte à Horace : « Odi profanum volgus et arceo. Favete linguis: carmina non prius audita 

Musarum sacerdos virginibus puerisque canto. » « Je hais la foule des profanes et la tiens 

écartée. Gardez-vous langues recueillies : prêtres des Muses, je chante pour les vierges et les 

jeunes garçons des hymnes qu’on n’avait pas encore entendus. » (N II, 197)592 Cet appel aux 

muses est en réalité une provocation, car Shaftesbury et Voltaire affirmaient que les muses 

et les sources d’inspiration n’étaient plus possibles chez les modernes, dont la raison est le 

principe fondateur des normes de la création. À l’inverse, il est possible d´affirmer que 

l’allusion que notre auteur réalise aux interprétations de Bacon, sa défense de la dimension 

spirituelle et sacrée de la poésie et des passions comme sa source, prend une couleur 

particulière ; il envisage ainsi la réévaluation des passions dans leur dimension mythique-

religieuse.  

Hamann adresse donc aux critiques littéraires modernes l’expression ironique 

suivante :  

                                                           
591 Ibidem. 
592 HORACE, Odes III, 1 dans Odes et épodes Tome I, texte établit et traduit par F. Villeneuve, Paris, Les 
Belles Lettres, 1954. 



181 
 

Wagt euch also nicht in die Metaphysick der schönene Künste, ohne in den Orgien und 

Eleusinischen Geheimennissen vollendet zu sein. Dei Sinne aber sind Ceres und Bacchus 

die Leidenschaften;-alten Plegeeltern der schönen Natur. (N II, 201) 

 

Avec cette relation entre l’esthétique et la mythologie, Hamann introduit dans la 

pensée philosophique allemande une « radikale Neuheit »,593 laquelle va ouvrir un chantier 

de réflexions qui sera intensément exploité par le romantisme allemand. On peut constater 

d’après la dernière citation que la défense de la sensibilité humaine, des sens et des passions 

chez Hamann n’exclut pas la dimension d’« l’énergie sexuelle », qu’il met ici en jeu. Or, la 

sexualité appartient au principe de la « Gottesebenbildlichkeit ».594 Il ne s’agit plus de 

considérer les passions comme un « blinde Trieb »595 mais, en raison de leur origine et sens 

divin, elles ont une finalité, elles trouvent en effet dans la création poétique en tant que 

poésies, une « Apotheoses ihres Tuns.»596  

Cependant, pour Hamann, les modernes avec leur « stoïcisme » ne sont plus capables 

de créer des œuvres poétiques justement parce qu’ ils se contentent d’imiter les règles et une 

nature « domestique », une nature, qui comme l’affirmait Boileau est « une aveugle qui ne 

sait pas où elle va. »597 Le penseur allemand estime :  

Die Schuld mag aber liegen, woran sie will, (außer oder in uns):wir haben an der Natur 

nichts als Turbatenverse und disiecti membra poetae zu unserm Gebrauch übrig. Diese zu 

sammeln ist des Gelehrten; sie auszulegen, des philosophen; sie nachzuhmen-oder noch 

kühner—sie in Geschick zu bringen des Poeten bescheiden Theil. (N II, 199)  

Hamann insiste sur la dissociation de la nature par la pensée abstraite et rationaliste.  

En même temps, il reprend son principe de la connaissance de soi comme condition pour la 

connaissance, et dans le contexte d’Aesthetica in nuce, condition pour la création poétique.  

                                                           
593 BAEUMER Max L., « Johann Georg Hamanns Mythologisierung von Sinnen und 
Leidenschaften.« in Monatshefte, vol. 67, no. 4, (1975), p. 371-386. Ici.p.373. 
594 Hamann caractérise de cette manière la sexualité dans son écrit Versuch einer Sibylle über die Ehe, Cf. N 
III, 199. 
595 BAEUMER Max L., op. cit., p.54. 
596 Ibidem. 
597 Boileau cité par VON STEIN H., op.cit., p. 6 



182 
 

Ainsi, l’invitation qu´il adresse aux modernes de participer à des orgies » et des 

« mystères » a comme but la connaissance de soi et son implication pour « participer » au 

pouvoir « originaire » des passions dans leur dimension religieuse, et, dans le même temps, 

pour réveiller le langage mort de la nature. (N II, 211) Hamann inscrit donc son écrit dans le 

débat des critiques littéraires de la seconde moitié du XVIIIe siècle. Il propose, à la suite de 

l´œuvre d’Edward Young, Conjectures on Original Composition (1759), de dépasser la 

critique littéraire selon les critères de l’école néoclassique et des libres penseurs qui se 

limitaient à souligner les « défauts » des anciens. Young propose deux principes pour le poète 

moderne : « Know thy self » et « Reverence thy self ».598 Dans la pensée moderne, il est le 

premier à affirmer l’idée du poète comme un créateur, une idée attachée à la notion de génie. 

Dans son écrit, il s´oppose à la « régulation » du langage poétique selon certains principes 

comme la métrique. Pour le créateur des Night Thoughts, un génie « has ever been supposed 

to partake something Divine. »599 

Afin de sensibiliser à ses idées, notre auteur réalise une interprétation typologique de 

deux fables anciennes : celle de Dionysos et du mythe de Narcisse afin de soutenir la notion 

de génie et dépasser l´interprétation moraliste et rationaliste des modernes dont le principe 

« gesunde Vernunft » est parodié par Hamann avec son masque de Pan.  

Bacon inscrit la fable de Bacchus, une narration en allusion aux passions, dans la 

philosophie morale. Le récit mythique de Bacchus (nommé aussi Dionysos ou le désir 

cupiditas) contient une signification allégorique en relation avec l’interprétation de la nature 

et de la nature humaine. Bacon estime : « La parabole de l’art de cultiver la vigne renferme 

un sens profond, car toute affection est singulièrement adroite et ingénieuse à chercher tout 

ce qui peut nourrir et la fomenter, mais de tout ce qui est parvenu à la connaissance des 

hommes, le vin est ce qu´il y a de plus puissant et de plus efficace pour exciter et allumer les 

passions, et il est leur commun aliment. »600 Il décrit tous les éléments qui entourent la figure 

de Dionysos : il est « le premier maître dans l’art de cultiver la vigne, de faire le vin et d’en 

faire usage ». Les muses et « démons très-difformes », font partie de son cortège. 

                                                           
598 YOUNG Edward, Conjectures on Original Compositions. To a Letter to the Autor of sir. Charles Grandison, 
London, Printen for Art, Millar, 1759, p. 43. 
599 Ibid., p. 52. 
600 BACON Francis, De dignitate, p. 142. 



183 
 

Les orgies sont un élément essentiel des rites ou cérémonies « sacrées » de cette 

figure. Pour terrifier les moralistes modernes, Hamann reprend de la description de Bacon 

les personnages Penthée et Orfé, punis à cause de leur attitude. Le premier pour espionner en 

montant sur un arbre sans participer aux orgies et l’autre pour le « son harmonieux » de sa 

lyre. Dans La Sagesse des Anciens, Bacon propose une interprétation de la figure de Penthée : 

son attitude symbolise les philosophes qui veulent pénétrer dans le mystère de Dieu à travers 

la raison, laquelle veut aller au-delà de ses propres forces (les hauteurs des arbres) ; les 

philosophes qui aspirent « en effet à atteindre les mystères divins, en s’élevant jusqu’aux 

cimes de la nature et jusqu’au sommet de la philosophe reçoivent pour peindre une 

perpétuelle inconstance et un jugement perplexe et vacillant. Car la lumière naturelle est une 

chose ; la lumière divine en est une autre ; c’est alors comme s’ils voyaient deux Soleils. »601 

Au contraire, le penseur anglais considère que seule l´imagination, en raison de sa nature, est 

capable de toucher le divin ; en effet un des aspects les plus importants que Bacon concède 

à l’imagination est sa relation avec la foi, il affirme « nous élevons notre imagination au-

dessus de notre raison, d´où vient que la religion a toujours cherché son chemin dans l´esprit 

des gens en usant de similitudes, des types, des paraboles, des visions et songes. »602  

Bacchus/Dionysos est le Dieu qui représente la renaissance, la paix et la joie. Avec 

Bacchus, écrit le philosophe anglais, « est décrit la nature du désir, c’est à dire la passion […] 

Le fait que Bacchus revive après sa mort est tout aussi remarquable. S´il arrive que les 

passions semblent endormies et éteintes, on ne doit pourtant avoir aucune confiance en elles, 

même lorsqu’elles sont ensevelies, car dès qu’on leur en fournit la matière et l’occasion elles 

ressuscitent.» Un des éléments que Bacon remarque dans son interprétation est le lierre, qui 

représente le fait que « toute passion verdoie et prend de la vigueur dans l’adversité et dans 

l’interdit. » 603 

Les passions dominantes se répandent comme le lierre auteur de toutes les actions et 

de toutes les décisions des hommes, et s’ajoutent, se mêlent et se joignent à elles. »604 En ce 

qui concerne la figure de Cérès, elle est la représentation de l´agriculture, la fécondité, les 

                                                           
601 BACON Francis, La Sagesse des Anciens, p. 93. 
602 BACON Francis, Du progrès et de la promotion des savoirs, p. 106 
603 BACON Francis, La Sagesse des Anciens, pp. 121-124. 
604 Ibid., p.125 



184 
 

céréales. Elle a aussi a une relation avec Dionysos, car Proserpine est la fille de Cérès, et 

celle qui éleva Dionysos pendant sa jeunesse. Dans sa relation avec Proserpine, le dieu révèle 

sa dimension obscure et ténébreuse.605 Elle est l’énergie cachée qui engendre et réabsorbe en 

elle-même toutes les créatures terrestres, et symbole de l’« esprit éthéré enfermé et retenu 

sous la terre. »606 

Hamann cite aussi un vers de Tibulle dans Aesthetica in nuce : « Bacchus, viens une 

grappe savoureuse pendant à tes cornes. Et toi, ceins tes tempes d’épis, ô Cérès ! (N II, 201). 

Avec toutes ces allusions et citations, le penseur allemand propose une réévaluation des sens 

et des passions à travers une interprétation allégorique et typologique de ces deux figures 

mythologiques. Il plaide aussi pour une restauration de la nature tout entière, et en même 

temps, pour la reconnaissance de cette nature divine de l’homme et le renouveau du langage 

de la poésie. C´est au nom de Dionysos qu’Hamann envisage son esthétique de la gloire et la 

croix.607 Le Dieu n’est que le masque du Christ, la résurrection et la rédemption de la nature 

et de l’homme à travers la « passio Christ » ; ainsi la défense de la sensibilité chez Hamann 

est une défense religieuse. Les passions ont une justification dans la notion de croyance où 

elles sont associées à la rénovation de l’homme à travers la grâce. Une des passions qui prend 

une grande importance dans la pensée théologique et philosophique du penseur allemand, 

c’est l´amour, sans lequel la grâce est inconcevable, car la passion de l’amour « führt zur 

Vereinigung mit Christus, wer ohne passio ist auch ohne Gnade, wer sich nicht mitleidend 

der passio des Erlösers hingibt, lebt in der Verhärtung des Herzens. »608 

A l’inverse des critiques français, Hamann souligne l´aspect symbolique du mythe. 

D’après Baeumer, l’interprétation allégorique du thème de Bacchus et Cérès fait référence 

au « christlichen Mysterium von Brot und Wein ».609 Le vin est le symbole du sang et des 

passions, « Blut steht für Leidenschaften als das vereinigende, okkulte Symbol wie es der 

alttestamentliche Got, der ägyptsche Moses, der greichische Dionysos und Chistus aus 

                                                           
605 Ibid., p.124. 
606 Ibid., p. 146. 
607 BALTHASAR Hans Urs von, op. cit., p. 265. 
608 Hamann fait toujours référence à 1 Cor. 13 « Quand je parlerais les langues des hommes et des anges, 
si je n’ai pas l’amour, je suis un airain qui résonne, ou une cymbale qui retentit. Et quand j’aurais le don de 
prophétie, la science de tous les mystères et toute la connaissance, quand j’aurais même toute la foi jusqu’à 
transporter des montagnes, si je n’ai pas l’amour, je ne suis rien. » 
609 BAEUMER Max L., op. cit., p. 374. 



185 
 

gedrückt haben. »610 De cette manière, Hamann se sert de ce mythe qui intègre la tradition 

grecque, hébraïque et chrétienne,611 pour affermir son esthétique, à savoir, le principe selon 

lequel sans les sens et passions, aucune création n’est possible. Il écrit ainsi dans Aesthetica 

in nuce « Die Empfängnis und Geburt neuer Ideen und neuer Ausdrücke, […] liegen im 

fruchtbaren Schooße der Leidenschften vor unsern Sinne vergraben. » (N II, 209) 

Par ailleurs, dans le contexte de la querelle des Anciens et des Modernes, Hamann 

réalise une interprétation allégorique et typologique de la figure de Narcisse. Ce récit 

mythologique prend une grande importance au XVIIIe siècle, il est lié aux thèmes de la 

connaissance de soi et l’amour de soi.612 Non seulement Hamann, comme nous l’avons 

évoqué, mais aussi Shaftesbury se servent de la notion de miroir, élément indissociable de 

cette figure, en relation au thème de la connaissance de soi. Le penseur allemand écrit : 

Gerade, als wenn unser Lernen ein bloßes Erinnern wäre, weist man uns immer aud fie 

Denkmale der Alten, den Geist durch das Gedächnis zu bilden. (...) Gleich einem Manne, 

der sein leiblich Angesicht im Spiegel beschaut, nachdem er sicht aber geschaut hat, von 

Stunden davon geht und vergißt, wie er gestaltet war; eben so gehen wir mit den Alten  

um. Gar anders sitzs ein Maler zu seinem eigenen Contrefait- Narciß, (das 

Zwiebelgewächs schöner Geister) lieb sein Bild mehr als sein Leben. (N II, 209) 

 

Ce passage a été étudié de manière approfondie par Joachim Ringleben,613 ce que nous 

voulons remarquer ici est la relation de ce mythe avec la doctrine Imago Dei.  

Dans les données du passage, nous pouvons remarquer qu’il y a une interprétation 

positive de la figure de Narcisse, laquelle a été proposée avant Hamann par Jacobus 

Masenius, dans Speculum imaginium veritates occcultae (1605). Tous deux mettent en relief 

des éléments symboliques comme le miroir, l’image réfléchie et la fleur. Selon 

l’interprétation de Masenius, Narcisse est « the image of God who was seized with love for 

                                                           
610 Ibid., p. 375. 
611 BAEUMER Max L., op. cit., p. 374. 
612 VINGE Luise, The Narcissus Theme in Western European Literature up the Early 19th Century, Lund, 
Gleerups, 1967, p. 253. 
613 RINGLEBEN Joachim, » Der Eckelname des Narziß. Interpretation einer rätselhaften Stellen in Hamanns 
„Aesthetica in nuce „ » in Arbeit am Gottesbegriff, Band II Klassiker der Neuzeit, Göttingen, Mohr Siebeck, 
2004, 54-87. 



186 
 

men and became flesh (…) The lost human soul and its divine savior could thus be described 

in the same symbolical picture-Narcissus in love with his reflection. »614  

La lecture de Hamann s’appuie sur cette tradition inaugurée par le jésuite allemand, 

laquelle a subsisté dans les livres des emblèmes, où la figure de Narcisse a été identifiée à la 

beauté de la divinité elle-même. La beauté n’est que le reflet de Dieu dans le monde comme 

le reflet dans un miroir. Mais il est aussi, comme l’estime Masenius, l´image du fils de Dieu 

qui est devenu homme par amour et qui est mort pour rester fidèle à son image. Cette 

interprétation s’appuie sur Luc 17, 33 et Jean 12, 25. Ainsi, en  accord avec Ringelben : 

« Denn Christ hat sein Leben nicht zu erhalten gesucht, sondern hat es verloren, um es 

lebendig wiederzufinden. So ist et selbst mit seinem Sterben und Aufstehen die wahre Imago 

Deie invisiblis. » 615 

Aussi on peut remarquer que Hamann fait référence à la notion « schöner Geister », 

qui représente les modernes rationalistes qui proposent l’idée de l’homme virtuose comme 

principe de comportement face aux questions du goût artistique et dans la sphère socio-

politique.616 L’interprétation que propose Hamann en évoquant la fleur de Narcisse, inclut 

donc une critique des modernes, il ne s´agit plus de la vertu morale et de la notion de goût 

esthétique, ou d’amour propre, image fictive, comme le souligne Starobinski, où les relations 

en la société signifient une « satisfaction narcissique » de perfections fictives.617Au regard de 

Hamann, les modernes défenseurs des anciens ne font que « projeter » leur idéal de l’homme 

virtuose sur les anciens. Il souligne aussi dans son interprétation les éléments symboliques 

du mythe où « L’amour dément finit par précipiter l’amant divin dans la mort « 

Le corps est introuvable, mais un narcisse blanc fleurit dans le jardin, qui, dans 

l’Antiquité est certes une fleur de la mort et du monde d’en bas, mais dans l’interprétation 

christiana, constitue un « symbole de la victoire sur la mort et de l’amour de soi. »618 

                                                           
614 VINGE Luise, op.cit., p. 189. 
615 RINGLEBEN Joachim, op.cit. 
616 STAROBINSKI Jean,  Le remède dans le mal. Critique er légitimation de l’artifice à l’âge des Lumières, 
Paris, Gallimard, 1988, p. 76. 
617 STAROBINSKI J., op. cit., p. 69. 
618 JØRGENSEN S.A., « Notes de Lecture et Collage » trad. Élisabeth Déculot, dans Querdenker der 
Aufklärung. Studien zu Johann Georg Hamann, Göttingen, Wallstein Verlag, 2013, p. 80. 



187 
 

La doctrine Imago Dei a été formulée par Saint Paul dans la lettre aux corinthiens, à 

laquelle nous avons fait référence ; le verset est : « Contemplant à visage découvert la gloire 

du Seigneur, nous sommes transformés en la même image […] » (2 Cor. 3, 18). Comme l’a 

souligné Hugedé, les notions d’image et de gloire sont étroitement liées dans ce verset : « En 

effet, l’homme, qui est l’image de Dieu, est aussi la gloire de Dieu. Paul parle de la gloire du 

Christ, qui est l’image de Dieu (2 Cor.4). Notre transformation de gloire en gloire sera une 

conformation à la gloire du Christ : nous devenons porteur de son image ».619 Il est permis de 

penser que Hamann appuie ici son interprétation typologique de la figure de Narcisse sur 

celle du Christ, ils sont l’image visible du visage du Dieu invisible. Narcisse est la 

préfiguration du Christ, qui est la « gloire » de Dieu, i.e. la beauté.620  

C’est dans le but de contester la perspective des critiques littéraires sur l’art, et 

notamment sur la poésie, qu’Hamann fait usage des mythes dans Aesthetica in nuce. En effet, 

par exemple, chez Voltaire et son Apologie de la fable, il « apparaît ici moins enclin à entrer 

véritablement dans le monde de la fable, qu’à en faire un allié dans sa lutte par les lumières 

et pour une civilisation du bonheur terrestre. (…) La fable, telle que Voltaire la chante, se 

réduit au divertissement profane et moderne, dans une nette opposition à la pratique 

religieuse. »621 Starobinski réalise une différentiation selon le contexte de la culture française 

des XVIIe et XVIIIe siècles, où l´emploi et la connaissance des récits du paganisme est 

répandue et acceptée surtout dans l’âge classique, période où « sans connaissance de la fable, 

pas de connaissance de la littérature ». Au contraire, pendant le siècle des lumières, avec 

l’élan critique, les fables sont soumises à une recherche historique, et elles deviennent objets 

d’érudition. « C’est alors l’affaire des antiquaires ou des mythologistes (s’ils forment des 

hypothèses sur l’origine des fables, sur les différences ou de peuples etc.) ».  

Dès lors, nous pouvons comprendre la critique du penseur allemand : pour les 

français, « la fable ne veut être que fiction, ornement ; pour le mieux mémoire érudite. »622 

C’est justement cette approche « érudite » des modernes que notre auteur conteste dans la 

première oraison de la citation sur Narcisse. Hamann, dans une démarche toute déférente, 

                                                           
619 HUGEDÉ N. La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens, p. 28. 
620 Voir supra 3.0. 
621 STAROBINSKI J. op:cit:, pp. 246-247. 
622 Ibidem. 



188 
 

celle de l’herméneute,623 envisage d’établir une notion de critique littéraire toujours en 

relation avec sa conception du langage. Dans ce sens, les fables sont considérées comme 

poésie où la dimension symbolique prend une place fondamentale. De plus, Hamann est un 

des précurseurs de la recherche sur la mythologie dans la tradition philologique allemande. 

Tout comme Strich, l’auteur d’Aesthetica in nuce, est un « Naturphilosophe »624, puisqu’il 

considère la nature comme une « Allegorie », une « Fable », et « ein mythologische Gemälde 

», pour son interprétation il faut plus que de la « physique ». Hamann écrit en effet en 

s’adressant aux modernes « Mythologie hin ! Mythologie her ! Poesie ist eine Nachahmung 

der schönen Natur-und Nieuwentyts, Newtons ind Büffons Offenbarung werde doch wohl 

eine abgeschmackte Fabellehre vertreten könen? » (N II, 205). 

La position de Hamann est proche de celle de Bacon, pour qui le mythe est attaché à 

la révélation dans la nature, mais il y a aussi une approche historique dans ses interprétations 

en raison de la forme du langage qui révèle les récits, et finalement l´imagination joue une 

place centrale dans son explication. Il est permis d’affirmer que dans cet entour, 

l’herméneutique est comprise comme interpretatio naturae, sa critique des « anticipations » 

et abstractions de la raison, envisage justement la reconnaissance des « vestiges » de Dieu 

dans la nature. Hamann, de son côté, essaie de pousser plus loin la réflexion sur la poésie et 

le mythe et leur relation intime avec le langage. Sa critique des modernes défenseurs des 

anciens vise la perspective « esthétique », i.e. le jugement à partir du goût où le paganisme 

est confiné « dans la seule prétention du gracieux ou de beau, il n’est pas un rival dangereux 

pour les orthodoxes chrétiens ».625 En ce sens, le contexte religieux de Bacon et Hamann est 

complètement différent de celui des français.  

En effet, depuis la reformation de l´usage des images, les mythes et fables païennes 

dans la poésie sont limités et contestés par l’orthodoxie. Cependant, la « mythologie 

chrétienne » a été la source des œuvres poétiques de John Milton et Klopstock, ce dernier 

                                                           
623 Comme l’affirme Jørgensen, il s’agit de l’interprétation du langage. Johann Georg Hamann, Aesthetica in 
nuce, Sven-Aage Jørgensen, op. cit. 
624 STRICH Fritz, Die Mythologie in der deutschen Literature von Klopstock bis Wagner, Bande I, Halle, 
Niemeyer, 1910, p. 41. 
625 STAROBINSKI J., op. cit., p. 239. 



189 
 

étant le poète qui a doté le langage allemand de la dimension poétique longtemps niée par les 

critiques littéraires.626  

Du point de vue de la critique littéraire, Hamann réalise une observation en ce qui 

concerne la discussion sur l’essence du langage et la musicalité comme le propre, le cœur du 

langage poétique. Il écrit : « Homer monotonisches Metro sollte uns wenigstens eben so 

paradox vorkommen, als die Ungebundeneheit des deutschen Pindars. Meine Bewunderung 

oder Unwissenheit von der Ursache einer durchgängigen Sylbemaaßes in dem griechischen 

Dichter ist bey einer Reise durch Curland und Liefland gemäßigt worde. Es giebt in 

angeführten Gegenden gewisse Striche, wo man das lettische oder undeutsche Volk bey aller 

ihrer Arbeit singen hört, aber nichts als eine Cadenz von wenig Tönen, die mit einem Metro 

viel Ähnlickeit hat. » (N II, 216) 

Le penseur allemand réalise une comparaison entre la métrique de Homère, qui a été 

considérée comme modèle et canon pour la création poétique et la critique pendant l’âge 

classique et dans la première moitié du XVIIIe siècle, et le chant du peuple letton. Il souligne 

que la « musicalité », i.e. rythme et cadence, est propre, peut-être, à chaque langage et non 

seulement au grec, latin ou français. Il cherche ainsi, d’une part, à dépasser la conception 

dichotomique entre langue et musique, et la notion d’harmonie selon une mesure 

mathématique très présente dans la pensée philosophique de son temps.627 D’autre part, il 

conteste les principes néoclassiques de l’art, lesquels, comme nous l’avons mentionné plus 

haut, sont déduits du rationalisme et en relation étroite avec la notion de raison cartésienne.628  

Il nous faut rappeler que la théorie classique de l’art, à la suite de la dichotomie raison-

imagination, avait réduit l’imagination à un « instinct aveugle » qui « devrait être guidé et 

freiné par la raison et le langage devrait accepter une stylisation à travers le principe d’« ordre 

                                                           
626 Blackall cite le Discours de Daniel Rudolph « La langue allemande n’est pas un plat propre à servir des mets 
délicieux. Tout y est d’abord froid (…) Elle ne saurait monter par le sublime, ni descendre par le naturelle, ni 
s’insinuer pour le plaisant, sans une affectation continuelle (…). Point de proportion. » Discours de Daniel 
Rudolph, cité par BLACKALL E., op.cit., p. 149. 
627 Ibidem. Par exemple Rameau et D’Alembert. 
628 Pour nombre des penseurs français de l’âge classique la poésie va contre le bon sens, donc la « La leçon de 
Descartes commence à se faire sentir, elle mené tout droit à la mort de l’art. Le culte de l’idée claire est 
incompatible avec le souci de la beauté ; étendant sans cesse sa domination. Il tarit l’imagination, la fantaisie 
qui est avec la sensibilité la source la plus abondante de la poésie.» BRAY René, La formation de la doctrine 
classique en France, Paris, Hachette, 1926, p. 122. 



190 
 

naturel », lequel était identifié avec la raison. »629 La perspective du penseur allemand, 

comme nous l’avons énoncé, a un antécédent dans la théologie de Luther, en particulier de 

l’idée « donum ». De fait, Hamann s’inspire du réformateur et de sa notion sur la musique 

pour contester la perspective intellectualiste des philosophes. On sait que Luther, dans sa 

traduction de la Bible et dans ses compositions de chants, prend comme modèle la naturalité 

et la simplicité du langage du peuple. Il avait écouté dans sa jeunesse les chansons des 

mineurs et donc pris l’importance de la voix humaine pour développer ses principes sur la 

musique.630 Pour Hamann, le principe de la « musicalité » de toute langue se trouve dans la 

poésie hébraïque : vox populi vox Dei, écrit-il, ce principe fait référence à la dimension 

rhétorique de la notion de condescendance : le langage de la création qui s´adresse à la 

sensibilité humaine, et en ce sens source du langage humain.631 

Avec cette rupture, notre auteur envisage de libérer l’imagination et le génie, toujours 

liés à l’énergie du langage et de l’individualité (caractère ou personnalité), des principes 

recteurs de la raison. L’imagination ou le génie joue dans les réflexions de Hamann un rôle 

essentiel, il est le « Hauch » de l’Esprit, qui rend possible la parole ; la création poétique 

trouve donc son leitmotiv dans le récit de la création de l’homme à l’image de Dieu. Dans 

Aesthetica in nuce, il paraphrase cet évènement : 

Endlich krönte GOTT die sinnliche Offenbarung seiner Herlichkeit durch das 

Meisterstück des Menschen. Er schuf den Menschen in Göttlicher Gestalt;--zum Bilde 

Gottes schuf er ihn. Dieser Rathschluß des Urhebers löst die verwickeltesten Knoten der 

menschlichen Natur in ihrer Bestimung auf. Blinde Heyden haben die Unsichtbarkeit 

erkannt, die der Mensch mit GOTT gemeinn hat. Die verhüllte Figur des Leibes, das 

Antlitz des Hauptes, und das Äußerste der Arme sind das sichtbare Schema, in dem wir 

einher gehen; doch eigentlich nichts als ein Zeigefinfer des verborgenen Menschen in uns. 

(N II, 198) 

Dans ce passage, Hamann insiste sur l’unité de l’homme, il a été créé avec un corps 

avec la matière (Staub der Erde) et avec l’activité de Dieu ; le mot « Meisterstück » fait 

                                                           
629 Pour les défenseurs des modernes, « …On peut atteindre à la beauté de l’expression tout aussi bien en 
respectant l’ordre naturel si toutefois le caractère de la langue le permet. Cette heureuse condition est donnée 
au française, tandis que les autres langues obtiennent l’élégance au détriment de la raison… » RICKEN U., 
op.cit., p. 21.  
630 MIIKKA E. Anttila, op. cit., p. 115. 
631 GRÜNDER K., op.cit. 140. 



191 
 

référence à la notion de Dieu artiste sculpteur.632 L’expression désigne donc bien le geste de 

Dieu en la création « terraquée » de l’homme, mais aussi de la «Vorgenheit « et 

« Heimlichkeit » qu’est analogue à Dieu (i.e. le « Geist » invisible).633 Ainsi on retrouve de 

nouveau le principe directeur de la perspective théologique et philosophique de la pensée 

hamannienne, à savoir, la « Gottebenbildichkeit » de l’homme. Nous trouvons aussi les 

notions de « Gestalt », « Figur » et « Schème », lesquelles, selon le penseur allemand, ont 

une signification pour élucider la nature de l’homme et sa « Bestimmung ». Avec tous ces 

termes, on entre dans le vif de notre thème de recherche. Nous y reconnaissons les éléments 

de la tradition allemande de l’image dans laquelle Hamann trouve les principes fondateurs 

de son ouvrage.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
632 Hamann fait référence à la tradition juive et chrétienne dont la notion de Dieu  comme  « obersten Bildners » 
est commune. (Job 33, 4-6) 
633 Peter Meinhold  a souligné la relation Hamann avec Luther dans ce contexte. « Die menschliche Sprache ist 
für Hamann nicht der Ausdruck eines selbstschöpferische Ichs, sondern sie hat immer als die Vermittlerin des 
göttlichen Geistes zu dienen, der auf diesem Wege seiner Verleiblichung auch das neue Leben in Herz und 
Gesit des Angesprochenen entzünden wil. » MEINHOLD P., « Hamanns Theoligie der Sprache », in Johann 
Georg Hamann. Acta des ersten Internationalen Hamann-Colloquiums in Lüneburg 1976, Vorwort A Henkel, 
B. Gajek (hrsg.), Frankfurt am Main, 1976. 53-65.Ici p.63 



192 
 

3.3 Bild: analogie, signe, symbole  

 

Die Heimlichkeiten unserer Natur, in 
denen aller Geschmack und Genuß des 
Schönen, Wahren und Guten gegründet 
ist, beziehen sich, gleich jedem Baum 
Gottes mitten im Garten auf Erkenntnis 
und Leben, Beiden sind Ursachen so 
wohl als Wirkungen der Liebe. 

J.G. Hamann 

 

Comme nous l’avons évoqué dans l’introduction générale de cette recherche ainsi que 

dans divers passages de celle-ci, le terme image, « Bild » en le langage allemand, possède 

une polysémie complexe, abondante et variée. Ce mot était d’usage très répandu dans la 

seconde moitié du XVIIIème siècle dans la pensée religieuse, philosophique et la littérature 

grâce à l’œuvre de Klopstock.634 La notion allemande, qui trouve son origine dans le langage 

de la pensée de Maître Eckhart, a une double filiation à la fois religieuse et philosophique. 

Dans la philosophie eckhartienne, Bild est la traduction d’imago dans le contexte du récit 

biblique (Gen. 1, 27), elle englobe les questions relatives aux relations entre Dieu et les 

créatures. Ce concept chez le mystique allemand : « comporte trois niveaux sémantiques, 

lesquels servent à définir toute l’étendue du rapport entre l’Être divin et l’être créé, du plus 

sacré au plus profane : depuis la doctrine du Verbe-Image (Logos), comme élément essentiel 

de la spéculation trinitaire, en passant par l’homme créé, intelligent et contemplatif - à 

l’image - du créateur, jusqu’aux phantasmes intérieurs et aux images dissemblables du monde 

extérieur. »635  

Comme le suggèrent les auteurs des études sur l’origine et le développement 

sémantique de la notion Bild, le terme latin imago ne réunit pas tous les différents contextes 

auxquels les réflexions d’Eckhart font allusion et où se montre la plasticité du verbe bilden.636 

                                                           
634 SCHAARSCHMIDT I., op.cit., p.45. 
635 WACKERNAGEL W., op.cit., p.101. 
636 Ils proposent la liste suivante de termes : « I. ratio=idée. II. imago=copie (Abbild) III. a. 
exemplar=modèle, exemple (Urbild, Beispiel). b. imago= modèle (Urbild). IV. Phantasma=phantasme, 

représentation (Vorstellung). V. forma=forme ». SCHMOLD Benno, Die Deutsche Begriffssprache Maître 



193 
 

De plus, au temps de la Renaissance, lorsque les arts plastiques acquirent une importance 

fondamentale, les philosophes essayèrent de dépasser la perspective négative de l’art présente 

dans la pensée de Platon avec une nouvelle réinterprétation de l’image (Eidôlon). Le 

philosophe grec considère l’image comme une dualité de l’Idée (Forme), l´art, qui a une 

relation intime avec la Mimêsis, acquiert un soubassement dans sa métaphysique dualiste 

tout comme la notion de beauté.637 Ainsi, avec les penseurs de la Renaissance, comme 

Marsile Ficin, et sa revalorisation de l’art, le champ sémantique du terme Bild s’élargit pour 

atteindre avec Hamann et Herder une extension et une plasticité inédites.  

Hamann emploie une pluralité de mots qui font allusion à la perspective de 

l’interprétation typologique, selon le « geistigen Sinn » i.e. à sa vision religieuse trinitaire et 

christocentrique dont l’origine se trouve dans le langage biblique. Tous ces termes ont une 

relation avec le mot Bild : « Figur », « Zeichen », « Sinnbild », « typische Geschichte », 

Gleichnis », « Vorbild », « Schatten », « Wink », « Muster. »638 Tandis que dans les réflexions 

sur la nature du langage et du langage poétique de Herder, l’image, « das dichterische Bild », 

acquiert la signification de « Gleichnis », « Symbol » (Natursymbol, Figment) « Fabel », et 

« Fiktion ».639 

L’image est donc attachée à diverses disciplines philosophiques depuis la 

Renaissance, elle est présente dans la théorie de la connaissance ; (concept), ontologie ; 

(Doxa, Eidolon, lat. Species, all. Erscheinung) ; psychologie ; (lat. Ingenium, angl. Fancy, 

gr. Phantasia); esthétique ; (Eidolon, Mimêsis, fr. Art, Manière, Tableau,) théorie littéraire ; 

(description) rhétorique ; (Comparaison) ; theory of mind (fr. Représentation).640 

Dans la tradition allemande, Maître Eckhart inaugura la réflexion philosophique-

théologique selon le schéma « Urbild » et  « Abbild », d’après le récit biblique. Un des termes 

ayant une relation sémantique avec celui d’image est « Entbildung », traduit par 

                                                           
Echkarts. Studien zur philosophischen Terminologie des Mittelhochdeutschen, Heidelberg, 1954. Cité par 
WACKERNAGEL W., op.cit., p. 85. 
637 PANOFSKY E., Idea. Contribution à l’histoire du concept de l’ancienne théorie de l’art, trad. Henry Joly, 
préface de Jean Molino, Paris, Gallimard, 1989, p.19.  
638 GRÜNDER K., op.cit., p.95. 
639 SCHMITZ U., op.cit,. p.96-105. 
640 Nous adaptons partialement le rapport sur la recherche (Bild-image) de The Plurilingual Philosophy 
Glossary Vocabulaire Européen des Philosophies, Dictionnaire des Intraduisibles. Authors: B. Cassin, L. 
Catach, G. Gauvin. I. Rosier Catach. (2003) 



194 
 

« dépouillement », « désimagination », lequel a un rôle central dans le thème cher au penseur 

rhénan, à savoir, « la naissance de Dieu dans l’âme », où il exige comme condition sine qua 

non une « désapprobation des images » pour l’atteindre.641 En accord avec Eckhart, l’homme 

dans le fond de son âme, « fondus animae » est « l’espace où cette naissance a lieu. »642 Les 

réflexions sur l’image, en particulier le thème de l’Entbildung, ont une grande importance 

puisque l’intention d’Eckhart est de résoudre le paradoxe qui présente à la pensée 

philosophique les deux passages bibliques sur l’image, et auxquels nous avons déjà fait 

allusion, à savoir, « l’interdit des images » (Exode, 20, 4) d’une part, et le récit de la création 

de l’homme « à l’image et ressemblance » de Dieu, d’autre part.643  

L’historien d’art Hans Belting considère que Saint Paul avait formulé une nuance par 

rapport à l’interdit des images, il avait formulé un néologisme : image « non fait de main 

d’homme. »644 Paul a été le premier à formuler une « théologie de l’image », où la conception 

d’image est proprement philosophique puisqu’il emploie le langage de la philosophie 

populaire de son temps. En effet, les notions d’image et de miroir sont intimement liées dans 

les réflexions de Paul, l’image est au sens propre un reflet, selon la métaphore du miroir qu’il 

emprunta à la culture grecque. De même, chez Maître Eckhart, la perspective philosophique 

est dominante dans son traitement de l’image, il emploie les termes de la métaphysique 

grecque comme Être, essence, etc. Par exemple, lorsqu’il parle de la ressemblance, il s’appuie 

sur l’argument de « dépendance ontologique » entre Dieu qui est l’Urbild et l’homme qui est 

l’Abbild.645 Par ailleurs, il reprend aussi la métaphore du miroir lorsqu’il explique la relation 

analogique entre Dieu et l’homme en termes de reflet, « c’est à dire la présence de l’intellect 

Dieu en l’intellect humain. »646 Enfin, d’après Wackernagel, lorsque Maître Eckhart explique 

le processus de la « desimagination », il « retranscrit en termes éthiques et spirituels des 

                                                           
641 WACKERNAGEL W., op.cit., p.89. 
642 GUERIZOLI R., « Le cycle des sermons sur la naissance de Dieu l’âme » , dans Les Cahiers d’Histoire,  
de la Philosophie. Maître Eckhart », 2012, 105-122. Ici p.108. 
643 Voir 1.0 supra. WACKERNAGEL W., op.cit., p.89. 
644 BELTING H,. Das echte Bild. Bildfragen als Glaubesfragen, p. 94. Dans la traduction en français La vraie 
image. Croire aux images ?, trad. Jean Torrent, Paris, Gallimard, p.97. 
645 WACKERNAGEL W., op.cit., p.112. 
646 Ibid., p.130. 



195 
 

doctrines élaborées dans le contexte de la métaphysique, de la physique, et de la théorie 

aristotéliciennes de la perception. »647 

La doctrine Verbe-Image chez Hamann s’inscrit aussi, comme celle de Maître 

Eckhart, dans la théologie trinitaire. En contraste, l’auteur d’Aesthetica in nuce est très 

éloigné des « spéculations » de ce dernier. En effet, pour Hamann, comme nous l’avons 

exposé, Dieu est « der lebendige Gottes ». Il n’est aucune substance, concept, ou «°Être », la 

réalité  n’est pas conséquemment considérée dans l’étendue du « sacre au profane ». 

L´explication de l´unité de Dieu dans la trinité n’est pas objet de spéculation de la raison. À 

l’instar de Luther, sur lequel il s’appuie fréquemment, Hamann retient le dogme de la 

théologie trinitaire et une position anti-intellectuelle et anti-spéculative face au « mystère 

trinitaire ». Selon la théologie dogmatique et dans l’optique du réformateur, un tel principe 

peut seulement être objet de « Lobes und der Anbetung. Weil de dreieine Gott erst im 

Eschaton unangefochten und für alle sichtbart sein wird...».648 Luther et les réformateurs, en 

s’opposant aux concepts philosophiques, cherchent une « compréhension » du dogme 

trinitaire et sa communication sur la base de l’interprétation de l’Évangile de Jean, source de 

la doctrine de la trinité, ils mettent en relief le récit de l’ « economy of salvation realized in 

Jesus Christ »649, i.e., la rédemption de l’homme, du Fils de Dieu fait homme, de sa mort et 

résurrection et de sa venue dans la gloire à la fin des temps (Eschaton). 

La compréhension du mystère de la trinité chez les réformateurs et aussi chez Hamann 

dépend donc d’une manière forte de l’interprétation de Jean 1.1., et de la « prophétie » de la 

vision trinitaire dans l’Ancien Testament. Il retient l’essentiel de l’optique de Luther. Ainsi, 

comme nous l’avons cité, pour Hamann, Dieu est Parole, tout comme pour le réformateur, 

selon ces mots de Bayer : 

Gott ist das Wort, das er in, mit und zu sich selbst spricht, das in ihm bleibt und sich in 

keiner Weise von ihm trennen lässt. (...) Wird Gott als Wort verstanden, dann ist die 

Trinität als Dialog zu verstehen: Gott ist in sich Gespräch, Beziehung. Deshalb lässt er 

                                                           
647 Ibid. p. 156. Voir aussi GUERIZOLI R., op.cit., p.113. 
648 BAYER O., « Die Mitte am Ende. Der Ort der Trinitätslehere in der Dogmatik », en Der lebendige Gott 
als Trinität, (Hrgs.) Michael Welker und Miroslav Volf,  Gütersloher Verlagshaus, 2006 ; pp.114-122. Ici 
p.117. 
649 SWAIN SCOTT R., « The Trinity in the Reformers », in The Oxford Handbook of Trinity, ed. by Gills 
Emery and Matthew Levering, Oxford, Oxford University Press, 2011, pp.227-237. Ici p.229. 



196 
 

sich in keiner Weise als Monade, als monarschisches Sein oder Subjet auffassen. Er ist 

vielmehr in sich bewegt:redend und hörend, redend und antwortend als Vater und Sohn, 

denen der Geist zuhört, um das Gehörte uns mitzuteilen.650 

Dans l’interprétation et le travail herméneutique de Luther, l’Esprit Saint a une place 

centrale, car Il est la puissance inspiratrice de l´Ancien Testament pour parler en langage 

humain et celle qui se communique dans le Père vers le Fils, et du Fils vers le Père. Mais 

c´est aussi cet Esprit qui se communique à l’esprit humain, en accord avec le passage de Jean 

17.21.651 Comme souligné, et selon la doctrine de la trinité, les termes Image, Père, Fils, 

Parole, sont des notions relationnelles, ils ne peuvent pas être saisis comme objets, 

substances. Autrement dit, les notions de relation et de connaissance comme communication 

sont déterminantes dans l’approche du réformateur de la doctrine chrétienne de la Trinité, où 

l´Esprit est considéré comme le point de conjonction. Selon Luther :  

The Sprit, who knows the inmost depths of God, moves from inner-Trinitarian silence to 

outer-Trinitarian speech by building a seamless bridge to the speech recorded in the text. 

The Spirit knows no other speech than Christ’s speech, yet the sprit has no other words 

than the prophet’s words.652  

Luther consacre tous ses efforts herméneutiques à mettre en lumière l’annonciation 

de la trinité dans l’Ancien Testament face aux détracteurs de la Bible ; de cette manière, il 

essaie de ramener à l’herméneutique l’expérience de la vision trinitaire et un dialogue avec 

la tradition. Il ne s’agit pas dans sa « Reformation » de nier ou contester les dogmes chrétiens, 

mais il cherche un dialogue vivant avec les sources de cette tradition. Dans ce cadre, il 

propose une réinterprétation de la tradition hébraïque en ce qui concerne les noms de Dieu 

afin de garder la doctrine chrétienne comme un tout.653 

Comme Hamann lui-même l’a reconnu, il tire toute son inspiration « théologique » et 

« herméneutique » de Luther.654 Il retient du réformateur le principe de Dieu-Parole et le 

                                                           
650 BAYER O., op.cit., p.121. 
651 « Afin que tous soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et comme je suis en toi, afin qu’eux aussi soient 
un en nous, pour que le monde croie que tu m’as envoyé.» SWAIN SCOTT R., op. cit., p.231. 
652 HELMER C., « Luther’s Trinitarian hermeneutics and the Old Testament », in Modern Theology, 18, 1 
(2002) pp. 49-72. 
653 Ibid., p.52. 
654 Il écrit dans une lettre « ich lutherisire » (Z I, 307) cité par GAJEK Bernhard, Sprache beim Jungen 
Hamann, Europäische Hochschulschriften, ReiheI, Deutsche Literatur und Germanistik Nr. 3. Bern, Herbert 
Lang, 1967, p.27 



197 
 

dialogue avec la tradition. Tandis que Luther attache une grande importance aux Psaumes 

dans son herméneutique trinitaire,655 Hamann cherche dans la tradition de la Cabbale les 

noms de Dieu, de là le sous-titre d’Aesthetica in nuce. Toutefois, on peut affirmer que notre 

auteur voit plus loin en ce qui concerne la doctrine trinitaire, sa pensée religieuse et 

philosophique ne reste pas dans l’herméneutique. Comme nous l’avons évoqué, pour 

Hamann, la notion de Condescendance (Herunterlassung) est le principe fondamental de son 

optique trine. Dans son ouvrage Bibliche Betrachtungen, il avait envisagé cet évènement de 

manière trine :  

Wie hat sich Gott der Vater gedemüthig, da er einen Erdtenkloß nicht nur bildete, sondern 

auch seinen Othem beseelte. Wie hat sich Gott der Sohn gedemüthig! Er wurde ein 

Mensch er wurde der Geringste unter den Menschen, er nahm Knechsgestalt an. [...] Wie 

has sich Gott der heilige Geist erniedrigt, da er ein deutendesten Begebenheiten auf der 

Erde geworden um dem Menschen in seiner eigenen Sprache, in seiner eigenen 

Geschichte, in seinen eigenenWegen die Rathschlüsse die Geheiminisse und die Wege der 

Gottheit zu offenbaren.? (N I. 91) 

Mais on peut aussi affirmer que, selon Hamann, la réalité tout entière est elle-même 

trinitaire « dans le ciel et la terre » comme il l’exprime: (le Dieu-Logos est Création, 

Incarnation et Ecriture, ou Père-Fils-Saint Esprit). En d’autres mots et en termes 

philosophiques, il y a le monde de la matière ou nature, celui d’Esprit et celui de la 

conscience, où l’homme est à la fois, corps, esprit et âme. Or, comme l’écrit Hamann, « Gott 

ist die Liebe und das Leben und das Licht der Menschen. Diese drei sind für uns Zeuge am 

Himmel und auf Erden » (N III, 213). Cette perspective trine de l’homme, qui est d’origine 

hébraïque, se trouve déjà, comme nous l’avons aussi mentionné, chez Saint Paul.656 

Cependant, dans la pensée de l’apôtre, on trouve déjà une tension entre cette optique trine et 

la perspective dualiste de la métaphysique grecque et aussi de la psychologie selon laquelle 

l’homme est conformé par la dichotomie « âme » et « corps ».657 Il est nécessaire, par contre, 

de considérer le contexte intellectuel et culturel des destinataires des Epîtres, car Paul fait 

                                                           
655 Ibid., p.56. 
656 En 1 Thessaloniciennes 5 23 « Que le Dieu de paix vous sanctifie lui-même tout entier, et que tout votre 
être, l’esprit, l’âme et le corps, soit conservé irréprochable, lors de l’avènement de notre Seigneur Jésus-
Christ! » Voir supra1.3 
657 Cf. HUGEDÉ N., Saint Paul et la culture grecque, p.117-118. 



198 
 

toujours allusion à la perspective trine comme à la dualiste. 658 Il prend aussi la triade 

aristotélicienne de l’homme, selon laquelle « l’âme est l’acte du corps vivant, qu’elle anime, 

et comme telle, elle ne peut exister sans lui : on est assez proche ici de la conception biblique 

qui assimile 1’âme à la vie. L’âme existe par suite chez tout être vivant, l’homme, les 

animaux et les plantes. Seulement chez l’homme, s’ajoute à l’âme sensible, siège des 

passions qu’il possède en commun avec le règne animal, l’esprit. C´est à dire la partie divine 

de son être ; celui-ci ne dépendant d’aucun organe, est séparable du corps et 

indestructible.»659 Nous reviendrons sur cet aspect plus loin. 

Il est permis de penser que la tendance vers une perspective dualiste de la réalité et 

de l’homme a été persistante chez les philosophes et théologiens qui ont essayé de « penser » 

et « expliquer » la doctrine chrétienne, en dépouillant les traces hébraïques et sémitiques, 

avec les concepts de la pensée philosophique grecque. La perspective tripartite a été, au cours 

des interprétations, remplacée par une intelligibilité purement rationnelle de la doctrine et de 

la religion chrétienne. La pensée de notre auteur, par contre, est enracinée dans la perspective 

trinitaire. Dans ses œuvres, se trouvent diverses expressions où Hamann emploie une 

structure tripartite en allusion à divers thèmes, en raison de ses prémisses épistémiques, cette 

optique trinitaire reste dans l’espace de la croyance et de l’analogie de la foi, où l’expérience 

existentielle est nécessaire pour s’approcher de la trinité.660 Contrairement à Maître Eckhart, 

notre auteur ne parle pas d’unité avec Dieu dans le « fond de l’âme »,661 mais de 

communication, un dialogue continu avec Lui qui est le « kräftige Sprecher ». À plusieurs 

reprises, Hamann insiste sur la dimension trinitaire, linguistique et dialogique de la création 

de Dieu : « Es werde ! Erste un leztes Wort dreiniger Schöpfung. » (N III, 242)  

Dans la pensée trinitaire, en ce qui concerne la notion d’image, ce qui prévaut chez 

Hamann, c’est son approche typologique qui, comme nous l’avons exposé, trouve sa source 

                                                           
658 Selon Hugedé, cette double perspective chez Paul correspond « aux nécessités de la prédication : le dualisme, 
où l’esprit et la chair s’opposent catégoriquement, se prête mieux à l’exhortation morale que la division tripartite 
(…) la dichotomie, qui oppose deux éléments en lutte continuelle, appartient à la philosophie grecque et à 
l’orphisme, tandis que la trichotomie, présentant l’homme comme un ensemble bien coordonné, est davantage 
une notion hébraïque ; encore que chacun des concepts de l’âme, de l’esprit et même du corps soit chargé chez 
Paul d’un sens philosophique qu’ il n’avait pas dans le judaïsme (…). Ibid., p.116. 
659 Ibid. p.120-121. 
660 Voir supra 1.1 
661 GUERIZOLI R., op.cit., p.115. 



199 
 

dans l’évènement de sa conversion. Selon le contenu de la chanson d’Eglise, citée au début 

de cette partie, la notion de l’action trine de Dieu, dans sa grâce et pardon après la 

reconnaissance du péché, est essentielle. En effet, dans l’étude dédiée à interpréter la 

conversion de Hamann, son auteur écrit : « Hamann deutet hier die Trinitätslehre in seiner 

Weise, indem er das trinitarische Wirken Gottes als geschichtliche Aufeinanderfolge von 

Ereignissen versteht. Seine eigene Existenz reicht dans dieser durch Gott im Weltgesheh 

hergestellten Verbunheit bis zu dem ursprünliche Schöpfungshandeln Gottes zurück. In 

Adam ist auch er von Gott erschafen, in Christus erfolge seine zweite Schöpfung, seine 

Wiedergeburt. »662 Dans l’évènement de la conversion chez Hamann, se trouve une idée 

commune avec la notion de l’« homme nouveau » de Paul, i.e. « L’homme nouveau renouvelé 

dans la connaissance à l’image de celui qui l’a créé. »663 Chez Hamann « sein persönliches 

Ja-Sagen zu dem, was Gott für ihn und mit ihm getan hat, ihn zum wahrhaften Spiegel des 

götlichen Wesens machte, wobei sich das Wesen Gottes, seine Liebe, gerade in diesem 

dreifachen Handeln am Menschen kundtut. »664 De cette manière, la trinité a une importance 

essentielle pour saisir le principe de la doctrine Imago Dei, car, pour Hamann, seule l’action 

du Dieu trine rend l’homme capable de « la transformation » à l’image de Dieu, qui est, en 

réalité, le Christ, l’icône ou la « vraie image. »665 Ce point est important car, en accord avec 

Jørgensen, on reconnait là une différence entre la position de Hamann et celle de Herder (au 

moins dans l’écrit de ce dernier Älteste Urkunde des Menschengeschlechts, 1774-1776), par 

rapport à leurs interprétations du récit de la Genèse et, en particulier, de la notion « Ebenbild 

Gottes. » Le commentateur danois écrit : « ... während Hamann alles typologische sieht, aller 

Bilder zuletzt auf Christus bezieht, der als fleischgewordener Gott Adams 

Gottenbildlichkeitet überhöht, huldig Herder hier einer Dekadenztheorie. (...) Für den 

typologisch und eschatologisch denkenden Hamann behält das Bild, die Figura, näturlich ihre 

Gültigkeit-auch heute nocht. »666 

                                                           
662 SIEVERS H., op. cit., p.112. 
663 HUGEDÉ N., op. cit., p.45. 
664 SIEVERS H., op. cit., p.113 
665 BELTING H., op. cit., p.98. 
666 JØRGENSEN S.A., «  „Wenn sie wüste, wie ich Buchstabire.“ Herder als Dolmetscher Hamans in der 
„Aeltesten Urkunde“ », in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte 
Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1989, 98-107. Ici. p.107. 



200 
 

Assurément, dans Asthethica in nuce, où l’auteur paraphrase divers passages 

bibliques concernant la création en sa dimension trinitaire en termes de langage, le caractère 

« christocentrique », « typologique » et de l’actualisation de celle-ci, est déterminant pour la 

saisir.667 Un des passages qui condensent la pensée religieuse de notre auteur se trouve dans 

la Lettre aux Hébreux, qu’il prend et transforme, avec son intention de pastiche et, qui, par 

ailleurs, contient la perspective « esthétique » de son écrit. Ainsi, nous lisons dans la Lettre : 

Après avoir autrefois, à plusieurs reprises et de plusieurs manières, parlé à nos pères par 

les prophètes. Dieu, dans ces derniers temps, nous a parlé par le Fils, qu’il a établi héritier 

de toutes choses, par lequel il a aussi créé le monde et qui, étant le reflet de sa gloire et 

l’empreinte de sa personne, et soutenant toutes choses par sa parole puissante, a fait la 

purification des péchés et s´est assis à la droite de la majesté divine dans les lieux très 

hauts. (Hébr. 1 :1-3.) 

Hamann, à son tour, écrit :  

Nachdem GOTT durch Natur und Schrift, durch Geschöpfe und Seher durch Gründe und 

Figuren, durch Poeten und Propheten sich erschöpft, und das Othem geredt hatte : so hat 

er am Abend der Tage zu uns geredt durch seinen Sohn – gestern und heute ! bis die 

Verheißung seiner Zukunft – nicht mehr in Knechtgestalt – auch erfüllt sein wird. (N II, 

213) 

La complexité des thèmes dans cet ouvrage tient au fait que les expressions de 

Hamann se situent à différents niveaux de discours. Nous y reconnaissons d’emblée le monde 

mythique, i.e. le récit biblique de la création et de la création de l’homme (Bild comme 

Analogie ou « Ebenbild »), puis, l’histoire d’Adam et Ève au paradis et leur chute depuis leur 

état premier de communion ou communication avec Dieu (Le langage d’Adam et l’idée 

d’Eve comme « schöne Nutur) ». On y trouve en outre la perspective typologique, à savoir, 

l’interprétation qui met l’accent sur la temporalité historique. Dans ce cadre, Hamann fait 

allusion à la Cabbale Chrétienne, laquelle accordait une grande importance à la révélation 

juive, où Adam Kadmon était le Christ, l’Homme éternel et la préfiguration de Jésus-Christ 

comme le second Adam. Adam Kadmon est considéré comme l’image (modèle, exemple) du 

macrocosme ou l’unité de la création en sa totalité. D’après la Cabbale, Adam Kadmon est 

asussi le « geistigen Urmenschen, der in Schema der schöpherischen Kräften Gottes 

                                                           
667 GRÜNDER K., op.cit., p.95. 



201 
 

(Sephirot) ist: In seinem Haupt wirken die drei oberen Sephiron, die die christliche Trinität 

präfigurieren [...]. »668 

Finalement, le penseur allemand infère de ses principes les ébauches d’une 

perspective linguistique sur la nature humaine, elle n’est pas un questionnement purement 

« intellectuel », mais pour lui, elle possède une signification concrète et relationnelle « was 

ist der Mensch vor Gott » ?669 Dans ce dernier contexte, où s’inscrit le passage d’Aesthetica 

in nuce que nous avons cité dans la partie précédente de ce chapitre, notre auteur continue 

avec le récit de la Révélation sensible : « Endlich krönte GOTT die sinnliche Offenbarung 

seiner Herrlichkeit durch das Meisterstück des Menschen. Er schuf den Menschen in 

Göttlicher Gestalt;--zum Bilde Gottes schuf er ihn (...) Die verhüllte Figur des Leibes, das 

Antlitz des Hauptes, und das Äußerste der Arme sind das sichtbare Schema, in dem wir einher 

gehen; doch eigentlich nichts als ein Zeigefinger des verborgenen Menschen in uns. » (N II, 

198) On peut remarquer que la citation que réalise Hamann de Manilius : « Exemplumque 

DEI quisque est in imagine parua. » (N II, 198) prend sens ici puisque l’homme comme 

image est considéré comme un microcosme, mais elle évoque aussi le thème d’Adam 

Kadmon, le macrocosme.  

Hamann reprend donc le récit biblique sur la création de l’homme, mais il met l’accent 

sur la corporéité (Leib) : elle est une « Figur » « Gestalt » « Schema » «  Zeigefinger. » Dans 

ces expressions, nous retrouvons la question de l’« invisibilité de Dieu » qui, de manière 

analogue, fait allusion à l’homme, en d’autres termes, l’impossibilité de la « connaissance 

directe » de Dieu et de « l’homme caché ». On peut y reconnaître aussi une approche 

christocentrique, i.e. le corps humain n’est plus considéré de manière négative, puisqu’il est 

                                                           
668 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., pp.308-310. Hamann connaissait la Cabbale 
Chrétienne depuis 1753, grâce au registre de sa bibliothèque on peut savoir les titres des œuvres qu’il possédait, 
mais aussi une source importante a été René de Rapin et les écrits de son contemporain Friedrich Christoph 
Oetinger (1702-1782). Cf. KRAFT Peter, « Zur Deutung von Johann Georg Hamanns „Kabbalistischer Prosa“«, 
in Jahrbuch des Weiner Goethe-Vereins, 67 (1963), 5-30. SCHOBERTH W., Geschöpflichkeit in der Dialektik 
der Aufklärung. Zur Logik der Schöpfungstheologie bei Friedrich Christoph Oetinger und Johann Georg 
Hamann, Evangelium und Ethik Bd. 3, Germany, Neukirchener, 1994, p.205. 
669 Hamann avait écrit dans Brocken « Es ist die Frage nicht allen, wenn ich mein eigen Selbs ergünden will, zu 
wissen, was der Mensch ist ? sonder auch was der Stand desselben ist? Bist du frey or ein Sclave?.Bist du ein 
unmündiger, ein Wayse, eine Wittwe, und in welcher Art stehst du in Ansehung höherer Wesen...(...) «. N I, 
303. 



202 
 

aussi le corps humain, mais divinisé par le Christ conformément à la phrase de Paul « Voici 

l’homme en qui habite corporellement la plénitude de la divinité. » (Col. II 9) 

Ce thème est étroitement lié à l’image, en effet, Hamann emploie toute la polysémie 

du terme, ici comme figure selon ses origines grecques. D’après la remarque de Belting, ces 

mots sont attachés à la question de l’image depuis les apôtres. De fait, affirme-t-il, les 

controverses sur l’image dans la pensée occidentale ont comme base les questions 

théologiques sur la trinité et l’incarnation : «  La question de l’image était, dans la foi en 

Jésus et en sa double nature, une question philosophique. Elle a été formulée pour la première 

fois par les apôtres, dans un milieu juif où régnait généralement l’interdit des images, mais 

elle s’est servie d’une terminologie empruntée à la philosophie grecque pour justifier la 

croyance en l’incarnation inouïe de Dieu en cet homme qui portait le nom de Jésus. (…) Par 

la naissance de Jésus, argumentaient les chrétiens, ce Dieu s’était enfin montré dans une 

image. Les images qu’on désigna par la suite comme vraies étaient vraies dans la mesure où 

elles attestaient le vrai corps du Christ. »670 

En accord avec la recherche sémantique d’Auerbach, les termes figure et forma, 

schème ou Gestalt sont des mots qui font référence à la « äußere Ercheinung ». « Figur » 

signifie à proprement parler, une « forme plastique » et un corps modèle qui vient d’un 

« moule », i.e. d’une forma. Le mot schème était « die rien sinnliche Gestalt » de la Forme 

(morphe) ou Idée (Eidos). Mais cette dernière acception, acquiert aussi un niveau 

d’abstraction grâce à l’adaptation du langage grec par la « Bildung » dans le domaine de la 

grammatique, ainsi ces notions acquièrent une signification dans le domaine de la rhétorique, 

la grammatique et la musique : un schème est un trope, une lettre ou une note musicale.671  

Un autre terme en relation avec Figur est « tupus » comme une « empreinte d’un 

sceau ». Avec Aristote, d’après Auerbach, le terme en question « embrasse le sens de statue, 

image, portait » (statua, imago, effiges, species, simulacro). Toute la plasticité sémantique 

de la notion de figure par son emploi dans  la pensée philosophique a été forgée par Lucrèce ; 

selon le philologue allemand, c’est le poète qui donne plasticité, importance et liberté à 

                                                           
670 BELTING H., op. cit., p.35. 
671 AUERBACH E., « Figura », in Gesammtle Afsätze zur Romanischen Philologie, Germany, Francke 
Verlag Bern und München, 1967, 55-92. Ici p.57. Nous utilisons aussi la version française. Auerbach E., 
Figure, traduite et préfacée par Marc André Bernier, Paris, Belin, 1993, p.10. 



203 
 

l’usage de la figure en son acception de « Gestalt », il propose les jeux Urbild- Abild, sous 

l’analogie des enfants avec leurs parents, i.e. on reconnaît un trait mobile et perceptible tandis 

que forma reste dans son origine comme « reine image ». Enfin, on trouve chez le poète le 

sens de figure comme « Traumbild », « Phantasiegestalt », « Schatten des Toten ».672  

Si nous revenons au passage de Hamann, il est permis de penser que la réévaluation 

du corps en relation avec la création de l’homme affermit la perspective holistique : la 

reconnaissance de l’homme en son unité avec le corps, les sens et la passion. De fait, Hamann 

pose le problème très débattu de la relation du corps avec l’âme, non en termes d’une 

métaphysique dualiste, mais en termes herméneutiques (« Gestalthermeneutik ») où la figure, 

selon le principe « Gottebenbildlichkeit » de l’homme est à la fois « la forma plastique » et 

la pneumatique, une dimension spirituelle car c’est le « Hauch » divin qui réalise 

« l’Analogie » de l’Homme avec Dieu ou la « Die verhüllte Figur des Leibes ». On peut 

remarquer ainsi que, d’après l’optique trine de notre auteur, l’homme n’est pas seulement 

corps et âme, mais aussi « pneuma ».673 En autres mots : « Hamann désigne ici, par-delà la 

vie cachée de l’esprit qui se manifeste corporellement, l’aspect trinitaire de la forme 

corporelle : le Père qui engendre et qui est caché, le Fils qui se manifeste, l’Esprit qui est 

extrêmement agissant. »674 

La question ici est celle de savoir comment Hamann essaie de dépasser la perspective 

de la métaphysique dualiste vers une optique trine à travers des termes qui ont une origine 

proprement philosophique. Il semble que les notions les plus débattues en relation avec la 

tradition hébraïque sont celles d’Esprit et de Logos.675 Toutefois, il faut souligner que pour 

                                                           
672 Ibid.p. 58. 
673 Voir 1.0 supra. Nous avons cité « Der Othem des Lebens in unserer Nase ist hingegen ein Hauch Gottes. 
Dasjenige also was das sichereste Zeichen von der Vereinigung underer Seele mit dem Leibe ist. » (N I, 15) 
674 VON BALTHASAR H ; op.cit., p.133. 
675 Le terme pneuma est le terme grec pour le terme hébreu « rauch ». Dans L’Ancien Testament, il a le sens de 
« wind » « breathe ». Selon Hillar, rauch, « it is derive from the Hebrew verb meaning « to blow » or «to breathe 
» and is associated with “breath of life”. Therefore, it is translate often in the Septuangint into the Greek anems, 
pnoe, or psyche. Another common translation however, is into pneuma, that is, sprit as “Spirit of God” or “Holy 
Spirit “. In the Hebrew culture this term reflected God’s presence and God’s activity. » Le mot Logos 
correspond au terme hébreu “davar”, lequel «was used frequently to describe God’s utterances. God’s action or 
spoken voice; and messages of prophets by means of which God communicated his will to his people. » Cf. 
HILLAR M;, From Logos to Trinity. The Evolution of Religious Beliefs from Pyhygoras to Tertullian, New 
York, Cambridge, 2012. p. 280-281. D’après Hugedé, Paul retient le mot nous, dans le contexte de la 
philosophie grecque pour parler de l’esprit humain. Le nous, est le « siège de l’intelligence, de la raison, et de 



204 
 

Hamann, il ne s´agit pas des « spéculations » de la raison, mais de croyance. Autrement dit, 

l’image religieuse est toujours une question de croyance et la perspective trine une question 

de foi.676 Cette perspective garde une relation étroite avec le nom qui Hamann s attribue à 

lui-même : « Philologo crucis », i.e. la reconnaissance du « religioses Paradox », qui est n’est 

pas une contradiction logique vis-à-vis de la raison.677 

Pour Hamann, l’homme est aussi « pneuma » et « logos »,  selon son interprétation, 

ces deux traits distinguent l’homme des autres créatures. Il rassemble ces deux termes pour 

caractériser la dépendance complète de l’homme à Dieu, i.e. selon la notion de 

« Gottesbildichkeit ». Il s’agit d’une dépendance analogue à celle de l’image au miroir, mais 

selon cette métaphore, la partie visible révèle seulement son « sichtbare Schema », de fait, le 

penseur allemand emploie la métaphore du miroir pour caractériser l’homme dans sa 

dimension « visible ». Il écrit dans Biblische Betrachtungen : « Gott hat aus Staub eine solche 

Maschine von Wunderwerken, einen Spiegel der großen Welt gemacht, wie unser Heiland in 

seine ersten Wunderwerke aus Wasser einen Wein machte [...]. » (N I 14) 

Comment on peut alors « connaître » un Dieu invisible et l’intériorité de l’homme ? 

C´est ici que les notions mentionnées précédemment ont une place centrale. En ce qui 

concerne la première partie de la question, la notion de Logos dans la théologie trinitaire a 

été fondamentale. Paul avait réalisé un travail sur le langage de la philosophie grecque pour 

faire comprendre son message : « Paul, empruntant hardiment les notions de la philosophie 

grecque, y introduit le riche contenu de la pensée chrétienne et, assimilant le Logos au Christ, 

l’envisage comme l’émanation du Dieu invisible, l’intermédiaire par lequel il agit dans le 

monde et notamment intervient dans le cours de l’histoire d’Israël. Il est une manifestation 

de Dieu lui-même, une théophanie, mais la plus grande et dont les autres, rapportées par la 

Bible, n’avaient été que la préparation. »678 

                                                           
la conscience morale », tandis que Pneuma est sur le plan de Dieu, et nous sur le plan de l’homme. Paul. Cf. 
HUGEDE N., op. cit., p.123. 
676 BELTING H., op. cit., p.32. GRÜNDER K., op. cit., p.97.  
677 BLANKE Fritz.; Hamann Studien, Zürich, Zwingli –Verlag, 1956, p.45. STÄSSLE U., op.cit.p.56 
678 HUGEDÉ N., op. cit., p.104. 



205 
 

Cette perspective christocentrique de Paul est aussi partagée par notre auteur. Saint 

Paul écrit que le Christ est « Bild Gottes » ou eikon tou theou.679 Dans divers passages de ses 

Épîtres, notamment dans Colossiens : « Il est l’image visible du Dieu invisible. » (Col. I 15) 

De son côté, Hamann appuie toute sa perspective christocentrique sur le principe de 

Condescendance, où la notion d’émanation prend une importance essentielle pour appuyer la 

relation intime qu´il établit entre la sensibilité (la corporéité) et la révélation dans ses trois 

articles dont la « Knechgestalt » correspond au Christ. Schimidt-Biggemann décrit avec les 

mots suivants ce principe hamannien : 

Es ist Emmantion der Kraft Gottes, die selbs empfindsam im Menschen und nur im 

Menschen. Der Mensch ist das Ebenbild Gottes ; der herausgehobene dieser 

Ebenbildlichkeit ist Christus. Deshalb ist zugleich der Mensch das herausgehoben 

Göttliche in der Schöpfung. Auch die Schöpfung ist insgesamt christologisch. Christi 

Prototypus ist der prälapsarische Adam, der den Logos und das Ziel der Schöpung 

ausmachte. [...] Der Herunterlasssung Gottes ist die theologische Verschafung der 

Emanationsfigur. Auch hier sind Christologie und Sinnlichkeit analog gesehen: So wie 

Gott sich in Christus heruntergelassen hat bis zum Kreuz, so ist Gottes Anwesenheit im 

Kleinen und Verborgenenheit zu suchen.680 

Un des thèmes principaux dans Aesthetica in nuce est en effet la « gnosis Christ », 

i.e. la révélation de Dieu dans le Verbe-image ou la connaissance du Christ. Comme l’a 

remarqué Hans von Balthasar, parmi d’autres théologiens, l’idée de révélation du Dieu 

invisible pose un paradoxe : « Comment est-il possible de révéler Dieu, que -« personne n’a 

vu »-, et que -« personne ne peut voir »-  -« parce qu’il habite une lumière inaccessible »-.681 

Jean écrit à propos de la figure de Jésus « Celui qui m’a vu a vu le Père.» (Jean 14, 9). Paul, 

de son côté, dit : « Le Fils est l’image du Dieu invisible, le premier-né de toute la 

création. » (Col. 1, 15) 

Autrement dit, selon le principe de Condescendance, pour notre auteur, « in der 

Knechtgestalt offenbare sich der verborgene Gott. »682 En termes religieux, elle rapproche 

                                                           
679 SCHILLING H., Bildung als Gottesbildlichkeit Eine Motivgeschichtliche Studie zum Bildungsbegriff, 
Freiburg, Lambertus -Verlag 1961, p.15. 
680 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., «Christologische Poesie », in op.cit., p.144.  
681 VON BALTHASAR H., La gloire et la croix, Tome I. p. 22. HUGEDÉ N., Commentaire de l’Epître aux 
Colossiens, Genève, Labor et Fides, 1968, p.52 
682 LIEBRECHT W., op.cit., p.25. VON BALTHASAR H., op.cit., p.45. 



206 
 

deux notions théologiques : Kénose et Shechine : la présence de la transcendance de Dieu 

dans la figure (Knechgestalt ou Entäußerung, « Kénose » selon l’expression de Paul683) et, 

en même temps, cette révélation est sa gloire (Shechine- Herrlichkeit). On y trouve les 

principes de toute théologie esthétique, selon Hans von Balthasar. Toutefois, il faut préciser, 

au sujet de l’eikon tou theou, que l’image ne doit pas se comprendre comme 

« représentation » puisqu’il s’agit précisément de l’image visible du Dieu invisible, elle est 

dans le sens le plus strict une « révélation », une théophanie.684 En accord avec la tradition 

chrétienne, et selon la récupération par Paul du thème de la création de  « l’homme à image 

de Dieu », cette « nouvelle » révélation de Dieu dans l’image du Christ, signifie aussi que 

Dieu « trouve dans le Christ sa propre image, selon laquelle il avait autrefois créé 

l’homme. »685 La révélation de Dieu (théophanie) dans le Christ signifie aussi une 

« Christophanie en un double sens : à la divinisation de l’homme correspond l’humanisation 

de Dieu. Christ est autant la révélation de Dieu dans l’homme que la révélation de l’homme 

(en Dieu). » Le terme d’image chez Saint Paul est accompagné du terme gloire comme il 

l’écrit : « L’homme est image et gloire de Dieu. « (1 Cor. 11.7)686 Dans ce contexte 

théologique est enracinée la doctrine Imago Dei : l’homme, à travers la grâce, peut se 

« transfigurer » ou se « transformer » en l’image de Dieu. (1Cor.13.)687 Ainsi, dans la Lettre 

aux hébreux, son auteur écrit : « Le Fils est le reflet de sa gloire et l’empreinte de sa personne, 

et il soutient toutes choses par sa parole puissante. Il a fait la purification des péchés et s’est 

assis à la droite de la majesté divine dans les lieux très hauts. » (Hebr. 1, 3) Hamann s’inscrit 

dans cette interprétation paulienne, comme nous pouvons l’inférer d’hymne «  Ich bin Gottes 

Bild und Ehre » qu’il commente dans ses Londoner Schriften.  

Ich bin Gottes Bild. Er schuf mich nach seinem Bilde. Er erneurte es duch das große Werk 

der Erlösung. Auch dies löschte die Sünde aus. Der Geist Gottes hat solches durch den 

                                                           
683 En Phil. 2. 7 « mais s’est dépouillé lui-même, en prenant une forme de serviteur, en devenant semblable 
aux hommes. » 
684 BELTING H., op. cit., p.98. HUGEDÉ N. Commentaire de l’Epître aux Colossiens, p.55. 
685 HUGEDÉ N., op. cit., p.52. 
686 Ibid. p. 54. 
687 « Pauli Imagofassung ist zwar der alttesramentlichen namentliche im Verständnis des Bildhaften als solchem 
stark verplichtet, hat aber nunmeher ausgesprochen christozentrichen Charakter, d.h. sie bezieht sich in erster 
Linie auf Christus als das Ebenbild Gottes und auf die Christen als Abbilder Christi. Die neue Gottesbildlichkeit 
des „neuen Menschen“, der in Christus erlösst wurde. » SCHILLING Hans, op.cit., p.15. 



207 
 

Glauben an meinen Heiland und Schöpfer wieder hergestellt. Gott sieht jetzt Sich selbs in 

meiner Seelen gleischsam im dreieinigen Glanz seines Wesens.  

Le penseur allemand met l’accent sur l’optique trine, et en particulier, sur l’amour 

divin, selon ses mots cités plus haut « Gott ist die Liebe und das Leben und das Licht der 

Menschen. » Notre auteur en effet écrit : 

Liebe, die du mich zum Bilde deiner Gottheit hast gemacht. Die Liebe Gottes war der 

Grund der Schöpfung. [...] Diese Liebe bewog ihn sein Bild uns in der Schöpfung 

einzudrücken—Gott hat eben die Liebe für den einzelnen Menschen, die er für das ganze 

Geschlecht derselben gehabt hat, weil jeder einzelne Mensch Sein Bild in der Schöpfung 

erhielt. (N I, 258) 

Nous pouvons souligner, à la suite de ce passage, un des traits qui distinguent la 

perspective de Hamann à propos de la doctrine Imago Dei : la perspective onto-épistémique 

fondée sur l’amour. Leibrecht montre que : « Die Betractung der Trinitätslehre bei Hamann 

aber zeigte, daß Gottes eigenes Handeln letzliche Liebe ist, ein Liebe, die nicht des 

Gegestandes bedarf, sondern die frei ist, gleichsam eine Bewegung in dem dreieinigen Gott 

selbst .»688  

De surcroît, la relation que le penseur allemand établit entre l’image, dans le sens le 

plus large, et la corporéité ou sensibilité, permet de parler d’une « göttliches Empfinden » ou 

une « emotionale Epistemologie »,689 déjà annoncée, où l’imagination est considérée comme 

un principe herméneutique et dans le cadre de l’Imago Dei, elle est attachée à la croyance. 

Dans ses rares expressions sur l’imagination, Hamann écrit dans Gedanken über 

Kirchenlieder sur le verset du poète Edward Young : 690  

Meine Einbildungskaft ließ mich dies Bild der blutenden Liebe lebhafter als jemals sehen. 

Es war vor meinen Augen in sanften Farben und Zügen gemahlt. Ich sah tröpfeln—mit 

aller Empfindlichkeit, Antheil in Trost des Glaubes—mit Durst und Dank. (N I, 276) 

                                                           
688 LEIBRECHT W., op. cit. p. 67. Dans la même direction Schobert écrit : « Gottes ganzes Handeln ist 
offenbarung siner Liebe. » Cf. SCHOBERT W., op. cit., p.208. 
689 « Das Gottliche ist auschließlich in Gefühl und Leidenschaft furs Einzelne empfindlich; und diese 
Empfindung wird durch die positive, die biblische Offenbarung gestützt. Cette perspective fait reference à Deut. 
30 14 : „Denn es ist das Wort gar nahe bei dir, in deinem Munde un deinem Herz, daß es  tust“ SIEVERS H., 
op. cit., p.93. 
690 « O thou bleeding Love! 
  Thou maker of new morals to mankind! 
  The grand morality is love of thee. » 



208 
 

L’imagination prend ainsi une importance déterminante pour « vivifier » ou rendre 

« sensibles » les « images ». Nous retrouvons ainsi la notion de « fromme Phantasie » mais 

elle est attachée ici à la sensibilité (Empfindung) et à la croyance religieuse. La 

« restauration » de l’image de Dieu n’est possible que par la croyance dans le Christ. « ohne 

Glaube an Christus ist es unmöglich, Gott zu erkenne ». (N II, 43). Lorsque notre auteur 

affirme que tout son christianisme n’est qu’un « Geschmack an Zeichen », il met ici en relief 

une idée qui fait référence non pas à la « contemplation » de Dieu ou à la « connaissance » 

purement « contemplative » des mystiques, mais à l’acte de « manger ». En accord avec le 

théologien Bayer, l’expression de Hamann est une défense de la « présence » de Dieu dans 

l’image révélatrice, non comme une simple représentation, mais, selon le principe de la 

Condescendance, elle est une « offrande » de Dieu à l’homme, laquelle se transforme en un 

devoir « tu dois manger », de l’arbre de la vie, selon (Gen. 2.16) et du sacrement, le vin et le 

pain comme symboles ou « signes » de l’image ou le verbe incarné de Dieu, sa « vraie 

présence » (Hébr. 10.1).691 Nous retrouvons aussi la notion de connaissance déjà exposée 

chez Hamann, selon laquelle la « gnosis Theu » dans Sokratischen Denkwürdigkeiten et dans 

le contexte d Aesthetica in nuce, la « gnosis Christ » n’est pas une connaissance intellectuelle, 

mais fait plutôt référence à la sagesse (sapere « ou avoir de bon goût » ), un savoir aussi 

« pratique » pour la vie et l’existence entière de l’homme.692 

Notre auteur fait aussi allusion à cette idée dans Aesthetica in nuce, de fait, la 

reconnaissance du Christ comme « der Geist der Wahrheit », est la condition pour la 

« restauration » de l’harmonie de l’unité, pour « concilier l’esprit de l’Ecriture » et réveiller 

« la langue morte de la nature » (N II, 211). Puisque, selon la « christologie » chrétienne 

formulée chez Paul et Jean, le Christ est le « médiateur », « intercesseur », la communication 

mutuelle de l’humain et du divin. Il est celui qui « communique » la « gloire » aux hommes 

et donc l’image divine. Comme le second Adam, le Christ vient restaurer la relation 

immédiate et le langage du premier Adam. Selon le commentateur des Epîtres de Paul, 

l’apôtre accorde une grande importance au nom de Jésus, les expressions « l’image de Dieu », 

« le premier né de la création » et le « second Adam » sont, elles, étroitement liées au même 

                                                           
691 BAYER O., » Geschmack an Zeichen «. Zweifel und Gewissheit Im Briefgespräch zwischen Lavater und 
Hamann «, Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, 53.1 (2011), 1–15. 
Ici.p.11. 
692 Ibid., p.13  



209 
 

contexte, i.e. la restauration de l’image divine et la communication avec Dieu : «  Jésus est 

le médiateur sans lequel la nature entière aurait perdu pour lui toute signification, toute 

possibilité de communion. »693  

Hamann paraphrase le verset de Lettre aux Philippinnes (2.9) « C’est pourquoi aussi 

Dieu l’a souverainement élevé, et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom ». Il écrit 

« …der Geist der Weisagung im Zeugnisse des Einigen Namens lebe, durch der wie allein 

seelig werden […] des Names, den niemand kennt, als der ihn empfäht, der über alle Namen 

ist [...]. » (N II, 212). La Cabbale accorde une grande importance au nom de Dieu, un des 

aspects les plus significatifs est la considération de l’Ecriture comme incarnation de 

l’Esprit.694 Dans la Cabbale chrétienne, en particulier, la perspective trine est au cœur de 

l’adaptation de la Cabbale juive qu’ont réalisée les penseurs de la Renaissance comme Pic 

de la Mirandole.695 Sans aucun doute, on retrouve certains aspects de la tradition de la 

Cabbale dans Aesthetica in nuce, comme l’a souligné Schmidt-Bigemman.696 

Nous nous limiterons à souligner l’idée de la langue d’Adam en relation avec la 

conception de l’image qui contient l’écrit de Hamann. Schmidt-Beiggeman condense dans 

sa Philosophia Perennis, la tradition de la Cabbale Chrétienne au sujet de la « Lingua 

Adamica » : 

Die göttliche Kraft drückt sich also zunächst in der Buchstaben seiner Offenbarung aus; 

und die liegt nocht der Schöpfung der Welt zugrunde [...]Die Buchtatben sind 

unmittelbaren Zeichen der götliche Semantik, sie haben einen Sinn, der verschidienen 

ausgedrückt und ausgesprochen werden kann. Denn die Eindeutigkeit der Zuordnung von 

                                                           
693 HUGEDÉ N., Commentaire de l’Epître aux Colossiens, p.54. 
694 Selon la Cabbale Juive « The Name of God is conceived as an esoteric issue already in archaic religions. Its 
knowledge was understood as enabling one to have some power on the divine being because of the possible 
link between the name and the designated entity. […] The divine names were revered, and the pronunciation of 
the Tetragrammaton constituted the peak of the most sacred of the Jewish rituals. […] The first known uses of 
the term Qabbalah in connection to esoteric issues, is related to divine names. » Cf. IDEL Moshe, «Defining 
Kabbalah: The Kabbalah of the Divine Names », in Mystics of the Book Themes, Topics, and Typologies, ed. 
by HERRERA R. A. New York, P. Lang, 1993, pp.97-113. Ici, p. 99 
695 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., pp.148-179: 
696 «Die vier kabbalistischen Elementen in Hamanns Aesthetica in nuce sind die Kabbala des götlichen Namens, 
die Signaturenlehre der Buschtaben, die damit verbundene Lingua Adamica und die adamitische Typologie. » 
Cf. SCHIMIDT-BIGGEMANN W., « Christologische Poesie », in op.cit., p.149. 



210 
 

Buchtaben/Zeichen und göttlicher Sprache, die in der Lingua Adamica noch vorhanden 

war, ist mit dem Sündenfall verlorengegangen.697 

Pour Hamann, le langage est d’emblée le langage divin de la révélation.698 Adam est 

« ein Typus der irdische Menschen ». Dans les références que Hamann fait à la figure 

d’Adam, elles sont attachées aux divers thèmes du langage qui, depuis de la Renaissance, 

étaient vivement présents chez les humanistes, comme la question sur « la langue originelle » 

ou « la langue de la nature. »699 Nous pouvons suggérer que le recours à la tradition de la 

Cabbale chez Hamann tient en ce qu’elle conçoit le langage comme « la clé pour la 

compréhension du monde. » Autrement dit, la « langue » a une « valeur du point de vue 

cognitif. »700 Toutefois, il ne faut pas oublier que Hamann adresse sa « prose cabalistique » 

au philologue J.D. Michaelis qui proposait une étude comparative de l’hébreu avec d’autres 

langues anciennes pour remettre en question l’origine « divine » de la première. Il considère 

aussi que la géographie et l’histoire sont des sources importantes pour « une interprétation 

de la Bible plus authentique, plus vraie et plus exacte. »701 Hamann a des expressions 

ironiques à l’endroit de cette attitude « scientifique » de l’exégète vis-à-vis du langage hébreu 

et son intention de dépouiller l’Ecriture Sainte de toute obscurité. 

Hamann rattache la figure d’Adam à la connaissance intuitive « anschauende 

Erkenntnis  » (N II, 198). La connaissance intuitive, dans la tradition allemande et dans les 

réflexions de Baumgarten, est liée à la sensibilité et au langage, particulièrement au langage 

poétique, i.e. à la « Bildlichkeit der Sprache. »702 Pour Hamann, c’est aussi la propriété du 

langage divin selon le principe de Condescendance. Dans ce sens, il fait la critique de l’idée 

selon laquelle cette forme du langage était fausse ou un « abstellbarer Defeckt »703, que la 

                                                           
697 SCHIMIDT-BIGGEMANN W., Philosophia Perenis, op.cit., p.152. 
698 Il n’est pas une « Abbild einer Idee, [dans le sens du platonisme]  sondern Verleibung Gottes » BLANKE 
F., op.cit.p.90. 
699 GAJEK B., op.cit., pp.3-9. 
700 IDEL M., « Langage et Cabbale: de la cosmogonie à l’épistémologie », in Revue de l’histoire des Religions, 
(1996) N. 4. pp.279-284. EDEL Susanne, « Métaphysique des idées et mystique des lettres : Leibniz, Böhme et 
la Kabbale prophétique », in Revue de l'histoire des religions, t. 213, n°4, (1996), Langue et Kabbale. pp.443-
466. 
701 LÖWENBRÜCK A-M., « Johann David Michaelis et les débuts de la critique biblique », in Le siècle des 
Lumières et la Bible, op.cit., pp.113- 128. Ici p.118. 
702 BUCHENAU S., « Die Sprache der Sinnlichkeit. Baumgartens Poetische Begründung der Ästhetik in den 
„Meditationes Philosophicae“ », in Aufkärung 20 (2008), pp.151-73. 
703 BRÄUTIGAM B., op.cit., p. 69. 



211 
 

raison devrait le « corriger » pour atteindre la clarté et la distinction dans les concepts, i.e. 

les penseurs rationalistes établissent fermement la dichotomie entre le « discours » et le 

« concept » ou entre « la rhétorique » et « la logique ».704 Cette idée est née dans le dualisme 

métaphysique et la perspective rationaliste qui conçoit « la pensée » comme incorporelle et 

les « signes » linguistiques, en raison de leur corporalité, comme imparfaits.705 Hamann 

insiste ainsi sur sa critique de la raison, le langage de la raison des philosophes n’est que la 

Tour de Babel moderne,706 le résultat de la séparation de l’unité et la complétude de la réalité 

et de l’homme lui-même, qui a cherché à se détacher du corps, du sensible et de l’imagination. 

En d’autres mots, Hamann conteste la notion rationaliste de Dieu, comme le souligne Blanke, 

« Für die Aufklärung ist das Wesen Gottes die absolute Denktätigkeit, nicht die Rede. »707 

Le penseur allemand soutient, contrairement aux déistes, que Dieu parle aux hommes à 

travers « köperliche und sinnliche Zeichen », la création est un « Discours », et la relation 

avec l’homme un dialogue  (Gespräch) où la compréhension humaine est implicite car 

l’homme est aussi le « Selbsmitteilung. »708 La notion de « anschauende Erkenntnis » 

correspond donc à cette réalité linguistique donnée par Dieu, l’« objet » de la connaissance 

est « die  Schöpfung als Figur der Offenbarung. »709  

Dans cette perspective, on peut affirmer que Hamann pose des questions 

philosophiques qu’il rattache au thème du langage et, dans le même temps, fait une critique 

de la notion du langage des penseurs rationalistes. Il défend  la double dimension du langage, 

à savoir, l’esthétique (images sensibles) et la logique (concepts). Autrement dit, il pose la 

question de la relation entre la sensibilité et l’entendement ou la relation entre l’image et le 

concept, pour Hamann ces deux aspects sont essentiels pour « expliquer » la connaissance 

humaine : l’unité entre « die Sinnlichkeit » et « die Geistigkeit ».710  

                                                           
704 Cf. BECKER Ch., op. cit., p.218. 
705 « The extremely dualistic Descartes very traditionally viewed thought (res cognitas), not as language; 
language was only its instrument and testimony in the res extensa, in the extended, that is, material reality. » 
Cf. TRABANT J., « Herder and Language » in A Companion to the Works Johann Gottfried Herder, op. cit., 
pp.117-139.Ici.p.124. RICKEN U., Grammaire et Philosophie au siècle des Lumières. Controverses sur le 
l´ordre naturel et la clarté du français, p.10. 
706 Hamann emploie cette image dans Biblischen Betractungen, voir supra 1.0.  
707 BLANKE F., op.cit., p.84. 
708 GRÜNDER K. op.cit., p.38. 
709 STRÄSSLE U., op.cit., p.42, p.117. 
710 Nous récupérerons cette question dans la troisième partie de cette recherche. 



212 
 

Le penseur allemand s’adresse en conséquence au philologue J. D. Michaelis et aux 

critiques littéraires, car ils ont dépouillé l’Ecriture, les « Buchtaben » et « Zeichen », le 

premier du sens et les autres de leur beauté en raison de leur approche intellectualiste et 

rationaliste. En contraste, notre auteur considère l’Ancien Testament, l’écriture hébraïque 

comme la « langue d’Adam », elle contient le « sens mystique » ou « spirituel ». 711 À la suite 

de Büchsel, le « besondere Gestalt » du principe de Condescendance, est la considération de 

l’Ecrit comme incarnation de l’Esprit, où « Die Bible is Gotteswort und Menschwort 

zugleich. »712  

L’exégète Michaelis voulait en effet limiter l´interprétation du langage « poétique » 

hébraïque par des comparaisons avec la narration des « fables » des grecs et romains pour 

démontrer que le langage hébraïque n´était pas le plus ancien, ni d’origine divine. Ainsi 

« l’esprit de la prophétie », qui est le trait distinctif de la poésie hébraïque selon Robert 

Lowht, dont l’ouvrage a été édité en Allemagne par Michaelis, est négligé par ce dernier. 

Tous les efforts « scientifiques » du théologien visaient « une démystification de 

l’interprétation du texte biblique aux dépens de l’interprétation mystique ainsi que de 

l’interprétation littérale. »713  

Dans le chapitre XVIII De sacra poesi Hebraeorum, son auteur considère que la 

poésie hébraïque dans son « objet » et dans son « origine » appartient à la Divinité. La 

particularité de la poésie prophétique, d’après Lowth, repose sur les célébrations et louanges 

de Dieu « par l’impulsion de L’Esprit saint à l’aide de la musique et du chant. »714 Selon le 

critique anglais, le « don de prophétiser se trouve intimement lié au don de s’exprimer en 

vers. La poésie et la faculté prophétique avaient originalement un même nom chez les 

Hébreux, toutes deux étant l’effet de l’inspiration divine ».715 Le mot « Nabi » désignait un 

prophète, un poète et un musicien qui agissait sous l’influence de l’inspiration divine. De 

                                                           
711 Blanke considère que Hamann, et non Herder, est le « Chorfürer der volkstümliche-poetischen Deutung des 
Schöpfungsberichts,  (...) Hamann hat vor ihm die Schönheit gerade der sinnliche-anschauliche Vorstellung der 
älteste Urkunde des Menschengeschlechts; ihre Einfalt und Tiefsingkeit, deren kein Pinsel fähig sei, gepreisen.» 
Cf. Blanke F., op.cit., p.87. 
712 BÜCHSEL E., Biblisches Zeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. Untersuchungen zur Struktur von 
Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel, p.45. 
713 LÖWENBRÜCK A. M., op,cit., p.122. 
714 LOWTH R., Cours de poésie sacrée, tome I, traduit du latin en français par F. Roger, Paris, Migneret, Le 
Normant, Delaunay, Brunot-Lebrea, 1813, p.19. 
715 Ibid., tome II, p. 10. 



213 
 

même, les prophétesses, considérées comme « interprètes » de Jehova, étaient douées du don 

de la poésie et de la musique.716 

Dans la pensée de la Kabbale du moyen âge, en particulier chez Abraham Abulafia, 

on avait déjà mis l’accent sur cette idée : la prophétie est un don de l’Esprit. Le « rauch » est 

l’action de Dieu, sa force créative, « an instrument illuminating the prophets and producing 

a special mood to understand the word of God and the strength to proclaim it. »717 Cette 

disposition particulière animique pour prophétiser était réveillée par la musique, le corps du 

prophète est considéré par le cabaliste comme une « caisse de résonance ». Ainsi, par le chant, 

l’âme pouvait se réveiller pour atteindre l’état de transport et l’« enthousiasme » afin de 

« comprendre » ou de « traduire » les « messages » ou la « pensée de Dieu ».718 

On peut dès lors comprendre l’intention de Hamann dans son Aesthetica in nuce, le 

sous-titre « prose cabalistique » est une expression critique ironique qu’il adresse à l’exégète 

rationaliste. Il faut l’unir avec les mots d’Horace déjà cités, le ton « prophétique » du chant 

du rapsode (Hamann) dans un état « enthousiaste » n’est pas pour tous (les profanes, i.e. J.D. 

Michaelis), mais seulement pour quelques-uns. Aux yeux de Hamann,  l’intention de 

Michaelis n’est qu’un autre aspect de l’« idolâtrie » de la raison de la pensée de l’Aufklärung. 

La notion de péché, qui est liée à la perte de la « langue adamique », est chez notre auteur, 

liée intimement à sa perspective théologique sur le langage.719 Il questionne la séparation que 

l’exégète produit entre l’Esprit et la Lettre (dans ce contexte la lettre est l’Ecriture et aussi la 

tradition720) un principe que le penseur allemand nomme métaphoriquement « der 

matematische Erbsünde » (N II, 203). Lorsque l’exégète appuie sa tâche sur les 

                                                           
716 Ibidem. 
717 HILLAR M., op. cit., p.135. 
718 FUBINI E., « La musica ebraica tra permessi e divieti nei commentari medievali » in Revista Española de 
Filosofía Medieval, 6 (1999), pp.69-76. SCHOLEM G.G. La Kabbale et sa Symbolique, Trad. Jean Boesse, 
Paris, Payot, 1966, p.18. 
719 « Von Sünde redt Hamann meist nur im zeitgenössisch konkreten, schrifstellerischen Gespräch, in dem er 
sie zu identifizieren beansprucht, nicht als um des Ganzen christlischer Lehre willen abzuhandelndes Sünden 
dogma » KLEFFMANN Tom, Die Erbsündenlehre in sprachteologischem Horizont. Eine Interpretation 
Augustins, Luthers und Hamanns, Tübingen, J.C. Mohr, 1994, p.251. 
720 Hamann contextualise dans sa critique des exégètes rationalistes la dichotomie paulienne de la lettre et 
l’Esprit, (non de la lettre, mais de l’Esprit; car la lettre tue, mais l’Esprit vivifie. 2. Cor.3-6). Ici, la lettre est la 
Bible aussi comme texte historique et la tradition. Il partage avec Luther la notion de traduction selon laquelle 
elle sert « to explicate and trasmit the truth that ist wholly contained in Scripture. » Cf. SCOOT R. Swain, 
op.cit., p.229.  



214 
 

« Buschtaben », avec des méthodes « scientifiques », il fait d’elles des cadavres ou squelettes 

« tödtenden Buschtabens ». Ainsi Hamann affirme que « Unglaube im eingentlischten 

historische Wortverstande ist also die einzige Sünde gegen der Geist der wahren Religion » 

(N III, 314).721 Si on peut le dire en termes d’herméneutique sacrée, lorsque le théologien 

Michaelis veut séparer l’Esprit de la Lettre, il met l’accent sur la lettre ou, en termes 

théologiques, il veut subordonner l’Esprit au Logos, à la raison. En ce sens, Hamann réécrit 

la phrase de Jean 3.8 « Le Vent souffle où il veut » et de Paul de 2 Cor. 7, où il affirme que 

L’Esprit (vent) est liberté, i.e. il ne peut être emprisonné dans aucun principe. La relation 

entre « Buschtabe » et « Geist «  constitue pour Hamann la condition nécessaire pour la 

lecture et la compréhension du texte.722  

Selon Lowth, l’allégorie mystique était la forme d’expression de la poésie prothétique 

la plus récurrente, elle consiste « à placer une double signification sur les mêmes mots […] 

Ce double caractère littéral et mystique était imprimé sur tout ce qui concernait la religion 

des Hébreux, la plupart de leurs écrits ont une relation avec l’un ou l’autre de ces deux sens, 

mystique ou littéral, et souvent avec les deux à la fois. »723 La fonction de l’allégorie 

mystique, est de « prédire le futur » et de « figurer les mystères les plus cachés ». Le penseur 

allemand reprend ces principes pour contester la perspective rationaliste de Michaelis.  La 

« prose cabalistique » est donc une provocation pour l’exégète rationnel. D’une part, on ne 

peut « interpréter » le texte biblique sans « l’enthousiasme » ou « l’esprit divin ». L’approche 

scientifique ne peut pas « saisir » le sens d’une allégorie, d’une métaphore, « d’un oracle ». 

Si l’on sépare le sens littéral du figuratif, on perd le sens littéral mais aussi le sens mystique. 

Mais ce principe interprétatif est nécessaire, selon Hamann, non seulement pour la poésie 

« sacrée » mais aussi pour toute œuvre de l’esprit et même pour la poésie « profane ». Ainsi 

Hamann project dans Aesthetica in nuce, une « herméneutique universelle. »724 

Cependant, il produit d’une certaine façon une critique indirecte de l’interprétation 

purement « stylistique » de Robert Lowth sur l’Ancien Testament. En termes de critique 

littéraire, le critique anglais garde la définition classique de la poésie comme « l’art 

                                                           
721 Kleffmann voit ici la relation avec la perspective de Luther en ce qui concerne la notion de péché, car 
« l’essence de la religion » est en effet la croyance pour tous deux. 
722 SCHNUR Herald, op.cit., p.69. 
723 LOWTH R., op. cit., Tome I p.120. 
724 JØRGENSEN S. A., in Johann Georg Hamann, Aesthetica in nuce, op. cit., p.86. 



215 
 

d’imitation », et « d’expression des passions ». Hamann considère que Lowth surestime le 

« dichtirisches Geistes ». Ce dernier revalorise l’aspect « purement » rhétorique de la 

« lettre » qu’il identifie dans l’Ancien Testament, i.e. il s’agit d’une surestimation de 

l’« Aussagekfraft » ou comme Lowth l’écrit, de la manière « d’exciter les passions ». Ainsi 

il affirme : « La poésie sacrée chez les Hébreux l’emporte sur toutes les autres dans l’art 

d’exciter les passions, de les diriger vers un but noble et légitime. […] Le but de la poésie 

des livres saints étant de former l’esprit à la piété et à la vertu, d’exciter les passions pour les 

diriger. »725 Dans ce contexte, Hamann exprime ironiquement que l’« Einbildung » 

(arrogance) des poètes modernes qui tentent d’« imiter » le « sublime » et le « naturel » de 

l’expression de la « poésie sacrée » est « der neusten Ausgabe der menschliche Seele. » (N 

II, 200). Il faut remarquer que l’analyse de Lowth s’insère dans la discussion des anglais sur 

le sublime et en particulier, sur la notion du « sublime religieux », où la discussion des déistes 

et défenseurs de la religion révélée est négligée en faveur d’une vision « optimiste » que 

Shaftesbury avait déjà établie sur la nature humaine lorsqu’il « dismissy the Fall and the 

Original Sin. »726 De ce fait, l’homme est considéré par son activité « créative » et ses 

passions « naturelles » comme un « second Maker », un « Prometheus ». Shaftesbury en effet 

écrit dans Soliloquy « He [le poète] notes the Boundaries of the Passion, and knows their 

exact Tones and Measures; by which the justly represent them, marks the Sublime of 

Sentiments and Action, and distinguishes the Beautiful from the Deform the amiable from 

the odious. The moral Artist who can thus imitate the Creator…» (Soliloquy, Part II, Section 

III). En tant que défenseur des Anciens, Shaftesbury n’attribue pas ce titre aux poètes 

modernes, mais à Homère. De manière paradoxale, le philosophe anglais fournit ce principe 

à Hamann, i.e. l’idée que l’art des poètes modernes n’est que « the chiming Faculty of a 

Language, with an injudicious random use of Wit and Fancy. (Soliloquy, Part II, Section III).  

Dans la deuxième référence au thème d’Adam, il semble que notre auteur propose 

une perspective sur l’histoire et une critique de l’idée de la nature des philosophes :  

Der hieroglyphische Adam ist die Histoire des ganzen Geschlechts im symbolischen 

Rade :--der Charakter der Eva, das Original zur schönen Natur und systematischen 

Ökonomie, die nich nach metodische Heiligkeit auf dem Stirblatt geschrieben steht; 

                                                           
725 LOWTH R. op. cit., Tome I. p. 189. 
726 RIVERS I., op. cit., p.232. MORRIS B. David, op. cit., p.162 



216 
 

sondern unten in den Erde gebildet wird und in den Eingeweiden, -in den Nieren der 

Sachen selbs –verborgen liegt. (N II, 205) 

Jørgensen, entre autres, considère que l’image de la « roue » est une représentation 

ancienne du temps, et une conception du temps implique une perception de l’histoire. Cette 

image réunit de fait le caractère linguistique de la révélation de l’histoire humaine comme un 

« évènement historique ».727 Ici, Hamann fait aussi référence à l’écriture, à un 

« hiéroglyphe », i.e. à la dimension « corporelle » à la fois herméneutique de la lettre.728 Il 

est permis d’affirmer que d’après l’image de la roue, l’histoire humaine n’est pas conçue par 

Hamann en une ligne horizontale, qui donne l’idée d’un développement ou d’une 

progression, mais elle est circulaire. L’image, avec l’axe ou le moyeu, suppose aussi un point 

de conjonction qui reste toujours le même (une perspective « trans-immanente »).729 Selon la 

vision typologique et christocentrique de Hamann, ce point de conjonction est aussi une 

image de sa perspective trine : « In der Drehung um Gott als Mittelpunck, Ausgangspunck 

und Träger des Seins, dessen Füllen im Nacheinander der Drehung es zur Erscheinung bringt. 

»730 Ou bien en termes du temps, l’unité (dans l’immanence) du présent, du passé et du futur. 

En termes théologiques : « die Gegenwart des shöpferischen,des erlösenden und des 

neushöpfenden Wirkens Gottes. Gott der Dreienige heißt die Gegenwart Gottes, der das ist, 

der da war und der da sein wird. »731 Lorsque Hamann considère la réalité comme un discours 

et un dialogue, le mouvement continu et dynamique que représente cette image rend possible 

la rencontre de l’homme avec Dieu, toujours dans le présent. Mais aussi, et selon la 

compréhension de l’histoire du point de vue typologique ou figural, on peut affirmer que « la 

chute », non seulement peut se considérer comme un « geschichtilche Dutum, aber auch als 

                                                           
727 STRÄSSEL U,. op.cit., p.38. 
728 JØRGENSEN S. A., » „Wenn sie wüste, wie ich Buchstabire.“ Herder als Dolmetscher Hamans in der 
„Aeltesten Urkunde“ » in op.cit., p.104. 
729 STRÄSSEL U,. op.cit., p.45: « Entscheidend ist, dass die Einheit, Ganzheit und Ursprünglichkeit der 
Wirklichleit nicht im Menschn, sondern jenseits  vom ihm, in Gott ihren Ursprung hat [ ...]  Einerseits meint 
dies das Wissen von der Zusammengehörigkeit unter der Vorsehung Gottes, d.h. das Eingeordnetsein in die 
durch die Kondeszendenz gestisftete Ordung, die das doppelte Signum Adam und Christus trägt, und 
andereseits die ewige Gegenwart dieser Ordung und ihre aktualisierung im personalen Miteinander-Sein. Die 
geschichtsprohosophische Relevanz, um Bezug aus das historische Bewussein gefasst, liegt im Bwusstsein von 
der Einheit von Vergagenheit, Gegenwart und Zukunft. » 
730 KÜSTERS M.T., Inhaltsanalyse von J. Georg Hamanns Aesthetica in nuce, Deutschland, Potsberg Bottrop 
1936, p.23. 
731 LEIBRECHT W., op.cit., p.61. 



217 
 

immer wiederkehreden Typus in der Geschichte »,732 comme Gründer et Kleffmann, parmi 

d’autres théologiens, l’ont montré, n’est pas un évènement situé dans un temps anhistorique 

chez Hamann, mais elle est toujours dans un présent que l’homme peut actualiser.733 Avec 

cette perspective trans-immanente, Hamann conteste la critique « historique » des exégètes, 

car elle est limitée au passé, ce qui ne permet pas de considérer l’interprétation dans le présent 

ou le futur. En effet, il se questionne : « kann man aber das Vergangene kennen, wenn man 

das Gegenwärtige nicht einmal versteht ? Und wer will vom Gegenwäartigen richtige 

Begriffe nehmen, ohne das Zukünftige zu wissen ? » (N II, 175). Pour Hamann, l’imagination 

joue ici une importance centrale pour interpréter tant la poésie « prophétique » que « la 

connaissance » de l’histoire, elle est le « pouvoir » de « représenter » le passé et de « lire le 

futur ». De fait, la « connaissance intuitive », consiste justement en cette perspective 

« visionnaire » et « unifiante » du temps d’accord avec Hamann (N II, 198). Sans doute, 

reprend-t-il ici la perspective de la Renaissance selon laquelle l’imagination est la disposition 

d´orientation dans l’espace et le temps. 734 

Ainsi, on peut dire que le langage des philosophes, que Hamann caractérise dans 

Socratische Dekwürdigeiten comme un « Pantheon » de « Götzenbilder » (N II, 62) et le 

langage des poètes, dont le Witz a été réduit à une simple « virtuosité » et des jeux de mots, 

sont deux manifestations d’un même fait : la destruction du langage d’Adam. Or la « nature » 

comme le « visage de Dieu » que les poètes imitent ne sont que des abstractions des concepts 

philosophiques ou « Turbartverse und disiecti membra poetae » (N II, 198)735 Au contraire, 

Hamann écrit que le caractère d’Eve est la vraie « schöne Natur ». Ici Eve, commente 

                                                           
732 KLEFFMANN Tom, Die Erbsündenlehre in sprachteologischem Horizont, Tübingen, J.C. Mohr,1994; 
p.259. 
733 À propos de la notion de la chute chez Hamann, Hans Graubner écrit : «  „Geshichte der Schöpfung“ ist 
nicht Geschichte, sonder deren Bedingung. Der Sündenfall ist demzufolge kein Fall in der Geschichte, sonder 
der Fall in die Geschichtlichkeit. » Cf. GRAUBNER H., « „Origines“ Zur Deutung des Sündenfalls in Hamanns 
Kritik an Herder », in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte 
Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1989, pp.108-132. Ici p.113. JØRGENSEN S. A., 
op.cit,.p.107. GRÜNDER K,. op,cit., p.166. 
734 Surtout l’interprétation typologique exige de cette disposition lorsque la perspective espace- temporale n’est 
plus verticale, mais horizontale, selon Auerbach, cette problématique de quelque sorte inaugure une nouvelle 
ère: celle de la Renaissance. Chez Hamann non seulement on trouve cette horizontalité, mais aussi une 
dynamique plus complexe. Cf. AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans la littérature 
occidentale, trad. Cornélius Heim, Paris, Gallimard, 1968, p.68.  
735 Robert Lowth fait aussi allusion à cette phrase d’Horace, pour le critique anglais, elle veut dire la version 
non littérale en langues savantes ou vulgaires de l’Ecriture sainte. LOWTH R. op.cit. Tome I p.18. 



218 
 

Graubner, est une comparaison pour dire aux poètes « Virtuoses » que la source de la beauté 

se trouve dans la sexualité.736 Comme nous l’avons exposé, le corps et la sexualité ont une 

place centrale dans la perspective de la connaissance chez Hamann, et dans le contexte de la 

création, l’art est proprement « Werk der Leidenschaften », selon l’expression que Hamann 

formule avec les figures mythiques (Ceres et Bacchus). Dans ces deux passages, le penseur 

allemand perçoit dans les passions le « Mysterien der Kommunikation von Gottheit et 

Menschheit. »737 

Le corps est en outre l’aspect matériel, la source non seulement de toute la sensibilité, 

mais aussi des puissances spirituelles dont l’unité rend possible la « fertilité des idées  » 738 

les idées, comme il exprime, ne sont pas « écrites » ou « inscrites » dans une « Stirband ». 

Cette dernière image est une allusion aux philosophes rationalistes qui considèrent le langage 

comme la « reine Identiät » entre la pensée et l’être, mais elle peut aussi représenter les idées 

innées.739 Quand Hamann écrit que les notions de la réalité : « unten in den Erde gebildet 

wird und in den Eingeweiden, -in den Nieren der Sachen selbst –verborgen liegt. », il esquisse 

une perspective selon laquelle la « formation de concepts » repose sur deux traits distinctifs : 

l’invisibilité (en analogie à l’invisibilité de Dieu) et l’aspect sensible et spirituel du langage. 

Il faut rattacher cette expression au passage des Sokratischen Denkwürdigkeit, que nous 

avons cité : « Wie der Mensch nach der Gleichheit Gottes erschaffen worden, so scheint der 

Leib eine Figur oder Bild der Seelen zu seyn. Wenn uns unser Gebein verholen ist, weil wir 

im Verborgenen gemacht, weil wir gebildet werden unten in der Erde; wie viel mehr werden 

unsere Begriffe im Verborgenen gemacht, und können als Gliedmassen unsers Verstandes 

betrachtet werden. (N II, 66). Nous reviendrons sur ce thème. 

                                                           
736 GRAUBNER H., « Hamanns Ästhetik des Erhabenen und die Wiederkehr des Erhabenen im 20 Jahrhundert 
« in op.cit. Ici.p.223. 
737 Ibid.p.218. 
738 «According to Hamann, there is a unity given in human experience which is of basal importance for 
cognition; but since this unity is within experience it is simply a “parable” of the unity of ultimate reality (…). 
« O’FLAHERTY James C, Unity and Language a Study in the Philosophy of Johann Georg Hamann, Chapel 
Hill, University of North Carolina, 1952, p.5. 
739 Pour Wolff et Laibniz, « werde Sprache, Denke und Wirklichkeit einerseits im Sinne des psychophysichen 
Dualismus voeinander getrennr, anderseit im Sinne des Prinzips logisch-ontologische Äquivalenz wieder 
einander angenähert. « Cf. BECKER Ch., op.cit. p.230. Dans la même direction on trouve l’interprétation de 
Simon en SIMON J., Johann Georg Hamann, Schriften zur Sprache, op.cit., p.31.  



219 
 

Dans le contexte d’Aesthetica in nuce, Hamann met l’accent sur la dimension 

« herméneutique » de la « lecture de la nature », elle est un texte poétique (Urtext), où les 

passions jouent un rôle central pour la « connaître ». Il faut ici retenir le principe « Sinne und 

Leidenschaften », elles sont donc les organes de la compréhension des images. Il réalise ainsi 

une défense de l’écrit ou de la lettre, comprise ici comme corporalité et matérialité, laquelle 

englobe aussi des thèses sémiotiques. À l’inverse de la tradition occidentale qui relègue  

l’écriture au second plan, pour Hamann, elle est d’un niveau égal et d’importance identique 

au langage parlé. Dans son écrit Neue Apologie des Buchstaben h von ihm selbs (1773), il se 

dresse contre l’intention du théologien, Christin Tobias Damm, qui voulait éliminer la lettre 

h de l’orthographe. Dans cet écrit, il défend explicitement la thèse qu’il avait avancée, à 

savoir, les relations intimes qui unissent le langage écrit et le langage parlé.740 Pour Hamann, 

chacun des « Buschtaben » pose donc une dimension matérielle-littérale, ou une mystique ou 

métaphorique, mais aussi une historique. Il conçoit la nature comme « eine hebräisch Wort ». 

Lorsque la nature est une révélation, une création à travers le langage, elle est un « Leben 

Zeichen », d’emblée un son, ou comme l’écrit Hamann « Ein Ton von unermensslicher Höhe 

und Tiefe », et aussi une lettre, le son et la lettre, l’unité du visible et du non visible : » 

principium concidentiam opossiturum, (…) Der Geist ist es, der lebendig macht ; der 

Buchtabe ist Fleisch. » (N III, 107). 

Dans le contexte proprement philosophique, Hamann réalise ainsi une critique 

indirecte de la notion de nature de la science de son temps comme maints interprètes l’ont 

déjà soulignée.741 Wild commente que pour le penseur allemand : « Natur ist nicht Objet der 

Herrschaft und Ausbeutung, sonder Partner ; die Frage nach dem Sinn von Natur ist für 

Hamann immer zugleich Frage nach dem Sinn der Menschen und umgekehrt. »742 Adam et 

Eve sont « Partner », leur relation est une analogie, un désir qui s´accomplit : la nature comme 

                                                           
740 SCHMITZ-EMANS M., « Leben-Zeichen. Am Rande des Verstummes. Motive der Schprachrelexion bei 
J.H. Hamann und Erns Jandl », in Poetica, 24, (1992), 62-89. Ici p.64. 
741 Voir notamment : WILD R., « Natur und Offenbarung. Hamanns und Kant gemeinsamer Plan zu einer 
Physik für Kinder »; in Geist und Zeichen.Festschrift für Arthur Henkel zu einem sechzigsten Geburstag 
dargebracht von Freunde und Schülern. (Hrsg.) Herber Anton, Bernhard Gajek, Peter Pfaff, Heidelberg, Carl 
Winter Universitätsverlag, 1977, p.452-468. MOUSTAKAS Ulrich, Urkunde und Experiement. Neuzeitliche 
Naturwissenchaft im Horizon einer hermeneutische Theologie der Schöpfung bei Johann Geor Hamann, Berlin-
NewYork, Walter de Gruyter, 2003. En particulier le chapitre « Kritik des neuzentliche Rationalismus in 
theologie Perpspektive », pp.197-232. 
742 WILD R., op.cit., p.467. 



220 
 

« muse » et comme source de « connaissance » de soi-même ; Hamann écrit en effet « Adam 

schien das Bild eines Traums oder eine Ahnung in Eva erfüllt zu sein (...) » (N I, 294). Dans 

Aesthetica in nuce, Hamann reprend cette idée, le récit de la création d’Eve à partir d’Adam 

« das ist doch Bein von meinem Bein, und Fleisch von meinem Fleisch ». (N II, 200). A partir 

de cette image, Hamann exemplifie la relation entre Adam et Eve comme une analogie qui 

montre la relation entre « Wunsch » et « Erfüllung », ainsi Adam « erkennt Eva nichr 

aufgrund einer objetivierenden Merkalsanalyse, sondern als wahre, götliche Erfüllung. »743 

Pour revenir au thème de la « formation des concepts », dans le passage des 

Sokratischen que nous avons rapproché de celui d’Aesthetica in nuce, on peut reconnaître les 

mêmes éléments sur le principe recteur que Hamann établit pour l’explication de la 

connaissance comme un processus de « formation des notions », à savoir la 

« Gottesbildichkeit », i.e. le caractère de l’« invisibilité » et la dimension « cachée ». En 

d´autres mots : « Der Glaube an den verborgenen Menschen, das heißt an unser vervorgenes 

Seins als Gottesebenbild, ist die entscheidene Aussage in Hamanns Antropologie. »744 Dans 

ce principe anthropologique, Hamann appuie sa perspective du langage. Puisque l’homme 

est logos et pneuma, il possède la parole, elle est donc capable d’invoquer l’invisible, le 

« unsichbare Mensch », et son intime relation avec le langage de Dieu est analogue à son 

« invisibilité » et « bildhafte », cette relation ne peut pas se saisir conceptuellement.745  

Pour étayer cette perspective anthropologique que Hamann déduit du récit biblique, 

il réinterprète dans Aesthetica in nuce, la création de l’homme comme une action linguistique 

ou mytho poïétique de Dieu, « der Schriftsteller ». Hamann dit :  

Die Schöpfung des Schauplaßes verhält sich aber zur Schöpfung des Menschen : wie die 

epische zur dramatique Dichtung. Jene geschah durch Wort; die lezte durch Handlund. 

Herz! sei wie ein stilles Meer!—hört den Rath: Laßt uns Menschen machen, ein Bild, da 

uns gleich sei, die da herrschen!-. (N I, 200) 

Avec l’analogie entre le langage de Dieu et le langage humain, notre auteur affermit 

sa vision holistique de l’homme, puisqu’il est corps-esprit et logos, son langage est donc aussi 

                                                           
743 MOUSTAKAS U., op. cit., p.104. 
744 LEIBRECHT W., op.cit., p.110. 
745 SIMON J., op. cit., p.35.  



221 
 

comme le langage de Dieu, i.e. un langage d’« images »746, autrement dit, les « images » ne 

sont pas seulement le résultat de son activité purement spirituelle, ni rationnelle, elles sont la 

« traduction » de son unité « invisible » et « cachée ». 

Dans Aesthetica in nuce, Hamann reprend et « recrée » une figure rhétorique, pour 

rendre compte de l’homme intérieur et de la dimension linguistique de la réalité et de 

l’homme lui-même et du principe d’analogie comme relation de désir et de satisfaction. Il 

explique : 

Rede, das ich Dich sehe !—Dieser Wunsch wurde durch die Schöpfung erfüllt, de eine 

Rede an der Kreatur durch der Kreatur ist; denn ein Tage sagts dem andern und eine Nacht 

thuts kund der andern. Ihre Losung läuft über jedes Klima bis an der Welt Ende und in 

jeder Mundart hört man son ihre Stime. (N II, 198) 

Le choix des expressions n’a rien d´arbitraire ou d’ornemental chez notre auteur. On 

peut affirmer qu’en ce passage, Hamann illustre sa pensée « oxymoronique ». La pensée 

oxymoronique réunit deux expressions opposées qui peuvent en créer une troisième, ainsi on 

peut éviter le dualisme ou la contradiction. Cet oxymoron a une histoire dans la rhétorique 

antique,747 puis dans l’ère chrétienne, il fait allusion à la notion de Condescendance. Hamann 

l’emploie aussi dans le contexte de la forme du langage biblique (Schreibart).748 

Mais aussi, nous pensons qu’avec cet oxymoron, il envisage un tournant en ce qui 

concerne la question de l’image, puisque l’accent n’est pas mis sur la vue, mais sur l´écoute, 

ce qui demande non seulement le voir, mais un troisième élément, à savoir, le lire749 car 

l’image qui rend sensible l’invisible se transforme en un signe. Hamann écrit : 

Rede ist übersetzen –aus einer Engelsprache in eine Menschensprache, das heißt, 

Gedanken in Worte, -Sachen in Namen,- Bilder in Zeichen; die poetisch oder 

kyriologische, historisch oder symbolisch, --und philosophisch oder charakteristisch sein 

können. (N II, 199). 

                                                           
746 BRÄUTIGAM B., op. cit., p.67 
747 Sur l’origine de cette expression latine « ut te videam, inquuit, et loquere », Jørgensen, dans son 
commentaire, affirme qu’elle a été dite par Socrate selon Erasmus dans Aphophtemata III 10. Cf. JØRGENSEN 
S.A., Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwürdigkeiten. Aesthetica in nuce, op.cit. p.86. 
748 GRÜNDER K., op.cit., p.55. Et l’article déjà cité : BAYER O., « Shöpfung als „Rede an die Kreatur durch 
die Kreatur“ Die Frage nach dem Schlüssel zum Buch der Natur und Geschichte » in op.cit., p.57-75. 
749 RINGLEBEN J., « „Rede, daß ich dich sehe“. Betrachtungen zu Hamannns theologischem Sprachdenken 
» in Arbeit am Gottesbegriff, op.cit., pp.3-22. Ici.p.5. 



222 
 

Si nous nous attardons sur l’expression de la considération de la réalité comme un 

discours « an der Kreatur durch die Kreatur », on parle ici du langage humain. Cette idée de 

traduction, comme nous l’avons évoqué, il est possible que Hamann la reprenne de la 

perspective de la Kabale, selon laquelle le langage humain est une « traduction » du langage 

de Dieu. Ce passage, qui a été l’objet de plus  nombreuses recherches, d’Aestheica in nuce 

contient in nuce les expressions les plus importantes sur le langage, à savoir, sa dimension 

métaphorique et la relation que le penseur allemand établit entre le langage et la pensée. Pour 

quelques commentateurs, il ne faut pas considérer littéralement l’idée du langage des Anges, 

mais l’examiner comme « das Verhältnis von Engel und Meschspreache dem Verborgenheit 

und sinnlichem Offenbarsein. »750 Dans cette relation, Hamann voit un « Modellvorstellung » 

qui s’appuie sur le principe de l’« invisibilité » qui se rend visible dans le langage humain 

comme « Abbild ». 751 

Hamann reprend la classification des signes (poétiques, symboliques ou hiéroglyphes, 

philosophiques ou caractéristiques) de la recherche sur l’histoire de l’écriture de Johann 

Georg Wacher, Naturae et scriptura concordia, (1752), mais le penseur allemand introduit 

la classification des trois sortes de « discours » qu’ il considère comme présents dans son 

temps : la poésie, la prose et le langage conceptuel abstrait de la philosophie.752 Dans les 

passages où Hamann établit l’étroite relation entre ses prémisses sur l’image, d’origine 

religieuse et son adaptation dans les principes anthropologiques et de théorie de la 

connaissance, on perçoit les diverses significations du terme image comme 

« Zeichen »,  « Analogie », et « Symbole ».   

 

                                                           
750 MOUSTAKAS U., op. cit., p.124. Aussi on peut lier cette phrase avec l’expression de Paul (Ein Erkennen 
per sepeculum in enigmate 1. Kor.13-12) « Die Engelsprache erscheint dem Mensch daher verworren, 
verdunkelt, rätsekhaft, sie verlangt eine Überzetzung ». Cf. TILLIETTE Xavier, «Hamann und die 
Engelsprache. Über eine Stelle der AESTHETICA IN NUCE », in Johann Georg Hamann.Acta des 
Internationalen Hamann-Colloquiums in Lüneburg 1976. Mit einem Verwort von Arthur Henkel (hrsg.) 
Bernhard Gajek, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1979, pp.66-76. 
751 Cf. SIMON J., op. cit., p.30. « In dem Bild der Voraussetzung eines gemeinsames Grundes als „Shöpfung“ 
veständigen sich die „Begründeten“ und „Kreatur“ ist nur das klomplementäire Selbsbildnis zu dieser bildlich-
sprachlichen Verständigung und Kommunikation. » 
752 JØRGENSEN S.A., dans son commentaire à Aesthetica in nuce, p. 92. 



223 
 

Faisons le point. Il est possible d’affirmer que Johann Georg Hamann s’inscrit dans 

la tradition allemande de la pensée sur la « Bild ». Cependant, sa démarche fragmentaire et 

son approche non spéculative rendent difficile une formulation systématique d’une théorie 

du langage ou philosophie du langage dans Aesthetica in nuce. 753 De même, la perspective 

sur le péché originel ne constitue pas une « Doctrine », et sa réflexion n’est pas non plus 

encadrée dans la discussion de la théologie dogmatique. Toute la réflexion sur l’image et sur 

le langage chez Hamann est introduite dans son dialogue avec ses contemporains et sa 

confrontation avec la pensée de l’Aufklärung. Dans ce sens, il est important de mettre en 

relief la structure dialogique et intertextuelle de ses écrits.  

Les réflexions de Hamann sur le langage et donc sur l’image, dans son sens le plus 

large, appartiennent essentiellement à la notion de « Condescendance » ou 

« Herunterlassung », elle tient une signification dans le domaine religieux comme (Kénose 

ou Entäußerung), dans le domaine philosophique comme émanation, et finalement, dans le 

domaine de la rhétorique comme accommodation ou « Anpassun des Redners and die 

Zuhörerschaft. »754 La Condescendance est, selon Hamann, trinitaire (Natur, Geschichte, 

Bible). La réalité est un Discours, comme « actio », elle n’est pas une « ontisiche Substanze » 

ou « begreifbar rationeles Wesen », mais « Sinn » et « Geschehen. »755 

La signification du terme « Bild » et de toutes les notions en relation avec ce terme, 

est établi par Hamann selon le récit biblique (Gen. 1, 27). Dans Aesthetica in nuce, nous 

retrouvons le thème Imago Dei dans le contexte de la discussion sur la « sinnlichen 

Offenbarung Gottes, où l’homme est « Die Krone ». L’interprétation de Hamann est 

paulienne, i.e. l’homme a perdu son image divine en raison du péché, contrairement à une 

autre approche du récit biblique, laquelle affirme que dans l’Ancien Testament, on ne peut 

pas trouver une ligne qui puisse justifier que l’homme a perdu son « image divine » à cause 

de la chute.756 En outre, on peut affirmer que Hamann, en ce qui concerne la notion d’image, 

reprend les principes de l’interprétation de l’imago Dei dans le contexte du récit limité à 

l’Ancien Testament, à savoir, un sens purement physique (plastische Bild) comme Schème 

                                                           
753 Le penseur considère que le « système » est « schon an sich ein Hindernis der Wharheit » .Cf. METZKE E., 
op.cit., p. 241. O’FLAHERTY James C, op. cit., p.4 
754 GRÜNDER K., op.cit., p. 28-34. 
755 Voir supra 1.0. 
756SCHILLING Hans, op. cit., p.14.  



224 
 

ou Gestalt en référence au corps ; le « sens moral » (différence entre Adam et des animaux, 

en les nommant ) et spirituel (intériorité fournie par le pneuma).757 

Dans Aesthetica in nuce, le principe « Gottebenbildichkeit » est envisagé non 

seulement dans un sens sotériologique, mais aussi dans une perspective « anthropologique », 

i.e. sur « la nature humaine » et sa « Bestimmung », ici le principe de l’« invisibilité », qui 

constitue la dimension divine de Dieu et l’homme, est essentiel pour comprendre la notion 

de langage de notre auteur. Il écrit en effet : « Das unsichbare Wesen unserer Seele offenbart 

sich durch Worte-wie die Schöpfung eine Rede ist, deren Schnur von einem Ende des 

Himmels biß um andern sich erstreckt. « (N II, 198). L’idée de « traduction » prend de là sa 

portée « révélatrice » et linguistique.  

Dans le contexte proprement religieux de la condescendance comme « Entäußerung », 

selon le motif  Logos-image, elle est considérée par Hamann comme « Zeichen », il parle du 

langage comme « sacrement ». Il fait référence au Verbe-image comme l’incarnation du 

Christ : c’est l’épiphanie de Dieu où la séparation entre l’esprit  et le corps  est dépassée. La 

discussion sur la relation en termes de signifiant et signifié est une identité. Comme Bayer le 

souligne, elle est une « présence » qui ne « représente » pas quelque chose, mais qui s’offre.758 

Dans les expressions de Hamann sur la création comme « Rede » et l’action de 

« parler » comme traduction, il envisage une critique ironique du principe de l’ 

« évidence  des données » « vor Augen ». 759 Hamann rattache la croyance à l’écoute.760 Cette 

perspective est aussi importante dans la pensée cabalistique. Selon Scholem, « le moment 

visuel dans une telle expérience, ne possède qu’une signification accessoire en face du 

moment auditif […] »761 Toutefois, la vision n’est pas écartée dans les explications de 

                                                           
757 HUMBERT Paul, « L’Imago Dei » dans l’Ancien Testament in «  en Etudes sur le Récit du Paradis et de 
la Chute dans la Genèse, Neuchâtel, Secrétariat de l’Université.1940, pp.168-185. 
758 BAYER O., « Geschmach an Zeichen », op.cit., p.11. Hamann fait référence à la phrase « qui ont goûté la 
bonne parole de Dieu et les puissances du siècle à venir » Héb. 6-5.  
759 RINGLEBEN J., « „Rede, daß ich dich sehe“. Betrachtungen zu Hamannns theologischem Sprachdenken 
» in Arbeit am Gottesbegriff, op.cit., p.3-22. Ici.p.11 
760 Cette expérience est racontée par Hamann à partir de sa lecture de la Bible et sa conversion. Fritz Lieb écrit : 
« Da Hören und gläubige Annehmen des biblischen Wortes Gottes hat ganz concret seinem Leben, als er 
seelisch und leiblich in Gefahr stand, zugrunde zu gehen, einen festen Halt und einem neuen Inhalt gegeben. » 
LIEB Fritz, « Glaube und Offenbarung bei J.G. Hamann » in Johann Georg Hamann (hrsg.) Reiner Wild, Wege 
der Forschung, Band 511, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, p.119-145. Ici p.120. 
761 SCHOLEM G., op.cit., p.29. 



225 
 

l’expérience mystique non plus chez Hamann. Dans l’expérience mystique, l’expression « la 

vision de lumière » est considérée comme un moment d’explication du mystique. Dans la 

perspective paulienne et christocentrique, le voir est déjà inclus dans la croyance. Hamann 

retient ce principe, il fait en particulier allusion à la croyance chrétienne : la parole qui est 

devenue chair. L’image du Christ est « la gloire » (Herrlichkeit) de Dieu, i.e. il s’agit de 

« voir » ou « contempler » sa splendeur.762 Cette idée est contenue dans 2 Cor. 4, Paul 

écrit : « Car Dieu qui a dit : la lumière brillera du sein des ténèbres, a fait briller la lumière 

dans nos cœurs pour faire resplendir la connaissance de la gloire de Dieu sur le visage de 

Christ. » Ici se trouve le principe selon lequel l’image comme « Eikon » est le « degré le plus 

haut de la réalité » et aussi l’affirmation de que l’image est proprement un thème de la 

croyance.763 

Ainsi Hamann réintègre ou englobe dans l’écoute, le voir et le « goût » par les signes, 

il établit donc la connaissance « esthétique » ou la sensibilité comme prioritaire vis-à-vis de 

la perspective purement intellectuelle qui pose la « vision » comme principe fondamental de 

la « connaissance » de Dieu et de la réalité. Au rebours, de toute tradition philosophique, il 

réalise une inversion de la triade vérité, bonté et beauté, (verum-bonnu-pulchrum)764 en 

établissant la priorité de la sensibilité, comme il écrit : « Die Heimlichkeiten unserer Natur, 

in denen aller Gechmack und Genuß des Schönen, Wahren und Guten gegründet. » 

On perçoit cette inversion aussi dans sa perspective de l’imagination. Dans les rares 

références explicites que Hamann fournit sur cette disposition humaine, il fait en effet une 

critique indirecte de la notion « künstlerische Phantasie »765 Comme nous l’avons avancé, sa 

critique de la raison est parallèle à sa critique de l’imagination « productrice » ou « créative », 

i.e. il met en question la prétention des philosophes à concevoir ces dispositions humaines 

comme « autonomes » sur la base de la constitution d’un « sujet », principe qui fonda la 

modernité. La revalorisation de l’imagination dans le  XVIIIe siècle est accompagnée par la 

                                                           
762 LIEB Fritz, op.cit., p.125. RINGLEBEN J., op. cit., p.15. BAYER O., op. cit., p.12. 
763 BELTING H., op. cit., p.61. 
764 Alexander Baumgarten a changé la triade „unum, verum, bonun“ en introduissant „pulchrum“ Cf. CATALDI 
M. Luigi, « The Eighteen-Century Rehabilitation of Sensitive Knowledge and the Birth of Aesthetics: Wolff, 
Baumgarten and Mendelssohn. » in Studies in German Idealism, 13 (2011), pp.279-298.Ici p. 287. 
765 Hamann réalise une comparaison entre la raison et l’imagination productive dans Sokratische 
Denkwürdigkeit, toutes les deux sont « productrices » des « fictions », la raison ainsi ne peut être la 
« correctrice » de l’imagination. Cf. KRACHT T., op.cit. p.59-60-. 



226 
 

réévaluation des « Auge », le « visuel » et « la perspective », à cet « autonome Individum der 

Moderne », on attribue une « kreative Einbildungskraft ».766 La modernité voulait établir à 

partir d’une « raison universelle et saine » ou une « imagination créative » le « Standpunkt » 

que le permettra « connaitre » et « dominer » la réalité complète.767 

Pour Hamann, l’imagination est intimement liée aux sensations, au langage, le 

« Gefühl » et à la croyance, en particulier, aux « vermischten Empfindungen » en contraste 

avec perspective psychologique de l’analyse des sensations, on peut trouver dans cette notion 

une « spezifische Erlebnisqualität im Moment seiner Actualisierung. » 768 Ici 

l’« imagination » est nécessaire pour rendre « actuelle » et « vivace » une telle expérience. 

Sans aucun doute, l’aspect le plus important de la perspective de Hamann est la liaison entre 

l’imagination et le langage, et la relation prioritaire de ce dernier avec l’écoute.769 Avec ce 

geste, la position de Hamann s’approche de la perspective de la Renaissance sur 

l’imagination ou le génie dans le contexte de la rhétorique. La pensée moderne a dissocié la 

rhétorique de la philosophie, en termes linguistiques, elle a opéré une séparation entre la 

pensée et le langage, et entre la pensée et le style. L’imagination, en raison de sa pertinence 

au corps, a été inscrite dans les « rapports problématiques de la pensée et de l’entendue », 

puis elle a été soumise dans la psychologie des « unteren Erkenntisvermögen ».  

Dans la modernité, la voie des idées claires et distinctes garde la notion rhétorique de 

« claritas »,770 mais au XVIIIe siècle, elle est réduite à un sens purement « intellectuel ». 

Cependant, « claritas » est proprement une notion « esthétique » qui fait référence à une 

qualité du langage, à sa modulation, sa sonorité et sa musicalité.  

Dans le contexte de la philosophie allemande, elle fait référence aussi à la notion de 

Luther « claritas scripturae. » Il a réalisé la distinction entre « claritas interna » et « claritas 

                                                           
766 SCHMIDT Horst Michael, op, cit., p.100-103. Aussi, l‘article : Einbildungskraft/Imagination in Ästhetische 
Grundbegriffe, Band 2, Suttgart Weimar, Verlag J.B.Metzler, pp.88-117. Ici. p.92. 
767 LÜPKE von Johannes, « „Ohne Sprache keine Vernunft“. Eine Einführung in das Sprachdenken Johann 
Georg Hamanns » in NZSth, 46 (2004), 1-25. Ici.13. 
768 « Mixt Tears of Grief and Joy » on voit ici la relation de Hamann avec les poètes anglais. Cf. 
BATTENFELD Katja, op.cit., p.86. UNGER R. « Hamann und die Empfindsamkeit » , in Johann Georg 
Hamann, (hrgs) Reiner Wild, op.cit., p. 173-197. 
769 On perçoit ici la relation entre Hamann et G. Vico : l’imagination est un « organe » social, elle est attache 
au procès historique de chaque peuple dans sa « production » de poésie, mythe, religion. Goethe a été le 
premier en apercevoir cette filiation des idées.cf. BRÄUTIGAM B., op.cit. p.22 
770 HOBBS C.L. op.cit. p.2  



227 
 

externa. » Cette dernière correspond, selon Luther, à « der Offentlichkeit in der Hörbarkeit 

der kirchliche Verkündigung. »771 Beisser explique cette différentiation à partir de la notion 

du langage allemand dans le temps de Luther, selon laquelle le langage allemande était « eine 

Sprache des gesprochenen Wortes : der Predigt, der Rezitation oder des Vorlesens. Die 

mittelhochdeutsche Sprache ist eine Sprache, die dem Ohr vertändlich sein will, ihre Syntax, 

deren Gliedearung nur gehürt klar erscheint. »772 

Autrement dit, la priorité de l’écoute dans la pensée sur le langage signifie une 

réévaluation de l’imagination et  de la dimension métaphorique du langage. Puisque la clarté 

et  l’ordre naturelle n’est plus déterminé par les principes de la raison. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
771 BEISSER Friedrich, Claritas scriptura bei Martin Luther, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966, 
p.83. 
772 Besier cite à K. Burdach: Zum Ursprung der neueochdeutsche Schrifsprache. (1903). 



228 
 

 

CHAPITRE IV 

 

La connaissance dans Vom Erkennen und Empfinden der Menschlischen Seele 

 

« Kein Mensch hat mehr Anlage zur 

Philosophie der Sprache, als ich. »  

J.G. Herder 

 

4.0 La théorie de l’âme : « eine sympathetische Kraft » 

 

Abhandlung über den Urprung der Sprache (1772) a été l’objet de lectures multiples. 

Depuis la réévaluation de la pensée philosophique de Herder, le Traité est devenu l’écrit de 

Herder le plus étudié. Il constitue un tournant en ce qui concerne la philosophie du langage 

et l’anthropologie. Herder s’appuie sur des théories scientifiques de son temps pour soutenir 

sa thèse de l’homme comme « Erfinder der Sprache. »773 L’ouvrage contient aussi une 

dimension critique car l’auteur n’accepte pas la thèse sur l’origine divine soutenue  par 

Johann Peter Süßmilch. De même, il n’est pas satisfait de la théorie d’Etienne Bonnot de 

Condillac et de l’approche de Jean-Jacques Rousseau.774  

Dans les prochaines lignes, nous reprendrons le thème du renversement de la 

hiérarchie des sens et nous aborderons de nouveau également les idées que Herder avance 

sur sa théorie de l’âme humaine, qu’il formule plus amplement dans son écrit Vom Erkenenn 

und Empfinden. Pour ce faire, nous nous appuierons sur l’interprétation d’Ernesto Grassi. 

Bien que Jürgen Trabant ait souligné l’importance de l’ouïe dans l’explication de Herder, il 

attache une grande importance à l’aspect « cognitif » de l’argument herderien. Et cet aspect 

cognitif du langage est déterminant pour dépasser la dimension purement communicative de 

                                                           
773 Les sources sont : Charles Bonne, Georges L.M  Comte de Buffon. Cf. GESCHE Astrid, Johann Gottfried 
Herder. Sprache und die Natur des Menschen,Würzburg, Könighausen und Neumann, 1993, p. 12. 
774 HERDER J.G. Werke II. 



229 
 

celui-ci. Mais la portée cognitive du langage repose sur la réflexion ou « Besonnenheit », une 

faculté proprement humaine, à laquelle Herder attribue la «découverte » du langage, ainsi 

qu’à la nécessité humaine.775 C’est pour cette explication à juste titre que Hamann rédige une 

critique qui est elle aussi l’objet de maintes interprétations. Toutefois, il va louer Vom 

Erkennen und Empfinden, car il dit que c’est Herder, le philosophe pas du tout « spéculatif » 

qui l’écrit.776 

Dans l’interprétation de Grassi, on perçoit, contraire, l’importance de la partie 

première de la narration de Herder et la section dédiée aux « Tönen. » Le philosophe allemand 

met en scène l’homme dans une relation d’« étonnement » avec la nature et tous ses sons 

dans une liaison sympathique avec elle. Ici, dans cet espace se trouve cette sphère 

« originaire » où se révèle, selon Grassi, ce qui constitue la spécificité proprement humaine : 

le caractère irréductible du monde de la sensation et de la sensibilité car renoncer à cette 

sensibilité signifie mourir. L’homme qui ne sent pas n’est pas capable d’écouter et 

d’identifier la signification de la vision, des voix, des images.777 C’est la mise en scène de la 

nature sonnante, que Herder va récupérer dans Vom Erkennen und Empfindung : « Siehe die 

ganze Natur, betrachte die große Analogie der Schöpfung: Alles fühlt sich und 

Seinesgleichen, Leben wallt zu Leben. Jede Saite bebt ihrem Ton […] » (Werke II, 679) 

Herder commence son Abhandlung avec une référence à l’autonomie et au solipsisme 

de la monade, pour exprimer ensuite son objection: « So wenig hat uns die Natur als 

abgesonderte Seitenfelsen, als egoistische Monaden geschaffen! [...] Selbst die Saiten, deren 

Klang und Anstrengung gar nicht von Willkür und langsamen Verdacht herrühret [...] Selbst 

die sind in ihrem ganzen Spiele auch ohne das Bewußtsein fremder Sympathie zu einer 

Äußerung auf andre Geschöpfe gerichtet. » (Werke II, 254)  

Nous constatons dans ce passage qu’il insiste pour relier la notion de ton et l’écoute 

avec la sympathie, puis dans la section sur les « tons », il conteste la thèse de Diderot, selon 

laquelle une personne aveugle ne peut pas ressentir de la compassion pour la souffrance des 

                                                           
775 TRABANT Jürgen, « Herder’s Discovery of the ear », op. cit., p.  362. 
776 BÜCHSEL Elfriede « Über den Göttlichen und Mensclichen Ursprung der Sprache », in Johann Georg 
Hamann », op cit., p. 24. 
777 GRASSI E. op.cit., p. 47. 



230 
 

autres car il ne peut les voir. Au contraire, Herder estime que l’ouïe est proprement le sens 

qui contribue à réveiller la sympathie. Il reprend ce qu’il avait déjà dit sur le sens de l’ouïe : 

[..] allein alle Beispilen sagen daß daß eben durch diese Verhüllung  das Gehör weniger 

zerstreut, horchender undmächtig eindringender werde. Da lauschet er also im Finstern, 

in der Stille seiner ewigen Nacht, und jeder Klage ton geht ihm, um so inniger und 

schärfer, wie ein Pfeil zum Herzen! (Werke, II 261). 

 

    Dans la section III, Herder pose la question : Wie hängt Gesicht und Gehör, Farbe und 

Wort, Duft und Ton zusammen ? Herder développe les caractéristiques qu’il avait attribuées 

au sens de l’ouïe dans ses écrits précédents en six principes afin d’apporter une réponse.778 

Ce que nous voulons souligner avec la description plus élaborée que le philosophe réalise 

dans cet ouvrage, c’est l’insistance sur l’idée selon laquelle le ton est « die Pforte zur Seele », 

i.e. il est capable de réveiller et de mettre en mouvement toutes les sensations et tous les 

sentiments. L’image qu’il avait employée pour expliquer l’activité du corps et de l’âme en 

son unité était le jeu des touches « Saitenspiel ».  

    Ainsi, dans Vom Erkennen und Empfindung, il revient sur cette idée pour étayer sa théorie 

de l’âme. Il reformule en effet le principe que le sens de l’ouïe est le sens du contact de 

l’extérieur vers l’intérieur, le sens qui participe à la relation aux autres sens et en particulier 

celui qui est le plus proche du sentiment ou « Gefühl ». De cette manière, il voit dans le 

processus de transformation des sons en tons, le paradigme de toute « transmission » ou 

« trasmitter » des impressions des sens à travers des fibres et nerfs vers l’intérieur de l’âme. 

La correspondance entre l’extérieur et l’intérieur est analogue à celle entre la structure du 

                                                           
778 « Das Gehör ist der mittlere der menschlichen Sinne, an Sphäre der Empfindbarkeit von außen […]Das 
Gehör ist der mittlere unter den Sinnen an Deutlichkeit und Klarheit; und also wiederum Sinn zur Sprache. [...] 
Das Gehör ist der mittlere Sinn un Ansehung der Lebhaftigkeit und also der Sprache. [...]Gehör ist für die Seele, 
was die grüne, die Mittelfarbe, fürs Gesiebt ist. Der Mensch ist zum Sprachgeschöpfe gebildet  Pfeil zum 
Herzen! [...]Das Gehör ist der mittlere Sinn in Betracht der Zeit, in der es würkt, und also Sinn der Sprache. 
Das Gefühl wirft alles auf einmal in uns hin: es regt unsre Saiten stark, aber kurz und springend; [...].Das Gehör 
ist der mittlere Sinn in Absicht des Bedürfnisses, sich auszudrücken, und also Sinn der Sprache. [..] Das Gehör 
ist der mittlere Sinn in Absicht seiner Entwicklung, und also Sinn der Sprache. Gefühl ist der Mensch ganz: der 
Embryon in seinem ersten Augenblick des Lebens fühlet wie der Junggeborne:das ist Stamm der Natur, aus 
dem die zartem Aste derSinnlichkeit wachsen, und der verflochtne Knäuel, aus dem sich alle feinere 
Seelenkräfte entwickeln. » (Werke II, 300-301) 

 



231 
 

système de fibres et les fonctions des organes. Comme nous l’avons avancé, Herder affirme 

que l’expérience des sons et le transfert en tons relève de l’unité du physique et de la 

psychique ; il considère également que cette unité et le processus de « transmission » sont 

propres à la relation entre le sentir et le connaître. C’est sur cette relation réciproque et 

dynamique de l’extérieur vers l’intérieur que repose le principe de l’analogie sur laquelle 

Herder appuie la connaissance. Nous reprenons le reproche adressé à Leibniz : « Wie meine 

Seele etwas aus sich außer aus sich ein Welt träume? Ja ich nicht einmal denken, wie sie 

außer sich empfinden, wovon kein Analog in ihr und ihre Körpe sei. » 

Herder propose donc une théorie vitaliste de l’âme,779 dont le principe primordial est 

la continuité de la vie, de l’organique vers la vie spirituelle. Il conteste donc tout dualisme 

métaphysique et il reconnaît une seule force de l’âme. De même, il rejette toute explication 

de physiologie mécaniste. Il n’essaie pas de démontrer l’unité de l’âme et du corps, mais il 

affirme : 

Der Schöpfer muß ein geistiges Band geknüpft haben, daß gewisse Dinge diesem 

empfindenden Teil änlich, andre widrig sind; ein Band, das von keiner Mechanik abhängt, 

das sich nicht weiter erklären läßt, indes  g e g l a u b t  werden muß, weil es d a  i s t , weil 

es sich in hunderttausend Erscheinungen z e i g t . (Werke II, 669) [cursive de Herder] 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
779 « Vitalist Theory of mind » BEISER Frederick, The fate of reason. German philosophy from Kant to 
Fichte, op. cit., p. 128. 



232 
 

4.1 L’image et l’imagination : « ein lichtes Eins » 

 

Dans les écrits de Joseph Addison de 1712 The pleasures of imagination, dès ces 

fragments inauguraux, la nouvelle notion d’imagination dans la pensée moderne est mise en 

cause. D’accord avec Addison, l’imagination sent plaisir de son pouvoir de « retaining, 

altering and compounding those images. » Elle agit en accord avec les sens et les images de 

la nature, i.e. aux images visuelles, mais aussi aux sons, soit de la nature soit de la musique. 

Addison avance un des principes de la notion de Herder sur l’activité de l’imagination: 

l’alliance coopérative entre deux sens, la vue et l’ouïe dans la formation des ressemblances 

et images Cependant, Adisson, comme maintes penseurs du XVIIIe  siècle attache une grande 

importance au sens de la vue : « by the pleasures of the imagination, I mean only such 

pleasures as arise originally from sight. »780 

Jean Baptiste Du Bos publie en 1719 Réflexions critiques sur la poésie et sur la 

peinture, il réalise une approche sensualiste de l’esthétique, à la suite de Locke. Dans cet 

ouvrage, la raison « est détrônée comme instance du gout, et c’est le sentiment que est clame 

juge suprême. Ce sont l’impression et le sentiment qui décident de la valeur de l’œuvre de 

art, et de on peut en touche quiétude se fier au jugement car, on est trompé rarement par le 

rapport distinct de ses sens.»781 De surcroît l’ouvrage de Locke, a été déterminant pour la 

réévaluation de l’imagination, Addison prend là les caractéristiques sur la fonction de cette 

disposition : elle occupe une place entre les impressions et l’entendement, elle n’est pas 

passive, mais elle est capable de réunir des impressions, et réaliser des autres opérations. 

 Herder expresse que l’activité caractéristique de l’âme humaine est la création 

des images.  Il soutien : «  Jeder Sinn auf seine Weise, aus seinen Gegenständen liefert ihr 

Schemata des Wahren » (Werke II, 548). Toutes les images se rejoindront selon Herder dans 

le « sensorium commune ». Il écrit en fait dans l’Abhandlung : « Wir sind ein denkendes 

sensorium commune, nur von verschiednen Seiten berührt - da liegt die Erklärung. Allen 

Sinnen liegt Gefühl zum Grunde, und dies gibt den verschiedenartigsten Sensationen schon 

                                                           
780 ADISSON Joseph and Richard Steele, Selections from The Tatler and The Spectator, (éd.) par Angus 
Ross, Londos, Pinguin Books, 1989, p.394. 
781 RICKEN U., op.cit.p.45 



233 
 

einso inniges, starkes, unaussprechliches Band, daß aus dieser Verbindung die sonderbarsten 

Erscheinungenentstehen. » Ulrich Geier a fait l’analyse de cette notion, il la rattache au sens 

interne de Locke, mais aussi il affirme que elle fait référence à l’unique force d l’amé admise 

par Leibniz, laquelle développe des états intérieurs de l’organisme et des premier contacts 

avec le sensible avec l’environnement. Elle est capable de composer les représentations 

d’objets unifies, et aussi elle réunifie les représentations. Mais dans le processus que décrit 

Herder dans son écrit va plus loin, car l’homme fait une « appropriation » de ces 

représentations et sentiments « comme son propre ouvrage. »782 

Dans son écrit, le penseur allemand décrit ce processus dans le passage sur la 

« découverte du langage » 

Lasset jenes Lamm, als Bild, sein Auge vorbeigehn: ihm wie keinem andern Tiere. Nicht 

wie dem hungrigen, witternden Wolfe! nicht wie dem blutleckenden Löwen – [...]Weiß, 

sanft, wollicht - seine besonnen sich übende Seelesucht ein Merkmal, - das Schaf blöket! 

sie hat Merkmal gefunden. Der innere Sinn würket. Dies Blöken, das ihr am stärksten 

Eindruck macht, das sich von allen andern Eigenschaften des Beschauens und Betastens 

losriß, hervorsprang, am tiefsten eindrang, bleibt ihr. Das Schaf kommt wieder. Weiß, 

sanft,wollicht - sie sieht, tastet, besinnet sich, sucht Merkmal - es blökt, und nun 

erkennetsie's wieder! »Haidu bist das Blökende!« fühlt sie innerlich, sie hat es menschlich 

erkannt, da sie's deutlich, das ist, mit einem Merkmal erkennet und nennet. (Werke II, 277) 

 

On voit ici, la relation entre le sens de la vue avec le sens de l’ouïe, plus l’activité de 

la « réflexion » ou « Besonenheit», l’invention du langage est un « accord » harmonique entre 

la réflexion et son activité avec la sensibilité afin de trouver « erfinden » un signe ou 

(Merkmal.)783 Ici se trouve la dimension cognitive du langage, l’homme ne veut pas 

communiquer, non plus partager des sentiments, il veut « connaître » et puis « reconnaître » 

à travers d’un signe et nommer. D’accord avec Formigari, Herder fournit ici et dans son écrit 

                                                           
782 GAIER  U., « Nous Sommes un Sensorium Commune Pensant : L’aspect anthropologique de la langue 
chez Herder », op.cit. p.37. 
783 « Der Mensch beweiset Reflexion, wenn die Kraft seiner Seele so frei würket, daß sie in dem ganzenOzean 
von Epfindungen, der sie durch, alle Sinnen durchrauschet, eine Welle, wenn ich so sagen darf,absondern, sie 
anhalten, die Aufmerksamkeit auf sie richten und sich bewußt sein kann, daß sie aufmerke. Er beweiset 
Reflexion, wenn er aus dem ganzenschwebenden Traum der Bilder, die seine Sinne vorbeistreichen, sich in ein 
Moment des Wachens sammlen, auf einem Bilde freiwillig verweilen, es in helle,ruhigere Obacht nehmen und 
sich Merkmale absondern kann, daß dies der Gegenstand und kein andrer sei.» (Werke II, 281) 



234 
 

Vom Erkenne und Empfindung une explication sur le fait que « l’appropriation » du monde 

par l’homme est une appropriation sémiotique. La cognition est donc une opération 

sémiotique, une récognition à travers de signes.784 

Herder établit ici son principe essentiel : le langage unifie le sens de la vue avec le 

sens de l’ouïe. Dans Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele  il reprend sa 

thèse primordiale il y a une relation de coopération entre les sens (l´ouïe et la vue) pour 

produire signes pour les idées, mais aussi des images. Dans ses Ideen il insiste sur cette 

explication et développe la thèse sur l’étroite relation du sens de l’ouïe avec la sympathie. 

D’accord avec Herder, l’homme traduit ces idées en sons : «  Ein Gott hat ihn [à l homme] 

auch die Kunst gelehrt, Ideen in Töne zu prägen. Gestalten durch Laute zu beziechen. Von 

der Sprache also fäng seine Vernunft und Cultur an. »  (Werke III/ I, 131) 

Dans les deux premières versions de Vom Erkenen und Empfindung, Herder affirme 

les rapports intimes entre la mémoire et l’imagination, il soutient que la mémoire et 

l’imagination sont « l’image de la vérité ». Cette prémisse signifie ainsi un détachement à 

l’égard de la philosophie rationaliste que considère l’imagination comme source de l’erreur : 

Gedächtniß und Einbildung werden das ausgebreitete und tiefe Bild der Wahrheit; 

Scharfsinn sondert, und Witz verbindet, damit eben ein helles wichtiges E i n s  werde; 

Phantasie fleugt auf, Selbstbewußtsein faltet die Flügel: lauter Aeußerungen e i n e r  und 

derselben Energie und Elasticität der Seele. (Werke II, 691) 

 

Nous trouvons selon ce principe que Herder comprend l’imagination et la mémoire 

en constante interaction, elles travaillent conjointement pour atteindre l’unité de la 

multiplicité. La mémoire et l’imagination aussi travaillent avec de signes, elles réalisent 

toujours des procédés sémiotiques. Elle ordonne les images, mais elle est accompagné de la 

« force » déjà développé à travers de l’exercice et application de ses forces : 

Die Einbildung ordnet in sinnliche Bilder; da aber in einer menschlichen Seele sie nie 

ohne Verstand sein kann, in wie unmerklichem Grad er auch würke: so äußert sich immer 

                                                           
784 FORMIGARI Lia, La sémiotique empiriste face au kantisme, trad. Mathilde Anquetil, Paris, Mardaga, 
1994.p.44. 



235 
 

wieder die vorige Kraft, die aus dem Chaos der Sinne, des Gedächtnisses, der Einbildung 

und Begierden Teile wählt und zu ihrem einen Zwecke ordnet. (Werke II, 578) 

 

Puis, dans la dernier version, il redéfinie cette disposition humaine. L’imagination 

réalise l’unité de la diversité, elle forge les images, elle est pleine de sons, de mots, de 

sensations. Ici se trouve le cœur de la philosophie de Herder: l’imagination est la responsable 

de toute unité, de l’extérieur vers l’intérieur, de la sensibilité. Sa thèse est la suivante :  

 

Hier in daß fahren wir fort, daß, so verschieden dieser Beitrag verschiedner Sinne zum 

Denken und Empfinden sein möge, in unserm innern Menschen Alles zusammenfließe 

und Eins werde. Wir nennen die Tiefe dieses Zusammenflusses meistens E i n b i l d u n g ; 

sie besteht aber nicht blos aus Bildern, sondern auch aus Tönen, Worten, Zeichen und 

Gefühlen, für die oft die Sprache keinen Namen hätte. Das Gesicht borgt vom Gefühl und 

glaubt zu sehen, was es nur fühlte. Gesicht und Gehör entziffern einander wechselseitig; 

der Geruch scheint der Geist des Geschmacks oder ist ihm wenigstens ein naher Bruder. 

Aus dem Allen webt und wirkt nun die Seele sich ihr Kleid, ihr sinnliches Universum. 

(Werke II, 683) 

 

Le langage est le medium de l’expression de l’unique énergie de l’âme, comme la 

lumière aide la vue et le son aide l’ouie, ainsi lui soutient : « So wie diese äußeren Medien 

für ihre Sinne wirklich Sprache sind, die ihnen gewisse Eigenschaften und Seiten der Dinge 

vorbuchstabiren, so, glaub' ich, mußte Wo r t ,  S p r a c h e  zu Hilfe kommen, unser 

i n n i g s t e s  Sehen und Hören gleichfalls zu wecken und zu leiten. » (Werke II p.691) 

Selon Herder les « lois » selon lesquelles l’imagination forge ses images ou réalise 

des unités avec une énergie qu’on peut nommer « synesthésie  » reste caché. Il reprend 

l’image avec laquelle Bacon définit la poésie : « la poésie est une plante qui a germé dans 

une terre excessivement active, sans qu’on en ait semé la graine qui ailleurs n’es pas trop 



236 
 

bien connue. »785 Ainsi la nature et l’origine du pouvoir de l’imagination reste dans le 

mystère. La création poétique est la voie d’accès à ce monde qui se révèle par le langage. 

En fin, l’écrit de Herder Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele peut 

s’interpréter sous un angle scientifique. Pour justifier cette caractérisation il faut renvoyer 

l’œuvre de Herder à son contexte philosophique et scientifique. Le philosophe a entrevu 

quelques principes de ce champ interdisciplinaire qui comprend  la psychologie, linguistique, 

neurosciences, et philosophie (théorie de la connaissance et esthétique cognitive).786 

S’accordant avec l’étude de Nisbet, le philosophe allemand anticipe « in some mesure the 

modern Gestalt theory »,787 avec son conception de l’image (Bild). En outre, on peut affirmer 

que Herder fournit dans Vom Erkennen und Empfinden, un  kognitiv Modell,788 i.e. une 

explication de la relation entre les perceptions et la réalité sur la base de la notion de 

l’imagination et image. En effet, il soutient un principe qui constitue le point de départ des 

sciences cognitives, tel le corrélat  de nos perceptions et le monde externe est le résultat de 

l’activité de l’imagination et non une simple copie, comme nous avons constante.789 De plus, 

nous pouvons trouver résonances de cette idée dans les recherches actuelles sur la figuration 

et la fiction, spécialement dans l’anthropologie et l’histoire de l’art. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
785 BACON F., De la dignité, op.cit., p.126. 
786 ZIEM Alexander, « Konzeptuel Integration als kreative Prozess: Prolegomena zu ainer kognitive 
Äathetik » dans Literatur und Kognition: Bestandsaufnahmen und Perspektiven eines Arbeitsfeldes, ed. by 
Martin Huber and Simone Winko, p.65. 
787 NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, p.28. 
788 ZIEM Alexander, op.cit. p.98. 
789 Ibidem. 



237 
 

 

 

 

 

 

PARTIE III 

L’image et l’imagination dans la tradition rhétorique 
humaniste 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



238 
 

CHAPITRE V 

 

 

J. G. Hamann et J.G Herder : lecteurs de Huarte de San Juan et Francis Bacon 

 

 

« Quand Dieu départ ses grâces il s’accommode à l’esprit 
naturel de chacun. » 

Juan Huarte 

 

 

5.0 Introduction 

 

 L’ouvrage de Huarte de San Juan, Examen de Ingenios para las Ciencias (1575), 

constitue, aux côtés de l’écrit de Juan Luis Vives, De anima et Vita (1545), l’une des sources 

les plus significatives qui pose les premiers jalons d’une nouvelle anthropologie fondée sur 

les principes de la « philosophie naturelle » pendant la Renaissance, laquelle essaie 

d’élucider les affects et passions humaines selon les principes psychologiques et 

physiologiques.790 L’écrit de Huarte, publié dans le déclin de la Renaissance, constitue un 

des témoignages de la complexité de cette période, qui, comme l’écrit Huizinga, constitue un 

âge de « changements, d’hésitations, de transitions et de mélanges d’éléments culturels. »791 

 Huarte était médecin, mais il était aussi considéré comme un philosophe. Comme 

Vives, son intérêt pour élucider la nature humaine et les fonctions de l’esprit humain est de 

motivation pratique. Les intérêts de Vives s’inscrivent dans le domaine de la philosophie 

morale et de la pédagogie.792  

                                                           
790 HENNING Mehnert, « Der Begriff „Ingenio“ bei Juan Huarte und Baltasar Gracián », in Romanische 
Forchungen, 91 (1979), 270-280. Ici p.271. 
791 HUIZINGA Johan, Le problème de la Renaissance, trad. de Fréderic Schnegans, Espagne, Casimiro Livres, 
2015, p.83. 
792 Vives prend comme principe le « commandement delphique afin de permettre à l’homme de se connaître 
lui-même pour mieux purifier la source de ses actions. » MESTRE ZARAGOZA M., « La théorie des passions 



239 
 

L’écrit de Huarte est une étude sur la relation des tempéraments et des caractères 

humains sur la base de la théorie classique des humeurs, son but est de déterminer les 

différents types d’« ingenios » et les aptitudes pour les diverses vocations. Huarte a comme 

sources Aristote, Platon, Galien, Hippocrate et la Bible. Lorsqu’il récupère la théorie de la 

médecine classique, la corporéité a une place centrale dans ses réflexions. Dans ce sens, il 

continue sur la lancée de Vives pour intégrer « la corporalité et la sensibilité dans la 

composante humaine » envisageant ainsi les principes d’une théorie nouvelle 

d’anthropologie et un programme de « Bildungsempfehlungen ».793  

Son écrit représente en effet l’inauguration d’une pensée « naturaliste » en 

anthropologie puisqu’« il pose le premier jalon d’un système de pensée qui fera de la nature 

physique la pierre angulaire de l’explication des comportements humains. »794 Au contraire 

de Vives qui maintient encore « l’indépendance organique de l’entendement.»795 En d’autres 

termes, il propose un « modèle » organiciste de l’homme, où le corps humain est considéré 

comme une unité organique, toutes les parties maintiennent des relations étroites, il ne réalise 

aucune distinction entre la vie sensitive (passive) et la vie intellective (active) de l’âme donc 

l’activité de l’esprit humain dépend d’un organe qui est le cerveau. Sa perspective a été 

considérée comme déterministe : le corps est « le seul instrument de toute opération humaine. 

»796 . Il n’essaie pas de démontrer l’immortalité de l’âme comme Vives, car il pense que 

l’entendement n’est pas capable d’y arriver, pour lui cette question est une question de foi.797 

Dans son écrit, il prend le rire comme une spécificité de l’homme et le point de départ 

de la connaissance « médicale » sur les divers tempéraments humains et aussi sur la relation 

entre le corps et l’âme, car c’est dans l’imagination que le médecin trouve la cause du rire.  

                                                           
de Juan Vives » in Les Passions à l’Âge Classique, sous la direction de Pierre François Moreau, Paris, Puf, 
2006, 29-44. Ici p.30. 
793 FRANZBACH Martin, Lessings Huarte Übersetzung (1752). Die Rezeption und Wirkungsgeschichte des 
« Examen de Ingenios para las Ciencias (1575) in Deutschland, Hamburg, De Gruyter & Co., 1965, p. 131. 
794 W. Dilthey reconnaît aussi l’apport de Geralamo Cardano dans cette nouvelle anthropologie. Cf.  HENNING 
Mehnert., op.cit. p. 271.TEULADE Anna, « Le corps prédicateur. Mélancolie et hétérodoxie dans El examen 
de ingenios de Juan Huarte de San Juan (1575) », in Études Epistémè. Revue de littérature et de civilisation 
(XVIe XVIIIe siècles). 28 (2015), 1-16.Ici p. 3. 
795 MESTRE ZARAGOZA M., op.cit., p. 33. 
796 GUARDIA J.M., Essai sur l’ouvrage de J. Huarte: « Examen des aptitudes diverses pour les sciences », p. 
176. Pour ses Idées l’écrit de Huarte a été mis en examen par l’Inquisition et il a réalisé de modifications  pour 
une version expurgée. 
797 Ibid.p.225. GUARDIA J.M., op. cit., p. 166. 



240 
 

Il écrit : « La cause du rire n’est autre, à mon avis, qu’une approbation qui fait 

l’imagination quand on voit ou entend quelque action ou quelque rencontre qui convient fort 

bien. Et comme cette puissance réside dans le cerveau, alors quand on rencontre une de ces 

choses, aussitôt elle le remue et après lui, les muscles de tout le corps. »798 

Mais en même temps, Huarte partage l’idée des humanistes selon laquelle l’homme 

est l’image de Dieu. Il considèrera ainsi l’homme comme un être créatif car il partage avec 

Dieu sa créativité ou sa « puissance générative ». Cette perspective se trouve déjà annoncée 

chez Nicolas de Cues, qui d’une certaine façon inaugura la réflexion sur l’imago Dei en 

relation avec l’image, au sens large du terme, et la dimension « féconde » de l’homme à 

travers « la parabole de l’art humain et de l’art divin. » Pour le philosophe allemand, « l’art 

est cette fécondation infinie d’une matière où viennent s’inscrire toutes les formes, non point 

que ces formes fussent présentes à l’état latent dans la matière, mais parce que l’entendement 

tant de l’homme que de Dieu en était le porteur. »799 Il formule une perspective de la doctrine 

imago Dei qui est déterminante pour la naissance de la pensée moderne : « Il s’agit de fonder 

la singularité dans une doctrine où l’acte de créer implique que Dieu soit toutes choses. » 

Ainsi l’homme, image de Dieu, « met en évidence la puissance propre de la pensée, tirant de 

soi toutes les formes. »800  

 

C’est à partir de la notion d’ingenium que Huarte articule et développe une 

perspective théologique et anthropologique sur cet « art humain », et sur ces prémisses 

« naturalistes. » En effet, il est permis d’affirmer que le cadre de description de cette 

puissance se trouve entre la rhétorique et la philosophie, (description d’Aristote sur la 

mémoire et l’imagination). De fait, Huarte considère aussi l’ingenium en solidarité toujours 

                                                           
798 HUARTE Jean, L'examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les différences d'esprits, traduit par 
Vion d'Alibray, p. 242. Source: Bibliothèque national de France, bibliothèque numérique on line. Sur le theme 
des emotions chez Huarte voir SCHNEPF Robert; « Huarte de San Juan und Suárez : Lachen im spanischen 
Humanismus und in der Spätscholastik », in Klassische Emotionstheorie. Von Palton bis Wittgestein, Hilge 
Landweer und Ursula Renz, (Hg.) Berlin-New York, Walter de Gruyer, 2010, 223-254. 
799 MAGNARD Pierre, « imago Dei, imago mundi », in Figures. Miroirs et Reflets. Cahier du Centre de 
recherche sur l’image, le symbole, le mythe, n. 4, (1989), 47-64. Ici p. 61.  
800 C’est dans son écrit Le Béryl que Nicolas de Cusa écrit, à la suite d’Hermès Trismégiste : « l’homme est un 
second dieu. Car, de même que Dieu est le créateur des êtres réels et de formes naturelles, de même l’homme 
est le créateur d’êtres de raison et de formes d’art qui ne sont rien d’autre que des similitudes de son intellect, 
de même que les créatures sont les similitudes de l’intellect divin. » CUSA Nicolas, Le traité du Béryl, Tome 
I, texte, traduction et notes, Maude Corrieras, Paris, Éditions Ipagine, 2010, p.19. 



241 
 

avec l’imagination : il est une « psychophysische Nebenfunktion der Einbildungkraft. »801 

Avec la notion d’ingenium, nous nous trouvons dans l’« épistémologie humaniste », i.e. avant 

la métaphysique dualiste cartésienne dont la conséquence est la dissociation entre 

l’imagination et la raison. On peut affirmer aussi que la dénonciation de la rhétorique par le 

philosophe français signifie le début des débats sur le langage figuré, lorsqu’il réalise la 

dissociation de l’image et du concept ou le langage figuré et le langage de la philosophie, 

entre rhétorique et logique.802 

 

Le mot « ingenium » renvoie à l’antiquité latine. Ernesto Grassi a retracé les diverses 

significations que tant Virgil, Cicéron qu’Ovide ont données à ce terme.803  Comme l’affirme 

le philosophe italien, la pensée chrétienne a retenu essentiellement que l’ingenium est un 

« Geschenk Gottes » par exemple chez Agustín, principe qui continue avec Luther, comme 

nous l’avons vu chez Hamann et Herder. Nous aurons l’opportunité de montrer que 

l’ingenium est le terme employé par Huarte pour designer l’activité entière de l’esprit humain 

pour connaitre et dans sa dimension « inventive » et « féconde » en analogie à la nature. Il 

reprend de Vives cette définition et l’enrichit.  

 

Vives avait écrit : « On a cru bon d’appeler ingenium la force toute entière de notre 

entendement […] en tant qu’elle se découvre et se manifeste par l’intermédiaire des 

instruments. »804  

Les penseurs de la Renaissance ont aussi accordé au terme « ingenium » une 

signification très variée qu’il résulte difficile de définir ; cette difficulté est similaire à la 

                                                           
801 IRIARTE Mauricio, Dr. Juan Huarte de San Juan und sein Examen de Ingenios. Eine Beitrag zur Geschichte 
der differentiellen Psychologie, Diss. Münster, Druck der Aeschendorffschen Buchdruckerei, 1938, p.126. 
HENNING Mehnert, op. cit., p. 279. 
802 HOWELL Samuel Wilbur, Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, Chapitre « Descartes and the Port-
Royalist ». RICKEN Ulrich, « Le Problème de La Métaphore et La Controverse sur l’imagination à l’Âge 
Classique » op.cit., p. 12. GRASSI E. Rhetoric as Philosophy, op. cit., p. 45 
803 «  Dieser Teminus hat in der Antike eine doppelte Bedeutung: einerseits bezechnet er die Macht und Kraft 
der Natur im ganzen, aderseist die geistige Tätigkeit schlechhin. [...] bei Ovid das Ingenium als Synomym für 
Geist erscheint. Ingenium drängt zur objetiven, freien Entfaltung des menschliche Wesen: in der Philosophie 
führt es zur Schau; in der Dichtung zur Umformung des Subjetive erlebte. Cicero bezeichnet der Terminus 
Ingenium nicht nur die Mach und Fruchtbarkeit der Nautr oder die menschliche Fähigkeit, sondern außerdem 
die Kraft, die den Menschen wieder mit dem Gotltlichen verbinde. » GRASSI E., Macht des Bildes, ohnn Macht 
des rationales Sprache, p. 174-177. 
804 VIVES Juan Luis, Tratado del Alma, trad. José Ontañon, introduction, Foster Watson, s.a. Chapitre VI, « del 
Ingenio » Cf. traducción par MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p.32. 



242 
 

difficulté de définir et différencier les notions d’imagination et de fantaisie des philosophes 

grecs. Comme l’a souligné Maurizio Ferraris, il n’y a pas de « cohérence philosophique » 

entre ces deux termes. De la même manière, le couple ingenium et génie pose des 

complications et engendre des traductions problématiques.805 Dans le même sens, Bundy 

considère que ces deux termes sont construits dans la pensée de la Renaissance et souvent 

nous y trouvons des conceptions contradictoires.806 Le terme ingenium a été substitué peu à 

peu par les humanistes par celui de génie, puis par imagination. Les philosophes ont changé 

ce terme par celui d’« esprit » ou « pensée. » 

 

De cette manière, la pensée philosophique moderne s’est construite avec une 

perspective sur l’ingenium qui est opposée à la perspective de la rhétorique et de la poétique. 

En effet, dans ces dernières sphères, ce terme «  est une notion privilégiée », elle désigne 

« les dons de l’intelligence et l’imagination, c’est à dire dans les capacités (motus) 

intellectuelles, spirituelles en ce qui concerne l’usage de la parole. »807 L’importance de cette 

notion pour notre thème de recherche consiste dans la portée cognitive que les antiques ont 

reconnue sous les termes d’« invention » et aussi dans la formation d’une doctrine sur la 

métaphore par Balthasar Gracian. Dans ce cadre, ce terme a été substitué par celui de génie 

et d’imagination dans la philosophie moderne.808 Or, comme le souligne A. Baeumler, « Ce 

qui confère sa valeur  historique au concept de ressemblance (subjectivement : le Witz), c’est 

n’est pas seulement son importance pour la théorie de la métaphore. La notion de Witz 

(ingenium) comme pouvoir de l’âme contient en germe le concept esthétique majeur du 

XVIIIe  siècle, Witz, métaphore et génie sont solidaires. »809 

 

Huarte propose aussi le schème trine de fonctions ou dispositions humaines ou de 

l’âme organique : (memoria- imaginativa- entendimiento), que Francis Bacon va reprendre 

                                                           
805 FERRARIS Maurizio, La imaginación, Madrid, Balsa de la Medusa, 1999, p. 15. 
806 BUNDY Murray Wright, The theory of Imagination in classical and medieval thought, in University of 
Illinois Studies on Language and Literature, Vol.  XII, 1927. Ici p.1. 
807 MÜLLER Cristina, « Rhétorique de L’INGENIVM et Personnalité Littéraire », dans Emerita. Revista de 
Lingüística y Filología Clásica (EM) LXIX 2, (2001), pp. 319-346. Ici p. 326. 
808 KLEIN Jürgen, « Genius, Ingenium, Imagination: Aesthetic Theories of Production from the Renaissance 
to Romanticism « in The Romantic Imagination, edited by Frederick Burwick and Jürgen Klein, Amsterdam-
Atlanta, Editions Rodopi, 1996, 19-43. 
809 BLAEUMLER A., op. cit.., p.117. 



243 
 

dans son propre projet.810 La recherche de la localisation des dispositions dans le cerveau 

était d’un intérêt constant chez les philosophes et cette recherche reste encore vivante dans 

la pensée des lumières. Selon la doctrine des « ventricules cérébraux », une théorie qui 

commence dans l’antiquité et qui était très répandue dans la Renaissance, chaque faculté se 

trouve dans différentes parties des cerveaux, chacun d’elles est attachée aux humeurs du 

corps et à ses maladies. Les humanistes de la Renaissance ont accordé une importance 

majeure à l’imagination ; pour quelques-uns, elle ne peut pas se « localiser » car elle est plus 

une « puissance » qu’une « faculté ». Cette distinction met en relief toute la complexité des 

éléments que la pensée philosophique, encore dans une perspective globalisante du savoir 

humain, accorde à l’imagination.811  

 

De surcroît, diverses questions se croisent dans la perspective de Huarte en ce qui 

concerne la question de la nature et la fonction de l’imagination. Dans le contexte 

philosophique de cette période, la théorie aristotélicienne de la fantaisie, la doctrine 

métaphysique platonicienne du « pneuma » et la tradition médicale sur les « esprits 

intermédiaires » sont entremêlées. Mais il y a aussi l’aspect de la magie naturelle avec Ficin. 

Ainsi, autour de l’imagination, se sont réunies des questions anthropologiques, de la théorie 

de la connaissance et de la rhétorique, i.e. la relation de l’imagination et de l’éloquence. 

Jean François Pic de la Mirandole est aussi une source importante sur la recherche de 

cette disposition. Dans De l’imagination (1500), il cherche à définir « un usage salutaire de 

l’imagination. »812 La source des réflexions sur l’imagination chez le philosophe italien, est 

l’œuvre d’Aristote De L’Âme ainsi que les commentateurs arabes de celui-ci et aussi de 

Platon.  

Comme le souligne le commentateur de Pic de la Mirandole, son ouvrage ne réalise 

aucune contribution à la théorie de l’imagination déjà établie par la longue tradition 

aristotélicienne. Par contre, il introduit des « nuances » en ce qui concerne la relation entre 

                                                           
810 LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », dans Renaissance Quarterly, 67 (2014), 113-163. Ici p. 
119. 
811 Pierre de la Primauday écrit que l’imagination est une « faculté et vertu de l’âme ». Cf. BRIEN’O John, 
« Reasoning with the senses: The humanist Imagination », in South Central Review, vol.10 N.2. Reason, 
Reasoning, and the Literature in the Renaissance, (1993), 3-19. Ici p. 10. 
812 MOREAU Jean François, dans son commentaire à Pic de la Mirandole, De imaginatione. De l’imagination, 
Paris Editiones Comp’ Act, 2005, p. 93. 



244 
 

l’imagination et les passions.813 Toutefois, le philosophe italien reste dans la définition 

classique et métaphysique de l’homme comme un être doté de raison ; l’imagination, à ses 

yeux, est « l’ennemi » de « la raison universelle ». Il souligne le caractère pathologique de 

l’imagination et cherche les moyens de la « guérir ».814 Malgré cette perspective moralisante, 

l’imagination est un des principes fondamentaux de la recherche de la subjectivité que 

Giovanni Pico de la Mirandole articule dans la figure « homo inveniens »815 i.e. la liberté de 

homme de s’« inventer » lui-même ; dans ce sens, de l’usage que fait l’homme de 

l’imagination « dépend son bonheur ou condamnation. »816 

Contrairement à cette interprétation, l’importance que le médecin espagnol accorde à 

l’imagination et la relation qu’il établit entre cette disposition avec la mélancolie et le poète, 

constituent les traits distinctifs de son approche. Avec la combinaison des idées de Marsile 

Ficin et Huarte, est né dans la pensée de la Renaissance le « mythe humaniste du génie 

mélancolique. »817 Le cadre de réflexion de Huarte est Aristote et Galien, les fonctions qu’il 

décrit de l’imagination sont issues de la théorie aristotélicienne, mais avec la théorie des 

humeurs, sa définition de l’homme n’est plus métaphysique, mais « opérative » elle dépend 

de la perspective médicale, i.e. du tempérament et de la fonction ses dispositions.818 En 

d’autres termes, dans la description des divers génies qu’il réalise en allusion à la rhétorique, 

en particulier avec les écrits de Cicéron, l’imagination et sa relation avec l’entendement 

posent la relation entre l’individu ou personnalité et le style. En termes philosophiques, c’est 

le commencement de la réflexion sur l’individualité.819  

On trouve ici « le germe d’esthétisation » du terme ingenium qui se « trouve associé 

étroitement à une qualité spécifique de l’individu à la pratique artistique de la langue. »820 

                                                           
813 MOREAU J.F. op.cit.,  p. 9. 
814 MIRANDOLE Pic de la J.F., op. cit., p. 71. 
815 OESTERREICH Peter L., « Selbserfingung, Subjetivität und interne Rhetorik », in Rhetorik. Ein 
internationales Jahrbuch, 30 (2011) 80-95.Ici p.81. 
816 MOREAU Jean François, op.cit., p. 98. 
817 HUTCHINGS C.M., op. cit., p. 276. FUMAROLI Mark, L’Âge de l’Eloquence, Genève, Librairie Droz, 
2002, p. 128. 
818 « Huarte s’interroge sur l’homme, non de manière idéalisée et désincarnée, mais à travers des réalisations 
concrètes et distinctes. » TEULADE A., op.cit., p.2. 
819 MÜLLER Christina, «  Rhétorique de L’INGENIVM et Personnalité Littéraire », in EMERITA. Revista de 
Linguística y Filologia Classica, LXIX, 2, 2001, pp. 319-346.  
820 Ibid., p. 327. 



245 
 

Le livre de Huarte a une place importante dans la réflexion des philosophes allemands 

du XVIIIe siècle. En particulier dans la « PopularPhilosophie »; les principes que Huarte 

développe sur les tempéraments humains et le génie ou sa « théorie de l’ingenium » 

constituent une source importante des réflexions de Hamann et de Herder sur « der ganze 

Mensch »  ou le « geniale Mensch » et l’individualité, formulations qui envisagent une 

contestation des thèses anthropologiques des français comme Helvétius, Holbach et La 

Mettrie.821  

 

Dans le présent chapitre, nous nous efforcerons de montrer la pertinence d’exposer la 

doctrine de l’ingenium pour nous approcher de la notion de génie de nos auteurs et souligner 

la problématique sur l’image et l’imagination, où le langage et la métaphore ont une place 

centrale.822 Nous exposerons donc la filiation des idées en ce qui concerne la notion 

d’ingenium ou génie de Huarte de San Juan avec nos auteurs. Comme nous l’avons exposé 

dans Aesthetica in nuce et Sokratische Denkwürdigkeiten, le « génie » est l’un des concepts 

clefs de Hamann pour formuler la critique de la connaissance des rationalistes et des critiques 

littéraires.823 En ce qui concerne la relation entre l’image et l’imagination, nous exposerons 

la triade des dispositions que Huarte propose. Cette relation est un des principes de 

« l’épistémologie humaniste » dans laquelle nous pouvons inclure Hamann et Herder.824 Chez 

Herder, nous trouvons aussi une discussion sur le génie dans la troisième partie de Vom 

Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele, mais son approche est analogue à celle de 

Huarte, i.e. il s’agit d’une « approche naturaliste » sur le génie. Cette approche peut aussi 

nous aider à comprendre sa perspective sur l’imagination en divers passages qui se trouvent 

dans Ideen zur Philosophie der Geschichte, livre VIII. 

 

 

 

                                                           
821 SCHINGS Hans Jürgen, Melancholie und Aufklärung. p. 9. FRANZBACH Martin, op.cit., p. 131. 
822 GRASSI E. op. cit., p. 45. 
823 LUMPP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der Dichtkunst. Mit 
enem  Kommenar zur Aesthetica in nuce, pp. 108-120.  
824 GRASSI E., op.cit., p. 27.  



246 
 

 

5.1 L’ingenium dans Examen de Ingenios para la Ciencia et le Génie dans Sockratische 

Denkwürdigkeiten  

 

« Das wahre Genie kennt nur seine Abhängigkeit und 
Schwäche, oder die Schranken seiner Gabe. Die 
Gleichung seiner Kräfte ist ein negative Größe. » 

J.G. Hamann 

« Le génie est un lieu de pouvoir » 

Henri Meschonnic 

 

     Dans le premier chapitre de son étude, le médecin espagnol aborde la définition du terme 

ingenium. Sur la base de l’étymologie, il suggère que ce mot dérive du latin « gigno, ingigno, 

ingenero qui veut dire engendrer dedans une figure entière et véritable. »825 Cette liste de 

termes vise une contestation de la définition que Cicéron établit sur l’ingenium. Selon Huarte, 

le philosophe le définit comme « docilité et mémoire », mais à ses yeux, cette définition 

n’englobe pas tous les « ingenios ». On voit ici que la définition de Cicéron, laquelle 

s’encadre dans la rhétorique classique, est transposée au domaine de la théorie des 

tempéraments selon les humeurs. Dans le cadre de la rhétorique, l’ingenium en effet est lié à 

la mémoire.826 Huarte oppose ainsi « mémoire et docilité »  aux «  ingenios » qui n’ont pas 

besoin d’être enseignées par d’autres, ni d’une bonne mémoire.  

     Pour le médecin, cette définition ne peut pas expliquer les esprits qui ont un entendement 

très « fécond «. Il écrit qu’il y a aussi des « ingenios caprichosos » (l’esprit capricieux) : « Les 

esprits inventifs sont appelés en langue toscane capricieux, pour la ressemblance qu’ils ont 

avec la chèvre. La chèvre ne prend jamais plaisir à aller dans la plaine tranquille, elle aime à 

                                                           
825 HUARTE Jean, L’examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les différences d'esprits, traduit par 
Vion d'Alibray, p. 4, source : Bibliothèque nationale de France, bibliothèque numérique on line. 
826 La rhétorique est dans la antiquité latine « la génération du discours persuasif. « Pour les rhétoriciens comme 
Cicéron et Quintilien, dans cet art et son exercice « on dénombre trois facultés de l’âme qu’il importe de 
développer par l’art et l’exercice : le feu du talent (ingenium), le bon sens et le goût (judicium) et la mémoire 
(memoria). » FUMAROLI M., op.cit., p. XI. 



247 
 

grimper sur les lieux escarpés et sur les bords du précipice, c’est pour quoi elle ne suit aucun 

chemin et ne veut pas marcher avec de la compagnie. »827 

Huarte fonde son définition d’ingenium dans son étymologie avec in-gigno 

« engendrer » et selon un langage théologique, il l’identifie avec l’entendement de Dieu : 

Pour parler avec les philosophes naturels, c´est une chose claire que l’entendement est une 

puissance générative (…) ainsi l’entendement a une vertu et des forces naturelles pour 

produire et enfanter dans soi un fils que les Philosophes naturels appellent notion, ou 

concept qui a été conçu qui est la parole de l’esprit (verbo mentis). De façon que les 

Philosophes naturels considérant la grande fécondité de l’entendement de Dieu, l’ont 

appelé Génie, qui veut dire par excellence, l´Engendreur.828 

Avec cette approche, on trouve que la doctrine imago Dei acquiert ici une couleur 

tout à fait particulière, on trouve aussi un langage emprunté à la maïeutique socratique, i.e. 

l’idée de « fécondité ». Nous voyons donc un mélange des sources. Huarte en effet en citant 

la Bible, décrit ce procès ainsi : 

 

Mais la Sainte Ecriture même parlant de la génération du Verbe Eternel, se sert des mêmes 

termes de Père et de Fils, d’engendrer et d’enfanter (…) Ainsi est-il certain que le Verbe 

divin a sa génération éternelle de la fécondité de l´entendement du Père. Mon cœur, c´est 

à dire ma pensée a produit un bon Verbe (italiques Psaume 46,2).829 

 

Ce que nous voulons souligner, c’est la relation entre l’ingenium et le langage. En ce 

sens, Grassi a souligné de forme claire par rapport à Huarte, que cette étroite relation s’établit 

dans la tradition humaniste : « In das Zentrum seiner Theorie gehört die Tatsache, daß Huarte 

die Werke des Ingenium mit figuras, Bildern und « retratos », Abbildern, identifiziert. (…) 

Die Tätigkeit des Ingenium bewegt sich im Bereich der ursprüngliche Gestalten, durch die 

der Mensch zu seiner Bildung gelangt. Huarte sagt ausdrücklich: diese Bilder sind der 

                                                           
827 HUARTE Jean, op.cit., p. 208. Selon Fumaroli, ce rejet de la définition de Cicéron il faut la contextualiser 
dans les disputes sur le style et la notion de « imitation cicéronienne. » 
828 Ibid., p.5 
829 Ibid., p.8. 



248 
 

Ursprung der Künste und der Wissenschaften. »830 On trouve ici la vision encore globalisante 

dans la pensée de la Renaissance, en effet, le médecin ne réalise pas de distinction entre la 

« science » et « l’art ». 

Nous reprenons donc ce passage essentiel de l’écrit de Huarte :  

Cette doctrine (ingenium) donc étant supposée, il faut maintenant savoir que les arts et les 

sciences qu'étudient les hommes, ne sont que des images et des figures que les esprits ont 

engendrées dans leur mémoire, lesquelles représentent au vif la posture et la composition 

naturelle du sujet que regarde la science que l’homme veut apprendre.831 

 

Avec ce principe théologique -anthropologique, on peut affirmer que Huarte donne 

sens au terme « ingenio » : il est une puissance productive analogue à Dieu, qui est à la fois 

un Génie. C’est aussi une « puissance naturelle » pour « enfanter » ou « engendrer » des 

figures ou concepts « représentatifs des objets »  i. e. une disposition inventive et créative. Il 

est aussi « la source ultime de la pensée et la parole. »832 Dans la dernière citation, il écrit que 

les « figures » et « images » que l’ingenium a engendrées se trouvent dans la mémoire. Nous 

trouvons ainsi qu’il y a un changement dans le processus gnoséologique, il n’y a pas une 

hiérarchisation des dispositions où traditionnellement la raison ou l’entendement sont mis en 

premier rang, ou séparés des autres facultés, mais il s’agit d’une approche qui cherche à 

rendre compte du « fonctionnement différentiel des dispositions humaines. » En ce sens, et 

lorsque Huarte va considérer dans le chapitre VI, l’imagination en relation étroite avec la 

mémoire et l’entendement, elle englobe alors les dispositions en relation avec la production 

de l’image. Ainsi, l’ « ingenio » comme « fécondité » ou « engendreur » est la partie 

productive de l’« acte de représentation de la réalité. » En d’autres termes, on peut définir 

l’ingenium comme « l’ensemble » de ces dispositions et « de leur combinaison. »833 Cette 

perspective est très proche de celles de F. Bacon et G.B. Vico ; Comme nous l’avons avancé, 

Bacon propose aussi une triade (mémoire-imagination-raison.) Chez Vico, nous trouvons, à 

la suite de Trabant, -memoria-fantasia-ingegno. Mais l’approche de Vico est encadrée dans 

                                                           
830 GRASSI Ernesto, op.cit., p. 179. Italiques de Grassi. 
831 Ibid. p. 8. 
832 FUMAROLI M., op. cit., p. 129. 
833 GUARDIA J.M. op.cit., p. 172. 



249 
 

la rhétorique latine, dans laquelle la mémoire a une place importante ; de fait, Vico attribue 

à la mémoire la capacité d’« invention » et non à l’imagination. Jürgen Trabant réalise 

l’observation suivante : « Vico, himself a professor of oratory, alters the traditional system 

of rhetoric. For by including, ingenium within memoria, Vico shifts memoria in the direction 

of invention. He says explicitly that memory, imagination, and invention are among 

mankind’s first mental operations and that all three are subject to the art of inventing (ars 

inveniendi). »834 

 La notion d’ingenium et la description de la triade des dispositions de l’esprit  

définissent l’« épistémologie humaniste », terme qu’Ernesto Grassi formule pour caractériser 

les philosophes qui essaient de rétablir la relation entre le langage imagé et le discours 

philosophique. Ils s’opposent à l’« autonomisation totale de chaque opération intellectuelle 

», et aussi au principe de « demostratio mathematica » comme méthode pour atteindre la 

certitude du savoir humain.835 Diverses questions se posent autour des controverses sur la 

méthodologie et le style philosophique, mais au centre se trouve la relation entre l’image et 

l’imagination (ici comprise comme ingenium), questions non seulement d’ordre 

épistémologique, mais qui rejoindraient, comme nous l’avons dit, les questions 

anthropologiques et de l’esthétique. En d’autres mots, Hamann et Herder ramènent 

l’interprétation de la production des images, au sens large du terme, aux conditions 

historiques et anthropologiques. Si on peut le dire en termes anthropologiques, nos auteurs 

ont toujours un étonnement merveilleux par la « production » et l’« invention » des images 

tout au long de l’histoire humaine, ils se questionnent sur la capacité « symbolique » de 

l’homme. Hamann écrit : « Das menschliche Leben scheint in einer Reihe symbolischer 

Handlungen zu bestehen, durch welche unsere Seele ihre unsichbare Natur zu offenbaren 

fähig ist, und eine anschauende Erkenntinis ihres würksamen Daseins ausserer sich hervor 

bringt und mittheilen. » (N II, 139)  

 

                                                           
834 TRABANDT Jürgen, Vico’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate by Sean Ward, 
London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004, p. 110. 
835 VALENTIN Jean Marie, « De Leibniz à Vico. Contestation et restauration de la rhétorique (1690-1730) », 
in Histoire de la Rhétorique dans l’Histoire Moderne (1450-11930), édition de Marc Fumaroli, Paris, Presse 
Universitaire de France, 1999, pp. 823-857. Ici p. 832. 



250 
 

Dans Sokratische Denkwürdigkeiten, comme nous l’avons déjà exposé, Hamann 

articule la question du génie à travers la figure de Socrate et sa voix-génie. Nous  faisons 

l´hypothèse que la perspective de Hamann renvoie à la théorie de l´ingenium de Huarte. Pour 

le montrer, nous reprenons en entier le passage déjà cité où il prend la figure de Socrate 

comme son porte-parole, il écrit :  

Was ersetzt bey Homer die Unwissenheit der Kunstregeln, die ein Aristoteles nach ihm 

erdacht, und was bey einem Shakesspear die Unwissenheit oder Übertretung jener 

kritischen Gesetze? Das Genie ist die einmüthige Antwort. Sokrates hatte also freylich gut 

unwissend seyn; er hatte einen Genius, auf dessen Wissenschaft er sich verlassen konnte, 

den er liebte und fürchtete als seinen Gott, an dessen Frieden ihm mehr gelegen war, als 

an aller Vernunft der Egypter und Griechen, dessen Stimme er glaubte, und durch 

dessen Wind, der leere Verstand eines Sokrates so gut als der Schoos einer reinen Jungfrau, 

fruchtbar werden kann. (N II, 72) 

En principe, on perçoit la façon dont ce langage théologique et de la maïeutique est 

aussi employé par notre auteur. Pour Hamann, Dieu est aussi un Génie, un écrivain avec son 

propre style.836 Lorsque Hamann met en relation Homère et Shakespeare par leur génie, il 

fait allusion aux critiques littéraires de son temps, car ils considèrent ses œuvres de manière 

inferieure à Homère. Le génie, comme il l’écrit, est contraire à la reproduction de règles. 

L’imitation détruit l’individualité, si le style est sa forme « naturelle », il ne peut être une 

« imitation ». Hamann écrit : « das Leben der Styls hängt von der Individualität unserer 

Leidenschaften und Begriffe ab. » (N IV, 422) 

Nous pouvons affirmer que dans ce passage se trouvent les postulats de la philosophie 

du Stum und Drang, principes qui ont été interprétés à tort par les historiens de la philosophie 

comme une « révolte » irrationaliste.837 De fait, l’individualité constitue le « je ne sais quoi » 

et la source de l’individuel.838 L’importance du génie et sa portée « inventive » ont été 

reléguées à la critique littéraire. Mais d’un point de vue proprement philosophique, on trouve 

dans ce passage la reconnaissance du langage comme une instance de la critique de la « raison 

                                                           
836 RINGLEBEN Joachim, « „Rede, daß ich dich sehe“. Betrachtungen zu Hamannns theologischem 
Sprachdenken », in op.cit., p. 15. 
837 Par exemple Jochen Schmidt, « Hamann: Das irrationale Genie und seine Religiöse Rechtfertigung » in  Die 
Geschiche des Genie-Gedankes in der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945. Band I, 
Darmstadt, Wissenschftliche Buchgesellschaft, 1988. pp. 96-119. 
838 Voir supra. L’introduction de cette recherche. 



251 
 

universelle » à travers le génie. En ce sens, la notion « génie des langues » qui est un des 

principes des humanistes : « L’individualité des langes, l’idíoma, apparaît pendant la 

Renaissance comme un ensemble de qualités esthétiques et morales. » Cette notion désigne, 

ajoute Trabant, « l’énergie » de la langue elle-même « et non plus des grands locuteurs ».839 

C’est donc le commencent de la pensée de la pluralité et la multiplicité des « caractères » et 

la « nature » des langues. Cependant, avec Hamann et Herder, il ne s’agit pas d’un 

questionnement seulement intellectuel, mais avec leur propre style, ils mettent en cause cette 

critique.840 Ainsi, leur forme d’écriture est une « Proteste gegen die Aufklärung, ihr säkulare 

Vernunft und leibvergessens Ratiolalistätsdiktat (...) alle Forderung nach Klarheit, 

Deutlichkeit und Konventonalität der Rede. »841 

 

Hamann observe, dans le dernier passage, avec la mention d’Aristote, que le langage 

contient déjà une « rationalité ». Comme l’affirme Bräutigam, Hamann ne défend pas l’idée 

d’un langage sans règles ou « l’irrationalité », mais il montre que la langue contient déjà dans 

sa propre « nature » ou « caractère «  une « Formgebung ».842 Dans cet esprit, Herder avait 

aussi transposé la notion de génie dans la recherche de l’individualité de chaque langue. Il 

écrit dans son ouvrage de 1772 que les diverses langues, les langues plus anciennes, ne 

peuvent être classifiées ou jugées par des règles établies dans le présent, i.e. il met l’accent 

sur l’historicité de chaque langue. Il affirme que chaque langue révélée de l’« ingenium » 

(Witz), « künhe Phantasie », laquelle est la forme de pensée de chaque peuple (Werke II, 350).  

 

 

 

                                                           
839 TRABANT J. « Du Génie aux génies des Langes », dans op .cit., p. 80. 
840 La relation que Hamann établit entre le style et l’appropriation du « génie mélancolique » est un des aspects 
que Schings Hans-Jürgen a explorés dans les écrits de notre auteur. Hamann se nomme lui-même « Invaliden 
des Apoll »: « Ausdruck eines Selbsvertändinisses, in dem sich das Stilideal der Dunkelheit mit der Einsicht in 
deren melancolische Queller verbinde. »SCHINGS Hans Jürgen, op.cit., p. 283. 
841 BERTRAM W.G., Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne, München, Verlg Fink, 
2000, p. 16. 
842 BRÄUTINGM B.; op. cit., p. 45: 



252 
 

 

5.2 Mémoire-imagination-entendement  

 

« L’homme a été créé à la semblance de Dieu, il participe 
de la Divine providence. Il a de puissance pour connaître 
tous les trois différents temps, la mémoire pour le passé, 
le sens pour le présent, l’imagination et l’entendement 
pour l’avenir. » 

 Juan Huarte 

 

 

La notion d’ingenium dans la tradition humaniste et notamment chez Huarte, est 

rattachée à la notion d’« invention » ou de « créativité », i.e. l’ingenium est une puissance 

inventive et représentative où se manifeste l’unité dynamique et organique des trois 

dispositions humaines que la tradition philosophique et rhétorique distingue : la mémoire, 

l’imagination et l’entendement. Comme nous l’avons avancé, divers thèmes s’entrecroisent 

dans l’approche sur l’imagination chez Huarte. Nous nous bornerons dans les prochaines 

lignes à exposer la réinterprétation qu’il réalise de l’approche « opérative » qu’Aristote a 

établie en ce qui concerne la relation de l’image avec l’imagination, que l’on peut résumer 

avec la sentence suivante : «  Il est impossible de penser sans images. » En d’autres mots, il 

s’agit d’exposer la relation entre l’image, selon le sens philosophique et rhétorique, et 

l’imagination dans le processus représentatif où l’imagination joue un rôle déterminant. 

La pensée philosophique conçoit la métaphore du peintre interne ou de l’écrivant 

interne pour décrire la « nature de la représentation imaginative », où « l’image mentale y est 

d’abord décrite comme une représentation fixe, inscrite une fois pour toutes dans la mémoire : 

elle est une empreinte, cachet aux caractères d’écriture sur une cire molle. »843 

 

                                                           
843 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La rhétorique » in 
PALAS. Revue d’Études Antiques, 27 (1980) 3-37. Ici p. 26.  



253 
 

La métaphore du peintre interne est formulée par Platon dans divers Dialogues 

singulièrement dans Philèbe (39 d), mais on trouve aussi cette même image chez Aristote.844 

Ce dernier a exposé dans le même temps une théorie psychologique de l’imagination et une 

réflexion sur sa nature : l’imagination est une disposition qui relève de la relation entre l’âme 

et le corps.845 Le chapitre sur cette disposition dans De l’Âme constitue le cœur du 

développement des traditions philosophiques qui reconnaît l’imagination comme une 

disposition de connaissance. Assurément, le philosophe grec, comme l’affirme entre autres 

Lefèvre, « délaisse le questionnement ontologique platonicien sur l’apparaître au bénéfice de 

la psychologie, et fait précisément de la continuation de la représentation en l’absence l’objet 

d’une attention nouvelle. »846 Dans les ouvrages de De Mémoire et Reminiscentia et 

Rhétorique, la « phantasie » prend une importance fondamentale ; en termes gnoséologiques, 

on peut définir cette disposition comme « une des façons dont s’exerce ou se manifeste l’unité 

de la sensibilité. » Elle peut expliquer aussi l’« unité de la cognition. » 847 

 William David Ross résume les fonctions de la « phantasie » chez Aristote en cinq 

principes : 1. « Formation d’images persistantes » ; 2. « La mémoire est impossible sans 

image. C’est donc une fonction de cette partie de l’âme à laquelle appartient 

l’imagination » (la mémoire et la réminiscence ont un rôle dans l’« association des idées » 3. 

« Les rêves sont l’œuvre de l’imagination. » 4. « L’imagination dans ses rapports avec le 

désir […] et 5. « L’imagination dans ses rapports avec la pensée. »848 

 

                                                           
844 Pic de la Mirandole écrit : « Platon la nomma parfois « peinture », je crois que les espèces de choses se 
peignaient à loisirs, de la même manière que les peintres dessinent les formes des choses en leur variété et 
disparité. » MIRANDOLE Pic de la J.F., op.cit. p. 25. Aristote écrit : « Il est évident que nous devons concevoir 
que la détermination produite, par la perception dans l’âme, et dans la partie du corps où réside le sens, est 
quelque chose d’analogue à une peinture, et nous appelons mémoire l’état permanent de cette détermination ». 
Cf. ARISTOTE, De Mémoire Et Reminiscentia, in Parva Naturalia suivi du Traité PseudoAristotélicien de 
Spiritu, trad. et notes par J. Tricot, Paris, J.Vrin, 1951, p. 60.  
845 ARMISEN-MARCHETI M., op.cit., p. 6. Cf. ARMISEN-MARCHETI M. « La notion d’imagination chez 
les Anciens : I Les Philosophes »in PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 26 (1979) 11-51. Ici p. 32. 
846 LEFEBVRE René, « La crise de la PHANTASIA. Originalité des interprétations, originalité de Aristote », 
dans, De la Phantasia à l’imagination, sous la direction de Danielle Lories et Laura Rizzerio, Louvain-Namur-
Paris-Dudle, Éditions Peeters/Socité des Études Classiques, 2003, 31-6. Ici p. 43. 
847 Ibidem. 
848 ROSS W.D., Aristote, trad. Samuel Jean, Paris, Éditions des Archives Contemporaines, 2000, p.201-202. 



254 
 

Maurizio Ferraris, dans son étude déjà citée consacrée à l´imagination, souligne que 

pour Aristote, l’imagination est la faculté qui retient les formes perçues par le « sensus 

communis » (la koiné aisthesis, le sens interne qui harmonise les données sensibles des sens 

extérieurs.)849 Dans son interprétation, il souligne une distinction entre imaginatio et 

phantasia : la première se dilue dans la perception (visio) et dans la mémoire, tandis que la 

phantasia : « il paraît qu’elle absorbe d’une façon dégradée, la même fonction de 

composition et décomposition qui appartient au concept. L’imaginatio donne l´homme et le 

cheval, la phantasie compose le centaure. »850 En ce sens, le philosophe grec soutient que 

l’image (définie comme « sensation affaiblie » ou « une trace qu’a laissée la sensation »), est 

indispensable pour « penser » car elle donne du contenu au discours. Ainsi, on considère que 

le processus de pensée avec les « images » peut être décrit comme l’action de « désigner » 

ou d’écrire, selon la métaphore platonicienne : « un peintre qui, d’après le scribe, peint 

(graphei) dans l’âme des images. » 

Comme l’ont souligné les spécialistes, la tradition philosophique a négligé les écrits 

cités d’Aristote ; ils se sont concentrés sur le chapitre sur l’imagination selon De l’Âme, (III, 

3) où elle est considérée comme source d’erreur et d’« illusion », comme Aristote lui-même 

l’a reconnu.851 Par contre, sur la base de l’utilité qu’Aristote envisage dans la rhétorique et la 

poétique, l’image et l’imagination prennent une importance majeure. Ainsi, la réflexion 

d’Aristote se complète dans la sphère de la Rhétorique puisqu’il envisage l’application de 

cette disposition, toujours en solidarité avec la mémoire et l’entendement ou intellection ;852 

elle devient un élément fondamental dans le discours persuasif et dans la création littéraire, 

où l’imagination est indispensable pour la pensée discursive « à laquelle elle fournit son 

matériau. »853 

                                                           
849 Ibid.p.11.  
850 Ibidem. 
851 Pour V Caston, le penseur grec introduit l’imagination pour expliquer l’erreur : « Le contenu de la phantasia 
peut s’écarter complètement de son antécédent causal, et plus largement de ce dont il est effectivement le 
cas. Il en résulta que la phantasia peut être fausse.» Il  Cf. CASTON Victor, « Pourquoi Aristote a besoin de 
l’imagination » in Les Etudes Philosophiques, 1 (1997) 3-39.  
852 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : I Les Philosophes  ». Ici p. 32. 
853 « D’autre part, comme il est impossible de penser même les choses les plus abstraites sans images, on 
comprend bien comment la mémoire qui peut s’appliquer à des pensées, relève de cette faculté à laquelle se 
rattache aussi l´imagination. » ARISTOTE, op.cit., p. 58-59. 



255 
 

Dans la réinterprétation que réalise Huarte, on trouve une double source : Aristote et 

Galien. Il aborde dans le chapitre V et VI de son écrit ce processus où la mémoire, 

l’imagination et l’entendement réalisent des tâches différentes mais en conjonction. Son 

approche de la mémoire est déterminée par les controverses dans la Renaissance sur le style 

et plus amplement, d’après le contexte de la réorganisation du savoir dans les réflexions des 

humanistes.  Il écrit : « En suivant Galien, la mémoire ne fait autre chose au cerveau que 

garder les figures et espèces de choses, tout même comme un coffre garde les habits et tout 

ce qu’on met dedans. »854  

Dans le débat sur le style, la perspective que développe Huarte sur la fonction des 

dispositions, la mémoire est considérée en liaison avec l’imitation et l’imagination liée au 

génie. Il s’agit de la contraposition, en termes stylistiques, entre « pédantisme » et « génie ».855 

L’individualité est le principe du rejet de l’« imitation » ; si on prend ici la notion d’ingenium 

en association avec le tempérament, il rend problématique la notion d’imitation, le médecin 

se trouve ici dans la sphère de la rhétorique selon laquelle il y a une « solidarité entre 

l’individuel et l’ingenium. »856 En ce qui concerne la réorganisation du savoir selon la 

perspective des dispositions humaines, il s’éloigne de l’idée sur la portée cognitive de la 

mémoire, selon la rhétorique de Cicéron et il s’accorde avec Ficin, (lorsque le médecin 

attache la mélancolie et l’imagination) qui soutient : les poètes et philosophes sont les 

« privilégiés » de la « puissance inventive ».857 

Dans ce contexte, Huarte n’attribue à la mémoire aucune portée inventive, seules 

l’imagination et l’ingenium, sont « créatifs. » Cependant, la mémoire est indispensable pour 

la connaissance et la représentation. Il affirme : « Nous appelons la mémoire puissance 

rationnelle pour ce que sans elle l’entendement et l’imagination sont inutiles. »858 Il reprend 

donc ainsi d’Aristote le processus dynamique entre ces trois dispositions :  

                                                           
854 HUARTE Jean, op.cit., p. 223. 
855 Sur la discussion de « La dispute sur l’imitation de Cicéron » dans la Renaissance voir ZILSEL Edgar, Le 
Génie Histoire d’une notion de l’Antiquité à La Renaissance, traduction de Michel Thévenaz, Préface de 
Nathalie Heinich, Paris, Les Éditions de Minuit, 1993, p. 189-190. 
856 MÜLLER Chr., op.cit., p. 321. 
857 MOUCHEL Christian, « Les rhétoriques pos-tridentines (1570-1600) : la fabrique d’une société 
chrétienne », in Histoire de la Rhétorique dans l’Histoire Moderne (1450-11930), p. 431-496. Ici p. 457. 
858 HUARTE Jean, op.cit., p. 197. 



256 
 

 

Elle [la mémoire] leur donne matière et leur fournit des figures pour raisonner, 

suivant ce dire d’Aristote ; Qu’il faut que celui qui entende, contemple les espèces. 

Et le propre office de la mémoire, c’est de garder ces figures pour l’entendement 

quand il voudrait les contempler. C’est pour quoi si la mémoire se perd, il est 

impossible que les autres puissances exercent leur action. »859 

 

En contraste avec Pic de la Mirandole, Huarte met l’accent sur l’unité organique des 

dispositions en termes opératifs, et ne réalise pas de distinction entre « l’âme sensitive » et 

« l’âme rationnelle. » Le philosophe italien en effet ne mentionne pas la mémoire dans son 

étude. Pour lui l’imagination est « toute la force interne de  l’âme sensible quels que soient 

les noms dont les autres les appellent. »860 Il est possible d’affirmer que le médecin relie 

Galien et Aristote afin d’étayer sa double approche, à la fois « physiologique » et 

« psychologique. » En rupture avec l’anthropologie métaphysique où la raison et 

l’entendement sont considérés d’une substance différente au corps, il plaide pour une 

approche purement « fonctionnelle » car il considère que la mémoire et l’imagination sont 

dispositions de l’« âme rationnelle. »861 Ainsi, il affirme que la mémoire, l’imagination et 

l’entendement maintiennent une relation étroite et solidaire, même s’il détermine que la 

première reste une disposition non inventive : 

Que le devoir de la mémoire ne soit autre que de garder les figures des choses, sans 

qu’elle ait aucune invention propre, Galien le dit ainsi : la mémoire renferme et 

conserve les choses qui sont connues par les sens et par l’esprit, comme quelque 

coffre et réservoir, n’ayant invention elle-même.862 

 

Dans le système huartien, la relation étroite entre l’ingenium et l’imagination au sujet 

de la représentation ou du processus de la pensée, à savoir, pour « engendrer » des « images » 

ou « figures », est la clé de la répartition et de la prévalence de ces trois dispositions. Dans 

                                                           
859 Ibid. p.236. 
860 MIRANDOLE Pic de la J.F., op.cit., p.37. 
861 Comme l’affirme J.M. Guardia, Huarte, dans son étude de l’homme fond la « philosophie naturelle » et la 
psychologie. GUARDIA J.M., op. cit., p. 163. 
862 HUARTE Jean, op.cit., p. 197. 



257 
 

ce contexte, la mémoire est une disposition « passive » pour Huarte  et l’imagination joue un 

rôle actif pour faire « sortir » les images.  

Il insiste sur cette image : la mémoire est « un coffre qui retient et garde les habits et 

tout qu’on met dedans. Et par cette comparaison nous devons entendre l’office de cette 

puissance. » De ce fait, l’imagination, ajoute-t-il, tient comme activité de « faire sortir les 

images de la mémoire et les représenter à l’entendement. »863 

Mais l’activité de l’« imaginative » ne se réalise pas seulement en relation avec la 

mémoire, elle est présente dans tout le processus en ce qui concerne l’élaboration de l’image, 

en général, elle accompagne toutes les opérations. Lorsqu’il prend comme point de départ la 

description d’Aristote, l’imagination réalise toutes les activités déjà énumérées. Il écrit :  

L’imagination fait de choses si étranges […] qu’il aurait dix ou douze puissances 

dans le cerveau. Mais que pour toutes ces actions qui conviennent en un genre, 

elles ne dénotent qu’une imagination, laquelle divise après en diverses particulières 

différences, à raison des diverses actions qu’elle fait. Composer les espèces en 

présence des objets ou en leur absence, non seulement ne conclut pas qu’il y a de 

puissances différentes en genre, comme on veut que soient le sens commun et 

l’imagination, mais non pas mêmes que ce soient des puissances particulières.864  

 

 Huarte assimile le sensus communis à l’imagination et aux sens « extérieurs » ; 

l’imagination serait aussi liée à l’entendement. Le sensus communis d’Aristote, comme nous 

l’avons mentionné, harmonise les images, lesquelles sont indispensables pour l’intellection 

pratique (calculer et délibérer, De Anima III, 7). Il évoque aussi les « puissances 

particulières » ; comme le souligne Iriarte, il semble que le médecin fait référence aux arts et 

sciences qu’il relie à une « bonne imagination », comme la poésie, la musique, la peinture, 

l’éloquence, l’homélie, la médecine pratique, l’écriture, la lecture, les mathématiques, la 

peinture, etc. »865  

                                                           
863 Ibid., p. 223 
864 Ibid., p. 236. 
865 Iriarte M, op. cit., p. 144. Les arts et sciences de la mémoire sont : grammatique, latin, langues, droit, 
théologie, arithmétique, cosmographie. À l’entendement appartient : médicine théorique, philosophie 
naturelle et philosophie morale, théologie scolastique, dialectique.  



258 
 

Il emploie aussi la métaphore de l’âme comme « écrivain intérieur » ; en effet, 

l’imagination, soutient-il, écrit figures de diverses origines dans la mémoire, laquelle est 

décrite comme un « papier blanc. » La mémoire est toujours liée à l’imagination, cette 

dernière est caractérisée comme la disposition proprement « productrice ». Huarte estime 

ainsi : «  De sorte que mettre les choses en mémoire et se souvenir d’elles, c’est une action 

de l’imagination, comme écrire quelque chose et retourner à lire est une action de l’écrivain 

et non du papier. La mémoire démure donc pour une puissance passive et non active, comme 

le papier blanc et poly, n’est autre chose qu’une commodité pour y pouvoir écrire. »866 Nous 

constatons ce qui était dit, dans le schème de Huarte, seulement l’imagination et l’ingenium, 

dans leur dimension « féconde » ou « véritable puissance générative », en ce qui concerne le 

processus de la pensée ou la représentation, sont proprement les puissances « créatrices ». 

Dans ce contexte, il s’accorde avec la perspective déjà proposée par Ficin, à savoir 

l’imagination (ou le groupe de facultés qui concernent l’image) dans l’élaboration des figures 

relève d’une « intention » et non seulement d’un « pendant », i.e., le statut intermédiaire de 

l’imagination.867 Autrement dit, on peut affirmer que la perspective de Huarte, l’étroite 

relation entre l’ingenium et l’imagination, est très proche de la notion de « idea » que les 

théoriques de l’art de la Renaissance ont développée, à savoir, l’« idea », autrefois considérée 

« préexistante » dans l’âme, est en réalité « la faculté de la représentation beaucoup plus que 

le contenu de la représentation artistique. » Lorsque cette « idea » n’est plus considérée 

« innée », elle est identifiée avec ce qui « dessine » l’imagination.868 

Car comme l’Ecrivant écrit sur le papier les choses qu’il ne veut pas mettre en oubli, et les 

revient lire âpres les avoir mises par écrit tout de même doit-on comprendre que 

l’imagination écrit en la mémoire les figures des choses que les cinq sens et l’entendement 

ont connues, et d’autres qu’elle forge elle-même.869 

 

L’imagination écrit « figures » dans une triple origine, elles viennent des sensations 

réunies dans le sensus communis ou procèdent de l’entendement, et de l’imagination elle-

                                                           
866 Ibid., p. 239. 
867 KLEIN Robert, « L’imagination comme Vêtement de l’âme chez Marsile Ficin et Giordano Bruno », en 
La forme et l intelligible. Ecrits sur la Renaissance et l’art moderne, Paris, Gallimard, 1970, p. 66. 
868 PANOFSKY E., op. cit., p. 81.  
869 HUARTE Jean, op.cit., p. 236. 



259 
 

même. On peut souligner aussi que l’emploi du terme « figure » est proprement la notion qui 

fait référence aux « images » que l’imagination produit ou « forge » par elle-même.870 Huarte 

affirme ainsi que l’imagination maintient une prééminence, même par rapport à 

l’entendement. L’imagination est la disposition qui proprement « produit » ou crée, alors que 

les sens et l’entendement « connaissent ». Dans ce contexte, l’imagination est synonyme 

d’ingenium.871 

D’après Huarte, l’imagination joue parfois le rôle de l’entendement car elle fait une 

espèce de jugement sur les images qui ont été écrites dans la mémoire de manière peu claire.  

Cela même avaient aussi aux Ecritures anciennes; dont une partie demeurant 

entière, et l’autre usée par le temps; on ne les saurait lire; si ce n’est en devinant le 

plus souvent, et suppléant par conjecture à ce qui manque. L’imagination en fait 

justement de même, quand quelques figures se sont perdues dans la mémoire, et 

qu’il en demeure quelques autres.872  

 

Avec cette analogie, on perçoit que Huarte insiste sur la prévalence de l’imagination 

sur l’action globale des trois dispositions : elle est attachée à la mémoire, elle fabrique les 

images des perceptions du sensus communis même en son absence, elle écrit des « figures » 

et réalise une sorte de discernement car elle fait une sorte d’« examen » de « quelques-uns » 

ou de « particuliers » pour compléter les lacunes de la mémoire.873 Comme l’affirme Klein, 

Huarte, comme d’autres auteurs de son temps, fait de l’imagination une « sorte d’intellect du 

particulier. »874 A l’époque où Huarte écrit son œuvre, souligne Klein, le problème de 

                                                           
870 On peut inclure dans ce terme : « notion, conception, parole, verbe de l’esprit, logos.» Cf. GUARDIA J.M. 
op. cit., p. 22.  
871 HUTCHINGS C.M. op. cit., p. 274. 
872 Ibid., p. 238. 
873 L’entendement réalise trois activités : « Il y a trois fonctions qui fait l’entendement : la première c’est 
d’inférer, la seconde de distinguer, et la troisième d élégir. » HUARTE Jean, op.cit., p. 205.   
874 Cette activité est identifiée par Avicenne et Albert le Grand, avec un des sens intérieurs, à savoir la « vis 
aestimative », mais aussi avec la « vis imaginative » (jugement). Les autres sens intérieurs sont : « sensus », 
phantasia ou sensus communis», « mémoire ». Ils sont identifiés aussi avec la « ratio ». Cf. KLEIN Robert, 
op.cit., p. 66. Jean François, comme nous l’avons dit, inclut dans le terme imagination tous ces « sens 
intérieurs ». 



260 
 

l’individuel est au cœur des recherches des philosophes pour établir les principes de l’« art 

universel » qui puisse rendre compte de cet « individuel » dont le sujet est l’imagination. »875 

Huarte démontre avec la « médecine pratique » la relation de l’imagination avec le 

particulier. Il écrit : 

Or que l’imagination soit la puissance que le médecin se sert de la  Connaissance 

et cure des particuliers et non l’entendement ; c’est une chose très facile à prouver, 

en supposant ce qu’enseigne Aristote, qui dit que l’entendement ne saurait 

connaître les singuliers ou les individus, ni faire différence l’une de l’autre ni 

connaître les temps et les lieux. […] D’où il est certain qui est l’imagination qui 

cause le jugement et connaissances de choses particulières et non point 

l’entendement.876 

 

Dans l’usage du mot ingenium, il y a d’autres termes qui font concurrence : 

« entendement, discrétion et jugement »,877  ainsi le médecin conçoit l’imagination comme 

« créativité » et comme « discrétion ». Du point de vue « esthétique », avec cette pluralité 

d’activités accordées à l’imagination, et avec son « intellectualisation », ont été déduits divers 

« arts » pour approfondir la connaissance de l’homme et sa capacité créative ou « inventive. 

»878 Autrement dit, les penseurs établissent la nécessité de « fonder intellectuellement 

l’activité artistique, compromise avec le sensible, et dessine ainsi l’espèce où se logera 

l’esthétique moderne. »879 Un exemple est l’écrit de Balthasar Gracián, Arte y Agudeza del 

Ingenio (1642), qui trouve là son inspiration, il acquiert une importance fondamentale pour 

la formation de l’esthétique moderne, les notions d’Ingenio et de goût sont les notions qui 

transposent la problématique de l’individuel à la philosophie.880  

 

 

                                                           
875 KLEIN R., op.cit., p.80. 
876 HUARTE Jean, op. cit., p. 447. 
877 BLANCO Mercedes, Les Rhétoriques de la Pointe. Baltasar Gracián et le conceptisme en Europe, Paris, 
Libraire Honoré Champion, 1992, p. 30. 
878 KLEIN R. op.cit., p. 86. 
879 Ibidem. 
880 HUTCHINGS C.M. op. cit., p. 275. HENNING M., op. cit., p. 271. 



261 
 

5.3 L’ingenium, l’imagination et le langage 

 

« Les hommes de grande imagination 
ne sont pas tout à fait dépourvus 
d’entendement et de mémoire. » 

Juan Huarte 

 

Dans le contexte de la réflexion sur l’ingenium aux XVIe  et XVIIe siècles, le livre de 

Huarte est considéré d’une importance décisive pour les premiers jalons d’une notion de 

littérature et de fiction. Dans ce contexte, la perspective de Huarte rejette deux principes de 

la critique littéraire : la notion de mimesis et l’érudito.881 Lorsqu’il met en cause la dimension 

créative de l’ingenium, il plaide pour légitimer la créativité de l’individuel. Ainsi, le médecin 

a aussi inspiré une « réflexion philosophique sur la nature, le statut et la finalité de la 

littérature. »882 De plus, si on considère toutes les disciplines que le médecin accorde à 

l’imagination, elles ont une relation étroite avec le langage. Dans le domaine de la poésie, 

elle a une prédominance, puisqu’elle est la « dispensatrice des images sensibles ; « elle 

correspond plus à la vocation de poètes », mais comme le souligne Fumaroli : « La poésie à 

laquelle pense Huarte n’est pas néo-latine et académique, mais nationale et moderne, elle doit 

tout à la nature rien aux préceptes. »883  

Huarte écrit : « De la bonne imaginative naissent tous les arts et sciences qui 

consistent en figure, correspondance, harmonie et proportion. »884 Dans sa théorie de 

l’ingenium et selon le schème des activités propres à chacune des facultés, on peut remarquer 

aussi qu’il y a une dimension théorique et une pratique, par exemple il y a une conjonction 

entre la mémoire et l’imagination dans la médecine, et une conjonction entre la mémoire et 

l’entendement dans le droit. Une « bonne imagination » est indispensable aussi pour 

« inventer des arguments », et pour ceux qui n’ont pas une bonne imagination, la mémoire 

                                                           
881 MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p. 34. 
882 Ainsi dans ce contexte, «  l’ingenium implique un tout autre registre : artisan de toutes les inventions, il 
engendre des objets singuliers différant de tout que leur préexiste ; il diffère aussi selon les individus, et il peut 
être vaste ou étroit, rapide ou lent, fécond ou stérile, timide ou hardi, stable ou versatile, aigu ou obtus. Il est 
donc lié à la singularité de chacun, à ce qui le rend unique, jusqu’ à l’anomalie et à l’excès. C’est pourquoi il a 
partie liée avec toutes les obscurités du corps. » BLANCO M., op. cit., p.102. 
883 FOMAROLI M., op. cit., p. 132. 
884 HUARTE J., op. cit., p. 292. 



262 
 

est une alliée. Comme Cicéron caractérise l’ingenium avec la mémoire, la conjonction de ces 

deux dispositions fait selon Huarte un bon orateur. En fait, il est possible d’affirmer que 

« l’imagination est la qualité qui favorise le plus de compétences  (…) Il semble bien que 

l’imagination soit la faculté la plus féconde, d’un point de vue quantitatif, au sens où elle 

fournit le nombre le plus élevé de talents, mais également d’un point de vue qualitatif. »885 

En effet, en raison de sa relation avec l’entendement, qui est attaché avec des activités 

théoriques, l’imagination est la compétence pour la « pratique » des principes théoriques. 

Elle est caractérisée par son mouvement et son dynamisme : « Elle semble activer les forces 

de l’entendement et revêtir les sciences les plus sérieuses des couleurs de l’art, en l’animant 

et lui communiquant la vie. »886  

En raison du socle physiologique de sa théorie, Huarte voit que l’imagination est la 

disposition qui maintient la relation la plus étroite avec la sensibilité, lorsqu’elle a la 

possibilité de rappeler les images et de les combiner, elle est intimement liée au concret du 

corps et du monde extérieur et à leurs activités, ainsi elle est essentiellement mobile, 

dynamique.887 Contrairement à l’approche de Pic de la Mirandole, la vue n’a pas de statut 

privilégié chez Huarte.888 Dans les arts et sciences que ce dernier accorde à l’imagination, on 

perçoit qu’elle a une relation avec d’autres sens comme l’ouïe. De ce fait, il conçoit 

l’imagination comme une disposition « intermédiaire » entre l’entendement et les sensations 

et les affects. Il exemplifie cette relation avec la prédication qui, puisqu’elle s’adresse aux 

passions, est celle qui réveille et maintient la « durée de l’imagination » chez la personne qui 

écoute. Ainsi, tous les éléments qui constituent les principes d’un prédicateur et orateur 

dépendent, en définitive, de l’imagination.889 Il réalise une énumération des principes d’un 

orateur dans le chapitre X, où il remarque la prééminence de l’imagination dans diverses 

activités ; de fait, il reprend les principes de la rhétorique : « invention », « disposition », 

                                                           
885 TEULADE A., op. cit., p. 5. 
886 GUARDIA J.M., op. cit., p. 199. 
887 Ibid., p.195. 
888 « La vue est le principal de tous le sens » Cf. MIRANDOLA Pic de la J. F. op.cit., p. 23. 
889 « Les grâces et les conditions que doit avoir le parfait orateur, appartiennent toutes à l’imagination et à la 
mémoire (…) Ce qui emporte bonne figure, ce qui est bien à propos et comme bien enchâsse, les rencontres les 
mots excellents, et les comparaisons justes, tous cela sont de grâces et donnent de l’imagination. »  HUARTE 
J., op.cit., p. 346. 



263 
 

« énergie de style », « prononciation », « actio », etc., afin d’expliquer les activités de cette 

disposition.890 

C’est dans la prédication, la poésie et l’éloquence que se manifeste la relation étroite 

entre l’ingenium, l’imagination et l’individuel (les tempéraments mélancoliques en 

particulier sont idoines pour l’activité de la prédication, la poésie et l’éloquence. Il prend 

Saint Paul comme exemple de mélancolie aduste891). Cette relation était déjà établie dans les 

réflexions des rhéteurs comme Cicéron et Quintilien,892 qui sont la source de Huarte et qu’il 

cite profusément. Ainsi ce dernier écrit : 

Ceux qui sont des mélancoliques par adustion assemblent un grand entendement avec une 

grande imagination, mais ils sont tous dépourvus de mémoire à cause de sa grande 

sècheresse et dureté que l’adustion a fait à son cerveau […] leur propre invention est si 

grande que leur imagination le sert de mémoire et de réminiscence en le replissant de 

figures et leur fournissant de quoi dire […] »893  

 

Huarte insiste donc sur la dimension « inventive » de l’imagination. Dans son 

approche, il y a toujours une tension entre la perspective sur la fécondité de l’ingenium et la 

créativité de l’imagination, et les principes d’« érudition » et de « mimesis ».  Comme le 

souligne Pigeaud, Huarte pose aussi la question en termes de tempéraments qu’il plaide pour 

trouver une solution selon sa perspective dynamique ; il s’agit de concilier la « chaleur de 

l’imagination » avec le « froid de l’entendement. » De surcroît, l’intérêt primaire de Huarte 

au sujet de l’imagination, qu’il envisage du point de vue de la philosophie morale, c’est l’idée 

aristotélicienne : « La seule imagination, comme dit Aristote, est libre de se figurer tout ce 

                                                           
890 « Cicéron a dit : l’orateur est celui qui peut se servir de paroles agréables à l’oreille, et de sentences et raisons 
propres à ce qu’il entreprend de prouver. Il est certain que ceci appartient à l’imagination puisque il a 
connaissance de paroles agréables et un ajustement au sujet dans les sentences et raisons. ». Ibidem. 
891 En ce qui concerne le thème sur le tempérament chez Huarte, Pigeaud écrit : « Il existe deux lectures 
possibles de l’Examen ; une lecture horizontale, pourrait-on dire, celle de la combinatoire (chaud, sec, froid, 
humide), et une lecture verticale, celle que nous appelons dynamique. Il est évident que la mélancolie et le 
Problème XXX sont du côté de la dynamique. » Le point de départ de Huarte est en effet le Problème XXX 
attribué à Aristote, où la mélancolie est considérée indice de tempérament et de maladie, mais aussi le 
tempérament mélancolie est attaché au génie. La mélancolie aduste montre une dynamique entre le chaud et le 
sec. Cf. PIGEAUD Jackie M., « Fatalisme des Tempéraments et Liberté Spirituelle dans L’Examen des Esprits 
de Huarte de san Juan », in Littérature, Médicine, Société, N.1 (1979) 115-159. Ici. p. 140. 
892 MÜLLER Chr. op. cit., p. 326. 
893 Ibid., p. 376. 



264 
 

qu’elle voudra. »894 Ainsi, sa réflexion se reconduit du génie mélancolie au thème du libre 

arbitre et dans la sphère de l’éthique lorsque cette puissance est attachée à la volonté. 

Effectivement, il écrit : « Ainsi étant en nous de fortifier avec l’imagination, la puissance que 

nous voudrions, nous sommes justement récompensés quand nous fortifions le raisonnable, 

et affaiblissons l’irascible, et justement condamnés quand nous fortifions l’irascible et 

affaiblissons le raisonnable. »895 Dans ce contexte, Huarte comme Pic de la Mirandole, 

considèrent l’imagination comme une alliée pour modifier la partie irascible, mais leurs 

« méthodes » sont différentes : le philosophe italien veut soumettre l’imagination à la raison, 

tandis que Huarte pense que, avec la figure de Saint Paul comme exemple, à travers le 

« régime » comme la méditation ou la prière, le tempérament peut être modifié, on parle ici 

d’une espèce de « conversion humorale. »896   

Nous nous bornerons ici à la sphère de la rhétorique pour mettre en lumière l’approche 

de Huarte en ce qui concerne la relation entre les dispositions humaines, en particulier la 

relation de l’imagination avec la mémoire et l’entendement.897 Dans ce contexte, avec la 

définition de Cicéron de l’ingenium, on perçoit la tension entre le caractère « passif » de la 

mémoire et la productivité de l’imagination ; toutefois, pour Huarte, la mémoire est 

nécessaire pour un orateur. En outre, avec la figure de Paul, il attache l’imagination à 

l’entendement, lequel a comme objet la vérité.  

Dans la description des « grâces » de l’orateur et du prêcheur, dans le principe 

cinquième, Huarte fait référence au problème proprement de la relation entre la philosophie 

comme discours logique et la rhétorique comme discours pathétique. Une des « grâces », 

écrit-il, est d’« apporter de beaux exemples et de belles comparaisons. » Il cite le philosophe 

grec : « Aristote demande : pourquoi ceux qui entendent les orateurs prennent plus de plaisir 

aux exemples et fables qu’on leur rapporte pour prouver ceux qu’on veut persuader que tous 

                                                           
894 Ibid., p. 355. 
895 Ibid., p. 122. Dans l’interprétation de Pigeaud, l’écrit de Huarte doit se lire dans le contexte de la discussion 
entre la liberté et le déterminisme. La réponse de Huarte est l’affirmation de la liberté « quel que soit son 
tempérament. L’homme peut exercer tous les actes de vertu, malgré un tempérament contraire, encore que ce 
soit avec beaucoup de peine et de difficulté. » Pour ce faire, Huarte refuse de « réduire le discours philosophique 
au discours médical. » PIGEAUD J.M. op.cit., p. 125. 
896 IRIARTE M., op. cit., p. 214. 
897 Huarte est considéré comme un des précurseurs de la psychologie différentielle. Cf. IRIARTE M., op.cit., p. 
21. GUARDIA J.M. op. cit., p.3 2. 



265 
 

les arguments et raisons qu’on allègue ? »898 L’association que le philosophe grec réalise 

entre l’imagination et le plaisir relève des propriétés de cette disposition déjà établie dans la 

Rhétorique : « Le discours persuasif ne cherche pas à s’imposer par la seule puissance logique 

des démonstrations vraies : il s’efforce d’agir non seulement sur l’intelligence mais aussi sur 

la sensibilité […] »899 

De ce fait, l’imagination est la disposition idoine pour l’orateur, mais Huarte, souligne 

plutôt le caractère pédagogique du langage imagé que le plaisir auquel fait référence Aristote. 

Le médecin exemplifie avec Jésus cette activité de l’imagination : « C’est pour quoi [Jésus] 

se servait de tant de paraboles et de comparaisons, parce que par ce moyen-là, il faisait là, 

mieux comprendre plusieurs secrets divins. Or est-il que d’inventer des fables et de 

comparaisons, c’est une œuvre de l’imagination. »900  

Pour Huarte, la combinaison d’une « bonne mémoire », d’une « bonne imagination » 

et d’un « bon entendement » est nécessaire pour la pratique de la prédication et de l’orateur 

parfait. Il semble que c’est seulement dans l’exception que l’on peut trouver cette 

combinaison. Toutefois, il réalise une réévaluation de la rhétorique face au discours 

proprement philosophique. Comme le soulignent Grassi et Pigeaud, l’exemple des « esprits 

capricieux », comme « modèles de l’invention » que le médecin propose, met en relief 

l’étroite relation entre l’imagination et l’entendement. Autrement dit, le médecin associe 

cette liberté et impulse « inventive » de l’imagination et l’entendement, en invoquant l’adage 

d’Hippocrate : « La pensée est la promenade de l’âme. »901  

On peut dire que, selon cette approche, il y a une espèce d’« imagination de 

l’entendement. »902 La pensée et l’entendement ne sont donc pas séparés de l’imagination et 

du langage. Et inversement, l’imagination n’est pas dissociée du procès de la pensée 

philosophique et de la recherche de la vérité. Ainsi, il met en cause non seulement la nécessité 

de l’imagination, mais il ne croit pas que l’entendement par lui-même puisse atteindre la 

vérité. Il affirme donc : « Il faut remarquer encore que l’entendement soit le plus noble et la 

                                                           
898 Ibid., p. 355. 
899 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La rhétorique », p. 7. 
900 Ibid., p. 355. 
901 HUARTE de San Juan, op., cit., p. 24. 
902 PIGEAUD J.M., op. cit., p. 137. 



266 
 

plus digne puissance de l’homme, il n’y point toutefois qu’il se trompe si facilement alentour 

de la vérité que lui. »903 Avec cette perspective, Huarte souligne le caractère global de 

l’activité de l’ingenium et en particulier l’étroite coopération des dispositions humaines pour 

la recherche de la connaissance et de la vérité.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
903 HUARTE de San Juan, op. cit., p. 403. 



267 
 

5.4 Hamann : entre Huarte et Bacon  

« Bacon mein Philosoph, den ich sehr schmecke. » 

J.G. Hamann 

 

Pour faire le rapprochement entre Huarte et nos auteurs allemands, il faut s’attarder 

sur la notion d’« invention » et d’« ars inveniendi.» Tout d’abord, la notion d’« imagination 

créative » était étrange pour les penseurs de l’antiquité.904 De même, la notion de poésie 

comme « poiesis » dans le sens de « créativité » ou d’« invention » n’était pas associée chez 

les anciens. Comme l’affirme Curtius, la notion de « créativité » est une introduction de la 

pensée chrétienne sur la « création divine » à la pensée grecque.905 Dans la Renaissance, la 

figure du poète comme « créateur » est une « sécularisation » de cette idée. Huarte, de son 

côté, n’est pas un « apologète » de cette perspective des humanistes de la Renaissance, son 

approche sur la créativité humaine est déterminée par la perspective de Vives selon laquelle 

les sciences et les arts humains sont « créés » en raison d’une précarité de la condition 

humaine depuis « le péché de connaissance orgueilleuse : l’homme veut s égaler à Dieu par 

la connaissance. »906 

Cicéron définit l’invention ou la topique (ars inveniendi) comme « trésor », 

« magasin », réceptacle de matériaux du discours qui nourrit l’invention.907 Ces images font 

référence à la mémoire où l’orateur puise des modèles et thèmes. Huarte abandonne la 

solidarité de la mémoire avec l’ingenium, comme nous l’avons exposé, il affirme plutôt 

l’association de celui-ci avec une imagination libre pour « forger » ses propres images et 

aider la mémoire à remplir ses lacunes. Ainsi, dans le champ proprement de la rhétorique, il 

opère une rupture entre la doctrine (des principes de la rhétorique) et l’ingenium. 

                                                           
904 « Ils n’y voient qu’une faculté représentative et reproductrice, dont le rôle est de saisir le réel lors de la 
perception, ou d’en reconstituer des images celles du souvenir ou de l’anticipation du futur : mais toujours 
l’imagination tend vers une appréhension, voir une compréhension de la réalité. » ARMISEN-MARCHETI 
Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La rhétorique, p. 35. 
905 CURTIUS Ernst Robert, La littérature européenne et le Moyen âge latin, trad. Jean Bréjoux, Paris, Presses 
Universitaires de France, 1956, p. 180. 
906 MESTRE ZARAGOZA M., op. cit., p. 38. FUMAROLI M., op.cit., p. 129. 
907 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La rhétorique »  p.23. 



268 
 

Ce faisant, l’écrit de Huarte témoigne d’un changement important dans le processus 

de configuration de la pensée moderne : l’ingenium associé à une imagination inaugure une 

problématique, à savoir, celle de l’imagination proprement « créative » comme notion 

esthétique. Ainsi, elle est liée à la naissance d’une écriture libre et autonome des « modèles 

littéraires ». Dès lors, on utilise la notion « ouvrages d’esprit » pour caractériser la 

littérature.908 

Dans la discussion au XVIIIe siècle sur la « créativité », l’« invention » de 

l’imagination était au cœur des débats philosophiques et de la critique littéraire. Pour 

beaucoup de philosophes « sceptiques », l’imagination n’est pas créatrice. Diderot 

affirme par exemple : « Elle ne crée rien, elle imite, compose, combine, exagère, agrandit, 

elle s’occupe sans cesse de ressemblances. »909 Pour d’autres, l’imagination « signifie aussi 

création d’un ensemble de représentations nouvelles : elle est l’invention, qui combine et 

dépasse en même temps aussi bien les éléments que lui fournissent les impressions du monde 

extérieur que les idées et les concepts formés par la pensée abstraite.»910  

La conception de l’imagination de l’Aufklärung est, d’une part, déterminée par la 

perspective des philosophes cartésiens, et d’autre part, étroitement liée á la perspective que 

Balthasar Gracian développe dans ses divers écrits, lesquels étaient très présents dans la 

culture allemande.911 Ainsi, on trouve le terme (Witz) qui traduit l’ingenium. On peut affirmer 

que nos auteurs sont plus proches de cette dernière perspective où l’imagination est aussi 

associée à l’entendement, à la création de métaphores, à la volonté. Comme nous l’avons vu, 

l’ingenium est associé à l’« entendement », au « discernement », au « jugement » ; cette 

approche implique une « activité » pratique : la « faculté de se charger de faire le tri entre ce 

qui est vrai et faux, bon et mauvais, en somme une faculté critique. » En outre, l’ingenium a 

également une dimension esthétique car il « aspire » à la beauté. 912 Balthasar Gracian définit 

l’ingenium comme « un acte de l’entendement qui exprime la correspondance qui se trouve 

                                                           
908 BLANCO M., op. cit., p. 107. 
909 PIERRON J.P., op. cit., p. 17. 
910 Ibidem. 
911 DÜRBECK Gabrielle, Einbildungskraft und Aufklärung, op.cit., p. 25 
912 BLANCO M., op. cit., p. 31. 



269 
 

entre les objets. » Il propose un « art » de l’ingenium, (conceptisme) sur la base de cette 

activité qui est propre à l’entendement.913 

Baeumler aussi met en relief la notion de Witz chez Wolff « le Witz (ingenium) est 

l’aisance de percevoir les ressemblances (des choses différentes) […] Une imagination viva 

associée à l’ingenium engendre la veine poétique (facilitas fingendi). […] La comparaison 

est une faculté de l’âme. Les analogies dévoient être découvertes ; elles ne sont pas 

manifestes pour tout le monde. Au fond, Witz est le terme qui caractérise le mieux la 

créativité. »914 

On voit que ce terme se limite au domaine de la poétique, mais chez nos auteurs, en 

raison de leur critique de la philosophie rationaliste, l’activité « ingénieuse » a une dimension 

cognitive car elle est capable de fournir des « arguments » que le processus purement 

rationnel n’est pas capable de trouver. Selon Grassi, l’ingenium est la notion privilégiée de 

la tradition humaniste, le terme ingenium est associé à l’« inventio », qui  signifie en effet 

« trouver » des « similitudes. »915 Dans cette tradition, en outre, il n’y a pas de dissociation 

entre le discours philosophique et le langage poétique, ou entre la rhétorique et la philosophie, 

entre res et verba comme Descartes le demande en réduisant la philosophie à une activité qui 

s’occupe de « vérités spéculatives ».916 Hamann et Herder s’inscrivent dans cette tradition, 

ils contestent donc une telle dissociation et abandonnent la nécessité d’un fondement rational 

du savoir, comme nous l’avons exposé.  

Nous reprenons donc les questions que nous avons annoncées avec Hamann et sa 

discussion sur le rationalisme. La première d’entre elles est la nécessité du langage imagé 

pour le discours philosophique. Comme l’avait déjà affirmé Aristote, et rappelé Huarte, le 

discours persuasif est nécessaire pour la démonstration. Le problème que Hamann pose dans 

son écrit déjà analysé met en lumière la demande d’une conjonction de la rhétorique avec la 

philosophie en ce qui concerne l’acceptation de la « vérité » d’une démonstration.917 Dans la 

                                                           
913 Ibidem. p. 248. 
914 BAEUMLER A., op. cit. p. 113. 
915 GRASSI E, Rhetoric as Philosophy, p. 27. 
916 Ibid., p. 45. 
917 Le passage en question est : « Was man glaubt, hat daher nicht nöthig bewiesen zu werden, und ein Satz 

kann noch so unumstößlich bewiesen seyn, ohne deswegen geglaubt zu werden. Es giebt Beweise von 



270 
 

rhétorique ancienne, il y a deux termes qui se font concurrence : energeia et enargaie : 

« vigueur de style » ou « actio » et « évidence ». L’activité de l’imagination est donc 

indispensable pour l’orateur et l’auditeur : « la force représentative de l’image mentale se 

transmet à travers le discours dans son éclatante netteté, communiquant l’impression de 

contact immédiat avec la réalité qui naît de la phantasia au sens premier [faculté de 

représentation, intermédiaire entre la sensation et la pensée] qui est l’écho dans l’esprit de 

l’auditeur de l’image initiale conçue par l’orateur : d’où l’impression d’évidence sensible que 

produit un tel discours. »918 

Une autre question que nous avons avancée est celle de la relation entre l’image et le 

concept. Hamann essaie de dépasser la dichotomie entre la sensibilité et l’entendement, c’est 

ici que sa perspective trine acquiert une importance déterminante ; effectivement, pour mettre 

en relation ces deux éléments, il en faut un troisième et ce troisième est l’imagination. Étant 

donné son caractère intermédiaire, selon la tradition philosophique et rhétorique, 

l’imagination intervient dans la formulation du concept. Dans l’interprétation de Ferraris que 

nous avons citée, « l’image », qui résulte de la « koiné aisthesis », est la trace de la 

construction des « concepts ». Pour Hamann, le langage est toujours lié à l’imagination, de 

ce fait, il est considéré comme une « ästhetische und logisches Vermögen », comme il l’écrit 

dans son Metakritik. 919 

Ce que nous voulons remarquer aussi c’est la perspective qui se révèle comme 

« l’unité de la cognition », avec le principe établi par Aristote : « Il est impossible de penser 

sans image. » Cette unité est aussi un des principes épistémologiques de Hamann. Dans les 

usages qu’il fait du terme génie, il distingue le « génie philosophique » du « génie poétique ». 

Il écrit dans ein fliegende Brief : 

Das philosophische Genie äusserte seine Macht dadurch, daß es, vermittelst der 

Abstraction, das Gegenständige abwesend zu machen sich bemüht; wirklische Gegestände 

                                                           
Wahrheiten, die so wenig taugen als die Anwendung, die man von den Wahrheiten selbst machen kann; ja man 
kann den Beweiß eines Satzes glauben ohne dem Satz selbst Beifall zu geben.» (N II, 74) 
918 ARMISEN-MARCHETI Mireille, « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La rhétorique », p. 12. 
919 Günter Wohlfart interprète cette principe en relation avec la lecture que Heidegger réalise de Kant : « Mit Hamann über 
das Ergebnis von Heideggers Kants Interpretation in Kant und das Problem der Metaphysik hinausgehend, können wir also 
sagen, daß die Einbildungskraft als die gemeindhaftliche Wurzel von Sinnlichkeit und Verstand in der Sprache verwutzelt 
ist. » Cf. GÜNTER Wohlfart, op.cit., p. 143. Aussi Balthasar « l’unique racine à la fois organique et spirituelle : 
l’imagination. »  Cf. BALTHASAR H. von Urs, op.cit., p. 152. 



271 
 

zu nackten Begriffen un bloß denkbaren Merkmalen, zu reinen Ersheinungen und 

Phänomenen entkleidet. Das poetische Genie äussert seine Macht dadurch daß es, 

vermittelst der Fiction, die Visionen abwesender Vergangeheit und Zukunft zu 

gegenwärtigen Darstellungen verklärt. (N III, 382) 

 

Hamann n’oppose pas la philosophie à la poésie, mais le « génie « manifeste son 

activité de manière « alternative ». Si l’on considère les compétences accordées à 

l’imagination par Huarte, elle est nécessaire dans les deux activités (poésie et philosophie): 

l’abstraction, la formation de concepts, la capacité à forger des images, les « représentations » 

actuelles en conduction avec la mémoire (passé) et le futur (l’imagination). 

Francis Bacon accorde aussi une grande importance à la notion d’ingenium dans ses 

écrits. La difficulté avec la traduction en anglais de ce terme réside dans le fait que Bacon a 

écrit ses ouvrages en latin. Comme l’ont souligné Lewis et Fattori, ils préfèrent garder le 

terme « ingenium » en raison de la polysémie de ce mot chez le philosophe anglais.920 Ce 

terme fait référence à la sphère psychologique, rhétorique-poétique, logique et de « l’art 

mécanique. »921 Il propose aussi la triade « mémoire-imagination-raison », dans son projet 

de réorganisation du savoir.922 Bacon transpose la notion d’ingenium de la rhétorique à la 

philosophie de la nature, « inventer » est compris aussi comme « découvrir ». Ainsi, cette 

notion est liée à la recherche d’une nouvelle méthode de philosophie en conjonction avec 

l’entendement et l’imagination.923 

Comme l’affirme Lewis, Bacon ne s’intéresse pas à la question de la nature de 

l’ingenium, ni de l’imagination, ni à des analyses psychologiques, il se borne à décrire la 

fonction des facultés. Le philosophe anglais souligne que la recherche sur la « nature » ou 

« substance » de l’âme humaine doit être limitée par la religion, au risque d’être motif de 

                                                           
920 Fattori écrit : « Le terme couvre un champ sémantique non univoque, dans lequel les traductions sont de fait 
interprétations. Bacon lui-même nous fournit des indications importantes sur sa signification et sur sa traduction : Wit qui, 
du reste, était la traduction anglaise du titre de l’œuvre de Huarte. Dans la langue anglaise de la Renaissance (et du XVIIe  
siècle) est un terme emblématique ; son étymologie qui le rattache aussi à  wisdom (sagesse) en fait le point de rencontre 
de différentes traditions. » FATTORI Martha,  Études sur Francis Bacon, trad. par Thomas Berni, Paris, Presses 
Universitaires de France, 2012, p. 101. 
921 LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », in op. cit., p. 134. 
922 Ibidem. 
923 WALLACE Karl Richards, Francis Bacon on the nature of man, Chicago, University of Illinois Press, 1967, 
p.68. 



272 
 

« désillusion. »924 L’approche de Bacon se borne donc à explorer les opérations de l’esprit, 

il diffère ainsi de Huarte : « In usig the term ingenium Bacon for the most part does not refer 

to anatomical or physiological aspects of the human mind, but the cognitive powers that 

human beings possess by virtue of their rational soul. »925 Toutefois, il considère comme 

Huarte que l’ingenium est « individuel » et affirme que l’éducation doit être en accord avec 

la « nature » de chacun. 

C’est dans Novum Organum que Bacon fait la distinction entre deux types 

d’« ingenia. » Il décrit : « Les uns ont plus de force et d’aptitude pour dégager les différences 

des choses, les autres pour dégager des similitudes. »926 Les premiers appartiennent à la 

philosophie et les seconds à la philosophie.  

Contrairement à Huarte, la mémoire acquiert une importance majeure chez Bacon et 

en ce sens il est plus proche de Vico.927 Selon Fattori, la réévaluation de la mémoire a son 

origine dans l’importance que la poésie avait à cette époque-là, il faut considérer que la 

mémoire n’est pas complément séparée de l’imagination. Cette revalorisation était soulignée 

pour la rhétorique, la mémoire est considérée toujours liée à l´imagination.928 La mémoire a 

une valeur cognitive, car elle réalise des « classifications » et « organise » les expériences 

aussi affectives. Pour Bacon, elle est liée à l’histoire qu’il considère comme expérience.929  

D’après le philosophe anglais, la mémoire est plus proche de la sensibilité : « Les 

images des individus ou les impressions des sens se gravent dans la mémoire […] elle fait 

simplement le recensement ou elle les imite par une sorte de jeu […] puis l’âme humaine les 

examine et rumine. »930 Ainsi, la mémoire a une « valeur positive et propédeutique », comme 

Huarte, il affirme l’étroite relation des dispositions, une ne peut être séparée des autres, de ce 

fait, la valeur positive de la mémoire, « n’est bien sûr ni absolue ni autonome, le rapport 

réciproque entre les différentes facultés qui se corrigent mutuellement puisque chacune 

                                                           
924 BACON F., De la  dignité et accroissement du savoir, p. 212.  
925 LEWIS Rhodri, op. cit., p. 126. 
926 FRANCIS Bacon, op.cit. § 55 et 56. 
927 TRABANDT Jürgen, Vico’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate by Sean Ward, 
London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004, p. 124. 
928 FATTORI Marta, Études sur Francis Bacon, p. 68.  
929 BACON F., De la  dignité et accroissement du savoir, p. 99. 
930 Ibidem. 



273 
 

d’entre elles (memoria.-phantasia-ration) abandonnée à elle-même donnerait lieu à des 

généralisations vides et abstraites […] »931  

Un des éléments significatifs que Bacon attache à la mémoire est le thème cicéronien 

de l’« ars mémorative », i.e. la « doctrine de loci et des imagines.»932 Bacon pense qu’il est 

possible de créer un « art de la mémoire » à l’aide de la « prénotion » et de l’« emblème. » Il 

réalise cette distinction : « Nous appelons prénotion une idée anticipée qui sert à resserrer et 

limiter la recherche sans fin […] l’emblème rend sensibles les choses intellectuelles, et 

comme le sensible frappe plus fortement la mémoire, il s’imprime en elle avec une plus de 

grande facilité. » Aux côtés de l’emblème, Bacon mentionne aussi les gestes et hiéroglyphes, 

ces deux éléments ont la même fonction que les premiers, à savoir une aide à la mémoire, 

mais ici dans le discours et l’écriture. Il considère que ces éléments ont une « analogie avec 

la chosé signifiée. » 933 

Cependant pour Bacon, au rebours de la rhétorique, l’invention des arguments ou 

topiques « n’est pas proprement une invention ; car inventer c’est découvrir des choses 

inconnues et non recevoir et rappeler seulement ce qui est connu. »934 Dans ce contexte, 

l’imagination a un rôle prépondérant. Selon Park, « Bacon considered imagination to be a 

potential tool for scientific discovery because he believed that the universe itself was 

structures by real correspondences and similitudes stretching from objet to objet and realm 

to realm […]. »935  

Dans son écrit Le Valerius Terminus, il écrit : « […] il n’y a pas moyen d’avancer 

dans la découverte de la connaissance, sinon en procédant du semblable au semblable. »936 

En conséquence, le philosophe accorde à cette disposition une place centrale dans la 

philosophie de la nature, où l’invisible peut se « révéler » avec « the analogizing power of 

imagination. »937 La perspective que Bacon développe sur l’imagination est aussi déterminée 

                                                           
931 FATTORI M., op. cit., p. 355. 
932 Ibid., p. 352. 
933 BACON F., op. cit., p. 258. 
934 Ibid., op. cit., p. 240. 
935 PARK Katharine, « Bacons « Enchanted Glass », in ISIS 75 (1984), 290-302. Ici p. 394. 
936 BACON F., Le Valerius terminus : de l’interprétation de la nature, trad. François Vert, int. Michele le 
Doeuff, Paris, Meridiens Klincksieck, 1986, p. 25. 
937 PARK Katharine, op.cit. p.394. 



274 
 

par sa connaissance sur la rhétorique ancienne et des théories sur la magie naturelle de son 

temps.938 Il décrit l’imagination avec la figure de Janus : 

L’imagination fait l’office d’une sorte de messagère, d’entremetteur, allant et revenant 

sans cesse de l’une à l’autre. Car les sens livrent à l’imagination les images de toute espèce. 

Images dont ensuite la raison juge. Mais réciproquement la raison après les avoir choisies, 

les transmet à l’imagination avant l’exécution du décret. […] Ce Janus qu’est 

l’imagination a deux différents visages celui qui est tourné vers la raison porte la marque 

de la vérité ; celui qui est vers l’action porte celle du bien. Néanmoins ces deux visages 

sont tels que convenant a deux soeurs. Mais l’imagination n’est pas purement et 

simplement une messagère. Outre sa tâche qui consiste à transmettre des messages, elle 

est investie d’une autorité propre qui n’est pas mince, ou du moins se l’arroge-t-elle.939 

 

 Comme on peut le voir, l’imagination est considérée comme une messagère, elle est 

toujours dans une position d’intermédiaire entre les facultés, et elle peut aussi agir sur la 

raison et la volonté. Dans sa relation avec la raison, l’imagination est responsable de la 

création du discours rhétorique, mais elle doit suivre les règles de la raison. Pour Bacon, 

l’« office » et « l’emploi » de la rhétorique « ne sont autre chose que d’appliquer et de faire 

agréer à l’imagination les suggestions de la raison afin d’exciter la passion et la volonté. »940 

La coopération entre l’imagination et la raison est d’une importance majeure chez Bacon 

puisqu’il réalise une critique des abstractions, mais aussi à l’inverse, l’imagination doit être 

en relation à l’entendement et la raison car elle est associée à l’erreur.941 

Ce que nous voulons souligner, c’est la relation de cette disposition avec la magie 

naturelle, cette association permet de comprendre la citation que réalise Hamann dans son 

Aesthetica in nuce en relation à la nature.942 Pour Bacon, la magie naturelle est « la science 

qui, de la connaissance des choses cachées, déduit des opérations étonnantes, et qui, en 

joignant, comme l’on dit, des actifs et passifs, dévoile les grands mystères de la nature. »943 

                                                           
938 Ibid., p. 392. 
939 BACON F. op. cit., p. 222. 
940 Ibid. p. 278. 
941 PARK K., op. cit.,p. 295 
942 « Wodurch sollen wir aber die ausgestorbene Sprache der Natur von den Todten wieder auf wecken? [...] 
lest, was Bacon von der Magie dichtet. » (N II, 211) 
943 BACON F. op.cit., p. 179. 



275 
 

L’imagination en raison de son pouvoir « visionnaire », est capable de rendre visible 

l’invisible. Dans la dernière citation, il affirme que l’imagination « s’investit d’une autorité 

propre. » Il fait référence au domaine de la croyance où l’imagination est sur la raison au 

sujet de la religion révélée, car elle dispose de ce pouvoir d’atteindre visions et 

« révélations », ce que la raison par elle-même n’est pas capable.944 Selon Bacon, la 

connaissance humaine a deux sources : la nature et Dieu lui-même. Elle se communique de 

manière directe, la connaissance ainsi « est inspirée par la divinité » et l’imagination est le 

medium à travers lequel l’homme reçoit le « message. »945  

 Le philosophe anglais rejoint deux aspects de la perspective de l’imagination. D’une 

part, il récupère la tradition néoplatonicienne où se trouve une « importance des fables, des 

métaphores, des divises peintes : ces dernières lient l’image à son explication métaphorique 

et conceptuelle […]»946 Cette tradition a une relation avec la philosophie perennis, laquelle 

« conçoit un parallélisme entre poètes et philosophes comme fondateurs de religions. »947 

D’autre part, l’imagination joue un rôle important dans la recherche de la vérité, étant donné 

sa relation avec la raison. Ainsi, il dépasse la position classique de la philosophie selon 

laquelle la raison est la garantie de la vérité.948 Il est permis d’affirmer que Hamann s’accorde 

avec Bacon dans leur perspective de l’imagination et dans l’importance qu’ils donnent à 

l’« imagery » ; Hamann, tout comme Bacon, affirme la priorité de la croyance (où il voit le 

pouvoir de l’imagination) sur la raison. 

 

  

 

 

                                                           
944 Voir supra chapitre III 3.2. Rappelons l’idée de Bacon : « Nous élevons notre imagination au-dessus de 
notre raison, d´où vient que la religion a toujours cherché son chemin dans l´esprit des gens en usant de 
similitudes, des types, des paraboles, des visions et songes. » 
945 « La science est semblable aux eaux. Or de ces eaux les unes viennent du ciel les autres jaillissent de la 
terre. » F.BACON op.cit., p. 145. 
946 FATTORI M., op. cit., p. 91. 
947 Ibidem. 
948 Ibidem. 



276 
 

 

 

5.4 Huarte et Herder : l’ingenium et l’anthropologie  

 

« Wenn wir gesund schlafen, wird unser Gang 
oft ein Flug, unsere Gestalt is gröser, under 
Entschluß kräftiger, unser Tätigkeit freier. Und 
obwohl dies alles vom Körper abhängt, weil 
jeder kleineste Zustand unsrer Seele notwendig 
ihm harmonisch sein muß, solange ihre Kräfte 
ihm so innig einverleibt wirken... » 

J. G. Herder 

 

Nous voulons souligner deux principes qui dérivent de la doctrine de l’ingenium, et 

qui nous permettront d’interpréter les idées de la dernière partie de Vom Erkennen und 

Empfinden der menschlichen Seele. Un de ces principes est l’approche théologique-

philosophique que Huarte et Herder partagent en ce qui concerne la notion de l’ingenium. 

D’autre part, le point de vue physiologique et psychologique de l’imagination. 

L’analogie que Herder propose comme base pour caractériser l’unité et la créativité 

de l’âme humaine renvoie, nous semble-t-il, à la perspective de Huarte : l’âme comme image 

de Dieu signifie affirmer sa capacité créative et générative à travers des images (figures) et 

notions comme une action d’unité. Autrement dit, pour Herder et Huarte, il y a activité dans 

toutes les parties de notre être, une sympathie et synergie ou concours de toutes les 

dispositions humaines pour atteindre un but commun, pour produire l’unité. En outre, le génie 

est associé aussi à la notion d’individualité et à la personnalité, il est « Ebenbilder der 

Gottheit. » La notion Imago Dei chez Herder rejoint ces deux aspects, à savoir, la personnalité 

et la créativité à travers le langage.949 

Comme Huarte, Herder reconnait qu’il y a une unité opératoire des dispositions. 

L’ingenium n’est pas une faculté, mais l’ensemble de ce que Huarte, à la suite de Vives, 

                                                           
949 FÜRST Gebhard, op.cit., p. 381. 



277 
 

désigne comme la puissance de l’esprit humain dans sa globalité.950 Huarte insiste sur 

l’« unité de la cognition », il distingue les facultés, mais ne les sépare pas. : «  L’entendement 

conçoit, pense, réfléchit, discerne, comprend, et juge ; mais il ne peut le faire sans 

l’imagination. Celle-ci lui fournit les images sur lesquelles s’exerce la pensée. L’imagination 

elle-même ne peut se passer de la mémoire ; la mémoire, rappelant les sensations ou les 

perceptions, réveille l´imagination qui met en activité l´entendement. »951 Cette perspective 

coïncide de façon essentielle avec la position philosophique de Herder, puisqu’il emploie la 

notion de force comme unification de toutes les capacités qui sont étroitement imbriquées 

pour « créer des représentations » et « images » où l’âme indivisible exerce son activité 

(unabgeteitle Seele). 

Herder fait référence depuis son écrit programmatique Journal meiner Reise im Jahr 

1769, aux théories de Huarte, puis, dans ses Ideen, en argumentant cette fois avec les écrits 

de Haller, où il réalise la considération suivante : 

Was ist’s, daß wir die Kraft useres Denkens nach ihren verschiednen Verhältnissen bald 

Einbildungskraft und Gedächtnis, bald Witz und Verstand nennen? Daß wir die Triebe, zu 

begehren, wom reinen Willen absondern und endlich gar Empfindungs und 

Bewegungskräfte teilen?. Die mideste genauere Überlegung zeigt, daß diese Fähigkeiten 

nicht örtlich sein können, als ob in dieser Gegend des Gehirns der Verstand, in jener das 

Gedächtnit und die Einbildungskraft, in einer andern die Leidensachften und sinnlichen 

Kräfte wohnen, denn der Gedanke unsrer Seele ist ungeteilt, und jede dieser Wirkungen 

ist eine Frucht der Gedanken. (Werke III/I, 115) 

 

Dans ce passage, Herder s’oppose à l’approche « anatomique » ou de division locale 

ou cartographique des dispositions humaines. Huarte avait aussi fait l’expérience de la 

doctrine selon laquelle dans le cerveau se trouvent des ventricules déférents qui 

correspondent à chaque disposition humaine. Huarte écrit : « Cependant, quand on ouvre une 

tête et que l’on dissèque le cerveau, on observe qu’il est entièrement formé d’une même 

                                                           
950 Chez Vives « L ingenium se révèle comme étant le lieu de conjonction opérationnelle de l’âme sensitive et 
de l’âme rationnelle, ou plutôt, l’opération gnoséologique où elles s’imbriquent l’une dans l’autre de forme 
indissociable. » MASTRE ZARAGOZA M., op.cit., p. 33. 
951 GUARDIA J.M., op. cit., p. 176. 



278 
 

substance, homogène et semblable. »952 Ainsi, Huarte abandonne cette approche anatomiste, 

car le processus de la pensée est hors d’une explication purement anatomique. Le point de 

départ de Huarte est l’étymologie de la notion d’ingenium. Et pour affirmer l’unité organique 

des dispositions, il énumère diverses observations cliniques et des douleurs dans le cerveau. 

Il s’appuie aussi sur les histoires de Galien et Hippocrate sur le comportement des personnes. 

Dans un passage, Huarte, sans abandonner la thèse des ventricules, affirme : 

«  L’entendement ne peut agir sans que la mémoire soit présente, ni la mémoire sans être 

assistée par l’imagination, nous comprenons que les trois puissances sont jointes et ensemble 

en chaque ventricule, que l’entendement n’est pas seul en un, et la mémoire seule en un autre, 

et l’imagination en un troisième. […] elles ont été ensemble par la nature en un lieu et non 

pas séparées les unes des autres. » 953  

Comme nous l’avons exposé, Huarte suit la tradition médicale et philosophique qui 

considère l’imagination comme l’union de l’âme et du corps. Mais aussi comme une fonction 

spécifique de l’ingenium lorsqu’il s’agit du processus de création des images où elle réalise 

beaucoup d’opérations. Mais au rebours de la position de Vives, il fait de l’entendement 

(ingenium) et de l’imagination des puissances « organiques ». De ce point de vue, son 

approche anthropologique est plus proche de celle de Herder. En effet, dans Ideen zur 

Philosophie der Geschichte livre VIII, il écrit : « Die Einbildungskraft der Menschen ist 

allenthalben organisch und klimatische; allenthalben aber wird sie von der Tradition 

geleitet.» (Werke, III/1, 267)  

On comprend bien que l’approche de l’imagination est double : physiologique-

psychologique mais aussi historique. D’accord avec W. Proß, le philosophe allemand a 

travaillé les écrits de Johann Gottlob Krüger (1715-1759), médecin et philosophe. En 

particulier, l’ouvrage Naturlehre (1749), où il propose la métaphore d’un instrument musical 

pour décrire la relation de l’âme avec le corps, Herder emprunte cette image dans son écrit à 

une poésie de Johann Philipp Withofs : « Sie war die Laute seiner Hand, die sie  unserer Lust 

erfand, er gab ihr Millionen Saiten und jede kling und jeder Klang tönt zum harmonischen 

Gesang zur Lehre seiner Heimlichkeiten » (Werke II, 587) 

                                                           
952 HUARTE J., op.cit., p. 184. 
953 Ibid., p. 186. 



279 
 

Krüger, comme d’autres penseurs qui plaident pour un monisme (Körper-Seele 

Modell), conjecture que les nerfs mettent en « mouvement » l’imagination, et elle à son tour 

tout le corps.954 Mais il reconnait aussi le principe de la liaison de l’imagination avec les 

maladies, principe que Herder rejoint :  

 Ueberhaupt ist die Phantasie die unerforschteste und vielichtt unerforschlichtes aller 

menschlichen Seelekräfte, denn da sie mit dem ganzen Bau des Körpers, insonderheit mit 

dem Gehirn und den Nerven, zusammenhangt, wie so viel wunderbare Krankheiten 

zeigen, so scheint sie nicht nur das Band und die Grundlage aller feiern Seelenkräfte, 

sondern auch der Knote des Zusammenhanges zwischen Geist und Körper zu sein, 

gleichsam die sprossende Blüte der ganzen sinnlichen Organisation zum weitern 

Gebrauch der denkenden Kräfte. (Werke III/1 274). 

  

 Du point de vue de l’anthropologie, la relation de l’âme et du corps à travers 

l’imagination, est un des principes de la tradition médicale, où l’imagination est 

l’intermédiaire entre le corps et l’âme et est aussi présente dans les rêves. Par ailleurs, Herder, 

comme on peut le déduire de la dernière citation, reconnait les maladies comme indices de 

cette relation organique : mélancolie, enthousiasme, folie, étaient les maladies les plus 

connues et caractéristiques d’une imagination dérèglée ou non harmonieuse.955 Herder ajoute 

qu’elles changent en raison de la diversité des fantaisies des peuples. L’imagination dépend 

des humeurs du corps et du climat selon la pensée médicale ; ainsi, ajoute-t-il, les divers 

climats de la terre sont en une relation organique avec l’imagination de chaque peuple : 

« Unter manchen Nationen herrschen Kranheiten der Phantasie, von denen wir keinen Begriff 

haben, alle Mitbrüder des Kranken schonen sein Übel, weil sie die genetische Disposition 

dazu in sich fühlen. » (Werke III/1, 287)  

De cette manière, l’anthropologie de Herder rejoint toute la tradition philosophique 

médicale et philosophique qui considère l’imagination et l’imaginaire comme le lieu de la 

rencontre de l’âme et du corps, en même temps celui du mythe, de la poésie, du génie, de la 

mélancolie. Le rêve est aussi un élément associé à l’imagination ; le penseur allemand 

                                                           
954 Proß dans son commentaire à HERDER J.G. Werke, Herder und die Antropologie der Auklärung, Band II, 
p. 1025. 
955 DÜRBECK G. op. cit., p. 155. 



280 
 

accorde une grande importance aux songes. Dans ce sens, Herder est plus proche de Bacon, 

lorsqu’il affirme que les rêves ont été les premières « Muses », les mères de la  « Fiktion » et 

le « Dichtkunst », il affirme donc qu’elles « brachten die Menschen auf Gestalten und Dingen, 

die kein Auge gesehen hatte, deren Wunch aber in der menchlichen Seele lagt […] (Werke 

III/1, 289) 

Herder fait ici la relation entre l’anthropologie de l’imagination et la sémiotique : les 

créations linguistiques de chaque peuple sont caractérisées en termes d’« eine völlige 

Geographie der dichtenden Seele. » (Werke III/1, 269) On retrouve ici son projet de la 

sémiotique, qu’il a définie comme « eine Entzifferung der menschlichen Seele aus ihrer 

Sprache. » La sémiotique en ce sens, selon le philosophe, est sémiotique de la culture puisque 

la poésie, la peinture, la sculpture et la musique constituent les éléments qui nous montrent 

le processus de la culture, l’histoire de l’humanité et le développement de sa formation. Mais, 

selon Fink, la sémiotique de Herder se caractérise pour avoir reconnu cette double source des 

expériences humaines, à savoir la partie visible, la nature, le paysage propre à chaque peuple 

et aussi la partie invisible de leurs activités inconscientes comme les rêves.956 Le résultat de 

cette conjonction est proprement la source des productions des images, métaphores, fables, 

mythes dont Herder s’occupe dans divers écrits à interpréter et signifie aussi le cœur de sa 

tâche herméneutique. 

Ainsi, Herder présente une explication génétique de la connaissance humaine, i. e. 

pour la transmission, toute la tradition qui est comprise dans la langue : les images 

considérées comme métaphore et poésie, et dans l’écriture.  Cette intégration de la tradition 

signifie un changement de perspective en ce qui concerne l’explication de la connaissance, 

en effet, avec ce changement de paradigme, Herder attribue aux images de la mémoire et de 

l’imagination une qualité cognitive. La mémoire, l’imagination et l’entendement ont le même 

statut, disons cognitif. En ce sens, l’ingenium humain est le responsable de la création des 

images, soit dans la vie individuelle d´être humain, soit dans chaque peuple, par conséquence. 

Herder ouvre ici un chemin historique et anthropologique : cela signifie le dépassement de 

l’explication ontologique-logique de celle-ci et se relie à la tradition humaniste de Bacon et 

                                                           
956 FINK J. Karl, « A semiotics of Herder’s Zerstrute Blätter » in Herders Rhetoriken im Kontext des 18. 
Jahrhunderts. Beiträge zur Konferenz der Internationalen Herder-Gesellschaft Schloss Beuggen nahe Base 
2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg, SYNCHRON; 2014, p. 178. 



281 
 

Vico.957 Herder affirme dans la version de 1774 de Vom Erkennen und Empfinden : « Die 

ersten Genies, die das Menschengeschlecht bildeten, waren alles, Dichter, Philosophen, 

Meßkünstler, Gesetzgeber, Musiker, Krieger; aber alles nur im Keime zu ihrer neu sich 

bildenden Gesellschaft, d.i. sie waren vorzüglich große, tätige und gute Menschen. » (Werke, 

II, 577) 

 

 

 

 

 

5.5 Le génie et l’image 

 

« wir sehen nicht, sonder wir erschaffen uns Bilder.»  

J.G. Herder 

 

Comme nous l’avons exposé dans le chapitre sur Huarte, la notion de génie est depuis 

l’antiquité décrite dans le cadre de l’anthropologie en termes de tempérament et caractère ; 

« ingenium » est synonyme de nature, terme qui englobait « les dispositions naturelles d’un 

être humain, tempérament, nature propre, caractère. »958 La pluralité des caractères, selon 

Huarte, est œuvre de la nature et de la combinaison des humeurs, la nature est considérée 

« prévoyante » en raison de la disposition des organes et des parties du cerveau, le climat et 

les coutumes ont aussi une place importante dans sa théorie. De la même manière, Herder 

écrit « Die Natur arbeitet ins Mannichfalte, ins Unendliche, sie verände mit allen Grade, und 

kann also selten diese Tief über alle Organe erstrecken. » (Werke II, 572) 

                                                           
957 GRASSI E., op. cit., p. 197. 
958 MÜLLER Chr., op. cit., p. 321. 



282 
 

Il se place donc proche d’Huarte et il rejette la perspective de Helvetius, selon laquelle 

le génie est l’œuvre de l’éducation, la nature et le climat n’ont pas de place dans son 

explication.959 Contrairement à la tendance de son époque, le penseur allemand propose une 

réflexion sur le génie (il utilise aussi Ingenium, Gab, Witz) au-delà  du contexte pathologique 

lequel invoquait la théorie des humeurs : « Die Natur hat der edlen Keime genug, nur wir 

kennen sie nicht und zertreten sie mit den Füßen, weil wir das G e n i e  meistens nach 

U n f ö r m l i c h k e i t , nach zu früher Reife oder übertriebenem Wuchs schätzen […] 

Ist d a s  Genie, wer wollt’ s haben? » (Werke II, 715).   

 C’est donc autour de ces principes, la nature, l’environnement et la qualité des 

sensations que notre auteur identifie le génie. Il s’oppose en effet à la phycologie 

« moraliste » qui voit seulement dans la raison « supérieure » ou l’entendement « sage » les 

critères de l’homme génial en raison de ce que ces dispositions sont les disciplinaires des 

passions.960 Par contre, il propose comme critères les adjectifs « fort » et « débile » de la 

sensibilité : « Die Seele schreibt schwach, oder falsch, wenn der Körper schwach oder falsch 

diktieret. » (Werke II, 564) 

Etant donné que Herder affirme que l’âme humaine est une, on ne peut pas défendre 

l’idée que le génie est un agrégat de l’esprit ou une capacité exclusive réservée à quelques-

uns. Pour Herder, l’individualité est liée à l’unité de la sensation avec le vouloir (inneres 

Leben und Elasticität der Selee) ; Ces deux éléments forment le caractère ou le génie. Il 

s’interroge en outre sur la distinction entre les divers esprits, mais de manière ironique 

affirme qu’on ne peut pas atteindre une définition du génie à travers diverses classifications. 

En revanche, il souligne ironiquement : « In d e m  Verstande ist die Natur also an Genies 

nicht so unfruchtbar, als wir wähnen, wenn wir blos Büchergenies und Papiermotten dafür 

halten. Jeder Mensch von edlen, lebendigen Kräften ist Genie auf s e i n e r  Stelle, 

in s e i n e m  Werk, zu s e i n e r  Bestimmung, und wahrlich, die besten Genies sind außer der 

Bücherstube. » (Werke II, 711)  

                                                           
959 FREY Christiane, « Genie, Empfindung; Beruf. Herders Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen 
Seele wissenssoziologisch gelesen », in Herder Jahrbuch, (2008), 37-69. KREBS Roland, « Le dialogue 
critique de Herder avec Diderot et Helvétius », in Revue Germanique Internationale, 20 (2003) pp. 75-86. 
960 FREY Chr. op.cit., p. 46. 



283 
 

 Avec la philosophie de Leibniz, l’individualité, considérée comme la découverte de 

la Renaissance, acquiert sa justification philosophique. Dans le contexte de Vom Erkennen 

und Empfinden, Herder met en lumière cette individualité ou le « moment subjectif » de la 

connaissance : « e i n z e l n e r  M e n s c h e n a r t . » À la suite de Schütze, la notion de 

personnalité ou génie est attachée à celle d’image.961 La création des images dépend de la 

relation dynamique des forces de l’homme avec les forces de la nature « würkende 

Kräfte. » Herder décrit cette relation à travers l’attraction et la répulsion, ou encore l’amour 

et la haine entre les corps. L‘homme vit toujours dans le « Kreis von Empfindungen und  

Ähnlichkeit ». Dans ce cercle, l’homme se réjouit constamment : « der empfindende Mensch 

fühlt sich in Alles, fühlt Alles aus sich heraus, und druckt darauf sein Bild, sein Gepräge. » 

(Werke II, 665) 

A partir de cette relation analogique, l’homme est capable de « créer » une image, qui 

en termes de « création » individuelle est « correcte »,  mais qui est une image individuelle 

qui n’a pas de validité objective, lorsqu’elle n’est pas une déduction logique de la raison, 

mais une « image », une métaphore. 

So ward N e w t o n  in seinem Weltgebäude wider Willen ein Dichter, wie B u f f o n  in 

seiner Kosmogonie und L e i b n i z  in seiner prästabilierten Harmonie und Monadenlehre. 

Wie unsre ganze Psychologie aus Bildwörtern besteht, so war’s meistens i n  neues Bild, 

e i n e  Analogie, e i n  auffallendes Gleichniß, das die größten und kühnsten Theorien 

geboren. (Werke II, 665) 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
961 SCHÜTZE Martin, op.cit., p. 24. 



284 
 

 

CONCLUSION 

 

 

 La perspective sur l’imagination de Johann Georg Hamann s’inscrit dans divers 

domaines de la réflexion philosophique. Elle contient aussi une dimension pratique comme 

principe herméneutique. Son approche correspond à la philosophie perennis et à la tradition 

humaniste où la relation de l’imagination avec la révélation et le langage figuré sont 

respectivement leurs principes recteurs. En revanche, il estime négativement la perspective 

proprement philosophique sur l’imagination conçue comme source de la croyance religieuse 

et de son « pouvoir » sur la construction du « sujet autonome. »  

La notion de révélation est déterminante pour la défense que le penseur allemand 

réalise du langage imagé et de la priorité de la sensibilité humaine dans la réception de celle-

ci. Il défend le principe paulien fides ex audito afin de contester le rationalisme philosophique 

et l’exégèse biblique car ils s’appuient sur les critères de la raison dans leur interprétation. 

La croyance et la sensibilité sont ainsi reliées dans la critique indirecte de la raison. Chez 

Hamann, l’imagination accomplit une tache herméneutique lorsqu’il s’agit de l’interprétation 

et de la compréhension des textes. Mais aussi, l’imagination est nécessaire pour rendre 

actuelles et vivifiantes les expériences vécues.  

Pour Hamann, la réévaluation de la corporéité et les passions dépendent fortement de 

la doctrine « Gottesebenbildlichkeit.» De cette manière, il rejette la métaphysique dualiste et 

la moralisation des passions ; l’amour et les sentiments ont assurément une place essentielle 

dans le processus de la connaissance de soi et de la connaissance de Dieu et de la nature. Il 

proteste ainsi contre toute forme de division et de séparation de l’humain. Il conteste aussi la 

moralisation de l’art et la « mutilation » des forces créatrices humaines. Ainsi, la sexualité 

est nécessaire pour toute activité humaine. Dans ce sens, l’imagination comme ingenium ou 

génie est conçue par Hamann comme un don divin. La créativité humaine est complétement 

dépendante de l’analogie et de la ressemblance entre l’homme et Dieu.  

 



285 
 

En ce qui concerne la notion d’image, Hamann s’inscrit dans la tradition allemande 

de la pensée sur la « Bild.» Sa réflexion dans le domaine religieux est parallèle à celle de 

Luther, il rejette toute approche spéculative et intellectuelle de Dieu et de ses mystères. 

Hamann prend donc la même position de Luther en affirmant que Dieu est parole, le Dieu 

vivant n’est pas un être, non plus une substance. Cependant, si Hamann prend la même 

position que Luther en soulignant la priorité de la « parole vivante », sa réflexion sur les 

relations de Dieu avec le monde et l’homme est plus complexe. En effet, Hamann retient le 

dogme de la théologie trinitaire et une position anti-intellectuelle et anti-spéculative, mais sa 

conception de la réalité est aussi trinitaire. Ici, la notion de Condescendance 

(Herunterlasung) est la clef de voûte de sa perception trine. 

Ainsi, la réflexion de Hamann sur l’image dépend primordialement de la notion de 

Condescendance (Herunterlassung). Elle garde une signification dans le domaine religieux 

comme (Verbe-Image), dans la sphère philosophique comme émanation, et finalement, dans 

le domaine de la rhétorique comme accommodation. Pour Hamann, la révélation de Dieu est  

trinitaire : la nature, l’histoire et la Bible constituent l’unité de celle-ci. Il emploie tout l’ample 

réseau des termes qui font concurrence à celui de l’image : « Figur », « Gestalt », « Schema. » 

On peut dire que le thème de l’image révèle le paradoxe de l’invisible et du visible de la 

révélation trinitaire. Dans ce sens, la métaphore du miroir est l’expression au premier chef 

du caractère indirect de la connaissance humaine. Dieu et l’homme lui-même, partagent 

l’invisibilité, le langage prend donc une importance essentielle, le langage imagé est 

révélation et traduction de cette indivisibilité divine et humaine.  

Dans son écrit Aesthetica in nuce, Hamann assemble tous ces éléments. Cet ouvrage 

est une création mytho poétique, une fiction où la tradition chrétienne, la mythologie grecque 

et la pensée juive s’entremêlent et s’imbriquent complètement. La révélation double de Dieu, 

dans l’Ecriture et dans la nature, et la figure du poète sont les éléments qui réunissent ces 

trois traditions. Selon la philosophie perennis, les poètes et philosophes sont les fondateurs 

de la religion ; les images, les figures, les paraboles, sont révélées ou elles sont la création de 

l’imagination du poète qui, inspiré par l’élan divin, est un prophète. Dans ce contexte, 

Hamann fait de Francis Bacon son allié ; il y des passages où le penseur allemand maintient 

un dialogue intertextuel avec les idées du philosophe anglais en ce qui concerne la valeur de 



286 
 

la poésie parabolique et l’autorité de l’imagination en matière de croyance. Par ailleurs, il 

rejette les abstractions et réalise la défense des termes figurés comme nécessaires pour le 

discours philosophique. Hamann retient les arguments présentés par Bacon dans divers 

passages de ses écrits. La poésie parabolique révèle, selon Bacon, un trait sacré et elle tient 

un statut distingué des autres genres de poésie. La fable mythologique est aussi estimée de 

manière positive. Hamann esquisse, à la suite de Bacon, une perspective génétique historique 

de la connaissance, liée intimement au langage imagé et figuré contenu dans la poésie et le 

mythe, i.e. il veut suivre les traces du logos dans les fables, les mythes et la poésie 

parabolique. 

Finalement, Hamann adopte la même position que Bacon et Huarte en ce qui concerne 

la notion de l’ingenium et l’unité des dispositions humaines : mémoire, imagination et 

entendement constituent une unité qui se manifeste par la création des images et figures. La 

relation entre les facultés est dynamique et les facultés se corrigent réciproquement. 

L’imagination en relation avec la mémoire est nécessaire pour combler les lacunes de celle-

ci. Elle a un rôle d’intermédiaire et de messagère, et elle est aussi nécessaire pour atteindre 

la vérité en conjonction avec l’entendement ou la raison.  

La relation entre le génie, le langage et l’individu est un des principes que Hamann 

reprend de la position de Huarte. La dimension créative de l’ingenium dépend du langage et 

de l’individu. Ainsi, le langage pour Hamann n’est pas seulement communication, mais aussi 

expression de la pensée même de l’être humain. Hamann reconnaît que la créativité du 

langage est en même temps l’activité individuelle dans le style. 

Johann Gottfried Herder s’appuie sur la philosophie de Leibniz. Certes, il critique 

fortement la conception idéaliste de la monade, mais la vision leibnizienne d’un monde plein 

de forces, de vie, et sonore reste de manière permanente et profonde dans sa pensée. Le cadre 

de réflexion de Herder est la philosophie allemande et les débats philosophiques  sur la 

connaissance et l’esthétique des Lumières. Depuis ses écrits sur la critique littéraire, mais 

aussi avec son Journal, il envisageait une transformation du savoir philosophique. Il veut 

abandonner la pure spéculation philosophique et ses méthodes. Il conteste toutes les 

classifications, taxonomies et définitions. Il s’agissait pour lui que de «  mots vides » et d’un 

savoir stérile et ossifié. 



287 
 

Dans ses expressions et jugements de la philosophie de son temps, nous trouvons qu’il 

oppose à ces termes, l’adjectif « lebendig.»  Tout au long de sa vie et de sa réflexion 

philosophique, il s’engage dans la transformation, dans une révolution de la pensée où la 

recherche dynamique et vivante dans tous les domaines devrait se substituer à l’académisme 

et à la pédanterie de la « Formular Philosophie ». Avec cette transformation, il veut accomplir 

les idéaux proposés par les penseurs de l’Aufklärung, i.e., la réorientation du savoir y en 

intégrant la dimension pratique pour l’éducation de l’homme, le développement et la 

formation de l’humanité. Dans son Journal, se trouvent déjà les mots clés de la philosophie 

de Herder : force, analogie et langage. 

La notion de forces, forces organiques et forces spirituelles, constitue le principe 

recteur de la pensée du philosophe allemand. Il incorpore les théories de son temps, les 

théories de Johann Friedrich Blumenbach et de G W Leibniz. Sur la base de ces théories et 

des acquis de la physiologie et de la médecine de son époque, le philosophe allemand 

esquisse sa théorie de l’âme. 

Herder admet seulement une Energie der Seele. Il n’y a donc pas deux sources de 

connaissance, le sentir et le penser surgissent de cette même énergie ou (Vorstellungkraft). 

Herder élabore ainsi une théorie « éclectique » sur la nature et les fonctions de l’âme humaine, 

directement influencée par Monadologie où les notions de perception, d’apperception et de 

conscience ont une place centrale. Herder réinterprète et reformule les principes leibniziens. 

Il fait de la monade une force vivace, corporelle et sympathique qui agit en harmonie interne 

et externe avec toutes les forces de la nature. Il développe ce modèle d’explication de la 

dynamique vivace de l’âme à partir de sa théorie musicale. Il reprend ses productions 

philosophiques Kritische Wälder, notamment Viertes Kritische Wäldchen, où il essaie pour 

la première fois d´éclairer le phénomène de sensation et de fonction de chaque sens et de leur 

organe. Ici, il considère le corps humain comme l´objet et la source de la connaissance. 

Herder récupère donc dans Vom Erkenne und Empfinden ces hypothèses et les principes sur 

l’origine du langage où se trouvent la relation si étroite entre le sentir, la réflexion et le 

langage. L’imagination apparaît dans son Abhandlung comme « denkendes sensorium 

commun », mais il ne s’agit pas seulement d’une instance de l’âme purement passive, elle est 

pleine d’activité. En fait, chaque sens réalise une activité de synergie ou une « synesthésie » 



288 
 

avec les autres sens. De même, dans Vom Erkenne und Empfinden, en particulier dans sa 

dernière version, le « denkendes sensorium commun » réapparaît sous le nom d’Einbildung, 

imagination, laquelle rejoint toutes les sensations, tous les sentiments, mots, sons, tons.  

Herder adopte la même position que Huarte en ce qui concerne la nature et la fonction 

de l’imagination, elle est le siège du système nerveux, l’unité du corps et de l’âme, l’instance 

d’unité de la volonté, de la pensée et des sensations. Elle forge des images en coopération 

avec la mémoire et l’entendement. Herder aussi partage l’idée de Huarte et de Bacon, à savoir 

que l’activité de l’imagination est mystérieuse. Nous ne pouvons inférer que sur ses « effets », 

ce qu’elle fait dans le caché, l’obscur et les rêves. Le langage de la poésie est la clé pour 

découvrir ses mystères. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



289 
 

BIBLIOGRAPHIE 

SOURCES 

 

ADISSON Joseph and STEELE Richard, Selections from The Tattler and The Spectator, 
edited with an introduction and notes by Angus Ross, London, Penguin Books, 1989. 

ALEXANDER Gerard, An essay on genius [1758], dans la version électronique Project 
Gutenberg.  

ARISTOTE, De Mémoire et Reminiscentia, in Parva Naturalia suivi du Traité 
PseudoAristotélicien de Spiritu, trad. et notes par J. Tricot, Paris, J.Vrin, 1951. 

BACON Francis, Du progrès et de la promotion des savoirs, trad. par Michelle Le Doeuff, 
Paris, Gallimard, 1999. 

                              , The Wisedome of the Ancients, trad. Arthur Georges, Amsterdam,  
Theatrum Orbis Terrarum, 1968. 

                                , Novum Organum, introduction, traduction et notes par Michel Malhere 
et Jean Marie Poisser, France, Presses Universitaires de France, 1986. 
                                 , La sagesse des anciens, traduction, introduction et annotation par Jean 
Pierre Cavaille, Paris, Vrin, 1997. 
 

BAUMGARTEN Alexander Gottlieb, Aesthetica, Ausgewählte Teilen der AESTHETICA, 
paralellausgabe Lateinisch-Deutsche, Übersetzt und Einführung von Hans Rudolf Schweizer, 
Basel, Schwebe & Co., 1973. 
 
                                                               ,Texte zur Grundlegung der Ästhetik, Übersetz und 
herausgegeben von Hans R.Schweizer, Hamburg, Felix meiner Verlag, 1983. 
 
                                                               , Baumgarten A.G.Seine Bedeutung und Stellung in 
der Leibniz-Wolffischen Philosophie und seine Beziehungen zu Kant : nebst Veröffentlichung 
einer bisher unbekannten Handschrift der Asthetik Baumgarten:Inaugural-Dissertation zur 
Erlangung der Doktorwürde der hohen philosophischen und Naturwissenschaftlichen 
Fakultät der Universität Münster in Westfalen, vorgelegt von Bernhard Poppe, Borna-
Leipzig, R. Noske,1902. 
 
                                                              , Metaphysik, deutsche übersetzung von Georg 
Friedrich Meier; mit einer Einführung, einer Konkordanz und einer Bibliographie der Werke 
A.G. Baumgartens von Dagmar Mirbach Dagmar Mirbach, Jena, Dietrich Schleglmann, 
2004. 
 
BURKE Edmund, Philosophical Inquiry into the origin of our ideas of the sublime and 
beautiful [1757], dans la version électronique Project Gutenberg. 



290 
 

CUSA Nicolas, Le traité du Béryl, Tome I, texte, traduction et notes, Maude Corrieras, Paris, 
Éditions Ipagine, 2010. 

DIDEROT Denis, Lettre sur les aveugles. À l´usage de ceux qui voient, dans Œuvres 
Philosophiques, édition Michel Delon, Paris, Gallimard, 2010. 

FONTENELLE Bernard le Bovier de, Rêveries Diverses. Opuscules Littéraires et 
Philosophiques, Alain Niderst (ed.) Paris, Les éditions Desjonquères, 1994. 

HAMANN Johann Georg, Sämtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe von Josef Nadler, 
Wein, Thomas-Morus-Presse im Verlag Herder, 1949-1957, VI Bände.  

                                            , Briefwechsel, W. Ziesermer und A. Henkel, (Hrsg.) Wiesbaden, 
(Band 1-4) Frankfurt (Band 5-7) Insel,1955-1979. 

                                            ,Sokratische Denkwürdigkeiten, in Johann Georg Hamanns 
Hauptschriften erklärt. Band 2:Sokratische Denkwürdigkeiten, erklärt von Fritz Blanke, 
hrsg. Fritz Blanke und Lothar Schreiner Fritz Blanke, Germany, Gütersloh, 1959. 

                                              , Schriften zur Sprache, Hrsg. Josef Simon, Frankfurt, 
Suhrkamp, 1967. 

                                             , Sokratische Denkwürdigkeiten, Aesthetica in nuce, Sven-Aage 
Jørgensen, Kommentar und Herausgegeben, Stuttgart, Reclam, 1998. 

                                             , Londoner Schriften, Hrsg. Oswald Bayer & Bern Weißenborn, 
München, C.H. Beck, 1993. 

                                             , Hamann’s Socratic memorabilia: a translation and 
commentary, ed. by James C. O’Flaherty, Baltimore, Johns Hopkins Press, 1967. 

                                             , Writings on philosophy and language, ed. by Kenneth Haynes, 
Cambridge (UK), 2007. 

                                            , Beanwortung die Frage: was ist Auflärung?, trad. par Pierre 
Pénisson in Revue Germanique Internationale. La crise des Lumières, 3 (1995), 211-214. 
 

HERDER Johann Gottfried, Sämmtliche Werke, Hrsg. Bernhard Suphan, Band VIII,  
Plastik. Einige Wahrnehmungen über Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume 
(1778); Übers Erkennen und Empfinden in der menschlichen Seele (1774); Vom Erkennen 
und Empfinden, den zwo Hauptkräften der menschilchen Selee (1775); Vom Erkennen und 
Empfinden der menschilichen Seele. Betrachtungen und Träumen (1778), Hildesheim-New 
York, Georg Olms Verlag, [1892.] 

                                                  ,Werke, Band II, Herder und die Antropologie der 
Auflrärung, Hrgs. Wolfgang Proß, Frankfurt, Carl Hanser Verlag, 1987. V Bande.  

                                                   Werke in zehn Bänden, Hrgs. M.Bollacher, J.Brummack, U. 
Gaier, Frankfurt, Dt. Klassiker Verlag, 1985-2000. 



291 
 

                                                   Schritfen zur Literatur, Hrgs. Regine Ottto, Berlin- Weimer, 
Auflage, 1990. 

                                                  Philosophical Writings, translate and edited by Michael N. 
Forster, New York, Cambridge Press University, 2004. 

                                                  Selected Writings on Aesthetic, translated and edited by 
Gregory Moore, Princeton University Press, Princeton and Oxford, 2006. 

HUATE DE SAN JUAN, L'examen des esprits pour les sciences. Ou se montrent les 
différences d'esprits, trad. par Vion d'Alibray, Source gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale 
de France. 
 

HUME David, A Treatise of Human Nature, ed. By Selby-Bigge, Oxford-NewYork, 
Clarendon Press, 1978. 

LEIBNIZ Gottfried Wilhelm, Kleine Schriften zur Metaphysik, Herausgegeben und 
übersetzs von Hans Heinz Holz, Frankfurt am Main, Insel-Verlag, 1965. 

                                                 Discours de Métaphysique et autres textes 1663-1689, 
présentation et notes de Chr. Frémont, traductions de Chr. Frémont, revues par Catherine 
Eugène, Paris, G.F. Flammarion, 2001. 

                                                 Nouveaux essais sur l'entendement humain, chronologie, 
bibliographie, introduction et notes par Jacques Brunschwig, Paris : Flammarion, 1990. 

                                                Opuscules Philosophiques choisis, texte latin-français trad. 
Schrecker, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2001. 

                                               Monadologie, Parallelausgabe französisch-deutsche von J.Ch. 
Horn, Frankfurt am Main, Europäische Verlangsanstalt, 1962. 

LOCKE John, Essay concerning Human Understanding, Selected BY Mary Whiton 
Calkis, Leipzig, Felix Mayer, 1913. 

LOWTH Robert, Cours de Poésie Sacré, traduite pour la première fois du latin en français 
par P. Roger, Paris, 1813. 

MIRANDOLE Pic de la, De imaginatione. De l’imagination, Paris Editiones Comp’ Act, 
2005. 

SHAFTESBURY Anthony Ashley Cooper, Characteristics of Men, Manners, Opinions, 
Times, foreword by Douglas Den, Indianapolis, Liberty Fund, 2001. 

YOUNG Edward, The complaint: or Night –Thoughts on Life, Death, and Immortality, 
(1742-1754) dans la version électronique Project Gutenberg. 

                               , Conjectures on Original Compositions. To a Letter to the Autor of sir.Charles 
Grandison, London, Printen for Art, Millar, 1759. 

 

 



292 
 

 

COMMENTAIRES 

AARSLEFF Hans, « Leibniz on Locke on Language », American Philosophical Quarterly, 
1.3 (1964), 165–188.  

ABRAHAM Bénédicte, Au commencement était l’action. Les idées de force et d’énergie en 
Allemagne autour de 1800, France, Presses Universitaires du Septentrion, 2016. 

ACHERMANN Eric, Worte und Werte. Geld und Sprache bei Leibniz, Hamann und Müller, 
Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1997. 

ADLER Hans, Die Prägnanz des Dunklen. GnoseologieÄsthetik- Geschichtsphilosophie bei 
J.G. Herder, Hamburg, Felix  Meiner Verlag, 1999. 

                                «Herder Holismus», dans Herder Today. Contributions from the International 
Herder Conference 1987 Stanford, Berlin-New York, De Gruyter, 1990, 31-45. 

                         « Fundus Animae-der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunklen in der 
Aufklärung », Deutsche Vierteljahrsschrift Für Literaturwissenschaft Und 
Geistesgeschichte, 62.2 (1988) 197-220.  

                            « Théorie de l’art et épistémologie », in Herder und die Künste. Ästhetik, 
Kunstheorie, Kunstgeschichte, (hrsg.) Elisabeth Découlot-Gehart Lauer, Heidelberg, Winter, 
2013, 193-202. 

ADLER Hans and KOEPKE Wulf, (ed.), A Companion to the Works of Johann Gottfried 
Herder. Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester, Camden House, 
2009. 

ANDRE Rudolp, Figuren der Ähnlichkeit: J.G.Hamanns Analogiedenken im Kontext des 
18. Jahrhunderts, Tübingen, Niemeyer, 2006. 

ALEXANDER W.M., J. G Hamann Philosophy and Faith, Netherlands, Martinus Nijhoff, 
1966.  

...................................., « Sex in the Philosophy of Hamann », Journal of the American 
Academy of Religion, 37.4 (1969), 331–340 

ALT Peter-André, Der Schlaf der Vernunft. Literatur und Traum in der Kulturgeschichte 
der Neuzeit, München, C. H. Beck, 2002. 

ARMISEN-MARCHETI Mirelle, « La notion d’imagination chez les Anciens : I Les 
Philosophes  »in PALAS. Revue d’Etudes Antiques, 26 (1979) 11-51. 

                                                            , « La notion d’imagination chez les Anciens : II –La 
rhétorique » in PALAS. Revue d’Études Antiques, 27 (1980) 3-37. 

ARNTZEN Helmut, Der Literaturbegriff, Geschichte, Komplementärbegriff, Intention. 
Eine Einfürung, Münster, Aschendorff, 1984. 



293 
 

ARENS Katherine, « Kant, Herder, and Psychology », dans Herder Today. Contributions 
from The Herder Conference, Stanford, California, 1997, edited by MUELLER-VOLLMER, 
Kurt, Berlin-New York, Walter de Gruyter, 1990, 190-206. 

AUERBACH Erich, Mimesis. La représentation de la réalité dans littérature occidentale, 
traduit par Cornelius Heim, Paris, Gallimard, 1958. 

                                  , « Passion als Leidenschaft » Publications of the Modern Language 
Assotiation America, 56, (1941), 1179-196. 

......................................, « Figura », in Gesammtle Afsätze zur Romanischen Philologie, 
Germany, Francke Verlag Bern und München, 1967, 55-92. 

BALTHASAR Hans von Urs, Herrlichkeit.Eine theologische Ästhetik, Johannes Verlag 
Einsiedeln, 1965. 

..................................................., La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la 
révélation. I Apparition, traduit de l’allemand par Robert Givord, Paris, Aubier, 1964. 

                                                   , La gloire et la Croix. Les aspects esthétiques de la 
révélation. II, Styles, traduit de l’allemand par Robert Givord et Hélène Bourboulont, Paris, 
Aubier, 1972. 

BECKER Christoph, Sprachkonzeptionen der deutschen Frühauflrärung. Wörterbuch und 
Untersuchung. Berlin, Peter Lang 1994. 

BECQ Annie, Genèse de l’esthétique française moderne. De la Raison classique à 
l’imagination créatrice, Vol. I-II, Pisa, Pacini Editore Pisa, 1984. 

BEISSER Friedrich, Claritas scriptura bei Martin Luther, Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1966 

BLUMENBERG Hans, Paradigmes pour une métaphorologie, trad. par Dedier Gammelin, 
Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2006. 

BAEUMLER Alfred, Le  problème de l´irrationalité dans l´esthétique et la logique du 
XVIIIe siècle, trad. Olivier Cossé, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,1999. 

BARNER Wilfried, « Lessing comme auteur dramatique », dans Les lumières en Allemagne, 
Paul Raabe et Wilhelm Schmidt- Biggemann (Editeur), traduction Claude Murat, Bonn, 
Hohwacht Verlag, 1979. 

BELTING Hans, dans Image et Culte. Une histoire de l’art avant l’époque de l’art, traduit 
par Frank Muller, Paris, Les éditions du Cerf, 1998. 

BELTING Hans, Das Echte Bild. Bildfragen als Glaubensfragen, München; Verlag C.H. 
Beck, 2005: 

BARNOUW Jeffrey, « The Cognitive Value of Confusion and Obscurity in the German 
Enlightenment: Leibniz, Baumgarten and Herder », Studies in Eighteenth Century Culture, 
24.1 (1995), 29-50. 

BATTENFELD Katja, Göttliches Empfinden: sanfte Melancholie in der englischen und 



294 
 

deutschen Literatur der Aufklärung, Berlin, De Gruyter, 2013. 

BAEUMER Max L., « Johann Georg Hamanns Mythologisierung von Sinnen und 
Leidenschaften «,  in Monatshefte, vol. 67, no. 4, (1975), 371-386. 

BAYER Oswald, « Shöpfung als „Rede an die Kreatur durch die Kreatur“ Die Frage nach 
dem Schlüssel zum Buch der Natur und Geschichte », in Johann Georg Hamann. Acta des 
zweiten Internationalen-Colloquiums im Herder-Istitut zu Marburg/Lahn 1980, Hrsg. 
Bernhard Gajek, Germany, N.G. Elwert Verlag Marburg, 1983, p.57-75. 

                                 , « Die Mitte am Ende. Der Ort der Trinitätslehere in der Dogmatik », en 
Der lebendige Gott als Trinität, (Hrgs.) Michael Welker und Miroslav Volf, Gütersloher 
Verlagshaus, 2006; p.114-122. 

                                    , « Geschmack an Zeichen“ Zweifel und Gewissheit Im Briefgespräch 
zwischen Lavater und Hamann », Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und 
Religionsphilosophie, 53.1 (2011), 1–15. 

..............................., Gott als Autor. Zu einer poietologischen Theologie, Tübingen, Mohr Siebeck, 
1999. 

BAYER Oswal und KNUTSEN Christian, Kreuz und Kritik.Johann Georg Hamanns 
Letztes Blat:Text und Interpretation, Tügingen, JBMohr, 1983. 

BEISER Frederick, The fate of reason. German philosophy from Kant to Fichte, Cam-
bridge, Harvard University Press, 1987. 

BENDAWolfram, Der Philosoph als Literarischer Künstler. Esoterische und satirische 
Elemente bei Lord Shaftesbury unter Besonderer Berücksichtigung von “Soliloquy or 
Advices to an Author“, Erlangen, Diss, 1982. 

BETZ John R., «Reading “Sybiline Leaves: J.G. Hamann in the History of Ideas» in 
Hamann and the Tradition, edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University 
Press, 2012. 

 
BERLIN Isaiah, The Roots of Romanticism, Princeton, Princeton, University Press, 2013. 

BERTRAM W.G., Philosophie des Sturm und Drang. Eine Konstitution der Moderne, 
Münche, Verlag Fink, 2000. 

BIET Christian et JULLIEN Vincent, Le siècle de la Lumière 1600-1715, Paris, ENS 
Éditons, 1997. 

BLACKALL Eric Albert, The Emergence of German as a Literary Language, 1700-1775, 
Cambridge, University Press Cambridge, 1959. 

                                       , «Irony and Imagery in Hamann », in Publications of the English 
Goethe Society, 26 (1957), 1-25. 



295 
 

BLANKE Fritz, Hamann Studien, Zürich, Zwingli Verlag, 1956. 

BOCH Julie, Les Dieux désenchantés. La fable dans la pensée française de Huet à Voltaire 
(1680-1760), Paris, Honoré Champion, 2002. 

BÖHM Benno, Sokrates im 18. Jahrhundert, Leipzig, Verlag Quelle & Meyer, 1929. 

BOMPAIRE Jacques, « Questions de Rhétorique, 1 : Image, métaphore, imagination dans 
la théorie littéraire grecque ». In: Bulletin de l'Association Guillaume Budé : Lettres 
d'humanité, N.36, (1977).355-359. 

BORCHERS Stefan, Die Erzeugung des >Ganzen Menschen<. Zur Entstehung von 
Antropologie und Ästhetik an der Universität Halle im 18. Jahrhundert, Berlin, De Gruyter, 
2011. 

BRÄNDLE Johann Brändle, Das Problem der Innerlichkeit: Hamann, Herder, Goethe,Bern, 
Suisse: A. Francke, 1950. 
 

BROSE Thomas, Johann Georg Hamann und David Hume, Berlin, PeterLang, 2006. 

BUCHENAU Stefanie, The founding of Aesthetics in the German Enlightenment. The Art of 
invention and the Invention of Art, Cambridge, Cambridge University Press, 2013. 

......................................, « Die Sprache der Sinnlichkeit. Baumgartens Poetische 
Begründung der Ästhetik in den „Meditationes Philosophicae“ », in Aufkärung 20 (2008), 
151-73. 

BÜCHSEL Elfriede, BiblischesZeugnis und Sprachgestalt bei J. G. Hamann. 
Untersuchungen zur Struktur von Hamanns Schriften auf dem Hintergrund der Bibel, 
Darmstadt, Gießen, [1953] 1988. 

                                 , « Aufklärung und Christliche Freiheit. J.G. Hamann contra I. Kant» en  
Die Neue Zeitschrift für systematische Theologie, Vol. 4, (1962), 133-157. 

                                         ,«Paulinische Denkfiguren in Hamanns Aufklärungskritik. 
Hermeneutische Beobachtungen zu exemplarischen Texten und Problemstellungen », in 
Johann Georg Hamann und die Krise der Aufklärung. Acta des fünften Internationalen 
Hamann-Kolloquiums in Münster,1988, (hrgs.) Bernhard GAJEK und Albert MEIER, 
Frankfurt, 1990, 405–422. 

                                          , « Hermeneutische Implulse in Herders  „Ältester Urkunde“ », in in 
Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, 
Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1989,151-161. 

                                    , « Über den Göttlichen und Mensclichen Ursprung der Sprache » in 
Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am Main 1987. 

BUNDY Murray Wright, The theory of Imagination in classical and medieval thought, in 
University of Illinois Studies on Language and Literature, Vol XII, 1927. 

BURY J. B., The idea of progresses. An inquiry into its growth and origin, New York, Dover 
Publications, Inc., 1955: 



296 
 

CAMPE-CASNABET Michèle, « De la Lumière aux Lumières » dans BIET Christian et 
JULLIEN Vincent, Le siècle de la Lumière 1600-1715, Paris, ENS Éditons, 1997. 

CASSIRER Ernst, Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien, Göteborg, 
ElandersBokt. Antiebolag, 1942. 

CATALDI M. Luigi, « The Eighteen-Century Rehabilitation of Sensitive Knowledge and 
the Birth of Aesthetics: Wolf, Baumgarten and Mendelssohn. » in Studies in German 
Idealism, 13 (2011), 279-298. 

CASTON Victor, « Pourquoi Aristote a besoin de l’imagination » in Les Etudes 
Philosophiques, 1 (1997) 3-39. 

CLARK Robert T., « Herder’s Conception of" Kraft"», Publications of the Modern 
Language Association of America, (1942), 737–752. 

                                  , Philosophie des Lumières, traduit de l´allemand et présente par Pierre 
Quillet, Paris, Fayard, 1966. 

COOK J. Daniel, « Leibniz on Enthusiasm », in Leibniz, Mysticism, and Religion, 1998. 

CORBIN Henry, J. G. Hamann, philosophe du luthéranisme, Paris, Berg International 
éditeurs, 1985. 

COWAN Brian, »Reasonable Ecstasies: Shaftesbury and the Languages of Libertinism » in 
Journal of British Studies, Vol. 37, No. 2 (1998), 111-138. 

CRIGNON Claire, De la Mélancolie à l’enthousiasme : Robert Burton (1577-1640) et 
Anthony Ashley-Cooper, Comte de Shaftesbury (1671-1713), Paris, Honoré Champion 
Éditeur, 2006. 

CULLHED Anna, « Original Poetry: Robert Lowth and Eigtteenth-Century Poetics, in 
Sacred Conjetures « in The Context and the Legacy of Robert Lowth and Jean Astruc, (ed.), 
by John Jarick, New York-London, t & t Clark, 2007, p.25-47. 

CURTIUS Ernst Robert, La littérature européenne et le Moyen âge latin, trad. Jean 
Bréjoux, Paris, Presses Universitaires de France, 1956. 

DANNEBERG Lutz, «Von der accommodatio ad captum vulgi über die accommodatio 
secundum apparentiam nostri visus zur aesthetica als scientia cognitionis sensitivae, « in, 
Hermeneutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. und 17. Jahrhundert, 
Torbjörn Johansson Robert Kolb Johann, Anselm Steiger (Hrsg.), Berlin, De Gruyter, 2010. 

DASCAL Marcelo, « Language and Money. A Simile and its Meaning in 17th Century 
Philosophy of Language », in Studia Leibnitiana, VIII|2 (1976), 187-218.  
 

DEAN WENTWHORT, Visionary Warfare: Blake, Hamann and Boehme against ideology, 
Knoxville, University of Thennessee, 1989. 
 
DELON Michel, L´idée d´énergie au tournant des lumières (1770-1820), Paris, Puf., 1988. 

DEUPMANN Christoph, « Komik und Methode. Zu J.G. Hamanns Shaftesbury-Rezeption », 
dans J.G. Hamann und England. Hamann und die englischsprachige Aufklärung. Acta des 



297 
 

siebten Internationalen Hamann-Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main, 
Peter Lang, 1999. 

DILTHEY Wilhelm, Gesammelte Schriften, III Band Studien zur Geschichte des Deutsches 
Geistes. Leibniz und sein Zeitalter. Friedrich der Grosse und die Deutsche Aufklärung. Das 
Achtzehnte Jahrhundert und die geschichtliche Welt, Stuutgart, B.G. Teubner 
Verlagsgesellschaft, 1959. 

DOBBEK Wilhelm, « Die coincidentia oppositorum als Prinzip der Weltdeutung bei J.G. 
Herder wie in seiner Zeit », in Hans Dietrich Irmscher, Herder-Studien, ed. by Walter Wiora 
(Würzburg, Allemagne: Holzner, 1960). 

DÜRBECK Gabriele, Einbildungskraft und Aufklärung: Perspektiven der Philosophie, 
Anthropologie und Ästhetik um 1750 (Walter de Gruyter, 1998). 

DREIKE Monika Beate, Herders Naturauffassung in ihrer Beeinflussung durch 
Leibniz´Philosophie, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1973. 

EDEL Susanne, « Métaphysique des idées et mystique des lettres : Leibniz, Böhme et la 
Kabbale prophétique », in Revue de l'histoire des religions, t. 213, n°4, (1996), Langue et 
Kabbale. 443-466. 
 
ENGELL James, The creative imagination. Enlightenment to Romanticism, London, 
Harvard University Press. 1981. 

FATTORI Marta, Études sur Francis Bacon, trad. par Thomas Berni, Paris, Presses 
Universitaires de France, 2012. 

FERRARIS Maurizio, La imaginación, Madrid, Visor La Balsa de la Medusa, 1996. 

KELLY Dean J., « Metachematizing Socrates: Hamann, Kierkerggard, and Kant on the 
Value of the Enlightenment », in Hamann and The Tradition, edited by Lisa Marie Anderson, 
Illinois, Northwestern University Press, 2012. 

KLEFFMANN Tom, Die Erbsündenlehre in sprachteologischem Horizont, Tübingen, J.C. 
Mohr,1994. 

FINK J. Karl, « A semiotics of Herder’s Zerstrute Blätter » in Herders Rhetoriken im 
Kontext des 18. Jahrhunderts. Beiträge zur Konferenz der Internationalen Herder-
Gesellschaft Schloss Beuggen nahe Base 2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg, 
SYNCHRON; 2014. p.175-156. 
FLECK Cristina Juliane, Genie und Wahrheit. Der Geniegedanke im Sturm und Drang, 
Marburg, Tectum Verlag, 2006. 

FOTI Véronique M., « The Cartesian Imagination», in Philosophy and Phenomenological 
Research, vol. XLVI, N° 4, (1986), 631-642. 

FRANZBACH Martin, LessingsHuarte-Ubersetzung (1752). Die Rezeption und 
Wirkungsgeshichte des Examen de ingenios para las ciencias (1575) in Deutschland, 
Hamburg, De Gruyter, 1965. 
 



298 
 

FRANKE Ursula Franke, ‘Von Der Metaphysik Zur Ästhetik. Der Schritt von Leibniz Zu 
Baumgarten’, Akten Des II. Internationalen Leibniz-Kongresses, Hannover (1972). In: 
Studia Leibnitiana, Wiesbaden, 1975, 229–240. 
 

FREY Christiane, « Genie, Empfindung, Beruf. Herders Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele wissenssoziologisch gelesen », in Herder Jahrbuch, (2008), 37-69. 
 

FRIEDEMANN Fritsch, Communicatio Idiomatum. Zur Bedeutung einer Christologischen 
Bestimmung für das Denken Johann Georg Hamann, Berlin-New York, De Gruyter, 1999. 

FRITZ Martin, Vom Erhabenen: der Traktat ‘Peri Hypsous’ und seine ästhetisch-religiöse 
Renaissance im 18. Jahrhundert,Tübingen, Allemagne: Mohr Siebeck, 2011. 

FÜRST Gebhard, Sprache als metaphorischer Prozeß : Johann Gottfried Herders 
hermeneutische Theorie der Sprache, Tübingen, 1988. 

FUMAROLI Mark, L’Âge de l’Eloquence, Genève, Librairie Droz, 2002. 

FUNKE Gerhard (Hrsg.), Die Aufklärung : In Ausgewählten Texten Dargestellt und Eingeleitet 
Sruttgart, Koehler, 1999. 

FUBINI E., « La musica ebraica tra permessi e divieti nei commentari medievali » in Revista 
Española de Filosofía Medieval, 6 (1999), 69-76. 

GADAMER H. G. Volk und Geschichte im Denken Herders, Frankfurt am Main, Vitorio 
Klostermann, 1942. 

GAIER Ulrich, Herders Sprachphilosophie und Erkenntniskritik, Stuttgart-Bad Cannstatt, 
Frommann-Holzboog, 1988.Ulrich Gaier, ‘«Nous Sommes Un Sensorium Commune 
Pensant»: L’aspect Anthropologique de La Langue Chez Herder’, Revue Germanique 
Internationale, 2003, 29–45. 

GAJEK Bernhard, Sprache  beim jungen Hamann, Europäische Hochschulschriften, Reihe 
I, Deutsche Literatur  und Germanistik Nr. 3. Bern, Herbert Lang, 1967. 

.................................., «Unwissenheit - Selbsterkenntnis - Genie: Hamanns Sokrates-
Deutung » in Johann Georg Hamann, Insel-Almanach auf das Jahnr 1988, Frankfurt am 
Main 1987. 

GARRETT Don Garrett, ‘Reasons to Act and Believe: Naturalism and Rational Justification 
in Hume’s Philosophical Project’, Philosophical Studies, 132.1 (2007), 1–16. 

GESCHE Astrid, Johann Gottfried Herder. Sprache und die Natur des 
Menschen,Würzburg, Könighausen und Neumann, 1993. 

GISI Lucas Marco, Einbildungskraft und Mythologie. Die Verschränkung von 
Anthropologie und Geschichte im 18. Jahrhundert. Berlin, New York 2007 

GRASSI Ernesto, Macht des Bildes:Ohnmacht der rationalen Sprache. Zur Rettung des 
Rhetorischen, Köln, M. DuMont Schauberg, 1970. 



299 
 

                               , Die Macht der Phantasie. Zur Geschichte abendländischen Denkens, 
Germany, Athenäum, 1979. 

                                 , Rhetoric as Philosphy, Pennsylvania State University Press, 1980. 

GRAUBNER HANS, « Theological Empiricism: Aspects of Johann Georg Hamann’s 
Reception of Hume », Hume Studies, 15.2 (1989), 377-385. 

                                          , « „Origines“ Zur Deutung des Sündenfalls in Hamanns Kritik an 
Herder », in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte 
Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1989, pp.108-132. 

                                             , « Hamanns Ästhetik des Erhabenen und die Wiederkehr des 
Erhabenenim 20 Jahrhundert « in Die Gegenwärtigkeit Johann Georg Hamanns. Acta des 
achten Internationalen Hamann-Kolloquiums an der Martin Luther Universität, Halle 
Wittenberg, 202, Germany, PeterLang, 205, pp.215-230. 

 GREIF Stefan, « Herders’s Aesthetics and Poetics », in A Companion to the Works of 
Johann Gottfried Herder, Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester, 
Camden House, 2009, p. 142-164. 

 
GOLDESTEIN Amanda Jo, « Irritable Figures. Herder´s Poetic Empiricism » in The 
Relevance of Romanticism. Essays on German Romantic Philosophy, Edited by Dalia Nassar, 
Oxford, Oxford University Press, 2014, p.273-295.  

GOLDSTEIN Jan, « Enthusiasm or Imagination? Eighteenth Century smear words in 
comparative national context » in Huntington Library Quarterly, Vol.60, No. 22 Enthusiasm 
and Enlightenment in Europe, 1650-1850, (1977) 29-49.  

GROSS Sabine and Gerhard SAUDER, (Hrsg.), Der frühe und der späte Herder: 
Kontinuität und / oder Korrektur, Söchtenau,Synchron, 2007. 

GROTE Simon, «“Aisthesis” und Moralische Erziehung bei Alexander Gottlieb 
Baumgarten», Aufklärung, 20 (2008), 175-98. 
 

GRÜNDER Karlfried, Figur und Geschichte. J.G. Hamanns Biblische Betrachtungen als 
Ansatz einer Geschichtsphilosophie, Freiburg, Karl Alber, 1958.  
 
GUARDIA J.M., Essai sur l ´ouvrage de J. Huarte: «Examen des aptitudes diverses pour 
les sciences» Paris, A. Durant, 1855. 

GÜNTHER Jacoby, Herder als Faust: Eine Untersuchung, Leipzig, Felix Meiner Verlag, 
1911. 

GUSDORF Georges, Les origines de l’herméneutique, Paris, Payot, 1988. 

HAZARD  Paul, La crise de la conscience européenne (168-1715), Paris, Boivin et Cien, 
1944. 



300 
 

HEINZ Marion, Sensualistischer Idealismus. Untersuchungen zur Metaphysik 
Erkenntnistheorie des jungen Herder (1763-1778),Hamburg, F. Meiner, 1994. 

                              ,«Historismus oder Methaphysik. Zur Herders Brückerburger 
Geschichtephilosophie », dans  BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder 
Geschichte und Kultur, Würzburg, Königshausen & Neumann, 1994, 75-85. 

HEINZ Marion & CLAIRMONT Heinrich, « Herder’s Epistemology », in A Companion to 
the Works of Johann Gottfried Herder, Studies in German Literature, Linguistics, and 
Culture, Rochester, Camden House, 2009. 

HENNING Mehnert, « Der Begriff „Ingenio“ bei Juan Huarte und Baltasar Gracián », in 
Romanische Forchungen, 91 (1979), 270-280. 

HERZ Andreas, Dunkler Spiegel - helles Dasein: Natur, Geschichte, Kunst im Werk Johann 
Gottfried Herders, Heidelberg, C. Winter, 1996. 

HAYMAN John G., « Shaftesbury and the Search for a Persona » in studies in English 
Literature, 1500-1900, Vol. 10, No. 3, Restoration and Eighteenth Century (1970), 491-504. 

HOBBS Catherine, Rhetoric on the margins of modernity: Vico, Condillac, Monboddo, 
E.U., Southern Illinois, University Press, 2002. 

HELMER Christina, The Trinity and Martin Luther. A Study on the relation between 
genre, language and the trinity in Luther’s Works (1523-1546), Mainz, Verlag Philipp von 
Zabern, 1999. 
                                                     , « Luther’s Trinitarian hermeneutics and the Old Testament », in 
Modern Theology, 18, 1 (2002) 49-72. 
 
HILLAR Marian, From Logos to Trinity. The Evolution of Religious Beliefs from 
Pyhtagoras to Tertullian, New York, Cambridge, 2012. 

HOFFMAN Paul, Corps et cœur dans la pensée des Lumières, Strasbourg, Presses 
Universitaires de Strasbourg, 2000.  

HOFFMANN Volker, Johann Georg Hamanns Philologie  : Hamanns Philologie zwischen 
Enzyklopädischer Mikrologie und Hermeneutik, Stuttgart, Kohlhammer, 1972 

HOGREBE Wolfram, « Erkenntnistheorie Ohne Erkenntnis », Zeitschrift Für 
Philosophische Forschung, (1984), 545–59. 

HUGEDÉ Norbert, La métaphore du miroir dans les épitres de saint Paul aux Corinthiens, 
Genève, Imprimerie Delachaux & Niestlé. 1957. 

                                 , L’Épître aux Colossiens, Genève, Editons Labor et Fides, 1968. 

                                 , Saint Paul et La culture Grecque, Genève, Editons Labor et Fides, 
1966. 



301 
 

HUMBERT Paul, Etudes sur le Récit du Paradis et de la Chute dans la Genèse, Neuchâtel, 
Secrétariat de l’Université.1940. 

HOWELL Samuel Wilbur, Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, New York, Rusell 
& Rusell, 1956. 

HUZING Klass, « Morphologische Idealismus. Herder als Gesalthermeneut », in Herder 
und die Philosophie des Deutsches Idealismus, Fichte-Studien –Supplementa, (Hrsg.) 
Marion Heinz, Amsterdam-Atlanta, Rodopi B.V., 1977. 

HUIZINGA Johan, Le problème de la Renaissance, trad. de Fréderic Schnegans, Espagne, 
Casimiro Livres, 2015. 

HUTCHINGS C.M., « The Examen de Ingenios and the Doctrine of Original Genius », in 
Hispania; Vol. 19. No.2 (1936), 273-282. 

IDEL Moshe, «Defining Kabbalah: The Kabbalah of the Divine Names », in Mystics of the 
Book Themes, Topics, and Typologies, ed. by HERRERA R. A. New York, P. Lang, 1993, 
pp.97-113. 

                       , « Langage et Cabbale: de la cosmogonie à la épistémologie », in Revue de 
l’histoire des Religions, (1996) N. 4. 279-284. 

IRMSCHER Hans Dietrich, « Witz und Analogie als Instrumente des entdeckenden 
Erkenntnis« dans Weitstrahlsinniges Denken. Studien zu Johann Gottfried Herder, 
Herausgegeben von Marion Heinz und Violetta Stolz, Würzburg, Königshausen & Neumann, 
2009. 

                                                 ,« Metodiche Aspekte in Herders Schriften », dans 
BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte und Kultur, Würzburg, 
Königshausen & Neumann, 1994, 19-49. 

                                                  , « Grundzüge der Hermeneutik Herders » in Bückerburger 
Gespräche über Johann Gottfrid Herder, J.G. Maltush (Hrsg.) Bückeburg, Verlag 
A.Grimme, 1973. 

IRIARTE Mauricio, Dr. Juan Huarte de San Juan und sein Examen de Ingenios. Eine 
Beitrag zur Geschichte der differentiellen Psychologie, Diss. Münster; Druck der 
Aeschendorffschen Buchdruckerei, 1938. 
 

JÄGER Michael, Die Ästhetik als Antwort auf das Kopernikanische Weltbild. Die 
Beziehungen Zwischen den Naturwissenschaften und der Ästhetik Alexander Gottlieb 
Baumgartens und Georg Friedrich Meiers, Hildesheim, New York, G. Olms, 1984. 
 

JØRGENSEN Sven-Aag, Johann Georg Hamann, Stuttgart,Metzler, 1976. 



302 
 

                                          , « Hamann, Bacon, and Tradition » dans Orbis Litterarum, Tome 

XVI, Fasc.1-2 (1961) 49-72. 

                                           , « Hamanns hermeneutische Grundsätze » dans Aufklärung und 

Humanismus, Richard Toellner (Hrsg.) Heidelberg, Lambert Schneider, 1980. 

                                             , « Empfindung und Wahrscheinlichkeit. Hamanns Metakritik 

über Mendelssohns Besprechung von Rousseau Julie ou la nouvelle Héloïse» dans Text & 

Context, Themaheft: Aufklärung und Sinnlichkeit in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts, 

Kopenhagen,Wilhelm Fink, 1981. 

                                                , « Zu Hamanns Stil » en Johann Georg Hamann, Reiner Wild 

(Hrsg) Wege der Forschung, Band 511, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 

1978. 

                                                    , « Notes de Lecture et Collage » trad. Élisabeth Déculot, dans 
Querdenker der Aufklärung. Studien zu Johann Georg Hamann, Göttingen, Wallstein 
Verlag, 2013. 

                                                       ,» „Wenn sie wüste, wie ich Buchstabire.“ Herder als 
Dolmetscher Hamans in der „Aeltesten Urkunde“ », in Bückerburger Gespäche über Johann 
Gottfried Herder 1988, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 
1989, 98-107. 

JOST Leonhard Siegfried, Die Afassung der Sprache als Energeia, Bern, Verlag Paul 
Haupt, 1960. 

KIND John Louis, Edward Young in Germany: historical surveys, influence upon German 
literature, ed. by William H. Carpenter, New York, Columbia University Press, 1906. 

KLEIN Robert, La forme et l´intelligible. Écrits sur la Renaissance et l´art moderne, Paris, 
Gallimard, 1970. 

KLEIN Jürgen, « Genius, Ingenium, Imagination: Aesthetic Theories of Production from 
the Renaissance to Romanticism », in The Romantic Imagination, edited by Frederick 
Burwick and Jürgen Klein, Amsterdam-Atlanta, Editions Rodopi, 1996, 19-43. 

KNOLL Renate, Johann Georg Hamann und Friedrich Heinrich Jacobi, Heidelberg, Carl 
Winter, 1963. 

KLOSSOWSKI Pierre, Le mage du nord. Johann Georg Hamann, Paris, Fata Morgana, 1988. 

KOEPKE Wulf and SAMSON B. Knoll (ed.) Johann Gottfried Herder, innovator through 
the ages, Bonn, Bouvier Verlag. H. Grundmann, 1982. 



303 
 

KOEPKE Wulf (ed.), Johann Gottfried Herder. Academic disciplines and the pursuit of 
Knowledge, Columbia, Camden House, 1996. 

KOEPP Wilhelm, Der Magier unter Masken. Versuch eines neuen Hamannbildes, 
Göttingen, Vandenhoeck Ruprecht, 1965. 

KOSELLECK Reinhart, Le règne de la critique, trad., Hans Hildenbrand, Paris, Éd. de 
Minuit, 1979. 

KRACHT Thomas, Erkenntnisfragen beim Jungen Hamann, Frankfurt, RG Fischer, 1981. 

KREBS Roland, « Herder, Goethe und die ästhetische Diskussion um1770. Zu den 
Begriffen "énergie" und "Kraft" in der franzosiche und deutsche Poetik » in Goethe 
Jahrbuch, Band 111, (1985), 83-96. 
…………………., « Le dialogue critique de Herder avec Diderot et Helvétius », in Revue 
Germanique Internationale, 20 (2003) 75-86. 
 

KRISTELLER Paul Oskar, « The modern system of the arts: A study in the history of 
aesthetics I », in Journal of the History of Ideas, (1952) 

 
KNODT Eva, « Hermeneutics and the End of Science: Herder´s Role in the Formation of 
Natur and Geisteswissenschaften», in Johann Gottfried Herder: Academic Disciplines and 
the Pursuit of Knowledge, ed. by Wulf Koepcke (Columbia, Etats-Unis d’Amérique: Camden 
House, 1996). 

KÜSTERS Marie-Theres, Inhaltsanalyse von J. Georg Hamanns Aesthetica in nuce, 
Deutschland, Potsberg Bottrop 1936. 

LEFEBVRE René, « La crise de la PHANTASIA. Originalité des interprétations, originalité 
de Aristote », dans, De la Phantasia à l’imagination, sous la direction de Danielle Lories et 
Laura Rizzerio, Louvain-Namur-Paris-Dudle, Éditions Peeters/Socité des Études Classiques, 
2003, 31-36. 

LESSENICH Rolp P., Dichtungsgeschmack und Alterbräische Bibelpoesie im 18. 
Jahrhundert, Deutschland, Böhlau Verlag Köln Graz, 1967. 

LEVENTHAL Robert, « Diskursanalytische Überlegungen zum Wissenschaftsbegriff beim 
frühen Herder », dans BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte 
und Kultur, Würzburg, Königshausen & Neumann, 1994, 117-129. 

LICHTENSTEIN Ernst, ZurEntwicklung des Bildungsbegriffs von Mesiter Eckhart bis 
Hegel, Quellen & Mayer, Heidelberg,1966. 

LIEBRUCKS Bruno, Sprache und Bewußsein, Bande 1. Einleitung Spannweite des 
Problems. Von den undialektischen Gebilden zur dialektische Bewegung, Frankturt am 
Main, Akademische Verlagsgesellschaft, 1964. 

LEIBRECHT Walter, Gott und Mensch bei Johann Georg Hamann, Kassel, Carl 
Bertelsmann Verlag, 1958. 



304 
 

LEWIS Rhodri, « Francis Bacon and Ingenuity », in Renaissance Quarterly, 67 (2014), 
113-163. 

LINN Marie-Luise, «A. G. Baumgartens Aesthetica und die antike Rhetorik», dans  Shanze 
Helmut (Hrsg.) Rethorik. Beiträge zu ihrer Geschichte in Deutschland vom 16-20. 
Janrhundert, Frankfurt am Main, Athenäum Fischer Taschenbuch, 1974, 105-125. 

LUMPP Hans Martin, Philologia crucis. Zur Johann Georg Hamanns Auffassung von der 
Dichtkunst. Mit einem  Kommentar zur Aesthetica in nuce, Tübingen, Max Niemeyer, 1970. 

LÜPKE Von Johannes, « Metahysics and Metacritique: Hamann´s Understanding of the 
Word of God in the Tradition of Lutheran Theology «, in Johann Georg Hamann and Tra-
dition, edited by Lisa Marie Anderson, Illinois, Northwestern University Press, 2012. 
 

MAGNARD Pierre, «  imago Dei, imago mundi », in Figures. Miroirs et Reflets. Cahier du 
Centre de recherche sur l’image, le symbole, le mythe, n. 4, (1989), 47-64. 

MARKWARDT Bruno, J.G.Herders « Kritische Wälder », Leipzig, Quelle & Meyer, 1925. 

MARTINSON Steven D., « Herder’s Life and Works » in A Companion to the Works Johann 
Gottfried Herder. Studies in German Literature, Linguistics, and Culture, Rochester, Camden 
House, 2009, 15-41. 

MAUERE Michael, « Ganz Ohr. Zu Herders Theorie der Sinne als Grundlegung jeder 
Antropologie », in Herder Jahrbuch, (2010) 56-72. 

MESTRE ZARAGOZA M., « La théorie des passions de Juan Vives » in Les Passions à 
l’Âge Classique, sous la direction de Pierre François Moreau, Paris, Puf, 2006. 

MENGES Karl, «„(…) daß der Gedanken am Ausdruck klebe“: Vom Sprechen und 
Schreiben bei Herder», BOLLACHER Martin (Hrsg.) Johann Gottfried Herder Geschichte 
und Kultur, Würzburg, Königshausen & Neumann, 1994, 75-86. 

METZKE Erwin, J. G. Hamanns Stellung in der Philosophie des 18. Jahrhunderts, Halle, 
Max Niemeyer, [1934] 1984. 

                               ,Coincidentia oppositorum: gesammelte Studien zur  
Philosophiegeschichte , Karlfried Gründer (hrgs) Witten, Luther-Verlag, 1961. 

                                 ,« Kant und Hamann » in Johann Geor Hamann, Reiner Wild (Hrsg.) 
Darmstadt,Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1978, 233-263. 

MIIKKA E. Anttila, Luther´s Theology of Music. Spiritual Beauty and Pleasure, Berlin-
Boston, De Gruyter, 2013. 

MILBANK John, « Pleonasm, Speech, and Writing. Hamann´s Einglish Sources », in J.G. 
Hamann und England. Hamann und die englischsprachige Aufklärung. Acta des siebten 
Internationalen Hamann-Kolloquiums zu Marbug-Lahn 1996, Frankfurt am Main, Peter 
Lang, 1999, pp 165-195. 

MINOR Jacob, Johann Georg Hamann in seiner Bedeutung für die Sturm und Drangeriode, 
Rütten & Loening, Frankfurt a/M, 1881. 



305 
 

MINTER Catherine J. Minter, ‘The Concept of Irritability and the Critique of Sensibility in 
Eighteenth-Century Germany’, The Modern Language Review, 106.2 (2011), 463–76. 

MIRBACH Dagmar, « Alexander Gottlieb Baumgarten: „Gnoseologie Rhetorik“ 
Baumgartens Rethorik im Spannungsfels von cognitio und propositio », in Herders 
Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts. Beiträge zur Konferenz der Internationalen 
Herder-Gessellschaft. Schloss Beuggen nahe Basel 2012, (Hrsg.) Ralf Simon, Heidelberg, 
Synchron, 2014, 93-127. 
 
MOREAU Joseph, « Tradition et Modernité dans la Pensée de Leibniz », in Studia 
Leibnitiana, 4.1 (1972), 48–60. 
 
MORIZOT Jaques, Qu´est-ce qu´une image? Paris, J. Vrin, 2005. 

MORRIS David B., The religious Sublime. Christian Poetry and Critical Tradition in 18th-
Century England, Lexington (Ky.), The University press of Kentucky, 1972.  

MOSER Walter, « Herdes System of Metaphors in the Ideen » in Johann Gottfried 
Herder. Innovator Through The Ages, Boon, Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1982, p. 
102-134. 
 

MOUSTAKES Ulrich, Urkunde und Experiment. Neuzeitliche Naturwissenschaft im 
Horizont einer hermeneutischen Theologie der Schöpfung bei Johann Georg Hamann, 
Berlin-New York, De Gruyte, 2003. 

MÜLDER-BACH Inka, « Kommunizierende Monade. Herders literatisches Universum », 
in  Sinne und Verstande.Ästhetische Modellierungen der Wahrnehmung um 1800, (hrgs.) 
Caroline Welsh, Christina Donwoski, Susanna Lulé, Würzburg, Königshausen & Neumann, 
2001, 41-52. 

MÜLLER Cristina, « Rhétorique de l’ingenium et personnalité littéraire », in Emerita 
Revista de Lingüística y Filología Clásica (EM) LXIX 2,(2001), 319-346. 

MÜLLER Ernst, Ästhetische Religiosität und Kunstreligion in den Philosophie von der 
Aufklärung bis zum Ausgang des deutschen Idealismus, Berlin, Academie Verlag, 2004. 

MÜLLER-BLATTAU Josef, Hamann und Herder in ihren Bezichungen zur Musik, 
Königsberg, Gräfe u. Unzer, 1931. 

NISBET H. B., Herder and the Philosophy and History of Science, Cambridge, Published 
by The Modern Humanities Research Association, 1970. 

                            , « Herder and Francis Bacon », in The Modern Language Review, (1968), 
267–83. 

NUZZO Angelica, « Kant and Herder on Baumgarten´s Aesthetica», in Journal of the 
History of Philosophy, Vol. 44, N0.4 (2006) 577-579. 

O´Flaherty James C., « Hamann´s Concept of the Whole Man », in The German Quarterly, 
Vol. 45, No. (1972), 253-269. 



306 
 

………………………,«The Concept of Knowledge in Hamann’s “Sokratische 
Denkwürdigkeiten” and Nietzsche’s “Die Geburt Der Tragödie” », in Monatshefte, 64.4 
(1972), 334–48. 

                                        ,Unity and Language a Study in the Philosophy of Johann Georg 
Hamann, Chapel Hill, University of North Carolina, 1952. 

PARRET Herman, « From the Enquiry (1757) to the Kritisches Wäldchen (1769). Burke 
and Herder on the division of senses », in The Science of Sensibility: Reading Burkes 
Philosophical Enquiry, ed. M Deckart USA, Springer, 2009, p.91-107. 

PENISSON Pierre, « Trieb et Énergie chez Herder », Revue Germanique Internationale,  
(2002), 45–52. 

PIERRON Jean-Philippe, Les puissances de l´imagination. Essai sur la fonction étique de 
l´imagination, Paris, les Éditions du Cerf, 2003. 

PLATON, Le Banquet, traduction et présentation par Luc Brisson, Editions Flammarion, 
Paris, 2007. 

POPKIN Richard Henry, Histoire du scepticisme d’Erasme à Spinoza, trans. by Christine 
Hivet, Paris, Presses Universitaires de France, 1979. 

RATHMANN Janos, « Die Hamann-Herder Beziehung und ihre Beeinflussung durch die 
Deutung der Ursprung der Sprache », in Bückerburger Gespäche über Johann Gottfried 
Herder 1983, (Hrsg.), Brigitte Poschmann, Germany, Verlag C. Bösendahl Rinteln, 1984. 
 

REDMOND M., «The Hamann–Hume Connection», Religious Studies, 23.01 (1987), 95–
107. 

RICKEN Ulrich, « Sprachtheorie als Aufklärung und Gegenaufklärung » in Aufklärung und 
Gegenaufklärung in der Europäischen Literatur, Philosophie und Politik von der Antike bis 
zur Gegenwart, Jochen Schmidt (Hrsg.), Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 
1989. 

........................., « Le Problème de la Métaphore et la Controverse sur l’imagination à l’Âge 
Classique » in, Recherches sur La Philosophie et Le Langage, 9, (1988), 120–137. 
 

……………….. , Grammaire et Philosophie au siècle des Lumières. Controverses sur le 
l´ordre naturel et la clarté du français, Lille, PUL, 1978, p.11.  
 
…………………, « Réflexions du XVIIIe siècle sur  l'abus des mots » in Mots, Abus de 
mots dans le discours. Désabusement dans l'analyse du discours, n°4, (1982). 
 

RICOEUR Paul, « La Bible et L’imagination » in Revue de Historie et de Philosophie 
Religieuse, No. 4, (1982).  

…………………, Cinq études herméneutiques: textes publiés aux Éditions Labor et Fides 
entre 1975 et 1991, Genève, Labor et Fides, 2013. 



307 
 

RINGLEBEN Joachim, Arbeit am Gottesbegrif. Band II Klassiker der Neuzeit, Tübingen, 
Mohr Siebeck, 2005. 
                                               , « Gott als Schrifsteller. Zur Geschichte eines Topos » in Johann 
Georg Hamann. Autor Und Autorschaft. Acta des sechsten Internationalen Hamann- 
Kolloquium Im Herder-Institut Zu Marburg/Lahn 1992, Bernhard Gajek (Hgrs.). Beiträge 
Zur Deutschen Sprach  und Literaturwissenschaft. Reihe B, Untersuchungen 61, Frankfurt-
am-Main Berlin Ber, P. Lang, 1996, p. 215-275. 
 
RIVERS Isabel, Reason, Grace, and Sentiment : A Study of the Language of Religion and 
Ethics in England, 1660-1780. 2, Shaftesbury to Hume, Cambridge, Cambridge University 
Press 2000. 

ROBERTS F. Corey, « J.G. Hamann´s Historical Language » in Herder Jahrbuch/Herder 
Yearbook, (Hrsg.) Wulf Koepke und Karl Menges, VIII (2006), 129-132.  

RUDOLPH Andre, Figuren Der Ähnlichkeit :Johann Georg Hamanns Analogiedenken im 
Kontext Des 18. Jahrhunderts, Max Neymayer Verlag, Tüningen, 2006. 

ROSS W.D., Aristote, trad. Samuel Jean, Paris, Éditions des Archives Contemporaines, 
2000. 

SANSONETTI Giuliano, «For a history of effects: Hume and German anti-rationalism» in 
I Castelli di Yale, XI, (2011). 61-69. 
 
SAUDER Gerhard, (Hrsg.), Theorie der Empfindsamkeit und des Sturm und Drang,  
Stuttgart, Reclam, 2003. 
 
SAUDER Gerhard, Empfindsamkeit. Band I Voraussetzung und Elemente, Stuttgard, 
Metzler, 1975. 
 
SCHAARSCHMIDT Ilse, Der Bedeutungswandel Der Worte ‘Bilden’ Und ‘Bildung’ in 
Der Literatur-Epoche von Gottsched Bis Herder, 1931. 

SCHNEPF Robert; « Huarte de San Juan und Suárez : Lachen im spanischen Humanismus 
ind in der Spätscholastik » in Klassische Emotionstheorie. Von Palton bis Wittgestein, Hilge 
Landweer und Ursula Renz, (Hg.) Berlin-New York, Walter de Gruyer, 2010. 

SCHMIDT Horst-Michael, Sinnlichkeit und Verstand : Zur Philosophischen und 
Poetologischen Begründung von Erfahrung und urteil in Der Deutschen Aufklärung 
(Leibniz, Wolff, Gottsched, Bodmer und Breitinger, Baumgarten), München, W.Fink, 1982. 

SCHMIDT Jochen, Die Geschichte des Genie-Gedankes in der deutschen Literatur, 
Philosophie und Politik 1750-1945, Band 1, Darmstadt, Wissenschftliche Buchgesellschaft, 
1988. 

SCHINGS Hans Jürgen, Melancholie und Aufklärung. Melancholiker und ihre Kritiker in 
Erfahrungsseelenkunden, Stuttgart, Metzler, 1977. 

SCHIEWER Gesine Leonore, Lamberts semiotische Wissenschaft und ihre Diskussion bei 



308 
 

Herder, Jean-Paul und Novalis, Max Neimeyer Verlag, Tübingen, 1996. 

SCHLÜTER Hermann, Das Pygmalion-Symbol bei Rousseau, Hamann, Schiller. Drei 
Studien zur Gesitesgeschichte der Goethezeit, Zürich, Juris Druck, 1968. 

SCHMIDT- BIGGEMANN Wilhelm, Philosophia perennis: Historische Umrisse 
abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und Früher Neuzeit Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 1998. 
............................................................; « Christologische Poesie. Bemerkungen an Hamanns 
Aesthetica in nuce « in Ach so verstehen wir. Texten über das Verstehen. Magus Tage in 
Münster, (Hrsg.) Sussane Schulte, Deutschland, Waxmann, 2014. 
 

SCHMITD-HABERKAMP Barbara, Die Kunst der Kritik. Zum Zusammenhang von Ethik und 
Ästhetik bei Shaftesbury, München, Wilhelm Fink Verlag, 2000. 

SCHMITZ Ursula, Dichtung und Musik in Herders Theoretischen Schriften, Köln, 
Kleikamp,1960.  

SCHMITZ-EMANS M., « Leben-Zeichen. Am Rande des Verstummes. Motive der 
Schprachrelexion bei J.H. Hamann und Erns Jandl », in Poetica, 24, (1992), 62-89. 

SCHÜTZE Martin, « Herder’s Conception of Bild », Germanic Review, 1 (1926), 21-35. 

SCHWARZBACH Bertram Eugene, « Les adversaires de la Bible » dans Le siècle des 
Lumières et la Bible, sous la direction d’Yvon Belaval-Dominique Bourel, Paris, Editions 
Beauchesne, 1986. 

SCHICK Edgar B., « Art and Science: Herder’s Imagery and Eighteenth-Century Biology 
», in German Quarterly, (1968) 356–368. 

SCHNUR Herald, Scheleiermachers Hermenutik und Ihre Vorgeschichte im 18 
Jahrhundert. Studien zur Bibelauslegung, zu Hamann, Herder und F. Schlegel, Stuttgart, J.B 
Metzler, 1994. 

 

SCHOBERTH Wolfgang, Geschöpflichkeit in der Dialektik der Aufklärung. Zur Logik der 
Schöpfungstheologie bei Friedrich Christoph Oetinger und Johann Georg Hamann, 
Evangelium und Ethik Bd. 3, Germany, Neukirchener, 1994. 

SEILS Martin, Wirklichkeit und Wort bei Johann Georg Hamann Stuttgart, Calwer, 1961. 

SIEVERS Harry, Johann Georg Hamanns Bekehrung.Ein Versuch, sie zu verstehen, 
Zürich, Zwingli-Verlag, 1969.  

SIMON Josef, « Spuren Hamanns bei Kant ? », in Hamann, Kant, Herder: Acta des vierten 
Internationalen Hamann-Kolloquiums im Herder-Institut zu Marburg/Lahn, Frankfurt am 
Main, Peter Lang, 1985. 



309 
 

SIEGEL Carl, Herder als Philosophe, Sttugard und Berlin, J.G: Gottasche Buchhanlung. 
1907. 

STAIGER Emil, Stilwandel: Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit, Zurich-Freiburg : 
Atlantis Verlag, 1963. 

STAROBINSKI Jean, « Jalons pour une histoire du concept d’imagination » dans L’œil vivant 
II. La relation critique, Paris, Gallimard, 1970. 

STAROBINSKI Jean,  Le remède dans le mal. Critique er légitimation de l’artifice à l’âge 
des Lumières, Paris, Gallimard, 1988. 

STEPHEN H. Daniel, «The Philosophy of Ingenuity: Vico on Proto-Philosophy», 
Philosophy & Rhetoric, vol.18 N0.4 (1985), 236-243. 

STREMINGER Gerhard, « Hume’s Theory of Imagination », Hume Studies, 6 (1980), 91-
118. 

STRÄSSLE Urs, Geschichte, geschichtliches Verstehen und Geschichts-schreibung im 
Verständnis Johann Georg Hamanns: eine entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der 
Werke zwischen 1756 und 1772, Bern, Suisse: H. Lang, 1970. 

STOLLBERG Arne Stollberg, Ohr und Auge - Klang und Form: Facetten einer 
musikästhetischen Dichotomie bei Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz 
Schreker (Stuttgart, Allemagne: Franz Steiner Verlag, 2006). 

STRICH Fritz, Die Mythologie in der deutschen Literature von Klopstock bis Wagner, 
Bande I, Halle, Niemeyer, 1910. 

STÜNKEL Knut Martin, « Ästhetische Geologie. Die Frage nach der Wahrheit bei Johann 
Georg Hamann », in Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie, 
Vol.49, 2 (2007), 156-182. 

SWAIN Charles W., « Hamann and the Philosophy of David Hume », Journal of the History 
of Philosophy, 5.4 (1967), 343–51. 

SWAIN SCOTT R., «The Trinity in the Reformers », en The Oxford Handbook of Trinity, 
ed. by Gills Emery and Matthew Levering, Oxford, Oxford University Press, 2011, p.227-
237. 

TEDESCO Salvatore, « A.G. Baumgartens Ästhetik im Kontext der Aufklärung: 
Metaphysik, Rhetorik Anthropologie », in Aufklärung, 20 (2008), 137–50. 

TEULADE Anna, « Le corps prédicateur. Mélancolie et hétérodoxie dans El examen de 
ingenios de Juan Huarte de san Juan (1575) », in Études Epistémè. Revue de littérature et de 
civilisation (XVIe XVIIIe siècles). 28 (2015), 1-16. 

TILLIETTE Xavier, « Hamann und die Engelsprache. Über eine Stelle der AESTHETICA 
IN NUCE », in Johann Georg Hamann.Acta des Internationalen Hamann-Colloquiums in 



310 
 

Lüneburg 1976. Mit einem Vorwort von Arthur Henkel (Hrsg.) Bernhard Gajek, Frankfurt 
am Main, Vittorio Klostermann, 1979, pp.66-76. 
 
TRABANT Jürgen, Europäisches Sprachdenken. Von Platon bis Wittgenstain, Deutschland, 
Verlag C. H. Beck, 2006. 

                                , Vico’s New Science of Ancient Sings. A study of Sematology, translate 
by Sean Ward, London and New York, Routledge Taylor & Francis Group, 2004. 

 -----------------------, « Herder’s Discovery of the ear », in Herder Today Contributions from 
the International Herder Conference 1987 Stanford, Berlin-New York, De Gruyter, 1990, 
345-366.  

TROUSSON Raymond, Socrate devant Voltaire, Diderot et Rousseau. La Conscience en 
face du mythe, France, Minard, 1967. 

THOUARD Denis, « Stylistique herméneutique: J.G. Hamann », in Textes & Cultures, 2003. 

TUVESON Ernest L., The imagination as a Means of Grace. Locke and the Aesthetics of 
Romanticism, New York, Gordian Press, 1974.  

UTZ Peter, Das Auge und das Ohr im Text: literarische Sinneswahrnehmung in der 
Goethezeit, München, W. Fink, 1990. 

VALENTIN Jean Marie, « De Leibniz à Vico. Contestation et restauration de la rhétorique 
(1690-1730) », in Histoire de la Rhétorique dans l’Histoire Moderne (1450-11930), édition, 
par Marc Fumaroli, Paris, Presse Universitaire de France, 1999, pp.823-8575. 

VERMEIR Koen and FUNK Deckard Michael (editors), The science of sensibility: 
Reading Burke's Philosophical Enquiry, Dordrecht- Heidelberg -London, Springer, 2012. 

VINGE Luise, The Narcissus Theme in Western European Literature up the Early 19th 
Century, Lund, Gleerups, 1967. 

VON STEIN Karl H., Die Entstehung Der Neueren Ästhetik, Sttutgard, Cotta J.G. 1964. 

WACKERNAGEL Wolfgang, Ymagine Denunari. Éthique et métaphysique de l´abstraction chez 
Maître Eckhart, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1991. 

WATKINS Holly, « From the mine to the shrine. The critical origins of musical deep », in 
19-ht. Century Music, Vol.27. N.3 (2004) 179-207. 
  

WILD Reiner., « Natur und Offenbarung. Hamanns und Kant gemeinsamer Plan zu einer Physik für 
Kinder » in Geist und Zeichen.Festschrift für Arthur Henkel zu einem sechzigsten Geburstag 
dargebracht von Freunde und Schülern. (Hrsg.) Herber Anton, Bernhard Gajek, Peter Pfaff, 
Heidelberg, Carl Winter Universitätsverlag, 1977, p.452-468.  

WOHLFART Günter, Denken der Sprache. Sprache und Kunst bei Vico, Hamann, 
Humboldt, Hegel, Freiburg-München, Karl Albert, 1984. 

WUNENBURGER Jean Jaques, Philosophie des images, Paris, Press Universitaire de 
France, 2007. 



311 
 

WOLFF Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung für die englische Literatur des 18 Jhs. 
Der Moralist und die literarische Form, Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1960. 

ZAMMITO John, «Physiological Psychology: Herder´s Engagement whit Haller in the 
1770s» dans Der frühe und der späte Herder: Kontinuität oder Korrektur.Beiträge zur 
Konferenz der Internationales Herder-Gesellschaft Saarbrücken 2004, Söchtenau, Synchron, 
2007. 

ZUCKERT Rachel, « Herder and Philosophical Naturalism », in Herder Jahrbuch, 12 
(2014) 125-144. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



312 
 

 

Ma. del Rocío YESCAS MARTINEZ 

 

Le ton de l’âme 

L’image et l’imagination chez J. G. Hamann et J. G. Herder 

 

 

RESUMÉ 

Dans cette thèse nous abordons la relation entre l’image et l’imagination chez  Johann Georg 
Hamann (1730-1788) et Johann Gottfried Herder (1744-1803). La particularité de leur 
approche est la mise en cause de l’étroite liaison de l’image et sensibilité et la notion de 
l’image comme langage. Dans les ouvrages qui constituent le corpus de notre travail, il est 
possible de discerner très sphères de réflexion où l’image a une importance si déterminante: 
la religieuse, la philosophique et la rhétorique. Dans Aesthetica in nuce (1762) et Vom 
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (1774, 1775, 1778) se trouvent les 
prémisses du tournant épistémique que vise la perspective réductionniste et rationaliste de la 
connaissance. Dans ce tournant l’image acoustique et l’imagination gagnent une place 
essentielle. 

Mots clés  

image, imagination, connaissence, langage, ingenium,  Hamann, Herder. 

 

ABSTRACT  

The tone of the soul. The image and the imagination in Johann Georg Hamann and Johann 
Gottfried Herder, addresses the relationship between image and imagination in the thought 
of J.G. Hamann and J.G. Herder. The singularity of the approach of both german philosophers 
is the close connection of the image and sensibility and the definition of the image as 
language. The work of Hamann Aesthetica in nuce (1762) and the work of Herder, Vom 
Erkennen und Empfinden der menschlichen Seele (1774, 1775, 1778) represent a new 
epistemological model that is based on the holistic view of human being. In this model, the 
image acustic and the imagination becomen the tow arguments for the assumption that the 
images and the activity of imagination create all knowledge of the world. 

 

Key words 

image, imagination, knowledge, language, ingenium, Hamann, Herder. 


