e Bee. UNIVERSITE DE STRASBOURG  Ep 270

=

ECOLE DOCTORALE DE THEOLOGIE PROTESTANTE — EA 4378

TH ESE présentée par :
Raphaeél Laurand

soutenue le : 24 Janvier 2015

pour obtenir le grade de : Docteur de I'université de Strasbourg
Discipline/ Spécialité : Theologie Protestante

L’étre humain image de Dieu, un theme
théologique majeur relu a travers I’'anthropologie
relationnelle de Jean Ansaldi.

THESE dirigée par :

M. BIRMELE André Professeur, université de Strasbourg
RAPPORTEURS :

M. CHALAMET Christophe Professeur, université de Geneve

M. CAUSSE Jean Daniel Professeur, université Paul Valéry Montpellier

AUTRES MEMBRES DU JURY :
M. LEHMKUHLER Karsten Professeur, université de Strasbourg



A I’aveugle anonyme qui m’a conduit jusqu’au temple.
Au Dr. J.-P. Carof.

En mémoire de ma belle-sceur, Yvette.



REMERCIEMENTS

Je tiens a remercier en premier lieu le professeur André Birmelé pour son enseignement, son

accompagnement, son conseil et bien slir pour avoir accepté de diriger ce travail doctoral.

Je tiens a remercier les membres du jury, les professeurs Jean Daniel Causse, Christophe

Chalamet (rapporteurs) et Karsten Lehmkiihler.

Je tiens a remercier plus généralement les enseignants des Facultés de théologie protestante et

catholique de Strasbourg pour leurs enseignements.

Je tiens aussi a remercier 1’Université de Strasbourg pour m’avoir accordé une allocation de

thése qui m’a permis de financer une grande partie de ce travail.

Je tiens aussi remercier tout particulicrement mon épouse Claudine Laurand, et ma mere

Danielle Laurand, pour leur patience, leur soutien, et leur travail de relecture.

Je tiens enfin a remercier toutes les personnes avec qui j’ai pu cheminer intellectuellement :
d’une part les membres de ma famille, qui ont toujours eu a coeur de stimuler ma réflexion, et
d’autre part mes amis, collegues, et paroissiens avec qui j'ai pu avoir de longues

conversations théologiques qui m’ont nécessairement fait évoluer.



INTRODUCTION : L’ANTHROPOLOGIE ANSALDIENNE, L’AFFIRMATION D’UNE
COMPREHENSION RELATIONNELLE DE L’HOMME

Né a Menton en 1934, Jean Ansaldi a d’abord été pasteur a Jarnac en Charente de 1962 a
1970, puis a Uzes dans le Gard de 1970 a 1977. 1l a ensuite enseigné simultanément la
théologie systématique a I’Institut Protestant de Théologie a Montpellier et la psychanalyse a
I’Université de Montpellier III. Parti a la retraite en 1997, il est décédé en 2010. Jean Ansaldi

a marqué la théologie contemporaine par son anthropologie particuliere.

L’anthropologie ansaldienne s’inscrit en effet dans une sotériologie qui consiste en un
discours sur 1’acceptation par I’homme de sa finitude dans une articulation entre altérité et

idole.

La théologie ansaldienne porte la marque des réformateurs et de Karl Barth qui apparait
comme le fondement méme de sa pensée. La clef qu’utilise Jean Ansaldi pour la lecture de la
Bible lui est offerte par la théologie paulinienne, qui lui apparait comme le paradigme de
I’anthropologie chrétienne : « Des lors il s’avere que 1’anthropologie chrétienne peut étre
établie en suivant d’assez pres le plan de I’Epitre aux Romains : un homme capturé par

. P 14 . 1
I’idole, un homme recréé par la Parole libératrice » .

Cette constatation est le résultat d’une certaine lecture de la Bible :

Une derniere remarque vaut d’€tre faite qui s’enracine aussi dans les résultats probants de
I’exégese : il faut renoncer a penser dans une série chronologique création-chute-rédemption :
I’écriture, en ses grands moments, ne semble pas connaitre une doctrine du commencement
chronologique du réel, y compris du réel humain. L’intervention de Dieu est toujours et d’abord
sotériologique (Sortie d’Egypte, Semaine Sainte, etc.) ; elle atteint et recrée un homme déja-la qui
n’est pas en situation de neutralité, mais toujours capturé par I’'image, fidele serviteur de 1’idole, et
donc pécheur incrédule’.

Une telle lecture, qui affirme que la Bible ne connait qu’un « déja-1a » d’un homme « pécheur
incrédule »° conduit inévitablement Jean Ansaldi 2 rejeter catégoriquement une certaine
interprétation du récit de la création de I’homme a I’'image de Dieu qui s’est imposée durant
des siecles et qui prétend que I’image de Dieu aurait été idéale avant la chute. Jean Ansaldi
attribue cette interprétation a Irénée de Lyon®. Distinguant entre I'image et la ressemblance,

Irénée de Lyon a selon lui identifié I'image avec un « humanum minimum »° inaliénable

"' J. ANSALDI, Le dialogue pastoral. De I’anthropologie a la pratique, Genéve, Labor et Fides, 1986, p. 26.

27, ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.

3 Ibidem

* JLANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p- 24 ; ANSALDI J., Ethique et Sanctification, Morales politiques
et sainteté chrétienne, Geneve, Labor et Fides, 1983, p.72 ; ANSALDI J., PELISSERO P., « Le De homine de
Martin Luther », ETR, 1982/4, p. 483.

5. ANSALDI, P. PELISSERO, « Le De homine de Martin Luther », op. cit., p. 483.



« caractérisant I’homme en-soi »°. Le probléme, pour Ansaldi, est que cette anthropologie
théologique échappe totalement au concept méme de foi : « Ainsi s’institua un homme
naturel, un homme naturellement image de Dieu qui ne serait en rien conditionné dans son
ontologie par sa foi ou sa non foi [...]. Bibliquement parlant, il n’y a pas d’homme en-soi

indépendamment de la foi »’.

« Bibliquement » — Ansaldi ne nie certes pas I’existence d’ «un homme en-soi
indépendamment de la foi ». Il le décrit méme, au moyen d’une phénoménologie analytique
qui se caractérise, comme toute science, par son athéisme, comme étre de désir « troué » et
marqué par la finitude. Mais cet homme la ne peut tout simplement pas €tre qualifié comme
étant a I'image de Dieu. Ansaldi avance en effet une définition fonctionnelle de 1’imago Dei :
I'image de Dieu correspond 2 un office 2 exercer, la fonction « icono-sacerdotale »°, qui
consiste a représenter la Création face a Dieu et Dieu face a la Création. Mais pécheur, pris
par I’idole, I’homme ne parvient pas naturellement a exercer cet office. Seul Christ « est
I’image de Dieu, le Premier-né de la Création ». Ce faisant, «seul celui qui est “en
Christ” est concerné par 1’imago Dei car celle-ci n’est pas une substance indélébile mais un

. 10
office a exercer »

Pour autant, la perte de I'image de Dieu n’est pas totale pour I’homme qui n’est pas en

Christ :

L’homme qui a abandonné sa vocation reste a tout jamais marqué par cette structure adamique qui

le spécifie dans le régne animal, mais il en reste marqué de maniere négative. Le lieu du

Radicalement-Autre comme source de nomination religieuse subsiste en tout humain, mais il est

vide de la Parole nommante. Et c’est justement parce que cet homme ne peut se définir pleinement

que par rapport a ce lieu qu’il va le peupler de ses projections idolatres qui des lors vont le

spécifier'.
Ontologiquement parlant, I’homme apparait alors résolument comme un creux, lorsqu’il n’est
pas en Christ. Insupportable pour I’homme, ce creux, qui est le lieu méme du désir, sera
investi par 'idole par un processus d’adoration de celle-ci. S’auto-nommant en adorant
I’idole, ’homme manifestera alors 1’idole en essayant de se conformer a celle-ci. Relevant de
la sphere du créé, I’idole ne pourra en aucun cas étre créatrice pour I’homme, elle provoquera

au contraire son aveuglement a 1I’égard de 1’altérité. L’illusion de I’idole permettra a I’homme

6 77 -
Ibid.
7). ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24.
87. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 69-74.
% Ansaldi fait toujours référence a Col.1,15. Voir par exemple J. ANSALDI, Ethique et Sanctification..., op. cit.,
p- 69.
9. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.
1 gy
Ibid.



de supporter ce vide existentiel qui le caractérise, mais les conséquences seront I’enfermement
et le repli sur soi : le sujet deviendra alors le personnage enfermé dans une image de lui-méme

dont il ne pourra plus sortir.

Inversement I’homme en Christ sera « concerné »'> par I’image de Dieu : marqué par la
croix en son creux existentiel, ’homme prendra conscience de sa finitude et laissera ce « lieu
du Radicalement-Autre » étre investi par la Parole de Dieu. Il sera alors libéré du processus
idolatre, et connaitra une véritable recréation'’. L’homme deviendra alors phénomene de
Dieu, créature a I'image de 1’Autre, autre aux yeux des autres, sans cesse recréé par cette
parole Autre qui le nomme. Le personnage redeviendra sujet, répondant a un appel, vivant sa

vocation.

Il en résulte une conception forensique de I’€tre humain telle que Luther a pu la formuler a
travers les notions d’homme incurvatus in se et d’homme coram Deo'?. En effet, ’homme est
avant tout percu comme étant placé devant une instance qui le justifie : soit lui-méme, soit
Dieu. C’est donc avant tout la foi qui sera déterminante pour I’homme, c'est-a-dire sa relation
avec Dieu. Ansaldi ne manquera évidemment pas de fonder son propos dans cette distinction
ainsi que dans d’autres notions luthériennes qui conduisent a formuler une conception

relationnelle de I’étre humain'®.

De méme, la désignation de Dieu comme « Pére Radicalement-Autre »'° rappelle la théologie
dialectique. La théologie ansaldienne apparait en effet comme étant marquée par la théologie
barthienne, mais aussi d’une certaine maniere par la théologie d’Emil Brunner: a de

nombreuses reprises, Ansaldi fait en effet appel au concept d’ humanum que Brunner avait lui-

27, ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73 : c’est bien I’'un des problemes fondamentaux de Jean
Ansaldi de se demander « en quoi sommes nous concernés » par la fonction icono-sacerdotale, c'est-a-dire par la
fonction du Christ image de Dieu.

*J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25 : «L’intervention de Dieu est toujours et d’abord
sotériologique (Sortie d’Egypte, Semaine Sainte, etc.) : elle atteint et recrée un homme déja-la qui n’est pas en
situation de neutralité, mais toujours capturé par I’image, serviteur de 1’idole, et donc pécheur incrédule. La
doctrine de la création vient ensuite, non pour concurrencer la science sur les origines du réel, mais pour intégrer
le déja-1a du réel comme nouvelle création, comme cadre ordonné en vue de la praxis de ’homme régénéré. »

4 M. LUTHER, Commentaire de I’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, Geneve, Labor et Fides, 1966, p.
114 : pour une définition de 'homme recourbé sur lui-méme par Martin Luther. Cette derniere citation est
indiquée par M. Liehnard dans M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, Paris, Bayard, 1999, p. 211 :
lorsqu’il explicite la notion d’homo incurvatus in se chez Luther. Pour une occurrence de 1’opposition entre
homme devant Dieu et homme courbé sur lui-méme voir M. LUTHER, Les sept psaumes de la pénitence, traduit
dans MLO 111, Geneve, Labor et Fides, 1964, p. 78.

153, ANSALDI, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF (Cogitatio Fidei n°163),
1991, p. 87.

'® J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 23.



A 1: 217 - 12 Z N
méme utilisé ', pour le reconsidérer. Ce concept d’humanum n’est pas étranger a la

problématique de 1’imago Dei puisque I’ humanum est ce qui différencie I’humain de I’animal.

Ces sources de la théologie ansaldienne sont des sources classiques lorsqu’il s’agit pour la
théologie contemporaine de formuler une conception relationnelle de 1’étre humain. La mise
en lumiere d’une anthropologie relationnelle qui serait plus fidele a ce que dit I’Evangile de
I’homme n’est certes pas un fait nouveau, et de nombreux théologiens contemporains, nous en
sommes en fait déja a la deuxieme générationlg, ont pu développer de telles conceptions de
I’homme, souvent dans le contexte de démonstrations plus vastes'’. Aussi cette anthropologie
relationnelle est-elle souvent opposée a une anthropologie théologique plus classique dite
« substantialiste » qui fut elle aussi développée en dialogue avec la philosophie, dans le but de
manifester les conséquences de 1’Evangile sur I’étre humain. La question est alors de savoir
dans quelle mesure les deux discours, qui semblent pourtant poursuivre le méme but sont

exclusifs 1’un de I’autre.

Ce qui nous intéresse particulierement dans la théologie d’Ansaldi est précisément qu’elle
nous apparait comme étant le type méme d’une formulation contemporaine de I’anthropologie
théologique, se nourrissant des bouleversements pour la théologie qu’ont apportés I’exégese
historico-critique, le darwinisme, et les philosophies du soupcon telles que celles de
Nietzsche, Marx et Freud, tentant de mettre en évidence la spécificité d’une anthropologie
théologique dans un monde scientifique marqué par 1’athéisme méthodologique et les
sciences humaines. L’originalit¢é de Jean Ansaldi fut de prendre particuliecrement en
considération 'une des philosophies du soupcon” — en I'occurrence la psychanalyse
lacanienne qui se situe a la suite de la psychanalyse freudienne. Cela a conduit le théologien
de Montpellier a adopter une conception relationnelle de 1’€tre humain sans concession :
I’ontologie échappe selon lui a toute phénoménologie, 1’ontologie ne peut donc relever que de

la foi, c'est-a-dire de la relation. Ce faisant, toute tentative théologienne d’élaborer un discours

'"E. BRUNNER, La doctrine chrétienne de la Création et de la rédemption, Dogmatique T.II., Genéve, Labor et
Fides, 1965, p. 82.

'® De grands théologiens comme D. Bonhoeffer ou K. Barth, qui sont sans cesse cités par des théologiens plus
récents pour fonder leurs conception relationnelle de 1’étre humain nous apparaissent comme la premicre
génération de théologiens ayant systématisé une telle conception.

" Le domaine privilégié pour 1’élaboration d’une telle conception de I’étre humain est 1’éthique : les questions
du début et de la fin de vie, de I’anthropologie de la personne démente, de la relation de I’homme avec les autres
créatures, faisant appel a la conception relationnelle. Les théologies contextuelles féministes ou théologies de la
libération ne méconnaissent pas non plus cette conception qui leurs sert de fondement pour leurs développements
plus politiques.

% Ansaldi n’est bien siir pas le seul & avoir pris en compte les philosophies du soupgon : on peut citer 1’exemple
d’Eric Blondel prenant en compte la philosophie nietzschéenne, auteur finalement assez proche d’Ansaldi, son
propos étant largement relatif a la fonction de I’idole. Voir BLONDEL E., Nietzsche, le 5™ évangile , Paris, les
bergers et les mages, 1980.



N . . . L, L, . 21 .
sur I’étre en dehors de la foi qui «constitue le Réel de la théologie » comme science,

apparait comme une erreur méthodologique grave de la part de la théologie.

La démarche ansaldienne conduit donc assez vite a se poser la question de 1’exclusivité des
deux discours substantialiste et relationnel sur ’homme, aboutissant irrémédiablement au

rejet de la conception classique.

C’est particulierement frappant lorsqu’ Ansaldi redéfinit le concept d’imago Dei : « on ne peut
plus » selon lui, « spéculer sur un homme antérieurement image de Dieu »**. Le rejet de la
distinction entre image et ressemblance que Jean Ansaldi attribue a Irénée de Lyon releve de
cette logique particuliere. Pour Jean Ansaldi, comme pour d’autres théologiens contemporains
mettant en exergue la conception relationnelle de I’€tre humain, la doctrine chrétienne sur
I’imago Dei doit s’enraciner non plus dans un discours créationnel destiné a « concurrencer la
science sur les origines du réel »>, mais dans une christologie qui conduit 2 inscrire d’emblée

I’anthropologie dans la sotériologie**.

Le travail que nous proposons de faire est d’une certaine maniere un travail préalable car il
ouvre a un ensemble de problématiques comme par exemple celle de la 1égitimité d’une telle
conception de I’€tre humain a coté de la conception clalssique25 : les deux discours s’excluent-
ils ou est-il possible de penser que ces deux discours, malgré leur apparente incompatibilité,
renvoient a une méme réalité ? Autrement dit, la théologie contemporaine qui tend de plus en
plus a avancer cette conception relationnelle de 1’étre humain dit-elle toujours la méme chose

que la théologie classique ou cette anthropologie spécifique constitue-t-elle une rupture ?

L’un des problemes rencontré provient de la pluralité des approches relationnelles : il n’y a
pas une mais des conceptions relationnelles et il est nécessaire de bien distinguer plusieurs
facons de faire de la théologie relationnelle. Le probleme est encore plus complexe lorsqu’on
s’apercoit que les conceptions classiques et relationnelles ne sont pas confessionnelles : nous
ne pouvons pas cantonner la conception classique a I’Eglise catholique romaine et la
conception relationnelle aux Eglises protestantes, et nous trouvons en réalité les deux grandes

catégories de conceptions dans chacune des confessions. Dans ce contexte, il est vraiment

21 J. ANSALDI, L’articulation, op. cit., p. 14 : « La théologie n’est pas sans avoir un réel, sauf i se réduire au
mieux a une fantasmagorie, au pire, a un délire. Mais je crois que ce réel de la théologie n’est ni Dieu, ni
I’homme croyant, mais leur rencontre dans la foi ».

2y, ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25-26 note n°14.

By, ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.

#y, ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 69.

» A. BIRMELE, «La compréhension de I’humain devant Dieu. Ontologie substantialiste ou ontologie
relationnelle, un enjeu majeur du dialogue cecuménique » dans O. H. PESCH, J. M. VAN CANGH, L’homme
image de Dieu données bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, Cerf, 2006, p.189-205.



compliqué d’aborder la question sous I’angle cecuménique en voulant interroger les divers
accords ecclésiaux. Une telle problématique ne pourra alors étre considérée qu’a titre

d’ouverture.

Nous avons donc choisi de nous concentrer sur 1’approche relationnelle de Jean Ansaldi et
d’entrer dans une démarche de vérification : c’est en vérifiant les sources théologiques et leur
prise en compte par le théologien qui nous apparait comme ayant la conception relationnelle
la plus exclusive que nous pourrons vérifier si celle-ci est 1égitime ou alors en rupture totale

avec la théologie classique.

Mais la problématique ainsi esquissée est encore trop vaste. Elle appelle des choix. Nous
proposons une concentration sur trois themes particulierement importants qui sont, chacun a
sa maniere, un concentré de la problématique fondamentale. Pour chacun des champs, nous
avons choisi de faire appel a un ou deux auteurs qui nous paraissent tre particulierement

éclairants :

1. La question de I'image de Dieu (C. Westermann, H.W. Wolff, J. Assmann, J.-N.
Aletti).

2. La référence aux affirmations de la Réforme du XVI° siecle (J.-D. Causse, P. Buhler,
J.-M. Maldamé).

3. La vérification de cette approche au moyen de la théologie barthienne dont Ansaldi se

réclame (K. Barth, J. Ansaldi).

Une premiere section concernera les sources bibliques et extrabibliques relatives a 1’imago
Dei. 11 s’agira de vérifier si I’exégese contemporaine infirme ou confirme la lecture spécifique
de Jean Ansaldi. Nous analyserons particulierement les formulations sur 1’imago Dei. Ce
concept nous apparait comme le point de friction le plus évident: Ansaldi débute
systématiquement son propos par le rejet de la these irénéene concernant la distinction entre
image et ressemblance lorsqu’il s’agit d’expliquer la conception relationnelle de 1’étre
humain. C’est donc avec le concept d’imago Dei que Jean Ansaldi présente la conception

relationnelle comme étant une conception en rupture avec la conception classique.

Une deuxieéme section sera relative aux affirmations des réformateurs concernant I’imago Dei.
Ansaldi prétend que la rupture s’est produite avec Luther: « Luther constitue bien son
anthropologie sur la base de 1’imago Dei, mais il 1’arrache au substantialisme pour 1’inscrire

. . . 26 . ..
dans la seule dimension du relationnel »™. Il conviendra notamment ici de montrer que

® J. ANSALDI, P. PELISSERO, « Le De homine de Martin Luther », op. cit., p. 483.



I’anthropologie luthérienne se nourrit en réalité de I’anthropologie augustinienne, et que les

deux apparaissent d’une certaine maniere comme étant en continuité.

Une troisieme section concernera la théologie contemporaine. Ansaldi apparait comme un
auteur qui se place dans la continuité de la théologie dialectique. La question sera alors de
voir comment K. Barth traite la question de 1’imago Dei.

N

Ce parcours nous conduira alors a confirmer qu’il existe plusieurs manieres d’aborder la
théologie relationnelle, mais que celles-ci sont légitimes au méme titre que la conception
classique dans le sens ou elles affirment fondamentalement la nécessité de la grace divine

pour le salut de I’étre humain, grice qui est offerte en Jésus-Christ.

10



PREMIERE SECTION : L’IMAGO DEI DANS L’ANCIEN ET LE NOUVEAU TESTAMENT, LES
FONDEMENTS BIBLIQUES DE LA CONCEPTION RELATIONNELLE DE L’ETRE HUMAIN.

Une anthropologie chrétienne se réfere nécessairement aux énoncés bibliques concernant
d’une part, la création de I’homme et d’autre part, le salut de ’humanité en Christ. Il n’est
alors pas étonnant que les textes de référence soient prioritairement ceux qui concernent
I’imago Dei tant dans I’ Ancien Testament que dans le corpus paulinien : nous allons pouvoir
le constater, dans la Bible, I’homme est créé selon I’image de Dieu, image de Dieu qui se
révele en Jésus-Christ, qui « est I’image de Dieu, Premier-né d’une multitude » (Ro. 8,29 ;

Col 1,15).

Le théme du salut de I’humanité étant, de maniere évidente, I’un des themes majeurs de la
Bible”, il est bien sfir nécessaire de confronter ces affirmations bibliques sur I’imago Dei aux
affirmations bibliques qui montrent le caractere fondamentalement pécheur de 1’homme.

L’anthropologie biblique se joue alors dans une articulation entre imago Dei et péché.

La majorité des auteurs établissant une distinction entre conception substantialiste et
conception relationnelle de I’€tre humain montre que celle-ci nait de deux interprétations
différentes de cette articulation entre imago Dei et péché : le probleme est de savoir si le

péché originel a effacé totalement ou seulement partiellement 1’imago Dei.

D’une part, la distinction entre image et ressemblance a conduit certains peres de 1’Eglise et
plus particulierement par la suite la théologie scolastique d’affirmer que seule la ressemblance
fut affectée par le péché originel, I’homme restant a I'image de Dieu malgré son penchant

o1k 2
pour la désobéissance 8

D’autre part, la Réforme et maints théologiens contemporains se référant a la Réforme
affirment, au contraire, que la ressemblance comme I’'image furent affectés par le péché

originel et que c’est ’homme dans sa totalité qui fut affecté par celui-ci®.

Ainsi, ’affirmation de Gen. 1,26 selon laquelle ’homme fut créé «a I’image et selon la
ressemblance de Dieu » a été interprétée de deux manieres, soit dans le sens d’une distinction
entre image et ressemblance, soit dans le sens d’une identification entre les deux : ces deux
interprétations entrainent chacune une série de conséquences créant deux discours distincts

sur I’homme que les théologiens contemporains ont pu mettre en évidence.

7 E. JACOB, Les thémes essentiels d’une théologie de I’Ancien Testament, Neuchatel, Delachaux et Niestlé,
1955, p. 239.

B Voir Darticle « anthropologie » dans J.Y.LACOSTE, Dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF
(quadrige), 1998, p.61 col.2 références : S.Th. q.93 et 95

* En particulier Martin Luther et Karl Barth, dont nous développerons la compréhension.

11



Cette divergence d’interprétation manifeste alors le probleme sotériologique que sous-tend la
question de I’imago Dei : 1a premiere option qui consiste a affirmer que seule la ressemblance
fut affectée par le péché originel conduit a affirmer qu’il existe une part de I’humain qui n’est
pas affectée et qui peut donc étre considérée comme un reste, une sorte de vestige de la grace
originelle par laquelle I’homme fut créé. La question est alors de savoir si ce reste de grace
qui perdure en tout homme malgré son péché peut lui permettre de participer a son salut,
minimisant alors 1’effet de la grace divine offerte dans la foi en Jésus-Christ: une telle
logique, conduit en effet a distinguer une grice originelle et une grace supplémentaire offerte

par la foi*”,

Ce probleme sotériologique pose alors celui de 1’ontologie, si I’on considere ce probleme en
se posant la question de 1’authenticité de 1’étre : la question est en effet de savoir a quel point

le péché affecte cette authenticité.

Le fait que le récit de la Création n’évoque la création a I’image de Dieu que pour I’homme et
non pour les autres créatures, mene, dans la perspective d’une stricte distinction entre image
et ressemblance, a interpréter I'image de Dieu d’abord comme humanum’™ puis comme
nature humaine fondamentale et intangible — voir statique®” — mais en tout cas premidre par
rapport au péché et a la foi : c’est cette nature humaine a I’image de Dieu mais ayant perdu la
ressemblance par le péché qui sera par la suite plus ou moins engagée dans 1’histoire du salut,
récupérant sa ressemblance avec Dieu selon I’effectivité de sa relation avec lui. Dans un tel
ordre d’idée, la relation dépend de 1’engagement de I’étre qui se met en relation : I’étre
précede la relation et son authenticité n’est pas remise en question par 1’absence de relation.

L’étre humain reste a I’'image de Dieu malgré son péché.

La deuxiéme interprétation qui consiste en une stricte identification entre image et
ressemblance suppose aussi une grice originelle par laquelle I’homme fut créé, mais celle-ci
fut pour le moins brouillée, si ce n’est annihilée par le péché : aucun reste de cette grace
originelle ne pourrait permettre a I’homme de participer a son salut, de rester I’'image de Dieu

malgré son péché — ici la nature humaine est totalement pervertie et la seule grace qui perdure

0°J. Ansaldi parle, en effet, dans une telle conception de I'image comme humanum minimum et de la
ressemblance comme donum gratiae superadditum dans ANSALDI J., PELISSERO P., «Le De homine de
Martin Luther », op. cit., p. 483.

3! Le terme humanum est un terme emprunté aux sciences humaines par certains théologiens comme E. Brunner
ou J. Ansaldi pour désigner ce qui constitue la spécificité de 1’étre humain par rapport aux autres étres vivants.

32 On peut trouver parfois une opposition entre conception « statique » et conception « dynamique » de 1'imago
Dei, a la place de la typologie « conception substantialiste » / « conception relationnelle ». Voir par exemple
SCHEFFCZYK L., « Image et ressemblance » dans Dictionnaire de Spiritualité, VII/2, col. 1463-1472.

12



est celle qui est donnée par la foi en Jésus-Christ, qui lui seul est 'image de Dieu. Ainsi la
seule possibilité qu’a I’étre humain de parvenir a son authenticité est I’effectivité d’une
relation vécue avec Dieu dans la foi en Jésus-Christ, car cette authenticité est extra-nos, en
Christ. Dans un tel ordre d’idée, 1’authenticité de 1’étre dépend totalement de cette relation qui
le fonde : I’€tre humain authentique est alors relation, en dehors de cette relation 1’étre est
inauthentique. Il ne peut étre a ’'image de Dieu en dehors de cette relation qu’il a rompu par le
péché.

Dans les deux cas, le péché semble bien consister en une rupture de relation de ’homme avec
Dieu, qui affecte son humanité. Le probleme réside dans le caractere partiel ou total de cette

affection : persiste-t-il encore une once d’humanité en 1’homme ou sa nature est-elle

totalement pervertie par le péché ?
Une différence fondamentale sépare donc les deux discours.

Dans la premiere interprétation, I’image de Dieu est percue comme étant « en » I’homme,
I’homme étant en-soi authentiquement humain : 1’on pourrait presque parler d’une image de
Dieu génétique®, inscrite dans I’ADN, relevant de la substance humaine. Le péché ne
supprimant que la ressemblance de I’homme avec Dieu, I’'image persiste en tout étre humain :
I’authenticité de I’étre humain n’est donc pas affectée — I’étre humain reste en-soi
authentiquement humain dans le sens ou cette humanité reste inscrite en lui avec I’'image de
Dieu. Il n’est plus toutefois selon la ressemblance de Dieu. Nous pouvons alors affirmer qu’il
existe une certaine identité entre ’homme et I’image de Dieu, identité qui est compromise par
le péché, péché qui est compris comme une certaine maniere d’étre qui fait perdre la
ressemblance c'est-a-dire I’adéquation de I’étre humain avec son essence méme qui est d’étre
a I'image de Dieu. La recherche du salut consistera alors en la recherche de cette adéquation
entre I’€tre humain et son essence profonde : ce n’est que lorsque la maniere d’étre de 1’étre
humain sera en conformité avec son essence profonde qui est d’étre a I'image de Dieu que

s 1z 2 P NETY . 34
I’homme sera considéré comme étant a I’image et selon la ressemblance de Dieu”". Dans un

¥ De fait, il est possible de prétendre que 1'imago Dei est transmissible de génération en génération en se
fondant sur le chapitre 5 de la Genese.

3 Dans une telle conception, « 1’union avec Dieu par 'intellect et la volonté, par la foi ou la vision, par la charité
et pendant la vie présente, par I’espérance » est percue comme une maniere d’étre en adéquation avec I’essence
profonde de ’homme qui a « une aptitude naturelle a connaitre et a aimer Dieu » — ce n’est que lorsque I’homme
aime et connait Dieu qu’il est alors « I’image selon la ressemblance de Dieu ». C’est selon nous dans ce sens que
C.E. O’Neil cite Thomas d’Aquin (S.Th.I.q.5,a.4, ad 2.) en parlant de « participation a I’étre de Dieu », dans son
article C.E. O’NEILL, « L’homme ouvert a Dieu (capax Dei) » , dans P. BUHLER & alii, Humain 2 I’image de
Dieu, Geneve, Labor et Fides, 1989, p. 250.

13



tel systeme, la sotériologie prendra nécessairement une coloration morale puisque 1’agir

humain est impliqué dans le systeme.

La deuxieme interprétation, qui prétend que 'imago Dei fut totalement pervertie, est plus
problématique car elle déclare que par le péché 1’étre humain n’est plus en-soi
authentiquement humain. L’authenticité ne releéve pas de 1’adéquation entre une maniere
d’étre et I’essence profonde de I’homme car ici, I’essence méme de I’homme est affectée par
le péché : ’homme a certes perdu la ressemblance avec Dieu, mais du coup il n’est plus non
plus a I'image de Dieu. Aucun reste de I’'image de Dieu ne persiste dans ’homme : nous le
verrons, en effet, si Luther affirmait déja que « par le péché », I’lhomme «a perdu tant la
ressemblance que I’'image »>° Barth n’hésitera pas a affirmer qu’on ne peut de toute fagon pas
perdre ni transmettre ce qui ne nous appartient pas36. La question de 1’authenticité n’est plus
celle d’'une adéquation entre la maniere d’étre et 1’essence profonde de ’homme — ici la
maniere d’étre du pécheur est bien en adéquation avec son essence profonde, celle d’étre
«incurvé en lui-méme ». Son authenticité, ’homme ne pourra I’atteindre qu’en étant en
relation, s’ouvrant a I’altérité qui 1’appelle a €tre selon I’'image de Dieu. L’imago Dei est en
effet comprise comme étant extérieure a 1’étre humain. Il reste encore possible d’affirmer
avec la Genese qu’elle est I’ humanum qui distingue 1’humain de 1’animal, mais cet humanum
n’est pas défini comme une capacité ou une maniere d’étre particuliere que 1’étre humain
aurait en commun avec Dieu, c'est-a-dire comme une identité entre ’homme et I’image de
Dieu. Dans un tel systeme, I’humanum est défini par une relation primordiale qui lui confere
son humanité : créé par Dieu selon son image, 1’homme est des sa création assimilé par Dieu
a sa divinité. Cette assimilation est appel a la relation avec Dieu, elle définit ’homme comme

2 N 7
réponse 2 cet appel” .

M. LUTHER, Commentaire de la Genése, traduit dans Martin Luther, (Euvres (MLO) XVII, Geneve, Labor et
Fides, 1977, p. 267, §248.

% K. BARTH., Dogmatique 1II,1, Genéve, Labor et Fides, 1960, p. 212 : L’homme, « n’est pas 2 méme de
perpétuer lui-méme sa ressemblance avec Dieu. Il peut seulement espérer que Dieu, le Créateur, voudra bien se
reconnaitre dans la nouvelle créature a laquelle, comme pere, il a transmis la vie ; Il lui est permis de croire que
le fils engendré par lui sera créé exactement comme lui-méme : par Dieu, a son image et selon sa ressemblance.
Mais la réalisation de cet espoir ne dépend pas de sa décision et de son acte de pere. Comment pourrait-il
transmettre ce qui ne lui appartient pas ? »

37 Ainsi J.-D. CAUSSE le démontre-t-il avec la « figure du fils » notamment dans J.-D. CAUSSE, « L’étre filial :
perspectives anthropologiques et théologiques » dans la revue d’éthique et de théologie morale « Le
supplément », vol. 225/ 2003, p. 97-110, notamment p. 98 : « Pour un étre humain, se compter parmi les “fils” ou
les “filles” signifie prendre place dans une chaine des générations qui est sans début chronologique repérable. Le
registre de la filiation renvoie toujours a I’affirmation, simple mais décisive, selon laquelle I’étre humain, a
quelque moment qu’on le prenne dans 1’histoire, n’est jamais le premier d’une série. Il a toujours été institué en
son humanité par un autre que lui-méme et c’est ce qu’indique avant tout la structure filiale. Posons alors
d’emblée que la figure du fils correspond & une anthropologique qui ne définit pas d’abord I’humain comme étre
de parole mais comme étre de réponse ». Soulignons pour la suite de notre raisonnement qu’une telle

14



Autrement dit, 1a ot la conception classique affirme une véritable identité entre I’homme et
I’imago Dei, la conception relationnelle se borne a une assimilation entre I’homme et 1’imago
Dei. Bien que subtile, cette différence entraine un certain nombre de conséquences tant au
niveau dogmatique qu’au niveau éthique. Dans ce travail, nous nous concentrerons

essentiellement sur les enjeux sotériologiques.

1.0. Clarification terminologique préalable

Il convient alors de définir ici ce que nous entendons exactement par « assimilation », car ce
n’est pas par hasard que nous avons choisi ce concept pour le situer par rapport au concept
d’ « identification ». La définition du terme « assimilation » est en effet intéressante car ce
terme connait lui aussi, nous semble-t-il, une définition plutdt substantialiste et une définition

plutdt relationnelle.

En effet, I’assimilation pose la question de la participation : au-dela de sa signification
évidente — purement phénoménologique — « rendre semblable a », le concept d’assimilation
revét une dimension plus ontologique que nous pourrions rendre assez fidelement avec les

concepts d’absorption ou d’agrégation selon que nous nous plagons du coté de I’assimilant,

anthropologie interprete nécessairement tout récit sur 1’origine comme « mythe », ainsi ibid. : « C’est la raison
pour laquelle, précisons-le, toute tentative d’expliquer 1’origine de I’étre humain dans la chaine évolutive du
vivant entraine nécessairement un recours a un mythe : récit de commencement, mais qui, en son langage méme
confirme que 1’origine demeure radicalement insaisissable ». Il est intéressant de constater que J.-M.
MALDAME confirme en soulignant lui aussi ce caractére mythique du récit des origines concernant le péché
originel, dans J.-M. MALDAME, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris, CERF
(cogitatio Fidei n°262), 2008, p. 136-137: «le récit biblique de Genese 2,4b-3-24 se situe “en un
commencement” ol s’inaugure le cours du temps. Pour cette raison, le récit n’est ni une fable, ni un apologue,
parce qu’il veut dire la raison d’étre de ce qui est donné et déja la. Un esprit averti ne peut se contenter de dire :
“c’est comme ¢a parce que c’est comme ¢a”, il doit donner une raison. Pour ce faire, le sage raconte ce qui s’est
passé a I’origine. C’est en connaissant cette réalité premiere qu’il comprend I’état présent puisque le récit établit
un “lien causal”. La pensée du sage qui a écrit le texte ne quitte pas le réel. Elle va du réel présent au réel
fondateur. Pour cette raison, la conception du mythe comme pure fiction ne peut rendre raison du texte biblique.
C’est la raison de notre désaccord avec la démarche positiviste qui réduit le récit biblique a étre un mythe au sens
commun du terme qui garde une dimension péjorative ». Si J.-M. MALDAME refuse « la démarche positiviste
qui réduit le récit biblique a étre un mythe au sens commun du terme qui garde une dimension péjorative », il ne
réfute pas pour autant le caractere mythique du texte de la Genese en requalifiant le mythe comme un discours
qui ne perd pas pied avec le réel en ce qu’il a pour fonction essentielle de manifester le sens du réel en ayant
recours a un langage imagé. Cette précision est fondamentale pour bien saisir I’optique a travers laquelle nous
lirons les affirmations de la Genese concernant la création de I’homme selon 1’image de Dieu et le péché
originel : ces affirmations de la Genese ont caractere de mythe, c'est-a-dire qu’elles sont la essentiellement pour
donner du sens. Aussi nous ne serons nous pas étonnés de constater que les affirmations bibliques concernant
I’image de Dieu de 1’ Ancien et du Nouveau Testament sont inspirées par les littératures sapientiales de leur
contexte d’élaboration. Ainsi ce que nous appelons la doctrine de I’imago Dei, c'est-a-dire le discours sur la
création de I’homme selon ’image de Dieu, I’embrouillement de I'image de Dieu par le péché originel, et la
restauration de 1’image de Dieu par la conformation de ’homme a I’'image du Fils de Dieu qui est lui seul
I’image de Dieu, a caractere mythique c'est-a-dire propre a exprimer le sens du réel. L’image de Dieu n’est pas
une donnée physique ou biologique destinée a différencier ’homme de I’animal, mais une donnée mythique
destinée a exprimer le sens du réel humain.

15



qui est celui qui absorbe, ou de celui de 1’assimilé, qui est celui qui est agrégé a 1’objet auquel
il s’assimile.

En effet, tant en sociologie, lorsqu’on affirme qu’un individu s’assimile a un groupe, qu’en
pédagogie, lorsqu’on affirme qu’un étudiant assimile des connaissances, qu’en biologie,
lorsqu’on affirme que I’organisme assimile plus ou moins bien tel ou tel nutriment, il est bien
question d’une sorte d’agrégation, d’une absorption de 1’assimilé par 1’assimilant, d’une
participation de 1’assimilé a I’essence méme de ce a quoi il est assimilé. Ainsi un étudiant qui
assimile des connaissances les absorbe et les fait siennes, un organisme qui assimile des
nutriments les absorbe, les stocks et les utilise pour se constituer, un individu qui s’assimile a
un groupe participe a la constitution de ce groupe en s’y agrégeant. Dans tous ces cas, ce qui
est assimilé est en quelque sorte absorbé, agrégé a I'objet auquel il est assimilé. C’est
pourquoi, nous pouvons affirmer que le concept d’assimilation peut étre considéré de maniere
ontologique comme une participation d’essence, I’étre de 1’assimilé participant, par
I’assimilation, a I’essence de ce a quoi il est assimilé. Mais cette définition précise de
I’assimilation comme participation peut-elle étre transposée de cette maniere-la en théologie

lorsque nous abordons la question de la création de I’homme par Dieu a son image ?

I1 est possible, en effet, d’interpréter 1’imago Dei comme une assimilation de I’homme a Dieu
et conclure a une participation de I’homme a la divinité du Créateur. La question est alors de
savoir si I’on considere cette participation comme étant une participation d’essence ou non, si
I’on considere que 1’assimilation revient a une sorte de confusion rendant 1’assimilé
semblable, voir identique a ce a quoi il est assimilé ou si I’assimilation peut €tre plutdt
considérée comme une agrégation sans confusion, une association de deux termes que nous
savons précisément ne pas €tre semblables. C’est a la fois tres proche mais tres différent que
d’affirmer que parce qu’il est créé a I’'image de Dieu, I’homme participe a 1’étre de Dieu ou
qu’il lui est plus simplement associé: les deux aspects peuvent certes €tre rendus par
I’affirmation selon laquelle I’homme est assimilé a Dieu. L’assimilation peut donc étre
comprise selon deux degrés différents, selon que I'on considere qu’il y a forcément une
participation d’essence de l’assimilé a ce a quoi il est assimilé ou qu’on affirme que
I’assimilation revient a une simple association de deux termes qui sont et qui resteront
ontologiquement distincts 1'un de 1’autre. L’assimilation peut selon nous étre considérée
comme une mise en relation entre deux termes qui n’implique pas forcément la
reconnaissance a priori d’une similitude entre ceux-ci. Les deux termes sont certes rendus

semblables a posteriori, non pas qu’ils aient forcément un élément en commun entre eux mais

16



simplement parce qu’on les a associés : cette association peut €tre totalement arbitraire et ne
reposer sur aucun critere permettant d’affirmer a priori une quelconque ressemblance entre
les deux objets assimilés, il n’en reste pas moins qu’ils sont rendus semblables a posteriori,
identifiables I’un a I’autre, simplement parce qu’ils ont été associés I’un avec 1’autre. Ainsi ce
qui les rend semblables, c’est leur association par une entité qui les a associés, assimilés. En
créant ’homme selon son image, Dieu a associé I’homme a son image, ce faisant il s’est
associé I’homme. Nul besoin de spéculer sur un élément commun entre I’homme et Dieu, le
fait est qu’ils sont associés parce que I’homme a d’emblée, des sa création, été assimilé avec
I’image de Dieu, Dieu I’ayant créé selon sa propre image. L.’assimilation de ’homme avec
I’image de Dieu revét bien une dimension ontologique, car ’homme est d’emblée, des sa
création, associé a cette image, ce qui en fait un homme associé a Dieu par nature, mais cela
ne veut pas forcément dire que 1’homme serait d’essence divine, qu’il participerait a 1’étre de

Dieu.

Ce sera précisément, dans le présent chapitre sur les données exégétiques, le sens de notre
propos sur le rejet de la théorie du beth essentiae : nous montrerons en effet que I’homme créé
«a» I'image de Dieu, n’est pas ’homme créé «en tant » qu'image de Dieu mais qu’il est
I’homme créé « selon » I’image de Dieu. Si I’on veut étre rigoureux, on constatera en effet
que I’assimilation qui est affirmée a travers le récit de la création de I’homme a I’image de
Dieu est une assimilation a I’'image de Dieu et non une assimilation a Dieu lui-méme, et qu’il
n’est absolument pas affirmé une quelconque identité entre I’homme et I’image de Dieu, mais
bien une association. En créant ’homme selon son image, Dieu associe ’homme a son image
tout en le créant fondamentalement différent de cette image, puisque différemment de I’image
de Dieu, I’homme est bel et bien « faconné » ce qui lui confere un statut ontologique différent
de celui de I'image qui, elle, n’est précisément pas créée. Il y a alors agrégation sans
confusion, association entre I’homme et I'image de Dieu. L’homme n’est pas I'image de
Dieu. L’image de Dieu est Jésus-Christ, comme nous le verrons dans notre partie sur le

Nouveau Testament.

Pour tenter d’exprimer de la maniere la plus claire possible ce que nous entendons exactement
lorsque nous interprétons la création de I’homme selon I'image de Dieu comme une
« assimilation » de ’homme a I’image de Dieu, il convient de montrer comment nous
articulons ce concept d’ « assimilation » avec trois autres termes qui lui sont proches, a savoir

I’ «identité », I’ « appropriation » et la « similitude ».

17



Tout d’abord, ce qui a besoin d’€tre assimilé est forcément différent, et notre postulat est que
cette différence doit subsister pour que 1’assimilation ait un sens. Ce qui est identique n’a pas
a étre assimilé, la similitude étant évidente car elle est opérée par identité : 1’identique est
forcément semblable. Comme nous 1’avons déja évoqué et comme nous allons le vérifier dans
le présent chapitre, il est question de constater que 1’homme créé selon I’image de Dieu est
associé par Dieu a son image. C’est cette association a une image qui nous permet de parler

d’assimilation. L’image de Dieu n’est pas créée, elle est identique au Créateur — de méme

essence —, et elle existe déja aux cotés de Dieu au moment méme de la création de
I’homme™ : ¢’est selon cette image que Dieu crée ’homme. L’homme ne peut donc pas étre

ontologiquement identique a I’image puisqu’il est créé alors que 1’image de Dieu ne I’est pas :
le créé, a partir du moment ou il est créé, ne peut plus étre identifié au non créé, sauf par
assimilation entendue comme une association. S’il parait difficile d’affirmer que le créé
participe a I’essence du non créé, on peut aisément dire qu’ils sont associés sur le fondement
de Gen. 1,26. La traduction du beth comme « selon » conduit ainsi a rejeter la thése d’une
déclaration d’identité entre I’homme et I’'image de Dieu et a confirmer la these d’une simple
association de I’homme 2 I'image de Dieu™. L’homme n’est pas I’image de Dieu : il n’est pas
identique a I’'image, mais il lui est assimilé. C’est seulement parce qu’il a été associé a
I’image de Dieu qu’il est possible, a posteriori, d’identifier I’homme a Dieu: cette
identification a posteriori fondée sur I’assimilation, c'est-a-dire sur 1’association de I’homme
avec I’image de Dieu, se distingue de la constatation d’une identité entre I’homme et Dieu qui
induit a priori une participation de I’essence humaine a 1’essence divine. Ce faisant lorsque
nous affirmons que I’homme est assimilé a Dieu, nous ne faisons qu’affirmer que 1’homme
appartient a Dieu, qu’il lui est associé. L’appartenance d’un terme a un autre terme ne revient
pas forcément a une confusion entre les deux termes. Cela dépend des modalités du processus

d’appropriation.

Ensuite, et comme nous venons de 1’évoquer, nous entendons volontiers le concept
d’ « assimilation » dans le sens d’ « appropriation ». L.’absorption ou 1’agrégation sont certes
des processus particuliers d’appropriation qui induisent une participation d’essence. Mais
I’appropriation ne suppose pas forcément une participation d’essence. D’autres processus
d’appropriation sont possibles : en apposant par exemple un titre de propriété sur ce que nous

voulons nous assimiler. En associant ’homme a sa propre image, c'est-a-dire en 1’assimilant a

¥ C’est a notre sens ce que veut rendre le symbole de Nicée-Constantinople lorsqu’il affirme que le fils a été
« engendré et non créé ».

* Cela conduit nécessairement a considérer 'image de Dieu comme un archétype qui est engendré et qui
permettra la création de ’homme.

18



son Fils, Dieu s’approprie sa créature. Cela fait écho a une affirmation biblique que nous ne
cessons d’utiliser dans nos liturgies, notamment lors de I’annonce de la grace, tant elle
apparait comme un condensé de la sotériologie vétérotestamentaire : « Ne crains pas, je t’ai
racheté, je t’ai appelé par ton nom, tu es 2 moi » (Esaie 43,1). Le nom donné par Dieu apparait

. g ) 4
alors comme un titre de propriété apposé sur ’homme 0,

Nous connaissons la forte accentuation anti-idolatre de la théologie du deutéro-Esaie, liée au
contexte méme de I’écriture de cette partie du livre d’Esaie*'. Or le deutéro-Esaie utilise lui-
méme le concept d’ « assimilation »*2. Par son idolatrie, I’homme s’est lui-méme assimilé,
associé a des faux dieux qui ne sont que I’'image du créé. Aussi ’homme s’est-il enfermé lui-
méme dans son immanence, en s’identifiant pleinement a elle, alors méme qu’il fut invité,
lors de sa création, a dominer le monde créé®. Cette « aliénation »** de I’homme 2 I’idole a
pour réponse sotériologique le rachat de I’homme par Dieu. En rachetant I’homme, Dieu
réassocie I’homme a I’image du créateur selon laquelle il fut créé, et 1’arrache donc des griffes
du créé, en le transcendant, associant d’emblée sa condition de créature a I’image du créateur.
Le créé redevient alors pour I’homme une vérité avant-derniere, ce n’est pas le créé qui le
détermine, il n’appartient pas au créé mais au Créateur. L’homme n’en reste pas moins une
créature. Il n’est donc pas question ici d’affirmer que 1’homme participe a I’essence divine,
mais bien d’affirmer qu’il appartient au Créateur, ce qui lui confere sa dignité particuliere

d’étre humain.

Le concept d’assimilation est précis€ément utile pour éviter de tomber dans I’écueil de
I’affirmation d’une participation a I’essence divine. Si je m’approprie un chat, qui est

d’essence féline, celui-ci ne participera pas pour autant a mon humanité. Pour autant ce sera

40 C’est précisément 1'un des sens que nous donnons au baptéme : par le baptéme, le baptisé est certes nommé
par les créatures que sont ses parents, mais il est nommé « au nom du Pere, du Fils et de I’Esprit Saint », ce qui
signifie précisément que ce nom, par lequel est identifié le baptisé, est associé au Créateur. Le baptisé n’en reste
pas moins une créature, comme ses parents.

! pour un exposé assez clair du contexte de 1’écriture du deutéro-Esaie, voir J. FERRY, Isaie « comme les mots
d’un livre scellé... » (Is 29,11), Paris, CERF (lectio divina n°221), 2008, p. 14. L’introduction du livre d’Esaie
dans la nouvelle traduction cecuménique de la Bible expose aussi assez clairement ce contexte.

** La Traduction (Ecuménique de la Bible utilise en effet le terme « assimilation » au moment de traduire les
versets 18 et 25 du chapitre 40 du livre d’Esaie. Nous reviendrons évidemment sur cette question lorsque nous
aborderons plus précisément la problématique de 1’idolatrie comme processus relationnel.

“ Cest la problématique du Dominum terrae qui est inséparable de la question de I’imago Dei: Gen. 1,26 :
« Faisons I’homme a notre image, selon notre ressemblance, et qu’il soumette les poissons de la mer, les oiseaux
du ciel, les bestiaux, toute la terre et toutes les petites bétes qui remuent sur la terre ! ».

“ Le terme d’ « aliénation » est souvent utilisé par J. Ansaldi. Nous pensons alors toujours 2 la signification
juridique du terme « aliénation » qui a pour synonyme la cession, la vente ou le don. Aliéner un bien, c’est le
faire sortir de son patrimoine pour le céder. Il y a bien la dimension d’expropriation/appropriation dans la
terminologie employée.

19



mon chat que j’aurais nommé, je 1’aurai associé a moi, on I’identifiera a moi, on assimilera

mon identité et la sienne : c’est le chat de Raphagl.

Pourquoi alors ne pas utiliser plus directement le terme d’appropriation plutdét que celui

d’assimilation pour notre propos ?

C’est qu’en I’espece Dieu s’approprie sa créature de maniere précise et circonstanciée, en la
créant selon sa propre image. La question de la similitude est en quelque sorte imposée par le
complément circonstanciel de moyen du verbe créer : il y a appropriation par assimilation,
Dieu associant ’homme a sa propre image. Il n’est nullement question de participation de
I’homme a la divinité : la dignité particuliere de I’homme vient du fait qu’il est nommé par
Dieu, que Dieu se I’est d’emblée approprié. C’est comme si Dieu avait apposé sur I’homme
un titre de propriété, que I’homme essaie de s’arracher par idolatrie. En termes juridiques,
nous pourrions comparer cette assimilation a 1I’appropriation d’un bien meuble par nature, ou
bien meuble « corporel »* : j’appose un tatouage a mon chat, ou je lui mets un collier pour
signifier qu’il m’appartient. Ce tatouage pourrait méme étre ma propre image, pour autant,
mon chat ne participera pas a mon humanité, il restera d’essence féline. De méme 1’homme
reste un €tre humain, une créature qui appartient au Créateur et a nul autre, a la différence des
autres créatures qui peuvent, eux, appartenir a des étres humains puisqu’ils n’ont pas été créés
selon I’image de Dieu. L’homme est ainsi une créature qui tient sa dignité particuliere du fait
qu’il est assimilé au Créateur : la jalousie du Créateur que Dieu rappelle dans les dix
commandements protege précisément la dignité de ’homme car cela interdit d’assimiler

I’homme a I’un de ses semblables ou a une autre créature.

Aussi, évoquerons-nous certes un peu plus loin une sorte de participation, celle de I’homme a
la sainteté de Dieu, ’homme a I’image de Dieu étant « mis a part ». Mais en aucun cas nous
ne ferons, avec le concept d’assimilation, de développements ontologiques visant a affirmer
que I’homme participe a ’essence divine: peuvent €tre « mises a part» des entités
fondamentalement différentes et distinctes, qui ne rentrent précisément dans aucun critere
permettant de les confondre. C’est de la que I’homme tient son altérité et sa dignité

particuliere. C’est qu’associé a I’'image du Tout Autre, de I’'indéfinissable, il est « mis a part ».

Comment pourrait-on affirmer qu’une altérité participe a une autre altérité, sans a un moment

# C’est ainsi que le droit désigne les biens qui peuvent se mouvoir par eux-mémes, comme les animaux. Par
exemple le doyen Carbonnier qui distingue entre les biens meubles corporels et les bien meubles incorporels
(notamment la propriété artistique ou littéraire) dans J. CARBONNIER, Droit Civil, Tome 3, Les biens, Paris,
PUF (Thémis Droit Privé), 2000, p. 351-394. Les biens meubles corporels doivent étre revendiqués,
revendication qui est la fonction du titre de propriété.

20



ou a un autre refuser précisément a ces deux altérités leur caractere d’altérité ? Autrement dit,
pourrait-il exister, en dehors de la constatation que deux altérités sont autres 1’une pour
I’autre, un critere précis qu’elles auraient en commun qui permettrait de les comparer ? En
déterminant un tel critere, nous étoufferions d’emblée le concept d’altérité... L’ altérité aurait-
elle besoin de participer a I’ Altérité pour étre reconnue comme altérité ? Dans ce cas, nous
diluons le concept d’altérité dans le concept de mémeté. Néanmoins, il reste possible
d’affirmer que des altérités peuvent de la méme maniere €tre mises a part, parce que nous ne
pouvons précisément pas les confondre, ce qui rend possible une articulation entre la Sainteté
de Dieu et celle de ’homme. Deux altérités ne peuvent évidemment pas étre comparées, sinon
elles ne sont plus autres I’une pour I’autre. Si 1’altérité de ’homme est associée a 1’altérité de
Dieu, ce n’est pas que les deux auraient quelque chose en commun, c’est juste que I’homme
est assimilé a Dieu parce que Dieu 1’a associé a son image lors de sa création. En I’occurrence
cette assimilation ne suppose selon nous aucune participation de 1’étre humain a la divinité de
Dieu, si ce n’est a sa Sainteté : en considérant que I’homme est « mis a part » comme Dieu,
I’on pourrait effectivement éventuellement parler de participation a cette « mise a part ». Cela

ne veut pas dire que ’homme participe a I’étre de Dieu.

Enfin, il convient en dernier lieu d’articuler le concept d’assimilation et celui de similitude.
Assimiler, c’est classiquement « rendre semblable a ». La similitude est donc la conséquence
de I’assimilation et non sa cause : on rend semblable deux termes qui ne le sont pas. C’est

pour ca que I’articulation entre assimilation et similitude doit étre considérée en dernier lieu.

Dieu crée I’homme selon sa propre image, c'est-a-dire selon 1’image qu’il a de lui-méme :
nous montrerons cet aspect avec 1’interprétation de Claus Westermann. Il serait aventureux de
spéculer sur I’'image que Dieu peut avoir de lui-méme. Mais cette simple affirmation selon
laquelle Dieu crée I’homme selon 1’image qu’il a de lui-méme, c'est-a-dire qu’il associe
I’homme a I’image qu’il a de lui-mé&me conduit a affirmer qu’il crée I’homme comme un vis-
a-vis. Cette affirmation la est bien suffisante et elle emporte déja nombre de conséquences
anthropologiques et théologiques. Nul besoin de savoir en quoi consiste la similitude, il suffit
de constater qu’il y a assimilation: le vis-a-vis est en-soi un concept qui, comme
I’assimilation, suppose une différence fondamentale — ne peuvent étre mises en vis-a-vis que

des entités qui sont différentes.

Pour conclure ces éléments de définition de I’assimilation, nous résumerons en affirmant que
nous distinguons clairement 1’assimilation de la participation, entendant plus 1’assimilation

comme une association de deux termes fondamentalement différents les rendant identifiables

21



I'un a Pautre que comme la constatation d’une mémeté entre deux termes, voire de la
participation d’un terme a un autre terme, qui n’auraient alors aucune raison d’étre assimilés,
puisqu’ils seraient d’emblée semblables. C’est bien la question du sens de 1’assimilation de
I’homme par Dieu qui est posée, et qui induit toute la question de la sotériologie : la question

n’est pas de savoir comment I’homme est créé selon I’image de Dieu, mais pourquoi.

Examinant certains travaux fournis par 1’exégese contemporaine, nous allons pouvoir
constater dans une premiere partie traitant des données vétérotestamentaires qu’il est possible
d’affirmer que les affirmations vétérotestamentaires sur I’image de Dieu sont bien destinées a
affirmer, non une déclaration d’identité entre ’homme et Dieu, mais une assimilation de

I’homme par le créateur a son image : en créant ’homme, Dieu crée son vis-a-vis (1.1.).

Dans une deuxieme partie précisant I’exégese vétérotestamentaire, nous examinerons la
compréhension de I’image de Dieu dans un écrit sapiential de I’Egypte antique que certains
auteurs considerent étant comme la plus ancienne attestation connue a ce jour d’une
identification entre I’homme et I’image de Dieu : nous verrons que dans ces temps reculés,
une telle identification était — avant tout et de toute manieére — destinée a montrer le caractere
déterminant pour ’humanité de sa relation avec la divinité. Une telle identification était
possible car ’Egypte antique ne connaissait pas I’interdiction de I’idole. Nous pensons que la
Bible, connaissant I'interdiction de I’idole, a réinvesti le concept d’image de Dieu en
basculant d’une logique identifiant ’homme et Dieu a une logique qui, plus prudemment, ne

fait que les assimiler (1.2.).

Dans une troisiéme partie nous nous concentrerons sur les données néotestamentaires, en
montrant que la Bible n’affirme d’identification entre ’homme et ’'image de Dieu que
concernant le cas particulier de Jésus-Christ, Paul interprétant Jésus-Christ comme étant
I’image méme de Dieu, le Premier-né d’une multitude (1.3.). Nous affirmerons a ce titre les
caracteres archétypal et conjonctif de 1'imago Dei, caracteres christologiques qui sont

centraux pour une conception relationnelle chrétienne de 1’étre humain.

22



1.1. L’assimilation de ’homme a I’image de Dieu dans I’Ancien Testament

Le theme de I'imago Dei® n’apparait de maniere explicite que quatre fois dans 1’ Ancien
Testament, en Gen. 1,26-27, Gen. 5, 1 et Gen. 9,6. Dans ces textes, 'image de Dieu est
exprimée a travers les deux termes n5% et M. Dans les quatre occurrences, les deux
termes ne sont utilisés ensemble qu’une seule fois en Gen. 1,26 ; le terme nby est utilisé trois
fois seul (Gen. 1,27 ; Gen. 9,6), alors que le terme N7 n’est utilisé seul qu’une fois (Gen.
5,1).

Une autre occurrence ou les deux termes sont utilis€s ensemble, en Gen. 5,3 semble devoir
étre mise de coté car elle affirme 1’engendrement d’un homme a la ressemblance et a I’image
d’un autre homme et n’entre donc pas dans le champ du theme de la création de ’homme a
I’image de Dieu”’. Toutefois, ce verset ayant une formulation trés proche de Gen. 1,26 est

souvent utilisé par les exégetes a titre de comparaison.

Dans ces quatre occurrences, les termes n5% et N7 sont toujours introduits par les
prépositions 2 et/ou 3 : la préposition > n’est utilisée qu'une seule fois lorsque les deux
termes 153 et NI apparaissent ensemble en Gen. 1,26, dans les autres occurrences ou

chaque terme apparait seul, c’est la préposition 2 qui est utilisée.

En Gen. 1,27 ; 5,1 et 9,6 la présence de la particule ""X indique de maniere explicite que

I’accusatif direct du verbe créer est 287 ou le pronom personnel qui le remplace.

Au sein des péricopes relatives a I’imago Dei, le terme 253 n’est nulle part introduit par la

particule PR mais toujours par les prépositions 2 et/ou >.

. , . . , . 48 .
Dieu ne crée donc pas son image, mais il crée I’homme, «a »* son image.

4 C’est expres que nous utilisons la formulation latine qui est fortement connotée, pour éviter toute ambigiiité.
En effet lorsque 1’on parle de I'image de Dieu, on peut penser a deux choses : I’image que ’homme se fait de
Dieu, qui rejoint le theme de 1’anthropomorphisme, et le fait que I’homme fut créé a I'image de Dieu qui rejoint
celui de I’anthropologie qui lors de son élaboration doctrinale a pris le nom d’imago Dei. 11 est certain que les
deux ne sont pas dénués de liens : I’image anthropomorphe que ’homme se fait de Dieu en dit long sur I’image
qu’il a de lui-méme. Mais afin de restreindre notre champ de recherche, nous avons choisi de ne nous intéresser
qu’au deuxieme aspect de la question.

* Pour cet aspect particulier, nous rejoignons K. BARTH, Dogmatique I1I,1, Geneve, Labor et Fides, 1960, p.
212-213. K. BARTH distinguera clairement entre la ressemblance avec Dieu et la ressemblance avec Adam,
entre le témoignage de la création de 'homme a ’image de Dieu (Gen. 5,1), et « la bénédiction » qu’Adam a
recue de pouvoir se « reproduire, de se répéter dans un autre individu semblable a Iui » (Gen. 5,3).

“ Dans un souci de clarté nous nous contenterons pour I’instant de cette traduction communément admise de la
préposition 2, qui est a la fois la traduction de la TOB, de la Nouvelle Bible Segond et de la Bible de
Jérusalem.

23



L’exégese historico-critique a pu mettre en évidence I’origine proche-orientale du theme de
'imago Dei”. Vérifiable par I’existence de nombreuses attestations archéologiques, cette

50 ., )
. Il reste néanmoins de nombreuses

hypotheése est aujourd’hui communément admise
questions au moment d’établir des liens entre 1’idéologie royale du Proche Orient Ancien et
I’affirmation biblique selon laquelle Dieu créa I’homme a son image et selon sa ressemblance.
La question est notamment de savoir si l’auteur sacerdotal a procédé a une reprise a
I’identique de 1’idéologie royale en la démocratisant, affirmant ainsi que tous les hommes sont
des images de Dieu comme le roi était I’'image de la divinité, ou si ’auteur a simplement
repris ce titre royal connu par ses contemporains pour lui donner un sens nouveau ou préciser
un aspect particulier du titre royal en évacuant d’autres aspects non compatibles avec la
religion d’Israél’’. En effet, contrairement  ’idéologie royale du Proche Orient Ancien —
notamment celle de I’Egypte antique qui affirmait que le roi était I’'image de la divinité — les
péricopes relatives a 1’imago Dei dans I’Ancien Testament ne semblent pas affirmer une

identité parfaite entre I’homme et 1’imago Dei : dans 1’ Ancien Testament I’homme n’est pas
I’image de Dieu, mais il fut créé « a » 'image de Dieu.

D’un point de vue purement textuel, la question se concentre alors sur la signification exacte
de la préposition 2. Or I’exégese contemporaine a mis en évidence le fait que la grammaire

hébraique” permettait deux traductions : soit il s’agit d’un beth essentiae qui signifie « en tant

que », soit il s’agit d’un beth de comparaison que 1’on peut traduite par « a, comme, selon ».

Alors que la premiere signification permet d’affirmer une véritable identité entre I’homme et

I’image de Dieu, Dieu créant ’homme «en tant que son image », la deuxieme traduction

¥ p_E. DION, «Ressemblance et image de Dieu » in L. PIROT / A. ROBERT, Dictionnaire de la Bible,
Supplément X, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 366-403 ; J.-G. HEINTZ, « L’homme créé a I'Image de Dieu
(Genese 1, 26-27), pierre de touche de I'interprétation biblique » in Foi et Vie LXXXV, n°5, 1986, p. 54-64 ;
G.A. JONSSON, The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament Research, Almqvist &
Wiksell International, Stockholm, 1988. W. GROSS, « Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen.
1,26.27 in der Diskussion des letzten Jarhrzehnts », BN. 68 (1993) ; M. GUTIERREZ, L’homme créé a ’image
de Dieu dans I’ensemble littéraire et canonique Genese, chapitres 1 a 11, these non publiée, dirigée par J.-G.
HEINTZ, Strasbourg, 1993, p. 37-65.

%% Cette origine proche-orientale est reconnue, que 1’on défende 1’une ou I’autre des deux étymologies possibles
de 53 menant 4 une conception plus matérielle ou plus formelle/spirituelle de 1'imago Dei : voir P. HUMBERT,
Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la Genése, Neuchatel, Secrétariat de I’Université, Mémoires de
I’Université de Neuchatel, t. 14, 1940, p. 155-164; P.-E. DION, op.cit, col. 365-375 pour les justifications
linguistiques et archéologiques de 253 comme « image taillée » et voir P. BORDREUIL, « A I’ombre d’Elohim,
le theme de 1’ombre protectrice dans I’ Ancien Orient et ses rapports avec I’ “Imago Dei” », RHPR 1966, p. 368-
391 pour les justifications linguistiques et archéologiques de 15% comme « ombre ».

' TN.D. METTINGER, « Abbild oder Uhrbild? ,Imago Dei“ in traditionsgeschichtlicher Sicht » ZAW,
LXXXVI, 1974, p. 403-424.

32 P. JOUONS, Grammaire de I’hébreu biblique, Rome, Institut biblique pontifical, 1923, p. 404.

24



avance plutot I’'idée d’une simple analogie, Dieu créant ’homme «a, comme, selon son

image ».

L’affirmation de 1’origine proche-orientale du theme de I'imago Dei nous parait alors faire
ressurgir d’une maniere particulierement évidente un enjeu de traduction d’une importance
capitale, mais qui fut — et est encore — souvent mis au second plan, au profit de la définition
méme du terme n53, qui apparait comme le souci premier de I’exégése contemporaine en la

matiere>.

Le paradigme de cette mise au second plan de ce qui apparait comme une simple
considération philologique nous parait étre le raisonnement de M. Guttierez, qui dans sa these
soutenue en 1993, n’hésitait pas a affirmer que le sens de la préposition 2 ne pouvait étre

compris qu’a la lumiére de la définition de n53 :

La préposition 2 a donc un sens précis : mettre en parallele deux entités pour les comparer. Mais
tout en faisant le parallele entre deux entités elle demeure générale et imprécise — « comme » —.
Dans ce sens, la préposition = affaiblit la comparaison. La préposition 2, en revanche, comme un
regard rapide sur le chapitre le montre, n’a pas un sens fixe — locative en 1,22b, temporelle en 1,1
et 2,2-4, avec un verbe de contact (777) en 1,26b.28b —, elle prend son sens en fonction du
contexte, plus particulierement ici en fonction du nom qu’elle accompagne. Il convient donc
d’abord de préciser le sens de 153, avant de donner 2 la préposition 2, sa valeur en 1,26.54

C’est donc seulement apres avoir défini le terme nb3 comme « statue vivante », allant dans le
sens d’une démocratisation de 1’idéologie royale proche-orientale, que M. Gutierrez a pu

conclure que la préposition ne pouvait étre qu’un beth essentiae.

En dissociant les significations des deux prépositions 2 et >, M. Gutierrez prenait clairement
position contre le raisonnement permettant d’exclure la theése du beth essentiae. En effet, si
Gen. 5,3 n’entre pas dans le theme de la création de ’homme a I’image de Dieu, la proximité
de sa formulation avec Gen. 1,26 a conduit de nombreux exégetes a établir un parallele entre
ces deux versets oll apparaissent les deux termes 5% et P, Si les deux versets affirment
une création et un engendrement « a I’image et selon la ressemblance » de Dieu ou d’ Adam,
et alors que la place des prépositions 2 et 3 reste la méme, 1’ordre des substantifs 253 et =
est inversé : ’homme fut créé n53a 7> de Dieu en Gen. 1,26, alors que Seth fut engendré

minT2 m58> d’Adam en Gen. 5,3. L’auteur biblique semble alors utiliser indifféremment les

> Mis a part la these de M. GUTIERREZ qui propose une « classification par niveau d’analyse » montrant
I’influence de la philologie et de I’histoire de la tradition, toutes les classifications faisant état de la recherche
concernant I’imago Dei dans I’Ancien Testament que nous avons cité en note n°4 sont des typologies de
définitions de ’image de Dieu. La recherche semblant s’intéresser au theme de I’image de Dieu et non au theme
de la création de ’homme a I'image de Dieu, ’enjeu de traduction fondamental que constitue la signification
exacte des prépositions passe alors nécessairement au second plan.

> M. GUTIERREZ, op. cit., p. 284-285.

25



prépositions 2 et 2 lorsqu’il les utilise avec les substantifs n53 et 7, d’ou les prépositions
apparaissent comme étant interchangeables, ayant le méme sens. L’hébreu biblique ne
connaissant pas le kaph essentiae, un beth qui a le méme sens qu’un kaph ne peut donc pas

étre un beth essentiae, comme a pu le souligner notamment J.M. Miller>.

Nous pouvons le voir, les deux positions semblent défendables, et 1’exégese
contemporaine, manifestement divisée sur la question, n’a pas encore tranché : alors qu’un
certain nombre d’exégétes dont P.-E. Dion® avaient rejeté la these du beth essentiae dans les
années 1980, se basant sur la comparaison de Gen. 1,26 et de Gen. 5,3, d’autres auteurs
continuent a défendre cette these comme le montre le récent article d’A. Schallenberg sur
I’origine proche-orientale du theme de 1’imago Dei, publié en 2009”7, Un autre symptome de
cette division dans I’exégese contemporaine sont deux theéses soutenues a Strasbourg sous la
direction de J.-G. Heintz : 1a ou M. Gutierrez, en 1993 se pronongait en faveur du beth
essentiae’®, mettant I’accent sur I’hypothese de la démocratisation d’un titre royal proche
oriental, D. Jennah, en 2000, arguant qu’ « il n’y a aucune différence sémantique » entre le
2 de n:\r;%g:. et le 3 de M3 en Gen. 1,26, rejetait la thése du beth essentiae avangant une
compréhension plus barthienne de 1’'imago Dei, éclairant le concept avec I’affirmation de

Gen. 1,27b « male et femelle il les créa ».

Le choix de I’une ou I'autre signification de la préposition 2 semble alors dépendre de la
conception de I'imago Dei que 1’on veut défendre. S’il est vrai qu’il faut tenir compte du
contexte, et notamment du mot qu’introduit une préposition polysémique pour trouver son
sens exact, une méthode contraire peut sembler plus pertinente lorsque ce mot est lui-méme

polysémique et que I’on a des doutes sur son exacte signification : le r6le premier d’une

55 J. MAXWELL MILLER, « In the “image” and “ likeness” of God », Journal of Biblical Littérature 91/1972,
p- 296 (nous traduisons) : « Il est évidemment théoriquement possible de traduire besalmenu dans Gen. 1,26 “
comme notre image” mais le verset continue en disant : besalmenu kidmutenu. Notons en outre que dans Gen.
5,3 les deux termes et prépositions sont inversés. Le texte dit : bidmuto kesalmo. Si nous traduisons le beth dans
ces passages comme un “beth essentiae”, comment pouvons-nous éviter de traduire le kaph de la méme
maniere ? Or le kaph n’est jamais utilisé nulle part dans la Bible Hébraique dans le sens d’un “kaph
essentiae” ». Pour étayer son propos, J.M. Miller cite J BARR, « The Image of God in the Book of Genesis — A
study in terminology », BJRL 51 (1968) p. 17: « James Barr has also rejected the beth essentiae translation on
slightly different grounds : ““ I think it (i.e., the beth essentiae) unlikely for our Genesis passage (a) because it
seems to be absent from the style of P and (b) because be “in”, when used in this way, seems to indicate a
property of the subject, and not of the object, of the verb (if there is one, as in most good cases there is not) ».

°® p_E. DION, op. cit., col. 388.

STA. SCHALLENBERG, « Humankind as the “Image of God”, on the Priestly predication (Gen.1 :26-27 ; 5:1 ;
9:6) and its relationship to the ancient Near Eastern understanding of images » in Theologische Zeitschrift 2/65,
2009, p. 106-109.

M. GUTIERREZ, op. cit., p. 286.

¥ D. JENNAH, L’homme créé a I'imago Dei : essai d’une théologie de la ressemblance, dirigée par J.-G.
HEINTZ, Strasbourg, 2000, p. 30.

26



préposition n’est-elle pas de structurer la phrase et d’indiquer la fonction du mot qu’elle
introduit dans celle-ci ? Ne conviendrait-il donc pas, avant méme d’essayer de le définir, de

considérer la fonction du mot 153 dans la phrase, sachant qu’il est introduit par un 2 ?

Cette analyse est celle de C. Westermann qui affirme dans sa théologie de 1’Ancien
Testament™ que Iimago Dei «n’est pas en premier lieu une déclaration sur I’homme, mais
sur la création de I’homme par Dieu »1 Cette affirmation est la conséquence de son analyse
grammaticale. Selon lui, la présence des prépositions indique en effet que 1’image et la
ressemblance sont a comprendre avant tout comme compléments circonstanciels du verbe

. L 62
faire ou créer -.

Or cette analyse grammaticale a permis a C. Westermann d’avancer une conception

relationnelle de I’image de Dieu :

« Et Dieu créa I’homme a son image, a I’image de Dieu il le créa ». Voila qui n’est pas en premier
lieu une déclaration sur I’homme mais sur la création de ’homme par Dieu. La créature qu’il
envisage devra étre en relation avec lui, lui correspondre, de sorte que quelque chose puisse se
produire entre lui et Dieu, que Dieu puisse lui parler et ’homme lui répondre. L’humanité est
créée afin que quelque chose se passe entre Dieu et I’homme.”

Le complément circonstanciel du verbe créer nous semble en effet répondre a la question :
comment ou de quelle maniere Dieu créa ’homme ? Complément circonstanciel de manicre

. , N . . e . . . ~ 64
du verbe faire/créer, « a son image » signifie alors « selon I’image qu’il a de lui-méme »

C. Westermann précisera en outre que c’est cette méme analyse grammaticale qui conduisit
les principaux représentants de 1’interprétation relationnelle, a savoir W. Riedel (1902), K.

Barth (1945), F. Horst (1950), J.J. Stamm (1959), a défendre la position qui était la leur 63,

Cette interprétation regue du poids seulement dans la mesure ou la question fut posée autrement.
Elle n’est pas tant une des nombreuses réponses possibles a la question : qu’est-ce que ou ou
réside I’imago Dei 7 Mais elle répond a la question : que signifie le complément circonstanciel en
lien avec la création de I’homme ?°°

% C. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, Genéve, Labor et Fides, 2002.

1 C. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, op. cit., p. 118.

62 C. WESTERMANN, Genesis Kapitel 1-11, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1983, p. 201 « [...] die
néiher Bestimmung des Verbs, die in w1375 und 1958 gegeben wird » [...] « dass ein Niher-bestimung des
Erschaffens des Menschen gemeint ist ».

% C. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, op. cit., p. 118.

% Une telle traduction du 2 par « selon » nous semble étre confortée par la traduction de cette préposition par la
septante qui utilise la préposition KaT® qui signifie « selon ». Philon d’Alexandrie nous a montré néanmoins
qu’une telle traduction présupposait nécessairement 1’existence d’un archétype. Voir A. BAILLY, « Koto» dans
Le Grand Bailly dictionnaire grec-frangais, Paris, 2000, Hachette, p. 1027.

65 C.WESTERMANN, Genesis..., op. cit., p. 217.

% Ibid.

27



Il apparait alors que le point de départ d’une conception relationnelle de I'imago Dei se situe
dans I’analyse grammaticale des occurrences relatives a celle-ci, analyse grammaticale qui,
prenant au sérieux le role des prépositions beth et kaph, conduit avant tout a considérer
I’image et la ressemblance comme compléments circonstanciels des verbes faire ou créer,
c'est-a-dire comme une méme affirmation sur la création de I’homme par Dieu, et non comme
une identification entre ’homme et 1’imago Dei. L’ analyse grammaticale concluant que 533
est complément circonstanciel du verbe créer mene sans difficulté a une conception
relationnelle : affirmer que Dieu crée ’homme selon I’'image qu’il a de lui-méme, c’est

affirmer la volonté du créateur de créer un vis-a-vis.

Interdisant 1’identification de ’homme a I’image de Dieu par le rejet de la théorie du beth
essentiae, cette analyse grammaticale rend inutile tout essai de définition ontologique de
I’imago Dei invitant plutot a en donner une définition fonctionnelle, en 1’occurrence
relationnelle : la question n’est plus de dire ce qu’est ’homme « en tant qu’ » image de Dieu,
mais plutdt d’expliquer pourquoi Dieu «créa» I’homme «selon son image », en
I’occurrence, selon C. Westermann, c’est « afin que quelque chose se passe entre Dieu et
I’homme » que I’homme fut créé a 'image de Dieu. La fonction de 1’imago Dei semble alors
étre I’établissement de la relation entre ’homme et Dieu, une mise en relation par

assimilation.

L’anthropologie biblique semble alors avoir pour fondement cette assimilation de I’homme a
son créateur par son créateur, assimilation exprimée par le fait que Dieu crée I’homme selon

I’image qu’il a de lui-méme.

1.1.1. L’assimilation a I’image de Dieu, fondement de I’anthropologie de 1’Ancien
Testament

L’ Anthropologie de I’Ancien Testament® écrite par Hans Walter Wolff et publiée en 1973, a
la demande de Gerhard Von Rad®® apparait comme un véritable dictionnaire des concepts
d’anthropologie biblique lus de maniere relationnelle. C’est essentiellement pour des raisons

méthodologiques que I’ auteur choisit une telle clé de lecture.

En effet, c’est prenant en compte I’hétérogénéité des discours anthropologiques au sein de

I’Ancien Testament qu’Hans Walter Wolff met en avant le contexte général de 1’élaboration

 H.W. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Miinich, Chr Kaiser Verlag, 1973 dans son édition
originale. Nous nous fonderons dans la présente section sur I’édition francgaise traduite par Etienne de PEYER,
H.W. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 1974.

% Comme indiqué dans la préface d’ H-W.WOLFF, op. cit., p. 7.

28



de ceux-ci, afin de montrer ce qui apparait comme le fil conducteur de 1’anthropologie

vétérotestamentaire :

Dans I’ Ancien Testament, il n’y a pas une doctrine homogene de ’homme et nous ne sommes pas
non plus en mesure d’y discerner une évolution de 1’image biblique de I’homme. Le fait que
chaque document suppose une perspective particuliere sur I’homme pourrait provoquer
I’élaboration d’une systématique spécifique de I’anthropologie biblique [...]. Ainsi donc, au plan
de la méthode, il faut envisager d’emblée un point caractéristique : les problemes anthropologiques
ne seront en tout cas pas résolus en mettant la théologie en veilleuse, ils ne le seront qu’en usant
d’une totale sincérité dans I’écoute du témoignage que la Bible rend a Dieu. Pour corriger
I’anthropologisation de la théologie qui est a la mode, le chercheur devra plutdt s’ouvrir a une
compréhension théologique des phénomenes anthropologiques. Il découvre 1’occasion d’entrer en
dialogue avec I’autre, griace auquel il commence 2 comprendre son humanité propre®.

Si les discours anthropologiques vétérotestamentaires ont tous en commun le fait qu’ils sont
élaborés dans une perspective théologique, la « stéréométrie de 1’expression des idées » qui
caractérise la pensée hébraique permet en outre a Hans Walter Wolff de se lancer dans une
telle synthése sans dépasser le cadre de I’exégese pour empiéter sur celui la théologie
systématique : Hans Walter Wolff procede en réalité a une analyse lexicale comparée, lui
permettant de préciser chaque terme hébraique ayant rapport avec ’homme. En effet, selon ce
principe de stéréométrie, le langage biblique semble utiliser « cote a cdte des mots ayant un
sens voisin » pour «rendre compte de 1’objet de son discours »". C’est alors la « pensée
synthétique » qui permettra de comprendre cet objet tout en comprenant toutes les facettes de

celui-ci. C’est particulierement vrai pour I’anthropologie biblique :

Cette pensée stéréométrique pose les jalons de 1’espace vital de ’homme en nommant ses organes
caractéristiques et décrit ainsi I’homme dans sa totalité : « Un ceeur intelligent acquiert la science
et I’oreille des sages cherche la science » (Prov. 18 :15). Diverses parties du corps cernent ainsi par
leur fonction essentielle I’homme tel qu’il est envisagé. [...]. Le membre et son action efficace
sont embrassés dans un méme regard. L’hébreu peut et doit exprimer & 1’aide d’un vocabulaire
relativement restreint par lequel il désigne les choses et aussi les parties du corps humain une
quantité de fines nuances en soulignant dans I’ensemble de ses phrases les possibilités, les
activités, les propriétés ou les situations de celui qu’il nomme. [...] La découverte de 1’amplitude
sémantique des principaux concepts anthropologiques est [...] propre a nous ouvrir un premier
acces a I'image biblique de I’homme, car, grace aux organes essentiels, s’ouvre a nos yeux la
perspective de qualités et de capacités significatives, des aspects typiques de I’espéce humaine’".

Ainsi, il apparait a HW. Wolff que «1’accord dans le témoignage est étonnant en dépit de
toutes les modifications des formes du langage, au plan de 1’Histoire des idées »'%: ’homme
est avant tout défini comme un étre en relation avec Dieu, «sondé », « mis en question »,

z 73 2 . )
«appelé au renouveau »~ par son créateur. Aussi, HW. Wolff mettra en évidence que

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 11-12.
" H.W. WOLFF, op. cit., p. 14.
""H.W. WOLFF, op. cit., p. 14.

"> H.W. WOLFF, op. cit., p. 11.

? Ibid.

29



I’ensemble des concepts anthropologiques de la Bible hébraique sont a comprendre de

maniere relationnelle et en premier lieu, la vie elle-méme :

Tout ce que nous avons dit sur le souffle et le sang aboutit dans 1’anthropologie de 1’ Ancien
Testament a un extréme respect de la vie. Mais ce respect n’est pas motivé par le fait que sang et
souffle sont des preuves de la vie, mais parce qu’ils appartiennent a Yahvé, en sorte que la vie,
sans une relation étroite avec Dieu comme objectif supréme, n’est finalement pas vraiment la vie.”

En conséquence, la vie doit étre respectée parce qu’elle est assimilée a Dieu. En effet, nous
allons pouvoir constater a partir des travaux d’H.W. Wolff que si 1’assimilation par Dieu de
I’humanité a sa divinité constitue le fondement méme de la dignité humaine, c’est qu’il existe
un véritable coeur a cceur entre I’homme et Dieu, rendant ’homme digne de la miséricorde
divine. Ainsi 1’humanité, toute insaisissable qu’elle est, apparait comme ancrée dans la

fidélité de Dieu.

1.1.1.1. Le Psaume 8 : I’assimilation & Dieu comme dignité humaine

C’est a l’aide d’éléments linguistiques, en exposant 1’analyse grammaticale de C.
Westermann des texte de la Genese relatifs a 1’imago Dei, que nous avons pu montrer que le
fait que Dieu a créé ’homme « selon son image » — c’est a dire selon I’'image qu’il a de lui-
méme — signifie que Dieu a créé un vis-a-vis en assimilant cette créature a 1’'idée qu’il peut

avoir de lui-méme.

Une telle interprétation a pu étre confirmée en établissant un paralleéle entre les péricopes
relatives a 1’imago Dei et le Psaume 8. En effet, ce Psaume a pu étre considéré comme un
véritable commentaire de Gen. 1,26 reprenant les themes et la structure de ce verset. Ainsi si
le theme de la domination de I’homme sur les animaux présent en Gen. 1,26b est repris
quasiment a I'identique par le Psaume 8,7-9, il est possible de considérer Psaume 8,5-6
comme une reprise de Gen. 1,26a. Dans une telle logique, Psaume 8,6 « Tu en as fait presque
un dieu : tu le couronnes de gloire et d’éclat » qui correspondrait a Gen. 1,26a « Faisons
I’homme a notre image, selon notre ressemblance » constituerait alors le fondement

7

s e, . . . 5 . z
légitimant la domination de I’homme sur les animaux' : si ’homme peut « régner », sur les

™ H.W. WOLFF, op. cit., p. 61. Voir aussi p. 42 avec le concept de rouaH : « La plupart des textes qui traitent
de la rouaH de Dieu ou de ’homme montrent Dieu et ’homme dans une relation dynamique. Le fait que
I’homme est vivant en tant que rouaH, veut le bien et agit avec 1’autorité d’un mandataire, ne provient pas de lui-
méme ».

" 11 convient ici de bien faire attention : il ne s’agit pas d’identifier I'image de Dieu avec la domination sur les
animaux mais de montrer que la création de ’homme selon I'image du créateur constitue le fondement, la
Iégitimation de cette domination. La domination sur les animaux ne constitue en effet qu’une conséquence de la
création de 'homme a I’'image de Dieu comme 1’a montré, un débat entre L. Kohler et P. Humbert: P.
HUMBERT, Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la genése, op. cit.. , p. 162-163, lorsqu’il critique
la premiere position de Ludwig Kohler qui prétendait que I'imago divina consistait dans la domination de

30



ceuvres de Dieu, c’est parce que le Créateur I’a créé « selon son image », 1’assimilant a sa
divinité.

Psaume 8,7 montre en effet ’homme comme un véritable partenaire de Dieu, un vis-a-vis
destiné a « régner », comme lui sur ses ceuvres, ce qui confirme 1’analyse grammaticale de C.
Westermann : Dieu créa I’homme, son vis-a-vis, «selon » I’image qu’il avait de lui-méme,
« de sorte que quelque chose se passe entre Dieu et ’homme »'°. Si cette dignité est inhérente
a ’homme, c’est qu’elle releve du processus méme de sa création : 1'image de Dieu
circonstancie la volonté de Dieu de créer l’homme77, Dieu a bien 'intention de créer un vis-a-
vis, lui offrant une dignité suffisamment semblable a la sienne pour qu’il puisse régner avec

lui sur ses ceuvres. C’est pourquoi il s’assimile I’humanité.

On trouve une telle interprétation de I’'image de Dieu, éclairée par le Psaume 8 et qui conduit
a une conception relationnelle de I’€re humain comme vis-a-vis de Dieu, dans
I’Anthropologie de I’Ancien Testament d’Hans Walter Wolff qui, prenant en compte des
découvertes archéologiques montrant I’origine proche-orientale du theme de 1’imago Dei’”®,
définit ’homme a I’image de Dieu comme «intendant du monde »" bénéficiaire d’une
« charge qui le distingue »30, qui est celle de dominer les animaux. Aussi est-il remarquable
qu’Hans Walter Wolff parle de cette domination comme 1’expression d’une dignité royale
démocratisée : « De la sorte, ’humanité, image de Dieu, est pourvue de capacités, munie
d’autorisations qui lui permettent de disposer du monde. [...] cette dignité de la domination

N : 1
royale absolue est reconnue a tous les hommes, quelque soit leur nombre »51

Pour mettre en évidence cette dignité humaine, H.-W. Wolff va utiliser trois arguments, qui

sont en quelque sorte les limites de la domination de I’homme sur le monde.

Tout d’abord, comme 1’indique le pluriel en Gen. 1,26b « pour qu’ils dominent », ce sont tous
les hommes qui sont appelés a dominer et non un seul homme en particulier. « Adam » est en

effet a comprendre non plus seulement comme le premier &étre humain mais comme

I’homme sur les animaux. Ludwig Kohler acceptera la critique et reconsiderera sa position pour rejoindre celle
de P. Humbert ; voir aussi P.-E. DION, op. cit., col. 377.

C. WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, op. cit., p. 118.

7 Ainsi le pluriel « Faisons 1’homme » est-il nécessairement un pluriel de délibération.

" H.W. WOLFF, op. cit., p. 140.

P HW. WOLFF, op. cit., p. 139 : titre du § 18 « I’'image de Dieu — intendant du monde ».

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 139.

¥ HW. WOLFF, op. cit., p.143. Cette derniere remarque est importante, car nous verrons que les écrits
sapientiaux de ’Egypte antique interpretent précisément I’image de Dieu comme dignité royale. La question se
posera alors de savoir comment cette dignité royale fut démocratisée.

31



I’humanité entiere® : dans cette perspective, nous qualifierions volontiers ’humanité
d’ « adamité ». Aussi, cette « dignité de la domination royale » qui concerne tous les hommes
peut-elle étre considérée comme dignité humaine, adamique. H.W. Wolff parle ici de
« communauté humaine »> appelée 2 dominer le monde. La création de I’homme selon
I’image de Dieu apparait alors ici comme le fondement de I'unité du genre humain,

interdisant une monopolisation de la domination par une partie de I’humanité.

Ensuite, si I’humanité dispose du monde, sa domination ne peut s’exercer sur I’homme lui-
méme : « I’homme lui-mé&me ne doit pas étre objet de soumission (Gen. 9,6) puisque tous les
hommes doivent gérer la création, la fagonner et en disposer »3. Ceci explique I'interdiction
de verser le sang de I’homme en Gn. 9,6%. Le fait d’étre créé a I’image de Dieu donne a
chaque €tre humain une égale dignité qui protege chaque étre humain de la domination d’un
autre étre humain. En effet, «la domination de ’homme sur ’homme fausse I’'image de
Dieu »*°, la guerre et la volonté de soumettre I’autre fausse donc I’image de Dieu car les

7 2
87 en se complétant dans cette ceuvre

hommes «ne sont image de Dieu qu’en étant unis »
commune qu’est I'intendance du monde. La création de ’homme « selon 1’'image de Dieu »
apparait alors ici comme le fondement de la paix entre les hommes, les invitant a étre

effectivement « image de Dieu », ensemble assimilé a un méme Pere.

Enfin, et c’est le plus important, la domination sur le monde ne peut se concevoir que dans la
relation avec son Créateur. L’homme n’est que mandataire de cette domination : « Il exerce
aussi la souveraineté de Dieu, en tant que son intendant. Ce n’est pas par glorification

arbitraire de lui-méme, mais parce qu’il est le mandataire responsable de Dieu qu’il assume

2 HW. WOLFF, op. cit., p. 141 : « Ainsi adam est incontestablement collectif : Dieu veut créer une humanité ».
Bien qu’elle ne soit, hélas, pas rendue par toutes les traductions francgaises (absente de la TOB et de la Louis
Segond), la troisieme personne du pluriel est pourtant bien présente dans la Bible Hébraique comme dans la
Septante. Les références sur 1’édition francaise de 1’Anthropologie de I’Ancien Testament de Wolff sont
manifestement fondées sur la traduction de la Bible de Jérusalem. Notons qu’une telle compréhension d’Adam
le premier homme comme humanité en général conduira nécessairement a reconsidérer la conception que 1’on a
de I'origine : le mythe de la Genese a plus pour objet d’expliciter ce qui constitue 1’origine de I’humanité que de
raconter les débuts de I’histoire de I’humanité.

% H.W. WOLFEF, op. cit., p. 141.

¥ H.W. WOLFF, op. cit., p. 143.

% H.W. WOLFEF, op. cit., p. 143 et 144,

% H.W. WOLFEF, op. cit., p. 144.

¥ H.W. WOLFF, op. cit., p. 142 : ici H.-W.Wolff fait bien évidemment explicitement référence 2 K. Barth.
Toutefois il semble s’en distancier préférant fonder le fait que les étres humains se completent et que c’est bien
I’ensemble de la communauté humaine qui est 'image de Dieu, non sur le verset 27b « méle et femelle, il les
créa » comme le fait K. Barth, mais sur le verset 28 «soyez féconds, multipliez, emplissez la terre et
assujettissez-la ». Notons et soulignons le fait que I’identification entre I’homme et 'image de Dieu est
conditionnée par 'unité de la communauté humaine : «ils ne sont 'image de Dieu qu’en étant unis ». Nous
reviendrons plus explicitement sur ce probleme. Pour I'instant il s’agit juste de montrer que la création de
I’homme a I’image de Dieu constitue une dignité humaine qui apparait dans les limites du mandat de domination
de ’homme. Il est intéressant de constater que la principale limite du mandat de domination est la relation.

32



cette charge. Son droit de dominateur et son devoir de souverain ne sont pas autonomes, ils

existent par procuration »58.

Aussi cette procuration, qui fait naitre une « responsabilité », une « charge » a « assumer »,
est-elle toute fondée sur la Parole : « Il ne faudra donc pas oublier que la charge d’intendant
du monde signifie que Dieu est tout particulierement proche de I’homme, ce qui s’exprime

principalement dans I’intimité du lien que constitue I’usage de la parole »59

C’est uniquement dans la mesure ou Dieu est proche de '’homme et que ’homme est
bénéficiaire de sa Parole que I’homme peut régner, c'est-a-dire exercer sa responsabilité
d’intendant du monde, assumer sa dignité de mandataire de Dieu. Cette dignité humaine, qui
est toute inscrite dans I’affirmation biblique de la création de I’homme selon 1’'image de Dieu,
tient donc dans le fait que tout homme est bénéficiaire d’une Parole qui 1’édifie, cette Parole

précédant ses actes, I’appelant a répondre, fondant sa responsabilité.

On peut retrouver une telle définition de 1’homme comme réponse a Dieu chez C.
Westermann lorsqu’il définit les Psaumes comme « réponse parlée »”° de I’homme 2 Dieu.
Expression de «la souffrance vécue [...] dans la plainte adressée a Dieu »1 et de
« I’expérience de sa joie dans la louange »2, les Psaumes apparaissent comme réponse
existentielle de I’homme a Dieu : « plainte et louange sont a comprendre comme deux poles
entre lesquels se situe toute I’existence humaine. La louange est la joie de vivre tournée vers
Dieu ; dans la plainte s exprime la souffrance humaine »”>. Aussi est-ce I’existence elle-méme
de ’homme qui apparait comme réponse a Dieu, transcendée en priere dans les Psaumes. Les
Psaumes apparaissent alors comme une source précieuse qui nous informe sur I’anthropologie
sous tendue par les témoins qui les ont formulés aux temps bibliques. Ce que nous sommes en

train de vérifier avec le Psaume 8.

Or, comme le souligne H.W. Wolff, définir ’homme comme réponse a Dieu, c’est avant tout,

et plus profondément le définir comme étre écoutant Dieu :

L’appel central du message deutéronomique (Deut. 6:4) : « Ecoute, Israél ! » reprend 1’antique
appel adressé aux patriarches et les voix des prophetes et considere que la parole est ce qui fonde
et renouvelle dans son essence la vie humaine. Car par 1’oreille et par la bouche ce n’est pas

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 141.

% Ibid.

P, WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, op. cit., p. 29.
T, WESTERMANN, Théologie de I’Ancien Testament, op. cit., p. 30.
* Ibid.

” Ibid.

33



seulement la communication spécifiquement humaine qui se produit entre les hommes, mais

surtout le dialogue entre Yahvé et Isra€l, entre ’humanité et son Dieu’™.

Or il semblerait que plus que son oreille, ce soit le cceur de ’homme qui constitue

précisément le lieu de I’entendement, I’endroit ol agit la Parole de Dieu.

1.1.1.2. Le cceur de Dieu et le cceur de ’homme : 1’assimilation a I'image de Dieu par la

miséricorde divine.

Nous venons de constater qu’H.-W. Wolff déduisait la signification de 1’imago Dei dans
I’ Ancien Testament a partir du mandat de domination de I’homme sur la création : créé a
I’image de Dieu, ’homme est intendant du monde, véritable lieutenant de Dieu dans I’espace
de la création. Si cette position n’a rien d’originale de la part d’un exégete qui se situe dans un
courant qui insiste sur 1’origine proche-orientale du theme de 1’imago Dei”, H.W. Wolff nous
parait néanmoins souligner particulierement la dimension relationnelle d’un tel mandat qui,
engageant la totalit¢é de I’étre humain et de 1’humanité, fonde la dignité humaine : si
’humanité peut dominer sur la création, c’est parce qu’elle est «proche de Dieu »°,
proximité qui « s’exprime dans I’intimité du lien que constitue 1’usage de la parole »°’. Bien
qu’il n’utilise pas ce terme, H.-W. Wolff nous semble toutefois définir ce mandat de

domination comme assimilation par le Créateur de ’humain a lui-méme, assimilation qui

s’opere avant tout par sa Parole.

Nous avons en effet pu constater qu’H.W. Wolff insistait particulicrement sur le fait qu’en
tant qu’intendant, I’homme recevait cette dignité du Créateur. Cette dignité, ’homme la recoit
comme parole qui le crée, qui I’édifie. L’étre humain est donc avant tout le destinataire d’une
parole qui I’édifie, parole a laquelle ensuite il répond : nous avons vu a ce titre que C.
Westermann définissait les Psaumes comme « réponse parlée a Dieu» de la part de ’homme,
réponse existentielle exprimée sous forme de pricres de plainte ou de louange. Il est évident
que si I’é€tre humain peut « répondre » a Dieu, c’est avant tout parce qu’il peut entendre sa
divine Parole. Ainsi I’on peut commencer a définir I’humain a I'image de Dieu comme un étre

a I’écoute de Dieu.

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 71.

% Des le début du siecle dernier, J. Hehn (1873-1932) et a sa suite d’autres exégetes tels que W.H. Schmidt et H.
Wildberger défendaient la méme interprétation de 1'imago Dei comme mandat de représentation et de
domination sur la création : G.A. JONSSON, op. cit., p. 57 : “the Deputizing role of the Image” ; voir aussi G.A.
JONSSON, op. cit., p. 144 ainsi que P.-E. DION, op. cit., col. 379.

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 141.

" Ibid.

34



Or le concept anthropologique vétérotestamentaire exprimé en hébreu par le terme 25 nous
parait souligner cette définition de I’homme comme étre a 1’écoute de Dieu. En effet, si,
« dans la Bible, les activités essentielles du cceur sont de nature spirituelles et psychiques »78

le coeur est avant tout décrit par Hans Walter Wolff comme organe de I’entendement’”:

Cette plénitude de la connaissance provient de 1’écoute attentive. C’est de la que Salomon a tenu
sa grande sagesse : il n’a demandé ni richesse, ni longue vie, ni la mort de ses ennemis, mais un
ceeur écoutant (shoméa) » (I. Rois 3:9,12) C’est parce qu’il écoute qu’il a un cceur sage et
intelligent [...]. Pour la raison qui saisit et comprend, « cceur » est parallele a « oreille » (Prov.
18:15) : «un ceeur intelligent acquiert la connaissance et ’oreille des sages cherche la science ».

L’oreille et le cceur sont souvent situés I'un & coté de l'autre [...]. C’est dans le cceur que

s’accomplit I’entendement'®’.

Le cceur apparait alors comme le lieu de la connaissance. Un « cceur écoutant », c'est-a-dire

< . . . . 101
ouvert a I’autre, permet la connaissance, et en particulier celle de la Parole de Dieu " :

S’il est certain qu’il embrasse les domaines du corps, de I’émotion, de I’intellect et des fonctions
volitives, il est clair qu’il faut affirmer que la Bible considere avant tout le coeur comme le centre
de I’homme conscient. Le propre du cceur, dans la majorité des cas, c’est d’étre appelé a la raison
et en particulier a percevoir la parole de Dieu.

Il convient néanmoins de préciser le propos d’H.-W. Wolff lorsqu’il définit le coeur comme
« centre de ’homme conscient ». Si le coeur apparait bien comme le lieu ou se prennent les
décisions vitales, celui-ci constitue néanmoins avant tout la face cachée, inaccessible de

I’homme :

Ainsi le « coeur » figure [...] I’inaccessible, I’'insondable, ce qui est caché et ne peut étre prospecté.
Cette conception tirée de I’emplacement anatomique du cceur sert de principe a bon nombre de

paroles concernant I’homme [...]. Le cceur est donc le contraire de I’apparence extérieure. Bien

. , N . s e . . 102
qu’elles soient cachées a I’homme, c’est en ce lieu que se prennent les décisions vitales .

Aussi cette inaccessibilité s’applique tant pour les hommes entre eux qui ne peuvent
prospecter le cceur de leur semblable que pour ’homme face a lui-méme qui n’est pas
forcément « conscient » des influences qui affectent ses décisions ainsi que la perception qu’il
a de lui-méme et des autres, les fonctions volitives de I’homme pouvant étre influencées par
Dieu qui peut « élargir » (Psaume 119,32) le cceur de I’homme ou au contraire I’ « endurcir »

(Ex. 7,3 ; 10,1). En outre, HW. Wolff précise lui-méme que le cceur est 1’endroit méme du

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 46.

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 49.

100 1¢i, H.W. WOLFF cite les références suivantes : Deut. 29,3 ; Es. 6,10 ; 32.,3s. ; Jér 11,8 ; Ezéch. 3,10 ; 40,4 ;
44,5 ; Prov. 2,2 ;22,17 ; 23,12.

"' H.W. WOLFF, op. cit., p. 55.

192 H.W. WOLFF, op. cit., p. 46.

35



z o+ 1 s . . . 2 . 212 . .
désir'™ de I’homme, désir qui peut « se laisser déterminer » par des éléments qui lui sont

externes :

Comme néephesh, léb peut signifier le désir. Le Ps. 21:3 exprime la gratitude du roi: « Tu lui as
donné ce que désirait son coeur et tu n’as pas refusé ce que demandait ses levres ». S’il est question
ici du ceeur [...] a coté des levres, c’est qu’on pense aux souhaits intimes et secrets. [...] C’est par
une curieuse tournure que Job conteste dans son examen de conscience (31:7), que « son cceur ait
suivi ses yeux », c'est-a-dire que son secret désir se soit laissé déterminer par ce qui tombait sous

son regard. De méme que, dans cette phrase, les yeux signifient ce qu’on regarde, le cceur désigne

le désir secret'™.

En effet, seul Dieu peut accéder en plénitude a cette réalité cachée de I’homme en sondant son
ceeur (Prov. 15,11 ; Psaume 44,22 ; I. Sam 16,7). Job s’étonne d’ailleurs de ce que Dieu
s’intéresse tant a ’homme (Job 7,17) : « qu’est-ce que ’homme pour que tu en fasses tant de

. 105
cas, pour que tu poses ton cceur sur lui ? » .

L’action de Dieu dans le coeur de I’homme est imperceptible si ce n’est par la foi : seule la foi
peut rendre le cceur de ’homme « écoutant », cette foi permettant a I’homme de percevoir le
fait qu’une parole extérieure agit en lui, identifiant cette parole comme étant celle de son
Créateur : c’est afin qu’il n’oublie pas cette donnée anthropologique fondamentale que Dieu
place ses commandements «dans le cceur » de I’homme (Deut. 6,6), et en particulier le
commandement d’aimer le Seigneur son Dieu « de tout son cceur, de tout son étre, de toute sa
force » (Deut. 6,5). L’homme doit en effet garder ces commandements en mémoire'% afin
qu’il « craigne » le Seigneur son Dieu, c'est-a-dire qu’il reconnaisse I’autorité de Dieu sur sa
vie (Deut. 6,2). Dans un tel systeme, la foi apparait alors comme souvenir de Dieu, re-
connaissance par ’homme de cette Parole qui touche son coceur comme Parole agissante de
son Créateur, appelant I’homme a I’existence. Aussi, 1’oubli de cette Parole apparait-il comme
le péché, la rupture de relation par oubli de I’alliance (Deut. 4,23) : si I’oubli de 1’alliance
conduit I’homme a rompre sa relation avec son Créateur, 1’alliance établie par Dieu n’est
néanmoins pas rompue, car I’homme reste digne de sa miséricorde. Cette miséricorde de Dieu
pour ’homme est particuliecrement mise en évidence dans le livre d’Osée, comme le souligne

H.W. Wolff :

193 11 est intéressant de constater I'importance du concept de désir dans la théologie contemporaine. En effet,

nous percevons a travers la définition vétérotestamentaire du ceeur, les paralleles possibles avec la psychanalyse :
le cceur apparait en effet comme la partie de ’homme ol se mélent conscience, influences et désir cachés.

% H.W. WOLFF, op. cit., p. 47.

195 Nous reprenons cette traduction a H-W. WOLFF, op. cit., p. 56.

1% e coeur apparait en effet aussi comme le lieu de la mémoire : « L’entendement conduit 2 la conscience
permanente. Lorsque Deut. 6:6 exhorte : “Ces paroles que je te donne aujourd’hui seront dans ton cceur” cela
signifie : elles doivent rester dans ta conscience [...]. Le cceur est donc la chambre forte du savoir et de la
mémoire. Si Daniel (7:28) conserve “ces paroles dans son cceeur”, cela signifie: en mémoire. ». H-W. WOLFF,
op. cit., p. 50.

36



Osée parle incomparablement du cceur de Dieu comme du lieu des décisions bouleversantes. Ni les
marques d’amour, ni les chatiments de Yahvé n’ont pu émouvoir son peuple et I’amener a revenir
a lui de facon durable (Osée 11:1-7). Le jugement dernier semble donc inévitable. Mais c’est
précisément a cet instant qu’est prononcée une des plus majestueuses paroles de 1I’Ancien
Testament, que prononce Osée, de la part de Dieu: «comment pourrai-je t’abandonner
Ephraim ?... Mon cceur est bouleversé au-dedans de moi, ma compassion briile avec violence. Je
n’agirai pas dans mon ardente colere... car je suis Dieu et non un homme... » (Osée 11:8 s.) [...].
Ce qui est exprimé ici c’est le renversement de la décision de Dieu. Sa miséricorde
inconditionnelle se tourne contre son décret de justice. Le cceur de Dieu, c'est-a-dire sa libre

décision d’aimer se dresse contre son verdict de colére [...]. Sans cette connaissance du « cceur de

. . . . . . - 107
Dieu », la véritable situation de I’homme ne sera jamais comprise .

Comme H.W. Wolff, nous pensons effectivement que « la véritable situation de I’homme » en
tant que créature assimilée a Dieu ne peut €tre comprise sans « la connaissance du cceur de
Dieu » : «Je n’agirai pas dans mon ardente colere ... car je suis Dieu et non un Homme ». Si,
soumis a ses pulsions, I’homme peut oublier Dieu, Dieu, lui, n’abandonne pas 1’homme, car il
fait preuve de miséricorde : Dieu continue donc a assimiler le coeur de I’homme a son propre
ceeur, quand bien méme le ceeur de ’homme serait rendu sourd a sa Parole. L humanité

b

semble alors pouvoir s’ancrer dans la fidélit€ de Dieu : si I’homme est dit créé a ’'image de
Dieu c’est avant tout parce qu’il est I’objet de la miséricorde divine, le cceur de Dieu étant
« posé sur lui », quels que soient ses états d’ames. Et cela lui confere une dignité particuliere

qui dépasse toute critique humaine.

En effet, il convient de bien faire attention: il ne s’agit pas ici de comprendre cette
concordance des coeurs comme point d’attache entre déité et humanité. Le cceur n’est
certainement pas a comprendre comme le lieu anatomique de I'imago Dei. Le cceur ne
désigne pas une partie de I’homme, mais au contraire sa globalité : ’homme ne peut étre
compris dans sa globalité qu’en prenant en considération ce mystere qui a la fois constitue
I’intériorité, le cceur méme de son étre et a la fois I’englobe. Sans cette donnée fondamentale
que constitue I’assimilation du cceur de ’homme au coeur de Dieu a travers le concept de
miséricorde, I’homme ne peut seulement €tre considéré qu’en partie. Prendre une partie de
I’homme pour son tout sans considérer ce mystere serait une méprise, conduisant a nier sa

dignité'*®.

"7H.W. WOLFF, op. cit., p. 57.

1% Ce que nous voulons exprimer ici est trés clairement décrit en philosophie du Droit par le professeur Jean-
Marc TRIGEAUD dans ses ouvrages, voir par exemple J.-M. TRIGEAUD, L’homme coupable, critique d’une
philosophie de la responsabilité, Bordeaux, Editions Biere (Bibliotheque de philosophie comparée — philosophie
du Droit n°17), 1999, p. 43-44 : « La personne, si elle est une personne pensée ce dont le droit a le plus grand
besoin pour en former un statut protecteur, est la personne du Méme ou du Ressemblant, celle qui atteste de sa
conformité avec les catégories a priori qui guident la démarche de la connaissance. Mais si on éleve cette
démarche a un plan métaphysique, elle peut €tre précisément amenée a s’ouvrir a ce qui la dépasse, et a
reconnaitre que la personne, dans sa densité existentielle et irréductible a la pensée, est antérieure a tout effort de

37



Cette méprise qui tend a réduire le réel humain a son phénomene charnel en assimilant
I’ Altérité au méme est précisément décrit dans I’ Ancien Testament a travers 1’idolatrie. Cette
assimilation au méme opérée par I’€tre humain reste certes un processus relationnel, mais

tronqué puisqu’il s’agit d’une relation sans véritable altérité.

1.1.2. L’assimilation a I’idole, le négatif de I’anthropologie de I’Ancien Testament.

Bien que le terme d’« assimiler » (7137 au piel) n’apparaisse explicitement, concernant 1’idole,
que dans le Second Esaie (Esaie 40,18 et 25), nous pensons que cette compréhension de
I’idolatrie comme assimilation est présente dans 1’ensemble des textes vétérotestamentaires
relatifs a I’idole : si I’idole est interdite par le premier des dix commandements, c’est bien
parce qu’il y a de la part de I'idolatre une assimilation de Dieu a I’image taillée, une

assimilation de 1’altérité au méme.

Il convient alors d’identifier et de décrire cette logique dans ce que nous identifions comme
les textes les plus explicites a cet égard : si le livre de I’Exode tend a montrer qu’une telle
assimilation est contraire au caracteére mystérieux, caché de YHWH (1.1.2.1.), et que le livre
du Deutéronome met en évidence le caractere relationnel d’une telle assimilation qui réveille
la jalousie de Dieu (1.1.2.2.), le Second Esaie montre quant a lui qu’une telle assimilation va a
I’encontre de la sainteté de Dieu (1.1.2.3.). Nous pourrons alors conclure en montrant que
I’assimilation, qu’elle soit véritable lorsqu’elle est opérée avec D’altérit€é ou tronquée
lorsqu’elle s’opere avec le semblable, apparait avant tout comme un processus relationnel qui
détermine fondamentalement I’humanité. 11 est donc possible, a partir des données
vétérotestamentaire tant concernant 1’imago Dei que concernant 1’idole, de fonder

bibliquement une conception relationnelle, forensique, de 1’étre humain.

1.1.2.1. L’idoléatrie dans I’Exode : assimilation et invisibilité de Dieu

Si le livre de I’Exode relate la libération du peuple de Dieu et traite donc de la relation entre

Dieu et son peuple, le probleme de la manifestation de Dieu nous semble en étre le theme

connaissance tendant a la saisir, et qu’elle lui est aussi postérieure comme personne réelle dont la singularité
échappera toujours a une structure qui I’enferme dans une identité ou un “en-soi”’. Cette personne réelle est des
lors celle de I’Autre [...]. Le réalisme propose ainsi de ne pas perdre le lien qui unit la personne réelle en tant
qu’elle possede 1’étre intégralement, a la personne pensée, en tant qu’elle ne retient de I’étre qu'un schéma
rationalisable. L’altérité, en toute sa richesse, constitue désormais la référence originaire et permanente de
I’identité. Et force est d’admettre la dignité personnelle qu’induit la réflexion sur cette altérité, avant de traiter de
I’égalité des personnes que commande aisément une théorie de I’identité ». Avec le concept d’imago Dei, la
Bible offre précisément un concept ol se mélent ressemblance et altérité, permettant a ’homme de connaitre
directement sa dignité par la foi.

38



transversal : la théophanie en est le leitmotiv, Dieu se manifestant par le buisson ardent (Ex.
3,2 a 4,18), la nuée sur le mont Sinai (Ex. 19,16-19) ou la nuée qui guide le peuple dans le

désert (Ex. 19,9 ; 33,9).

Paradoxalement, Dieu y apparait comme un Dieu caché qui signifie sa volonté et sa présence
a travers I’homme, notamment a travers la figure de Moise. C’est Moise, en effet, qui est
chargé d’exécuter signes et prodiges pour manifester la présence de Dieu, d’abord aupres du

peuple d’Israél (Ex. 4,5 ; 8 et Ex. 10,1) puis aupres du Pharaon (Ex. 7,1-12,1).

A cet égard, le livre de I’Exode offre de précieuses données anthropologiques, montrant que
I’€tre humain reste animé par Dieu quand bien méme il n’en serait pas conscient, ou qu’il
refuserait sa Majesté. En effet, alors que Moise doute de sa capacité a discourir, Dieu lui
rappelle que c’est lui qui rend ’homme « muet ou sourd, voyant ou aveugle » (Ex. 4,11-12).
De méme, c’est Dieu lui-méme qui endurcit le cceur de Pharaon dans le but d’établir les
signes de sa présence (Ex.7,3 ; 10,1). La possibilité pour ’homme de s’ouvrir a I’autre ou au
contraire son obstination a rester dans une illusoire autonomie semble alors correspondre a
une relation plus fondamentale qui échappe totalement a sa volonté, une relation invisible
avec son Créateur qui peut agir dans sa partie la plus cachée comme dans sa partie la plus

. e e e, . 109
expressive, dans I’intimité de son ceeur comme dans les organes de son visage .

C’est avant tout parce que Dieu est « avec sa bouche » (Ex. 4,15) que Moise peut étre établi
« Dieu pour le pharaon » (Ex. 7,1). C’est bien parce que Dieu est « avec la bouche » (Ex.
4,15 720y ) de Moise que la parole de Dieu et la bouche de Moise peuvent étre assimilées.
La préposition "@Y « avec » suggérant une relation, nous pouvons déduire que 1’assimilation
est le résultat d’une relation entre les deux protagonistes assimilés : c¢’est parce que Dieu est

avec la bouche de Moise que la bouche de Moise est assimilée a la divinité de Dieu.

Les chapitres 32, 33 et 34 du livre de ’Exode nous semblent étre le point d’orgue de ce
discours sur la manifestation de Dieu : en trois chapitres est traitée la question du visible et de
I’invisible dans la relation avec Dieu. Dans ces trois chapitres, en effet, nous pouvons

-, 2ot 2 A~ 11
constater I’omniprésence des mots dérivés du terme panim 0,

a travers les différentes
expressions hébraiques construites sur la base du substantif M2, ces trois chapitres nous

semblent exprimer les modalités du face-a-face avec un Dieu qui se caractérise par son

1% Nous rapprochons ici Exode 14,11-12 de la définition du visage d’H.W. WOLFF, op. cit., p. 70 : «Les
événements se refletent dans les traits du visage [...]. Dans le visage, le panim qui “se tourne” vers autrui, les
principaux organes de la communication sont rassemblés ; les yeux, la bouche, les oreilles ».

"% L a moitié des occurrences du terme 1132 dans le livre de 1'Exode se trouve concentrée dans ces trois chapitres.

39



invisibilité. Le face-a-face avec 'idole bien visible qu’est le veau d’or lorsque Aaron fait
construire un autel « face » a lui (Ex. 32,5 : m2% ) semble en effet étre opposé a 1’étrange face-
a-face avec un Dieu dont ’homme ne peut voir la face (Ex. 33, 20 et 23). De méme, le fait
que la peau du visage de Moise « était devenue rayonnante en parlant avec le Seigneur » et
que celui-ci di le voiler (Ex. 34,29-35) reprend cette méme problématique du visible et du

caché dans le face-a-face avec Dieu.

Dans ce contexte, ’Exode nous semble offrir une définition de I’idole fondée sur I’opposition
entre la visibilité de 1’idole et I’invisibilité de Dieu. Le probléme de la connaissance étant en
arriere plan de toute réflexion sur le visible et I’invisible, nous comprenons alors qu’a travers
I’opposition entre visibilité de 1’idole et invisibilité de Dieu s’amorce en réalité un débat sur la
confiance : il est plus facile de mettre son assurance dans un objet visible, observable et donc
connaissable immédiatement que dans un Dieu insaisissable ; aussi, cette mise de toute son
assurance par I’homme dans le créé et le visible se fera au détriment de cette relation

particuliere qu’est la confiance, la confiance supposant 1’insaisissabilité de son objet.

Aussi est-il intéressant de constater que la construction du veau d’or est bel et bien motivée
par I’absence manifeste pour le peuple d’un guide, d’une divinité a sa téte (Ex. 32,1) : «Le
peuple vit que Moise tardait a descendre de la montagne ; le peuple s'assembla pres d'Aaron et
lui dit : "Debout ! Fais-nous des dieux qui marchent a notre téte, car ce Moise, I’homme qui

nous a fait monter du pays d'Egypte, nous ne savons pas ce qui lui est arrivé" ».

Bien qu’ayant quitté I’Egypte et marchant dans le désert, le peuple n’est pas encore libre, ni
confiant : il lui faut encore un chef, un guide, un responsable et surtout que celui-ci soit bien
visible et bien identifiable, pour que le peuple puisse lui-méme s’identifier. Le peuple
souhaite en effet qu’on puisse « reconnaitre » qu’il est le peuple de Dieu, et pour cela, il faut
que Dieu se rende visible, qu’il soit 13, « en personne » (Ex. 33,15-16a) : « Si tu ne viens pas
en personne (732), ne nous fais pas monter d'ici. Et a quoi donc reconnaitra-t-on que, moi et
ton peuple, nous avons trouvé grace a tes yeux ? N'est-ce pas quand tu marcheras avec nous,
et que nous serons différents, moi et ton peuple, de tout peuple qui est sur la surface de la

terre ? ».

Cette demande de la part de Moise semble paradoxale, puisqu’il est indiqué quelques versets
auparavant que le « Seigneur parlait a Moise face a face (D‘jg‘5§ 0°2) comme on se parle

d’homme a homme » (Ex. 33,8-11).

40



N 111 . .
Ce paradoxe d’un face-a-face « par contumace »  nous informe tant sur I’anthropologie que
sur la théologie sous tendue par le livre de I’Exode, précisant notre propos sur 1’assimilation a

Dieu et a I’idole.

L’ensemble du livre de I’Exode repose en effet manifestement sur la conviction que I’homme
ne peut se passer de signes visibles pour reconnaitre Dieu. A ce titre, il a une forte propension
a I’idolatrie : ’'homme a fondamentalement besoin de voir pour croire. Aussi, les chapitres 32,
33 et 34 précisent-ils que ’homme a besoin d’un guide pour s’identifier a celui-ci, sans cela,
il semble perdu et s’invente un héraut matériel et visible auquel il s’assimilera : ici, ce sera le
veau d’or, c'est-a-dire I’idole qui occupera cette fonction. Plus qu’un guide, c’est un héraut
que demande le peuple, un signe distinctif leur permettant de s’identifier : le peuple n’existe
en tant que tel que dans la mesure ou il peut s’identifier a une référence commune qui I’unifie.
Or cette identification conduit nécessairement a une forme de communautarisme fondée sur le
refus catégorique de toute différence : celui qui ne se conforme pas au héraut est rejeté de la

communauté.

Nous pensons que c’est précisément pour éviter de devenir le héraut du peuple que Moise
cache son visage illuminé apres avoir parlé a Dieu (Ex. 34,35)''2. Ce phénomene étrange
aurait pu mener a une confusion, le peuple s’identifiant ensuite comme peuple de Moise en
identifiant Moise a Dieu. Il y a certes transfiguration, mais cette transfiguration est le résultat
d’un dialogue, d’une relation entre Dieu et Moise : c’est « en parlant avec le Seigneur » (Ex.
34,29) que la peau du visage de Moise est devenue rayonnante. Aussi cette transfiguration
nous semble-t-elle le résultat d’une assimilation par Dieu de Moise a sa divinité, assimilation

de deux visages différents, I’un visible et I’autre que 1’étre humain ne saurait voir (Ex. 33,20).

Aussi, la logique du face-a-face se trouve-t-elle inversée. Ici, la similitude induite par le terme
méme de « face-a-face » n’est pas considérée comme condition de la relation mais comme
I’effet de celle-ci. Autrement dit, nous ne sommes pas ici dans la logique d’une inter-face
comme similitude minimale permettant de communiquer mais au contraire dans celle d’une
similitude qui correspond a I’effectivité d’une relation entre deux altérités qui n’ont pas méme

un visage pour se ressembler : « le Seigneur parlait a Moise face-a-face comme (UX2) on se

parle d’homme a homme (RTTA;JTA'B::; UR) » : UKD introduit une proposition circonstancielle de

""" Nous empruntons ce terme juridique qui exprime bien ce que nous voulons montrer : comme le jugement par
contumace qui est le jugement en 1’absence du prévenu, il y a ici face-a-face par contumace, en ’absence de
I’une des faces, celle de Dieu qui est invisible (Ex. 33,20).

"2 Une logique similaire peut étre trouvée dans le Nouveau Testament (Jean 6,14-15) : « A la vue du signe qu'il
venait d'opérer, les gens dirent : “Celui-ci est vraiment le Prophete, celui qui doit venir dans le monde.” Mais
Jésus, sachant qu'on allait venir l'enlever pour le faire roi, se retira a nouveau, seul, dans la montagne ».

41



maniere qui suggere effectivement une ressemblance entre le face-a-face homme-Dieu et le
face a face entre semblables — Dieu parlait a Moise face-a-face «a la maniere de » deux
semblables qui se parlent face-a-face. Soulignant la radicale altérité des sujets, la proposition
circonstancielle de maniere renvoie au verbe « parler » : c’est en premier lieu parce qu’il y a
dialogue entre les deux altérités, qu’un face-a-face, c'est-a-dire qu’une similitude peut étre
affirmée. Dit encore autrement : il n’est pas affirmé ici « qui se ressemble s’assemble », mais
bien plutdt « qui s’assemble se ressemble ». Ici, I’assimilation entre Dieu et Moise apparait
comme étant opérée par la relation, plus précisément un échange de parole : il est impossible
de prétendre que I’assimilation soit fondée sur la ressemblance, bien au contraire la
ressemblance avec Dieu qui fait de Moise le guide de tout un peuple est avant tout fondée sur
I’assimilation de Moise par Dieu a sa divinité. L’assimilation du peuple au veau d’or qui
s’opere par 1’adoration de 1’idole fait quant a elle du peuple un peuple idolatre : le schéma
type est bien celui d’une ressemblance qui résulte d’une assimilation qui s’opere avant tout
par la relation avec un modele. Ainsi ’homme est « a I’'image » de Dieu ou de I’idole, dans la
mesure ou il est en relation avec Dieu ou avec I’idole. L’assimilation comme processus

relationnel est encore plus manifeste dans le livre du Deutéronome.

1.1.2.2. L’idoléatrie dans le Deutéronome : assimilation et jalousie de Dieu

Si le Deutéronome reprend des données du livre de I’Exode, notamment 1’interdiction de
I’idole contenue dans les dix commandements, celui-ci nous semble plus insister encore sur la
dimension relationnelle de I’idole que sur son aspect matériel et visible : ici I’idole semble
moins opposée a I'invisibilité et a I'insaisissabilité de Dieu qu’a ce que 1’auteur de I’Exode
comme le deutéronomiste appellent sa « jalousie » (Ex. 20,5 // Deut. 4,24 ; 5,9).

Certes, I’idole y est avant tout désignée comme une représentation plastique, bien visible, «
ceuvre de mains d’artisans » (Deut. 27,15), comme le suggere 1'utilisation des différents
synonymes du terme ‘995 (idole) que sont les mots nﬁnmn (Deut. 4,16 ; 4,23 ; 5,8) qui exprime
I’'idée d’apparence, forme, représentation plastique, ou n*ﬁ;m (Deut. 4,17 ; 4,18) qui exprime
I’idée de plan, modele, image, représentation, forme. Elle représente exclusivement ce qui est
déja créé, « ce qui se trouve au ciel 1a haut ou sur terre ici bas ou dans les eaux sous la terre »

(Deut. 5,8) que ce soit la femme, I’homme, ou une béte, donc majoritairement des €tre vivants

(Deut. 4,16-18).

Pour autant, le simple fait qu'une idole soit une représentation plastique, visible, inerte et

périssable du créé et du vivant ne suffit pas pour la qualifier en tant que telle : I’interdit porte

42



bien sur I’idolatrie et non sur I’art. Plus important semble en effet le fait de « se prosterner

devant » ces représentations (Deut. 5,9)113

. Cela est souligné par I’'idée que méme le fait de se
« laisser entrainer » a se prosterner devant les étoiles, qui ne sont pourtant pas des
représentations, est déja considéré comme un comportement idolatre comme le suggere Deut.
4,19 : « Ne va pas lever les yeux vers le ciel, regarder le soleil, la lune et les étoiles, toute
I'armée des cieux, et te laisser entralner a te prosterner devant eux et a les servir. Car ils sont

la part que le SEIGNEUR ton Dieu a donnée a tous les peuples qui sont partout sous le ciel ».

Il semble que des lors que n’importe quel objet créé devient objet d’adoration, celui-ci peut
étre qualifié d’idole. Des lors, si I’idole est interdite c’est avant tout parce qu’elle est objet
d’adoration. Le probleme est que cette adoration est portée sur le créé et non sur le Créateur
lui-méme. Elle tend donc a entrainer une rupture de 1’alliance comme le montre Deut. 4,23 :
« Gardez-vous bien d'oublier I'alliance que le SEIGNEUR votre Dieu a conclue avec vous, et
de vous faire une idole, une forme de tout ce que le SEIGNEUR ton Dieu t'a défendu de

représenter ».

Le comportement idolatre meéne a I’oubli de I’alliance : susceptible d’étre oubliée c’est bien la
relation avec Dieu qui est premiere, et ’interdit posé sur I’idole apparait comme motivée par
le fait qu’elle remet en question celle-ci. L’idole emporte alors la rupture d’une alliance
fondamentale de I’homme avec Dieu. Aussi I’interdiction de I’idole est-elle motivée par la
jalousie de Dieu (Deut. 4,24), qui rappelle sans cesse que c’est lui, le seul Dieu : il ne peut y
avoir de relation similaire a celle qui existe entre I’homme et Dieu, I’objet de 1’adoration de

I’homme ne peut étre que Dieu et nul autre.

Ces différentes considérations nous conduisent a une définition relationnelle de 1’idole : un
simple objet créé est redéfini comme idole des lors qu’il devient objet d’adoration.
L’assimilation de I’objet créé a la divinité releve donc de 1’adoration qui est un processus

relationnel.

Il convient alors de vérifier cette hypothése en examinant les péricopes qui identifient

explicitement I’idolatrie a 1’assimilation dans le corpus du second Esaie.

13 On trouve la méme logique en Lévitique 26,1 et Esaie 42,17 ; 44,15-19 ; 45,20.

43



1.1.2.3. L’idolatrie dans le second Esaie : assimilation et sainteté de Dieu

«“A qui m'assimilerez-vous ? A qui serai-je identique ?” dit le Saint » (Esaie 40,25).

Ce verset tres riche pour notre propos articule assimilation, identification et sainteté : le Saint,
parle et demande a qui I’homme pourrait bien 1’assimiler. Ce faisant, il précise qu'une telle
assimilation de la part de ’homme conduirait nécessairement a une identification, ce qui met
en exergue le paradoxe : comment le Saint, le W72, le sacré, c'est-a-dire celui qui est mis a

part pourrait-il étre identifié a qui que ce soit ?

Pour autant, le second Esaie différencie bien I’assimilation et 1’identification, puisqu’il donne
au préalable une définition de 1’assimilation (Esaie 40,18) : « A qui assimilerez-vous Dieu et
quel simulacre placerez-vous a coté de lui ? ». La réponse étant « I’idole » (Esaie 40,19), nous
comprenons que la méme réponse convient aux deux questions «a qui? » et «quel
simulacre ? » : ainsi le fait d’assimiler Dieu a une représentation et le fait de placer un
simulacre «a coté » de lui peuvent étre considérés comme équivalents. Assimiler (7727 au
piel) est donc le fait de « placer » une similitude (substantif P17 ) « a coté de » (7 au qal :
disposer, aligner, égaler). Autrement dit, I’assimilation est le fait de mettre deux choses sur
un méme plan, c'est-a-dire de les associer, les considérant a posteriori comme étant
identifiables 1’'une a I’autre. Or nous avons vu avec le livre de ’Exode que cette mise sur un

méme plan est opérée par 1’adoration.

En répondant « I’idole », le second Esaie suggere que c’est ce processus d’assimilation qui est
marqué par le sceau du péché. Si I'idole n’est créée que par des artisans (Esaie 40, 19-20),
artisans qui ne sont que des hommes (Esaie 44,11), Dieu est lui le Créateur, « fondateur de la
Terre » (Esaie 40,21-22). Aussi I’assimilation de 1’idole a Dieu entrainera une rupture de
relation avec le véritable Créateur. En effet, cette assimilation du créé a la divinité est opérée
par I’homme qui met son assurance dans 1’idole, et non dans 1’authentique Créateur comme le
suggere Esaie 42,17 : « Les voici rejetés en arriere, tout honteux, ceux qui mettent leur

assurance dans une idole, ceux qui disent a du métal fondu : “Nos dieux, c'est vous !” ».

La qualification de I’objet en métal fondu change donc selon la relation que I’homme établit
avec cet objet : simple « métal fondu » pour 1’auteur du second Esaie, il sera idole pour ceux

qui se mettent en relation avec lui en y mettant leur assurance et en le nommant « dieu ».

Nous observons donc que le second Esaie confirme que 1’idolatrie est avant tout un processus

relationnel qui consiste en une assimilation : le métal fondu étant placé dans une relation

44



particuliere avec I’homme celui-ci devient idole, objet « assimilé » a Dieu. L’assimilation de
I’idole a Dieu est opérée par la mise sur un méme plan de 1’idole et de Dieu, en mettant son
assurance dans I’idole, comme on met son assurance en Dieu. Du méme coup, placant son
assurance en 1’idole et non plus en Dieu, I’homme devient idolatre et perd la sainteté qui lui
est offerte dans une assimilation primordiale avec Dieu. Le probléme est qu’on ne peut mettre
une chose créée et immédiatement saisissable sur le plan de la sainteté et donc de
I’insaisissabilité de Dieu : « a qui m’assimilerez-vous ? » dit « le Saint ». En effet, on ne peut
mettre son assurance dans un objet créé comme on met son assurance dans Dieu car il y a un
abime entre les deux, celui de la foi : la confiance suppose en effet I'insaisissabilité de son
objet, I’idole, elle, offre tout au plus une illusion de certitude induite par sa visibilité et sa
saisissabilité. L’homme se trouve donc face a deux relations possibles : la foi ou I’idolatrie.

L’une et I’autre le déterminent de maniere fondamentale.

En effet, les idolatres se trouvent « rejetés en arriere », c'est-a-dire que le fait méme de mettre
leur assurance dans 1’idole entraine des conséquences immédiates pour les idolatres : ceux-ci
semblent en effet s’exclure d’emblée en opérant une telle assimilation. La notion de
« témoin » de Dieu ou de I’idole (Esaie 44,9) utilisée a plusieurs reprises par le second Esaie
nous semble illustrer ce phénomene d’auto-exclusion : on ne peut étre en méme temps témoin
de Dieu et témoin de 1’idole. En effet, les témoins de Dieu peuvent, par la foi, discerner que

Dieu est éternel et qu’il est le seul sauveur (Esaie 43,10-12) :

Mes témoins a moi, c'est vous — oracle du SEIGNEUR — mon serviteur, c'est vous que j'ai choisis
afin que vous puissiez comprendre, avoir foi en moi et discerner que je suis bien tel : avant moi ne
fut formé aucun dieu et apres moi il n'en existera pas. C'est moi, c'est moi qui suis le SEIGNEUR,
en dehors de moi, pas de Sauveur. C'est moi qui ai annoncé et donné le salut, moi qui 1'ai laissé
entendre, et non pas chez vous, un dieu étranger. Ainsi vous €tes mes témoins — oracle du
SEIGNEUR - et moi, je suis Dieu. Oui, désormais je suis tel : personne ne délivre de ma main ; ce
que je réalise, qui pourrait le renverser ?

Ici, les témoins du Seigneur sont ceux qui ont été choisis par Dieu « afin qu’ils » puissent
avoir foi en lui et le discerner''*. Dans une telle perspective, c’est Dieu qui avant tout met son
assurance dans 1’homme, le rendant témoin, ’assimilant a sa divinit€. En mettant son
assurance dans I’idole, c'est-a-dire en assimilant 1’idole a Dieu, I’homme finit par identifier la
divinité a I’idole. Il devient donc impossible pour lui de discerner Dieu, et par conséquent
d’en devenir le témoin. Rendant impossible sa relation avec Dieu, 'idolatre se voit alors
«rejeté en arriere », s’auto-excluant du peuple des témoins du Seigneur. Il reste toutefois

I’objet de la miséricorde de Dieu, mais il est rendu comme sourd, ne pouvant plus discerner

"4 Cette référence semble alors conforter la thése de C. WESTERMANN selon laquelle Dieu créa ’homme 2
son image « afin qu’il se passe quelque chose entre I’homme et Dieu ».

45



celui qui I’a créé : « Au nord je dirai : “Donne”, et au midi : “Ne retiens pas !” Fais revenir
mes fils du pays lointain et mes filles de I'extrémité de la terre, tous ceux qui sont appelés de
mon nom et que j'ai, pour ma gloire, créés, formés et faits ! Faites sortir le peuple aveugle,

mais qui a des yeux, les sourds, qui ont cependant des oreilles » (Esaie 43,5-8).

En effet, les peuples peuvent étre aveugles, ou sourds, ils restent malgré tout les fils et les
filles de Dieu, «créés, formés et faits » pour la gloire de Dieu, «appelés de son nom »,

assimilés a lui : étres humains « créés a son image, selon sa ressemblance ».

Remarques conclusives

Il convient ici de reprendre les éléments principaux de cette premiere étude relative a I’imago

Dei dans 1’ Ancien Testament.

Une analyse grammaticale précise du texte nous a permis de montrer que le fond du probleme
était moins la traduction et la définition du terme hébraique qualifiant I’'image de Dieu que sa
fonction dans le verset qui concerne la création de I’homme dans le premier récit de la
Genese. Introduit par un beth, le terme « image de Dieu » apparait non comme complément
d’objet direct du verbe créer mais comme complément circonstanciel : Dieu ne crée pas son
image mais il crée I’homme selon son image, ’image de Dieu. Aussi, nous semble-t-il
impossible au regard de cette analyse grammaticale d’avancer la moindre identification entre
I’homme et I’image de Dieu : les deux termes occupent une fonction différente dans le verset,
et si I’homme est I’objet de la création, la référence a I’image de Dieu apparait comme une
précision sur la création de I’homme : il s’agit de dire de quelle maniere 1’homme fut créé.
Cette constatation qui releve de 1’analyse grammaticale résout un certain nombre de
problemes théologiques et engage le théologien a adopter une certaine conception de I’image
de Dieu et de ’'homme afin de répondre a ces problemes : une telle analyse grammaticale

invite le théologien a adopter une théologie relationnelle, si celui-ci veut étre conséquent.

En effet, la question est en premier lieu de comprendre en quoi consiste cette modalité
particuliere de création : Dieu crée ’homme selon une image qui ne peut émaner que de lui-
méme. Dieu crée donc I’homme selon I’'image qu’il a de lui-méme. On peut alors tirer un
certain nombre de conclusions, concernant I’image de Dieu, concernant 1’homme et

concernant Dieu lui-méme.

L’image de Dieu apparait en premier lieu comme un archétype selon lequel ’homme fut créé.

Une telle interprétation de 1’imago Dei comme archétype de I’homme est confortée par la

46



traduction du texte hébraique en grec : si I’on garde la méme méthode, celle de se concentrer
uniquement sur la préposition afin de déterminer la fonction du terme « image de Dieu » dans
le verset, nous pouvons remarquer que la septante traduit effectivement le 2 par kote,
«selon ». Le sens reste donc le méme en grec et Philon d’Alexandrie a pu lui-méme
interpréter I’image de Dieu comme archétype, image invisible de Dieu d’apres laquelle
I’homme fut créé, et identifier cette image invisible au Aoyog. Notre intention n’est pas
forcément de nous placer a la suite de Philon d’Alexandrie, il s’agit simplement de constater
qu’une telle compréhension de ’image de Dieu comme archétype a pu étre tres tot admise

dans I’histoire de la théologie et offrir du sens, au seuil de I’ere chrétienne'".

Ce faisant, nous tirons les mémes conclusions que C. Westermann pour affirmer I’extériorité
de I'image de Dieu par rapport a I’homme : la conséquence théologique de notre analyse
grammaticale meéne effectivement a bien différencier entre 1’homme qui est ’objet de la
création a I’'image de Dieu et I'image de Dieu qui releve du seul Créateur qui crée 1’homme
selon son image. Si la finalité de I’homme est nécessairement contenue dans son archétype
qu’est I'image d’apres laquelle il fut créé, cet archétype releve avant tout de I’intention
créatrice de Dieu qui est exprimée par sa parole performative : « créons I’homme selon notre
image ». Ainsi cette image n’a pas a étre identifiée a I’homme et ’homme ne peut étre
identifié¢ a I’'image. D’ou I’archétype qu’est I’imago Dei ne peut €tre qu’externe a ’homme

méme si elle lui est relative.

La question de I’authenticité de I’étre humain reste en effet bien au coeur du probleme, tant il

s’agit d’essayer de comprendre comment s’ opere la conformité de ’homme a son archétype.

Aussi, s’il est impossible selon nous d’évoquer la moindre identification entre 1’homme et
I’image de Dieu, il reste assez clair qu’il est affirmé une assimilation de I’homme par Dieu a

lui-méme.

En effet, si nous tenons pour acquis que Dieu crée I’homme selon 1’image qu’il a de lui-
méme, nous pouvons affirmer que Dieu crée ’homme selon son image : en créant ’homme,
Dieu I’assimile d’emblée a lui-méme. Son intention est alors claire : il s’agit pour lui de créer
son vis-a-vis. L’accent est donc mis sur la relation : I’humain est celui que Dieu a assimilé a
lui-méme afin de coopérer avec lui. L’homme est ainsi avant tout défini comme destinataire
de la Parole de Dieu, comme étre en réponse et en dialogue avec Dieu. Il s’agit de sa dignité

d’étre humain.

"> G.H. VAN KOOTEN, Paul’s Anthropology in context, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2008, p. 48-66 ; 181-196 ;
272-292.

47



Cette définition de I’homme comme vis-a-vis de Dieu nous semble étre confirmée tant par la
compréhension biblique de certains concepts anthropologiques fondamentaux comme
I’oreille, la bouche, le ceeur, plus généralement la dignité et méme la vie, qui sont sans cesse
définis par leur relation directe avec Dieu, comme nous avons pu le constater avec Hans
Walter Wolff qui le souligne dans son étude approfondie de 1’anthropologie biblique. En outre
nous avons pu constater en étudiant son commentaire du Psaume 8 que cette dignité
particuliere concerne 1’humanité dans son ensemble : ce n’est pas chaque homme qui est
concerné par 1I’imago Dei mais I’ensemble des hommes. Nous 1’avons vu, la dignité adamique
est mise en péril des lors qu’un homme cherche a dominer un autre homme. L’imago Dei
releve donc non seulement de la relation qui est établie entre Dieu et I’homme par
I’assimilation qui est faite d’emblée par Dieu, mais elle suppose aussi, de fait, une certaine
communion entre les créatures qui relevent de la dignité adamique. Elle est a la fois

I’archétype de I’homme selon lequel il fut créé, et la finalité de I’humanité.

Une telle interprétation des occurrences de la Genese concernant 1'imago Dei présente
I’immense avantage d’appréhender la finalit¢ de I’€tre humain tout en évitant toute
spéculation sur le contenu ou la nature de I’imago Dei. Une simple analyse linguistique, a
savoir grammaticale et lexicale, suffit a entrevoir de maniere assez claire en quoi consiste
I’authenticité de I’étre humain : bibliquement, I’humanité est comprise comme communauté
humaine se reconnaissant comme vis-a-vis de son Créateur. La conformité de I’humanité a
I’archétype selon lequel elle fut créé dépend de cette relation fondamentale qui lui est
proposée d’emblée, des sa création. Mais il faut souligner que c’est I’humanité entiere, depuis
son principe méme, qui est assimilée par Dieu a lui-méme, et la division entre les hommes
rend cette assimilation caduque, dé-concernant I’humanité de ’image de Dieu selon laquelle

elle fut créée : I’humanité dans son ensemble est créé selon I’image d’un Dieu qui apparait

comme un ensemble comme le suggere le suffixe de u\rg'?g::x, «notre image » (Gen. 1,26)“6.
L’humanité est donc relation, et la rupture de relation fait perdre I’humanité.

Voulant éviter toute spéculation sur la traduction et le contenu de 1’imago Dei, nous pouvons
en déduire les deux affirmations suivantes sur I’imago Dei : d’une part, 'image est percue

comme un archétype selon lequel ’humanité est créée, et en cela est affirmée une assimilation

" Nous reprendrons la question du pluriel divin au moment d’aborder la théologie de Karl Barth et I’analogia
relationis. 11 s’agit pour le moment de nous concentrer sur la création selon I’image de Dieu comme processus
d’assimilation de ’homme par Dieu et de souligner le caractere fondamentalement relationnel de cette
assimilation.

48



de ’homme par Dieu a lui-méme, ce qui fait de ’homme le vis-a vis de Dieu, d’autre part,

elle est I’'image de 1’ensemble d’un Dieu qui s’exprime au pluriel.

Concernant ’homme créé selon cette image, nous pouvons conclure a deux sortes de
relations : I’humain est d’emblée créé comme vis-a-vis de Dieu, assimilé par Dieu a lui-
méme, ce qui fonde la relation avec Dieu, et ’humanité est percue comme un ensemble crée
a I'image d’un ensemble, ce qui fonde la relation entre les hommes. L’imago Dei fonde a la

fois la dignité et la responsabilité de I’€tre humain, d’une maniere relationnelle.

Une telle interprétation reste certes une interprétation, et il s’agit de trouver des indices

confirmant la validité de celle-ci.

Comme nous I’avons vu, une analyse a contrario en examinant 1’idolatrie qui est assimilation
par I’étre humain de la divinité a sa condition de créature permet de conforter cette
interprétation en donnant des précisions sur la conception biblique de 1’assimilation qui est
percue de maniere relationnelle, tout en offrant des précisions sur ce que peut étre 1’imago

Dei.

Une étude des principaux textes bibliques relatifs a 1’idolatrie permet en effet de montrer qu’il
s’agit d’une assimilation qui est un processus relationnel : comme nous 1‘avons percu avec
I’Exode et le Deutéronome, c’est avant tout parce que 1’objet créé est adoré qu’il devient
idole. II ne suffit pas que I’objet soit créé, ni méme qu’il soit une représentation du créé. Le
probléme vient bien de 1’assimilation qui peut étre faite entre I’incréé et le créé, assimilation
qui est opérée par la relation d’adoration : en adorant le créé plutdt que le Créateur, I’idolatre
se trompe, il manque sa cible en se détournant de I’image selon laquelle il a été créé, en
voulant matérialiser, rendre palpable la divinité en la faconnant a son image. Par 1’adoration

de I’'idole, I’homme prétend en réalité pouvoir se faconner lui-méme.

Cette assimilation de la divinité a I’humanité, qui, nous I’avons vu, est particulierement
explicite dans le deutéro-Esaie emporte des conséquences sur I’humanité. Placant toute sa
confiance dans la créature et non plus dans le Créateur, I’humanité va s’enfermer sur elle-
méme se détournant de 1’image selon laquelle elle fut créée, refusant 1’assimilation Dieu qui

lui confere cette dignité particuliere, celle d’étre créé selon I’'image de Dieu.

Le deutéro-Esaie nous permet alors de préciser ce que peut étre I’'image de Dieu, c'est-a-dire
cette conception particuliere de la divinité selon laquelle Dieu a créé 1’étre humain :

I’assimilation par ’homme de la divinité a la créature porte atteinte a la sainteté de Dieu.

49



Cette atteinte a la sainteté de Dieu va avoir des conséquences sur I’homme, et sur I’humanité :
créée selon I’'image de Dieu, I’humanité se trouve assimilée d’emblée par Dieu a sa sainteté.
Nous entendons le mot « sainteté » dans son sens premier : le saint est celui qui est mis a part.
En assimilant la divinité a la créature, 1’idolatre place toute sa confiance dans le visible et le
palpable : n’adorant qu'une image de lui-méme, de sa condition de créature, I’homme devient
statique, incurvé en lui-méme, perdant toute ouverture a I’altérité. Placant toute sa confiance
dans le déja créé, I’idolatre est rendu sourd a la parole du Créateur. Rompant son lien avec la
transcendance, la créature humaine s’enlise dans I’immanence et se rend saisissable : elle
n’apparait plus comme étant mise a part du reste de la création. Plagant toute sa confiance
dans le visible, I’idolatre vit alors dans une relative certitude qui certes lui confere un certain
sentiment de sécurité, mais qui ne lui offre aucune autre perspective que I’autojustification.
Mais quoi qu’il fasse et bien qu’il s’assourdisse, ’idolatre reste toutefois une créature
humaine, créée par Dieu selon son image, assimilée par Dieu a sa sainteté, digne de sa

miséricorde.

Que ce soit a I’imago Dei ou a contrario a 1’idole, I’humanité releve fondamentalement
d’assimilations qui sont percues comme processus relationnels : création de 1’homme a
I’image de Dieu comme assimilation de I’homme par Dieu, idolatrie comme assimilation de
I’objet créé a la divinité par I’adoration de 1’idole, conformité ou non-conformité de I’homme
a son archétype, authenticité et inauthenticité de 1’homme, résultent d’assimilations qui sont
des processus relationnels. Nous percevons ici les fondements anthropologiques d’une
sotériologie qui repose sur le concept relationnel d’assimilation : « Ne crains pas, car je t'ai

racheté, je t'ai appelé par ton nom, tu es a moi » (Esaie 43,1).

De la méme maniere qu’un détour par les textes relatifs a I’idolatrie dans I’ Ancien Testament,
un détour par la conception de I’image de Dieu en Egypte antique, civilisation du proche
orient ancien qui ne connaissait pas encore 1’interdiction de I’idole contenue dans la Torah,

devrait nous permettre de vérifier a contrario la validité de notre interprétation.

50



1.2. L’approche de I’Ancien Testament et les écrits sapientiaux de ’Egypte antique

1.2.1. L’homme égyptien, alter égo de la divinité : ’homme image de Dieu dans
I’enseignement pour Mérykaré

Y aurait-il des sources qui ont influencé 1’approche vétérotestamentaire ? Il semblerait que le
theme soit présent dans 1’anthropologie de I’Egypte antique. En effet, on découvre que le
theme y est déja présent dans I’article de P.-E. Dion, « ressemblance et image de Dieu » dans

117

le supplément du Dictionnaire de la Bible ', qui met en évidence que «la plus ancienne

. 118 . . . Lz . 22
attestation » = de I’affirmation selon laquelle « les humains en général » sont dit « créés a

. . . L 411
I'image de Dieu » se trouve dans I’ instruction & Mérykaré"".

z z IEN o . 21 .12 .
Communément daté de la premicre période intermédiaire % le texte est I’enseignement d’un

roi de la X®™ dynastie  son fils Mérykaré.

Le texte se compose en trois parties'>'. Une premidre partie est constituée par une suite de
phrases a I'impératif, conseils pour bien gouverner, puis une deuxieme partie écrite en grande
part a la premiere personne du singulier apparait comme un compte rendu des actions du pere
qui permet d’établir la situation du royaume qui sera transmis au fils, enfin une derniere
partie, plus théologique, montre la grandeur et la beauté de la fonction de monarque, véritable
coopération a la fonction divine, en partenariat avec « le dieu », comme 1’indiquent les versets
suivants : « Agis pour le dieu de sorte qu’il agisse pour toi pareillement »'22 .« Les suivants

. . . 12 N .
du roi sont les suivants du dieu »'>. C’est dans cette troisiéme partie du texte que nous

"7 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu » in L. PIROT et A. ROBERT, Dictionnaire de la Bible,
Supplément IX, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 365-403.

'8 P _E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit.., col. 366.

"9 orthographe du nom « Mérykaré » différant selon les divers documents que nous allons étudier, nous avons
choisi d’harmoniser en adoptant I’orthographe proposée par P. Vernus dans P. VERNUS, Sagesse de I’Egypte
pharaonique, Paris, imprimerie Nationale, 2001.

120 Premiére période intermédiaire (2140-2022 av. JC), clest-a-dire de la VIII*™ a la X*™ dynastie. Selon la
plupart des auteurs, le texte daterait de la seconde moitié de la Xeme dynastie, ainsi P-E. DION, op. cit., col. 366 ;
ou comme semble le suggérer P. VERNUS, Sagesse de I’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137 ; ou encore C.
CANNUYER, «L’homme image de Dieu dans I’Egypte ancienne » in O.H. PESCH, J.M. VAN CANGH,
L’homme image de Dieu, données bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, CERF, 2006, p. 88-89.
Certains ont toutefois pu considérer le texte comme étant plus tardif, notamment S. BICKEL, La cosmogonie
Egyptienne avant le Nouvel Empire, Fribourg, Editions Universitaires (OBO 134), 1994, p. 219, qui date le texte
du Nouvel Empire (1539-1080 av. JC). Nous reviendrons sur ce probleme de datation dont certains aspects ne
manquent pas d’intérét pour notre problématique.

12l p. VERNUS, Sagesse de I’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137. Nous nous fondons sur sa traduction pour
décrire la structure du texte.

122 p VERNUS, Sagesse de I’Egypte pharaonique, op. cit., p. 150.

12 P VERNUS, Sagesse de I’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137.

51



pouvons trouver le fameux paragraphe qui contient 1’affirmation selon laquelle les hommes

. . 124
sont images de Dieu ~" :

Ils sont biens pourvus, les hommes, le troupeau de Dieu !

C’est pour leur ceeur qu’il a fait le ciel et la terre,

apres qu’il eut repoussé 1’avidité de 1’eau.

C’est pour que vivent leurs narines qu’il a fait le souffle

(car) ce sont ses images (znn), issues de sa chair !

Et c’est pour leur cceur qu’il s’éleve dans le ciel

Et c’est pour eux qu’il a fait les plantes, le bétail, les oiseaux, les poissons, de quoi les nourrir.
De méme qu’il a occis ses ennemis,

De méme, a-t-il anéanti ses enfants a cause de leur projet de rébellion.

(Mais) c’est pour leur ceeur qu’il fait la lumiere,

Et c’est pour les voir qu’il ne cesse de naviguer,

Apres s’étre aménagé une cabine autour d’eux.

Quand ils pleurent, il est a 1’écoute,

Aussi pour eux a-t-il fait un souverain grace au parfum,

Un soutien pour épauler le faible.

Et c’est pour eux qu’il a fait la magie afin qu’elle soit une arme pour repousser le coup des
événements,

Auxquels on doit s’attendre de nuit comme de jour.

Et si parmi eux il a occis quelques frondeurs,

C’est comme lorsqu’un homme bat son fils a cause (du mal qu’il a fait a) son frere.
Dieu connait chaque nom !

On ne peut qu’étre frappé par la ressemblance entre ce texte et le récit biblique sacerdotal de
la création de ’homme. L’homme apparait ici comme étant le sommet de la création, création
d’un dieu tres proche de ’homme, un dieu « a I’écoute », qui « connait chaque nom ». Ainsi,

nous faisons notre le commentaire de C. Cannuyer :

La relation qu’il [I’enseignement a Mérykaré] décrit entre I’homme et son créateur rejoint
incontestablement certaines pages de la Bible. L’homme, image de Dieu, est placé, comme dans la
Bible (Gen. 1,1-2,3), au sommet de la création puisque c’est bien pour satisfaire son cceur, c'est-a-
dire toutes ses aspirations et ses besoins, que Dieu a fait le ciel et la terre, la lumiere du jour ainsi
que les plantes et les animaux qui lui servent de nourriture. La distinction entre ’homme et les
animaux est ici implicitement formulée, comme elle I’est aussi dans [’Enseignement d’Ani (circa
1250 av. J.C.) 23, 8-9 : « Quant a ’homme, il est un alter ego de Dieu : leur propre (a tous deux)
est d’écouter ’homme et ce qu’il dit ». La capacité a écouter est la qualité qu’ont en commun le
créateur et ’homme, son « double », son « second ». Comme 1’a bien démontré Jan Assmann, le
respect de ce devoir d’écoute est une des vertus cardinales qui permet & ’homme d’agir selon la
Madt, le divin équilibre dynamique de 1’univers et de la société, par conséquent d’accéder a I’au-
dela apres la mort en tant que mad-kherou « Madtifié de voix », de devenir un dieu parmi les

'Enseignement & Mérykaré, (pSt Pétersbourg 1116 A v°, XII, 1-8 =P131-138). C’est dans un souci de clarté
pour notre propos que nous utilisons ici la traduction de C. CANNUYER dans C. CANNUYER, « L’homme
image de Dieu dans I’Egypte ancienne », op. cit., p. 89-9 : qui met plus en avant la notion d’ « image de dieu »
que la traduction de P.VERNUS. En effet, alors P. VERNUS traduit znn par « réplique», C. CANNUYER va
traduire « image ». P.-E. DION, op. cit., col. 366, traduit lui aussi znn par « image » précisant qu’il s’agit d’une
« représentation plastique », znn étant « précisé par le déterminatif « statue ». Nous retrouvons évidemment en
Egyptologie les mémes types de débats concernant la traduction de znn que ceux concernant la traduction de n5x2
dans la recherche vétérotestamentaire (voir par exemple I’ouvrage de P. HUMBERT, Etudes sur le récit du
paradis et de la chute dans la genése, op. cit., p. 153-175). Mais il n’est pas question pour nous de trancher cette
question pour le moment.

52



dieux. La sagesse de Ptahhotep (dont la rédaction est maintenant placée au début du Moyen
Empire) le proclame en une formule particulierement bien frappée (P 541-543) : « Ecouter est
mieux que tout. Voila en quoi I’amour devient parfait »'>.

C. Cannuyer semble ici interpréter la notion d’image de Dieu en Egypte comme un concept
éminemment relationnel : citant I’ Enseignement d’Ani et la sagesse de Ptahhotep, deux autres
textes sapientiaux, du méme type que l'enseignement pour Mérykaré, C. Cannuyer nous
semble suggérer qu’étre image de Dieu en Egypte, c’est savoir, comme le dieu, d’abord
« écouter », puis « agir selon la Madt ». C’est ainsi que ’homme apparait comme 1’ « alter

ego de Dieu ».

Ce commentaire de C. Cannuyer peut paraitre original, et il sort des sentiers de la recherche
traditionnelle en la matiere. En effet, il parait difficile d’avancer ’existence d’une telle
conception de ’homme comme « alter ego de Dieu », 1’enseignement a Mérykaré étant le

, . . " . . 126
seul texte égyptien connu qui affirme que tous les hommes sont «images de Dieu » .

eme

Nombreux sont les exégetes, dans la recherche vétérotestamentaire du XX siecle, qui ont
montré que la notion d’image de Dieu pouvait trouver sa source dans I’ « idéologie royale du
Proche Orient Ancien »'>’, et notamment 1’idéologie royale égyptienne'**. Aussi I'image de
Dieu en Egypte apparait-elle comme étant une spécificité exclusivement royale. Assez
logiquement, la recherche s’est alors efforcée de comprendre de quelle maniere le concept

d’image de Dieu qui n’était attribué qu’au seul roi, a pu €tre ainsi « démocratisé », étendu a

I’ensemble de I’humanité dans I’ Enseignement a Mérykaré.

Certains ont purement et simplement refusé de voir dans I’enseignement a Mérykaré une telle
démocratisation. C’est le cas de B. Ockinga qui dans ce texte entend 1’image (znn) non
comme une identité iconique (Ebenbildlichkeit), mais comme une simple ressemblance

(Wesensdiihnlichkeir) avec Dieu'”. Seul le roi est image identique et authentique de Dieu,

12 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans I’Egypte ancienne », op. cit.., p. 91-92.

126 p _E. DION , « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 366.

127 G.A. JONSSON, The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament Research, op. cit., p- 55-
58 ; 134-144 ; 207-208 ; W. GROSS, “Die Gottebenbildlichkeit des Menschen in der Diskussion des letzten
Jahrzehnts”, Biblische Notizen 68 (1993), p. 35-48 ; J.-G. HEINTZ, « L’homme créé a I'image de Dieu (Gen.
1,26-27), pierre de touche de I’interprétation biblique », Foi et Vie 85/5 (1986), p. 58 ; P.-E. DION, op. cit.., col.
379.

128 1 ¢ travail le plus cité dans la recherche récente est sans conteste B. OCKINGA, “Die Gottebenbildlichkeit im
Alten Agypten und im Alten Testament*, (Agypten und Altes Testament 7), Wiesbaden, Harrassowitz, 1984.

12 C. CANNUYER, «L’homme image de Dieu dans I’Egypte ancienne », op. cit., p. 80. C. CANNUYER
résume ici la these d’Ockinga. Voir C. CANNUYER, op. cit., p. 98-102, pour la critique de cette distinction
entre Wesenscdhnlichkeit et Ebenbildlichkeit.

53



. N . N A |
I’homme ne fait que ressembler 2 Dieu dans sa maniére d’étre ou d’agir'>’, ce sont deux

choses différentes, d’ ot impossibilité de parler de « démocratisation » de I’'image de Dieu :

Il ne peut pas étre question d’une « démocratisation » de I’'idée d’image de Dieu en Egypte. A ce
sujet Schmidt écrit, dans le cadre de I’affirmation de 1’Enseignement a Mérykaré, que 1’homme
serait znn « imitateur » de Dieu. Premierement znn exprime une ressemblance (Wesensdhnlichkeit)
et non une image (Ebenbildlichkeit) ; deuxiémement, I’enseignement a Mérykaré est daté de
quelques siecles avant la premiere attestation du Roi comme image (Ebenbild) ou
« ressemblance » (« Wesensdhnlicher ») de Dieu. On n’a donc pas a faire & une démocratisation
mais au mieux a une « monarchisation » du concept ! Apres le Moyen Empire I’homme sera
rarement défini comme « ressemblance » (« Wesensdhnlicher ») de Dieu, mais le concept est resté

. . .131
vivant dans le cercle des sages, comme nous 1’atteste I’enseignement d’Ani ~".

Pour B. Ockinga, cette « démocratisation » du concept d’image de Dieu n’a donc pu étre
opérée qu’en Israél :
Les paralleles entre les conceptions vétérotestamentaire et égyptienne de I'image de Dieu se
révelent [...] particulierement étroits. La fonction du roi égyptien, représenter le roi des dieux dans
le monde, a dans I’ Ancien Testament été attribuée a tous les hommes a travers Elohim ; aussi bien
le roi égyptien que I'homme vétérotestamentaire sont nantis de capacités divines, et par

conséquent rendu capable d’exécuter cette fonction. En Egypte, cette fonction consiste dans la

domination sur ’homme ; dans 1’ Ancien Testament, ’homme comme représentant de Dieu (genus

Repriisentant Gottes), sa domination se rapportant 2 la création'*”.

La domination étant le point commun entre les conceptions égyptienne et vétérotestamentaire
de I'image de Dieu, nous pouvons affirmer que, pour B. Ockinga, I’'image de Dieu consiste en
la représentation d’une domination qui est capacité divine. Ce qui aurait été « démocratisé »
par Israél est alors une capacité, celle de dominer la création : attribut du seul Roi égyptien,

elle a été attribuée dans I’ Ancien Testament a tous les hommes.

D’autres considerent 1’Enseignement a Mérykaré comme le témoignage d’une telle
« démocratisation » au sein méme de ’Egypte. C’est le cas de P.-E. Dion qui pense que cette
démocratisation serait celle de la « filiation divine » au départ revendiquée par les rois de la

V™ dynastie :

L’idée méme que les humains en général sont des images de Dieu est unique en Egypte. Elle
s’exprime a I’aide d’un concept (znn, une représentation plastique, ici précisée par le déterminatif
« statue ») qui ne sera couramment appliquée aux rois qu’a 1’époque gréco-romaine ; mais elle
s’appuie sur une notion de paternité fréquemment invoquée a propos des souverains. L’affirmation
de Mérykaré pourrait fort bien étre le fruit d’une réflexion précoce « démocratisant », si I’on peut
dire, la filiation divine revendiquée par les rois depuis la IV®™ dynastie ; la méme tendance ne se

19 B. OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten Testament », op. cit., p. 139-140 :
« Quand I’enseignement a Mérykaré désigne ’homme comme « son (de Dieu) zan.w, issu de sa chair », il le
comprend comme descendant de Dieu, descendant non dans un sens littéral, mais selon leur étre, ils sont
« imitateurs» de Dieu, imitateurs en référence a 1’action et a 1’€tre [...] Seul le roi sera défini comme 1’image
concrete (Konkretes Abbild Gottes) , a savoir le roi divin ».

1B, OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten Testament », op. cit., p. 145 note
n°20. C’est nous qui traduisons.

132 B. OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten Testament», op. cit., p. 153.

54



manifeste-t-elle pas encore durant la premiere Période Intermédiaire, par la « démocratisation » de
I’ancien privilége pharaonique de « devenir Osiris » aprés la mort ?'%.

Démocratisé dans I’ Enseignement a Mérykaré, ce concept d’image de Dieu comme « filiation
divine » serait devenu, au début du Nouvel Empire, un titre royal signifiant le lien de filiation

entre Pharaon et Ré :

L’Epithete royal d’image de Dieu est trés souvent associée dans les inscriptions, comme elle 1’était
chez Mérykaré, a I’affirmation de la filiation divine. Amon-Ré& s’adresse ainsi a Aménophis III :
« Tu es mon fils bien aimé, sorti de mes membres, ma statue (hntj) que j’ai placée sur la terre ». Le
theme de I'image semble bien &tre venu préciser dans un certain sens, a la veille du Nouvel
Empire, le vieux theme du Roi « Fils de R€ » (massivement attesté depuis la IVeme dynastie) [...]

Peut étre les Egyptiens trouvaient-ils naturel que, engendré par Ré, Pharaon en fut I'image'**.

Puis, c’est sous la plume de I'auteur Sacerdotal que ce titre royal aurait été de nouveau

« démocratisé » pour fonder la domination de ’homme sur le regne animal :

Si Pg a voulu faire allusion a un titre toyal (sic) né dans les grandes civilisations voisines, c’est
sans doute parce qu’il voyait la un moyen particulierement ingénieux de relier I’'une a I’autre les
deux principales directions dans lesquelles se développaient son anthropologie religieuse : la
situation de I’homme vis-a-vis du divin, et sa place dans 'univers empirique. En présentant
I’homme créé a I'image de Dieu, non seulement il tournait I’humanité vers Elohim comme vers
son modele ; ’harmonique qu’il introduisait par ce mot préparait le theme de domination (radah)
du reégne animal aux v. 26b et 28b. Une telle extension du vieux titre royal a ’ensemble de
I’humanité le « démocratisait» radicalement. [...] Une telle démocratisation n’a rien
d’inconcevable : comme nous 1’avons vu, a I’aide d’un passage de Mérykaré, un penseur égyptien
avait su démocratiser de méme la filiation divine du roi dés la fin du III*™ millénaire en décrivant
les hommes comme des images du dieu créateur, « issues de ses chairs w13,

Ici, la domination de Dieu sur le Cosmos reste le point commun entre les conceptions
égyptienne et vétérotestamentaire de I’image de Dieu. Toutefois, cette domination renvoie a
un fondement plus profond, celui de la « situation de I’homme vis-a-vis de Dieu » qui se

traduit dans la notion de « filiation divine ».

Si B. Ockinga et P.-E. Dion ne sont pas d’accord sur le fait que 1’ Enseignement a Mérykaré
ait été le témoignage d’une « démocratisation » du concept d’image de Dieu au sein méme de
I’Egypte, les deux auteurs utilisent toutefois la méme méthode pour expliciter le sens de ce
concept : domination ou filiation divine, le concept d’image de Dieu ne semble pouvoir étre
compris qu’a la lumiere d’une notion plus fondamentale. Si ’image de Dieu peut étre dite
« démocratisée », c’est qu’il y a eu permanence d’une notion plus fondamentale qui permet de

faire le lien entre 'image de Dieu exclusivement royale et ’'image de Dieu « démocratisée » :

13 p _E. DION , « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 366.

34p _E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 368-369.
35p _E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 396.

55



cette permanence montre qu’on parle bien du méme concept, bien que celui-ci ait subi le

changement de la « démocratisation ».

Si dans son article, C. Cannuyer, considérant qu’il est hasardeux d’essayer de « prouver la
filiation » entre le concept d’image de Dieu en Egypte et celui de I’ Ancien Testament, refuse
de se prononcer sur I’éventuelle « démocratisation » du concept136, son but est de montrer
que I’Enseignement a Mérykaré « proclame bien que tous les hommes ont été créés a I’image
du créateur et d’en dégager les implications théologiques > La question reste donc celle du
sens du concept d’image de Dieu, concept central de 1’anthropologie théologique. Sa theése est

la suivante :

En fait, I’Enseignement a Mérykaré XII,2 est on ne peut plus clair et postule une essentielle
Ebenbildlichkeit entre ’homme et dieu. Il s’agit d’une filiation/consubstantialité appelée a
s’épanouir quand ’homme, apreés sa mort et sa justification devant le tribunal divin, accede a la
déification éternelle. Les implications théologiques de ce texte sont donc considérables. On ne
peut, pour en apprécier 1’étoffe, dissocier les trois conceptions exprimées dans ce méme
Enseignement a Mérykaré : ’homme image de Dieu, ’homme enfant de dieu et I’homme appelé a
la divinisation post mortem'®.

C. Cannuyer éclaire lui aussi la conception de I’image de Dieu avec deux autres conceptions
qui sont indissociables : « ’homme enfant de dieu » c'est-a-dire la filiation et « ’homme
appelé a la divinisation post mortem », c'est-a-dire la vocation de I’homme a la
consubstantialité avec Dieu. Pour illustrer cette « filiation/consubstantialité », C. Cannuyer
cite E. Hornung qui parle quant a lui d’une « identité fondamentale d’action, de nature et de
rang »1* concernant la conception de I’image de Dieu en Egypte. Or, cette conception de
I’image de Dieu comme « identité fondamentale d’action, de nature et de rang », cette filiation
de ’homme avec Dieu, cette «divination post mortem », renvoient toutes a un élément
commun, plus fondamental qui fait que I’homme peut étre vu en Egypte comme 1’ « alter ego

de Dieu » : la Madt.

Comme le souligne F. Dunand, la Madt apparait, en effet, comme une notion fondamentale,

véritable « substrat commun » de « la multitude des manifestations de religiosité en Egypte » :

Du moins, aujourd’hui, peut-on reconnaitre sous la multitude des manifestations de religiosité en
Egypte, un substrat commun dans lequel toutes les théologies, tous les rites et les mythes trouvent
leur origine. Au-dela des divergences locales dont les Egyptiens n’ont jamais cherché la
suppression, bien au contraire, des structures similaires régissent la pensée théologique, qu’il
s’agisse de cosmogonies ou du rapport de I'un avec le multiple. L’attitude éthique de 1’individu
devant sa vie, sa réaction face a la mort appartiennent a I’Egypte tout entiere et ne refletent aucun

13 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans I’'Egypte ancienne », op. cit., p. 80-81.

37C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans I’'Egypte ancienne », op. cit., p. 81.

¥ C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans 1’'Egypte ancienne », op. cit., p. 103.

% E. HORNUNG, Les dieux de I’Egypte. Le Un et le Multiple, Monaco, Ed. du Rocher, 1986, p. 124.

56



particularisme local. Dans les enseignements et les Sagesses, lorsqu’un homme au seuil de la mort

s’adresse personnellement a son fils, c’est en fait, par le biais de cette fiction littéraire, I’ensemble

de la communauté culturelle qu’il exhorte  vivre en conformité avec la Madr'*.

L’Enseignement a Mérykaré et 1’affirmation sur I'image de Dieu qu’il contient font
précisément partie de ces textes que F. Dunand qualifie d’ « enseignements et sagesses »,
enseignements et sagesses qui sont toutes fondées sur la notion de Madt. Or nous avons vu
que les auteurs que nous venons de citer n’hésitaient pas a faire appel a une notion plus
fondamentale pour expliciter le sens du concept d’image de Dieu. Nous pensons donc qu’il
est possible d’expliciter le sens du concept d’image de Dieu avec la notion plus fondamentale

de Madt.

C’est a partir du livre de J. Assmann, Madt, L’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale,
Paris, Julliard, 1989, que nous exposerons la notion de Madt. 1l s’agit d’un recueil de cinq
lecons prononcées au College de France par le professeur de I’Université de Heidelberg, en
mai et juin 1988. Tres souvent cité dans les travaux relatifs a la Madt, ce livre nous semble
étre un ouvrage de référence dont nous sortons « convaincus que la Madt mérite de figurer
141

parmi les principaux systemes de fondement du lien social et du discours éthique »

Quasi-Aoyog égyptien, sorte de préfiguration du Zoyo¢ décrit au début de 1’évangile de J eanm,

la Madt y est décrite comme une véritable parole performative qui fonde la relation entre les
Hommes et entre I’Humain et son créateur. Aussi cette parole transforme-t-elle véritablement
I’homme (1.2.1.1.). En effet, elle guide son cceur et le métamorphose, le rendant semblable
aux dieux apres sa mort. Ainsi, cette ouverture d’un homme considéré au départ comme étant
sourd, insensible, égoiste, incurvé en lui-méme, nous apparait-elle, toute proportion gardée,
comme un véritable « salut par la Madat » (1.2.1.2.). La Maat transformant ainsi ’homme en
étre qui écoute et qui agit, a I’image de son créateur, nous parait alors éclairer le sens du

concept d’image de Dieu en Egypte ancienne (1.2.1.3.).

140 F. DUNAND, Hommes et Dieux en Egypte, 3000 av. JC -395 ap. JC, anthropologie religieuse, Paris, Cybele,
20006, p. 20.

'*I'Selon la recension de Y. LAMBERT dans les Archives de sciences sociales des religions, 1990/72 p. 227-
228.

"> Jean 1,1 : nous allons en effet voir que J. ASSMANN n’hésite pas a utiliser ce texte de Jean pour faire
comprendre le concept de Madt.

57



1.2.1.1. La Madt selon Jan Assmann, le loyoc Egyptien

Véritable « notion de base de la réflexion égyptienne > Maat est un concept regroupant

plusieurs notions que notre culture moderne tend a distinguer, a différencier.

Considérée par les égyptologues comme renvoyant aux idées de Vérité/Justice, cette notion

. .. 144 . . . N N . .

intraduisible " est comprise aujourd’hui de maniere tres large : instituant « dans le chaos des
( g 14 A

forces du désordre [...] la norme, la mesure dans tous les ordres de la création » > la Madt

apparait comme ce qu’on pourrait appeler aujourd’hui I’ « ordre des choses », ou plus

146

précisément, «1’ordre du monde » ou «ordre cosmique » ~ (Weltordung). Revétant une

dimension cosmologique et sapientiale, il n’est pas étonnant que la Madt serve, comme nous

I’avons vu avec F. Dunand, de fondement aux « Enseignements et Sagesses » égyptiennes.

Cette maniere tres large de définir le concept de Madt dans I’Egyptologie récente semble €tre

da a une certaine interprétation de 1I’évolution de I’ « histoire intellectuelle de 1’humanité » :

L’histoire intellectuelle de I’humanité est [...] vue ici comme un progres de différenciation menant
des formes symboliques « compactes » aux formes symboliques différenciées. La « compacité »
de la conceptualisation mythique est fondée sur I’identité, voir I’identification programmatique du

cosmos et de la société, de la nature et de la culture'”.

C’est principalement a partir d’une lecture critique des théories de I’ « 4ge axial » de K.

8

14 - . N ..
Jaspers ™ et du passage de «visions cosmologiques » a des « visions transcendantes de

149 . . c 1. e,
I’ordre » " de E. Voegelin, que J. Assmann exprime 1’idée selon laquelle I’humanité, partant
d’une vision globale et confuse du cosmos, a su distinguer, séparer, différencier, nommer

différents « ordres » pour mieux les comprendre et observer leurs interactions :

Cette interprétation de la vision mésopotamienne et notamment égyptienne du monde permit a
Voegelin de reconstruire [’histoire intellectuelle de 1’humanité comme un processus de
différenciation. Le syndrome cosmologique correspond a I’expérience compacte de 1’ordre qui
refuse — ou est incapable — de faire la différence entre le divin et le politique, le salut et la
domination, le cosmique et le social.

3 Voir « avant propos » de J. LECLANT, dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice

sociale, Paris, Juilliard (conférences essais et lecons du college de France), 1989, p. 9.

"% J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, Paris, Juilliard (conférences essais et
lecons du college de France), 1989, p. 16.

5 Voir « avant propos » de J. LECLANT, dans J.ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice
sociale, op. cit., p.9-11.

16 1. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 24. La lecon n°1, dans
laquelle il expose cette évolution de la compréhension du concept de Maat dans I’Egyptologie porte le titre
« ordre cosmique ou justice sociale ».

147 5. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 21.

¥ J. ASSMANN décrit la théorie de I’dge axial de K. JASPERS dans J. ASSMANN, Madt, I'Egypte
pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 19.

49 5. ASSMANN décrit la théorie d’E. VOEGELIN dans J. ASSMANN, Madt, I'Egypte pharaonique et I'idée
de justice sociale, op. cit., p.22-23.

58



C’est ainsi que I’humanité a pu s’affranchir de la « captivité cosmologique », cette « forme
d’appréhension » pour laquelle «il n’existe rien en dehors du cosmos. Toute chose est

.o 4 150
contenue dans le cosmos et celui-ci est également dans toute chose » .

Cet affranchissement se serait produit a 1’ « age axial », a savoir le «tournant historique
décisif jusqu’oll nous pouvons retrouver nos traces, c'est-a-dire notre histoire et notre identité,
I’origine de 1’univers intellectuel dans lequel nous vivons et celle de I’homme avec qui nous

vivons »'!.

Or I’ «age axial » étant situé par K. Jaspers environ en 500 av. JCP?% 1a civilisation
égyptienne apparait comme « le prototype d’une civilisation préaxiale »13 pour laquelle « il

) . A, 154
n’y a que I’ordre immanent, 1’ordre cosmique, Weltordnung, Madt » 4,

La Madat est alors a comprendre comme un « concept compact » qui dépasse largement les

notions de justice et de vérité distillées au fil de I’histoire intellectuelle de I’humanité :

Ce qui correspond le mieux a ce que nous nommons « ordre universel » ou « ordre cosmique »,
c’est, selon Voegelin, le concept égyptien de la Madt. Madt représente le prototype d’un concept
« compact ». Parce qu’il concerne en méme temps la « vérité » et la « justice », il réunit les
spheres de I’étre et du devoir (sein et sollen) de la nature et de la société, de I’ordre cosmique et de

I’ordre humain (éthique) et exprime exactement par cela cette unité universelle sur laquelle le

« mythe cosmologique » est fondé'>.

Aussi, cette «unité universelle » qu’exprime le mot Madt apparait-elle aujourd’hui comme
«le principe fondamental des premires civilisations »'*°, I « élément essentiel du discours
théorique dans les disciplines socio-anthropologiques »1°7: la Madt nous semble alors &tre
effectivement un concept permettant de mieux comprendre les racines de 1’anthropologie

biblique, le peuple élu faisant partie des premieres civilisations'>®,

Et en effet, nous allons pouvoir constater que cette compréhension large du concept de Madt

par I’Egyptologie récente va permettre a J. Assmann de la décrire, non seulement comme

130 5. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 22.
1317, ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 19 ; K. JASPERS,
H. NAEF (Trad.), Origine et sens de I’Histoire, Paris, Plon, 1954, p. 8-33, pour 1’énoncé de la théorie
de I’age axial. Voir notamment p. 8 : « La nouveauté de cette époque, c’est que partout I’homme prend
conscience de 1’étre dans sa totalité, de lui-méme et de ses limites [...]. Il rencontre I’absolu dans la
profondeur du sujet conscient et dans la clarté de la transcendance ».

132 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 19 ; K. JASPERS, op. cit.,

p. 9.

133 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 20.

> Ibid.

133 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 22.

136 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 24.

157 5. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 23.

'8 Nous constaterons plus tard que certaines notions anthropologiques, notamment le cceur en tant qu’organe de

la décision, sont communes & I’ensemble des civilisations antiques proche-orientales.

59



concept compact regroupant la justice et la vérité, mais plus largement et plus
fondamentalement comme un véritable Aoyoc égyptien. Ceci est particulierement visible

lorsqu’il commente le récit cosmogonique de la formule 80 des Textes des Sarcophages™

C’est le « moment cosmogonique » qui est décrit ici, celui ou le dieu préexistant, « néant/tout »
prend conscience de soi-méme et, par 1a méme, se transforme en trois : le Tout, la Vie et la Vérité.
Ce qui importe, c’est la préexistence de la Madt-Vérité. Elle n’est point posée par le démiurge, au
contraire, elle est plutdt « avec » Aroum et faisait une unité avec lui et son frére « Vie ». Au
commencement étaient « Vie » et « Vérité », et « Vie » et « Vérité » étaient avec Dieu, et « Vie »
et « Vérité » étaient Dieu : c’est la quintessence du texte, traduite dans une forme qui nous est plus
familiere. [...] Vie et Vérité sont des forces ou énergies cosmogoniques.'*

Outre la présence de la Madt au coté du démiurge, et son identification a celui-ci, on peut
noter que celle-ci fait partie d’une trinité : le tout, la vie, la vérité. Plus loin, dans cette méme
quatrieme lecon sur la dimension cosmique de la Madt, il n’hésitera pas a qualifier
explicitement la Madt de Aoyos : « Nous avons beaucoup souligné le caractere “langagier de la
Maatr”, plus audible que visible, que 1’on écoute et comprend, donc une sorte de Aoyoc. C’est
le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement, génere ce doyog, sous forme de lumiere et

161
de temps » .

La grande différence entre la Madt et le Aoyo¢ biblique sera précisément la dimension
essentiellement cosmique de la Madt, cosmologie qui, nous 1’avons vu, caractérise cette
civilisation « préaxiale » qu’est I’Egypte. Mais nous verrons que plus qu’un simple concept
cosmologique et sapiential, la Madt apparalt comme étant une parole qui transforme 1’homme
en entité écoutante, I’ouvrant a I’altérité (1.2.1.1.3). En effet, la Madt apparait non seulement
comme une parole qui fonde la communauté entre les hommes (1.2.1.1.1.) mais en plus

comme le fondement de la communion de I’homme avec son créateur (1.2.1.1.2.).

1.2.1.1.1. Madt, une parole qui fonde la communauté entre les hommes

Bien que les enseignements délivrés par les rois a leurs fils, comme |’Enseignement de
Meérykaré, décrivent les comportements conformes a la Madt, J. Assmann ne s’arréte pas a
ces descriptions positives pour définir le concept. Il s’intéresse aussi a d’autres textes faisant
partie, eux aussi, de la littérature sapientiale, qui décrivent le monde en 1’absence de Madt :

les plaintes.

13 Reproduction et traduction du texte du Sarcophage B1C, Spell 80 dans C. CARRIER, Textes des sarcophages
du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] a [354], Paris, Ed. du Rocher (Champollion), 2004, p. 221-227.
1907 ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 101. Nous reconnaissons
évidemment immédiatement la référence au texte de Jean 1,1 qui décrit le Zoyog.

161 ], ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p. 108.

60



Pour J. Assmann, les deux styles littéraires sapientiaux de I’enseignement et de la plainte sont
complémentaires pour comprendre le concept : si I’enseignement montre la construction de
I’individu par sa conformation a la Madt, la plainte revét une dimension plus sociale,
montrant que la société dépend totalement de celle-ci'®*. Or c’est partant de I'une de ces
plaintes que J. Assmann va montrer toute I’importance de la Madt comme fondement de la

relation entre les hommes, nouant les liens du tissu social.

C’est, en effet, a partir d’'une ceuvre du Moyen Empire composée de neuf plaintes d’un
paysan oasien’® que J. Assmann parviendra A « reconstruire toute une théorie ou doctrine de
la Madr »'*, ce texte lui apparaissant comme étant un véritable « traité sur la Madr »'®. Le
fait que ce texte constitue son point de départ n’est pas anodin : le choix de cette histoire qui
met en scéne un paysan se plaignant de la surdité d’un grand intendant qui ne prend pas en
considération sa demande de justice, mettra en évidence I’importance de 1’écoute dans le
processus d’instauration de 1’ordre cosmique qu’est la Madt. Or I’écoute suppose la relation :

I’écoute est ouverture a I’autre.

En effet, c’est plus précisément a partir de cette parole qui lui apparait comme étant le « point
culminant » des neuf plaintes de I’Oasien, que J. Assmann va montrer ce qui apparait comme
étant les « trois péchés contre la Madr »'% : « 11 n’y a pas d’hier pour le paresseux ; Pas d’ami

pour celui qui est sourd a la Madt ; Pas de jour de féte pour I’avide »167,

Le commentaire de chacune de ces trois affirmations de I’Oasien va permettre a J. Assmann

PP . A c1ee 21 1 . 17
de définir a contrario la Madt comme responsabilité 68 langage % et altruisme'".

Tout d’abord, I’affirmation selon laquelle «il n’y a pas d’hier pour le paresseux » renvoie a

contrario au theme de la responsabilité comme réponse aux actes passés. Un certain nombre

192 1. ASSMANN, Madt, I'Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p. 35-36. Nous verrons

toutefois que ces plaintes nous en apprennent aussi beaucoup sur la construction de 1’individu.

' Traduction des « neuf palabres du paysan volé » dans C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de
I’ancienne Egypte, tome 1. Des pharaons et des hommes, Paris, Gallimard (Connaissance de 1’Orient), 1984, p.
197-211.

194 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 37.

195 7. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit, p. 36.

1% 7. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 37.

17 C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de I’ancienne Egypte, op. cit., p. 210.

1% 7. ASSMANN Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 37-41 : « Solidarité active :
agir 1’un pour I’autre, réciprocité ».

19957, ASSMANN Maat, I’Egypte pharaonique et Iidée de justice sociale, op. cit., p. 42-51 : « Solidarité
communicative : la Maat en tant que langage ».

705, ASSMANN Maat, I’Egypte pharaonique et Iidée de justice sociale, op. cit., p. 51-55 : « Solidarité
intentionnelle : Maat comme altruisme prescriptif ».

61



de textes égyptiens'’', dont une inscription du roi Néferhotep de la X1 dynastie, « seule
définition formelle du concept de Madt que I’on puisse trouver dans un texte »172, expriment
en effet I’idée qu’il faut « agir pour celui qui agit », aussi selon J. Assmann « tout agir est pris
dans un enchainement relevant de la communication ; il est soit réponse, soit demande d’une
réponse »'"3 Inscrit dans le temps, cet « engrenage de 1’agir w74 suppose une conscience de
I’ «hier », une mémoire de I’agir passé auquel répond 1’agir présent: « L’engrenage
communicationnel de 1’agir exige la mémoire, le maintien au présent du passé, de I’ "hier". Le
paresseux en est incapable, il oublie I’hier et les exigences avec lesquelles 1’aujourd’hui se
noue 2 lui. Son manque de mémoire rompt ce lien. Il vit irresponsable dans un aujourd’hui

perpétuel »' .

Aussi cette mémoire revét-elle une dimension relationnelle, sociale : « agir I’un pour 1’autre
suppose penser l'un 2 l’autre, connaitre celui qu'on a connu »''®. Nouant I’hier et
I’aujourd’hui, la Madt comme « agir I’un pour I’autre »!"7 apparait alors comme établissement
de I'ordre social : « Madt est par conséquent une cohérence de 1’agir qui dépasse le jour,
accouplant la veille et son lendemain et assurant pour cela une réalité cohérente qui rend

. . frocira 178
possibles la confiance et la réussite » .

Cet «agir pleinement responsable selon la Madat »'" permet en effet I'instauration de la
justice : «la justice est la Madt que I’on fait en agissant, la vérité est la Madt que I’on dit en
communiquant »'*, La justice et la vérité sont donc deux modes de la Madt selon qu’elle est
faite ou qu’elle est dite. La Madt nous apparait alors comme principe éthique qui donne sens
a I’agir et au dire : elle est une véritable parole agissante qui fonde 1’échange, la communauté,

la relation, la solidarité entre les hommes.

'], ASSMANN cite notamment des textes sapientiaux comme le dialogue du désespéré ou les plaintes de
I’Oasien ainsi que d’autres inscriptions comme une inscription du roi Néferhotep de la XII*™ dynastie et
« d’innombrables inscriptions funéraires de la Basse Epoque » J. ASSMANN Madt, I’Egypte pharaonique et
l’idée de justice sociale, op. cit., p. 41.

"2 Inscription du roi Néferhotep de la XII'™ dynastie cité dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et
I’idée de justice sociale, op. cit., p. 40 : « La récompense pour celui qui agit consiste en ce qu’on agira pour lui.
Cela est Mait dans le cceur du dieu ».

'3 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 38.

" Ibid.

' Ibid.

176 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 40.

77 Ibid.

178 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 41.

17 . ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 39.

180 7. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 42.

62



En effet, la deuxieme affirmation de 1’Oasien selon laquelle il n’y a « pas d’ami pour celui qui
est sourd a la Madt » révele, selon J. Assmann, le caractere langagier de celle-ci. Prise a
contrario cette affirmation dit qu’ « il y a des amis pour celui qui écoute la Madt ». La Madt
est donc quelque chose qu’on peut écouter, et qui permet d’établir une relation, un échange -
I’amiti€ : « Toute la civilisation égyptienne semble étre fondée sur, et animée par cette faculté
de s’écouter I’un I’autre. Toute la vie sociale dépend de la faculté de s’entendre. La dimension
sociale se traduit, dans la pensée égyptienne, par des images d’ordre langagier, d’apres

. . . 181
I’expression de Lacan : écouter, entendre, se taire » = .

Aussi, en Egypte, I’écoute prime-t-elle sur la parole : « c’est moins ’activité de la parole que
la réceptivité de 1’écoute qui est a la base du phénomene langagier »182 Or, plus qu’un simple
vecteur d’information, le langage est porteur du sens, sens qui « par 1’écoute [...] entre dans
I’homme, le forme et le transforme en étre sensible »'83 Pour montrer cette importance et
cette fonction de 1’écoute, J. Assmann s’appuie sur un passage de 1’enseignement du vizir
Ptahhotep : « Le fait d’écouter pénetre I’auditeur, et I’auditeur alors devient un homme
obéissant. 1l est bon d’écouter (comme) il est bon de parler. L auditeur possede une chose

utile : il est utile en effet pour un auditeur d’écouter ; écouter est plus beau que tout. A cause

. . 184
de cela peut naitre une affection heureuse » .

J. Assmann citera un autre passage de I’enseignement du vizir Ptahhotep pour commenter

I’affirmation de I’Oasien et éclairer I’expression « celui qui est sourd a la Maat » :

Quant a I’insensé qui n’écoute pas,

il n’y a personne qui agisse pour lui,

il considere la connaissance comme 1’ignorance,
et I’utile comme le nuisible.

11 fait tout ce qui est odieux

Au point d’étre blamé, a cause de cela chaque jour.
11 vit de ce dont on meurt,

Sa nourriture pernicieuse, c’est parler.

Son mauvais caracteére est connu des Grands.

11 vit étant mort chaque jour.

On passe sur ses fautes, a cause de la multitude

81 7. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 44.

**2 Ibid.

'8 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 45.

184 7. ZABA, Les Maximes de Ptahhotep, Prague, Editions de 1’académie Tchécoslovaque des sciences, 1956,
P.537-541 (numérotation de Dévaud) ; C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de I’ancienne Egypte,
tomel. Des pharaons et des hommes, op. cit., p. 248. J. ASSMANN, Madat, I’Egypte pharaonique et l'idée de
Jjustice sociale, op. cit., p. 45, note 22. J. Assmann traduit « Ecouter est mieux que tout c’est a cause de cela que
I’amour devient parfait » (mot 2 mot : « I’amour se développe étant bon »). Il differe des traductions de Z. Zaba
« Obéir est meilleur que tout ce qui existe (car il) en résulte une belle faveur » et de celle de C. Lalouette que
nous avons cité, J. Assmann ne citant pas le passage complet qui éclaire pourtant a merveille son propos, et cette
traduction s’approchant le plus de celle de J. Assmann.

63



des malheurs qui I’accablent chaque jour.'®

La surdité fait de I’insensé un véritable mort-vivant, qui « vit étant mort chaque jour », vivant
de « ce dont on meurt ». Ce passage de I’enseignement de Ptahhotep permet a J. Assmann de

mettre en évidence la fonction vivifiante de la parole dans la théorie égyptienne du langag6186:

L’insensé qui n’écoute pas est exclu de la solidarité [...] du s’écouter ’'un I’autre : on passe son
existence sous silence et il ne dit lui-méme que des mots qui le détruisent. Cela exprime 1’idée
selon laquelle on vit de la parole. C’est la théorie égyptienne du langage. La parole est
« subsistance », une substance vivifiante. [...] Celui qui n’écoute pas est incapable de la bonne
parole. Puisque ses paroles sont mauvaises, elles sont une nourriture empoisonnée et, au lieu de
Iintégrer, elles I’isolent. Il est condamné a vivre de ce dont on meurt. La parole vivifiante est

Madt.

En résumé, ’homme égyptien est ce qu’il dit : si sa parole est mauvaise, que « sa nourriture
pernicieuse c’est parler » alors «il est condamné a vivre de ce dont on meurt » parce que
«I’homme vit de ce qu’il dit selon la qualité intégrante de ses paroles »1%7 Mais plus
fondamentalement I’homme égyptien est ce qu’il écoute: «celui qui n’écoute pas est
incapable de la bonne parole », aussi « celui qui est sourd a la Madt est exclu de la vie, donc
un mort vivant »'*®. Autrement dit, celui qui est sourd a la Madt ne peut pas dire la Madt qui
est la bonne parole et ne peut qu’étre mort-vivant alors que celui qui dit la Madt ne peut la
dire et vivre de cette parole vivifiante que parce qu’il I’a d’abord écoutée, c'est-a-dire recue.

D’ou, pour I’égyptien, ’homme vit d’une parole qu’il recoit : cette parole c’est la Madat.

Il s’agit alors ici de bien distinguer entre parole et langage. Nous venons de le constater Madt
ne peut étre dite que lorsqu’elle est au préalable entendue. L’écoute de la Madt précede alors
I’inscription de celle-ci dans le langage, Madt est donc sens, parole qui se distingue du
langage, méme si elle ne peut étre transmise, témoignée que par le langage'™. « Dire la
Maat », c’est en effet inscrire cette parole dans un langage : « Agir solidairement veut dire :
justifier par I’action la confiance que la société confere a 1’agir. La tournure “dire la Madr”

exprime exactement quelque chose d’analogue, a savoir: parler en harmonie avec la

185 L’enseignement du vizir Ptahhotep P.575-587 cité dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et l’idée
de justice sociale, op. cit., p. 46 : J. Assamann utilise sa traduction qu’il fonde sur les hiéroglyphes tels qu’ils
sont retranscrits dans Z. ZABA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 60 s. ; C. LALOUETTE, Textes sacrés et
textes profanes de I'ancienne Egypte, op. cit., p. 248-249 pour une autre traduction.

18 7. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 46.

'87 7. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 47.

'S Ibid.

'8 Comme nous allons le voir, cette distinction entre parole et langage, entre loyoc et récit est particuliérement
visible dans la quatrieme lecon de J. ASSMANN dans : « C’est le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement,
génere ce Aoyoc sous forme de lumiere et de temps. C’est ’homme auditeur et interpréte de cette permanente
émission de sens qui le prononce et récite sous forme de discours. »; J. ASSMANN, Madat, I’Egypte
pharaonique et ’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. Mais il s’agit pour I'instant de se concentrer sur la
deuxieme lecon.

64



confiance conférée a la parole, ne pas détruire avec la langue la solidarité de la confiance,

I’harmonie sociale »°°.

Ecoutée avant d’étre dite, la Madat releve alors du sens, elle est ce sens que transporte le
langage, sens qui, nous I’avons vu, «entre dans ’homme, le forme et le transforme en étre
sensible »'°! : ainsi « La surdité envers la Madt c’est I'insensibilité »'°%. La Madt est en effet
« sens social »', qui disparait quand la Madt disparait : « quand la Madt disparait du monde,
la parole et 1I’écoute mutuelle cessent. “Le cceur de ’homme ne se tourne que vers lui-méme”,
dit Neferti »"**. La Madr apparait alors comme une parole qui lorsqu’elle entre dans I’homme

lui donne un sens, ’invitant a la vie sociale, une vie en relation avec les autres.

En effet, la troisieme affirmation de I’Oasien selon laquelle il n’y a « pas de jour de féte pour
I’avide » va permettre a J. Assmann de définir la Madr comme « altruisme
prescriptif »1%. C’est de nouveau en commentant un passage de I’Enseignement du vizir
Ptahhotep que J. Assmann va expliciter le théme de I’avidité comme « principe

. 196 A
antagoniste » ~ a la Madt :

Si tu désires que ta conduite soit parfaite,
Tiens-toi a I’écart d’un quelconque mal.
Garde-toi d’un acte d’avidité,

Car c’est 1a une maladie grave et incurable,
Qui ne peut faire place a 'intimité ;

Elle avilit les peres et les meres,

Comme les fréres d’une méme mere,

Elle rend aigre la douceur de I’amitié,

Elle éloigne du maitre un ami,

Elle sépare I’épouse de 1’époux.

C’est un « extrait » de tout ce qui est mauvais,
Un « enrobage » de tout ce qui est blamable.
Mais il durera I’homme qui se conforme a la Madt
Et qui départ selon ses pas

Il pourra faire un testament a cause de cela.
Mais I’avide n’a pas de tombe."”’

10 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 47.

1], ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 45.

2 Ibid.

193 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 50.

194 Les prophéties de Neferti, citées dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale,
op. cit., p. 50. Cette interprétation est confirmée dans la traduction de C. LALOUETTE dans C. LALOUETTE,
Textes sacrés et textes profanes de I’ancienne Egypte, op. cit., p.72, note n°187.

195 J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 51

1% J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 53.

71 ’enseignement du vizir Prahhotep P.298-315 cité dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée
de justice sociale, op. cit., p.53. La traduction de Z. Zaba montre que cet ensemble provient de la juxtaposition
de plusieurs manuscrits, Z. ZABA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 85-86.

65



« Extrait de tout ce qui est mauvais », I’avidité, « notion égyptienne de I’égoisme » apparait

4 4 A 1
alors comme le « péché contre la Maat »'*® par excellence :

Ici, il est dit en toute clarté que 1’avidité détruit les relations sociales et, en cela, elle représente le
pdle opposé du sens social et de la solidarité. Donc on peut dire a la maniere de saint Paul, trois
choses demeurent : la paresse, ’insensibilité et 1’avidité ; la pire est I’avidité parce que c’est

I’égoisme et qu’avec lui nous touchons le roc. Ce n’est plus la morale égyptienne, c’est la morale

. , l
universelle et éternelle'®’.

Péchés contre la Madt, « la paresse, la surdité mentale et 1’avidité »2% mises en avant dans les
plaintes de 1’Oasien révelent alors a contrario la responsabilité, le sens social et 1’altruisme,
trois aspects de la Madt qui manifestent sa similitude avec le commandement d’amour inscrit

dans la Bible :

Le premier commandement de la morale dit : « sort de toi, ouvre toi, ne fais pas I’'indépendant.
Dans sa supréme élévation — nous le savons —, ce commandement forme le cceur de la Loi de
Moise : « tu aimeras ton prochain comme toi-méme » (Lév. 19,18). Les égyptiens ne sont pas allés
si loin. Mais la Madt n’est, elle aussi, rien d’autre au fond qu’une élaboration et une sublimation
de cette loi morale fondamentale qui est I’interdiction de 1’égoisme ou bien la prescription de
I’altruisme.

Confronté a la paresse, Madt se définit comme 1’agir, soit « ’agir I’un pour I’autre » avec la
conscience de I’hier [...]

Confronté a la surdité mentale (insensibilité) Madt se définit comme « sensibilité sociale », écoute
mutuelle et intégration communicationnelle dans un monde social qui est au fond langagier [...]

Confronté a I’avidité, Madt se définit comme altruisme, charité, formation d’un « moi social »

e e 201
dans le for intérieur de la personne™ .

Agir, langage et « solidarité intentionnelle », la Madt semble étre structurée par «la triade
main, bouche/oreille, et coeur, qui se retrouve souvent dans les textes égyptiens »292 La Maat
nous éclaire alors sur 1’anthropologie égyptienne, une anthropologie toute fondée sur la
relation, définissant I’homme qui écoute la Madt comme un étre tout entier — mains, bouche,

oreilles et ceeur — ouvert a 1’ altérité.

Mieux, la Madt nous révele un homme tourné vers le dieu, en communion avec lui.

1% J. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 37.

199 5. ASSMANN, Maat, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 53.

20y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 37.

21y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 54-55.

22 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 51. Nous verrons plus loin
toute I’importance du cceur comme organe de 1’entendement tant dans I’anthropologie égyptienne que dans
I’anthropologie biblique.

66



1.2.1.1.2. Madt, une parole partagée entre 1’homme et le dieu-démiurge, la

communion avec le dieu

Nous venons de montrer comment J. Assmann décrit la Madt comme sens social, parole qui
fonde la relation entre les hommes, principe éthique qui ordonne la communauté, tout en
mettant en évidence le statut langagier de celle-ci: nous avons vu, en effet, que la Madt
apparaissait comme parole «incarnée » dans un langage, sens qui, par I’écoute, pénetre
I’homme et le modifie, le rendant interprete de la Madt. La Madt peut en effet étre « dite »,
mais en outre, celle-ci peut étre écrite. C’est le cas des héliographies et hymnes solaires :
« Les héliographies et les hymnes solaires se comprennent, non pas comme "discours sur la
Maat" comme ceux que nous avons étudiés précédemment, mais comme Madt elle-méme,

. . . 203
une forme de Madt, son incarnation en paroles »~ .

C’est dans sa quatrieme lecon sur la « dimension cosmique » de la Madt que les
héliographies « littérature ésotérique [...] qui contribuent a la décoration des tombes royales
et décrivent minutieusement la course solaire nocturne 2 travers I’enfer »*** et les hymnes
solaires vont permettre 2 J. Assmann de mettre en évidence un « cercle sacrificiel »**° qui unit

I’homme et le dieu-démiurge, par offrande mutuelle de Madt :

Nous approchons ici d’un aspect fondamental de notre sujet. Nous avons beaucoup souligné le
caractere « langagier de la Madt », plus audible que visible, que I’on écoute et comprend, donc une
sorte de Logos. C’est le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement, génere ce Logos sous
forme de lumiere et de temps. C’est ’homme auditeur et interpréte de cette permanente émission
de sens qui le prononce et récite sous forme de discours. Et enfin c’est le dieu qui écoute, qui
recoit et accepte cette offrande de Madt sous forme de récitation et qui s’en nourrit pour continuer
de générer. C’est ainsi que le cercle se clot et le monde continue d’exister, un monde que les dieux
et les hommes collaborent a maintenir en marche, formant ainsi une communauté de participation
et de collaboration, une communauté de I’agir 1’un pour ’autre et de 1’écoute 1’un 1’autre »*%.

Sans cet échange de Madt entre le dieu et ’homme, le monde cesse purement et simplement
d’exister : le maintien de 1’ordre cosmique dépend donc de la relation entre I’homme et le
dieu-démiurge. Les égyptiens, en effet, ont une conception temporelle du cosmos : le monde
est un « processus en réussite permanente »207 qui consiste en la forme cyclique de la course

solaire, qui est réitération quotidienne de la « premiere fois » :

Au commencement, 1’Etre éclata sans opposition aucune en forme d’un autodéploiement de I’'un
devenant trois, du néant devenant I’&tre, du dieu devenant le monde. Pourtant 1’expression
égyptienne de cet événement de cet événement primordial est « la premiere fois », la premiere fois

23 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 108-109.
2% 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 103.
295y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 108.
26 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p. 108-109.
27§, ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 101

67



donc d’un processus cyclique qui se répete toujours et dont la répétition est la réalité, concue
comme réalité perpétuelle. Mais entre la cosmogonie primordiale et la cosmologie perpétuelle, il y

a une différence profonde. C’est I’antagonisme qui confere a la cosmogonie perpétuelle le sens de

triomphe et de justification™”,

Or cette « réussite permanente », ce « triomphe » et cette « justification » perpétuelle, dépend
de la « collaboration entre les dieux et les hommes » : « La course solaire ne se réalise que par
un effort continu et collectif qui demande la collaboration des dieux et des hommes »2 Cet
« effort continu et collectif » consiste en 1’échange de Madt. Cet échange comporte deux
étapes : d’une part le dieu-démiurge engendre la Madt, d’autre part ’homme fait « monter la

Madt ».

D’une part, la Madt émane du dieu-démiurge. C’est, comme nous I’avons vu en introduction,
en se fondant sur la cosmogonie se trouvant dans la formule 80 des Textes des Sarcophages
que J. Assmann montre I’autodéploiement du dieu-démiurge en une trinité et la préexistence
de la Madt. Dans cette cosmogonie, en effet, le dieu Aroum affirme vivre en compagnie de ses
deux jumeaux Chou et Tefnout, 'un «a I’'intérieur de lui », ’autre « autour de lui »210 Or
selon J. Assmann ce texte est « un précurseur de la méthode allégorique en tant qu’il remplace

/ explique les noms de Chou et de Tefnout par « Vie et Madt »*"'

Il précise, en outre que le
nom Afoum est « un nom parlant qui n’a pas besoin d’explication allégorique et qui signifie a
la fois le néant et le tout »*'%. Ainsi, 1’égyptologue est-il en mesure de montrer dans cette
cosmologie I’émergence d’une trinité Tout, Vie et Madt et du méme coup la préexistence de
la Madat aux cotés du dieu-démiurge lors de la « premiere fois », la Madt étant décrite comme
fille du démiurge embrassant son pere. Vie et Madt apparaissent alors a J. Assmann comme

2 . . 213
des « forces ou energies cosmogoniques » .

Or, comme le décrivent les héliographies et les hymnes solaires, cette « énergie
cosmogonique » qu’est la Madadt permet la course solaire : « Les hymnes solaires brossent un
tableau de la traversée céleste qui fait ressortir la figure de la Madtr de la facon la plus

brillante. Elle apparait cette fois-ci comme une déesse, fille du dieu-soleil qui se tient tel le

2% 1 ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 102. La trinité a laquelle

I"auteur fait référence est « le Tout, la Vie et la Vérité » : « le dieu préexistant, « Néant-Tout » (Atoum), prend
conscience de soi-méme et, par 1a méme, se transforme en trois : le Tout, la Vie, et la Vérité. Ce qui importe
c’est la préexistence de la Madt

29§ ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 103.

*19 Reproduction et traduction du texte du Sarcophage B1C, Spell 80 dans C. CARRIER, Textes des sarcophages
du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] a [354], op. cit., p. 223.

21y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 100.

2 Ibid.

213y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p.- 101.

68



pilote a la proue de la barque solaire ou qui se love sous forme de serpent uréus au front du

dieu »*'%.

De méme que Madt apparait comme la fille du dieu-démiurge Atoum dans la cosmogonie de
la formule 80 des Textes des Sarcophages, Madt apparait comme la « fille du dieu-soleil »,
qui se « love sous forme de serpent au front du dieu », ou I’embrasse. Mais plus étonnant, le

15

. . s . . , A 2 - A
« dieu-soleil-démiurge, qui est le créateur de la Madt »”~ se nourrit de la Madat, pour se

« Madtiser » afin de triompher :

Il faut se conformer a la Madit, se remplir de Madt, se « Madtiser » afin de triompher des échecs de
la vie terrestre, de la caducité et enfin de la mort méme. [...] La « Madtisation » du dieu-soleil,
I’union de RE€ et de Madit, est a la base de toute une imagerie. Les formes les plus répandues et
classiques sont I’embrassement continuel — « Madt t’embrasse tout le temps », disent les hymnes —

et Madt comme nourriture du dieu. Le dieu soleil vit de la Madat, il se nourrit d’elle et s’en

216
abreuve” .

Cette « Madtisation » est possible car d’autre part, I’homme I’offre au dieu soleil en « faisant
monter la Madat » : « C’est [...] le cercle sacrificiel dans lequel Madt émane du dieu-soleil et
lui sera rendue en offrande, en parfait accord avec le principe : "agis pour celui qui agit, afin
de I’engager a rester actif", que nous avons lu dans le texte de 1’Oasien. Cette offrande de

A . 4 . 217
Maat s’ accomplit par récitation »~ .

C’est donc en récitant la Madt que I’homme 1’offre au dieu-soleil, y mélant la priere qui tout
en I’informant de 1’état du monde, I’appelle a émettre encore de la Madt : « L’acte de faire

"z

monter la Madt englobe aussi la priere, I’appel au dieu-soleil-"écouteur", la transmission vers

lui de I’état des choses d’ici-bas, c'est-a-dire 1’insertion de la réussite cosmique dans la vie

. 21
sociale »>'%.

L’aspect qui nous intéresse particulicrement ici, est que le cercle sacrificiel nous apparait
comme une sorte de cercle herméneutique : le dieu-démiurge offre la Madt sous forme de
sens, puis I’homme qui écoute la Madt, « fait monter » cette Madt en la « récitant », c'est-a-
dire en I'inscrivant dans un langage. De 1’écoute de la Madt, c'est-a-dire de cette pénétration
de sens dans I’homme va résulter sa récitation, c'est-a-dire sa manifestation dans le langage.
L’écoute de la Madt fait donc de I’homme son interprete. Cette interprétation de la Madt sera
ensuite offerte au dieu-démiurge qui écoutera a son tour pour émettre de nouveau du sens, etc.

Et ce cycle permettra de maintenir la course cyclique du soleil, I’existence méme du cosmos,

214 7. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 104.

J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 107.
216y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 105.
217 . ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 108.
218y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 109.

215

69



un cosmos qui s’auto-déploie, s’interprete lui-méme, dans un dialogue entre I’homme et le

dieu-démiurge.

La « Madatisation » de ’homme et du dieu-démiurge fait en effet apparaitre la Madt comme
une parole performative qui s’échange entre I’homme et le dieu-démiurge, comme le
fondement d’une communion qui permet de maintenir 1’ordre cosmique : I’homme et le dieu-
démiurge écoutent tous deux cette Madt, la travaillant pour la faire triompher, les rendant

coresponsables de la création.

1.2.1.1.3. La « Madtisation », justification par la Madt et le caractere performatif de

cette parole

Nous venons de montrer que J. Assmann décrit la Madt comme une parole performative
échangée entre I’homme et le dieu-démiurge qui émet cette parole comme sens, sens qui par
I’écoute transforme I’homme qui la renvoie comme récitation — priere — langage qui appelle le
dieu-démiurge a émettre de nouveau de la Madt sous forme de sens. Le caractere performatif
de cette parole est particuliecrement exprimé a travers le concept de « Madtisation »

fréquemment utilisé par cet égyptologue dans ses lecons sur la Madat.

Cette « Madatisation » apparait comme une transformation s’opérant au contact de la Madt. En
effet, nous avions évoqué, a la fin de notre derniere sous-section, la « Madtisation » de Ré€, le
dieu-soleil-démiurge, « Madtisation » qui lui permet de triompher, Madt rendant possible la
course solaire. Ce « triomphe de la lumiere sur les ténebres », renvoie selon J. Assmann a
I’idée de justification :

Passons maintenant au plan cosmique a 1’idée de la « justification du dieu ». L’idée devient claire

et simple si on s’en tient au sens originel de la justification : celle qui s’opere par confrontation

personnelle. « A » contre « B », ol justification signifie « triomphe ». Ainsi le soleil, en répandant

la lumiere « triomphe » des ténebres. C’est le triomphe prototype, le modele de toute justification

: : 219
par confrontation directe” .

Sur un plan cosmique, la « justification du dieu » consiste donc dans « le processus en réussite

permanente » qu’est le cosmos :

Si, pour les égyptiens le cosmos est un processus en réussite permanente, c’est la course solaire qui
en est la manifestation principale. Cette conception lui confére 1’apparence d’une marche
triomphale. Le mouvement et le rayonnement du soleil sont interprétés comme un triomphe
incessant, une justification permanente — mais contre qui ? >

Nous exposerons précisément la réponse que donne J. Assmann a cette question un peu plus

loin, lorsqu’il s’agira de montrer sa conception de la chute en Egypte. Pour le moment, il

219  ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p- 98.
20  ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p- 102.

70



s’agit juste de constater qu’il existe en Egypte ce qu’on peut appeler une justification par la
Maat, la «justification du dieu » n’étant rendue possible que par sa « Madtisation » : « La
justification, nous le savons maintenant, se fait par I’union entre 1’étre justifié et la Madt. 11
faut se conformer a la Madt, se remplir de Maat, se "Madtiser" afin de triompher des échecs

) .y . N 21
de la vie terrestre, de la caducité et enfin de la mort méme »".

Comme nous I’avons vu cette « Madtisation » du dieu-démiurge, et donc sa justification, n’est
possible que grace a 1’établissement d’une relation avec I’homme a travers un cercle
sacrificiel. De méme, la justification de I’homme revét elle-méme une dimension
relationnelle : « La justification de I’homme est d’abord une notion plus sociale que
religieuse. La justification, c’est I’adéquation a la Madt, la "Madtisation", et la Madtisation
n’est autre que socialisation. C’est la société qui est I'instance du succes immédiat de la

. . ‘e . 222
survie, de la justification » ™.

La justification est « socialisation », introduction dans la société, mise en relation avec les
autres. Il convient de souligner 1’aspect vital de la justification : si la justification du dieu est
survie du cosmos, la justification de I’homme est elle aussi survie. La justification est donc
question de vie ou de mort, et comme nous I’avons déja évoqué, 1’avide, qui est insensible a la
Maat, n’est qu'un mort-vivant. Cette « Madtisation » de I’homme conditionnera méme la vie
apres la mort, comme le montre J. Assmann dans sa troisieme lecon sur la «survie et
I’immortalité »** : « Madt est le critere de la qualification et de 1’admission du défunt. C’est
elle qui était le principe de son intégration sociale sur terre et c’est a nouveau elle qui joue ce
role dans son intégration sociale dans 1’au-dela. Elle regne sur les deux spheres et, a cause de

. . N 224
cela, rend possible la transition de I’une a I’autre » .

Le critere de la Maat servira en effet lors d’un jugement du défunt appelé « pesée du cceur » :
une balance permettra le jugement, d’un coté de la balance sera posé le cceur du défunt, de
I’autre une plume symbolisant la Madat. Si la balance devait pencher du coté du cceur alourdi
par les péchés, le défunt serait éliminé par la « Grande Mangeuse », sinon, il sera déclaré juste

.. 205
par Thoth et les assesseurs divins ™.

21 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 105.

222 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 96.

23 . ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p.- 57-84.

24 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 82.

2 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 82-83, pour la description
de la « pesée du cceur ».

71



Justifiant I’homme dans sa vie terrestre et garantissant sa vie apres la mort, il est alors tres
tentant d’avancer une justification par la Madt Egyptienne qui serait I’ancétre de la
justification par la foi biblique. Nous nous confrontons toutefois a I'immanence du concept de

A . - " 226
Madt qui ne renvoie a aucune entité transcendante™ :

Dans ses lettres aux Galates (3,11), Romains (1,17) et Hébreux (10,38) Saint Paul dit a propos de
la justification [...] « le juste vivra (a jamais, il passera le jugement) par sa foi ». C’est une citation
de la prophétie de Habacuc ol nous lisons : [...] « le juste vivra par sa fidélité ». Nous n’entrerons
pas dans la différence profonde qui réside entre pistis «foi» et eémounah «{fidélité »,
«confiance », qui séparent la tradition juive et la tradition chrétienne. C’est seulement la
différence a I’égard de I’Egypte qui nous retiendra. [...] émounah et pistis sont des notions
relationnelles qui réferent a Dieu (pistis au Christ). Madt ne référe rien qu’a elle-méme. La phrase
reste dans le cercle immanent de la société. [...] Madt, c’est précisément émounah dans le sens de

fidélité, confiance, constance, mais en référence a soi-méme et non a Dieu. En Israél, le juste se

justifiera (vivra) par sa confiance en Dieu. En Egypte, le juste se justifiera par sa propre fiabilité*’.

Le caractere immanent de cette justification par la Madt n’interdit néanmoins pas son
caractere relationnel : « L’égyptien n’est pas tenu d’aimer mais de se faire aimer des autres ;
De méme, est-il tenu non pas d’avoir confiance en Dieu mais de gagner la confiance des

22
autres » 8.

Or, comme nous le savons maintenant, la possibilité de se faire aimer des autres ou de gagner
la confiance des autres est précisément conditionnée par la « Madtisation », et plus
précisément encore par I’écoute effective de la Madt. L’homme n’en reste donc pas moins
€difié par une parole qui le touche, une parole qui lui est extérieure — méme si celle-ci émane,

certes, d’une entité immanente — qui le justifie et lui permet d’exister.

1.2.1.2. Le salut par la Madt, 1’édification de I’homme par un fdoyoc immanent

Nous venons de décrire la Madt comme ordre du monde, véritable principe unificateur du
cosmos qui met en relation ses différents éléments, sens social permettant 1’existence de la
société égyptienne, et parole qui s’échange entre I’homme et le dieu-démiurge, établissant une
relation fondamentale qui permet le maintient du cosmos. Faisant sans cesse référence au
vocabulaire chrétien, notamment a travers des concepts aussi importants que la justification,
I’ouvrage de J. Assmann nous a invité a considérer la Madt comme une sorte de préfiguration
du biblique : comme le foyoc préexistant dans le premier verset de I’évangile de Jean, la Maat

préexiste au déploiement du monde. De plus, elle apparait comme une « force ou énergie

2% Ep effet, comme nous ’avons vu dans I’introduction de la présente partie, I’'Egypte apparait comme une

civilisation préaxiale essentiellement cosmologique, pour laquelle la transcendance n’existe pas encore.
227§ ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 97-98.
28 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 97.

72



cosmogonique » au méme titre que la parole de Dieu qui crée le monde dans le récit de la
Genese ; en outre, la Madt apparait comme une parole performative émanant de la divinité,
parole qui touche I’homme le rendant interprete de la justice/vérité. Parole transformant
I’homme, 1’ouvrant, I’invitant a 1’altruisme, la Madt ressemble de surcroit au commandement
biblique d’amour. Certains pourraient certes voir dans les lecons de J. Assmann une
christianisation outranciere d’un concept égyptien, si celui-ci ne rappelait pas sans cesse le

caractere exclusivement cosmique et immanent de la Madat.

Nous avons en effet pu remarquer cette grande différence avec le doyoc biblique : si cette
Parole est dans la Bible celle d’'un Dieu unique dont le caractére transcendant rend sa
représentation impossible, la Madt émane quant a elle d’un dieu-démiurge faisant partie d’un
panthéon composé de dieux dont le caractere immanent est visible a travers leur
représentation le plus souvent sous forme d’animaux. Nous avons en effet pu constater que
I’un des présupposés fondamentaux de J. Assmann, se fondant notamment sur les écrits de K.
Jaspers, est la qualification de ’Egypte comme prototype d’une civilisation « pré-axiale »
pour laquelle rien n’existait en dehors du cosmos. Dans un tel systeme, la relation homme-
dieux ne peut donc pas étre comprise comme une dialectique entre un ordre immanent et un
ordre transcendant, mais comme une relation intra-cosmique : il s’agit non de renouveler le
monde avec une Parole qui lui est toute-Autre comme pourrait le formuler notre christianisme
contemporain dans la théologie dialectique, mais de maintenir 'unité du cosmos,
d’ « assurer », comme nous 1’avons vu, « une réalité cohérente » en « accouplant la veille et le

. 229
lendemain »“".

La civilisation égyptienne apparait en cela comme une civilisation
extrémement conservatrice et traditionnaliste. La fonction de la Madt est donc de créer du lien
au sein du cosmos, la ou il a pu étre rompu (1.2.1.2.1.). Anthropologiquement, cela se traduit
par une création de lien social qui nécessite une transformation de I’homme : d’un homme
avide, incurvé en lui-méme (1.2.1.2.2.), la Madt édifie un homme au cceur ouvert qui écoute
et qui agit (1.2.1.2.3.). C’est bien évidemment avec prudence que nous nous permettons
d’appeler cette transformation « salut par la Madt », gardant en téte qu’il differe du salut par

la foi, en grande partie a cause du caractere immanent de la parole salvatrice qu’est la Madt :

Le monde égyptien n’a pas besoin d’étre « sauvé » dans le sens messianique du mot, mais d’étre
maintenu. Gouverner, c’est combattre la tendance dépravatrice qui est inhérente au cosmos, et
fortifier la tendance salutaire qui lui est également inhérente. L’immanence du salut est ce qui

> Voir supra, 1.2.1.1.1.

73



importe et le salut est la Madt, le principe salutaire et significatif, a ’opposé d’Isfet, le principe

dépravateur et contingent™’.

Mais ce passage d’un homme incurvé en lui-méme a un homme ouvert aux autres, n’est pas
sans nous rappeler certains aspects anthropologiques fondamentaux du salut par la foi que

nous souhaitons plus loin mettre en avant.

1.2.1.2.1. La chute en théologie égyptienne, cause de la séparation entre les hommes

et les dieux

Nous avons vu que J. Assmann affirmait I’existence en Egypte d’une justification par la Madt,
a travers son concept de « Madtisation ». Or dans un systeme théologique, quel qu’il soit, la
nécessité d’une justification suppose I’existence préalable d’une chute. Le plus souvent cette
chute est décrite dans les cosmogonies, expliquant 1’origine du mal dans le monde. En effet,
comme nous 1’avons vu, la justification apparait-elle comme le résultat d’une confrontation

entre le bien et le mal, du juste contre 1’injuste :

La notion de «justification » implique une instance qui juge, décide et proclame, et une
confrontation binaire, qui nécessite la décision entre oui et non, juste et injuste, innocent ou
coupable. A lorigine, cette confrontation n’était conceptualisée que sous forme concrete,
personnelle, a titre de confrontation de personnes ou de partis adverses, disons « A » et « B ».
« A » ne peut étre « justifié » que contre « B ». En ce cas, « A » est proclamé « juste », «B »
« injuste »21,

Aussi, nous avons pu constater que J. Assmann montrait une justification du dieu-démiurge
par la Madat qui revient sur le plan cosmique a une « victoire de la lumiere sur les ténebres »,

victoire qui lui apparait comme le « triomphe prototype », « modele de toute justification par
confrontation directe »*~.

Néanmoins, il ne s’agit pas pour J. Assmann de décrire une cosmologie égyptienne qui serait
fondamentalement dualiste, entre autre parce qu’il n’existe pas de combat primordial comme

par exemple dans I’ Enuma Elish babylonien :

Un systtme profondément dualiste représente la cosmogonie sous la forme d’un combat
primordial, le triomphe de 1’étre sur le néant, du cosmos sur le chaos, du bien sur le mal. [...] il y a
parmi les hymnes, les textes funéraires et les inscriptions des temples d’époque gréco-romaine
d’innombrables passages qui se réferent de fagon plus ou moins élaborée a la cosmogonie et/ou a
la création. Or, parmi ces textes la, du moins & ma connaissance, il n’y a pas de mention d’un
combat primordial®”.

230
231
232

J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 131.
J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 88.
Voir supra, 1.2.1.1.3.

23 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 99.

74



Cette absence de combat primordial s’explique certainement par I’aspect perpétuel de la
cosmogonie : nous I’avons vu, «le cosmos est un processus en réussite permanente »234
manifesté par le cycle solaire. Il faut donc distinguer entre la « cosmogonie perpétuelle »,
cyclique, qui se répete a chaque levé du soleil, et la «premiere fois », «cosmogonie
primordiale »**°, « autodéploiement du dieu-démiurge en une trinité » d’oll est absent toute
idée de chute. L’antagonisme, le dualisme entre Madt et Isfet236, entre le bien et le mal,
n’apparait donc que dans un second temps, il ne peut donc y avoir de combat primordial entre
le bien et le mal : « C’est I’antagonisme qui confere a la cosmogonie perpétuelle le sens de
triomphe et de justification. La cause de cette différence est la chute. A cause de la chute, il y

a antagonisme. Il n’y en avait pas au commencement. C’est donc un développement

. . .. 237
secondaire, un dualisme postérieur »“".

Le principe de la chute apparait donc comme étant le « clivage », la séparation, et notamment
celle des hommes et des dieux. C’est se fondant sur le « seul récit continu » de la chute en
Egypte qu’est «le livre de la vache et du ciel » que J. Assmann montre la chute égyptienne

comme « clivage » :

Peut-étre croyait-on a une pluralité d’événements ayant donné naissance a cet antagonisme [...]. Il
est question de la « querelle sur I’ceil d’Horus », du meurtre d’Osiris, de la rébellion des hommes
contre le dieu soleil-démiurge, du courroux de la déesse lointaine, événements mythiques de
nature tragique ou catastrophique, cause de différenciation : différence entre vie et mort ;
différence entre jour et nuit ; séparation du ciel et de la terre ; séparation des dieux et des hommes.
L’élément commun de ces différentes images semble étre plutdt séparation ou différenciation que
descente violente. Il faut donc remplacer la notion conventionnelle de « chute » par la notion plus
adéquate de « clivage ». En conséquence, la course solaire ne se réalise que par un effort continu

et collectif qui demande la collaboration des dieux et des hommes®*.

Principe «accouplant la veille et le lendemain », sens social et parole échangée entre
I’homme et le dieu-démiurge, la Madt apparait alors comme ce qui efface ce clivage,
permettant cet «effort continu et collectif » qu’est la «collaboration des dieux et des
hommes ». Sans la Madt, le monde égyptien s’éparpillerait a force de séparations, comme la
société s’éparpillerait en une multitude d’individus avides par nature. Notons que la chute, le

clivage n’intervient que dans un second temps : elle est séparation, absence d’unité comme le

4 Voir supra, 1.2.1.1.2.

25 5. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 102 : pour la distinction
entre « cosmogonie primordiale » et « cosmogonie perpétuelle ».

2% 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 98- 99, pour une définition
d’Isfet comme contraire de Madt : « S’il y a une lutte éternelle entre « A » et « B », symbolisée par le triomphe
matinal de la lumiere sur les ténebres et si « A », symbolisé par la lumiere, est Madt, il faut par conséquent que
« B » soit contre force d’égale valeur et que la réalité se déroule comme une lutte entre Madt et Isfet, le bien et le
mal, la justice et I’injustice, la vérité et le mensonge, 1’ordre et le désordre ».

271, ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 102

28 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 103.

75



. . . A 2 . ..
mal est « privation », « absence de ce qui devrait étre » 39 dans la doctrine augustinienne du
péché originel. Cette absence d’unité n’existera que dans un second temps, conséquence de

I’égocentrisme du cceur de I’homme.

1.2.1.2.2. Le pessimisme anthropologique égyptien, ’homme incurvatus in se

Nous venons de voir que la théologie égyptienne connaissait une sorte de chute, décrite par J.
Assmann comme principe de séparation, « clivage », dans une cosmologie qui semble n’avoir
que l'unité pour idéal. Nous avons vu qu’absente de la «premiere fois » cette chute
n’interviendra que dans un second temps, dans une « pluralité d’événements » tendant vers la
séparation entre les éléments du cosmos, plus particulierement entre les hommes et les dieux.
Dans ce contexte, la Madt apparait comme la parole qui rétablit le lien 1a ou il y a eu rupture.
Or cette chute, ce « clivage » est le fait de ’homme, de son « ceeur » : « La cause du clivage,
c’est le cceur de I’homme qui s’est éloigné de — et rendu étranger a — [’égalité
0

. . 24
primordiale ».

. , . ~ ., . .. 241
L’anthropologie égyptienne semble alors étre «teintée d’un certain pessimisme »

« Malgré la dépendance humaine de la Madt, ce n’est pas la Madt, mais Isfet, qui, selon
I’anthropologie négative des égyptiens, représente 1’état rudimentaire, le donné, le naturel.

[...] Isfet, I’'injustice, c’est la violence, la non-communication, la loi du plus fort »242

Nous avions effectivement pu remarquer que 1’homme sourd a la Maat, était ’homme avide
et qu’insensible, celui-ci était considéré comme un mort-vivant : « Le premier principe de
I’anthropologie égyptienne dit que ’homme est incapable de vivre sans Madt, dans la vie
terrestre : parce qu’il sera privé de I’amour des autres, et le solitaire, nous 1’avons vu, est un

. 243
mort vivant »” .

L’homme sans Madt, c'est-a-dire dans son €tat brut, « rudimentaire », est donc 1’homme mort-

vivant, avide, injuste, séparé des autres.

Autrement dit, I’homme semble &tre défini par «sa convoitise mauvaise et son penchant
pervers » pour reprendre les termes de I’article 2 de la confession d’Augsbourg. Nous ne
pouvons en effet nous empécher de penser a '’homme pécheur tel qu’il est décrit dans le

christianisme, 1’homo incurvatus in se. C’est exactement ce que nous entendons lorsque J.

29 1 -M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 27.

20y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 127.

21 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 124.

2 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 124-125.
B J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 124.

76



Assmann cite les prophéties de Neferti : « Quand la Madat disparait du monde, la parole et
I’écoute mutuelles cessent. "Le cceur de ’homme ne se tourne que vers lui-méme", dit

o e 244
Néferti »”.

A contrario, quand la Maat est présente, le coeur de I’homme se tourne vers 1’autre. Le coeur
apparait alors comme 1’organe récepteur de la Madt. Incurvé en lui-méme, ce coeur « rendu
étranger a 1’égalité primordiale » — mort a la relation — ne pourra retrouver vie que par
I’écoute de la Maat, cette parole performative qui I’édifie. Il nous faut alors étudier toute
I’importance de cet organe fondamental dans 1’anthropologie égyptienne, comme dans

I’anthropologie biblique, qu’est le cceur de I’homme.

1.2.1.2.3. Le cceur qui écoute et agit, ’homme devant Ré

Qu’il s’agisse des plaintes de [’Oasien, du chant du désespéré, de 1'Enseignement de
Ptahhotep ou encore des prophéties de Neferti, une grande majorité des textes égyptiens que
cite J. Assmann pour fonder ses lecons sur la Madt font référence au cceur de I’homme. C’est
que le ceeur est un concept central de 1’anthropologie égyptienne, car il s’agit du « siege de la

2 . . . 24
pensée, de la volonté, de la connaissance et de la sensation » 3,

Cette importance du coeur dans 1’anthropologie égyptienne est visible par exemple dans
I’enseignement a Ptahhotep, ou le cceur est décrit comme un organe plus ou moins sensible

qui est la mesure de son « possesseur » :

C’est le ceeur qui fait son possesseur

Ecoutant ou non écoutant;

Le coeur d’un homme est sa vie, prospérité et santé.

Celui qui écoute, c’est celui qui entend qui est dit (sic),

Mais celui qui aime a écouter c’est celui qui fait ce qui est dit**.

Notons qu’il ne s’agit pas seulement d’ « écouter », mais bien de « faire ce qui est dit », d’agir
selon la Madt qui est « placée dans le cceur » de I’ « écoutant », comme le montre cette
inscription de la tombe d’un homme prénommé Néferhotep a Thebes : « O RE, générateur de
Madt, c’est a lui que ’on I’offre. Place Madt dans mon cceur, afin que je puisse la faire

N . . . . . sz 247
monter a ton Ka, car je sais que tu vis d’elle, et que c’est toi qui a créé son corps »” .

 Les prophéties de Neferti, citées dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale,
op. cit., p. 50. Cette interprétation est confirmée dans la traduction de C. Lalouette dans, C. LALOUETTE,
Textes sacrés et textes profanes de ’ancienne Egypte, op. cit., p. 72, note n°187.

5§ ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 52.

8 1 >enseignement du vizir Ptahhotep P.550-554 cité dans J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée
de justice sociale, op. cit., p. 44. Z. Zaba, traduit « c’est le coeur qui fait son possesseur obéissant ou
désobéissant » dans Z. ZABA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 101.

*7 G. DAVIES, The Tomb of Nefer-hotep at Thebes, New York, 1932, pl. 37, cité dans J. ASSMANN, Madt,
I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 108.

77



Nous avons en effet déja pu décrire ce que voulait dire « faire monter la Madt » : celui qui
écoute peut « dire la Maat » et agir selon elle pour I’ offrir au dieu-démiurge dans le but de le
« Madatifier » afin de maintenir 1’équilibre du cosmos. Le cceur apparait alors comme la partie
de I'homme qui regoit la Madt, le Aoyo¢ immanent « généré » par le dieu-démiurge :
autrement dit, le cceur de I’homme est le lieu de I’écoute la parole du dieu, «siege de la
pensée » qui permet a ’homme de décider et d’agir, manifestant la Madt générée par le dieu-

démiurge.

Si la Madt n’est pas €coutée, le coeur sera précis€ment le lieu de 1’avidité : « L’avidité, en
égyptien, est une prérogative du cceur ; I’expression égyptienne ‘wn-jb est formée a 1’aide du

e . ., . 24
mot signifiant ceeur et veut dire, littéralement, "avide par rapport au cceur” » 8

Aussi, et comme nous avons pu le constater, le cceur sans la Madt est comme « tourné vers
lui-méme ». I n’est alors pas étonnant que ce soit précisément le coeur qui sera pesé sur la

balance lors du jugement des morts.

« Tourné vers lui-méme » ou « Madatifié », le coeur apparait alors comme I’organe de la
rupture ou de la relation effective avec le dieu. Une telle conception du coeur peut étre
retrouvée dans 1’ Ancien Testament, comme nous 1’avons constaté avec Hans Walter Wolff,

dans son Anthropologie de I’Ancien Testament™™.

Francoise Dunand souligne bien cette fonction du cceur lorsqu’elle explique la signification

du mot netjer, « dieu » :

Tout étre ou tout objet, tout processus dépendant de la racine netjer est nécessairement impliqué
dans un acte de culte. Ainsi le roi qui devient netjer, plus précisément « dieu parfait », comme
I’affirme sa titulature, lorsqu’il a subi les rites du couronnement. Ainsi le simple particulier,
défunt, qui n’accede a une survie divine qu’aprés que sa momie et sa tombe ont subi les rites
appropriés. Certains textes donnent a penser, cependant, que dans I’homme durant sa vie déja, il
existe un élément qui releve du divin : le cceur qualifié de «la divinité qui est dans I’homme ».
C’est de 1a que sont issues les reégles de conduite selon la norme ; « suivre son cceur », disent les

Egyptiens, c’est agir selon la Madt et non selon son bon plaisir™".

Suivant son ceeur, en relation avec le dieu, ayant écouté et recu la Madt, I’homme peut alors
dire la Madat et agir selon elle, ’inscrivant dans le langage et dans 1’agir pour la faire monter
comme offrande, manifestant dans le cosmos la justice/vérité émanant du dieu-démiurge.
Organe de sa volonté, le coeur de I’homme ainsi Madtisé, devient alors « divinité dans
I’homme », manifestée dans les paroles et dans 1’agir de I’homme, lorsque celui-ci fait monter

la Madat : ce n’est qu’au moment ou il interprete le Aoyog divin qu’est la Madt dans son ceeur,

8 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 51
W HwW. WOLFF, Anthropologie de I’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 1974.
Y E DUNAND, Hommes et Dieux en Egypte..., op. cit., p. 20.

78



que ’homme est alors image de la divinité. L’effectivité de 1’'image de dieu est donc
conditionnée par I’écoute de la Madt, par la Madatisation du cceur, son exposition au Aoyog
divin. Le fait d’étre a 'image de la divinité dépend alors de I’effectivité de 1I’échange de Madt
entre ’homme et la divinité, de I’effectivité du dialogue avec la divinité a travers le cercle
sacrificiel. Limage de Dieu n’est donc pas la « divinité dans ’homme », mais la mise en
langage, la symbolisation, I’interprétation de la parole divine qui touche — divinise — le coeur
de 'homme dans le seul but de répondre au dieu par I’offrande de I’effectuation — de

I’effectivité — de sa parole dans le monde sensible.

Nous pourrions alors distinguer, dans le cadre de notre travail, entre ’homme « a ’image du
dieu », a I’écoute de la Madt comme la divinité est elle-méme a I’écoute de la Madt, et
I’homme effectivement « image du dieu » manifestant la Madt émanant de la divinité dans le
langage et dans I’agir. Toutefois, différemment des occurrences bibliques de 1’affirmation de
la création de I’homme « a I’image et a la ressemblance » de Dieu, il ne nous semble pas que
cette distinction entre potentialité et effectivité de 1’image de Dieu soit opérante, ni méme
existante dans une civilisation pré-axiale pour laquelle I’'idole ne représente aucun probleme :
I’homme qui dit la Madt peut imager completement la divinité car, la divinité comme lui-
méme sont immanents. Il en est tout autrement dans une religion souhaitant préserver la
transcendance d’un dieu qu’il est impossible d’imager fidelement dans I’ordre immanent, ce
qui explique I'interdiction de I’idolatrie, et 1’affirmation d’un homme « a I'image » de Dieu et
non directement «image de Dieu ». Il s’agit alors maintenant d’expliciter le sens de
I’affirmation selon laquelle les hommes sont images de la divinité telle qu’elle est inscrite
dans 1’Enseignement pour Mérykaré, enseignement appartenant au genre sapiential, ayant
donc pour objet le concept de Madt : « Vois, je t’ai exprimé le plus utile de ce que j’ai au fond

de moi [litt. : dans mon ventre]. C’est en maintenant (cela) a I’esprit que tu dois agir »21

1.2.1.3. L’homme image de Dieu en Egypte

Comme nous 1’avons dit, plusieurs exégetes chrétiens ont déja pu mettre en évidence la
fonction de représentation divine du Roi égyptien pour éclairer la notion biblique d’ « image
de dieu ». Voyant le Psaume 8 comme un parallele aux péricopes relatives a 1’imago Dei
(Gen. 1,26-27, Gen. 5, 1 et 3 et Gen. 9,6) les représentants les plus cités de cette
interprétation, a savoir J. Hehn, W.H. Schmidt, H. Wildberger et H.W. Wolff, « s’entendaient

»! Dernier vers de I’enseignement a Mérykaré (P.138) traduit par P. Vernus dans P.VERNUS, Sagesse de

I’Egypte pharaonique, op. cit., p. 150.

79



a conclure que le narrateur biblique voyait dans I’€tre humain la seule manifestation valable
de son Dieu, qui affirmait en lui son regne sur la création »22. Ces auteurs voyaient en effet
I'image de Dieu comme un véritable mandat divin® ordonnant & son mandataire sa
représentation et la domination sur la terre, de la méme maniere que le roi égyptien bénéficiait
de ce mandat de domination. Nous allons voir que si le concept de Madt tend a confirmer la
theése du roi égyptien comme mandataire, représentant du dieu, ce n’est pas tant la domination
divine que la justice divine qu’il y a lieu de représenter (1.2.1.3.1.). Néanmoins, si I’on suit la
ligne de ces auteurs, le probleme restera celui de la «démocratisation » ou de la
« monarchisation » de I'image de Dieuque nous avons déja évoqué a travers les
interprétations de I’Enseignement a Mérykaré de P.-E. Dion et B. Ockinga. Ce probleme
souleve en fait deux questions qui sont d’une part, celle de la datation de 1’Enseignement a
Mérykaré et d’autre part, celle de 1’évolution méme de 1’anthropologie et de la théologie
égyptiennes. Selon nous, I’Enseignement a Mérikaré est le témoin d’un double mouvement
anthropologique et théologique procédant d’une méme évolution : si anthropologiquement
I’évolution consiste en une individualisation progressive de 1’homme, on assiste
théologiquement a une volonté de plus en plus grande d’un rapprochement du dieu. Ainsi ce
n’est plus un roi, représentant de tout un peuple qui est image du dieu, dans une relation
privilégiée avec la divinité, mais bien chaque individu qui manifeste la Madt a travers
I’exercice de sa responsabilité personnelle — chaque homme est ainsi image du dieu, donc tous
les hommes (1.2.1.3.2.). Ayant mis en évidence ces deux points, nous pourrons conclure en
montrant que I’affirmation selon laquelle ’homme est image du dieu dans 1’écrit sapiential
qu’est I’Enseignement a Mérykaré est a interpréter de manicre relationnelle, et qu’une telle

compréhension préfigure a bien des égards la compréhension biblique de ’image de Dieu.

1.2.1.3.1. Le Roi réalisant la Madt, représentant du dieu sur terre

Nous avons pu le constater, la plupart des auteurs étudiant le concept d’image de Dieu
interpretent celui-ci a la lumiere d’un concept plus profond. En particulier, nous avons pu
évoquer la filiation divine ainsi que la domination. La domination semble emporter un large
consensus, la plupart des exégetes vétérotestamentaires y voyant un lien avec 1’imago Dei

telle qu’elle est décrite dans la Genese et évoquée dans le Psaume 8. Or il n’est pas évident

32 p__E. DION, op. cit., col. 379.

3 G.A. JONSSON, op. cit., p. 57 : “the Deputizing role of the Image” ; p. 144: « selon Schmidt, I'image de
Dieu peut étre comprise comme consistant dans un mandat pour agir comme représentant de Dieu sur Terre [...]
Wildberger maintient que la ressemblance divine consiste dans la position de ’homme comme représentant de
Dieu ».

80



d’identifier I’imago Dei biblique et la domination, la domination apparaissant non comme

. . N . L, .254 .
I’image de Dieu elle-méme, mais comme une conséquence de celle-ci 11 convient

néanmoins de préciser en quoi consiste la conception égyptienne de domination. C’est dans sa
N A . 255
derniere lecon sur « la Madt et 1I’Etat pharaonique »~ que J. Assmann montre le rapport entre

Madt et domination, tout en montrant la filiation divine :

En tant qu’ils se nourrissent de la Madt, roi et dieu participent d’un seul corps, c'est-a-dire se
confondent dans une identité commune. On est tenté de comparer Madt au Saint Esprit qui, lui
aussi, comme troisieme personne, rend l'unité des deux autres possible. [...] Appliquée a
I’ancienne Egypte, cette trinité théorique du sacré, du politique et de I’ordre prend la forme d’une
réalité vécue et s’incorpore dans la constellation du soleil, du roi et de la Madt. Cette constellation
traduit la notion égyptienne de domination [...]. Pharaon n’est donc pas le seul détenteur de cette
domination. Avec la séparation du ciel et de la terre, cette supréme instance s’est divisée en deux,
le soleil et le roi, le pere et le fils. Le soleil répand la Madt dans le monde sous les formes
cosmiques de la lumiere et du temps mesuré ; le roi la répand sur terre sous les formes culturelles

de la justice et du culte sacrificiel. La Madt les unit en tant qu’ils en vivent™®.

La domination revient donc au fait de «répandre la Madt », de la faire respecter de la
« réaliser », bref, de I'interpréter, de la traduire, « les formes cosmiques de la lumicre et le
temps mesuré » étant mis sous les « formes culturelles de la justice et du culte sacrificiel » ce

qui est précisément la mission de 1’Etat pharaonique :

Le premier principe de 1’anthropologie égyptienne dit que I’homme est incapable de vivre sans la
Madat, dans la vie terrestre [...]. Mais il y a un deuxieme principe qui dit que I’homme est
incapable de vivre sans I’Etat. La raison en est qu’il dépend d’une institution supérieure qui réalise
et garantit la Madt. Lui-m&me est inapte a la réaliser. Il peut au plus la « dire » et « accomplir »,
mais non pas la « réaliser » et I’ « établir ». [...] La réalisation (shpr) et I’établissement (smn) de la
Madat par le roi assurent les conditions nécessaires a ’homme pour pouvoir dire et accomplir la
Maar™.

Or cette mission est fondée sur un véritable mandat divin, dans lequel le roi représente la
divinité :

C’est d’abord le dieu qui veut que la Madt soit réalisée, et c’est le roi qu’il en charge. Ensuite c’est
le roi qui veut que la Madt soit accomplie. Et en derniere instance, c’est la Madt qui veut ou plutot
exige que ’homme parle et agisse de facon solidaire. Cela implique naturellement que le roi soit
obéi, que sa volonté s’accomplisse. Mais c’est la Madt qui détermine la volonté du roi, le roi ne

peut vouloir autre chose que la Maar™®.

»* Sur I'impossibilité d’identifier domination et image de Dieu, voir par exemple P. HUMBERT, Etudes sur le
récit du paradis et de la chute dans la genése, op. cit., p. 162-163, lorsqu’il critique la premiere position de
Ludwig Kohler qui prétendait que 1’imago divina consistait dans la domination de I’homme sur les animaux.
Ludwig Kohler acceptera la critique et reconsiderera sa position pour rejoindre celle de P. Humbert ; voir aussi
P.-E. DION, op. cit., col. 377.

5 J. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 115-141: « V. Maat et
I’Etat pharaonique ».

26§ ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 120-121.

7] ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 124.

2% 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 122-123.

81



Lorsque le roi réalise la Maat, celui-ci exerce donc un mandat qui le rend représentant

terrestre de la divinité, « vivant » comme elle « de la Madt » :

« Vivre de la Madt », qu’est-ce que cela signifie ? En ce qui concerne le dieu, la signification
semble claire : elle se réfere a la Madt comme offrande. La tache du roi étant la réalisation de la
Madt, U'offrande est I’expression symbolique de 1’accomplissement de la tiche, de la Madt
réalisée. Mais les textes précisent tres fréquemment que le roi et la divinité vivent de la Madt
plutdt dans le sens éthique que sacrificiel, que c’est la Madt comme vérité dite et comme justice
pratiquée dont se nourrit dieu ou roi. [...] On accomplit la Madt parce que le dieu ou le roi en vit.
Le prédicat « qui vit de la Madt désigne donc 1’autorité qui demande qu’elle soit accomplie. Roi et
dieu sont identiques dans ce respect; il s’agit d’une seule autorité (« bifocale ») que le roi

£ - 25
représente sur terre sous forme humaine 9.

Voulant que la Madt soit accomplie, « symboliquement exprimée » pour I’offrir au dieu, le roi
est donc le représentant, ’image du dieu qui veut que la Madt soit réalisée. Ce n’est pas tant
I’exercice d’une domination qui fait du roi I’'image de la divinité que la volonté d’accomplir la

Madt, Madt qui est solidarité communicative :

L’institution pharaonique est donc aussi bien une religion qu’un Etat : parce que la libération des
énergies cosmogoniques et salutaires se fait par adoration et par échange communicatif. L’Etat,
c’est la gestion du salut. C’est I’'union parfaite du salut et de la domination. Les notions de
« solidarité » et de « communication » s’averent les éléments communs a toutes les spheres — ou
univers de discours — dans lesquelles nous avons étudié la notion Madt au cours de ces cinq lecons.
Il faut donc a mon avis abandonner la notion de I’ordre cosmique, Weltordnung comme le centre
du concept de Madt. Le véritable centre, le point de départ d’ou toutes ces acceptions plus

L e L. . . . . ., . . 260
spécifiques dérivent, c’est la catégorie sociale de la solidarité communicative™ .

Gestionnaire du Salut, image de la divinité en promouvant la solidarité communicative entre
les hommes, représentant la divinité devant les hommes et les hommes devant la divinité
lorsqu’il «fait monter la Madt », le roi semble alors exercer une fonction «icono-

261 . .262
sacerdotale »*%, pour reprendre 1’expression de Jean Ansaldi 5.

2% . ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 121-122.

260 y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p- 133.

21 pour la définition de la « fonction icono-sacerdotale », voir J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, de
I’anthropologie a la pratique, op. cit., p. 24 : « Dans le lieu ol tout paien s’attendait a trouver la représentation
du Dieu, c’est ’homme qui est placé comme image. Sa tiche est de re-présenter la création devant Dieu et Dieu
devant la création. C’est en exercant cet office sacerdotal que ’homme est image de Dieu ». Cette méme
définition se trouve dans J. ANSALDI, Ethique et sanctification morales politiques et sainteté chrétienne,
Geneve, Labor et Fides, 1983, p. 71.

*%2 Nous pouvons nous permettre cette comparaison, J. Ansaldi insistant sur I’aspect immanent de cette fonction
icono-sacerdotale dans le but de montrer les liens entre éthique et sanctification. J. ANSALDI, Ethique et
sanctification, op. cit., p. 134-149 ; notamment p.142-143 : «la fonction icono-sacerdotale ne vise pas un
ailleurs et son effectuation décollerait si elle ne se tenait pas au plan des réalités qui marquant I’humanité la ou
elle vit et dont elle est partie prenante. Dans ce concret, sa mission ctoie I’éthique. [...] Ethique et sanctification
ne peuvent se séparer en raison de 1’espace relationnel qu’elles assument ensemble et chacune pour ce qui les
concerne ». Cette interprétation ansaldienne de la fonction icono-sacerdotale nous semble intéressante au
moment ou 1’on décrit la fonction d’un roi représentant du dieu dans une société pré-axiale qui, précisément,
confond les deux spheres du politique et du religieux, de I’éthique et de la sanctification. Notons que 1I’élément
commun est alors 1’ « espace relationnel qu’elles assument ». Or, comme nous l’avons vu la Madt est

82



La solidarité, répétons-le, c’est la reconnaissance de la non-autarcie, de la dépendance [...] Sur le
plan de la société, la Madt établit des liens qui lient ’homme a I’homme et assurent 1’intégration

sociale ; sur le plan du roi, la Madt établit les liens qui lient le monde humain a celui des dieux et

assurent I’intégration universelle™”.

Vu a travers le prisme de la Madt, 'image du dieu comme domination devient image du dieu
comme établissement de la solidarité communicative. Si le roi est image de la divinité c’est
parce qu’établissant la Madt, celui-ci fonde la création de lien entre les hommes ainsi qu’entre
I’humanité et la divinité. Une question demeure toutefois: comment et pourquoi cette
fonction icono-sacerdotale s’est-elle propagée du seul Roi a tous les hommes dans

I’Enseignement a Mérykaré ?

1.2.1.3.2. L’évolution vers Mérykaré, le cceur de I’'individu a I'image de Dieu

L’étude du concept de Madt selon J. Assmann repose sur un ensemble de textes qui forment
selon lui le « discours sur la Madt »***. Confronté a la multitude de références, I’égyptologue

va en effet utiliser une méthode qu’il appelle « histoire du discours » :

Jusqu’ici on a toujours supposé qu’une étude approfondie de la Madt ne peut étre fondée que sur
une compilation exhaustive des références. Et comme il y a des milliers de références, personne ne
s’est chargé de cette étude. [...] je ne m’occuperai ni de 1I’étymologie, ni de la graphie de Madt qui,
a mon avis, appartiennent plutdt a la périphérie, mais des discours dans lesquels Madt est
thématisée d’une fagon centrale. Le grand avantage d’une analyse textuelle (2 partir des discours)
sur une analyse sémiologique (a partir des références) est qu’on ne risque pas de manquer les
passages qui traitent de la Madt sans en dire le nom. C’est le cas par exemple des textes qui parlent
de la Maat a contrario [...] Je me sers d’une méthode que I’on peut appeler «histoire du
discours ». Par « discours » je n’entends pas un seul texte mais toute une famille de textes qui

relevent d’un « univers de discours » commun. Il s’agit des « traditions de textualisation »**.

Or J. Assmann distingue trois étapes dans le processus de textualisation : la thématisation, la

. . . . 266
textualisation et la canonisation™".

Tout d’abord, la thématisation est la conséquence d’une crise de I’implicite, du tacite.

Lorsqu’un terme est compris par tout le monde, celui-ci n’a pas besoin d’étre expliqué :
. .. L . 267 . .

« I'implicite c’est le naturel, 1’évident » 7 Ce n’est que lorsque survient une crise, « une

P .. . P 268 . P P . 0e

décomposition des certitudes engrenées » " entrainant une mécompréhension du terme qu’il

est alors nécessaire de le thématiser, de I’expliciter afin d’en faire un objet appréhendable et

compréhensible.

précisément décrite par J. Assmann comme « principe sociogonique de la solidarité » J. ASSMANN, Madit,
I’Egypte pharaonique et l'idée de justice sociale, op. cit., p. 135.
263y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 135.
2%y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 32.
265§ ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 28.
266 y  ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p- 28-30.
z:; JLASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit., p. 29.
Ibid.

83



Ensuite, la textualisation est la création d’une « instance de référence »* pour stabiliser le

N s . e, . PR . 27
theme. L’écrit est le recours le plus utilisé, mais ce n’est qu’un « procédé de conservation » 0

parmi d’autres. L’ important est en effet de conserver un sens qui peut se transmettre pour que
R - oo . 271
tout le monde comprenne la méme chose : ici, J. Assmann parle de « tradition continue »~" .

Enfin, la canonisation est un fait social : c’est la « décision de la société d’attribuer au texte

N . . 272 . .y N

un caractere totalement obligatoire »”'~. Le texte devient alors une sorte de pilier permettant a
c s, . . . A . e 2 27

une société de cristalliser « son image d’elle-méme et son identité » 3,

Suivant les étapes de la textualisation, J. Assmann va pouvoir dater la naissance du « discours

sur la Madt » et retracer I’évolution des « thématisations de la Madt » :

Pendant 1’ Ancien Empire, sens et souveraineté forment un ensemble compact [...]. Avec la chute
de la monarchie, le sens et la souveraineté se séparent. Pour la premiere fois se pose alors la
question de la nature de la Madt. Si elle n’est pas la volonté du roi qu’est-elle donc ? [...] De ce
besoin provient le discours sur la Madt. 11 y a un contexte précis dans ’histoire : il se place entre
deux empires. Il a pour conditions la ruine de 1’Ancien Empire et la possibilité de réfléchir sur
I’ordre. [...] sans la décomposition de I’Ancien Empire, la Madt ne serait jamais devenue
thématisable de fagon explicite et radicale; sans le rétablissement de la monarchie, les
thématisations de la Maat n’auraient jamais été institutionnalisées et développées comme discours

ni méme comme Grande Tradition®”,

C’est donc en se détachant de la seule volonté du roi, que la Madt a pu étre thématisée
devenant un concept plus abstrait, une parole plus autonome : séparé de la souveraineté, le
sens Madt avait des lors la possibilité de s’identifier a d’autres volontés, de s’incarner dans

d’autres entités, d’étre ainsi démocratisé ou individualisé.

Et en effet, si la Madat fut institutionnalisée par la monarchie, celle-ci connfit néanmoins un
déplacement de la volonté du roi a la volonté du dieu. Selon J. Assmann, ce déplacement est
dG a un « changement dans I’interprétation de la causalité de 1’agir »2"3 comme il le montrera
au moment de conclure sa cinquieme et derniere lecon, en se fondant sur les découvertes d’E.

Otto sur les inscriptions autobiographiques de la Basse Epoque®’® :

La conception classique, Otto la décrit ainsi : la conséquence de I’action, la réussite ou I’échec, se
produit automatiquement selon une loi quasi naturelle. Maintenant a la Basse Epoque, c’est de la
volonté de Dieu que découlent les conséquences de 1’agir [...] Au lieu de I’ancienne maxime :

> Ibid.

7 Ibid.

211y ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p- 30.

" Ibid.

°” Ibid.

214 1 ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p- 33-34.

75  ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p. 136.

7 B OTTO, “Die bibliographischen Inschriften der Agyptischen Spitzeit, Thre Geistesgeschichtliche und
Literarische Bedeutung* dans H. KEES, Probleme der Agyptologie, Leiden, E.J. Brill, 1954.

84



«celui qui agit, c’est celui pour qui on agira », on dit maintenant : « celui qui agit, c’est Dieu qui
le récompense »>"

Or ce déplacement de la Madt de la volonté royale a la volonté divine correspondrait au
mouvement de la piété personnelle des égyptiens, comme le montre J. Assmann se fondant
sur les recherches de H. Brunner concernant le libre arbitre de Dieu dans la sagesse

égyptienn6278:

H. Brunner [...] a identifié ce mécanisme décrit par Otto au principe de la Madt et a mis le
changement de conception classique en relation avec la conception tardive dans le mouvement
socio-religieux dit « piété personnelle ». [...] La divinité était toujours, bien siir, impliquée dans la
conception classique, mais de facon indirecte. L’interdépendance des hommes était organisée par
I’Etat qui était instauré par le dieu. Maintenant c’est la dépendance directe. [...] la piété

personnelle ne fait que remplacer par Dieu le roi dans la position d’instance de volonté. Ainsi la

R . N . . 279
Madt sera identifiée a la volonté de Dieu”".

J. Assmann cite alors la sentence d’Aménemopé : « Quant a la Madt, c’est un grand don de

. o . 280
Dieu, il la donne a qui il veut »".

Or ce mouvement de la piété personnelle qui tend a instaurer, a la Basse Epoque, un lien de
dépendance directe de I’homme avec le dieu nous semble tout a fait correspondre a ce que S.
Bickel décrit déja au Nouvel Empire comme étant le «désir de pouvoir approcher le

créateur »>', lorsqu’il s’agit pour elle de dater I’ Enseignement pour Mérykaré.

C’est cherchant a montrer les « grandes lignes d’une évolution entre les hommes et le
créateur »>> en Egypte que S. Bickel va en effet comparer deux textes qui, selon elle, ont

283 o . ) )
83, a savoir le premier discours

pour but de montrer « les rapports des hommes avec le divin »
du maitre de ’univers a la formule 1130 des Textes des Sarcophages284 et ’hymne au créateur
a la fin de I’ Enseignement pour Mérykaré, précisément le passage que nous étudions dans la

présente partie.

Nous reproduisons ici la partie du Spell 1130 qui nous intéresse pour notre raisonnement,

troisieme de quatre bonnes actions du créateur, tel qu’elle est traduite par S. Bickel :

Jai créé chaque homme égal a son semblable

21 1 ASSMANN, Madt, I'Egypte pharaonique et 'idée de justice sociale, op. cit., p. 136.

*® H. BRUNNER, “Der freie Wille Gottes in der igyptischen Weisheit” dans, Les Sagesses du Proche-Orient
Ancien, actes du colloque des 17-19 mai 1962, Paris, PUF, 1963, p.103-120.

2% 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 136-137.

20 Aménémopé 21.5-6 cité dans J.ASSMANN, Madr, I’Egypte pharaonique et I'idée de justice sociale, op. cit.,
p. 137.

21§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p- 219.

22§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p- 211.

23§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p- 211.

4 Bien que le Spell 1130 du texte du sarcophage B3C soit reproduit et traduit dans C. CARRIER, Textes des
sarcophages du Moyen Empire égyptien, tome III : spells [788] a [1186], op. cit., p. 2313, nous suivrons la
traduction de S. Bickel. La traduction de C. Carrier differe, méme si le sens reste le méme.

85



Je n’ai pas ordonné qu’ils commettent le mal ;
C’est leurs cceurs qui ont désobéi a ce que j’avais dit.
Ce fut une des actions.

C’est a partir du concept de responsabilité que S. Bickel va comparer les deux textes. Selon
elle, le premier texte montre un créateur qui se contente de rendre 1’homme responsable du

mal tout en rejetant sa propre responsabilité :

La troisieme action, plus développée que les autres, contient la réfutation explicite du créateur
pour le mal dans le monde. La charge entiere revient aux hommes qui sont créés égaux et qui
disposent eux aussi d’une volonté ou d’une conscience (d’un cceur) qui est sensée étre digne et
suivre les commandements divins. L’unique se contente de souligner leur responsabilité sans pour
autant annoncer de chatiment. [...] Sans prévoir d’intervention autre qu’un discours ferme, le
créateur localise le mal comme issu des cceurs des hommes. La relation entre le dieu et ’humanité

reste froide et distante™.

Ce discours montre alors un créateur froid dont 1’absence de chatiment de sa part semble
souligner sa grande distance d’avec les hommes, la rupture ne semblant pas 1’affecter,

contrairement a I’ Enseignement pour Mérykaré :

Contrairement au Spell 1130 ou le créateur se contente d’une clarification théorique de la
responsabilité du mal, le dieu de cet hymne n’hésite pas a intervenir directement et a punir
séverement, voir a détruire, les insurgés afin d’assurer le bien étre et la justice parmi les hommes
fideles et loyaux. [...] Une relation trés proche s’est établie entre 1’humanité et son créateur. Le

dieu regarde et garde les hommes, écoute leurs plaintes et connait le nom de chaque individu®*®.

L’ enseignement pour Mérikaré semble alors étre porteur d’une nouvelle conception du dieu,
typique de la religion du Nouvel Empire, ce qui suggere une datation tardive de ce texte
sapiential :

A travers ces aspects de la sollicitude et de I’intervention directe aupres des hommes, I’hymne au
créateur placé a la fin de I’ Enseignement pour Mérikaré développe une thématique religieuse sans
parallele dans la documentation du Moyen Empire. Ce passage comporte des traits spécifiques de
la religion du Nouvel Empire en ce qu’il décrit un créateur présent dans le monde actuel, a la fois
bienveillant et redoutable. Si cet hymne n’est pas un ajout postérieur, la constatation de son
isolement dans I’environnement intellectuel du Moyen Empire pourrait aller dans le sens de
recherches actuellement en cours qui tendraient a considérer 1’ Enseignement pour Mérikaré non
pas comme une composition de la XI° ou de la XII° dynastie, mais plutdt du début du Nouvel

Empire®*’.

Or cette nouvelle conception du dieu, typique de la religion du Nouvel Empire témoigne

surtout d’une évolution :

25§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 214.

26§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p- 218.

27 § BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p- 219. Notons que P. Vernus
n’interdit pas la pseudépigraphie, il s’étonne simplement de la connaissance parfaite du contexte de
I’Enseignement de la part du pseudépigraphe. Ajoutons d’autre part que visant « le début du Nouvel Empire » S.
Bickel ne vise pas la période amarnienne, d’ailleurs elle ne I’évoque méme pas dans le chapitre ou elle date
I’Enseignement pour Mérikaré. Selon J. Assmann, la période amarnienne constitue en effet une parenthese dans
I’histoire et 1’évolution du concept de Madt, celle-ci étant, a cette époque identifiée a la volonté du seul roi.

86



On peut ainsi esquisser 1’évolution suivante de I’'image du créateur : dieu entierement retiré et
passif qui délegue toutes les interventions dans le monde créé a ses fils ou a d’autres divinités

importantes durant le Moyen Empire, le créateur devient la figure centrale dans la religiosité

officielle et populaire dés le début du Nouvel Empire**®.

Cette évolution de I’image que 1’égyptien se fait du dieu trahit selon nous une évolution dans

I’anthropologie égyptienne, méme si S. Bickel semble dire le contraire :

La facon dont les hommes se consideérent évolue par contre treés peu, malgré I’affirmation selon
laquelle le monde est installé a leur intention. Les hommes restent des étres imparfaits et aveugles.
Les conceptions traditionnelles s’efforcent d’expliquer ce fait par 1’origine de 1’humanité des
larmes du dieu. Les conceptions « nouvelles » constatent que les hommes sont faibles, qu’ils
pleurent et qu’ils ont besoin de la protection de leur créateur. Cette demande accrue de sollicitude

a ouvert la voie au développement de la nouvelle image du dieu supréme responsable de toute vie

.. , . N , . .. 28
et de tous les aspects de son maintien, du créateur qui est 4 I’écoute de chaque individu®’.

Certes, I’anthropologie est restée la méme dans le sens ol les hommes sont toujours
considérés a I’aune de leur imperfection et de leur faiblesse, mais il nous semble toutefois
qu’une évolution importante se profile, selon les propres termes de S. Bickel, qui insiste bien
sur le fait que c’est « chaque individu » qui est écouté, regardé, jugé par son créateur dans
cette nouvelle conception du dieu-démiurge : « Le dieu ne traite plus globalement avec
I’humanité, ne les considere plus comme égaux, mais il juge chaque étre individuellement, il

ALt . N 2
chatie un enfant pour le bien de son frére »>°.

Nous passons alors d’un systeme ou l’espece humaine est vue dans une « globalité »,
représentée par un roi qui lui seul est responsable de la Madt dans une communion que lui
seul vit avec le dieu, a un systéme dans lequel « chaque individu » est responsable devant le
dieu, responsable de I’établissement de la Madt, établissement qui suppose au préalable
I’écoute de la Madt, sa réception dans le cceur de ’homme™". 1l est 2 cet égard important de
souligner que cette naissance de la responsabilité individuelle est particulierement observable
avec la démocratisation du rituel de la pesée du cceur selon J. Assmann, qui souligne en effet

que cette psychostasie égyptienne équivaut a I’affirmation d’une responsabilité individuelle :

28 §. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 223.

> Ibid.

20§ BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 219.

#! Une telle évolution de 1’anthropologie égyptienne vers une démocratisation et une individualisation de la
justification peut aussi étre lue dans M. GUILMOT, «L’espoir en I'immortalité dans I’Egypte ancienne du
Moyen Empire a la Basse Epoque » in, Revue d’Histoire des Religions, tome 166 n°1, 1964, p. 1-20, notamment
p. 3-4 : «le moyen Empire thébain est un temps exceptionnel ou I’homme cherche, apres la tourmente, une
originale définition de lui-méme. [...] Apres la révolution, toutes les classes sociales furent admises, comme on
le sait, a prendre part aux drames sacrés — et par exemple aux péripéties jadis secretes du mystere osirien. La
révélation des pratiques inventées par Isis, Thot et Anubis pour assurer a ’homme 1’immortalité se répand dans
toutes les classes sociales et suscite un vaste élan d’enthousiasme. C’est le temps ou Osiris devient une divinité
universelle dont les rites, a présent divulgués, permettent a chacun d’espérer le salut dans ’au-dela ». Dans cet
article, pages 8-9, M. Guilmot décrira le rite de la pesée du ceeur selon le 125°™ chapitre du livre des morts.

87



si chaque cceur est pesé, c’est que chaque cceur est responsable devant le dieu, et c’est bien la

Madat — 1a responsabilité — dans chaque coeur, qui est pesée.

Nous pencherions donc plutdt en faveur de la datation tardive de I'Enseignement pour
Meérykaré telle qu’elle est proposée par S. Bickel. En effet, cette datation permet d’expliquer
comment s’est opérée la « démocratisation » de I’image du dieu : il conviendrait plutdt, selon
nous, de parler d’ « individualisation ». De la justice divine instituée par le seul roi conduisant
tout un peuple, ’Egypte est passée a une justice divine se manifestant dans une responsabilité
individuelle devant le dieu. Des lors, chaque individu égyptien pouvait étre qualifié d’image
de dieu, manifestant la Madt a travers sa responsabilité individuelle, une responsabilité fondée
dans une relation personnelle primordiale avec la divinité s’exercant dans la piété personnelle.
Comme le montre S. Bickel, cette individualisation de I’image de dieu est en effet la
conséquence d’un désir de rapprochement de la divinité, per¢ue comme étant jadis trop froide
et trop distante. Le changement de conception de la divinité a alors entrainé un changement de
la conception de 1’étre humain comme individu responsable devant le dieu, responsabilité qui
est la manifestation symbolique de la Madt comme parole performative touchant le cceur de
I’homme. Cette parole performative invite ’homme a s’ouvrir aux autres et a se socialiser
comme nous avons pu le constater avec J. Assmann. Tous ces éléments nous permettent
d’affirmer que la conception égyptienne de 1’'image de Dieu était éminemment relationnelle,

malgré son immanence qui interdit toute identification avec 1’imago Dei biblique.

Remarques conclusives

Suivant I’intuition de C. Cannuyer, I’enjeu est de comprendre la conception de 1’image de
Dieu en Egypte telle qu’elle est décrite dans le texte sapiential de I’ Enseignement a Mérykaré
a travers le concept dominant les écrits sapientiaux de ’Egypte antique qu’est le concept de

Maat.

C’est a travers un parcours en trois étapes, et nous fondant sur les lecons sur la Madt de J.

Assmann, que nous parvenons a ce résultat.

Dans une premicre étape, nous avons pu décrire la Madt comme Aoyoc une parole
performative d’origine divine se différenciant du langage, sens social, fondement éthique de
I’altruisme et de la responsabilité, ayant pour vocation d’étre « dite », manifestée par les
hommes dans leurs paroles et dans leurs actes. Nous avons pu a cette occasion montrer que la
Maat était aussi ce qui liait ’homme et la divinité, la relation entre I’homme et la divinité

consistant en un cercle sacrificiel : émise sous forme de sens par la divinité, la Madat est

88



«dite » par I’homme sous forme de récit, elle est manifestée, interprétée sous forme
langagiere dans le but d’étre offerte au dieu comme effectuation de la Madt dans le cosmos.

L’homme apparait alors comme I’interprete de la Madat divine.

Dans une deuxieme étape, nous avons précisé les incidences de cette parole performative sur
I’homme : décrivant la chute comme « clivage », séparation d’avec le dieu, et montrant le
pessimisme anthropologique égyptien qui voit ’homme sans Madt comme un homme avide,
séparé des autres et dont le cceur n’est tourné que vers lui-méme, nous avons pu montrer que
la Madt opérait une transformation du cceur de I’homme. A cette occasion nous avons pu
constater que le ceeur était le récepteur de la Madt, c’est lui la mesure de I’homme : si le cceur
avide, tourné sur lui-méme fait de I’homme un mort-vivant, le coeur ouvert a la Madt permet a
I’homme de vivre méme apres la mort, apreés que son cceur a été pesé sur la balance au
moment de la psychostasie. Seul I’homme au ceeur ouvert a la Madt peut donc étre interprete
de la Madt divine. L’interprétation de la Madt divine dépend donc de I’écoute, qui est une
notion relationnelle : on ne peut étre a I’écoute que d’un autre qui nous parle. Si I’homme
avide, incurvé en lui-méme apparait comme I’homme sourd, I’homme justifié, apparait
comme celui qui écoute, tourné vers la divinité. D’ou I’homme ne peut étre interprete de la

parole divine que lorsqu’il est devant la divinité, a son écoute

I convient ici d’établir le lien entre homme interprete de la Madt divine et homme image de
la divinité. Il est communément admis qu’en Egypte le roi est image du dieu, c’est d’ailleurs
pour cela que le texte de 1’enseignement a Mérykaré apparait si singulier, lui qui affirme que
tous les hommes sont images du dieu, et pas seulement le roi. Suivant les exégetes qui tendent
a montrer ’'image de Dieu comme un véritable mandat divin prenant sa source dans
I’'idéologie royale de I’Egypte antique, nous avons pu montrer que le contenu de ce mandat
divin nous apparaissait moins comme étant la domination que la volonté d’établir la Madt
comme « altruisme prescriptif ». Le roi est donc image du dieu dans la mesure ol comme lui,
il vit de la Madt, c'est-a-dire qu’il veut que la Madrt soit dite, rendue effective. En optant pour
I’argumentation de S. Bickel en faveur d’une datation tardive de 1’Enseignement pour
Meérykaré nous avons alors pu mettre en évidence le processus d’individualisation de I'imago
dei égyptienne : du seul roi lieutenant d’un dieu distant chargé d’établir la Madt au sein d’un
peuple vu comme une globalité dans 1’ Ancien Empire, nous assistons, avec 1’action de la piété
personnelle et la démocratisation du culte d’Osiris durant le Moyen Empire, a une
individualisation progressive de 1’'imago dei causée par une modification de 1’image que

I’égyptien se fait de la divinité et de lui-méme. A 1’aube du Nouvel Empire, tous les individus

89



sont image du dieu car tous les individus sont responsables devant un dieu qui se rapproche,
et qui donne la Madt a chacun. La responsabilité individuelle consiste alors en une
interprétation individuelle de la Madt que J. Assmann nous a décrit comme responsabilité.
L’homme est image du dieu car il interprete le sens de la responsabilité qui lui est offerte
comme Madat divine, il est image du dieu car il écoute et dit dans le langage et dans les actes

.. Ce . P, 292
la parole divine qui institue directement la responsabilité dans son coeur™”.

Ce qui est « dans ’homme » n’est donc pas ’'image du dieu®”?, mais c’est la parole du dieu
que ’homme va ensuite imager, interpréter. Il convient donc de souligner encore une fois
I’importance du coeur de ’homme qui est le récepteur de cette parole. Ce qui est « dans
I’homme » c’est le récepteur d’une parole, qui lorsque I’homme est sourd, incurvé en lui-
méme, est un espace vide, mais qui, lorsqu’il est « ouvert a la Madat », regoit une parole divine
qui est sens, destiné a étre manifesté, porté dans un langage. Cette parole est en Egypte la
Madt comme « altruisme prescriptif » qui fait de ’homme image du dieu un homme
responsable, en relation avec les autres, parce qu’il est lui-méme en relation avec le dieu,
responsable devant lui, a I’écoute de sa Madt comme le dieu est a I’écoute de la Madt récitée
et faite par ’homme égyptien. Dans un tel systeme, ’homme apparait alors comme un étre en

réponse a la parole d’une divinité qu’il écoute.

Il faut toutefois préciser que cette Madt est un Aoyoc immanent. Le cercle sacrificiel entre
I’homme et le dieu, I’échange de Madt émise sous forme de sens puis récitée par ’homme
sous forme de langage et d’acte n’introduit aucune nouveauté. La réactualisation du sens émis
par la divinité et interprété par ’homme n’est que répétition : comme nous I’avons vu J.
Assmann précise que «le monde égyptien n’a pas besoin d’étre “sauvé” dans le sens
messianique du mot, mais d’étre maintenu »** Le monde égyptien est donc un monde clos
sur lui-méme, tournant autour de 1’idole pharaonique qui institue la justice divine. Mais si la
Madt change, si elle n’est plus volonté du roi mais don du dieu, alors 1’état pharaonique

s’effondre. C’est alors la sortie d’Egypte, telle que J. Assmann la décrit dans la derniere page

de ses legons.

2 par exemple, S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 217. Fondée sur la
cosmogonie décrite dans les textes des sarcophages qui disent que les hommes sont « issus des larmes ou de
I’ceil du créateur », I’interprétation de I’image du dieu dans I’Enseignement pour Mérykaré de S. Bickel, bien
que tendant vers I’affirmation d’une consubstantialité avec la divinité, est dominée par I’'idée de responsabilité.
3 Nous faisons référence ici aux nombreux systémes, souvent anglo-saxons qui tendent 2 nommer 1’imago Dei,
« imago dei in man », image de dieu « dans I’homme ».

24 1. ASSMANN, Madt, I’Egypte pharaonique et I’idée de justice sociale, op. cit., p. 131.

90



La sortie de I’Egypte correspond alors a 1’effondrement de I'idole, a 1’ouverture a la
transcendance. La grande différence entre la Madt et la Torah sera en effet I’interdiction de
I’idole qui marque le passage d’une civilisation pré-axiale a notre civilisation : 1’interdiction
de I’idole protegera la transcendance, ce sera I’assurance que la Parole du Dieu transcendant
ne sera jamais répétition, mais toujours renouvellement. L’anthropologie s’en trouvera
nécessairement changée : ’homme ne sera plus « image du dieu », image figée et statique —
reproductible — d’une divinité immanente, mais « créé selon I’image » d’un Dieu transcendant
se caractérisant par son altérité radicale, une altérité offerte a I’homme des sa création. Bien
plus tard, le Nouveau Testament précisera que seul le Christ est « image de dieu ». Il fallait
bien que la Parole s’incarne pour qu’elle soit distinguée de la Loi, concept qui tendait a

devenir la nouvelle idole d’une justice qui n’aspire qu’a étre immanente.

En tout cas, la structure relationnelle de 1’anthropologie restera la méme : ’homme restera
I’interpréte d’une Parole divine qui touchant son cceur, donnera sens a ses actes et a ses
paroles, I'invitant a s’ouvrir aux autres tout en s’ouvrant a Dieu. C’est en cela qu’il sera a
I’image de Dieu, essayant de manifester Dieu, sa Parole, dans différents langages. L’imago
Dei restera dépendante de I’ouverture du coeur de I’homme, de son écoute, et le péché restera
avidité, rupture de relation, coeur tourné vers lui-méme, incurvé en lui-méme. Le cceur de
I’homme restera un contenant. Du contenant de la Madtr immanente et représentable, il
deviendra contenant d’une Parole transcendante et insaisissable dans sa totalité. Mais il
restera contenant appelé a recevoir le commandement divin de I’Amour destiné a étre sans
cesse interprété, manifesté dans les actes et les récits : « Ainsi je mets mes paroles dans ta
bouche »**° dira Dieu 2 Jérémie. L’homme égyptien, alter ego de la divinité deviendra alors
I’homme biblique, vis-a-vis de Dieu, créé selon son image, assimilé a lui-méme, c'est-a-dire

participant a sa sainteté et destiné a vivre de sa Parole.

Notre analyse grammaticale de Gen. 1,26 nous a permis de mettre en évidence les caracteres
archétypal et conjonctif de 'image de Dieu. Ces deux caracteres suffisent pour formuler une
conception relationnelle de I’étre humain. Des considérations lexicales relatives aux concepts
anthropologiques utilisés par I’Ancien Testament et d’autres considérations archéologiques
nous ont permis de soutenir qu’une telle compréhension de I’€tre humain a pu émerger dans le
monde vétérotestamentaire. L’existence méme d’une telle compréhension du théme de
I’image de Dieu comme affirmation d’une communion et d’une coopération entre la divinité

et ’homme dans la littérature sapientiale du contexte proche oriental de I’émergence de la

% Jérémie 1,9 dans la Traduction (Ecuménique de la Bible, nouvelle édition mise a jour 2004.

91



Bible permet de penser a une certaine influence de cette littérature sapientiale sur 1’auteur
sacerdotal, que celui-ci ait procédé a une reprise littérale du sens qui lui était offert par cette
littérature sapientiale concernant I’image de Dieu, ou qu’il ait procédé a une modification du
sens, profitant de la connotation de 1’expression tout en procédant a une nouvelle articulation
entre I’homme et I'image de Dieu : d’une identification, on passe a une assimilation. Cette
derniere solution nous apparait plus probable, car comme nous 1’avons montré, 1I’émergence
de la Bible correspond au passage a la civilisation axiale, une civilisation qui, contrairement a
I’Egypte antique, a pris conscience de la transcendance de Dieu. L’interdiction de I’idole qui
est fortement affirmée dans les textes bibliques apparait comme une conséquence de cette
prise de conscience de la transcendance : un autre ordre existe au-dela du créé, un ordre que le
mondain ne saurait représenter. En ce qui concerne la compréhension de I’image de Dieu, cela
se traduit par un refus d’identifier ’homme et I’image de Dieu. L’homme reste néanmoins
créé selon I'image de Dieu, c'est-a-dire que ’homme reste une créature privilégiée destinée a
étre en communion et en étroite collaboration avec Dieu, au sein de la Création. Le
changement d’accentuation dii au passage de la civilisation pré-axiale a la civilisation axiale
n’enleve en effet pas la connotation fondamentalement relationnelle du terme «image de
Dieu » qui a été reprise par 1’auteur sacerdotal pour affirmer 1’expression, au moment de la
création de I’homme, de la volonté de Dieu de créer un vis-a vis. Avec 1’ancien Testament, le
concept sapiential d’image de Dieu a basculé dans la transcendance : ne devant pas étre
confondue avec I'immanence de I’homme, celle-ci est devenue archétype. Un archétype
conjonctif, car il rassemble la pluralité dans une seule figure : la pluralité divine et la pluralité
humaine se trouvent en effet rassemblées dans une méme image de Dieu selon laquelle

I’humanité fut créé.

D’une part, I'image de Dieu peut étre qualifiée d’ « archétypale », et c’est en cela qu’elle est
un concept permettant de définir ’homme comme vis-a-vis de Dieu: en manifestant la
volonté de Dieu de créer I’homme d’apres son image, I’ Ancien Testament affirme que Dieu a
d’emblée assimilé — associé — I’étre humain a lui-méme. Parce qu’il est la seule créature a €tre
créée selon I'image de Dieu, I’homme est considéré comme semblable de Dieu : il est a la fois
I’autre de Dieu, car il lui est seulement assimilé et non identifié, et a la fois 1’autre de la
Création qu’il a la charge de dominer en collaboration avec le Créateur. La dignité de I’étre
humain tient dans cette double altérité. Aussi, I’homme est-il a distinguer de I’image de Dieu
qui est I’archétype selon lequel ’homme fut créé. La créature est a distinguer de ’image de

Dieu qui est en quelque sorte une maniere de création : c’est selon son image que Dieu a créé

92



I’homme. Les textes de I’Ancien Testament n’offrent aucune définition précise de I’image de
Dieu et s’il est possible a travers une analyse grammaticale de procéder a une définition
fonctionnelle de 1I’image de Dieu, il apparait impossible de définir précisément ce qu’est, en-

soi, I'image de Dieu sans avoir recours a la spéculation.

Si certaines découvertes archéologiques ont certes pu nous éclairer sur la signification exacte
du terme n5%, telles que les inscriptions bilingues en cunéiforme assyrien et en araméen
gravées sur la statue du Tell Fekherye en Syrie datant du 9™ sjecle avant J.-C. qui montrent
que les deux termes n53 et M étaient employés pour désigner les statues®*®, la traduction
de la Septante met en doute une telle compréhension de 1’imago Dei comme image matérielle
et concrete : dans les occurrences relatives a la création de ’homme a ’image de Dieu, le

terme employé pour 253 n’est pas €ldwiov qui désigne clairement une image matérielle et
concrete comme par exemple en Nb. 33,52, mais eikwv. Notons en outre que dans la Septante
le terme 5% peut aussi étre traduit par opolwue (par exemple 1 Samuel 6,5) qui désigne la
forme, la ressemblance. Il est donc délicat de se prononcer en faveur d’une compréhension
matérielle ou immatérielle de I’'image de Dieu. Le texte grec de la Septante reste finalement

assez neutre : ’image de Dieu est une image.

De méme, I’étymologie ne nous est d’aucune utilité comme le montre le débat instauré des la
fin du 19°™ sizcle™” et qui dure jusqu’a aujourd’hui sur les deux racines possibles du mot
n5%, 'une signifiant « tailler » (zalama, salama, salmu) et 'autre signifiant « ombre »
(zalima, salamu, salmu). Aucun consensus ne semble en effet avoir été trouvé sur ce point

précis et les deux positions semblent autant défendables que critiquables™®.

En ce qui nous concerne, nous pencherions évidemment plutét pour une conception
immatérielle de ’'image de Dieu, en tout cas dans I’Ancien Testament, car comme nous le
soulignons, celle-ci est a distinguer de la créature : elle releve du processus de création et non
du résultat — on peut dire a partir de notre analyse, que cette image de Dieu ne fut pas créée
mais engendrée en vue de la Création. C’est en tout cas ce que suppose son caractere

archétypal : Dieu a engendré une image selon laquelle il a créé I’homme.

A ABOU ASSAF, P. BORDREUIL, A.R. MILLARD, La statue de Tell Fekheriye et son inscription bilingue

assyro-araméenne, Edition recherche sur les civilisations, Paris, 1982, p. 52 et 54.

297.F. DELITZSCH, Prolegomena eines neuen hebrdisch — aramdischen Worterbuchs zum Alten Testament, J.C.

Hinrichs’sche Buchhandlung, Leipzig, 1886, p. 141, note n°4.

2% p. BORDREUIL, « A I’ombre d’Elohim, le theme de I’ombre protectrice dans 1’ Ancien Orient et ses rapports
avec I'Ilmago Dei », RHPR, 1966, p. 368-391. A. SCHULE « Made in the Image of god: The Concepts of Divine
Images in Gen. 1-3 », ZAW 117/1, 2005, p. 10.

93



D’autre part I’image de Dieu peut étre qualifiée de « conjonctive », car elle est un concept
permettant de comprendre la créature résultant de la création selon ’'image de Dieu comme
I’ensemble d’une multiplicité — la conjonction d’une pluralité : plus qu’Adam et Eve, c’est
I’humanité qui est créée, selon I’'image d’une pluralité conjointe comme le montre 1’utilisation
du pluriel « faisons I’homme selon notre image ». Nous verrons que la mise en exergue du
pluriel divin est un argument qui est souvent avancé en faveur d’une conception relationnelle
de I’8tre humain, notamment par K. Barth®”’. Cette conjonctivité a pu en effet étre interprétée
de plusieurs manieres : le dogmaticien pensera évidemment a la Trinité, ce que refusera
I’exégete vétérotestamentaire qui préferera évoquer la cour céleste, ou le pluriel de majesté.
En tous les cas, le fait est que le texte avance bien I’'idée d’une multiplicité mise ensemble, il
y a bien un projet commun de créer I’homme qui est suggéré par la premiere personne du
pluriel « faisons », création qui est pourtant faite selon une seule et méme image qui est celle
de la pluralit¢ qui crée. L’homme apparait alors comme étant créé selon I'image d’un
ensemble, une union qui constitue 1’archétype méme de 1’humanité. Ce faisant ’homme est
non seulement défini comme vis-a-vis de Dieu mais en plus il apparait comme une pluralité
créé selon une seule image qui est I’image d’un ensemble, de I'union d’une pluralité. Nous
constaterons dans toute la suite de notre travail que ces deux aspects, ’homme comme vis-a-
vis de Dieu et I’humanité comme reflet imparfait de I’union en Dieu sont deux themes qui

sont systématiquement présents dans les conceptions relationnelles de I’étre humain.

Mais pour le moment, il nous faut constater que ces deux caracteres archétypal et conjonctif
de ’image de Dieu ont pu aussi étre mis en évidence au sein du Nouveau Testament dans les
épitres pauliniennes qui nous offrent la définition méme de 1’image de Dieu en remaniant

encore une fois la littérature sapientiale présente dans le contexte de leur élaboration.

1.3. L’identification du Christ & I’image de Dieu dans le Nouveau Testament

Le Nouveau Testament traite assez peu de la question de I'image de Dieu. On trouve
principalement des références dans les épitres pauliniennes, dans le cadre d’affirmations
christologiques. La référence a I'image de Dieu apparait alors comme une spécificité de
I’école paulinienne. Peu traité, le concept reste quand méme un concept important d’un point

de vue théologique et anthropologique.

En effet, Paul identifie clairement I’image de Dieu au Christ (2 Co. 4,4), identification directe

qui est reprise par les successeurs de Paul en Col. 1,15, lui donnant particulierement le

9 Voir infra, 3.1.1.

94



caractere d’archétype conjonctif : « Il est I'image du Dieu invisible, Premier-né de toute
créature » (Col. 1,15). Ce caractere conjonctif du Christ comme « Premier-né d’une
multitude » était déja présent dans la théologie proprement paulinienne en Rom. 8,29 mais de
maniere moins large que dans 1’épitre aux Colossiens : « Ceux que d'avance il a connus, il les
a aussi prédestinés a étre conformes a I'image de son Fils, afin que celui-ci soit le premier-né
d'une multitude de freres ». Ici, il n’est certes pas question de conformité a I’image de Dieu
mais de conformité a 1’image du Fils, qui lui-méme est image de Dieu. Cela souligne la
dimension archétypale du Fils dans la théologie paulinienne et pose la question des modalités
de la conformation de I’homme a I'image de Dieu. Mais avant de soulever ce probleme
particulier de la conformation de ’homme a I’image de Dieu, il nous faut examiner
I’ensemble des occurrences du terme eikwv dans les épitres pauliniennes, qui renvoie a
I’homme ou au Christ (Ro. 8,29 ;1 Col.1,7 ;1 Co. 15,49 ;2 Co. 3,18 ;2 Co.4,4; Col. 1,15;
Col. 3,10 ; 1 Thess. 3,12).

Nous pouvons classer ces occurrences selon trois thématiques :

La premiere thématique est celle de I’identification directe du Christ a I’'image de Dieu (2 Co.
4,4 ; Col. 1,15). Ces occurrences tendent a montrer que la théologie paulinienne considere que
seul le Christ est véritablement I’image de Dieu. Une occurrence (1 Co. 11,7) tendrait a
démontrer le contraire car il est dit que « I’homme, lui, ne doit pas se voiler la téte » car «il
est I'image et la gloire de Dieu ». Il faut toutefois remettre cette affirmation dans son
contexte : ici ’auteur de la premiere €pitre aux Corinthiens parle de I’homme qui se trouve
dans une posture particuliere, quand il « prie et prophétise » (1 Co. 11,4). Dans cette situation
I’homme est « imitateur de Christ », a la maniere de Paul : « soyez mes imitateurs, comme je
le suis moi-méme de Christ ». Cette occurrence est alors moins un argument contredisant le
fait que seul Christ est image de Dieu qu’une affirmation relevant de la thématique
particuliere de la conformation de I’homme a I’image de Dieu, dans le cadre d’un culte rendu
a Dieu®.

La deuxieme thématique est celle des modalités de la conformation de I’homme a I’'image de
Dieu (Ro. 8,29; 1 Co. 11,7; 2 Co. 3,18; Col. 3,10; 1 Thess. 3,12). Selon I’épitre aux
Romains, ceux que d’avance I’Esprit «a connu » sont « prédestinés a €tre conformes a

I’image » du Fils de Dieu (Ro. 8,29). Ce texte pose trois probleémes propres a éclairer notre

propos. Tout d’abord, celui de la prédestination, qui souleéve deux questions. D’une part la

300 . . . . . . , L.
L’évocation de I'image de Dieu dans le cadre particulier du culte nous évoque évidemment le concept

ansaldien de « fonction icono-sacerdotale ».

95



thématique de la prédestination souligne le fait que la conformation a I'image du Fils releve
avant tout de la grice de Dieu. D’autre part, la thématique de la prédestination souleve la
question de savoir qui est prédestiné a étre conformé a I’image du Fils. La réponse est ceux
qui ont été connus d’avance par 1’Esprit. Cela montre encore plus le fait que la conformation
échappe a I’homme : I'instrument de cette conformation est bien 1I’Esprit et non la volonté
humaine. Certes, 1 Co. 11,1 pose bien la question de I’imitation de Christ, et nous pourrions
nous demander si cette « imitation » n’est pas le fait de la volonté de I’homme. Toutefois,
nous pouvons ici souligner que cette « imitation » consiste en réalité en une certaine passivité
de 'homme : il n’est pas réellement question d’agir ou de changer quoique ce soit puisqu’il
s’agit plutot de conserver les traditions de Paul qui lui-méme est imitateur du Christ. Si I’on
veut articuler ces deux occurrences, on peut logiquement penser que Paul peut prétendre étre
imitateur du Christ dans la mesure ou il pense lui-méme avoir été connu par I’Esprit. Ainsi ce
n’est pas I’homme qui décide de se conformer a I'image du Fils mais bien Dieu, qui par
I’Esprit, conforme I’homme a I'image de son Fils: nous retombons dans la logique de
I’assimilation — Dieu s’associe I’homme en le conformant a ’image du Fils. L’homme est
donc invité avant tout 2 étre a I’écoute de I’Esprit™" « transmis »  travers « les traditions » (1
Co. 11,2). Ensuite, ’occurrence eikwv dans 1’épitre aux Romains (Ro. 8,29) fait référence
non pas a I’image de Dieu mais a I'image du Fils. Cela souligne selon nous la dimension
archétypale du Fils qui lui seul est I’'image de Dieu, mais qui est archétype de I’homme. Ainsi
I’homme est-il non pas destiné a étre conforme a ’image de Dieu, mais bien plutdt « selon »
I'image de Dieu c'est-a-dire conforme a 1’archétype, c'est-a-dire a I'image du Fils.
L’affirmation selon laquelle « de méme que nous avons ét¢ a I'image de 1’homme
terrestre, nous serons aussi a I’image de ’homme céleste » (1 Co. 15,49) est de la méme
maniere a comprendre a la lumiere du concept d’archétype. Ainsi, tous les hommes sont
invités a devenir freres, tous conformes a I'image du méme Fils. Ainsi, I’ « homme nouveau »
qui « ne cesse d’étre renouvelé a I’'image de son Créateur » (Col. 3,10) est bien I’homme en
relation avec ses freres, I’homme qui est relation, selon I'image de Dieu qui est relation, en
conformité a I’image du Christ qui est « tout en tous » (Col. 3,11). Ainsi, ’homme est-il avant
toute chose invité a étre animé par un amour qui croit et abonde, « a I’image » de ’amour que
I’auteur de la premiere épitre aux Thessaloniciens a pour sa communauté (1 Thess. 3,12).
Enfin, la conformité a I'image annoncée dans 1’épitre aux Romains (Ro. 8,29) est a

rapprocher selon nous de I’affirmation contenue dans la deuxiéme épitre aux Corinthiens

301 s 2 £ £ 3\
Nous rejoignons alors le schéma de ’homme écoutant, au cceur ouvert, que I’on rencontre des ’Egypte

antique. L’homme image de Dieu apparait alors comme un étre en réponse a une Parole qui I’édifie.

96



selon laquelle « nous tous [...] sommes transfigurés en cette méme image, avec une gloire
toujours plus grande par le Seigneur qui est Esprit » (2 Co. 3,18): il y a la I'affirmation
évidente de ce que nous appelons la dimension «conjonctive » de 1’'image de Dieu qui

rassemble les hommes qui sont « transfigurés » en une « méme image ».

La troisieme thématique est effectivement ce que nous appelons la dimension « conjonctive »
de I'image (Ro. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 1,15 ; 1 Thess. 3,12) : 'image de Dieu
est a la fois I’archétype et la destination d’une humanité qui est comme rassemblée dans cette
image. Les occurrences d’eikwv dans 1’épitre aux Romains (Ro. 8,29) et dans 1’épitre aux
Colossiens (Col. 1,15) font explicitement référence au Christ image de Dieu comme
« Premier-né d’une multitude ». Plus implicitement, I’utilisation de la deuxieme personne du
pluriel dans la premiere épitre aux Corinthiens (1 Co. 15,49) qui fait référence a I’humanité, la
transfiguration de «nous tous » en une « méme image » dans la deuxieéme épitre aux
Corinthiens (2 Co. 3,18), la disparition des catégories « juif, grec, circoncis, incirconcis,
barbare, Scythe, esclave, hommes libres » (Col. 3,11) qui apparait comme une conséquence
du renouvellement de 1’ «homme nouveau a I'image de son créateur » (Col. 3,10), et la
référence a I’amour qui croit et abonde (1 Thess. 3,12), affirmations qui font toutes référence
au terme eikwv sont autant d’indices permettant d’identifier cette dimension conjonctive de
I’image de Dieu. Ainsi ’humanité en conformité a I'image du Fils, rassemblée dans cette

méme image, est une humanité qui est relation selon I’image de Dieu.

Mais, en établissant ainsi et en tirant les conséquences d’une telle typologie des occurrences
d’eikwv dans les épitres pauliniennes, nous dépassons la le cadre de la pure exégeése en
entrant dans un travail plus systématique et pour le moment, il s’agit pour nous de montrer ce
qu’est I’'image de Dieu dans le Nouveau Testament, en montrant que celle-ci est identifiée au

Christ.

Aussi, si nous voulons faire état d’un travail purement exégétique dans cette partie sur les
affirmations bibliques concernant I’imago Dei, la rigueur nous oblige a nous limiter ici aux
deux occurrences qui définissent clairement I’image de Dieu en I'identifiant explicitement au
Christ, a savoir 2 Co. 4,4 et Col. 1,15. Nous ajouterons Rom. 8,29 qui peut éclairer notre
réflexion dans la mesure ol cette occurrence établit un lien entre eikwv et Tpwtotokog. Nous

ferons ici exclusivement référence aux travaux de Jean-Noél Alletti sur Col. 1,15-20.

97



1.3.1. Le Christ comme eikov et Tpwtdtokog, la fonction médiatrice de I’imago Dei

C’est a partir d’une exégese de Col. 1,15 que nous élaborerons notre propos sur la définition
de I’imago Dei par le Nouveau Testament. Ce choix peut paraitre étrange : certes, 1’épitre aux
Colossiens ne fait pas partie comme la deuxieme épitre aux Corinthiens et comme 1’épitre aux
Romains des écrits dits « incontestés » de Paul. Elle apparait en effet comme n’étant qu’une
réception de la théologie paulinienne. Cet argument ne nous semble pas rédhibitoire, bien au

contraire.

D’une part, parce que si I’épitre aux Colossiens n’est pas écrite de la plume méme de 1’ap6étre,
celle-ci n’en releéve pas moins du canon et constitue ainsi une référence qui fonde la doctrine
chrétienne. Le fait qu’elle soit une réception montre déja I’'importance du concept d’imago
Dei comprise comme archétype conjonctif pour la christologie : ce n’est pas un hasard si les
termes eikwv et mpwtotokog ont été repris et mis en relation par le pseudépigraphe, et cette
interprétation de I’image de Dieu comme archétype conjonctif est certainement le fait d’une
longue tradition, qui a connu ses influences. Cette tradition répond a une tentative de définir

précisément ce qu’est cette image de Dieu selon laquelle I’homme fut créé.

D’autre part, il n’est pas insensé de penser que pour écrire son hymne, 1’auteur de Col. 1,15
ait pu opérer une synthése des affirmations concernant I’image de Dieu contenues en 2 Co.

4,4 et Rom. 8,29.

Col. 1,15 a en effet en commun avec 2 Co. 4,4 le raisonnement sur le visible et 1’invisible, les
deux textes fonctionnent sur le méme registre méme s’ils articulent différemment 1I’image et
I’aveuglement de I’homme : alors que 2 Co. 4,4 affirme que l'intelligence de I’homme est
tellement aveuglée qu’il ne peut pas percevoir I’illumination de I’Evangile du Christ qui est
I’image de Dieu, Col. 1,15-20 affirme que c’est en Jésus-Christ qui est I'image du Dieu
invisible, Premier-né de toute créature (Col. 1,15) que nous sommes arrachés au pouvoir des

ténebres (Col. 1,13) et que tout est réconcilié (Col. 1,15).

En outre, Col. 1,15 a en commun avec Rom. 8,29 le principe d’une articulation entre eikov et
TpwtoTokog méme si cette articulation est effectivement différente : d’un projet divin affirmé
en Rom. 8,29 qui introduit un rapport de causalité entre eikov et Tpwtdtokog — c’est « afin
que » le Fils soit mpwtdtokog que ceux que Dieu a connu d’avance ont été prédestinés a étre
etk du Fils — on passe en Col. 1,15 a I’effectivité d’un rapport d’équivalence entre eikwv et

TpwTOToKOG, puisque Jésus est qualifié a la fois d’eikwr et de mpwtdTOKOC.

98



Ces différences d’accentuation montrent bien que I’intention des textes originaux de Paul et
les textes deutéro-pauliniens concernant 1’imago Dei n’était pas la méme : I’exégese et plus
particulierement celle, souvent citée, de J.-N. Aletti302, démontre la nature hymnique de la
péricope Col. 1,15-20. En ce qui concerne 2 Co. 4,4 et Rom. 8,29, ces textes apparaissent
comme des développements plus doctrinaux. Un hymne n’a certes pas la méme fonction que
des textes doctrinaux et si les uns sont plus explicatifs, se centrant sur la réalité et tentant de
fournir du sens a ce qui est, ’autre est un texte de louange, destiné a montrer la grandeur du
Christ. Cette différence d’accentuation n’emporte pas nécessairement, a notre sens, une
rupture de la cohérence de I’ensemble du discours paulinien. Certes, 1’auteur de I’épitre aux
Colossiens n’est pas Paul, certes il existe des différences d’accentuations, des choix
rédactionnels différents, pour autant I’intention du pseudépigraphe paulinien restait tout de
méme de transmettre quelque chose dans I’esprit de 1’apotre Paul. Aussi, la reprise des deux
termes eikwy et Tpwtdtokog pour qualifier le Christ nous apparait-elle comme un moyen pour
le pseudépigraphe de rester dans cet esprit: le registre du visible et de ’invisible, la
constatation de 1’aveuglement d’un homme qui a besoin d’ «étre arraché au pouvoir des
ténebres » et le principe d’une articulation entre 1’image de Dieu et son intention de
rassembler I’humanité dans la figure d’un Premier-né qui est médiateur de la réconciliation
apparaissent comme des constantes quand bien méme celle-ci sont exprimées différemment,

prenant corps dans des discours de différentes natures.

Or ce qui nous intéresse dans I’hymne présente dans 1’épitre aux Colossiens est précisément le
fait qu’elle soit une hymne : les termes eikov et mpwtdTOKOC NE sont pas ici inscrits dans un

raisonnement plus global sur la prédestination de certains ou sur ’aveuglement d’autres, mais

303

ils sont destinés a souligner purement et simplement le statut divin du Christ™ . C’est donc a

cet endroit précis du Nouveau Testament que nous trouverons la compréhension la plus brute
du concept d’image de Dieu, puisque c’est le seul endroit ol I’affirmation que Christ est

image de Dieu existe uniquement pour elle-méme :

Certes, il est des textes pauliniens ol le terme « image » renvoie a la typologie Adam/Christ (vieil
homme/homme nouveau, création/nouvelle création) : Rm. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col.
3,10. Tous ces passages parlent de la conformité des croyants a I’image du Christ, en opposition a
I’image du terrestre, qui est I’héritage du péché 1égué par Adam. Mais cette série de textes doit étre
distinguée de 1’autre, qui comprend 2 Co. 4,4 et Col. 1,15, ou le Christ est présenté comme image
de Dieu. Le Fils est eikon tou theou aoratou, il est celui en qui et par qui Dieu se fait connaitre.
L’arriere fond sapientiel de 1’expression indique qu’il ne faut pas comprendre eikon au sens

302 T _N. ALETTI S.J ., Colossiens 1,15-20, genre et exégese du texte. Fonction de la thématique sapientielle,
Rome, Biblical Institute Press, 1981.

303 C’est 1’un des objectifs de son ouvrage que de montrer que Col. 1,15-20 est destiné a montrer la supériorité de
Jésus-Christ, voir par exemple J.-N.ALETTI S.J., op. cit., p. 129.

99



platonicien de manifestation provisoire destinée a disparaitre, parce que de soi I’'image n’est pas la
réalité et n’en donne qu’une représentation imparfaite. Ce serait concevoir la médiation du Fils
comme devant cesser a la fin des temps, quand nous verrons Dieu face a face, tel qu’il est. La
force de Col. 1,15a est de placer cette médiation a ’origine et de lui donner valeur absolue :
puisque nous resterons toujours créatures et que nous le resterons par et pour lui, le Fils sera
toujours celui par qui nous reconnaissons Dieu comme notre créateur.””*

Outre la démonstration de la nature hymnique de Col. 1,15-20 qu’il nous offre et qui nous
conduit a mettre en avant la typicité de ce texte pour I’ensemble du discours néotestamentaire
sur ’imago Dei, le commentaire de J.-N. Aletti nous intéresse particulicrement car celui-ci
montre, en effet, de maniere assez nuancée, I’'influence de la thématique sapientielle sur la
définition et ’articulation des termes eikov et ﬂpmrérOKog3 %5 Cette recherche a la fois fine et
approfondie mene 1’exégete catholique contemporain a mettre en évidence une christologie
qui rejoint I'une des problématiques la plus importante qui divise les conceptions
substantialiste et relationnelle de 1’€tre humain, a savoir la question de la tension entre
« proximité et absolue différence de Dieu »306 qui engendre plus profondément la question de

2 4 7
sa « présence réelle 307

J.-N. Alletti montre en effet que la reprise de la thématique sapientielle, par le pseudépigraphe
paulinien a travers les termes eikwv et mpwtotokog, a pour fonction de décrire la relation
primordiale qui lie Dieu et I’homme, dans le paradoxe qui est celui d’une présence-absente de

Dieu :

La sagesse permet également de rendre compte a la fois de la proximité et de I’absolue différence
de Dieu, ou, s’il I’on préfere, de signifier la présence de Dieu a I’homme, en I’homme, sans pour
autant tomber dans le panthéisme. Sans étre Dieu, la Sagesse vient de Dieu ; elle va au cceur de
I’homme, mais ne vient pas de lui. Elle est en Dieu et en ’homme, elle les relie I’un a 1’autre, sans
étre ni I’'un ni "autre (cf. Sg 7,25-27). Par elle, I’étre méme de Dieu, ’'unique Sage (Sg 1,8) passe
d’une certaine maniere en I’homme qui peut ainsi devenir sage, a I’'image de son créateur. Bref,
elle signifie 1’éternelle philanthropie de Dieu.*”®

A travers le theme de I’image de Dieu, le theme de la sagesse sert donc avant tout a mettre en
évidence le projet divin. Ce projet est de créer un homme qui soit son vis-a-vis, et cette

dignité particuliere de I’homme ne peut en aucun cas venir de ’homme lui-méme :

La personnification de la Sagesse exprime exactement cette présence réelle en ’homme de
« quelque chose » qui ne peut venir de I’homme mais de Dieu, qui est divin sans étre Dieu lui-
méme. Parler ici de personnification purement poétique serait passer a coté de la visée des auteurs
sacrés pour qui, 1) 'homme 1’aissé (sic) & ses propres forces ne peut se donner a lui-méme la
connaissance et ’amitié de Dieu, c'est-a-dire la sagesse, qui ne peut €tre qu’un don totalement
gratuit ; 2) depuis le commencement, Dieu donne a I’homme ce qu’il possede en propre sans

34 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 86.

305 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 181.
306 7 -N. ALETTI S.J., op. cit., p. 158.
%7 J -N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159.
3% J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 158.

100



cesser d’étre lui-méme et sans que I’homme soit pour autant absorbé dans et par la divinité (tout
panthéisme est exclu). Pour les auteurs sacrés, la sagesse est donc quelque chose de réel qui vient

de Dieu et habite ’homme et ne peut se réduire ni a I’'un, ni a ’autre ; elle n’est pas une maniere

£yt L . . .. . e .30
poétique de désigner I’omniscience divine ou la perspicacité humaine®”.

Il y a bien « quelque chose de commun » entre ’homme et Dieu. Mais il ne s’agit pas ici, a
la maniere d’une conception plus aristotélicienne de 1’étre humain de rechercher en I’homme
ce qu’il a de commun avec Dieu, pour expliquer que celui-ci est image de Dieu. En effet, la
question n’est pas de décrire ’homme comme animal naturellement doué de sagesse, il ne
s’agit pas de décrire la sagesse comme « perspicacité humaine » : la sagesse est un don et en
I’absence de la sagesse, I’homme apparait ici avant tout comme un vide’'’. « La sagesse est
dans I’espace qui va de Dieu a I’homme ; en d’autres termes, cela signifie qu’il y a quelque

< . < .. . 11
chose de commun a Dieu et a I’homme, qui vient de Dieu pour combler ’homme »1

La sagesse apparait alors comme « présence de Dieu a I’ensemble de sa création », elle est
médiatrice qui signifie avant tout le don de Dieu pour I’homme «dans le respect de
I’ altérité » :

La sagesse symbolise encore (au sens le plus fort du terme symboliser) le don que Dieu fait a
I’homme et pour ’homme, don de ce qu’il possede en propre, de ce qu’il a de plus précieux, en
sorte que sans fusion ni confusion, dans le respect de 1’altérité, Dieu soit au coeur méme de sa

fos 312
creation” .

On percoit alors la fonction essentiellement médiatrice de la sagesse dans les écrits
sapientiaux : elle établit une relation véritablement ontologique entre I’homme et Dieu, car
elle est a la fois en Dieu et en ’homme tout en se distinguant de Dieu et de 1’homme,
préservant ainsi 1’altérité de chacun. S’il est tentant pour le théologien d’identifier alors le
Christ a la Sagesse personnifiée, J.-N. Aletti renvoie au texte en montrant que Col.1,15-20

n’opere pas une telle identification formelle, mais une identification fonctionnelle :

La médiation créatrice et ’unification du créé, qui sont a I’ceuvre de la sagesse en Pr 8 (LXX) et
Sg 1,7 ; 9,1-2, sont attribuées au Christ en Col. 1,15-20, sans que soit énoncée 1’égalité formelle
Christ = Sagesse. [...] La sagesse des lettres pauliniennes reste donc une réalité polymorphe, mais
elle a perdu les fonctions qui appartenaient a la sagesse personnifiée des livres sapientiaux : ces
fonctions sont désormais assurées par le Christ et par I'Esprit. Les textes analysés montrent que
cette attribution des fonctions de médiation ne s’est pas faite par une identification formelle avec la
Sagesse personnifiée et préexistante de Pr 8, etc.: dans les lettres pauliniennes, I’expression
sophia theou recouvre la totalité du dessein créateur et salvifique de Dieu, mais ne désigne pas une
entité médiatrice et/ou révélatrice. Réciproquement, lorsque, dans les lettres pauliniennes, le
Christ et I’Esprit assument les réles de médiation créatrice ou révélatrice, ils ne sont jamais
nommés sophia theou, car, chez Paul, I’expression ne désigne pas une entité personnifiée, mais

39 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159.

319 Nous rejoignons alors ici un autre theme qui est cher 2 une conception relationnelle de 1’étre humain telle que
celle de Jean Ansaldi.

3 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159.

312 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 160.

101



I’ensemble du dessein salvifique de Dieu ; il n’y a 1& aucune contradiction avec 1 Co. 1,24-30 ou il

est dit qu’en la personne de Jésus-Christ et en sa mort se résume le projet salvifique de Dieu®".

L’image de Dieu dans le Nouveau Testament, image a laquelle le Christ est identifié hérite
donc de la fonction sapientielle de médiation. Il s’agit en fait d’une triple fonction de
médiation : médiation créatrice, médiation rédemptrice et médiation révélatrice. Cette triple

médiation confirme notre qualification de 1’imago Dei comme archétype conjonctif.

En effet, en tant que Premier-né, le Christ apparait a la fois comme médiateur de la Création
et médiateur de la rédemption3 M Cestla que s’exprime sa fonction conjonctive : c’est selon
I’image de Dieu que I’humanité enticre fut créée, c’est en Christ qui est I'image de Dieu que
tout sera réconcilié. C’est en Christ que 1’humanité forme une unité, de sa création a sa

rédemption, et en cela Christ est décrit par I’hymne comme « téte du corps qui est I’Eglise ».

La médiation révélatrice assurée par I’Esprit permet de comprendre le Fils comme eikon tou
theou aoratou, a la fois celui par qui nous reconnaissons Dieu comme notre créateur, qui

résume en sa personne et en sa mort le projet salvifique de Dieu.

L’ensemble des médiations, de la création, de la rédemption et de la révélation, permettent de
comprendre I’image de Dieu comme archétype selon lequel I’humanité entiere fut créée, et
auquel les croyants se conforment pour parvenir a la réconciliation. C’est en cela que
I’archétype est conjonctif car il est le fondement méme de 1’unité, signifiant ’'unité de la
diversité humaine depuis sa création selon I’image d’un Dieu unique mais pluriel, unifiant la
diversité humaine en la refondant non plus dans la division qui est le fruit du péché, mais dans
une fraternité qui respecte fondamentalement I’altérité : c’est selon I'image d’un Pere
Radicalement-Autre que I’humanité fut créée, c’est dans la conformation a 1’altérité qui rend

présent le Pere que I’humanité sera réconciliée.

1.3.2. La conformation a 'image du Christ, le rejet de I’idole

« Si, dans la tradition sapientielle, la Sagesse est la figure anti-idolatrique par excellence,
comment s’étonner que Col. 1, 15-20 utilise cette tradition pour dire en quoi le Christ differe
de tous les étres, en particulier des Etres supérieurs, les puissances — cette différence étant la

condition de notre liberté ? »°'°.

313 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 174.

34 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 177 : « En permettant 1’élargissement de la médiation du Christ, la thématique
sapientielle met aussi en relief I'unité du médiateur : le médiateur de la rédemption est aussi celui de la
création. »

35 J-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 186.

102



Cette affirmation de J.-N. Aletti qui se trouve dans la conclusion générale de son ouvrage
montre bien la fonction principale de 1’imago Dei : celle-ci est destinée a libérer I’homme de
I’idole. Nous pouvons alors évoquer ici toutes les autres occurrences du mot eikwv dans les
épitres pauliniennes (Rm. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 3,10) qui «parlent de la
conformité des croyants a I’'image du Christ, en opposition a 1’image du terrestre, qui est

I’héritage du péché 1égué par Adam »°'°.

L’image du terrestre c’est précisément I’idole qui est image du méme. La conformation a
I’image du terrestre correspond au refus de 1’altérité : aveuglé par I'image du méme, I’homme

se construit autour de 1’idole dans une illusion d’auto-détermination qui en réalité, I’enferme.

Christ, lui, « differe de tous les €tres » et selon J.-N. Aletti, c’est précisément cette différence
qui est « condition de notre liberté ». Aussi y avait-il besoin d’une image, d’une présence pour
signifier cette altérité, et c’est bien en termes relationnels que J.-N. Aletti va montrer en quoi

le Christ image de Dieu libere ’homme de I’idole :

Différence (dans le statut et la fonction) n’implique pas séparation, répétons le. Le corps de I’épitre
(surtout Col. 2,9-15) insiste trop sur ce point pour qu’on I’oublie ; la plénitude du Christ est
condition de la nbtre, nous sommes méme associés a sa plénitude et vivons de sa vie.
Semblablement dans 1’hymne, 1’opposition autos / ta panta — ce que j’ai traduit par « non
appartenance a ’ensemble créé » ou « position de vis-a-vis » [...]. Le texte ne marque pas la
différence en usant de catégories spatiales mais en terme de préséance et par le recours a la
médiation, et ce n’est pas par hasard. Une quelconque séparation rendrait vain ce que la mention
de la médiation vise précisément a exprimer. Ainsi Col. 1,15ss utilise le registre du sapientiel pour

dire comment le Christ differe radicalement de tous les étres, sans que cette différence soit pour

Z : 317
autant séparation” .

L’opposition des termes médiation / séparation introduit d’emblée le débat dans le registre
relationnel. J.-N. Aletti met en évidence ce registre relationnel dés le début de son ouvrage
quand il s’agit pour lui d’esquisser une christologie, lorsqu’en commentant Col. 2,9-15 il
utilise des termes comme « assimilation » ou «union » : « Toute la vie du croyant est une
assimilation au mystere du Christ. L’union des chrétiens avec le Christ est a ce point étroite
(nous vivons de sa propre vie) et merveilleuse (en lui nous sommes comblés) qu’on ne voit
pas pourquoi les croyants s’attacheraient a des €tres incapables de leur donner cette plénitude

(Col. 2,16-24) »*'.

La traduction néotestamentaire de 1’assimilation de 1I’homme a l'image de Dieu est
I’association de ’homme a la plénitude du Christ, qui est un vis-a-vis qui, bien que marqué

par sa différence radicale, n’est pas séparé de I’homme : nous retrouverons cette idée dans la

316 7 -N. ALETTI S.J., op. cit., p. 86.
37 J -N. ALETTI S.1., op. cit., p. 186-187.
8] -N. ALETTI S.J., op. cit., p. 106.

103



théologie dialectique de K. Barth lorsqu’il évoquera la co-humanité du Christ. C’est
précisément pour que I’homme participe a cette différence radicale que Dieu a envoyé son
Fils unique, qui est 'image de Dieu invisible, pour que par la foi, le croyant se conforme a
cette image de 1I’Autre qui apparait comme notre vis-a-vis. Ouvert a 1’altérité, 1’homme
s’humanise, entrant dans une fraternit¢ dont la dignité tient précisément dans le fait de
participer a cette méme altérité qui marque la filiation avec Dieu. L’idole perd alors sa

fonction, I’homme sort de I’illusion d’autonomie pour entrer dans la relation véritable, celle

qui n’est plus tournée uniquement vers soi, mais qui est fondée dans la présence de 1’autre.
Remarques conclusives

Nous avons pu montrer que la tradition néotestamentaire a pu clairement identifier le Christ a
I’image de Dieu. L’exégese de J.-N. Alletti nous a permis d’établir un lien entre ’image de
Dieu et I’idolatrie : Jésus-Christ apparait en effet comme celui qui libeére I’homme de 1’idole a
travers sa fonction de médiation. Le fait qu’il soit fondamentalement différent tout en restant
un vis-a vis a la fois pour ’homme et pour Dieu. Cette fonction de médiation, qui implique
une fonction de représentation, semble confirmer ce que Jean Ansaldi nomme la fonction
« icono-sacerdotale »*'? du Christ, représentant de Dieu face au monde et représentant de
I’homme face a Dieu. Déclarée d’emblée présente chez 1’homme, dans les épitres
pauliniennes, lorsqu’il a le « visage dévoilé » quand il « prie et prophétise » (1 Co 11,1 ; 2 Co
3,18) cette fonction de représentation consiste en la manifestation de la « gloire de Dieu ».
C’est donc dans le contexte cultuel que I’homme représente le mieux son Créateur a I’image
duquel il fut créé, c'est-a-dire au moment ou il se place devant Dieu, lorsqu’il est au plus fort
de sa relation avec lui. La fonction de représentation apparait donc comme [’effet d’une
relation effective avec Dieu. Si cette manifestation de la gloire de Dieu par I’homme est
seulement conditionnée par le fait de ne pas se voiler la face dans un contexte cultuel, il en est
tout autrement en dehors de ce contexte cultuel ol I’homme se retrouve non plus face a Dieu
mais face a I'univers terrestre, créé. Or tout le systeme avancé dans les épitres pauliniennes,
tel que nous avons pu le montrer a travers une typologie des occurrences du terme eikwv, et
tel qu’il est commenté par Jean-Noél Aletti repose sur I’'idée que ’homme se conforme a
I’image de I’entité qui lui fait face et avec laquelle il se met en relation : si face a 1’idole,

I’homme est aveuglé, enfermé dans le péché, face au Christ qui est I’'image de Dieu, I’homme

319 1. ANSALDI, Ethique et Sanctification, Morales politiques et sainteté chrétienne, op. cit., p. 69-74 : ou Jean
Ansaldi commente précisément Col. 1,15. Voir aussi J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24 ou Jean
Ansaldi insiste sur la dimension cultuelle de Genese 1.

104



sera libéré de I'idole et retrouvera le chemin qui conduit a sa vocation d’étre conforme a

I’image de Dieu.

C’est ainsi que nous pouvons interpréter la distinction paulinienne entre I’ancien Adam et le
nouvel Adam : suivant le premier Adam, celui qui a désobéi a Dieu, ’homme est pécheur,
mais dans la suivance du Christ qui est le nouvel Adam, I’homme se trouve libéré de I’idole,
assimilé a Dieu, refondé dans I’image de Dieu en ce qu’il se conforme a I’image du Fils.

Cette logique est précisément celle de Jean Ansaldi qui fonde son anthropologie théologique

dans ce qu’il percoit de I’anthropologie paulinienne comme libération de I'idole™.

Conclusion de la section 1.

Cette premicre section était destinée a fournir 1’éclairage de 1’exégese contemporaine
concernant le concept d’imago Dei. Le but était de vérifier si une conception relationnelle de
I’étre humain telle que celle défendue par Jean Ansaldi est 1égitime au regard des textes de

I’ Ancien et du Nouveau Testament.

Un long excursus sur un texte de la sagesse égyptienne qui apparait comme la plus ancienne
attestation de 1’affirmation selon laquelle I’homme est image de Dieu nous a paru nécessaire
pour souligner le caractere déterminant de I’idée selon laquelle le concept d’image de Dieu
affirme avant tout la spécificité de I’étre humain comme étre en relation intime avec 1’€tre
divin : de I’age pré-axial, qui ne connaissait ni la transcendance ni I’interdiction de I’idole, a
la naissance de I’Eglise Chrétienne qui élabore une sotériologie qui consiste en la libération
de I’idole, I’'image de Dieu a toujours été un concept ayant pour principale fonction d’affirmer
la relation fondamentale et déterminante pour I’étre humain entre 1’humanité et la divinité,
que cette image de Dieu ait pu d’abord signifié une identification ou par la suite une

assimilation de I’humanité a la divinité de Dieu.

Nous avons pu en outre constater que le concept biblique d’image de Dieu a pu étre inspiré de
littératures sapientielles qui ont elles-mémes comme caractéristique d’insister sur le caractere
fondamental pour ’homme de sa relation avec Dieu, que ce soit dans 1'Ancien ou dans le
Nouveau Testament : la sagesse apparait comme ce qui est en partage entre Dieu et ’homme
et, plus ontologiquement, elle apparait comme cette part de I’étre humain qui vient de Dieu
mais qui n’est totalement identifiable ni a I’étre humain, ni a 1’étre divin. Elle apparait ainsi

comme un média entre Dieu et I’homme, fonction médiatrice qui ne fait que souligner le

320§ ANSALDI, Le dialogue pastoral , op. cit., p. 26.

105



caractere relationnel. Ainsi, I’image de Dieu qui est identifiée au Christ dans le Nouveau
Testament, appuyée par le dogme de sa double nature et interprétée avec la clé de lecture
sapientielle permet de comprendre d’emblée I’image de Dieu et donc le Christ comme ce qui

met en relation 1’étre humain et 1’étre divin.

Nous pouvons des lors affirmer qu’une conception relationnelle de 1’€tre humain trouve
d’emblée sa 1égitimité a la fois dans les textes bibliques et a la fois dans les littératures
sapientielles qui ont inspiré les auteurs bibliques lorsqu’ils ont élaboré a leur maniere le

concept d’image de Dieu.

De maniere plus particuliere, nous pouvons remarquer tout au long de cette étude la présence
de certaines thématiques qui rejoignent plus directement certaines affirmations fondamentales

de I’anthropologie relationnelle ansaldienne.

En effet, schématiquement, le théologien de Montpellier, en établissant un parallele entre
théologie et psychanalyse, définit ’homme pécheur comme un étre fondamentalement divisé
qui cherche a retrouver son unité au moyen de I’idole, structure unifiante illusoire qui, en
quelque sorte, rempli le vide qui est le lieu méme de la « parole nommante »2. Ce vide qui
permet a I’homme de désirer est en effet le lieu méme de la parole de I’altérité qui « nomme »
I’homme, lui offrant du méme coup son unité. Ainsi, I’homme peut soit se construire lui-
méme au moyen de 1’idole, soit se laisser construire par la relation avec une altérité qui le
nomme*?. C’est en cela que I’anthropologie ansaldienne est fondamentalement une
anthropologie relationnelle : I’homme pécheur est ’homme qui refuse le lacher prise, la
passivité, c’est celui qui veut se faire lui-méme un nom en refusant de se laisser nommer par
I’autre, alors méme que son salut réside précisément dans ce lacher prise qui lui permet d’étre
conforme a sa vocation premicre, celle d’étre un étre de relation. Aussi dans le systeme
ansaldien, le Christ tient une place centrale, celle du Sauveur qui, par sa vie, par sa mort sur la

. 2 . RN 23 « < . ..
croix et par sa résurrection, révele’® 4 ’homme a la fois sa finitude, et donc sa fondamentale

321 . ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.

22 Ibid. voir aussi J. ANSALDI, « de I'identité pastorale » ETR, 1985/4, p. 587 : « Ensuite parce que cette
identité symbolique reposera toujours dans I’Autre : elle est une identité extra me, JE est dans 1’Autre du
langage. Il s’ensuit que cette identité appartient résolument a ’ordre de la finitude : la figure eschatologique
n’est pas ici le MOI IDEAL totalisant et totalitaire mais 'IDEAL DU Moi, de I’ Autre dans le sujet, attestation
qu’il ne se maintiendra comme sujet que par la fidélité de 1’ Autre a sa Parole nommante ».

323 J. Ansaldi ne fait pas explicitement référence 2 la croix comme symbole de la finitude pour I’homme. Mais il
fait souvent référence a la théologie de la croix de Luther en opposition a une théologie de la gloire qui
méconnaitrait 1’auto-limitation de Dieu dans sa toute-puissance lorsqu’il se révele a I’homme en Jésus-Christ. La
croix chez Ansaldi apparait en effet au moins comme le symbole « du Dieu manifesté en finitude » comme il le
dit explicitement dans sa vive critique de la théologie de Jean Calvin dans J. ANSALDI, Iarticulation..., op. cit.,
p.- 119 : « Le remede [au fait pour 'homme de construire un Dieu a I’'image de son désir narcissique] est évident,
testé qu’il a été par Paul, Bernard de Clairvaux, Luther, Kierkegaard et bien d’autres : refuser a connaitre

106



dépendance a I’égard du Pere Radicalement-Autre, qui lui seul est capable de le recréer, lui
indiquant ainsi le chemin a suivre pour étre refondé dans son humanité authentique. Ce
faisant, les trois themes de I’ « homme vide de la parole nommante », celui de la prise par
I’idole et la question de la fonction icono-sacerdotale du Christ apparaissent comme trois
concepts clés de I’anthropologie ansaldienne, anthropologie qui s’inscrit d’emblée dans une

- . 324
soterlologle3 .

Le propos est ici de souligner, a titre conclusif, I’omniprésence de ces concepts tant dans les
textes bibliques que dans leur exégese contemporaine dont nous venons de traiter dans la

présente premiere section relative a la compréhension biblique et exégétique de 1’imago Dei.

Tout d’abord, nous avons pu aborder a plusieurs reprises le theme de I’ « homme vide de la
parole nommante » a travers plusieurs notions qui renvoient principalement a la passivité d’un
homme qui recoit la Parole qui le construit. Nous avons par exemple pu remarquer, tant avec
I’anthropologie biblique telle qu’elle est présentée par Hans Walter Wolff qu’avec
I’anthropologie de ’Egypte antique, que le coeur constituait une notion anthropologique de
premier ordre. Or dans les deux mondes antiques, celui de I’Egypte et celui de la Bible, le

coeur constituait a la fois I'intériorité de ’homme, ce qui est caché au plus profond de lui et

quoique ce soit de Dieu ou de ’homme en-soi ; ne jamais s’inscrire dans une série diachronique création-chute-
rédemption, mais toujours construire a partir de la sotériologie, a partir du Dieu manifesté en finitude. Enfin ne
jamais se donner des lieux de savoir absolu qui nous feraient encore échapper a la finitude [...]. La folie de la
croix est scandale pour tout homme dont la figure adamique atteste 1’impossible acceptation de la castration
symbolique et dont Freud nous apprend que ce n’est jamais qu’avec un sentiment d’ “horreur” qu’il la pergoit
chez I’ Autre ». Inscrite dans le registre symbolique des Ecritures, la croix apparait alors au moins comme le
symbole de la finitude de 1’ Autre. De méme, dans J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », ETR, 1989/4,
p- 254, Ansaldi il critique vivement « I’anthropologie de 1’imago Dei qui “sait” ce qu’est ’homme en dehors de
la foi » en ce qu’elle offre a I’Eglise « les moyens de définir Dieu hors de la croix du Christ, mais aussi hors de
I’alliance avec Isra€l qui en est la figure » et qui « ressemble étrangement a I’idole théiste qui traverse toutes les
cultures ». Ce qu’Ansaldi rejette c’est le concept d’imago Dei compris a partir du concept de création. Pour
autant, il est bien obligé de concéder que les affirmations vétérotestamentaire concernant I’homme créé selon
I’image de Dieu sont bel et bien présentes. C’est pourquoi dans J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p.
24, 1l réduit I’imago Dei a une « fonction icono-sacerdotale » en montrant que le récit de la création représente le
monde comme un temple dans lequel I’homme « re-présente Dieu devant la création et I’homme devant Dieu ».
Or dans J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », op. cit., p. 259, celui-ci suggere que cet office icono-
sacerdotal releverait plus de la sanctification que de la justification : « Autrement dit, la théologie de la création
appartient a ’ordre de la sanctification et non a celui de la justification ». Il n’en reste pas moins que 1’ « archi-
sacerdote » qu’est le Christ, et qui est le seul a pouvoir assumer pleinement cet office selon J. ANSALDI,
Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73-74, a connu la croix et qu’invités a devenir « une méme plante avec le
Christ », nous devons nous méme connaitre la croix pour assumer notre propre finitude et nous détourner de
I’idolatrie, comme il est dit dans J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 90 : « Dieu n’est connu
qu’en Christ car c’est en cette finitude qu’il se cache pour nous sauver ; le chercher ailleurs serait pure perte de
temps : nous n’y rencontrerions que notre imaginaire ». Il ressort de I’ensemble de cette argumentation que nous
pouvons nous autoriser a expliciter la définition de la croix chez Jean Ansaldi comme signifiant de la finitude
pour ’homme, signifiant de la finitude qui permet a I’homme de prendre conscience d’une part de sa propre
finitude et d’autre part de sa dépendance a I’égard du Tout-Autre.

32 Nous le répétons ici : le Christ comme « archi-sacerdote » est aussi (et surtout) le Christ crucifié. La fonction
« icono-sacerdotale » du Christ releve donc selon nous autant de la sanctification que de la sotériologie puisque
par la croix, Christ révele a I’homme sa finitude et sa dépendance a 1I’égard du Tout-Autre.

107



qui le détermine, et a la fois le lieu de I’entendement, réceptacle tant de la Madt que de la
Parole de Dieu. Dans les deux mondes antiques le cceur est dit « écoutant » >, il recoit
passivement une parole qui I’édifie, Madt ou Parole de Dieu lorsqu’il est placé devant Ré ou
devant Dieu. Au contraire, le cceur sourd apparait comme celui de 1’avide ou du pécheur qui
refuse simplement de recevoir cette parole autre qui 1’édifie : c’est le ceeur qui, mll par un
sentiment de toute-puissance, prétend pouvoir s’édifier lui-méme, sans autre. Avec cette
notion anthropologique de premier ordre, I’homme est définit comme étre écoutant, c'est-a-
dire, comme étre fondamentalement relationnel. Nous rejoignons alors I’anthropologie
ansaldienne, et son ontologie particuliere qui, nous le verrons dans notre troisieme section,
consiste en I’affirmation d’un vide en I’homme, a la fois lieu*?® du désir, lieu caché qui
détermine 1’homme, lieu d’une parole qui 1’édifie, « lieu du Radicalement-Autre »2 et de
I’ « a-rencontre »°>°, mais aussi lieu qui peut étre investi par 1'idole qui empéche 1’a-

rencontre.

Ensuite, nous avons pu effectivement remarquer que la principale cause du péché — péché qui
apparait comme rupture de relation de I’homme avec Dieu — était bien identifiée par la Bible
comme étant la prise de ’homme par I’idole, comme le montre sans cesse Ansaldi dans ses
différents écrits : 1’idole aveugle I’homme, I’empéchant de se percevoir comme un &tre
marqué par la finitude, un étre qui a fondamentalement besoin d’étre édifié par la parole de
I’Autre dans la relation. Aussi 'idole apparait tant dans la Bible que dans la logique
ansaldienne comme la mémeté idéalisée, nourrissant le sentiment de toute-puissance d’un
homme qui n’aspire qu’a étre comme Dieu, par lui-méme. Comme nous 1’avons vu a travers
I’étude des affirmations vétérotestamentaires relative a 1’imago Dei a travers le concept
d’assimilation, le péché de I’homme réside en effet dans sa volonté de s’assimiler a une image

divinisée de lui-méme dans I’espoir d’étre « comme Dieu » plutdt que de se laisser assimiler

3 Voir supra 1.1.1.2. «le ceeur de Dieu et le ceeur de I’homme : I’assimilation 2 I'image de Dieu par la
miséricorde divine » et 1.2.1.2.3 « Le cceur qui écoute et agit, ’homme devant Ré ».

326 Nous entendons le terme « lieu » non pas de maniére géographique, mais de maniére plus abstraite : il ne
s’agit pas de faire une tentative anatomique en disant quel est I’endroit du corps humain qui regoit la Parole de
Dieu... désigné comme « cceur », on peut dire au mieux, avec I’anthropologie antique, qu’il s’agit de 1’intériorité
de I’homme, de son intimité, cachée. Si I’a-rencontre est désignée par Ansaldi en tant que telle, c’est entre autre
parce qu’elle ne s’inscrit pas dans une temporalité, ni dans une géographie : elle releve du Réel qui est a
distinguer de la réalité, qui elle est inscrite dans temps et I’espace, dans la sphere symbolico-imaginaire. Toute la
difficulté est bien celle-ci, comme nous allons le voir dans toute la suite de notre travail : 'image de Dieu n’est
précisément pas « en I’homme », dans une logique relationnelle — I’homme ne peut se conformer a cette image
selon laquelle il fut créé que dans la relation, 1’ « a-rencontre », avec son créateur. La dimension, non
géographique, non-temporelle, non-créée de ’image de Dieu s’oppose précisément a la dimension créée de
I’idole.

327 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 22.

3287, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 74.

108



par le Créateur a sa sainteté. Ayant constaté tout au long du raisonnement que le processus
d’assimilation est un processus relationnel, il en ressort que I’homme est définit par rapport a
I’instance avec laquelle il est en relation, qu’elle soit Dieu ou I’idole, plus particulierement
I’altérité ou la mémeté. Le concept d’assimilation a I’image de Dieu et a I’idole nous offre
alors une clé de lecture permettant facilement de mettre en évidence les fondements bibliques
d’une conception forensique de I’homme telle que celle qu’avance Jean Ansaldi, a la suite des
réformateurs : affirmer que ’homme est assimilé a une image qui le détermine — quelle soit
image du Tout-Autre ou image du méme - revient a affirmer que I’homme est

fondamentalement « coram » — coram Deo ou coram se, devant Dieu ou incurvé en lui-méme.

Enfin, nous avons pu vérifier la fonction icono-sacerdotale du Christ dans le Nouveau
Testament. Schématiquement, selon Jean Ansaldi, le Christ a une double fonction de
représentation : il représente Dieu face a I’homme et ’homme face a Dieu dans le temple de
la création. Le Nouveau Testament reconnait bel et bien une fonction de représentation du
Christ lorsqu’il le définit comme « image du Dieu invisible » : la fonction du Christ-Sauveur
est en effet de libérer ’homme de son aveuglement en révélant sa filiation premiere avec
Dieu. En outre, le Nouveau Testament affirme une fonction que nous avons qualifié de
fonction « archétypale-conjonctive » : le Christ est certes eikon tou theou, mais il est surtout
prototokos, Premier-né d’une multitude de freres. Il apparait ainsi comme I’archétype méme
de I’étre humain, archétype qui réunit I’humanité tout entiere dans sa personne. Ainsi, le
Nouveau Testament affirme bien la fonction médiatrice du Christ entre 1’humanité et son
Créateur. Selon les termes mémes de Jean-Noél Alletti, 1’ « assimilation au mystere du
Christ » permet bel et bien a I’homme d’étre libéré de 1’idole, transformant celui-ci en un étre
ouvert a ’altérité et a la plénitude de Dieu, qui n’est plus incurvé en lui-méme. Aussi, selon
les propres termes de J. Ansaldi, sommes nous invités en tant que chrétiens, a « devenir une
méme plante avec le Christ » pour nous associer a cet office icono-sacerdotal, précisément par

un processus d’assimilation :

Si I’Eglise et ses membres sont appelés a vivre un ministere comparable, ce n’est que par
assimilation a sa propre personne, par intégration au ministere du Seigneur. C’est en devenant le
corps du Christ que I’Eglise participe au ministere de son Chef ; c’est en devenant une « méme

. . g8 .z . . 329
plante » avec le Christ que les fideles sont associés au service de leur Seigneur™".

27, ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 74. Notons que si Ansaldi utilise les trois termes
d’ « intégration », de « participation » et d’ « association » pour expliciter le terme d’assimilation, celui-ci insiste
surtout sur un mouvement qui est celui, pour le Chrétien, de «devenir une méme plante avec le Christ »,
« association » qui releve d’un processus relationnel qui est la foi: Ansaldi parle bien de 1’association des
« fideles » au service de leur Seigneur.

109



Le concept d’assimilation qui est propre a exprimer d’une manicre assez claire ce que peut
signifier la Création de ’homme selon I'image de Dieu permet alors de mettre en évidence
toute une anthropologie qui releve de la sotériologie, sotériologie qui repose essentiellement
sur la relation entre I’homme et Dieu, déterminante pour ’homme. Le plan de cette

sotériologie est le suivant :

1) association de ’homme a Dieu par assimilation a I'image de Dieu : la création de
I’homme selon I’image de Dieu, la vocation de I’humanité.

2) association de I’homme a I’idole par assimilation a la mémeté idéalisée : 1’idolatrie
comme rupture de 1’association de ’homme a Dieu, 1’éloignement de I’humanité de sa
vocation.

3) association de I'homme au Christ qui est I'image de Dieu par assimilation a
I’archétype : la foi en le Fils, Premier-né d’une multitude de freéres, la restauration de

I’humanité dans sa vocation.

Lues a travers le prisme du concept d’assimilation qui est suggéré tant par les textes bibliques
que par I’exégese contemporaine, les affirmations bibliques concernant 1’imago Dei tendent
alors a confirmer, de maniere somme toute assez précise, les principales affirmations de

I’anthropologie relationnelle ansaldienne.

Il nous faut maintenant confronter celles-ci aux principales affirmations de la Réforme

concernant la Création et le salut de I’homme.

110



DEUXIEME SECTION : LA REFERENCE AUX AFFIRMATIONS DE LA REFORME DU XVIEME
SIECLE

Une théologie relationnelle apparait avant tout comme un discours sotériologique : la relation
avec le Créateur apparait comme 1’unique possibilité pour I’homme d’accéder a son salut.
L’anthropologie qu’elle suppose est donc nécessairement pessimiste : considéré en dehors de

la foi, ’homme est en rupture de relation, c'est-a-dire pécheur, égoiste, narcissique.

Cette affirmation d’un « déja-1a » pécheur de I’homme dans la théologie relationnelle est
particulicrement manifeste chez des théologiens protestants comme J. Ansaldi, P. Buhler ou J.

D. Causse.

J. Ansaldi est en effet treés clair au moment de fonder anthropologiquement le dialogue
pastoral : « L’intervention de Dieu est toujours et d’abord sotériologique (sortie d’Egypte,
semaine sainte, etc.) ; elle atteint et recrée un homme déja-la qui n’est pas en situation de
neutralité, mais toujours capturé par I'image, fidele serviteur de 1’idole, et donc toujours

< N, 330
pécheur incrédule »~".

J. Ansaldi précise I’origine luthérienne de cette affirmation :

Pour recentrer 1’anthropologie, Luther innove en ne faisant pas appel au réel créationnel et en se
refusant a spéculer a partir de 1"imago Dei. 1l se tourne résolument vers la sotériologie [...]**". Ce
mouvement n’est possible que parce I’homme est ici défini extérieurement en fonction de
I’instance qui le nomme et devant qui il se tient. Si I’homme est coram se, devant soi par idoles
interposées, il est pécheur, c'est-a-dire inauthentique ; s’il est coram Deo, devant Dieu, il est

justifié c'est-a-dire recréé en son statut de fils. Appel est donc fait a la sotériologie et non a la

L. . . . . JEINETY £ 332
création originelle car il y a toujours un déja-la de I’homme pécheur™".

J. Ansaldi présente donc I’anthropologie relationnelle comme le résultat d’une rupture initiée
par Luther, qui passe d’une anthropologie «créationnelle » a une anthropologie
«relationnelle » : la question n’est en effet plus de définir la nature de I’homme, vu de
maniere autonome, a partir de sa « création originelle », mais de prendre acte de son caractere
fondamentalement pécheur parce qu’il a rompu sa relation avec le Créateur. Dans une telle
optique, 1’anthropologie ne pourra donc étre percue que comme discours sotériologique qui
consistera en le passage de I’homme détourné de son Créateur, placé devant lui-méme
(coram se ou incurvatus in se), a ’homme devant Dieu (coram Deo), dans une relation

effective et dynamique avec son Créateur.

307, ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.

31 J. ANSALDI cite ici la thése 32 du De homine de Luther, qu’il a traduite dans ETR, 1982/4, p. 473 s. : « Paul
écrit en Romains 3 : Nous pensons que I’homme est justifié par la foi sans les ceuvres. Paul condense ainsi a
I’extréme la définition de ’homme en disant que 1’homme est justifié par la foi ».

332 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op.cit., p. 32.

111



J.-D. Causse montre la méme anthropologie pessimiste au moment de conclure son ouvrage
sur la haine et I’amour de Dieu, en affirmant que I’ « amour de Dieu n’opere pas selon une
voie spécifique, mais au cceur méme de I’amour humain dont la structure essentielle est le
narcissisme »>>>. Cette condition narcissique de 1’homme correspond au concept d’homo
incurvatus in se tel qu’il est compris par Luther, et avant lui par la tradition augustinienne :
« Ainsi, en héritier de la tradition augustinienne, Luther reprend 1’analyse d’un narcissisme
structurellement présent dans I’amour humain. L’homme est fondamentalement incurvatus in
se, c'est-a-dire recroquevillé sur lui-méme, alors méme qu’il tend vers une réalité extérieure a

A 4
lui-méme »>**,

J.-D. Causse décrit lui aussi la rupture initi€ée par Luther :

Luther rompt avec une anthropologie substantialiste, qui postule une justification progressive de
I’existence pour se situer dans une anthropologie de la conscience revendiquée : par médiation
interposée, ’homme naturel est placé devant lui-méme, c'est-a-dire replié sur lui-méme. Des lors
le passage de I'incrédulité a la foi « ne peut pas signifier un changement dans la personne — ce qui

serait un changement de certaines propriétés et capacités — mais bien un changement de la

Al
personne elle-méme™.

J.-D. Causse présente donc lui aussi I’anthropologie relationnelle comme le résultat d’une
rupture initiée par Luther, qui passe d’une « anthropologie substantialiste, qui postule une
justification progressive » a une « anthropologie » qui se concentre sur une justification
globale qui correspond a un «changement de la personne elle-mé&me » : la justification
correspond a un changement de la personne dans sa totalité, c’est la personne dans sa totalité
qui se tourne ou non face a Dieu et non seulement « certaines propriétés ou capacités » dans la
personne. Cette globalisation de la justification sous-entend une globalisation du péché qui
affecte la personne dans son entier, y compris ses « propriétés et capacités » qui lui
permettraient d’accéder par elle-méme a sa justification. Notons que Jean-Daniel Causse

souligne I’origine augustinienne de cette anthropologie pessimiste.

La question n’est alors plus de considérer I’homme créé a I’'image de Dieu comme un étre
33 . ) >4 < .
capax Dei % mais de montrer que le seul moyen pour ’homme d’étre sauvé est une foi totale

en son Créateur qui I’a nommé. La foi est alors per¢ue comme un véritable lacher prise d’un

333 J -D.CAUSSE, La haine et I’'amour de Dieu, Genéve, Labor & Fides, 1999, p. 253.

334 J.-D.CAUSSE, La haine et I’amour de Dieu, op.cit., p. 133.

335 J.-D.CAUSSE, La haine et I'amour de Dieu, op.cit., p. 132-133.

336 C.E.O’NEILL, « ’homme ouvert & Dieu (capax Dei) » dans P. BUHLER & Alii, Humain & 'image de Dieu,
Geneve, Labor & Fides, 1989, p. 250 : « On comprend pourquoi Saint Thomas dit : “L’image de Dieu dans
I’homme pourra se vérifier selon trois degrés [...].” (S. th. I, q.5, a.4, ad 2.). Dans le cadre philosophique qu’a
choisi Saint Thomas, il s’agit d’une participation a I’étre de Dieu lui-méme de plus en plus profonde, qui se
mesure selon I'union avec Dieu par I’intellect et la volonté, par la foi ou la vision, par la charité et pendant la vie
présente, par I’espérance ».

112



homme qui ne peut qu’étre passif dans le processus de sa justification. Sans quoi I’homme,
profondément narcissique, reste en son entier incurvé en lui-méme fondamentalement, et

completement pécheur.

Une telle analyse a pu aussi étre formulée par Pierre Biihler qui montre le rejet par
I’anthropologie luthérienne de I’interprétation de 1’imago Dei comme ouverture de I’homme a

Dieu, au profit d’une « radicalisation du péché » :

Comme nous I’avons déja vu, la tradition catholique établit une distinction entre imago et
similitudo, une distinction qui porte ses fruits dans I’articulation entre anthropologie, doctrine du
péché et sotériologie. La position protestante télescope les deux notions pour n’en faire qu’une
dimension anthropologique fondamentale qui, par 1a, recoit d’emblée un accent plus
sotériologique. En effet, le péché se radicalise : il signifie la perte de I'image de Dieu comme
relation de correspondance entre I’homme et Dieu. Certes ’homme ne cesse pas pour autant d’étre
homme ; il reste capable plus ou moins de gérer ses affaires séculieres. Mais la relation de
correspondance avec Dieu est résolument perdue. On dira pour cette raison que 1’homme sous le
péché n’est plus ouvert a la vérité, n’est plus capax Dei. L’image de Dieu doit étre rétablie,
I’homme doit étre rendu a la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans le Christ

: - 337
comme image de Dieu™".

Comme le précise Jean-Daniel Causse, cette «radicalisation du péché » se fonde
essentiellement dans le respect de la tradition augustinienne, plus précisément dans le concept
augustinien de péché originel, et il n’est pas étonnant que le moine augustinien Luther ait pu
développer ce concept pour enrayer la dérive pélagienne que sous-tendait la pratique des

indulgences.

Le théologien catholique Jean-Michel Maldamé constate cette influence augustinienne dans

I’anthropologie luthérienne :

Le protestantisme de Luther radicalise le pessimisme de saint Augustin. L humanité est corrompue
par la faute d’Adam au point que personne ne peut plus rien faire de bon. Tout homme est pécheur

de naissance et voué a ’enfer. La justice de Dieu lui est attribuée mais elle ne transforme pas son

A A s 4 s 338
étre profond, ’homme est seulement revétu de la miséricorde divine™".

Si la question de 1’origine augustinienne du pessimisme anthropologique de Luther semble
faire consensus, nous pouvons néanmoins constater que les effets de cette « radicalisation »
sont percus tres différemment par le théologien catholique et par le théologien protestant.
Pour Maldamé, en effet, la « radicalisation » luthérienne conduit a affirmer que la justice de

Dieu « ne transforme pas » I’ « étre profond » de ’homme, I’homme étant seulement revétu

337 p. BUHLER, « I’étre humain - 2 I'image de Dieu essai d’explication dogmatique » dans P. BUHLER & Alii,
Humain a I’image de Dieu, op. cit., p. 277.

3 J-M. MALDAME, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris, CERF (cogitatio Fidei
n°262), 2008, p. 181.

113



41
3 cette

.o .. . 4
de la miséricorde divine alors que pour J. Ansaldi**’, P. Buhler®® ou J.-D. Causse
méme « radicalisation » est la condition sine qua non pour concevoir véritablement la

justification comme un changement ontologique.

L’affirmation d’un tel changement ontologique implique la notion d’imago Dei : la question
est en effet de considérer le changement ontologique comme récupération de 1’imago Dei, que
cette récupération soit percue comme refondation « ontologique » de ’homme « dans un
statut filial », rétablissement de la « correspondance de 1’homme avec Dieu » ou comme
« changement de la personne elle-m&me » et non simplement de « certaines propriétés ou

capacités » de cette dernicre.

Dans un tel systeme le péché originel ne peut étre considéré que comme perte de 1’imago Dei,
perte qui emporte des conséquences sur 1’ontologie puisque la récupération est percue comme
un véritable changement ontologique. Bien qu’elle affecte I’homme dans sa globalité, cette
perte n’est pas totale car I’homme reste concerné par 1’imago Dei qui lui est sans cesse
révélée dans la foi en Jésus-Christ. On peut a ce titre parler, mais il faut préciser ce terme,
d’image « brouillée » : I’homme reste concerné par I’'imago Dei dans la foi, bien qu’il I’ait

perdue par le péché.

II convient alors d’examiner en quoi consiste cette « radicalisation » du péché originel. En
effet, si toute radicalisation d’un concept sous-entend une rupture, une telle « radicalisation »
suppose avant tout une continuité. Toute la question est alors de mesurer I’importance de la
rupture par rapport a la continuité pour savoir si cette radicalisation est légitime : une
radicalisation qui reste dans 1’esprit du concept, voir mieux, qui a pour but de mettre en
évidence I’esprit qui a animé I’élaboration premiere dudit concept peut tout a fait &tre

considérée comme légitime.

Il convient donc d’observer en quoi consiste cette radicalisation, quelle en est la raison

théologique, quelles sont ses conséquences sur 1’anthropologie afin de pouvoir déterminer si

39 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral... , op. cit., p. 32-33 : « Appel est donc fait a la sotériologie et non 2 la
création originelle car il y a un toujours déja la de ’homme pécheur. [...] on mesure la modification apportée au
concept de justice : celle-ci n’est en rien distributrice de récompenses ou de punitions ; elle est Parole fondant
ontologiquement I’homme dans un statut filial. La justice de Dieu est une justice qui justifie ».

“*" P. BUHLER, op. cit., p. 277 : « La relation de correspondance avec Dieu est résolument perdue [...] L’image
de Dieu doit étre rétablie , ’homme doit étre rendu a la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans
le Christ comme image de Dieu.

1 D. CAUSSE, La haine et I’amour de Dieu, op. cit., p. 132-133 : « Des lors le passage de I'incrédulité a la
foi “ne peut pas signifier un changement dans la personne — ce qui serait un changement de certaines propriétés
et capacités — mais bien un changement de la personne elle-méme ” ».

114



cette radicalisation est telle qu’elle procede d’une véritable rupture ou si celle-ci procede

d’une volonté d’affirmer une méme chose fondamentale.

Il nous incombe donc de considérer dans quelles conditions Augustin a élaboré son concept
de péché originel et comment il I’a articulé avec I'imago Dei (2.1), pour observer comment
les réformateurs Luther et Calvin ont interprété ce méme concept, opérant une nouvelle
articulation entre imago Dei et péché originel (2.2). Nous pourrons alors mieux analyser
&me

comment J. Ansaldi reprend a son compte ces affirmations de la Réforme du XVI™ siecle

(2.3).

2.1. L’élaboration du concept de péché originel et son articulation avec ’imago Dei

chez Saint Augustin selon Jean-Michel Maldamé.

De I’exposé tres détaillé de Jean-Michel Maldamé sur les origines de la notion de péché
originel, nous retiendrons principalement deux points qui nous paraissent les plus importants
pour notre propos : le premier concerne 1’intention qui est celle d’ Augustin aux moments ou il
formule et ou il dogmatise sa notion de péché originel, le deuxieme concerne les fondements

bibliques qui ont servi a I’élaboration de ce concept.

D’une part, Jean-Michel Maldamé insiste a plusieurs reprises sur les buts poursuivis par
Augustin alors qu’il développe son concept de péché originel : la notion apparait la premiere
fois chez Augustin alors qu’il cherche a comprendre I’origine du mal. C’est dans le cadre d’un
« dépassement du manichéisme »*** qu’Augustin a pu affirmer que le mal n’était « pas une
substance »*** mais une « privation »*** : « le mal est I'absence de ce qui devrait étre » . Le
mal n’est donc pas premier : ce n’est pas Dieu qui a insufflé le mal lors de la création et celui-
ci est le résultat du péché d’Adam, «notion de péché qui est utilisée par Augustin pour
souligner la responsabilité de I’homme »**°. Ainsi comprise, la notion de péché originel

apparait comme une notion centrale de la théologie et de I’anthropologie augustinienne :

C’est ainsi que sa pensée s’oriente vers Adam ; la reconnaissance de son péché permet de
maintenir a la fois la bonté de Dieu, ’ordre de sa création, la responsabilité morale de I’homme
fondée sur la liberté et 1’héritage d’une culpabilité au fil des générations. La réflexion est

radicalisée par le sort tragique des innocents®"’,

32 7.-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 26.
33 J.-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 27.
344 7.

1bid.
3 Ibid. )
0 J.-M. MALDAME, Le péché originel... op. cit., p. 79.
7 J -M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 32.

115



La question est donc avant tout d’affirmer que Dieu n’est pas responsable du mal. L’homme
est responsable, ce qui implique chez Augustin I’affirmation du libre arbitre de I’homme et le

. . . ( N foei 348
refus de I’affirmation d’un « penchant mauvais » présent chez 1’homme des sa création™ " :

Il en résulte [...] ce point capital : la notion de péché originel accompli en pleine liberté écarte
I’explication du mal par référence au fait que 1’étre humain aurait en lui un penchant mauvais des
la création. Car si Dieu avait mis dans le cceur de I’homme un penchant mauvais, il aurait été
responsable du mal commis ensuite. Le mot « péché » est employé dans son sens strict : ¢’est une
rupture avec Dieu. C’est ce que Dieu ne veut pas.**’

J.-M. Maldamé montre qu’Augustin préfere parler d’ «orgueil » : « Malgré 1’héritage
platonicien, pour saint Augustin la racine du péché n’est pas dans la chair mais dans 1’orgueil

qui est un acte de I’esprit »330

Cette responsabilité exclusive de I’homme est donc posé avant tout dans le but d’affirmer la
non-imputabilité du mal a Dieu, le mal étant percu comme absence de ce qu’a voulu Dieu. Le

mal est imputable a Adam qui a péché en toute conscience, par orgueil.

Centrale dans la théologie augustinienne, la notion de péché originel apparait comme un fil
conducteur dans la controverse entre Augustin et les pélagiens. A cette période de la vie
d’Augustin, la nécessaire « dogmatisation de sa théologie » aura exclusivement pour but
d’affirmer une théologie de la grace : la nécessité de la grace qu’implique le péché originel
fonde en effet la condamnation augustinienne du refus du baptéme des petits enfants par
Célestius, disciple de Pélalge351 ; de méme, la nécessité de la grace du Christ a cause du péché

.. . Ll ) D s 2
originel est invoquée directement contre Pélage qui prétend que I’homme nait innocent™?.

Le concept de péché originel est donc un élément fondamental de la théologie augustinienne
qui lui permet avant tout de développer une théologie de la grace qui place d’emblée
I’anthropologie dans une sotériologie. La question est bien de montrer que ’homme ne peut
se passer de la grice de Dieu, grace qui fut premiere et que I’homme a refusée, par
convoitise : « La motivation du refus d’Augustin est que la position pélagienne contredit
I’expérience qui montre 1’impossibilité de s’arracher au péché sans le concours divin. C’est

pour défendre la prévenance de Dieu qu’il a recours a la notion de péché originel35 3.

8 Faut-il rapprocher cette affirmation de I’article 2 de la confession d’Augsbourg : « tous les hommes nés de

maniere naturelle sont congus et nés dans le péché : c'est-a-dire que tous, des le sein de leur mere, sont remplis
de désirs et de penchants mauvais » ? Certes, non : J.-M. Maldamé fait ici référence au « penchant mauvais »
développé par la tradition rabbinique.

39 7.-M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 79-80.

330 7.-M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 80.

31 7.-M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 85.

2 Ibid.

393 J -M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 87.

116



Pour Augustin, la question n’est pas tant d’affirmer une culpabilité universelle que d’affirmer
la primauté et I'universelle nécessité de la grace divine : tout homme a besoin de la griace de
Dieu car tout homme porte en lui la responsabilité du mal (c'est-a-dire 1’absence de ce que
voulait Dieu) a cause de la désobéissance originelle d’Adam et aucun homme ne peut sortir
seul de cette culpabilité. Tous les hommes ont besoin de la grace divine pour étre sauvés,

. . A N .. 4
certains hommes ont la foi par cette méme grace divine®*.

D’autre part, le deuxieme point que nous retenons du travail de J.-M. Maldamé pour notre
propos est celui des fondements bibliques du concept augustinien de péché originel : J.-M.
Maldamé montre qu’ils sont principalement de deux ordres, les écrits pauliniens™ et la
Gense®®. Ces sources sont les sources classiques de toute anthropologie chrétienne, la
question est surtout de comprendre comment celles-ci sont articulées. Ici, il est
particulierement intéressant de souligner que I’Epitre aux Romains apparait véritablement

comme la clé de lecture de la Genese.

Ro. 5,12 permet en effet a Augustin de comprendre que tous les hommes ont péché en Adam.

Du coup Augustin per¢oit moins Adam comme le premier des hommes que comme le premier

57

des pécheurs3 : «Ce verset lui permet de conclure que la faute d’Adam est la cause du

malheur qui pese sur I’humanité ; ainsi la souffrance des innocents peut s’expliquer. L’enfant

S c s 358
qui nait porte les conséquences de la faute de son premier pere ».

J.-M. Maldamé montre que I’essentiel du propos d’Augustin sur la Genese releve de la
sotériologie puisqu’il insiste particulicrement sur les conséquences de la désobéissance

d’Adam et d’Eve. Les deux commentaires de la Genése d’ Augustin cités par Maldamé®”’

ont,
en effet, pour fonction de montrer ce qui a été perdu par la désobéissance de I’homme et

comment cela a été perdu.

3% Si cette question n’est pas celle que nous développons ici, il convient d’évoquer le fait qu’Augustin a pu
évidemment étre amené a soulever le probleme de la prédestination, affirmant une sorte de double
prédestination, en fondant son propos sur Rm. 9 comme le montre J.-M. MALDAME, op. cit., p. 86.

% J -M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 37-39.

396 J .M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 39-44.

37 J -M. MALDAME, Le péché originel.., op. cit., p. 35.

3% Cela pose la question du péché héréditaire, qui est selon nous un discours tendant 2 illustrer la these
fondamentale selon laquelle tous les hommes sont affectés par le péché, these destinée a affirmer plus
fondamentalement encore que nul homme ne pourrait prétendre se passer de la Grace Divine pour son Salut.

359 AUGUSTIN, De genesi contra Manicheos, Sur la Genese contre les Manichéens, trad. Fse. Paul Monat,
(Euvre de Saint Augustin, 7™ gérie : exégese, Institut d’études augustiniennes — Turnhout, Brepols, 2004 et
AUGUSTIN, De genesi ad litteram — inperfectum liber, - Sur la Genese au sens littéral, livre inachevé, trad. Fse
Paul Monat, Institut d’études augustiniennes de Paris — Turnout, Brepols, 2004, cités dans J.-M. MALDAME,
Le péché originel..., op. cit., p. 39-44.

117



Dans son commentaire de la Genese contre les manichéens, Augustin montre que I’image de

Dieu « doit s’entendre de la spiritualité de I’homme et son &me immortelle »*®.

C’est en se fondant sur Rm. 7, 23 qu’ Augustin précise son propos dans sa « Genese au sens
littéral », ou I'image de Dieu est comprise comme destination de I’€tre humain a devenir
corps spirituel : « désormais leur corps ne serait plus seulement un corps animal susceptible,
s’il gardait I’obéissance, de devenir corps spirituel et plus parfait sans passer par la mort en

qui la loi des membres résiste a la loi de I’esprit (Rom. 7,23) »3601,

Ce qu’Adam et Eve perdent par la désobéissance est donc la possibilité de devenir un corps
spirituel « sans passer par la mort ». A contrario, Adam et Eve restent comme Paul destinés a

devenir corps spirituel, sauf qu’ils devront « passer par la mort ».

J.-M. Maldamé met d’ailleurs en avant une autre citation d’ Augustin qui permet de confirmer

ce qui constitue la perte de I’homme par sa désobéissance :

Cette mort les frappa le jour méme ol ils firent ce que Dieu avait défendu. Ils perdirent cet état
privilégié ou le corps, grace a la mystérieuse vertu de 1’arbre de vie, ne pouvait subir ni les
atteintes de la maladie, ni les vicissitudes de 1’dge [...]. Donc des qu’ils eurent perdu cet état, leur
corps fut affecté de cette condition maladive et mortelle qui se trouve aussi dans la chair des
animaux et par la méme connut aussi ce mouvement charnel qui pousse les bétes a s’accoupler
pour que les étres qui naissent succedent a ceux qui meurent. Toutefois, méme sous le coup du
chatiment, I’aAme raisonnable, témoignant de sa noblesse native, rougit du mouvement animal dont

e < 362
les membres de son corps étaient affectés : elle en eut honte™ .

N

Ce qui fut donc perdu par la désobéissance est I’'immortalité. Comme nous I’avons déja
souligné, la faute ne saurait étre imputable a Dieu (qui ne peut que vouloir le bien) mais a
I’orgueil de I’humain qui le conduit a désobéir :

Comment ces paroles auraient-elles pu persuader la femme que Dieu, par sa défense, les privait
d’une chose bonne et utile, si déja ne s’était insinués en son esprit cet amour de sa propre
puissance et une sorte d’orgueilleuse présomption de soi que cette tentation devait dénoncer et

humilier ? Enfin, ne se contentant pas de préter 1’oreille aux paroles du serpent, elle considéra

Iarbre, vit qu’il était bon 2 manger et beau a contempler’®.

Cela étant précisé, nous pouvons comprendre qu’ Augustin ne prétend nullement que I’homme
ait pu perdre ’'image de Dieu par la désobéissance. Ce qu’Augustin explique, c’est que
I’homme, par « une sorte d’orgueilleuse présomption de soi », a désobéi. Cet orgueil I’a mené
a vouloir prendre par lui-méme la dignité qui lui était déja conférée, celle d’étre créé dans le

but de devenir corps spirituel et immortel, « comme Dieu ». L’homme reste concerné par

%0 7.-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 39.

3" AUGUSTIN, La genése au sens littéral, livre XI, 40, cité par J.-M. MALDAME, op. cit., p. 43.
32 AUGUSTIN, La genése au sens littéral, livre XI, 42, cité par J.-M. MALDAME, op. cit., p. 43.
3 AUGUSTIN, La genése au sens littéral, livre XI, 39, cité par J.-M. MALDAME, op. cit., p. 44.

118



I’imago Dei, mais comme la Genese le montre, celui-ci échoue a vouloir y parvenir par lui-

méme.

Comme le résume fort bien J.-M. Maldamé au moment de commenter a son tour le troisieéme

chapitre de la Genese :

Notons seulement que dans le récit de la Genese se dévoile le projet de Dieu qui est de faire que
I’homme soit « a son image comme sa ressemblance ». Le texte nous dit que la racine de la faute
d’Adam est d’avoir voulu prendre par lui-méme cette dignité au lieu de la recevoir — la théologie
de la grace est donc au cceur du livre. Celle-ci n’est pas dite dans le langage abstrait de la

métaphysique, mais dans un jeu de symboles qu’il importe de faire jouer sans les figer dans une

dogmatique chosifiante™.

Le grand apport de J.-M. Maldamé est donc de montrer que le but d’ Augustin est avant tout
de développer une théologie de la grace : son anthropologie particuliere, centrée sur le péché

originel est pensée dans cette unique perspective.

Grandement influencé par la philosophie platonicienne, Augustin gardera certes 1’idée d’une
participation de 1’étre humain  I’étre divin 2 travers le concept de vestigium trinitatis"”. Ce
concept a, entre autre, pour fonction de montrer que 1’ame de I’homme est bel et bien
raisonnable, ce qui permet d’une part, d’affirmer que la faute que constitue la désobéissance
peut effectivement lui étre imputé, et ce qui explique d’autre part, que I’homme peut ressentir
la culpabilité qui en découle. La raison, qui est bonne, est I’effet de la création de ’homme a
I’image de Dieu. Mais si celle-ci permet a I’homme de s’apercevoir de son péché a travers la
culpabilité celle-ci ne saurait en aucun cas étre suffisante pour que I’homme puisse participer
a son salut : elle lui permet seulement, a travers la culpabilité, de ressentir la nécessité de la

grace divine qui elle seule peut étre efficace pour justifier I’€tre humain.

L’important n’est donc pas tant de considérer I’ampleur de la perte de I’imago Dei que de
constater que, méme s’il persistait « en I’homme » des restes de celle-ci, ces derniers ne
permettent de toute facon pas a ’homme de trouver par lui-méme son salut. Ce qui est ici
fondamental, c’est qu’a partir d’ Augustin et la reprise de sa doctrine dans différents conciles,
la définition théologique de ’homme doit étre au service de la proclamation d’une théologie
de la grace, afin d’éviter toute dérive pélagienne. Une telle anthropologie déclare que par
orgueil, ’homme a rompu sa relation avec Dieu, passant completement a c6té de sa

destination qui lui est offerte par Dieu. Ce faisant, et bien qu’il puisse subsister quelques

364 J.-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 149.

%5 AUGUSTIN, (Euvres de Saint Augustin. La Trinité. Livres VIII-XV.Texte de I’édition bénédictine.
Traduction par P. Agaésse. Notes en collaboration avec J. Moingt, Paris, Etudes augustiniennes (Bibliotheque
augustinienne 16), 1991, p. 375 : « Voila donc que 1’ame se souvient d’elle-méme, se comprend et s’aime : si
nous voyons cela, nous voyons une Trinité, qui certes n’est pas encore Dieu, mais déja image de Dieu ».

119



traces de I’imago Dei en I’homme, celui-ci ne saurait trouver sa destination par lui-méme, il
ne saurait s’auto-justifier. Luther insistera sur le fait que c’est uniquement par la foi que
I’homme sera justifié, foi qui, comme le prétend Augustin lui-méme lorsqu’il souleve la

. . . . N .. N . . 366
question de la prédestination, trouve elle-méme son origine dans la grace divine™ .

Dans une telle optique, la théologie luthérienne, bien qu’elle ait basculé dans une nouvelle
anthropologie en radicalisant les effets du péché originel, nous semble parfaitement étre dans
la continuité de la théologie augustinienne : une théologie et une anthropologie qui ont pour
unique but de proclamer 1’absolue nécessité de grace de Dieu pour que I’homme puisse étre

authentiquement humain, conforme a 1’image selon laquelle il fut créé.

2.2. La radicalisation du péché originel chez les réformateurs: Daffirmation de

Pextériorité de 1’imago Dei.

A premiere vue, ni Luther, ni Calvin ne semblent avancer I’'idée d’une perte totale de 1’image
de Dieu. L’homme reste fondamentalement concerné par celle-ci, qui continue a étre le
concept anthropologique par excellence permettant de comprendre la spécificité et la dignité
particuliere de 1’étre humain au sein de la Création. Cela est particulierement manifeste au
moment ol les deux auteurs justifient le fait que 1’interdiction de verser le sang est fondée sur
la Création de I’homme a I’image de Dieu, alors méme que, selon eux, I’image de Dieu aurait
été «perdue » par la désobéissance de 1I’homme. Les deux auteurs avancent en effet
I’argument eschatologique : I’'image n’est pas totalement perdue parce qu’elle est destinée a

€tre restaurée.

Luther justifie en effet ’interdiction de verser le sang humain par le fait que I’image peut étre

« réparée » :

Bien que I’homme ait perdu cette image par la faute du péché, comme nous ’avons dit plus haut,
cette image est cependant telle qu’elle peut étre réparée par la Parole et par le Saint-Esprit. Dieu

veut que nous respections cette image chez les autres ; il ne veut pas que nous pratiquions la

. . 367
tyrannie et que nous versions le sang™".

Le fait qu’il faille respecter « cette image chez les autres » et qu’elle est « telle qu’elle peut
étre réparée » invite a penser que I’image n’est pas totalement effacée : I’'image reste présente

« chez les autres », présente et réparable. Elle est, pour ainsi dire, « brouillée ».

Calvin évoquera de la méme maniere I’existence de véritables « restes » de 1’imago Dei :

66 J.-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit, p. 87: «[...] il établit que la foi, méme en son
commencement, est I’ceuvre de la grice ; ¢’est donc un don totalement gratuit ».
7M. LUTHER, Commentaire de la Genese, MLO XVII, op. cit., p. 357, §361.

120



Il faut diligemment noter cette doctrine, que nul ne peut faire injure a ses fréres qu’il n’offense
Dieu. Si cela était bien imprimé en nos ceeurs, nous ne serions pas si prompts a faire tort a I’'un et a
Pautre. Si quelqu’un objecte que cette image est effacée en nous, la solution est bien facile, a
savoir qu’il en demeure toujours quelque reste de sorte que la dignité et I’excellence de I’homme
ne sont point petites. Et puis, encore que ’homme soit corrompu, toutefois le Créateur céleste a
toujours devant soi la fin de sa création, a I’exemple duquel il nous faut penser a quelle fin il a créé
les hommes et quelle excellence il leur a donné par-dessus les autre animaux.*®

D’une part, chez Luther comme chez Calvin, la question des restes de I’image de Dieu que
suppose une lecture attentive de Gen. 9,6 est avant tout a rattacher a la question de I’altérité :
pour Luther, c’est « chez les autres » qu’il faut respecter I’image et si pour Calvin ’injure
« au frere » est injure a Dieu, c’est bien parce que le frere est a I’'image de Dieu. C’est 1’autre
qui est I’image de Dieu. Sachant que I’on est toujours I’autre des autres, nous portons aussi
nous-mémes cette dignité particuliere. Ce qui peut paraitre ici comme un petit détail s’avere
en fait tres révélateur : c’est parce qu’il est autre que ’homme est en-soi a I’image de Dieu.
Le raisonnement sur 1’imago Dei est alors inclus dans la thématique plus générale de 1’altérité

et de la relation avec celle-ci.

D’autre part, la question de ces restes de I’'image de Dieu que suppose une lecture attentive de
Gen. 9,6 ne renvoie pas a I’état présent de I’homme mais a sa finalité. Or ’homme lui-méme
ne peut connaitre cette finalité : pour Luther, I’'image doit étre respectée chez les autres car
elle est « telle qu’elle peut étre réparée par la Parole et par le Saint Esprit » ; pour Calvin, des
restes de I'image persistent car «le Créateur céleste a toujours devant soi la fin de sa

création ».

Autrement dit, ’homme reste concerné par 1’imago Dei, mais celle-ci lui échappe

completement :

Lors donc qu’il est question de cette image, nous parlons de ce que nous ne connaissons pas. Non
seulement nous n’en avons pas fait I’expérience, mais nous ne cessons d’expérimenter le
contraire : nous n’entendons ici qu’une parole privée de sens. En Adam, la raison était éclairée, il
avait une vraie connaissance de Dieu et une volonté droitement portée a I’amour de Dieu et du
prochain.’®”

Avant sa désobéissance, Adam avait « une raison éclairée, une vraie connaissance de Dieu et
une volonté droitement portée a 1’amour de Dieu et du prochain ». Apres la désobéissance
d’Adam, la connaissance, la raison, et la volonté ne sont plus « éclairés », ils ne sont plus
tournés vers «la connaissance de Dieu » et «I’amour de Dieu et du prochain ». Ainsi, et

comme le formule Marc Lienhard : « Il ne suffit pas de dire avec saint Augustin que I’homme

398 Jean CALVIN, Commentaires sur I’Ancien Testament, tome premier : le livre de la Genese, Genéve, Labor et
Fides, 1961, p. 163.
3% M. LUTHER, Commentaire & la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 72-73, § 47.

121



est a 'image du Dieu trinitaire parce qu’il a une mémoire, une intelligence et une volonté ;

Luther insiste plus fortement sur la relation a Dieu »*'".

Le raisonnement de Calvin procedera de la méme logique :

Par ce mot de ressemblance ou image est signifiée I’intégrité de toute nature, quand Adam, ayant
droite intelligence, avait ses sens rangés et soumis a la raison et, tous ses sens sains et ordonnés,
excellait vraiment en tous biens. Ainsi le principal siege de I'image de Dieu a été comme en
éminence en I’entendement et dans le ceeur ; il n’y a pas eu toutefois en lui de partie en laquelle il
n’en appar(it quelques étincelles. Car il y avait en chaque partie de ’ame un équilibre si bien
ordonné que tout y était accompli ; il y avait une lumiere de droite intelligence qui régnait en son
entendement et était accompagnée de droiture ; tous ses sens étaient prompts et dispos pour obéir a
la raison ; dans le corps il y avait a proportion égale et correspondant a un tel ordre. Or, bien qu’il
nous reste quelques traits obscurs de cette image-1a ils sont toutefois si corrompus et si imparfaits
qu’on peut véritablement dire qu’elle est effacée. Car, outre la difformité, qui apparait si laide

. vy s . . . L (o 371
partout, ce mal aussi y est qu’il n’y a de partie qui ne soit infectée par le péché™ " .

La mémoire, I'intelligence et la volonté restent bien des qualités humaines. Mais elles sont
insuffisantes pour étre qualifiées d’imago Dei. Aussi, ces qualités renvoient a un autre
concept les deux réformateurs développent des les premieres lignes de chacun de leur
commentaire de Gen. 1,26 : les deux réformateurs rappellent en effet que I’homme est qualifié
de « microcosme ». Pour Luther comme pour Calvin, ceci renvoie a la noblesse et a

I’excellence de la créature humaine.

Pour Luther, cela renvoie a la sagesse, a la justice et a la connaissance de toute chose :

On dit des autres étres animés qu’ils sont des traces de Dieu ; ’homme est seul I’'image de Dieu...
car en I’homme Dieu est véritablement reconnu : en lui se trouvent une sagesse, une justice et une
connaissance de toutes choses qui permettent de 1’appeler justement un pLypoyoopog... Dieu se
réjouit d’avoir fait une si noble créature. Sans aucun doute, si Dieu s’est réjoui de la création de
I’homme, il n’en prend pas un moindre plaisir aujourd’hui, a restaurer son ceuvre par son Fils,

Jésus-Christ, notre libérateur. Il nous est utile de penser que Dieu se réjouit en son dessein, qui est

d’appeler 2 la vie spirituelle, par la résurrection des morts, ceux qui ont cru en Christ®’?,

Pour Calvin, cela renvoie a la sagesse, a la justice et a la bonté: «Il est vrai qu’il y a
beaucoup de choses en notre nature corrompue qui peuvent induire a le mépriser, mais, si tout
est bien pesé, I’homme est parmi toutes les créatures comme un patron excellent de la
sagesse, justice et bonté divines, de sorte que les anciens 1’ont a bon droit appelé un petit

7
monde »>">.

Les deux auteurs affirment la méme chose : parmi toutes les créatures, seul ’humain est créé

a I'image de Dieu, et malgré le fait que celui-ci ait perdu I'image de Dieu, Dieu peut étre

S0M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 203.

3y, CALVIN, Commentaires sur I’Ancien Testament, op. cit., p. 36-37

72 M. LUTHER, Commentaire & la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p.77-78 §51
7 J. CALVIN, Commentaires sur I’Ancien Testament, op. cit., p. 35.

122



« véritablement reconnu » en I’homme qui reste comme un « patron excellent de la sagesse,
justice et bonté divines »>"* Néanmoins, ces qualités de I’homme ne suffisent pas a dire ce
qu’est I'image de Dieu. En effet, malgré le fait que I’homme soit un « microcosme », celui-ci
a véritablement perdu 1’'image de Dieu. Cette perte de 1’imago Dei, les réformateurs la

démontreront sur la base de Gen. 5,1 et 5,3.

En effet, pour Luther, c’est bien parce qu’Adam a perdu I'image de Dieu qu’il ne peut

engendrer Seth qu’a sa propre image :

Moise dit qu’ Adam engendra a sa ressemblance... a son image. Les théologiens varient dans leurs
explications, mais le sens est simple : Adam fut créé a I'image et a la ressemblance de Dieu...
mais il ne demeura pas dans cette condition : il en déchut par le péché. Et c’est pourquoi Seth, qui
nait apres cela, ne nait pas a I’'image de Dieu, mais a I'image d’Adam, son pere ; c'est-a-dire qu’il
est semblable & Adam, qu’il reproduit [les traits] de son peére, non seulement par la forme du
visage, mais par sa ressemblance générale. [...] or cette image inclut le péché originel et le
chatiment de la mort éternelle infligée 2 Adam a cause du péché’”.

Pour Calvin, Seth est né pécheur selon la chair, car Adam n’a pu engendrer un fils qu’a

I’image et a la ressemblance de sa désobéissance, et donc plus a celles de Dieu :

ADAM ENGENDRA UN FILS A SA RESSEMBLANCE. Nous avons dit naguere que Moise suit
la race d’Adam au lignage de Seth seulement, pour nous faire considérer la succession de I’Eglise.
Quand il dit qu’il I’a engendré a sa ressemblance, cela se rapporte en partie a la premiere origine
de nature ; toutefois il faut semblablement noter la corruption qui est tirée de lui par sa
désobéissance et est découlée sur toute sa postérité. S’il fut demeuré en son intégrité, il eut donné a
tous ses enfants ce qu’il avait regu, mais maintenant nous lisons que Seth est corrompu avec les
autres, parce qu’Adam qui s’était révolté des son origine n’a pu engendrer que semblable a soi. Si
quelqu’un objecte que Seth avec sa maison a été élu de Dieu par une grace spéciale, la réponse est
facile et prompte : que le remede surnaturel n’empéche point que la génération charnelle ne sente
la corruption du péché. Seth est donc né pécheur selon la chair et puis il a été renouvelé par la
grace du Saint Esprit. Cet exemple si triste de ce saint patriarche nous baille une matic¢re bien

2 s N 376
ample de déplorer notre misere”".

Nous pouvons ici constater la reprise de la notion augustinienne de péché originel par les
réformateurs : I’engendrement de Seth montre bien que les conséquences de la désobéissance
d’Adam se transmettront de génération en génération, Luther souligne bien que le chatiment
est la « mort éternelle infligée a Adam a cause du péché », Calvin reprend effectivement le

theme de la corruption du péché dans la génération charnelle®””.

374 .. N . N .
Nous entendons ici le mot « patron » comme le patron en couture, c'est-a-dire le plan qui sert a tailler les

vétements.

5 M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 268-269, §249-250.

3767, CALVIN, Commentaires sur I’Ancien Testament, op. cit., p. 118.

377 Maldamé montre bien I'intention d’ Augustin lorsqu’il parle de cette corruption du péché dans la génération
charnelle : ce n’est pas 1’acte de procréation en lui-méme qui fait probleme mais le désordre qu’il crée, a cause
de la « concupiscence charnelle ». J.-M. MALDAME, op. cit., p. 90. Cette concupiscence affecte bel et bien la
volonté de ’homme et donc 1’une des trois composantes des vestiges de la Trinité dans I’homme. Il n’était donc
pas abusif d’avancer I’idée que I'image de Dieu en ’homme ait pu étre sinon effacée, au moins fortement
affectée par la désobéissance d’ Adam.

123



La radicalisation tient dans le fait que les réformateurs vont insister sur les conséquences du
péché originel sur 1’imago Dei. C’est ici particuliecrement audible chez Luther lorsqu’il
affirme que I'image de Dieu a été remplacée par I'image d’Adam. C’est encore plus flagrant

lorsqu’il donne son interprétation de la distinction entre image et ressemblance :

Méme si la plupart [des commentateurs] pensent que ressemblance et image de Dieu sont une
seule et méme chose, pour ma part, autant qu'une considération attentive a pu m’en assurer, il y a
une certaine différence entre ces deux termes. Car Zelem sert proprement a désigner une image, ou
figure, comme dans ce texte de 1’Ecriture : « détruisez les Autels de vos images (c'est-a-dire de vos
idoles) ». Ici le mot ne signifie rien d’autre que des figures, des statues que 1’on dresse. Demuth, de
son coté, qui signifie ressemblance, est la perfection de I’image. Par exemple quand nous parlons
d’une image sans vie, comme il y en a sur les monnaies, nous disons : voici I’image de Brutus, de
César, etc. Mais cette image ne rend pas toujours la ressemblance, elle ne révele pas tous les traits.
En disant que ’homme a été fait aussi a la ressemblance de Dieu, Moise ne dit pas seulement
qu’on retrouve en lui les traits de Dieu en ce sens qu’il possede la raison, ou intelligence, et la
volonté, mais encore qu’il a une intelligence telle qu’il comprend [les paroles] de Dieu et une
volonté telle qu’il veut ce que Dieu veut, etc. Créé alors tant a I'image qu’a la ressemblance
parfaite de Dieu, I’homme, s’il n’était tombé elit vécu éternellement heureux et dans la plénitude
de la joie ; c’est d’une volonté libre et joyeuse qu’il efit obéi a Dieu. Mais par le péché il a perdu

tant la ressemblance que I'image’’.

L’homme n’est pas une image ressemblante. L’image n’étant plus fidele, elle n’est du coup
méme plus une image, méme si I’homme garde quelques « traits de Dieu », ceux-ci restent
insuffisants pour qualifier ’homme d’image de Dieu. Du coup I’homme a perdu «tant la
ressemblance que ’image ». Autrement dit, Luther ne remet pas en cause 1’idée de vestiges de
la Trinit¢é dans I’homme, mais il insiste particulierement sur le fait que ces vestiges ne
sauraient étre qualifiés d’image de Dieu : « Or je crains qu’apres avoir perdu cette image, a
cause du péché, nous ne puissions pas bien la comprendre. Il est vrai que nous avons une
mémoire, un esprit et une volonté, mais ils sont gravement corrompus et affaiblis, pour ne pas

. . ~ 2 : 7
dire, plus clairement que ces facultés sont Iépreuses et impures »379

Autrement dit, la radicalisation luthérienne de la notion augustinienne de péché originel
consiste en une neutralisation des vestiges de la Trinité, destinée a souligner I'insuffisance de
ceux-ci pour que I’homme puisse étre qualifié en-soi d’image de Dieu et ainsi prétendre étre a
lui-seul capable de Dieu. Ce probleéme est trés présent dans le De homine®™ dans les theses 10

a 17, comme le souligne Marc Lienhard :

Luther n’oppose pas d’emblée la philosophie (ou la raison) et la théologie (ou la foi). Il y a une
connaissance naturelle de ’homme que la théologie assume et ne contredit pas. Elle prolonge et
englobe ce que nous savons sur I’homme par 1’observation ou par la réflexion philosophique. Tout

% M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 267, §248.

% M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.46.

380 Pour une reproduction des theéses sur I’homme de Luther, voir M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de
Dieu, op. cit., p.198-201, ou J. ANSALDI — P. PELISSERO, «Le De homine de Martin Luther », op. cit., ol
I’on trouve en outre une partie traduite de la disputatio.

124



en valorisant grandement la raison humaine pour gouverner les choses terrestres (theses 4-9),
Luther évoque ses limites pour ce qui est des capacités de connaissance de I’homme. Recourant au
schéma aristotélicien et scolastique selon lequel connaitre une chose c’est la connaitre par ses
causes (theses 12-16), il note que si I’on applique a ’homme les quatre causes classiques, on peut
déterminer « a peine » de fagon matérielle la cause matérielle : ’homme est fait a partir d’un
corps. Mais il y a désaccord au sujet de la cause formelle, c'est-a-dire de I’ame : est-elle simple
actualisation de la puissance qu’est le corps ou bien réalité distincte ? Pour ce qui est de la cause

efficiente, la philosophie ne connait pas Dieu comme créateur, pas plus qu’elle ne connait

véritablement la cause finale, qu’elle limite a la paix™"".

Le probleme est bien le suivant : la philosophie, et donc la raison, ne reconnait pas Dieu
comme Créateur. Alors méme que c’est Dieu qui a créé I’homme selon son image. Le vestige
de la Trinité est bien présent dans I’homme. Mais ce n’est qu’un vestige, et il ne saurait en
aucun cas étre suffisant pour que I’homme puisse se connaitre comme créature de Dieu. La
seule possibilité pour I’homme de se connaitre comme créature de Dieu est la foi, foi qui est

offerte, comme le soulignait déja Augustin, par la grace.

Ce faisant, Luther reste bien dans la tradition des peres : il ne nie pas la présence de vestiges
de la Trinité en I’homme, de méme qu’il ne nie pas la distinction entre image et ressemblance,
mais souhaitant réagir a la persistance d’une dérive pélagienne, il radicalise les effets du
péché originel en affirmant la perte de la ressemblance et de I’image, en neutralisant les
éventuels effets sotériologiques des vestiges de la Trinité : ’homme ne peut se connaitre lui-
méme ni s’auto-justifier si ce n’est par la foi qui est offerte par la grace. Luther reste dans la
droite ligne d’ Augustin en proclamant la primauté et 1’absolue nécessité de la grace divine,
grace qui sera offerte par la croix, dans la mort et la résurrection de Jésus-Christ, qui est

I’image de Dieu.

Ce qui change est cette « neutralisation des vestiges de la Trinité » qui constitue selon nous la
« radicalisation » du péché originel par les réformateurs et qui aura certes pour conséquence
I’affirmation de I’extériorité de I’imago Dei par rapport a I’homme : comme nous 1’avons déja
souligné en partant de 'interprétation de Gen. 9 par les réformateurs, celle-ci ne peut plus
relever que d’un discours sur I’altérité et la relation avec 1’altérité, discours exclusivement
sotériologique — depuis le péché originel, I'image de Dieu est destinée a étre « réparée », cette
possibilité de réparation de 1’image chez I’autre constitue a elle seule la dignité de ce dernier.
Les réformateurs insistent pour dire que Dieu seul a les plans pour réparer 1’image : seul «le
Créateur céleste a toujours devant soi la fin de sa création » 82, et si I’image de Dieu concerne

bel et bien ’homme, celle-ci reste une réalité qui lui est externe, car, d’une part, aucun vestige

3! M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p.197.
3825 CALVIN , Commentaire sur I’Ancien Testament, op. cit., p. 163.

125



de la Trinité en ’homme ne saurait étre qualifié d’imago Dei, et car, d’autre part, I’imago Dei
ainsi que sa restauration ne relevent exclusivement que de la volonté de Dieu. La définition
théologique de I’homme basculera alors dans un discours exclusivement relationnel qui
consistera a définir la posture de I’homme devant I’instance qui le justifie : naturellement,
depuis le péché originel, ’homme est «incurvé en lui-méme », animé par le penchant
mauvais* que constitue I’ « orgueilleuse présomption de soi 54 que décrivait Augustin pour
décrire I’intention d’Eve et d’Adam lors de leur désobéissance. Mais par la grice et au moyen
de la foi qui est offerte par celle-ci, ’homme est « devant Dieu », s’en remettant totalement a
Lui pour étre justifié, retrouvant son authenticité de créature a I’'image de Dieu. Le fait méme
que I'image de Dieu soit externe rend possible 1’affirmation selon laquelle I’homme est a la
fois pécheur, a la fois justifié, mais toujours repentant, affirmation tres réaliste qui rend

compte de I’ambivalence fondamentale de I’homme.

Les réformateurs ne rejettent donc pas la doctrine augustinienne : ils ne nient pas 1’existence
de vestiges de la Trinité dans I’homme, mais ils neutralisent ceux-ci en radicalisant la doctrine
du péché originel, car comme Augustin, ils se méfient des conclusions hatives auxquelles les
« ignorants »*%% peuvent parvenir, prétendant que 1’homme pourrait, par son libre arbitre
concourir a son salut. En effet, ceci reviendrait a vider la grice de sa substance, transformant
le don gratuit de Dieu en une sorte de récompense, Dieu ne faisant alors que délivrer le salut
aux méritants, de manicre automatique. Du coup, c’est seul, « par ses moyens naturels »386,
que ’homme pourrait parvenir a son salut. S’ils développent une anthropologie relationnelle
c’est précisément pour affirmer, de maniere plus percutante encore, la primauté et I’absolue
nécessité de la grace qu’Augustin tenait tant a mettre en avant, comme le dit Calvin : « Dieu
donc créa I’homme. Ce n’est point une répétition superflue qu’il fasse derechef mention de
I’image de Dieu, car c’est une singuliere démonstration de la bonté divine qu’on ne saurait
jamais assez précher. En méme temps, il nous avertit par la de quelle excellence nous sommes

. . = 7
déchus, afin d’allumer en nous le désir de la recouvrer »387,

3 Article 2 de la confession d” Augsbourg : « tous les hommes nés de maniére naturelle sont congus et nés dans
le péché : c'est-a-dire que tous, des le sein de leur mere, sont remplis de désirs et de penchants mauvais [...]».

3 AUGUSTIN, La genése au sens littéral, livre XI, 39, cité par J.-M. MALDAME, op. cit., p. 44.

¥ M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.46: « Les ignorants
prennent tout sans jugement dans leur propre sens, et non dans le sens qui était celui des peres ».

% M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.45.

37 3. CALVIN, Commentaires sur I’Ancien Testament, op. cit., p. 37.

126



2.3. La prise en compte de la théologie luthérienne par Jean Ansaldi

Jean Ansaldi a montré une nette préférence pour la théologie luthérienne par rapport a la
théologie calvinienne®®. 1l convient ici de considérer comment le théologien de Montpellier
prend en compte les affirmations de Martin Luther, en considérant la « proximité et les
différences » entre certaines affirmations luthériennes et leur prise en compte par Jean

Ansaldi.

Il ne s’agit pas ici de considérer ’ensemble de la théologie luthérienne, aussi nous nous

concentrerons sur des themes théologiques centraux dans la théologie de Jean Ansaldi.

Pour ce faire, nous partons d’un travail qui a déja été fait, a savoir la these de P. Geissbiihler
sur la théologie ansaldienne, these dirigée par K. Lehmkiihler en la Faculté de théologie

protestante de Strasbourg en 2010°%.

Cet auteur considere la prise en compte par Jean Ansaldi des affirmations de Luther
concernant la fides, la bivalence entre ’homme coram Deo et ’homme incurvatus in se, le
simul justus, simul peccator. Nous ajouterons les questions de 1’imago Dei et du statut
épistémologique de 1’anthropologie théologique, notamment la question de 1’utilisation
d’affirmations paradoxales qui est aussi chere a Ansaldi qu’a Luther. Il convient ici de

N

reprendre ces différents points, en confrontant les affirmations ansaldiennes a quelques

affirmations luthériennes™”.

2.3.1. La « proximité et les différences avec la fides selon Martin Luther »

Nous reprenons ici le titre d’un chapitre de la these de P. Geissbiihler, car il nous parait

intéressant de considérer plus avant cet aspect.

D’une part, I’auteur souligne une proximité a travers ’utilisation d’une métaphore que Jean
Ansaldi semble reprendre a Luther pour montrer que Christ est recu « avec la foi » : pour

Luther la présence du Christ apparait en effet comme un trésor, une pierre précieuse, qui est

3 Ansaldi ne cesse de se référer a Luther alors qu’il formule de vives critiques 2 1’égard de Calvin dans J.

ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 107-119.

¥ p, GEISSBUHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en I’homme selon Jean Ansaldi, le nouage

discontinu de la foi, du désir avec le langage, en théologie et en psychanalyse, a partir et en vue de I’existence
du croyant chrétien, These dirigée par K. Lehmkiihler, Faculté de théologie protestante de Strasbourg, 2010.

% Nous ne prétendons pas ici a I’exhaustivité, certaines affirmations de Luther nous paraissant assez massives
pour étre considérées comme typiques de sa pensée.

127



offerte dans la foi mais aussi dans les ténebres™'. La thématique des ténebres dans la foi est
utilisée par Ansaldi pour expliquer que la rencontre entre I’homme et Jésus-Christ releve du
registre du Réel : celle-ci précédant™ son inscription dans le langage théologique c'est-a-dire
dans le registre symbolico-imaginaire, qui signifie (registre symbolique) la rencontre et la met
en cohérence (registre imaginaire), cette rencontre ne peut qu’étre existentielle, elle est
« expérience réelle » qui fait choc, « a-rencontre » de deux présences qui se touchent sans se

VOIT.

La reprise de cette thématique est fondamentale pour la conception relationnelle typique de
I’étre humain que constitue 1’anthropologie ansaldienne. Cela précise en quoi consiste une
ontologie relationnelle. En effet, il s’agit bien de montrer que 1’expérience de la présence du
Christ n’est pas « en I’homme » mais qu’elle vient de I’extérieur de I’homme, a sa rencontre,
dans un espace en dehors du langage et du temps, en dehors de toute signification mise en
cohérence. Elle est ainsi marquée du sceau de I’altérité et ’homme ne peut théologiser que de

maniére a-thée, précisément parce que ni Dieu ni le Christ ne sont présent en lui*””.

La référence aux «ténebres » de Luther, permet en outre d’expliquer en quoi consiste la

. L. . 4
«certitude du croyant en son expérience de foi »

. Ici le principe, qui nous semble
fondamental, et auquel nous avons pu par ailleurs faire référence dans notre partie sur I’idole

dans I’ Ancien Testament™", est que la confiance suppose I’insaisissabilité de son objet :

Seule cette derniére [la certitude du croyant en son expérience de foi] comprend I’objet de la
théologie, son réel, c'est-a-dire I’advenue de Dieu a I’homme, par le Christ et en Esprit. J’y insiste,

la fides ne concerne pas la venue de Dieu en-soi, mais du Dieu en vérité, du Dieu sortant du léthé,

(silence et oubli), pour rencontrer I’homme dans la foi™°.

Dieu, qui ne vient pas « en-soi » est bel et bien insaisissable, et on ne peut que le percevoir

dans I’a-léthéia, « en vérité », dans la confiance en cette vérité.

Le respect de ce principe selon lequel la foi suppose I’insaisissabilité de son objet nous

semble commun a Luther et a Ansaldi, les affirmations d’Ansaldi reprenant selon nous

! Ansaldi cite en effet le Commentaire de I'épitre aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 142-143 avant
d’expliquer comment il percoit la rencontre entre fides Christi et fides hominis comme alethéia dans les ténebres
du Réel dans J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 14-20.

92 Précisons ici que cette précédence n’est pas « début chronologique » mais « choc du Réel se donnant et se
redonnant sans cesse au ceeur de 1’histoire », comme précisé dans J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 20.
3 J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 20. Ansaldi parle de « production théologique in absentia »,
reprenant I’un de ses principes qui lui est cher selon lequel la chose est absente du lieu ou elle est signifiée.

3. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 19.

** Voir infra, 1.1.2.1.

37, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 19-20.

128



correctement le fond de D’affirmation de Luther dans son commentaire de 1’épitre aux

Galates :

Elle [la foi] est une confiance assurée du cceur et un ferme assentiment, par quoi Christ est saisi, de
telle maniere que Christ est 1’objet de la foi. Ou plutdt, il n’est pas 1’objet mais, pour m’exprimer

ainsi, Christ est présent dans la foi méme. La foi est donc, en quelque sorte, connaissance et

ténebres, elle ne voit rien”’.

Néanmoins J. Ansaldi nous semble se distancier de M. Luther en allant un peu plus loin que
lui concernant la question de I’extériorité de Dieu et Jésus-Christ par rapport a ’homme. En
effet, il apparait qu’Ansaldi considere que Dieu est totalement absent du lieu ot I’homme
essaie de théologiser c'est-a-dire de formuler un langage cohérent sur lui. Luther ne dit pas
cela, puisqu’il affirme que Christ peut étre « saisi par la foi » et « habiter dans le coeur » de
I’homme : « Mais il n’est pas possible de concevoir de quelle maniere il est présent ; il y a des
ténebres, je I’ai dit [...] Ainsi Christ saisi par la foi et habitant dans le cceur, est la justice

o N - 2 . <2 398
chrétienne a cause de laquelle Dieu nous répute justes et nous donne la vie éternelle™” ».

Notons que contrairement a ce qu’avance Ansaldi, cette présence du Christ n’est, pour Luther
pas seulement en Esprit: «Et vaine est la spéculation des sectaires au sujet de la foi,
lorsqu’ils révent d’une présence du Christ en nous qui serait spirituelle [...] c’est bien
réellement, de la maniere la plus présente et la plus efficace qu’il vit et qu’il opere en nous, ce

. ¢ . 399
n’est pas affaire de spéculation”” ».

Si les affirmations d’Ansaldi concernant les ténebres et la certitude de la foi nous semble
conformes a I’intention luthérienne, nous constatons néanmoins que celui-ci fait un pas de
plus que Luther vers I’extériorité et 1’altérité fondamentale de Dieu en affirmant que Dieu est
totalement absent de ’homme, méme croyant, lorsqu’il théologise. Il reste néanmoins présent
en Jésus-Christ qui habite le coeur de ’homme par la foi. La difficulté provient de la
distinction entre I’ « en-soi » et le «en vérité », distinction a laquelle Luther ne fait aucune
référence. Il reste donc possible que Luther ait pensé que la présence du Christ ait pu habiter
réellement, « en-soi » dans le coeur de ’homme, mais cette possibilité reste de 1’ordre de
I’interprétation. Nous parlons ici d’un pas en plus et non d’une non-conformité des

affirmations d’Ansaldi aux affirmations de Luther, car les deux vont dans le méme sens de

7 M. LUTHER, Commentaire aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 142-143 cité dans J. ANSALDI,
L’articulation..., op. cit., p. 14-15.

8 Ibid. concernant le pouvoir justifiant de la présence du Christ comme « voile » qui empéche Dieu d’imputer
le péché a ’homme voir aussi les trés belles lignes de Luther, relatives au simul justus, simul peccator, semper
penitens, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 238-239.

% M. LUTHER, Commentaire aux Galates, traduit dans MLO XVI, op. cit., p. 142-143 cité dans J. ANSALDI,
L’articulation..., op. cit., p. 15.

129



I’extériorité de Dieu par rapport a I’homme : si Christ habite le cceur de I’homme ce n’est en
tout cas pas de maniere naturelle, mais seulement par la foi, foi dans laquelle est rendue
possible I’advenue du Christ, en-soi ou en vérité, une advenue d’un ailleurs de I’homme. Cela
conditionne la formulation d’une conception relationnelle de 1’étre humain, dans le sens ou

I’humain recoit sa justification d’un ailleurs, d’une altérité radicale qui fonde son humanité.

2.3.2 La prise en compte de la «bivalence » luthérienne de ’homme, entre homo
incurvatus in se et homo coram deo, par Jean Ansaldi.

Nous empruntons le terme « bivalence » a P. Geissbiihler, qui emploie celui-ci pour désigner

un aspect fondamental de I’anthropologie ansaldienne :

L’anthropologie théologique est strictement bivalente : soit ’homme fonde son identité dans la
reconnaissance du Radicalement-Autre, soit il la pose dans la projection du méme. En sotériologie
il n’existe donc pas de troisieme lieu pour ’homme. L’alternative « soit-soit » est typologique. La

vie du croyant est marquée par la simultanéité des deux types et par 1’oscillation continuelle de

’un 2 I’autre*®.

C’est avec raison que 1’auteur précise que « I’alternative soit-soit est typologique », car il ne
s’agit effectivement pas, dans le systeme ansaldien, d’une alternative, nous préférons, en ce
qui nous concerne, parler plutdt de pdles entre lesquels ’homme se trouve tiraillé*”". Ansaldi

2 . . A . . A
92. Pincurvation de I’étre humain en lui-méme se

parle en effet de «quasi-névrose »
manifeste des son plus jeune age, lorsqu’il se percoit la premiere fois dans le miroir et que
cette image spéculaire lui permet de se percevoir lui-méme comme unifié. L’idole apparait
donc comme une structure unifiante qui, faute de mieux, permet au moins a I’humain de

supporter le fait qu’il est fondamentalement divisé, marqué par la finitude :

Aucune vie n’est possible sans un minimum de cette altérité radicale qui seule permet de faire la
syntheése des savoirs et des pratiques. L’homme séparé de Dieu se nomme lui-méme par idoles
interposées, par I’instance imaginaire projetée qui vient loger dans le lieu du Radicalement-Autre.
Elle permet a la créature, par choc en retour, de s’auto-fonder. Le processus est ici comparable,
mais non identique, a la névrose: il est malsain. Pourtant il évite le pire: I’émiettement
comparable a la psychose. L’idole est la quasi-névrose générale de I’humanité post-lapsaire.*”

Ansaldi suggere fortement par ailleurs la simultanéité de I’homme coram Deo et de I’homme
incurvatus in se en soulignant la simultanéité de 1’adoration du Tout Autre et de I’idole chez

le croyant :

400 p. GEISSBUHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en I’homme selon Jean Ansaldi..., op. cit,
p- 337.

! Comme le sugere le titre de notre mémoire de licence : « Jean Ansaldi : une anthropologie entre le Réel et
I’idole ».

492 1 ANSALDI, Le dialogue pastoral..., op. cit., p. 51.

% Ibid.

130



Mais il en est de méme de la foi : est-il possible d’assumer jusqu’au bout I’interdit de I’idole ? J’ai
souvent écrit que non : le Dieu que j’adore est a la fois 1’ Autre de mon désir de foi et le Méme de
mon besoin. Tant que dure mon existence humaine, I’idole collera irrémédiablement au Dieu
Radicalement-Autre, plus ou moins, selon les moments. Mais pour qui vit par la foi et non par ses
ceuvres, cela n’a aucune importance : 1’essentiel est de repérer 1’idole comme telle — et I’interdit est

1a pour cela — et d’en rire, d’en rire du méme rire de Dieu contemplant I’agitation vaine des

. 404
Puissances™ .

Cette simultanéité d’adoration par ’homme de 1’Autre et de ’idole permet d’affirmer que
I’homme est a la fois devant Dieu et a la fois incurvé en lui-méme : a la fois justifié par Dieu,
a la fois séparé de lui, en quéte d’une auto-justification par le moyen d’idoles qu’il projette
«dans le lieu du Radicalement-Autre ». Si I’on tient que c’est I’étre humain dans sa totalité
qui est justifié ou séparé de Dieu, la simultanéité de la justification et de I’auto-justification
n’est rendue possible que précis€ément parce que les instances justifiantes lui-sont extérieures.
Si, en effet, les instantes justifiantes étaient internes a ’homme, et que 1’étre humain est bien
justifié dans sa totalité, la seule solution serait non pas celle de la simultanéité mais bien celle
de D'alternative : dans un tel cas ’homme ne pourrait étre en totalité que « soit » justifié,
« soit » pécheur. Mais ici est affirmée une véritable simultanéité et c’est bien 1’étre humain
dans sa totalité qui est concerné : cela n’est possible que parce que fondamentalement, les
instances justifiantes sont externes a I’€tre humain, elles ne se confondent pas avec lui, elles
lui sont autres. La question est alors celle de I’authenticité de chacune de ces altérités
justifiantes : il y a la véritable altérité, radicale, a savoir Dieu défini comme « Pere
Radicalement-Autre », qui est en mesure de faire toute chose nouvelle, et il y a la fausse
altérité, qui est projection idéalisée de I’€tre humain lui-méme qu’il revét plus ou moins
consciemment de la qualification de divinité, c'est-a-dire un faux dieu, une idole — un tel
processus est bien sfir une autojustification, mais une autojustification qui passe de toute
maniere par un procédé relationnel, celui de 1’adoration de 1I'idole. C’est ainsi que nous
pouvons affirmer le principe selon lequel cela ne peut étre que par la relation que I’étre
humain est justifié : ce n’est que dans la mesure ou I’homme est placé « devant » une instance
qui le justifie, que celle-ci soit authentiquement externe a I’homme et Radicalement-Autre, ou
que celle-ci soit une fausse altérité revétue d’une qualification divine. Ainsi I’é€tre humain
peut-il étre totalement justifié par Dieu, alors méme qu’il est simultanément totalement tourné
vers une idéalisation de lui-méme. Notons que dans un tel systeme, seul Dieu peut agir par
grace, la grace supposant I’authenticité de I’altérité de I’instance justifiante. On ne peut faire

grace a soi-méme, quand bien méme 1’on passerait pour cela par une fausse altérité.

404 J. ANSALDI, « De I'identité pastorale », ETR, 1985/4, p. 592.

131



Comme le montre Jean-Daniel Causse **, Ansaldi applique ce systeme en se concentrant sur
la question de la finitude : I’€tre humain projette une idole et la prend pour modele, véritable
« quasi-névrose » destinée a combler tant bien que mal le vide, la division que suppose sa
finitude, méme lorsque celui-ci est justifié par Dieu par la foi. Ainsi ’homme qui repere
I’idole est-il invité non pas a culpabiliser, mais a rire de sa quasi-névrose. Il est donc évident
que, selon Jean Ansaldi, ’homme est a la fois totalement justifié, a la fois totalement pécheur,
tiraillé entre deux poles justifiants qui sont le Tout-Autre et le Méme idéalisé, idole
permettant a I’homme de supporter tant bien que mal sa finitude. Cette bivalence s’avere en
fait une véritable ambivalence de 1’étre humain, et P. Geissbiihler conclut alors a une
« radicalisation du simul de Luther et de la rupture entre Dieu et le monde du premier K.

Barth ».

Si, comme nous pourrons le constater dans la troisieme section de ce travail, nous pouvons
nous-mémes conclure a une radicalisation du discours barthien sur le Tout-Autre,
radicalisation qui s’explique par I’inscription du discours ansaldien dans une phénoménologie
qui entend se démarquer d’une théologie qui spéculerait sur 1’ontologie, il nous faut ici
considérer de plus pres les affirmations luthériennes concernant le simul pour vérifier si
Ansaldi « radicalise » ou non les propos du Réformateur. Cela nous éclairera en méme temps
sur les origines luthériennes de la conception forensique de 1’étre humain que Jean Ansaldi

défend avec les concepts d’homme coram Deo et d’homme incurvatus in se.

Concernant I’affirmation luthérienne du simul justus, simul peccator, nous en trouvons un bel

exemple dans le Commentaire de I’Epitre aux Galates :

[...] P’homme chrétien est ainsi tout a la fois juste et pécheur, saint et profane, ennemi et fils de
Dieu. Aucun des sophistes n’admet ces [affirmations] contraires car ils ne comprennent pas la
vraie voie de la justification. De 1a vient qu’ils ont poussé les hommes a faire de bonnes ceuvres
jusqu’a ce qu’ils ne sentent plus le péché et ils ont ainsi amené un grand nombre, qui s’efforcaient,
tant qu’ils pouvaient, d’étre entierement et formellement justes, sans pouvoir y parvenir, a tomber
dans la folie. Et innombrables sont ceux d’entre eux — et méme parmi les auteurs de ce dogme
impie — qui, a ’article de la mort, ont été réduits au désespoir, ce qui me serait arrivé, a moi aussi,

405 7.-D. CAUSSE, « Foi en la résurrection et finitude humaine » in E. CUVILLIER (dir), Sola Fide, mélanges
offerts a Jean Ansladi, Geneve, Labor & Fides, 2004, p. 153-161. Jean-Daniel Causse précise d’ailleurs, a la
page 155, que méme une finitude assumée peut étre comprise dans le sens d’une autojustification, si celle-ci ne
laisse pas la place a I’altérité authentique : « [...] I’éloge de la finitude, tellement repris a notre époque, peut fort
bien n’étre qu’un effet de leurre. On peut s’y laisser tromper mais on peut également se demander si le désir de
réduire la totalité de 1’étre entre naissance et mort ne trahit pas une volonté prométhéenne de maitrise de soi dans
le sens ou rien ne doit nous échapper de nous-mémes. Dans ce cas, sous les apparences trompeuses d’un
consentement courageux et lucide aux limites, se cache un refus de la condition humaine, tout au moins si I’on
tient que I’étre humain advient toujours par une parole qui vient de [’amont de sa vie et qui, en aval, le
déborde ». Considérer ’humanité sous 1’angle de la finitude n’est pas suffisant, il faut véritablement reconnaitre
que ’humain ne peut étre que parce qu’il y a une parole émanant d’une authentique altérité qui 1’appelle a €tre
humain.

132



si Christ n’avait pas jeté sur moi son regard de miséricorde et ne m’avait pas délivré de cette
erreur. C’est tout autrement que nous enseignons et que nous consolons le pécheur affligé : il t’est
impossible, mon frere, dans cette vie, d’étre juste de telle maniere que ton corps soit brillant et
sans tache, comme le soleil : tu as encore des taches et des rides, et cependant tu es saint. Mais,
diras-tu : comment puis-je étre saint, moi qui suis pécheur et qui le sens ? — Que tu sentes et tu
reconnaisses ton péché, c’est bien; rends graces a Dieu et ne désespere pas. Que le malade
reconnaisse et avoue sa maladie, c’est un pas vers la santé. Mais comment serai-je libéré du
péché ? Accours a Christ, le médecin, qui guérit ceux qui ont le coeur contrit et qui sauve les
pécheurs. Crois en lui ; si tu crois, tu es juste, car tu rends gloire a Dieu et, reconnaissant qu’il est
tout puissant, miséricordieux, véridique, etc., tu justifies et tu loues Dieu. En somme tu lui
attribues la divinité et toutes choses. Ce qui te reste de péché ne t’est pas imputé mais pardonné, a
cause de Christ en qui tu crois, lui qui, formellement, est parfaitement juste, de qui la justice est la
tienne et qui fait sien ton péché*®.

Nous pouvons remarquer le parallélisme entre I’argumentation luthérienne et 1’argumentation
ansaldienne. Les deux théologiens reconnaissent que ’homme est a la fois juste et pécheur.
La question centrale est celle de savoir si I’homme doit pour autant étre rongé par la
culpabilité. Les deux auteurs avancent la méme idée que I’important est de repérer le péché,
d’en prendre conscience : 1a ou Luther affirme que le « malade qui reconnait sa maladie » est
déja en marche vers la guérison, Ansaldi invitera celui qui « repere 1’idole » a en rire. Sur ce

point la pensée ansaldienne nous apparait donc €tre en conformité avec la pensée luthérienne.

Ensuite, il s’agit de préciser que concernant Luther, de telles affirmations sur la simultanéité
en I’homme du juste et du pécheur ne sont possibles que parce que la pensée luthérienne

réunit deux conditions.

D’une part, Luther ne méconnait pas le langage paradoxal, qui a pour lui des vertus

pédagogiques, comme il le suggere ce passage du Traité de la liberté chrétienne :

Mais pour tracer une voie plus accessible aux gens d’esprit simple — c’est a eux seuls que je suis
utile — je commence par les deux propositions que voici, sur la liberté et la servitude de I’esprit : le
chrétien est ’homme le plus libre ; maitre de toutes choses, il n’est assujetti a personne. L’homme

N

chrétien est en toutes choses le plus serviable des serviteurs; il est assujetti a tous. Ces
affirmations paraissent se combattre ; elles seconderont au contraire fort bien notre dessein, pour
peu que I’on découvre leur accord*”’.

Ici, il est affirmé que le chrétien n’est a la fois « assujetti a personne » et a la fois il est
« assujetti a tous ». Il y a bien simultanéité entre deux affirmations contraires, aussi s agit-il

pour nous, face a ces affirmations contraires que « 1’on découvre leur accord ».

On retrouve la méme utilisation du paradoxe chez J. Ansaldi, qui considere qu’il s’agit 1a d’un

« fondement de la théologie » :

Mais aussi, parce que la foi est a-rencontre du Christ et de I’homme, il faut que soit assumé en une
seule assertion Dieu comme Radicalement-Autre et Dieu comme Méme en Jésus-Christ, Dieu

4% M. LUTHER, Commentaire de I’épitre aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 239.
7M. LUTHER, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO II, Genéve, Labor et Fides, 1966, p. 275.

133



comme indicible dans le langage et Dieu comme Logos inscrit dans la finitude, I'impuissance et la
non évidence de la croix, le simul justus simul peccator, etc. Il convient donc de parler de

paradoxe en ce sens que le fondement de la théologie inclut la conjonction d’une disjonction*,

Il nous semble donc que Jean Ansaldi ne radicalise pas le propos de Luther en considérant le
simul justus simul peccator comme une assertion paradoxale, mise en avant du caractere
paradoxal qui souligne la simultanéité des deux états de justifié et de pécheur. Si I’on veut
suivre I'intention luthérienne, il nous faut alors découvrir ce qui fait ’accord entre les deux
affirmations contraires qui font de I’homme a la fois un pécheur et a la fois un étre justifié. Il
apparait que cette assertion paradoxale ne peut s’expliquer que par la dimension relationnelle
du péché et de la justification : c’est parce qu’il adore a la fois I’ Autre authentique et a la fois
une fausse altérité qui est le Méme idéalisé que ’homme peut €tre totalement justifié, bien
que totalement pécheur. L’homme ne peut étre en effet percu dans sa globalité, justifié¢ dans sa

globalité, que par un autre qui le définit dans la relation.

D’autre part, Luther insiste sur la dimension relationnelle de la justification, et cela de

maniere notable lorsqu’il commente le commandement d’amour :

Par conséquent, je crois que par ce précepte « comme toi-méme » I’homme ne regoit pas 1’ordre de
s’aimer lui-méme, mais qu’il est montré 1’amour vicieux, qui, de fait, s’aime lui-méme. Autrement
dit : Tu es tout entier recourbé sur toi-méme et tourné vers I’amour de ta propre personne. Tu ne
seras redressé de ce penchant si tu ne cesses tout a fait de t’aimer et si, oubliant ta personne, tu
n’aimes pas uniquement le prochain. La perversité, en effet, c’est de vouloir étre aimé par tous et
de rechercher en toute chose ce qui est notre ; mais la rectitude, c’est dans le cas ol, faisant a tous
ce qui du point de vue de ton intérét te semble pervers, tu fais [ainsi] le « mal » avec autant de zele
que tu as [naguere] fais le bien ! En cela, de toute évidence, il n’est pas prescrit de faire le mal,
mais ce qui est prescrit c’est la similitude dans le zele. De méme aussi Adam est la forme de celui
qui sera, c'est-a-dire du Christ, I’autre Adam (5 :14) ; Pareillement en Adam nous sommes tous
mauvais tout comme, a 1’évidence, nous devons étres bons en Christ: et ceci exprime une
comparaison, mais ne prescrit pas une imitation. De méme aussi, le précepte «tu aimeras ton
prochain comme toi-méme » ne signifie pas que tu dois I’aimer comme tu t’aimes toi-méme, sinon
la chose serait effectivement prescrite. En réalité la prescription n’est pas telle qu’elle serait fondée
sur I’amour de soi-mé&me ! Ainsi donc, c’est mal agir que de t’aimer toi-méme, et de ce mal tu ne
seras libre que si semblablement tu aimes ton prochain, c'est-a-dire si tu cesses de t’aimer toi-

méme*?.

Il y a la une explication de ce qu’est ’homme «tout entier recourbé » sur lui-méme —
autrement dit, face a lui-méme : le probleme est précisément que 1’homme incurvé en lui-
méme n’aime pas 1’autre comme un autre mais comme soi-méme. Autrement dit, le probleme
de fond est celui de la mémeté qui prend lieu et place de I’altérité. Cela étant dit, I’amour de

soi-méme aveugle I’homme incurvé en lui-méme qui ne peut alors percevoir Dieu. On

4087, ANSALDI, L’articulation..., op .cit., p. 74.
“% M. LUTHER, Commentaire de I’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, op. cit., p.291.

134



retrouve en effet dans une autre occurrence de la notion d’ « homme incurvé en lui-méme »

I’opposition entre I’homme devant Dieu et I’homme incurvé en lui-méme :

Israél est dans I’attente de Dieu. Cela signifie : Tous ceux qui, spirituellement et intérieurement,
constituent un peuple nouveau sont ainsi qu’il a été dit, c'est-a-dire que leur vie tout entiere
consiste a se confier a Dieu, a s’abandonner a lui, a étre dans son attente et a espérer en lui, car
Israél, en hébreu, veut dire un homme qui voit Dieu, ou qui par Dieu est droit. Tels sont ceux dont
les ceeurs sont droits devant Dieu et qui toujours ont leurs yeux fixés sur lui, sont attentifs a lui, le
percoivent et ne se courbent pas sur eux-mémes ; car celui qui est droit devant Dieu est appelé
directus cum deo ou directus dei seu deo. C’est pourquoi nul n’est dans I’attente de Dieu, si ce
n’est ceux qui sont un juste Israél, c'est-a-dire les justes de Dieu. Or ce sont la ceux qui voient

. N < . 2 410
Dieu grace a une ferme foi, une ferme espérance et un ferme amour™ .

Un probleme de taille apparait ici car Luther affirme que les hommes dont les cceurs sont
droits devant Dieu « ne se courbent pas sur eux-mémes » : Luther semble alors plus avancer
ici une alternative « soit-soit » qu’une simultanéité entre le coram Deo et 1'incurvatus in se.
Néanmoins Luther parle ici d’Israél qui apparait comme un état idéal de I’homme. Une autre
occurrence de la notion d’ «homme recourbé sur lui-méme » nous permet de bien

comprendre qu’un tel état est impossible a atteindre :

On dit que la nature humaine connait et veut le bien en général et dans I’ensemble, mais qu’elle se
trompe et qu’elle ne le veut pas dans les cas particuliers : on ferait mieux de dire que c’est dans les
cas particuliers qu’elle connait et veut le bien mais que dans son ensemble elle ne le connait ni ne
le veut. En effet, elle ne connait que son propre bien ou si I’on préfere ce qui pour elle est bon,
honnéte, utile, mais non ce qui I’est pour Dieu et pour les autres. C’est donc plus un bien
particulier, ou plutdt un bien seulement individuel, qu’elle connait et qu’elle veut. Et ceci est en
accord avec I’Ecriture (note 3 : Es.2, 9-22), qui décrit ’homme comme courbé sur lui-méme au
point d’infléchir vers lui-méme non seulement les biens corporels mais encore les biens spirituels,
et de se chercher lui-méme dans tous. Or cette courbure de I’homme sur lui-méme est maintenant
naturelle : c’est un vice naturel et un mal naturel. L’homme ne se trouve donc pas une aide dans
les forces de la nature, mais en fait de secours il a besoin de quelque chose d’intrinseque et de plus
puissant, qui est la charité, sans laquelle il ne cesse de pécher contre la loi « Tu ne convoiteras
pas » (c'est-a-dire « N’infléchis rien vers toi, ne recherche rien pour toi, mais en toute chose vis,
agis et pense pour Dieu seul »). Alors, en effet, ’homme connaitra le bien dans son ensemble,
ainsi que tous les biens particuliers, et il jugera toutes choses. Par conséquent le précepte est pour
nous impossible a accomplir. D’ol cette remarque du b. Augustin, De la grice et du libre arbitre,
ch.16 : « il ordonne donc des choses que nous ne pouvons faire afin que nous sachions ce que nous
devons lui demander. Car c’est précisément la foi qui obtient par la priere ce que la loi
ordonne »*'".

L’origine augustinienne de la théologie luthérienne est ici explicitement soulignée par Luther
lui-méme, dans le sens d’une mise en avant de 1’absolue nécessité de la grace de Dieu pour le
salut des hommes, comme nous avons pu le montrer avec J.-M. Maldamé : I’homme est

incapable par lui-méme de faire le bien, sa seule possibilité est d’étre au bénéfice de la grace

HOM, LUTHER, Les sept psaumes de la pénitence, traduit dans MLO 111, op. cit., p. 78.

HIM, LUTHER, Commentaire de I’épitre aux Romains, traduit dans MLO XII, op. cit., p. 114 § 356. Ce passage
est d’autre part cité par Marc Lienhard dans LIENHARD M., Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 211 :
lorsqu’il explicite la notion d’homo incurvatus in se.

135



de Dieu. La courbure de ’homme sur lui-méme est qualifiée de « naturelle », liée a la nature
méme de I’étre humain qui est de ce fait totalement pécheur, ce que suggere la notion méme
de « courbure ». Cela ne I’empéche pas par ailleurs d’affirmer que c’est la vie du chrétien

dans son entier qui est concernée par la justification devant Dieu :

Ainsi comme je I’ai déja dit, c’est la vie entiere du chrétien que Paul dépeint ici : au-dedans, cette

vie est la foi en Dieu ; au dehors, elle est la charité, ou les ceuvres envers le prochain. Par cela,

donc, I’homme est tout chrétien : au-dedans au regard de Dieu, c’est par la foi, car il n’a pas besoin

de nos ceuvres ; au dehors, au regard des hommes, auxquels ce n’est pas notre foi qui est utile mais

les ceuvres, ou la charité. Quand on a entendu parler de la vie du chrétien ainsi congue, quand on la

connait ainsi, c'est-a-dire qu’elle consiste, je le répete, dans la foi et la charité, ’on n’a pas encore

dit ce qu’est la foi et ce qu’est la charité : c’est 1a une autre discussion. De la foi, en effet, c'est-a-

dire, de sa nature intime, ainsi que de I’effet de la foi et de ce qu’elle est a I'usage, il a discuté plus

haut, en précisant dans son enseignement qu’elle est justice, ou plutdt, justification au regard de

Dieu *"*.
Pour Ansaldi comme pour Luther, I’homme n’est donc pas défini, pas méme de maniere
« typologique » comme €tant soit pécheur soit justifié¢, mais bien comme étant simultanément
et paradoxalement totalement incurvé en lui-méme et totalement devant Dieu, a la fois
pécheur et a la fois justifié, mais toujours repentant, conscient que son salut ne peut lui étre

donné que par I’ Autre vers qui il se tourne.

2.3.3. L’imago Dei comme conformation de I’homme a Dieu, une intention de Luther
reprise et développée par Ansaldi.

Dans une partie intitulée «L’impossible base créationnelle de 1’anthropologie », P.
Geissbiihler affirme la chose suivante : « Il n’existe donc pas d’imago Dei générale liée a la
création qui serait considérée comme relativement indépendante de la sotériologie-
christologie. Si I’anthropologie est définie de maniere créationnelle, ’homme n’est pas fondé

. . oz 41
dans son identité par I’événement de la rencontre » 3,

Bien que cette affirmation nous paraisse juste, il nous semble qu’il soit toutefois nécessaire de
préciser quelque peu ce divorce entre 1’anthropologie et sa « base créationnelle » si nous

considérons le probleme a I’aune du concept d’imago Dei.

Certes, Jean Ansaldi ne cesse de dissocier plus ou moins 1’imago Dei de la création de
I’homme et ce pour des raisons épistémologiques que nous nous apprétons a considérer de

plus pres, au regard de la théologie luthérienne. Nous pouvons d’ores et déja souligner a ce

42 M. LUTHER, Commentaire de I’Epitre aux Galates, traduit dans MLO XVI, op. cit., p. 207. La note n°2
précise que Luther parle bien ici de la Justificatio coram Deo.

*13 p. GEISSBUHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en I’homme selon Jean Ansaldi..., op. cit.,
p. 334-335.

136



propos que Jean Ansaldi prend trés au sérieux I’affirmation de Luther contenu dans son
Commentaire de la Genése selon laquelle : «Je crains qu’apres avoir perdu cette image a
cause du péché, nous ne puissions pas bien la comprendre... Lors donc qu’il est question de
cette image, nous parlons de ce que nous ne connaissons pas »14 Par la suite, Ansaldi
considérera I’image de Dieu comme étant personnifiée dans le Christ auquel ’homme doit se

conformer*?’.

Néanmoins, si Ansaldi dissocie le concept d’imago Dei de la création de ’homme, ou plus
précisément de sa nature créée dans le but assez clair d’extraire 1’imago Dei d’une
. 416 Ce . . . . , .
ontologie™ ”, celui-ci n’affirme pas moins une certaine conformité de la créature humaine avec
Dieu des sa création, offrant une définition fonctionnelle de 1’imago Dei a peine déguisée a

travers son concept de « fonction icono-sacerdotale ».

En effet et pour résumer, Ansaldi considere la fonction adamique comme étant le fait pour
Adam d’étre le représentant de Dieu devant le monde et le représentant du monde devant

. 417
Dieu

. Ansaldi considere donc bel et bien I’'image de Dieu avant tout comme une fonction :
« Adam déchu demeure-t-il image de Dieu ? C’est le type méme de la fausse question : cette
image n’est pas une substance mais une fonction ; elle suppose une intime relation avec Dieu
et avec les créatures »*'°. Or cette fonction est exercée de maniére parfaite par le Christ qui est

19

qualifié par Ansaldi « d’archi-sacerdote »* Aussi, Ansaldi souligne-t-il bien que

« quiconque est devenu, par la foi, “une méme plante avec le Christ” se voit rétabli dans cette

charge »*%.

Contrairement a ce qu’affirme P. Geissbiihler, Ansaldi reconnait donc une certaine « base
créationnelle » a I’anthropologie mais il la résume en une simple fonction qu’occupe 1’homme
en tant qu’instance icono-sacerdotale. P. Geissbiihler a néanmoins raison de souligner

qu’Ansaldi tente d’arracher le concept d’image de Dieu d’une ontologie421. Mais ce qui nous

“* M. LUTHER, Commentaire a la Genése, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71-73, cité dans J. ANSALDI :
Ethique et sanctification, op. cit., p. 69.

415 1. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 69 : « Par suite, et toujours dans le sillage du Réformateur,
nous préférons commencer par le Nouveau Testament et plus précisément par la personne du Christ » pour
définir 'image de Dieu. Ansaldi précise d’ailleurs dans la note 2 de la page 69 que Calvin comme Luther
commence par considérer les affirmations néotestamentaires concernant le Christ comme imago Dei.

% Ainsi que nous le constaterons au moment oll nous confronterons 1’anthropologie ansaldienne 2
I’anthropologie barthienne.

“7 5. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 69-74. Chapitre premier : Vers une anthropologie de 1’icone
sacerdotale.

418y ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p- 71.

419 . ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 70.

420y ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit. p- 25.

! Nous affirmons qu’il tente d’arracher le concept d’imago Dei d’une ontologie : nous constaterons en effet, au
moment de comparer les anthropologies barthienne et ansaldienne, qu’il y a 1a un enjeu important. Il semble en

137



intéresse ici particulierement, c’est la question de I'imago Dei considérée comme
conformation de ’homme a Dieu. Ceci a pour effet de considérer 1’imago Dei non pas de
maniere statique comme quelque chose qui subsiste en I’homme, mais de maniere dynamique
comme le résultat d’une évolution qui est opérée par I’effectivité de la relation de I’homme

avec le Christ.

Cette maniere de considérer I'imago Dei de maniere dynamique comme conformation de
I’homme a Dieu par une relation effective de I’homme avec le Christ nous semble tout a fait

proche de ce qu’affirme Luther a plusieurs reprises dans ses ceuvres.

En effet, dans son Traité de la liberté chrétienne, Luther affirme par exemple que « I’homme
intérieur, conforme a Dieu et créé a 'image de Dieu par la foi, est dans la joie et dans le
bonheur a cause de Christ, en qui tant de biens lui sont acquis qu’une seule chose lui reste a

. . . . . . L, 422
faire : servir Dieu, joyeusement, gratuitement, dans la liberté de I’amour » .

L’imago Dei est ici considérée dans sa dimension éthique : le service de Dieu apparait comme
la fonction conséquente de la création de I’homme a I’image de Dieu et de sa conformation au
Christ par la foi. Le traité d’Ansaldi sur I’éthique et la sanctification, et plus précisément le
concept de fonction icono-sacerdotale qu’il y développe nous semble poursuivre précisément
cette intention luthérienne. C’est, selon Jean Ansaldi, en exercant sa fonction icono-
sacerdotale par la relation effective avec le Christ « archi-sacerdote » — image parfaite de Dieu
— que I’homme se sanctifie, agissant comme Dieu le veut. Ce faisant, ce n’est que par la foi,
qui est définie comme une relation réciproque et effective avec Dieu que 1’étre humain peut

étre conforme a Dieu : selon son image et sa ressemblance.

Martin Luther décrit cette sanctification de maniere assez claire dans son Magnificat a travers

sa compréhension du terme « Isragl » :

A cela correspond le mot Isra€l, qui signifie « Seigneur de Dieu » ; c’est 1a un nom tout a fait élevé
et saint, et qui contient en lui-méme ce grand miracle que, par la griace divine, un homme a, pour
ainsi dire, regu puissance sur Dieu, en sorte que Dieu fait ce que I’homme veut ; de la méme fagon,
nous voyons la chrétienté unie a Dieu par le Christ comme 1’épouse avec son époux, de telle sorte
que I’épouse a droit et puissance sur le corps de I’époux et sur tout ce qu’il possede ; toutes ces
choses arrivent par la foi ; alors ’homme fait ce que Dieu veut et, réciproquement, Dieu fait ce que
I’homme veut, de telle sorte qu’Isra€l est un homme conformé a Dieu et ayant pouvoir sur Dieu,
un homme qui, en Dieu, avec Dieu et par Dieu, est un Seigneur capable de faire et de pouvoir

toutes choses*.

effet impossible d’extraire totalement le concept d’imago Dei d’une ontologie : nous pouvons, en effet, identifier
une ontologie — certes négative — de la part d’Ansaldi a travers son concept « d’homme vide de la parole
nomante ».

2 M. LUTHER, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO 11, op. cit., p. 289.

B M, LUTHER, Le Magnificat, traduit dans MLO 111, Geneve, Labor et Fides, 1963, p. 70.

138



Cette sanctification comme humanité recue dans une relation effective avec Dieu, permet
I’élaboration d’une anthropologie relationnelle fortement suggérée par Luther, que Jean
Ansaldi reprend et développe dans une théologie contemporaine qui ne peut plus considérer
I’homme, de maniere statique, au regard de ses simples capacités ou potentialités. Autrement
dit, ’homme ne peut plus étre considéré comme un simple animal doué de raison. Il ne s’agit
plus de définir ’homme a travers ses capacités : ’homme n’est pas capable de relation, mais
il est relation, car il acquiert son humanité dans sa relation effective avec Dieu, en étant face a
Dieu. Ce faisant, J. Ansaldi abandonne évidemment toute référence a des vestiges de la

Trinité dans 1’homme.

La théologie apparait alors comme la seule science capable de percevoir I’homme dans sa

globalité. Ansaldi I’ affirme haut et fort, a la suite de Luther.

2.3.4. L’épistémologique théologique : la conception luthérienne de la raison reprise
par Ansaldi

Outre I'utilisation d’affirmations paradoxales opérée tant chez Ansaldi, pour qui le paradoxe
est I’un des schemes fondamentaux de 1’exercice de la théologie424, que chez Luther comme
nous 1’avons évoqué plus haut, la théologie apparait pour Ansaldi comme pour Luther comme
une science a part entiere qui se distingue néanmoins des autres sciences en ce qu’elle repose

sur la foi.

En effet, pour Luther la théologie est avant tout affaire de foi :

Laissons donc le Saint Esprit parler dans les Ecritures soit de la foi abstraite, nue, simple, soit de la
foi concrete, composée, incarnée : tout ce qui est attribué aux ceuvres appartient a la foi. Car ce
n’est pas du point de vue moral, mais théologique, c’est du point de vue de la foi que les ceuvres
doivent étre considérées. En théologie, la foi sera toujours la divinité des ceuvres et diffuse a
travers les ceuvres, comme la divinité est diffuse en Christ a travers son humanité. [...] Je vous
inculque ces choses avec tant de diligence afin de vous transmettre clairement la doctrine de la foi,
mais aussi pour que vous puissiez répondre correctement et sans peine aux objections des
adversaires qui font un mélange de la philosophie et de la théologie et qui donnent une portée
théologique aux ceuvres morales. L’ceuvre théologique, c’est I’ceuvre de la foi. L’homme vu
théologiquement, c’est I’homme de la foi et de méme la raison droite, la volonté bonne, sont la

raison et la volonté de la foi*>.

En faisant référence a « la raison de la foi » opposée aux « objections des adversaires qui font

un mélange de la philosophie et de la théologie », Luther se place sur le terrain de

424 Pour une définition formelle du paradoxe, voir J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 222-223.
L’utilisation du nouage borroméen est I’illustration de I'importance toute fondamentale que Jean Ansaldi
accorde au paradoxe dans 1’exercice de la théologie.

425 M. LUTHER, Commentaire de I’épitre aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 271. 1l est précisé en
note n°6 de cette page que pour Luther « I’homme théologique c’est ’homme fidele ». La foi sur laquelle repose
la théologie revét donc d’emblée une dimension relationnelle qui transpire dans la science théologique.

139



I’épistémologie toute particuliere de la théologie par rapport aux autres sciences, telle que la
philosophie. Cette épistémologie de la théologie est particulierement précisée dans le De
homine de Luther, ensemble de theses qui constituent une dispute théologique avec

précisément des adversaires qui mélangent philosophie et théologie.

Nous avons pu percevoir I’importance des affirmations luthériennes concernant
I’épistémologie particuliere de la théologie a travers deux commentaires de la disputatio De
homine, celui de Jean Ansaldi lui-méme**® et celui de Marc Lienhard dans son ouvrage
Martin Luther, la passion de Dieu’ . Les deux auteurs reconnaissent, en effet, I’importance
des theses 19 et suivantes du De homine pour préciser que seule la théologie peut percevoir

I’homme dans sa globalité.

Ainsi, selon Marc Lienhard : « La connaissance naturelle de ’homme étant limitée, Luther

évoque celle qui est proposée par la théologie (theses 20 et suivantes). Celle-ci saisit ’homme
dans sa globalité parce qu’elle le percoit aussi dans son rapport a Dieu (Coram Deo) » 128,

Il en est de méme pour Jean Ansaldi, qui précise que contrairement aux autres sciences, la

théologie ne limite pas la connaissance de ’homme a une approche phénoménologique qui

. 2 . . N 42
prendrait pour clé de lecture une partie de lui-méme**’.

426y ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 473-489.

27 M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 198.

5 Ibid.

¥ Nous montrerons certes plus tard que Jean Ansaldi entend bien la théologie comme une science, c¢’est-a-dire
comme une approche phénoménologique. Pour cela, il prendra plus ou moins aisément ses distances avec tout
discours ontologique qui releve selon lui de spéculations. En cela, il se distinguera de Karl Barth qui lui-méme
développe une véritable ontologie relationnelle. Ansaldi, en effet, tente de rester sur un niveau strictement
phénoménologique & travers une herméneutique particuliere qui lui est offerte par Jacques Lacan. Nous avons 1a
toute la tension de 1’approche ansaldienne qui tend a vouloir placer la théologie en dialogue avec d’autres
sciences humaines, ce qui nécessite une harmonisation épistémologique (prise en compte par exemple du
caractere falsifiable d’une donnée scientifique par rapport a une assertion péremptoire relevant de la certitude,
principe qui lui permet d’éviter toute spéculation, voir J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 104-105), tout
en affirmant le caractere spécifique de la théologie par rapport aux autres sciences, c'est-a-dire que le phénomene
qu’elle observe et analyse est la foi, c'est-a-dire la relation avec un Tout-Autre que 1’on ne peut connaitre que par
des traces qu’il laisse dans la dimension symbolico-imaginaire. Ansaldi précisera a plusieurs reprises dans
I’ensemble de son ceuvre que la différence entre la théologie et les autres sciences est que la théologie est la seule
science a pouvoir percevoir I’homme dans sa globalité précisément parce que le phénomene qu’elle analyse est
la foi perceptible et observable a travers les témoignages de foi contenus dans I’Ecriture et mis en cohérence par
la théologie. L analyse de cette foi, qui consiste en le placement de la globalité de ’homme devant une instance
Toute-Autre permet précisément de percevoir ’homme de maniere globale. Pour cette différenciation entre la
théologie et les autres sciences, voir J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 20, ou Ansaldi précise que
I’homme observé par les sciences ne peut étre qu'un « homme éclaté » car «il y a donc autant de saisies de
I’humain qu’il y a de champs épistémologiques » a cause de 1’athéisme méthodologique, ou voir J. ANSALDI,
L’articulation..., op. cit., p. 201, ou Ansaldi montre les limites de ’athéisme méthodologique de la part de
sciences qui ne peuvent percevoir I’« en-soi » de leur objet de recherche qu’en le supposant. En cela, la méthode
de la théologie ne differe pas. Ce qui differe c’est la prise au sérieux dans I’hypothese de départ de 1’existence
d’un Tout-Autre qui laisse ses traces dans 1’histoire d’une humanité en relation avec lui. La théologie n’est pas
athée, c’est précisément pour cela qu’elle peut percevoir I’homme dans sa globalité, tout en prenant au sérieux

140



Luther constitue bien son anthropologie sur la base de 1’imago Dei, mais il 1’arrache au
substantialisme pour I’inscrire dans la seule dimension du relationnel. Des lors, dans le monde de
la chute, I'image de Dieu n’a plus aucune signification et 1’anthropologie flotte. Certes une
structure phénoménale d’humanité perdure et ce, grace a la raison. (On a pu noter la place qu’elle
tient dans les theses) ; mais ’homme n’est plus ancré dans une ontologie : on peut le décrire par sa
stature, son code génétique, son intelligence, son rire, sa capacité a projeter des fins, etc. Toutes
ces lectures sont partiellement justes; elles ne constituent toutefois que des approches

phénoménologiques, (cf. these 19 par exemple). Dans la foi, 'homme est re-fondé en son

430
humanum™”.

Ansaldi précisera par la suite que 1I’humanum est ’imago Dei et que cette imago Dei est

externe a I’homme et qu’elle ne peut étre percue que par la foi :

Des lors, dans la foi, se renoue la relation Dieu-homme, se retrouve 1’imago Dei et donc se
redonne un homme qui coincide a nouveau avec le projet créateur de Dieu qui seul est apte & la
définir*®'. [...] Si la foi implique la restitution de I’ humanum, il ne faut pourtant pas décrire celui-
ci, en la personne du chrétien, en termes substantialistes ou élitistes. C’est par la Parole justifiante
et par elle seule que le fidele est rétabli comme imago Dei. [...] C’est donc en tant que le Christ est

I’authentique second Adam et que, dans la foi, le fidele est conjoint a lui, que 1’on peut parler de

restauration de I” humanum™?. Nous sommes alors homme mais dans 1’ extra nos de la foi*.

L’anthropologie que suppose la théologie est une vision globale de I’homme précisément
parce qu’elle suppose que son humanité lui est externe. Nous venons de constater en
comparant Luther a Augustin que la Réforme consiste en une radicalisation du péché originel
qui a eu pour effet d’affirmer 1’extériorité de 1’imago Dei par rapport a 1’étre humain. Cette
extériorité de 1I’imago Dei qui releve du seul projet divin explique d’une part, que ’homme ne
peut étre fondé dans son humanité, c’est-a-dire concerné par I’imago Dei, que par la foi c'est-
a-dire la relation effective avec Dieu et d’autre part, que seule la théologie peut percevoir
I’homme dans sa globalité puisqu’elle le définit en tant qu’étre authentiquement humain que
comme un étre qui est placé dans sa globalit¢é devant son Dieu Créateur. Il n’y a
d’anthropologie relationnelle que si I’on affirme cette extériorité de I’imago Dei par rapport a
I’homme. Si nous restons prudents quant a la référence a Thomas d’Aquin, nous souscrivons
donc aux affirmations de P. Geissbiihler concernant 1’opposition entre I’anthropologie

relationnelle et I’anthropologie substantialiste :

Cette anthropologie relationnelle s’oppose surtout a 1’anthropologie substantialiste antérieure a la
foi de Thomas d’Aquin. Ainsi congue, I’anthropologie théologique peut alors se dire sans tenir

que Dieu est un Tout-Autre que 1’on ne peut connaitre qu’a travers les traces que la relation avec lui laisse dans
I’histoire de I’humanité.

40 5 ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 484.

“! Notons ici que Jean Ansaldi place 1'imago Dei dans le projet créateur de Dieu, ce qui est conforme 2 ce que
nous avons décrit dans notre partie sur les affirmations vétérotestamentaires concernant I’imago Dei dans notre
premiere section.

2 Notons ici que Jean Ansaldi identifie 1’imago Dei authentique en la personne du Christ, ce qui est conforme 2
ce que nous avons décrit dans notre partie sur les affirmations neo-testamentaires concernant 1’imago Dei dans
notre premiere section.

433 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 484.

141



compte de la foi ou de la non-foi de ’humain. « Des lors, Thomas est 2 méme de définir un
“homme” en continuité avec les autres savoirs et 1’humanum est commun a tous les champs du
savoir sur I"homme »***

Nous précisons néanmoins que I’affirmation d’un humanum non concerné par la foi n’est pas
un critere suffisant pour différencier une anthropologie relationnelle d’une anthropologie
substantialiste, encore faut-il souligner I’extériorité de 1’ humanum par rapport a ’homme et la
nécessité de la foi comme relation pour refonder I’homme dans son humanité en le
conformant, par la relation, au Christ qui est I'image de Dieu. L’homme n’est pas homme
parce qu’il est capable de relation avec Dieu, mais I’homme est homme parce qu’il est
relation effective avec celui qui lui donne son humanité. Cette rupture avec une définition de
I’homme qui s’appuie sur I’une de ses capacités est un autre critere permettant de différencier

une conception relationnelle d’une conception substantialiste.

Pour finir, nous pouvons noter la place qu’Ansaldi donne a la théologie par rapport aux autres
sciences : il ne s’agit pas pour Ansaldi d’affirmer un humanum commun avec les autres
sciences mais plutdt d’affirmer que la théologie est une science a part entiere qui peut
dialoguer avec les autres sciences (comme la psychanalyse ou la philosophie) car elle répond
a des exigences méthodologiques communes avec les autres sciences a cette différence
fondamentale pres que la théologie n’est pas athée. Elle peut donc mieux que les autres
sciences percevoir les traces de I’humanité telle qu’elle fut créée, a I’'image de Dieu, selon

I’intention du Créateur de ’homme.

Conclusion de la section 2.

Cette section était destinée a confronter les affirmations anthropologiques ansaldiennes aux

eme

affirmations de la Réforme du XVI™™ siecle relatives a I’imago Dei.

Nos recherches nous ont conduits a souligner I’origine augustinienne de 1’anthropologie
défendue par les réformateurs. Il apparait que les réformateurs ont radicalisé le concept
augustinien de péché originel : pour enrayer la dérive pélagienne manifestée par la pratique
des indulgences, les réformateurs ont particulierement mis en avant le caractere
fondamentalement pécheur de I’homme, comme Augustin avait pu le faire face a Pélage lui-
méme. Cette radicalisation des effets du péché originel sur I’imago Dei a néanmoins conduit

a un basculement anthropologique : si les réformateurs ne prétendent pas que 1’imago Dei fut

4 P.GEISSBUHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en I’homme selon Jean Ansaldi..., op.cit, p-
334. La citation entre guillemets de la part de P. Geissbiihler correspond a une citation de J. ANSALDI,
« Anthropologie et fécondation in vitro » ETR, 1989/1, p. 49.

142



totalement annihilée et affirment bel et bien que I’homme reste fondamentalement concerné
par celle-ci, ils soulignent néanmoins son extériorité par rapport a I’homme en insistant sur
son caractere eschatologique et en la situant dans la volonté de Dieu. Renvoyée dans la sphere
de I’altérité supréme, 1’imago Dei et la conformité de I’homme a celle-ci releve alors d’une
logique exclusivement relationnelle : I’homme ne peut se conformer a 1’'image selon laquelle
il fut créé — et qui constitue sa destination d’€tre humain — que par une relation effective avec
le Tout-Autre qui porte cette image, c'est-a-dire le Créateur. Autrement dit, I’étre humain ne
peut acquérir son humanité que par la relation, d’ou, a ce moment la, on bascule dans ce que
la théologie contemporaine appelle une anthropologie relationnelle. Plus précisément, il
s’agit d’une conception dite « forensique » de 1’étre humain : I’étre humain est défini par
rapport au for, c'est-a-dire a une instance qui le justifie, en se plagant soit devant Dieu qui
peut le recréer selon son image, soit devant une image idéale de lui-méme. Dans les deux cas,
justification ou auto-justification, la conformité est opérée de maniere relationnelle, dans le
fait de se placer «devant » I’instance qui porte I’image a laquelle I’étre humain est référé.
Dans les deux cas, I'image qui édifie I’homme est considérée comme étant distincte de celui-
ci, et ’homme a besoin d’étre placé devant celle-ci pour qu’il s’y conforme. Cela va dans le
sens de nos conclusions concernant le processus d’assimilation a 1’imago Dei ou a 1’idole
dans 1’Ancien Testament. Ce faisant, la question se concentre autour de 1’ontologie : méme
dans le cas d’une auto-justification par référence a une mémeté idéalisée, ce qui justifie
I’homme reste une réalité distincte de lui-méme —puisqu’elle est projetée comme un idéal
auquel I’homme tente de se conformer —, 1’humain dans son étre reste donc défini en
référence a un autre €tre qui lui est distinct devant lequel il est placé. La question pour les
réformateurs était bel et bien d’insister sur le fait que rien en I’homme ne saurait lui permettre
de participer de quelque maniere que ce soit a son salut. Cette insistance s’est faite au prix
d’un basculement ontologique qui se traduit théologiquement par la neutralisation, puis chez
Ansaldi par I’abandon, de I’ affirmation de I’existence de restes de 1’imago Dei dans I’homme,
méme si I’homme reste concerné par 1’imago Dei qui se présente et se propose sans cesse a
lui. Nous pourrions simplifier en affirmant que lors de la Réforme, 1’en-soi a été remplacé par
le devant-soi, le pour-soi si I’on veut insister sur la grace. Ce faisant nous pouvons affirmer
que le critere le plus important qui permet de reconnaitre une anthropologie théologique
relationnelle est I’affirmation de 1’extériorité de 1’imago Dei par rapport a ’homme : celle-ci
est située dans la volonté de Dieu, comme nous avons pu I’observer dans notre premicre

section concernant les fondements bibliques. C’est précisément selon nous 1’affirmation de

143



cette extériorité qui est au cceur du discours ansaldien qui réfute obstinément 1’existence d’un

« homme en-soi indépendamment de la foi »**.

Néanmoins, et malgré ce qu’affirme Jean Ansaldi, cette radicalisation opérée par les
réformateurs n’emporte pas de rupture avec la théologie classique si I’on considere la
question du point de vue de leur intention, qui reste conforme aux affirmations
sotériologiques augustiniennes : dans les deux cas la question est bel et bien d’affirmer face a
la doctrine pélagienne que I’homme ne saurait s’auto-justifier et qu’il a fondamentalement
besoin de la grace divine pour son Salut. Il y a donc permanence d’un principe théologique
fondamental qui se décline dans deux ontologies dont ’une apparait comme une radicalisation
de l'autre dans 1’unique but de souligner I'importance et la pertinence de ce principe
fondamental. Que 1’on affirme comme Augustin qu’il persiste des vestiges de I'imago Dei en
I’homme mais que ceux-ci ne sont pas suffisants pour que I’homme puisse s’auto-justifier ou
que I’on affirme comme Luther que I’homme reste concerné par 1’imago Dei mais que celle-ci
ne réside que dans la volonté de Dieu et non dans celle de I’homme, on affirme dans les deux

cas que I’homme ne saurait s’auto-justifier.

En outre, Augustin comme Luther soulignent que la justification ne peut étre opérée que par

la foi, foi qui est donnée par la grace de Dieu.

Le propos ansaldien sur les réformateurs nous semble donc devoir étre relativisé : il n’y a pas
eu rupture mais plutdt basculement : si le discours ontologique bascule, il reste solidement
attaché a cet axe théologique qui est I’affirmation de 1’absolue nécessité de la grace de Dieu
pour le salut de I’homme.

Cela dit, et que 1’on soit ou non en accord avec la maniere ansaldienne de reprendre certains

concepts de la Réforme du XVI™, il est clair que celle-ci trouve elle-méme son fondement
dans la volonté d’affirmer encore plus clairement a notre époque contemporaine, cette absolue

nécessité de la grace de Dieu pour le salut de ’homme.

Cette radicalité s’exprime notamment a travers sa sévérité a I’égard de Jean Calvin, lorsque le
théologien de Montpellier commente 1’ Institution de la religion chrétienne en la placant dans

. 436
le « champ de la perversion » .

Le probleme est que Calvin, dans le premier livre, « met indéniablement en ceuvre un savoir

sur Dieu en dehors de la christologie, et méme en dehors de son inscription dans 1’alliance

3 par exemple, J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24.

6 1 ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 108.

144



.. 437 2 . . . .
avec Israél »*’. Or, dans la prétention d’une telle connaissance de Dieu — que 1’on pourrait

8

qualifier de naturelle en ce qu’elle se passe de la relation**® — s’affirme selon lui une volonté

d’outrepasser la finitude :

Autrement dit, le bloc Dieu-Ecritures, placé en début de livre, fonctionne sans failles, sans
finitude, hors de 1’alliance et hors le Christ. L’ Autre n’est en rien marqué par quelque limitation

que ce soit qu’il s’imposerait [...] Ici, face a la toute-puissance de Dieu, s’avoue le désir de

. . A . £ . 43
I’homme de se construire lui-méme, Dieu réglant les comptes en fin de parcours*”.

La question est donc avant tout de rendre attentif au désir d’auto-réalisation de I’homme, qui
revient a un rejet de la grace du Créateur. Aussi est-il intéressant de constater qu’ Ansaldi, qui
veut insister sur la finitude, interprete Calvin®*” en insistant sur le dogme de la toute-puissance
de Dieu. A cette occasion, Ansaldi nous offre sa propre conception de la toute-puissance de

Dieu :

Mais en méme temps que se dénie la christologie et la théologie de la croix, le projet caché d’un
tel renversement se donne a connaitre : refuser la prédestination c’est refuser la gloire de Dieu.
Calvin n’arrive pas a débrancher le theme de la toute-puissance des connotations de pouvoir et, par
suite, a lire celle-ci dans les cadres d’un amour sans limites ; de méme le concept de gloire n’est en
rien éclairé par le texte johannique qui localise celle-ci dans la croix [...]**!

Il n’est pas question ici de traiter en profondeur de cette question, mais il nous semble tout de
méme important d’évoquer ici cette compréhension relationnelle de la toute-puissance. Il
s’agit certes d’étre tres précis : le background du propos ansaldien est ici un discours plus
psychanalytique sur la perversion a travers 1’opposition entre jouissance et désir. La question
est de montrer que Calvin se trouve du coté de la perversion puisqu’il avance un Dieu « non
barré par la croix »**>. Cette expression est destinée 2 insister sur la notion de finitude, qui est
une notion d’une importance cruciale pour Ansaldi: il n’y a que dans 1’acceptation de sa
propre finitude que 1’on peut prendre conscience de 1’altérité, et donc entrer en relation — sans

quoi on projette du soi sur 1’autre, lui interdisant d’étre autre. C’est ainsi qu’ Ansaldi distingue

“7 ). ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 110.

“¥ 11 ne s’agit pas ici d’ouvrir un débat sur la connaissance naturelle de Dieu. Toutefois, nous utilisons ici
volontiers I’adjectif « naturel » puisqu’une telle connaissance de Dieu en dehors de la relation — par 1’observation
de la création — peut s’opérer en I’homme par lui-méme : une telle connaissance semble alors inscrite dans la
nature méme de ’homme. C’est bien tout le probleme de 1’opposition entre image de Dieu et idole, 1’idole étant
une projection idéalisée du soi, 'image de Dieu étant une image offerte par la grace dans ’acceptation de sa
propre finitude.

9. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 113.

“0J. CALVIN, L’institution de la religion chrétienne, I, XXI, 5 cité par J. ANSALDI, L’articulation..., op.
cit., p.114 : « Nous appelons prédestination, le conseil éternel de Dieu par lequel il a été déterminé ce qu’il
voulait faire de chaque homme. Car il ne les crée pas tous en pareille condition, mais ordonne les uns a la vie
éternelle, les autres a I’éternelle damnation. Ainsi selon la fin pour laquelle est créé 1’homme, nous disons qu’il
est prédestiné a la mort ou a la vie ».

! J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 115.

2 J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 110.

145



deux fondements possibles de la toute-puissance : le pouvoir et un amour sans limites. L’ un
renvoie a la jouissance et ’autre au désir. Selon Ansaldi et contre Calvin, la toute-puissance
de Dieu revient a son auto-limitation, auto-limitation qui est la conséquence d’un amour sans
limite. Autrement dit, en s’inspirant de 1’affirmation johannique (Jn 3,16), Dieu a tant aimé le

monde qu’il a revétu la finitude pour sauver les hommes :

On le voit, la cloture de la pertinence théologique dans 1’opus proprium Dei que Luther avait posé
comme un axiome est ici « oubliée », comme est déniée la théologie de la croix en vue de
construire une théologie de la gloire. C’est qu’il s’agit de sauvegarder cofite que cofite, et le prix a
payer en est grand, le caractere absolu de Dieu, fut-ce par la dénégation de ce méme Dieu en
alliance, fut-ce au prix de I’existence d’un sujet humain autonome. Calvin ne peut arriver a prendre
acte que Dieu puisse choisir un statut bornant sa toute-puissance et sa jouissance. Que Dieu ait

choisi de désirer a partir du manque de la croix plutdt que de jouir a partir d’un plein apparait au

£ : £ 443
Réformateur comme un dire blasphémateur™".

La toute-puissance de Dieu réside donc dans son amour sans limite qui I’a conduit a limiter
cette toute-puissance en s’incarnant dans la finitude humaine : c’est parce que son amour est
infini que Dieu est capable du fini comme de I'infini, c’est la que réside sa toute-puissance.

Ce faisant, Dieu n’est pas en tant qu’il peut ou qu’il est capable, mais il est en tant qu’il aime.

Cette derniere formule exprime a merveille I’ancrage a la fois luthérien et barthien de Jean

Ansaldi.

Comme nous venons de le constater J. Ansaldi préfere le réformateur Luther au réformateur
Calvin, précisément parce que Luther pose un opus proprium Dei sur lequel la théologie ne
saurait spéculer, et qui conduit celle-ci a considérer Dieu dans I’incarnation, y compris sa
toute-puissance, dans la finitude humaine. La théologie ansaldienne est donc christo-centrée,
car il s’agit de se conformer a la limite épistémologique posée par Luther et qui évite 1’écueil

d’une théologie perverse qui refuse 1’altérité.

Comme nous nous apprétons a le constater, J. Ansaldi peut étre affilié au théologien
contemporain K. Barth, qui lui-mé&me définit Dieu comme un étre « en tant qu’il aime » : sa
toute-puissance réside donc dans son amour. Une telle affirmation entrainera forcément des

conséquences sur les affirmations ontologiques de I’anthropologie théologique.

Il convient d’étudier de plus pres les affirmations de K. Barth pour confronter I’anthropologie

ansaldienne a 1’anthropologie du grand théologien de Béle qui I’a certainement inspirée.

iy, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 117.

146



TROISIEME SECTION : LA REFERENCE AUX AFFIRMATIONS BARTHIENNES.

Le socle du systeme ansaldien est 1’affirmation d’une différence radicale entre le Créateur et
la création : les affirmations du théologien de Montpellier concernant la finitude de 1’étre
humain, sa reprise de la phénoménologie lacanienne et notamment sa définition du Réel, ses
affirmations sur I’aliénation de I’homme par I’idole, ainsi que ses affirmations christologiques
sont la conséquence du fait que 1’accent est mis sur Dieu comme une altérité radicale. Ainsi
Dieu est-il sans cesse qualifié par Ansaldi de « Tout Autre » ou de «Pere Radicalement-

444
Autre »

et I'ordre du monde, phénoménal, ne saurait étre confondu avec I’ordre divin
inconnaissable si ce n’est par la foi en Jésus-Christ. La relation entre ces deux ordres reléve en
effet exclusivement de la sotériologie et la séparation entre ces deux ordres s’inscrit dans une
phénoménologie qui distingue entre Réel et réalité*”® — la réalité ne faisant que refléter
partiellement le Réel dans I’espace du monde. Lorsqu’il aborde la question de I’ontologie,
Ansaldi reprend la distinction kantienne entre phénomene et noumene**® : le phénomene ne
peut étre qu'une signification partielle et I’essence des choses est insaisissable tant par
I’observation que par la raison humaine — seule la foi peut permettre d’accéder a ces données
cachées qui ne se donnent a la connaissance que dans une « a-rencontre > C’est dans ce
sens, qu’Ansaldi interprete les affirmations luthériennes contenues dans le De homine
448

concernant 1’impossibilité pour la philosophie de connaitre ’homme et ses causes

possibilité qui n’est offerte que par la foi.

Telle qu’elle est présentée par Ansaldi, cette distinction pose de maniere évidente le probleme
de la connaissance de Dieu par I’homme dans une théologie relationnelle, probléme
spécifique et complexe. Le probleme est évidemment redondant dans une théologie
contemporaine qui se nourrit des travaux de grands phénoménologues tels que Marion,
Riceeur, Levinas, ou Lacan®’, tant pour son épistémologie que pour son herméneutique. A ce

titre, la pensée de Jean Ansaldi nous apparait comme précieuse, la question de la scientificité

444 P N . 2 . .
Les références au « Pere Radicalement-Autre » sont tellement nombreuses dans les écrits de Jean Ansaldi que

cela n’aurait aucun sens de les lister. A titre d’exemple on peut citer : J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op.
cit., p. 23.

“ J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », op. cit., p. 249-250.

“6 y ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 201 et 14.

“7 ). ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 13-20.

“% J. ANSALDI et P. PELISSERO, « Le De homine de Luther », op. cit., p. 486.

“9 Nous situons Lacan parmi les phénoménologues, car sa distinction entre le Réel, le Symbolique et
I’Imaginaire et leur articulation dans un nouage borroméen est ni plus ni moins qu’une phénoménologie,
phénoménologie sur laquelle repose la théologie ansaldienne.

147



de la théologie étant pour lui centrale®”. Le probleme de la connaissance de Dieu est encore
plus briilant si I’on aborde la question de I’image de Dieu qui pose de maniere accrue les

problemes de la représentation et de I’analogie.

D’un point de vue théologique, la qualification de Dieu comme altérité supréme pose la
question du caractere dialectique de la théologie ansaldienne : la référence omniprésente au

« Tout-Autre » fait immanquablement penser a la théologie de Karl Barth.

Karl Barth est non seulement reconnu comme le pere de la théologie dialectique mais aussi
comme un incontournable de la théologie et de I’anthropologie relationnelle : il est le
théologien qui, grace a son insistance sur I’altérité de Dieu, a théorisé de la maniere la plus
claire la théologie relationnelle, a tel point que 1’on pourrait presque croire que la théologie
relationnelle s’inscrit forcément dans une théologie dialectique, tant la théologie
contemporaine s’inspire de ses travaux au moment ou il s’agit de formuler une conception

relationnelle de 1’étre humain.

La question est alors pour nous de savoir jusqu’a quel point Jean Ansaldi se trouve dans la

lignée de Karl Barth, et en quoi il s’en distancie.

Pour répondre a cette question, il s’agit de procéder a une étude comparée de certains écrits de
Jean Ansaldi et de Karl Barth, fondamentaux pour notre propos. Sans entrer dans le détail du
vaste champ théologique du théologien de Bale, nous nous bornerons a une comparaison
concernant la question de 1’imago Dei qui est le concept qui nous sert d’outil d’analyse depuis
le début de ce travail. Apres avoir précisé en différents points quel est le propos de Karl Barth
sur I’imago Dei (3.1.) nous procederons a une comparaison de ce propos avec les affirmations
ansaldiennes relatives a ce theme précis (3.2.). Nous pourrons alors conclure, montrant ce
qu’un tel travail de comparaison peut apporter a notre raisonnement plus global : il apparait
que l’insistance sur la relation n’est pas un critere suffisant pour définir la conception
relationnelle de I’€tre humain. Si I’on y regarde de plus pres, et que I’on considere — méme
partiellement — les enjeux ontologiques que sous-tendent les conceptions théologiques de
I’étre humain qui se déclarent comme étant « relationnelles », on s’apercgoit qu’il n’existe pas

une seule mais plusieurs anthropologies relationnelles.

450 . . A . . L .
C’est l'intention méme de son ouvrage sur l'articulation... dans laquelle les considérations d’ordre
épistémologique tiennent une tres grande place.

148



3.1. L’imago Dei selon Karl Barth

Karl Barth a beaucoup écrit. Et de nombreux auteurs ont écrit sur Karl Barth. Certains ont
d’ailleurs pu souligner les différentes périodes qui ont traversé 1’histoire intellectuelle de ce
théologien : ainsi il existe un premier Barth, que 1’on doit distinguer d’un second Barth, qui
n’est pas non plus le méme que le troisidme®'. S’il convient évidement de prendre en compte
ces données qui montrent la réalité d’une vie, en 1I’occurrence celle de Karl Barth, qui a connu
comme toute vie plusieurs mouvements, il devient toutefois impossible alors, si ’on veut
rester rigoureux, de rendre compte de maniere synthétique de la pensée de cet auteur. La
rigueur voudrait certes I’exhaustivité, or il est impossible d’étre exhaustif dans 1’exercice qui
est le notre : nous ne faisons ici que rendre compte de certaines de ses affirmations concernant
I’imago Dei dans un but précis qui est celui de comparer ces affirmations aux affirmations

d’Ansaldi en la matiere.

Notre position est donc la suivante : récepteurs d’un ensemble de contributions dont 1’écriture
s’est certes étalée sur un grand nombre d’années et a donc traversé différentes époques mais
qui font toutes partie d’une méme dogmatique, nous entrerons dans la pensée de son auteur
avec une clé de lecture précise — ce qui nous intéresse est de savoir comment celui-ci traite la
question particuliere de I’imago Dei. Pour cela nous nous fonderons exclusivement sur des
affirmations contenues dans trois des tomes de la dogmatique qui nous paraissent &tre en
rapport direct avec notre propos et qui sont propres a pouvoir &tre comparées avec les
affirmations ansaldiennes : le tome premier du deuxieme volume qui est consacré a la
doctrine de Dieu et en particulier les affirmations concernant «1’étre de Dieu en tant qu’il

452

aime » -, et les tomes premier et deuxieéme du troisitme volume qui sont consacrés a la

1453 et

doctrine de la Création, en particulier I’interprétation barthienne de Genese 1,24-3
certaines affirmations relatives a la christologie et a 1’anthropologie qui sont contenues dans
un paragraphe qui traite notamment de « Jésus, ’homme pour le prochain » et de la « forme

fondamentale de I’humanité »**. Ces trois passages nous paraissent en effet assez typiques et

1 Ainsi, D. MULLER, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005, qui distingue au moins trois grandes périodes de
I’ « existence théologique, éthique et politique » de Barth : « Premiére grande période : de la théologie positive —
libérale a la théologie dialectique (1904- 1931) » ; « Deuxieme période : du livre sur Anselme a la “dogmatique
ecclésiale” (1931-1956) » ; « Troisieme période : de I’“humanité de Dieu” a la post-face sur Schleiermacher
(1956-1968) ».

2 K. BARTH, Dogmatique 11,1, §28, Geneéve, Labor et Fides, 1957, (7™ volume de I’édition frangaise) p. 1-69.
3 K. BARTH, Dogmatique 1II,1, Genéve, Labor et Fides, 1960 (10°™ volume de I’édition francaise), p. 193-
220.

% K. BARTH, Dogmatique 1112, §45, Genéve, Labor et Fides, 1961, (11°™ volume de 1’édition francaise) p.
219-307.

149



propres a établir une synthese de la pensée de Karl Barth concernant 1’imago Dei lorsque ce

concept est utilisé pour avancer une conception relationnelle de 1’étre humain.

Cette synthese sera établie en trois sous sections : les affirmations barthiennes concernant
I’étre de Dieu (3.1.1.); les affirmations barthiennes concernant la création de 1’homme a
I’image de Dieu (3.1.2.) ; les affirmations barthiennes concernant Christ comme image de

Dieu (3.1.3.).

3.1.1. Les affirmations barthiennes concernant I’étre de Dieu

L’aspect qui nous intéresse ici n’est pas tant I’ontologie barthienne que sa définition de I’étre
de Dieu «en tant qu’il aime ». Aussi, il convient de retracer les différentes étapes de sa
pensée sur I’é€tre de Dieu afin de bien comprendre son interprétation de 1’affirmation biblique
selon laquelle « Dieu est amour » qui est fondamentale pour notre propos sur la conception
relationnelle de I’€tre humain en théologie contemporaine. En outre, considérer les différentes
étapes de son raisonnement est ici pour nous nécessaire, car comme nous le constaterons dans
la deuxieme sous-section, certaines affirmations ansaldiennes rejoignent le propos de Barth :
c’est par exemple le cas pour la question de la finitude, theme fondamental de 1’anthropologie
ansaldienne que Barth a pu également traiter et qu’il faudra nécessairement aborder. Aussi, le
raisonnement barthien sur la finitude s’inscrit dans sa description de la personnalité de Dieu
qui elle-méme s’inscrit dans son raisonnement sur 1’étre de Dieu. Il est donc obligatoire pour
nous de nous arréter quelques instants, mais sans développer plus que nécessaire, sur la
question de I’essence de Dieu, qui éclairera par la suite tout notre propos sur I’image de Dieu

et sur la comparaison entre Barth et Ansaldi sur la question.

. . . , . ... 455
Le discours barthien sur 1’essence de Dieu est avant tout fondé sur sa conception de 1’aséité

de Dieu qui repose sur son absoluité :

3 La notion d’ « aséité » chez Karl Barth trouve un certain éclairage dans I’article de G.D. KAUFMAN, « The

imago Dei as man’s historicity », The Journal of Religion, vol.36 n°3 Jul.1956, p.157-168 notamment la p.163 :
« L’aséité ne se réfere pas a une sorte d’absoluité statique en Dieu mais plutdt a une relation en lui entre lui-
méme comme fondement de son devenir et lui-méme comme ce qu’il est devenu. Quand 1’aséité est interprétée
en ces termes, le concept d’histoire de Dieu trouve alors sa place : alors que 1’aséité de Dieu exprime le fait que
Die ne vient de rien d’autre que lui-mém, 1’histoire de Dieu désigne le processus relatif a ce mouvement ou
développement du Dieu vivant. Cette interprétation de I’as€ité de Dieu conduit directement a la doctrine de la
trinité, qui est simplement la tentative de comprendre en termes historico-ontologiques, a travers les notions de
relation de dérivation et de dépendance entre les trois personnes. Ainsi la notion d’aséité de Dieu est intimement
lie a la conception trinitaire de Dieu, si la nature de Dieu comme vivant et dynamique est prise au sérieux. Nous
pouvons maintenant voir ce que signifie de dire que la nature historique de I’homme, I’historicité de ’homme est
a I’'image de Dieu [...]. L’aséité de Dieu, comme nous 1’avons vu renvoie a une sorte de relation, la relation de
dépendance entre un état d’€tre primaire et un état d’étre postérieur. Lorsque le terme est employé pour Dieu,
cela implique I’indépendance de Dieu vis-a-vis de ce qui lui est extérieur. Mais quand le terme est employé pour

150



Dieu est libre en lui-méme. Si cette premiere these est valable, nous pouvons également exprimer
I’aséité divine en disant : Dieu est libre de toute motivation et de toute détermination externes [...]
ce n’est pas en cela que consiste sa divinité, mais c’est en cela qu’il est Dieu: dans cette
indépendance totale a 1’égard de toute réalité différente de lui. [...] Dieu est « absolu », c'est-a-dire
séparé de tout ce qui n’est pas lui-méme. Dieu est, qu’il existe ou non une autre réalité, et quel que
puisse étre son mode d’existence. Qu’il existe une telle réalité ne saurait signifier qu’elle prenne la
place de Dieu, le limite ou lui porte atteinte. Elle ne peut étre que par lui seul*.

En définissant 1’aséité de Dieu comme absoluité dans le contexte d’un discours sur I’essence
de Dieu, Barth affirme que toute autre réalité ne peut étre que par lui : dire que Dieu est de
maniere absolue signifie que Dieu ne peut avoir d’attribut, 1’attribut du sujet se confondant
absolument avec le sujet. L auxiliaire étre étant compris de maniere absolue et non relative,

I’attention est de ce fait focalisée sur le sujet qui absorbe Iattribut*’

: Dieu ne peut étre
« qu’en tant que », Dieu est « en tant qu’ »*° étre, Dieu est fondamentalement ce qu’il est. Ce
qui peut apparaitre ici comme une tautologie est en fait une affirmation fondamentale qui est
en décalage complet avec toute une conception de I’essence divine qui a pu avoir cours
notamment lors des XIX™™ et XX“™ sidcles, conception qui apparait encore aujourdhui
comme la conception la plus communément admise : le probléme, dit Barth, est que la plupart
des auteurs de cette époque « congoivent Dieu comme la somme des valeurs humaines
suprémes »17 Cette conception est la conséquence d’une erreur méthodologique de la

théologie du Moyen age :

L’article sur la Trinité venait habituellement apres un exposé général sur 1’essence de Dieu et ses
attributs. Or rien qu’en adoptant cet ordre, on s’exposait sans autre a la tentation de parler de Dieu
d’abord indépendamment de sa révélation [...]. Dans cette nouvelle optique, on ne tarda pas de

parler de Dieu comme d’une entité abstraite, définie par toutes sortes de superlatifs*®.

. . . . < .. . 461 .
Un tel discours sur les attributs de Dieu conduit alors 2 un « faux spiritualisme »*' qui

interdit a Dieu toute action concrete : « si Dieu est un €tre purement abstrait », dit-il, « s’il est

un étre fini comme I’&tre humain, cela n’a pas les mémes implications. Employer le terme a la fois pour I’homme
et pour Dieu n’implique pas de brouiller la distinction entre Dieu et ’homme, ni de présupposer une analogia
entis entre eux. Cela implique plutdot, comme Karl Barth I’a évoqué, qu’il y ait ici une analogia relationis. Cela
revient a dire que ’homme n’est pas considéré comme Dieu mais plutdt que la relation entre les hommes est
créatrice et que ’homme comme créature est analogue a, ou correspond a, la relation entre Dieu comme son
propre fondement et Dieu comme dérivatif a ce fondement, Dieu comme Pere et Dieu comme Fils ».

6 K. BARTH, Dogmatique 11,1, op. cit., p. 55.

#7 Cette considération grammaticale n’est pas avancée par Karl Barth, elle est un commentaire de notre part
destinée a bien faire comprendre le coeur du probleme.

¥ Ce « en tant que » a donc une importance toute particuliére lorsque Barth titre son paragraphe « 1’étre de Dieu
en tant qu’il aime ».

“9 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 39.

WK, BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 35.

oK, BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 13.

151



cet esprit absolu et pour ainsi dire chimiquement pur cher a la spéculation “théologique” et

philosophique, alors il ne fait rien et méme, ne peut rien faire »*%%.

Le probleme pour Barth n’est pas tant I’absoluité de Dieu — absoluité sur laquelle repose toute
sa théologie — que le fait que Dieu soit plus considéré comme un ensemble d’universalités
abstraites que comme une singularité agissante*®. Pour couper court 2 ce discours sur les
attributs ou sur les qualités de Dieu, Barth précise donc que Dieu ne peut avoir d’attributs
mais qu’il est lui-méme ces attributs, ce qui fait de lui le sujet par excellence : « Dieu n’est
pas quelque chose, mais quelqu’un, 1’étre unique, le sujet parlant et agissant, le “je” originel

et authentique »***.

Cette conception de Dieu comme « sujet parlant et agissant », « identique a ce qu’il fait » 465

est particulierement manifeste au moment ou le théologien de Bale affirme que « I’essence de
. A 466,
Dieu est son étre en acte » ~:

L’étre de Dieu est sa décision propre, consciente, voulue, accomplie. [...] D’aucun étre, en dehors
de Dieu, on ne peut dire qu’il soit absolument identique a son acte. D’aucun étre en dehors de
Dieu, on ne peut dire qu’il coincide absolument avec sa décision propre, consciente, voulue,
accomplie. C’est uniquement en vertu du péché que I’homme peut s’attribuer ou attribuer a
I’'univers dans lequel il ne fait que se projeter lui-méme, un étre semblable a celui de Dieu. Des
I’instant ou Dieu le rencontre dans sa révélation, ’homme ne peut que perdre cette illusion et

renoncer a cette prétention. [...] Dieu est identique a ce qu’il fait. Dieu est sa propre décision. Dieu

vit de lui-méme et par lui-méme*®’.

Dieu est donc ce qu’il est et il est ce qu’il fait : Dieu n’a pas d’attribut, il ne peut étre qu’ « en
tant que », en tant qu’étre, en tant qu’acte. Cette définition de 1’essence de Dieu comme « étre
en tant que » emporte de nombreuses conséquences, qui, cumulativement conduisent a une
théologie relationnelle : Barth affirme en effet que Dieu n’est pas trinitaire mais qu’il est en
tant que Trinité (3.1.1.1.), qu’il n’est pas une personne mais qu’il est en tant que personne
(3.1.1.2.), qu’il n’est pas relationnel mais qu’il est en tant que relation parce qu’avant tout

Dieu est amour (3.1.1.3.).

462 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 12.

93 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 9 : « L’action de Dieu qui se produit dans la révélation est elle aussi
une action singuliere qui non seulement se distingue du cours actuel des événements, mais encore y introduit un
élément de contradiction. Parler d’actus purus a propos de Dieu ne suffit pas ; il faut y ajouter : et singularis.
Que Dieu soit visiblement réellement a la fois ’origine, la réconciliation et le but de tout ce qui arrive, nous
sommes d’accord ; mais cela n’est vrai que parce que I’action de Dieu a un caractere éminemment singulier. Par
rapport a ce qui n’est pas lui-méme et don il est I’origine, la réconciliation et le but, Dieu est aussi, a sa manicre
a lui, événement, acte, vie. [...] Dieu est lui-méme événement libre, acte libre, vie libre ».

64 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 44.

46 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 18.

“ Ibid.

7 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 17. On peut noter au passage la sotériologie de Barth qui se résout
dans une tension entre I’authentique autonomie de Dieu et I’illusoire autonomie de I’homme. Cette conception
du salut comme libération d’une illusion et du péché comme illusion d’autonomie trouvera un écho dans la
théologie ansaldienne.

152



3.1.1.1. Dieu est Trinité

Les questions de la Trinité et de la personne sont extrémement liées. Il aurait d’ailleurs pu
paraitre plus judicieux de commencer ici par définir ce que Barth entend lorsqu’il utilise le
terme de « personne » concernant Dieu. Cela était trés tentant, mais alors nous aurions trahi
la volonté de cet auteur de comprendre Dieu avant tout comme Trinité, et nous serions
certainement tombé dans la méme erreur méthodologique que celui-ci condamne, définissant
la personnalité de maniere abstraite, pour ensuite I’ériger en qualité de Dieu avant de traiter
de maniere secondaire la question de la Trinité. Nous avons donc décidé de traiter de la
question de la Trinité chez Barth avant de traiter la question de la personnalité de Dieu — dans
la logique barthienne, c’est d’abord parce que Dieu est Trinité qu’il peut étre considéré
comme personne ou plus précisément comme sujet :

[...] jusqu’a nos jours, on n’a pas laissé de parler des « personnes de Dieu » (au pluriel !) dans le

cadre de la doctrine trinitaire. On entend désigner par la les trois manieres d’étre du Pere, du Fils et

du Saint-Esprit. [...] L’Eglise chrétienne n’a jamais enseigné qu’il y a trois personnes en Dieu,

c'est-a-dire trois personnalités ; elle n’a jamais soutenu que Dieu est un triple «je », un sujet

multiplié par trois | En utilisant le concept de persona dans le sens de modus subsistentiae, elle

entendait précisément combattre le trithéisme. [...] Parce que Dieu est en lui-méme le Pere, le Fils

et le Saint-Esprit, il est comme tel le «je» vivant et aimant; et au moment ou nous le

reconnaissons comme le Pere, le Fils et le Saint Esprit, nous le reconnaissons comme ce « je »

unique qui nous rencontre dans son amour et qui s’adresse a nous comme a un « tu » pour nous

traiter en conséquence®®.

Le terme « personnes » est donc avant tout a comprendre comme maniere d’étre du sujet. Non
- 24 . N .\ . .

pas comme modalité %' Dieu n’est pas a la maniere d’une seule des trois personnes, il n’est

pas un « triple “je” » mais il est un «je » qui s’adresse a un « tu » précisément dans I’unité

des trois modes d’étre a la fois. Karl Barth interpréte en effet avant tout la Trinit€é comme

relation :

Il ne s’agit pas de trois « Dieux » mais par trois fois du méme Dieu, qui n’existe pas
singulierement dans I’étre pour soi de chacune de ses trois manieres d’étre, mais bien dans leur
relation et leur coordination réciproques, dans leur périchorese. Si nous avons compris cela, nous
pouvons certes, si nous le voulons, parler de personnalité divine. [...] C’est ce vrai Dieu en son
essence trinitaire qui est, si nous voulons 1’appeler ainsi, le Dieu personnel’.

8 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 44.

9 Si nous faisons ici référence a I’hétérodoxie du modalisme c’est que Barth semble s’en rapprocher en
définissant la personne comme modus subsistentiae, c'est-a-dire comme modalité d’étre de la Trinité. Mais on ne
peut reprocher a cet auteur de tomber dans cette hérésie parce qu’il s’en éloigne précisément en considérant la
Trinité dans son ensemble : le probleme du modalisme étant qu’il conduit a une hypertrophie de la personne du
Pere, notamment dans I’hérésie qualifiée d’ « adoptianisme ». Cette précision aide a comprendre plus exactement
selon nous la conception barthienne de la Trinité ; Pour plus de précision, voir « modalisme » dans J.-Y.
LACOSTE (dir.), Le dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF (quadrige), 1998, p. 747.

K, BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 45.

153



Autrement dit, dans I'unité de « ses trois manieres d’étre », Dieu est — en lui-méme — relation.
Il est en «tant que » relation. Cette premicre donnée de la théologie barthienne est
fondamentale si ’on veut bien comprendre la conception barthienne de 1’imago Dei. Cela
étant dit, il convient, dans la perspective qui est la nbtre, de préciser encore comment Karl
Barth peut qualifier Dieu de « personne ». Cette question en effet nous semble étre cruciale
car elle souleve nécessairement le probleme de la finitude, qui trouvera un développement

particulierement important dans 1’anthropologie ansaldienne.

3.1.1.2. Dieu est personne

Comment dire que Dieu infini est une personne alors que la personnalité suppose la finitude ?
Cette question qui a traversé les siecles est particulierement importante pour nos travaux, car
le concept méme d’imago Dei conduit nécessairement a un tel questionnement, qui se pose de
maniere inverse : comment I’homme, étre fini, peut tout de méme étre créé selon I’'image d’un
Dieu infini. L’importance d’un tel raisonnement n’a pas échappé a la pensée de Karl Barth qui
y a consacré quelques lignes. Selon lui, les théologiens ont longtemps refusé d’affirmer la
personnalité de Dieu car le concept méme de personne supposait la finitude, qui était
incompatible avec la conception d’un Dieu infini. Pour lui, le probléme provenait en fait du
concept méme de I'infini qui était interprété a 1’aune de la finitude humaine. Aussi la question
méme de la finitude a fini par étre éludée sur le fondement d’une certaine anthropologie,
I’homme étant percu avant tout comme « sujet pensant », capable de percevoir I’infini de

Dieu a partir de sa propre finitude :

Sans autre, avec la méme assurance que 1’on prenait pour la refuser a Dieu, on attribuait la
personnalité a I’homme lui-mé€me en tant que sujet pensant. Il importait peu, apres tout, que, pour
le distinguer d’avec son « Dieu », on assignat a ce sujet le domaine et la maniere d’€tre de la
finitude, puisqu’en méme temps on lui attribuait ce prédicat (la personnalité !), puisqu’on
I’estimait capable de toute maniere de penser et de décrire de son propre chef I’esprit absolu, le
souverain bien, I’étre infini. Comment le sujet auquel revient ’honneur de posséder ce prédicat ne
serait-il pas le vrai « je », le « je » voulant et agissant ? En quoi la finitude pourrait-elle le limiter,
puisqu’il est en liaison directe avec I’infini, puisque dans sa finitude méme il affronte I’infini, le
crée, le meut, et dispose de lui, et que ce dernier n’est manifestement qu'un prédicat ? En aucun
moment ce que 1’on appelle ici I’infini, a savoir le « Dieu » qui reste constamment sous le controle
de 'homme ne saurait devenir une réalité inquiétante, menagante et pleine de pouvoir. Car une
chose demeure : c’est que 1’€tre fini ne laissant pas d’étre I’incontestable sujet du prédicat
« infini », est lui-méme la personne qui, vis-a-vis de Dieu ne cesse pas de mener le jeu. [...] il ne
faudrait en aucun cas que Dieu soit con¢u et défini comme personne. Car cela reviendrait a
admettre que I’infinitude de Dieu est sa propre infinitude, et non celle de I’homme. Mais dans ce
cas on ne pourrait plus dire que Dieu est la somme des idées rationnelles de I’homme !*"'

YK, BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 37.

154



Cette critique sévere de la part de Karl Barth a I’égard d’une certaine théologie éclaire
vivement notre propos : le probleme de la finitude est bien 1lié aux questions de 1’imago Dei,
de I’idole et du péché. La question de I’image de Dieu est clairement sous-entendue dans la
définition de 1’étre humain comme seul sujet pensant, capable de penser I’infinitude de Dieu :
c’est la définition méme de I’homme image de Dieu comme homme capax Dei qui est ici
visée. La question de I’idole est présente puisque ’homme crée un Dieu a son image, un
«Dieu qui est la somme des idées rationnelles de 1’homme ». La question du péché est
avancée, puisque cette anthropologie particuliere, qui suppose une certaine théologie procede

d’une volonté de la part de I’homme de prendre le contrdle sur Dieu.

On comprend alors mieux pourquoi Karl Barth insiste tant sur I’altérité de Dieu : il faut
admettre que « 'infinitude de Dieu est sa propre infinitude »*2. Sans quoi on répond a la

tentation du péché et 1I’on crée une idole.

Karl Barth proceéde alors a une inversion pour remettre a sa place la notion de personnalité : le

«vrai “je” » n’est pas I’homme mais bien Dieu, et Dieu est personne de laquelle procede toute

47
personne 3 .

Notre exposé repose entierement sur la proposition : Dieu est celui qui aime. Il n’a rien a voir avec
I’assertion : Dieu est ou possede une personnalité. Cette derniere assertion est inconnue dans la
Bible, on ne la trouve pas davantage dans le dogme de 1’Eglise ancienne ou dans la doctrine des
Réformateurs. [...], prise en elle-méme, elle n’exprime pas les choses justes et importantes qu’elle
devrait exprimer. Elle ne peut le faire que dans le contexte de la proposition cardinale : Dieu est
celui qui aime, laquelle explique et confirme expressément le fait que Dieu n’est pas quelque
chose, mais quelqu’un I’étre unique, le sujet parlant et agissant, le « je » originel et authentique.
C’est en tant qu’il est qui il est et par conséquent celui qui aime, que Dieu est le sujet, la personne

unique*’.

Karl Barth ne refuse pas de dire que Dieu est personne. Il rejette I'idée selon laquelle Dieu
serait ou possederait une personnalité : c’est dire que le théologien de Béle refuse d’attribuer a
Dieu la personnalit¢é comme attribut. Pour Dieu la notion de personne doit avant tout &tre
comprise comme sujet: «c’est en tant qu’il est qui il est» que Dieu est personne. Sa

personnalité se confond avec son action : il est avant tout sujet, il est le « je » qui aime, et qui

472 Cela éclaire aussi le débat entre Karl Barth et Emil Brunner sur la question du point d’ancrage. Mais nous ne
traiterons pas ici de cette question qui est propre a pouvoir nous éloigner de notre propos.

473 Ainsi, K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 17 : « Ce n’est pas I’homme qui, a proprement parler est une
personne, mais Dieu. » et IL,1, p. 33 : « Dieu n’est pas quelque chose, mais quelqu’un, une personne, la personne
par excellence, de sorte que si I’homme peut avoir a son tour ce caractere, c’est a Dieu seul qu’il le doit ».

% K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 44.

155



N . , .. .47 . . N
s’adresse A un « tu », lui conférant ainsi sa personnalité*””. K. Barth le souligne lui-méme :

I’unique fondement est que « Dieu est celui qui aime ».

3.1.1.3. Dieu est Amour

C’est paradoxalement en soulignant 1I’autonomie de Dieu que Karl Barth montre le mieux ce
que signifie le fait que « Dieu est Amour ». Cet amour, en effet, ne peut étre que 1’authentique
amour, parce qu’il n’est que pure grace, précisément parce que I’amour de Dieu n’a besoin de
personne pour étre :

C’est que Dieu est tel que, sans en avoir lui-mé€me besoin, il recherche et crée une communion

entre lui et nous. Sans en avoir lui-méme besoin ! Car méme en dehors de nous, méme sans rien

faire, Dieu est lui-méme communion : si donc il se tourne vers nous, c’est en quelque sorte par

surcroit, parce qu’il appartient a son essence d’étre surabondante, de s’étendre, de déborder et de

se répandre au dehors, sans qu’elle obéisse en cela a aucune nécessité extérieure ou intérieure, sans

que I’on puisse expliquer cette extériorisation de la plénitude divine autrement que par elle-méme.

[...], c’est que de toute maniere, Dieu est tel qu’il désire créer et qu’il crée effectivement dans sa

révélation une communion entre lui et nous, a I’'image de la communion qui existe déja en son

z 476
essence éternelle” .

Certes, nous n’abordons pas ici encore tout a fait la question de la création de I’homme selon

I’image de Dieu, car Karl Barth parle ici de la communion que Dieu crée entre lui et nous qui

est «a I'image de » la communion qui est en lui-méme, mais nous comprenons que la

conception barthienne de 1I’image de Dieu sera plus fondée sur I'idée d’analogie que sur 1’idée
L . . . . 477 . R .

de représentation, puisque son discours est une ontologie”’'. Aussi avance-t-il ici discretement

I’analogia relationis : la relation que Dieu établit entre lui et nous est analogue — « a I’'image

de » — la relation qu’il est en lui-méme.

" K. BARTH, Dogmatique, IL1, op. cit., p. 12 : « La révélation culmine, en effet, selon I’Ecriture sainte, dans
le fait que Dieu parle comme un “je” et est entendu par un “tu” auquel il s’adresse. Et la somme de tous les
événements qui se produisent dans la révélation, c’est que la Parole de Dieu a été faite chair et que son Esprit a
été répandu sur toute chair ».

6 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 20.

‘77 Notre intuition que nous évoquons ici est qu’alors que I'idée de représentation reléve plus d’une
phénoménologie que d’une ontologie, 1’idée d’analogie releve plus d’une ontologie que d’une phénoménologie.
Nous comprenons le terme «ontologie » dans un sens général comme « discours sur 1’étre », et le terme
« phénoménologie » dans un sens général comme « discours sur les phénomenes ». Il ne s’agit certes pas pour
nous ici de faire un travail philosophique ni de faire référence a 1’ontologie ou a la phénoménologie d’auteurs
particuliers, (si ce n’est Barth ou Ansaldi) mais simplement d’utiliser ces termes dans leur sens étymologique car
ils éclairent les enjeux d’une comparaison entre Ansaldi et Barth. Cette intuition sera certainement confirmée au
moment ou il s’agira de comparer la conception de I'image de Dieu d’Ansaldi et celle de Barth, le discours
ansaldien relevant plus d’une phénoménologie (en 1’occurrence Lacanienne), alors que le discours barthien
releve plus d’une ontologie puisque tout son raisonnement théologique est destiné a montrer que Dieu « est en
tant qu’il aime ». Si ces termes, qui par ailleurs appartiennent a la langue francaise que nous utilisons pour écrire,
renvoient certes a un certain nombre d’affirmations philosophiques, ceux-ci nous paraissent propres, dans leur
acceptation commune, a éclairer notre propos: le changement de registre emportant nécessairement des
conséquences sur la formulation du systeme, aussi nous pensons que nécessairement, le concept méme
d’ «image » n’aura pas exactement le méme sens selon qu’il est interprété dans un discours sur les phénomenes
ou dans un discours sur I’étre.

156



L’analogia relationis repose bien sur le fait que Dieu est en tant que relation, qu’il est
relation. L’une des questions posées, en lisant ce passage de la théologie de Karl Barth est

alors qu’il semble exister deux analogies de relation.

D’une part, il y a I’analogie de relation que nous venons d’évoquer et sur laquelle Barth
insiste, entre la relation qu’il veut établir « entre lui et nous » et la communion qu’il est en lui-
méme — ce qui est ici a I’'image de Dieu, ce qui constitue ici une analogia relationis, n’est pas

I’homme lui-méme, mais bien la relation que Dieu établit avec ’homme :

La communion que Dieu recherche et crée entre lui et nous, il la veut et la réalise auparavant en
lui-méme. La vie divine n’est pas une vie solitaire mais communautaire, la vie du Pere, du Fils et
du Saint-Esprit ; ’inaltérable unité de la personne divine, de son savoir et de son vouloir implique
une décision et une action qui procedent de la communion qui existe entre ces trois manieres d’étre
de Dieu. Ce que Dieu recherche et crée entre lui et nous n’est donc finalement rien d’autre que ce
qu’il veut et accomplit en lui-méme, rien d’autre que ce qu’il est lui-méme. Du fait qu’il nous

introduit en son Fils dans sa propre communion avec lui-méme, il nous donne précisément tout ce

. 2 : - 478
qui est nécessaire et salutaire™ .

En le fils de Dieu, I’homme est introduit dans la communion qu’est Dieu en lui-méme, ainsi la
relation que Dieu a avec ’homme est a ’image de la relation entre le Pere, le Fils et I’Esprit.
Nous pouvons noter au passage, et ¢’est important pour notre propos, que K. Barth évoque ici
«une décision et une action qui procedent de la communion qui existe entre ces trois
manieres d’étre de Dieu » : nous pouvons d’ores et déja supposer que c’est a cette lumiere-la

que K. Barth comprendra le pluriel divin « créons I’homme selon notre image » (Gen. 1,26).

Aussi, Barth insiste-t-il ici sur le fait que Dieu est « pour nous » :

Dieu veut étre notre et il veut que nous soyons siens. Il veut nous appartenir et il veut que nous lui
appartenions en propre. Il ne veut pas étre sans nous et il ne veut pas que nous soyons sans lui. Il
veut certes &tre Dieu, mais il ne veut pas que nous soyons Dieu. Pourtant il n’entend pas étre Dieu
pour soi-seul en lui-méme ; tout en restant Dieu, il entend €tre pour nous et avec nous qui ne

sommes pas Dieu. En étant et en s’affirmant lui-méme par opposition a tout ce qu’il n’est pas, il

établit une relation avec nous. Il ne veut pas étre lui-méme autrement que dans cette relation*”.

Nous percevons alors les raisons pour lesquelles Dieu a créé ’homme selon son image —

comme nous le précisions dans notre partie exégétique « selon I’image qu’il a de lui-méme ».

D’autre part, il semble exister une autre analogia relationis, qui est celle que Karl Barth
affirme plus explicitement concernant la relation entre I’homme et la femme des leur création
selon I'image de Dieu : pour lui, ’homme et la femme sont relation a ’image de Dieu qui est

relation.

8 K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 21.
K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 20.

157



Certes, K. Barth n’utilise pas ici, dans son exposé sur Dieu, explicitement le terme d’analogia
relationis qu’il utilisera plus explicitement concernant la création de I’homme selon I’'image
de Dieu. Mais la logique nous semble étre exactement la méme : la relation que Dieu établit
entre lui et nous est « a 'image de », analogue a la relation qu’il est en lui-méme. 1l y a bien
analogie de relation. Il faut alors déméler entre deux relations qui peuvent €tre analogues a la
communion que Dieu est en lui-méme en tant que Trinité : d’une part, la relation qu’il établit
entre lui et nous qui est « a I'image de » la communion que Dieu est en lui-méme et d’autre
part la communion des étres humains qui est, des la création de I’homme et la femme, « selon

I’image de Dieu », analogue a la communion que Dieu est en lui-méme.

Ce démélement n’a pas d’autre but que de préciser fermement ce que dit Barth, quel est le
principe directeur de son systeme : toute relation ne peut étre qu’a I’image de Dieu puisque
Dieu lui-méme est « en tant » que relation — il est relation. Mais toute relation ne peut &tre
qu’analogue a la communion qu’est Dieu car seule I’ « essence de Dieu est son étre en acte »
et donc lui seul est véritablement «en tant que » relation. C’est précisément en cela que

consiste I’analogia relationis.

Reste maintenant a considérer comment Karl Barth interprete plus précisément la création de

I’homme et de la femme selon I’image de Dieu.

3.1.2. Les affirmations de Karl Barth concernant la création de ’homme a I’image
de Dieu.

Ce premier rappel de la théologie de Karl Barth — au sens propre, c'est-a-dire son discours sur
Dieu — nous permet d’aborder son interprétation de ’image de Dieu : nous avons vu que
I’aspect trinitaire tenait une grande place dans la conception barthienne de Dieu, ce qui va
forcément se retrouver dans son interprétation de Genese 1,26. Nous nous en tiendrons ici
seulement aux affirmations contenues dans le paragraphe 41 du Tome premier du troisieme
volume de la dogmatique consacré a la doctrine de la Création et plus précisément a
I’articulation entre Création et alliance. C’est en effet, d’une maniere relationnelle, éclairé par
la notion d’alliance entre Dieu et ’homme qui domine 1’ensemble de la Bible que Karl Barth
va interpréter I’'image de Dieu. Pour Barth I’affirmation selon laquelle I’homme fut créé selon
I’image de Dieu releve de I’expression d’une analogie de relation (3.1.2.1.). Cette conception
de I'image de Dieu implique presque nécessairement I’affirmation de I’extériorité de 1’image

de Dieu par rapport a I’homme (3.1.2.2.).

158



3.1.2.1. L’image de Dieu, une analogie de relation

L’interprétation de Karl Barth repose principalement sur trois aspects du texte, qui vont le
mener a affirmer sa fameuse analogia relationis. D’autres aspects du texte, comme le
probleme du dominum terrae, sont évidemment soulevés par le théologien de Béle, mais de
maniere simplement incidente, comme pour asseoir son propos principal. Premierement,
Barth va insister sur le fait que 1’auteur sacerdotal a formulé la volonté divine au pluriel, c’est
le probleme du pluriel divin qui a pu créer un certain nombre de débats au sein de 1’exégese
contemporaine. Deuxiemement, Barth va insister sur le fait que lorsque Dieu crée I’homme,
celui-ci le décline dans deux genres, I’homme et la femme. Troisiemement, Barth va préciser
la signification exacte des prépositions 2 et > qui sont selon lui la clé pour comprendre la

création selon I'image de Dieu comme analogie. Nous retrouverons alors la plupart des
affirmations exégétiques que nous avons pu développer dans notre premiere partie consacrée

a I’image de Dieu dans I’exégese vétérotestamentaire contemporaine.

Premierement, Karl Barth, cohérent avec sa théologie, insiste sur la question du pluriel divin :

Aussi I'introduction de cette derniere partie de récit de la création présente-t-elle un caractere de
solennité inhabituelle et apporte-t-elle dans la narration un élément de totale nouveauté. Dieu ne
dit pas: «Que soit ! », ou: «Que la terre produise ! », ou: « Que foisonnent!» ou: « Que
volent ! », mais : « Faisons ’homme ! ». Un entretien de Dieu avec lui-méme, une délibération
entre plusieurs conseillers divins et une résolution finale fondée sur cette délibération — voila ce
qui se produit. [...] Quel que soit la maniere dont on veuille le comprendre, il est certain que le
narrateur s’est représenté le Créateur comme n’étant pas seul, en dépit de 1’unité de son €tre et de
I’unicité de son ceuvre, et qu’il a jugé important d’exprimer sa conception précisément a ce
moment ou il raconte la création de ’homme. L’ordre créateur est dirigé ici non pas au dehors,
non pas vers la chose a créer, mais vers I'intérieur sous la forme de ce « Faisons ! » ; il est un

appel 2 une unanimité intradivine d’intention et de décision™’.

Conformément a ce que nous avons vu de sa théologie, Barth souligne cette pluralité dans
I’unité, sur ce vis-a-vis intradivin qui apparaitra comme le modele selon lequel I’homme fut
créé :

Mais la forme de vie de Dieu, qui se répete dans I’homme créé par lui, est caractérisé de fagon
absolument claire par le fait que Dieu dit: « Faisons ! ». Il y a dans I’étre et dans le domaine
propre a Dieu un vis-a-vis : une fagon réelle mais harmonieuse de se rencontrer et de se trouver,
une facon d’étre et d’agir ensemble librement, une vraie confrontation, un rapport d’authentique
réciprocité. L’homme est précisément une répétition de cette forme divine de vie, son image et sa
copie. Il ’est en étant le vis-a-vis de Dieu, en sorte que la rencontre qui a lieu en Dieu lui-méme se
reproduit et se reflete dans la relation de Dieu avec I’homme. Et il I’est en étant lui-méme le vis-a-
vis de son semblable, et en trouvant dans son semblable son propre vis-a-vis, de sorte que la
communion d’étre et d’action qui se trouve en Dieu lui-mé€me se répete dans les relations
d’homme et homme. Ainsi le tertium comparationis, 1’analogie entre Dieu et ’homme est tres

Bk, BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 194-195.

159



simplement 1’existence comprise comme une relation entre un «je » et un «tu» qui se font

face™!.

Cette derniere affirmation de Karl Barth éclaire plusieurs zones d’ombre.

D’une part, nous avons évoqué un peu plus haut I’existence, assez troublante, de deux
analogies de relation qu’il parait nécessaire de différencier puisque Barth lui-méme n’a de
cesse de les différencier pour ensuite mieux les confondre : il y a d’une part, la relation de
Dieu vis-a-vis de 'homme qui est a I’image de la relation intradivine et d’autre part, la
relation entre les hommes qui est aussi a I’image de la relation intradivine. Nous avons pu
expliquer que ces deux analogies de relation distinctes n’en faisaient en réalité qu’une, dans le
sens ou toutes les relations sont de toute maniere a I’image de la relation intradivine. Karl
Barth se fait ici plus précis. Si ces deux analogies de relation n’en forment en fait qu’une,
c’est que « I’existence » est « comprise comme une relation entre un "je" et un "tu" qui se font
face ». Ainsi, la relation entre ’homme et Dieu comme les relations entre les étres humains
sont a ’image de la relation intradivine, parce qu’elles sont toutes rencontres, extériorisation,

ex-istence, d’un « je » vers un « tu » et d’un « tu » vers un « je » qui se font face.

D’autre part, le propos de Barth semble mal accepté par I’exégese contemporaine qui refuse
une telle interprétation trinitaire de I’image de Dieu : en effet, le principe de la Trinité n’étant
pas présent dans I’ Ancien Testament, interpréter le pluriel divin comme 1’expression de la
décision de la Trinité, apparait plus aux yeux de I’exégese contemporaine comme une
eiségese que comme un travail véritablement exégétique. En réalité, Karl Barth est ici tres

prudent :

Pour I’exégese de 1’ancienne Eglise, on le sait, c’est de la Trinité de Dieu qu’il est question dans
Gen. 1,26. On peut s’élever contre la précision de cette interprétation. Car si le récit mentionne
expressément une pluralité réelle dans un étre divin unique, il n’indique pas que cette pluralité soit
précisément une Trinité. Mais il faut constater qu'une interprétation allant dans le sens de la
doctrine chrétienne de la Trinité — I'image d’un Dieu qui tout en étant un seul et méme Dieu, n’est
cependant pas seul, mais posseéde en lui-méme la différence et la relation du « je » et du « tu » — se
rapproche davantage des affirmations du texte et semble plus juste, que les interprétations
modernes (cf. GUNCKEL !), qui ont orgueilleusement désavoué I’exégese de ’ancienne Eglise.
L’opinion selon laquelle ce qui est affirmé ici du Créateur ne peut étre vraiment compris que sur
I’arriere-fond de la doctrine chrétienne de la Trinité, offre a tout le moins 1’avantage de laisser au
texte sa valeur littérale et de n’affaiblir aucun de ces éléments. Elle permet de prendre au sérieux la
pluralité dans I’étre de Dieu d’une part ; elle permet d’autre part de voir dans le « Faisons ! » une
invitation a une action créatrice divine véritable, comme le veut le texte et de comprendre
I’expression « notre image » dans le sens d’ « image de Dieu », selon 1’équation établie par le v.
27. Comment pourrait-on faire cela si 1’on se refuse a tenir compte de la Trinité de Dieu ?***

“! K. BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 197.
®BIK, BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 205.

160



L’argument nous parait juste dans le contexte d’un résonnement en théologie systématique et
plus précisément en dogmatique. La prudence de Karl Barth permet ici de prendre en compte
les différents avis de 1’exégese contemporaine, tout en insistant sur ce qu’elles ont de
commun : interpréter le pluriel divin d’une maniere ou d’une autre c’est interpréter un « je »

qui s’adresse a un « tu » dans 1’unité de la relation.

Deuxiemement, Barth va montrer en quoi consiste I’analogie entre Dieu et I’étre humain en
mettant en évidence que le texte insiste particulicrement sur le fait que Dieu créa I’homme,
homme et femme. Il convient ici de souligner que Karl Barth tire son concept d’analogia
relationis des écrits de Dietrich Bonhoeffer. Aussi, I’interprétation de Dietrich Bonhoeffer lui

parait-elle propre a éclairer cet aspect particulier du texte :

Si I'interprétation de Bonhoeffer nous rapproche de I’exacte compréhension du texte, ce n’est pas
seulement parce qu’elle prend au sérieux la notion, inséparable de la représentation du modele et
de son image du vis-a-vis qui se concrétise dans une différenciation et une relation libres, et
qu’elle en tire les conséquences, mais aussi parce qu’elle met en lumiere le contenu du v.27,
lequel, utilisant a trois reprises le terme bara, affirme avec insistance : « Dieu créa ’homme a son
image, il le créa a I'image de Dieu — homme et femme il les créa ». N’est-il pas étonnant que
I’exégese ait toujours a nouveau tenté d’éluder cette explication du texte par lui-méme et qu’au-
lieu de se fonder sur elle, elle se soit lancée dans les définitions les plus arbitraires de I'imago
Dei 7 D’autant plus que Gen. 5,1 répete en toute lettre cette explication : lorsque Dieu créa
I’homme, il le fit a la ressemblance de Dieu, homme et femme il les créa. N’était-il pas beaucoup
plus simple de partir une fois de I’indication, clairement donnée ici, selon laquelle la ressemblance
avec Dieu de la créature humaine réside dans ce vis-a-vis existentiel, dans le fait d’exister I’un en
face de I’autre et I’un pour 1’autre, qui apparait précisément dans la relation de ’homme et de la
femme — quitte a recherche ensuite en quoi consiste 1’essence divine du Créateur qui a servi de
modele a cette image 7**

L’analogia relationis implique en effet une relation et deux différences. La premicre
différence est celle de I’affirmation d’une altérité entre les deux protagonistes d’une méme
relation. A ce titre, ’homme et la femme apparaissent comme deux altérités qui forment une
unité en relation de la méme maniere que le Pere, le Fils et I’Esprit forment une unité dans la
relation. La deuxieme différence que suppose ’analogie est la différence qui fait que cette
analogie n’est pas une identification, mais «une correspondance entre deux grandeurs
inégales »"*. La relation entre 1’homme et la femme correspond 2 la relation intradivine mais

elle est différente dans le sens ol celle-ci s’exprime dans le cadre du créé :

Ne voyons-nous pas que la caractéristique de 1’essence de Dieu, qui est d’&tre un «je » et un
«tu », et la caractéristique de I’essence de I’étre humain, qui est d’étre homme et femme, sont
nettement correspondante et permettent d’affirmer une analogia relationis? Le «je» qui
interpelle au sein de ’essence de Dieu est au « tu » divin qui I’interpelle comme Dieu est a 1’étre
humain créé par lui, et comme le « je » est au « tu », et ’homme a la femme, au sein de I’existence
humain elle-méme. On ne saurait voir ici davantage qu’analogie. La différence et la relation entre

WK, BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 208.
BIK, BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 209.

161



le «je » et le « tu » au sein de I’essence divine, dans le cadre des Elohims, ne sont pas identiques a
la différence et a la relation existant entre ’homme et la femme. C’est parce que 1’étre humain est
créé, et non pas parce qu’il est a I'image de Dieu, que cette différence et cette relation ont cette
forme précise qui correspond a la bisexualité animale. C’est parce qu’il est d’essence créée que le
rapport entre le «je» et le «tu» dans 1’étre humain existe seulement sous la forme de la

différence et de la relation qui caractérise deux individus différents, alors qu’en Dieu, un seul et

A . s . 485
méme individu inclus ce rapport™ .

C’est dire que ce qui constitue I’analogie dans le fait que I’homme soit créé a I’'image de Dieu
est plus la communion que la nécessaire différence entre les protagonistes de la relation en
milieu créé. Ici, Karl Barth parle bien d’analogie et non de représentation, son langage est
bien fondé dans une ontologie et non dans une phénoménologie, il parle bien d’ « essence »,
c’est pourquoi il lui est nécessaire, pour affirmer ce qui est a nos yeux une ontologie
relationnelle, de différencier I’analogia relationis d’une analogia entis™® : il y a bien une
analogie d’étre entre Dieu et I’homme mais I’étre est ici tout simplement défini comme
relation. Ainsi Barth sort-il graice a Bonhoeffer du cadre classique de 1’ontologie percue
comme participation a I’ére. Il y a ici correspondance d’étre «en tant que relation »,
correspondance entre «deux grandeurs inégales», 1'une Créateur, 1’autre créée,
correspondance et inégalité des grandeurs qui permet d’affirmer une analogie. Il y a la une
grande différence entre la conception barthienne de I'image de Dieu et la conception
ansaldienne qui refusant de définir Dieu sur le fondement de son altérité supréme ne pourra
pas établir une telle analogie, restant dans le cadre strictement phénoménologique de la
représentation. La théologie ansaldienne nous apparaitra alors comme une exagération du

concept barthien de « Tout-Autre ».

Ayant constaté en quoi consiste la correspondance dans ’analogia relationis entre Dieu et
I’humanité créée a son image, il s’agit maintenant d’approfondir en quoi consiste plus
précisément la différence au sein de cette analogie. Les prépositions 2 et > permettent
d’exclure toute identification entre I’homme et ’image de Dieu, ce qui permet dans le
systeme barthien de bien rester dans une analogia relationis sans glisser dans une conception

de I'image de Dieu comme participation de I’étre humain a I’étre divin.

Troisiemement, Barth va insister sur la signification exacte des termes zelem et demut qu’il va

interpréter a la lumiere des prépositions qui les introduisent dans le verset. Cette analyse

485 g7 -
1bid.

486 Ainsi, K. BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 208 : « ’homme est pour I’homme ce que Dieu est pour lui

en sorte que 1’analogia relationis, sens de cette ressemblance, ne saurait-étre confondue avec quelque analogia

entis.

162



grammaticale particuliere va lui permettre d’affirmer la non-identification entre I’homme et
I’image de Dieu :

Le terme d’image employé au v.26-27 requiere une explication particuliere. Nous nous risquons a
traduire : « Faisons I’homme 2 notre image (littéralement : prototype*’), selon notre ressemblance
(littéralement : modele®™®) 1 ». Ce qui nous autorise a cela, ce sont moins les substantifs eux-
mémes que les prépositions qui les déterminent. [...] L’ « image de Dieu » pourrait alors aussi
bien signifier la vision que Dieu a de lui-méme, ce qu’il sait et connait de lui-méme, et donc son
image et sa ressemblance, que 1’image que Dieu et lui-méme, parce qu’il constitue 1’originale de
toute image existante de lui, et donc son prototype et son modele. Mais peut-étre est-ce préter au
récit une conception trop compliquée. S’il faut choisir, la seconde possibilité, c’est-a-dire la
traduction de zelem et demut par «prototype » et « modele », devrait étre préféré parce que
I’emploi des prépositions ke et be montre clairement que les deux substantifs parlent de I’'image de
Dieu et non de I’homme formé a I’'image de Dieu. La traduction de la Vulgate : ad imaginem et
similitudinem nostram (v.26) et ad imaginem (v.27, deux fois), est donc a récuser. Ce n’est pas
comme image de Dieu, mais comme étre correspondant a I’image de Dieu, que ’homme est créé —
d’apres les v.26-27, comme aussi d’apres Gen. 5,1, et encore Gen. 9,6 (lors de I'interdiction de
verser du sang humain). Sa ressemblance avec Dieu n’est pas sa propriété et ne le deviendra pas,
elle tient tout entiere dans I’intention et I’action de son Créateur, dont la volonté a son égard est
justement 1’existence de cette correspondance. Voudrait-on méme traduire zelem et demut par
« image » et « copie », qu’il faudrait aussitot interpréter la chose en disant : I'image, la vision que
Dieu a de lui-méme, dans ce qu’il sait de lui-méme.*®

Cette citation appelle deux remarques. On peut d’une part, constater qu’il existe deux
systemes pour Barth, I’un interprétant zelem et demut comme « modele » et « prototype », et
I’autre interprétant zelem et demut comme «image » et «copie ». Cela confirme notre
intuition : le modele et le prototype relevent plus d’une ontologie alors que 1’image et la copie
relevent plus d’une phénoménologie. Sinon Barth ne ferait pas la distinction entre ces deux

systemes. Notons qu’il préfere le premier systeme plus ontologique :

Mais on exprime plus simplement la méme idée en revenant a 1’objet de cette image, a I’original
de cette copie, a Dieu lui-méme c'est-a-dire en traduisant zelem par « prototype » et demut par
«modele ». Dans tous les cas, ce que le texte veut dire c’est que Dieu a voulu créer en ’homme un

étre correspondant a son propre étre, de telle sorte qu’il soit lui-méme le prototype et le modele et

1’homme I’image et la copie™”.

On peut, d’autre part, relever, et ceci est fondamental pour notre propos, qu’en affirmant que
« ce n’est pas comme image de Dieu, mais comme étre correspondant a I’image de Dieu, que
I’homme est créé », Karl Barth avance I’idée que I'image de Dieu n’est pas ’homme, que
celle-ci lui est extérieure, relevant de « ’intention et 1’action de son Créateur ». Nous sommes

1a, selon nous, au cceur d’une anthropologie relationnelle.

“7 Une note du traducteur précise qu’il s agit ici du terme Urbild en allemand.
¥ LLa méme notre du traducteur précise qu’il s’agit ici du terme Vorbild.

9 K. BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 210.

0 Ibid.

163



3.1.2.2. L.’image de Dieu, volonté de Dieu et extériorité par rapport a I’homme

Dans I’extrait de la dogmatique de Barth que nous avons choisi pour montrer quelle était
I’interprétation barthienne de I’image de Dieu, Karl Barth souligne a plusieurs reprises, que
I’image de Dieu ne saurait étre une qualité ou un attribut de ’homme. C'est-a-dire que ’'image
de Dieu n’est pas «en ’homme », ’homme n’est pas I'image de Dieu, mais I’homme est
« selon » I’'image de Dieu. Pour Barth I’'image de Dieu releve plus de I’intention du Créateur,
qui porte ’image qu’il a de lui-méme. Nous voulons ici nous concentrer sur trois extraits qui
sont particulierement significatifs, et placés a des endroits stratégiques du propos barthien sur

Gen. 1,26.

Premierement, c’est lors de son explication, fondamentale pour sa conception de I’image de

Dieu, du pluriel divin que Karl Barth va évoquer I’extériorité de I’'image de Dieu :

Au moment précis ou il allait étre question de I’homme, il était nécessaire d’affirmer que le
fondement créateur de son existence était et est une histoire située dans le domaine et dans 1’étre
divin, un mouvement a I’intérieur de Dieu, un appel de la divinité et une réponse unanime a cet
appel. Un vis-a-vis réel en Dieu lui-méme, mais en accord total avec lui, est le modele mystérieux

auquel se rapportent comme la copie a ’original, non seulement la coexistence de Dieu et de

I’homme, mais aussi de 1’existence de I’homme lui-méme*".

Ici, I’extériorité de I’image de Dieu par rapport a I’homme sous-entend ce propos. C’est
encore plus clair a la lumiere de ce que nous venons de dire a propos de I’interprétation
barthienne de zelem et demut. Le « fondement créateur » de 1’existence de ’homme n’est pas
quelque chose qui est en lui, mais bien « une histoire située dans le domaine et dans 1’€tre
divin, un mouvement a I’'intérieur de Dieu ». C’est dire que le principe de I’humanité n’est pas

en I’homme, mais bien dans son Créateur.

Aussi Barth précise-t-il que «1’image de Dieu n’est pas une qualité de I’homme. Il est donc

vain de chercher dans quels attributs ou comportements particuliers de I’homme, elle pourrait
consister »**%.

Deuxiemement, c’est dans le cadre de sa définition de I’analogia relationis fondée dans les
écrits de Dietrich Bonhoeffer, que Karl Barth va affirmer que ’image de Dieu ne saurait étre

une qualité de ’homme :

Les réflexions de Dietrich Bonhoeffer (Schopfung und Fall 1933, p.29 s.) nous permettent
d’avancer encore davantage dans I’exacte compréhension du texte : comment Dieu peut-il se voir
lui-méme dans son ceuvre, se reconnaitre, se retrouver ? De toute évidence seulement dans la
mesure ou ce qu’il créé lui est semblable et est, par conséquent, également libre : non pas libre en-
soi, non pas doté d’une liberté qui serait sa qualité, son activité, sa disposition, sa maniere d’étre,

¥ K. BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 195-196.
2 K. BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 197.

164



N

mais pour le Créateur, qui a voulu lui-méme étre libre pour sa créature et le veut toujours a
nouveau. En créant ’homme comme son image terrestre, Dieu en fait un étre libre en ce sens. [...]
La liberté créée se manifeste en ce que « le créé se réfere au créé », en ce que « I’homme est libre
pour ’homme ». Elle ne réside pas dans une qualité naturelle de I’étre humain, c’est-a-dire dans
une capacité, une possibilité ou une structure de 1I’étre qui lui serait propre, mais dans le fait tres
simple de devoir vivre «'un en face de ’autre, I’'un avec 1’autre, I’'un pour 1’autre » comme
homme et femme. C’est dans cette relation que se révele la liberté de I’homme et par conséquent
sa ressemblance avec Dieu. L’homme est pour I’homme ce que Dieu est pour lui en sorte que
I’analogia relationis, sens de cette ressemblance ne saurait étre confondue avec quelque analogia
entis™”.

Ce qui caractérise ’homme n’est pas un attribut du sujet, ce qui le caractérise c’est qu’il est
sujet lui-méme comme Dieu est sujet, mais différemment de Dieu car sa singularité ne peut
étre sans autre. Ainsi, ce n’est pas I’homme seul qui est a I’'image de Dieu, ce ne peut-étre que
I’homme en relation. Et ’homme en relation n’est pas I’image de Dieu, mais il correspond a
I’image de Dieu, a I'idée que Dieu se fait de lui-méme. L’image de Dieu reste externe a
I’homme. C’est au moment ou Barth articule les idées de filiation et de transmission de
I’image de Dieu que cette extériorité de I’image de Dieu par rapport a I’homme est la plus

manifeste :

Bien qu’il soit I’auteur de la vie physique, de ces descendants, le pére ne peut pas leur donner et
leur transmettre le caractere particulier qui fait que ’homme devienne capable de relation avec
Dieu et que Dieu lui dise «tu » et le considere comme un « je » responsable devant lui, pas plus
que le caractere qui s’exprime par la relation du « je » et du « tu » dans la coexistence de I’homme
et de la femme. En un mot, il n’est pas & méme de perpétuer lui-méme sa ressemblance avec Dieu.
Il peut seulement espérer que Dieu, le Créateur, voudra bien se reconnaitre dans la nouvelle
créature a laquelle, comme pere, il a transmis la vie ; il lui est permis de croire que le fils engendré
par lui sera créé exactement comme lui-méme : par Dieu, a son image et selon sa ressemblance.
Mais la réalisation de cet espoir ne dépend pas de sa décision et de son acte de pere, comment
pourrait-il transmettre ce qui ne lui appartient pas ?***

L’image de Dieu est belle et bien identifiée avec la volonté de Dieu et elle est bien
différenciée de 1’étre humain qui ne peut la transmettre : elle est confondue avec la volonté
créatrice de Dieu. A la maniere d’une reconnaissance de paternité, la qualification de créature
selon I’image de Dieu nécessite une reconnaissance de la part du Créateur. L’homme ne peut
transmettre I’image de Dieu, mais la question est de savoir s’il peut toutefois la perdre : peut-
on perdre ce qui ne nous appartient pas ? Aussi est-il intéressant de constater que la

perpétuation de la création selon I’image de Dieu peut encore étre espérée :

L’histoire prouvera bientdt que la créature faite homme et femme a I’image de Dieu ne doit pas a
elle-méme sa ressemblance avec la divinité et qu’elle n’est pas davantage capable d’assurer sa
perpétuation. Elle sera la démonstration que la répétition de son propre €tre a son image et selon
cette ressemblance n’est pas dans les possibilités de la créature humaine, mais qu’elle ne peut-étre
qu’un recommencement et un renouvellement opéré par Dieu. Elle confirmera que la ressemblance

3K, BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 207-208.
4 K. BARTH, Dogmatique, 1111, op. cit., p. 212.

165



avec Dieu ne saurait consister dans la perpétuation ou méme dans le développement d’une qualité

qui aurait été primitivement attribuée a I’étre humain, mais qu’elle ne sera jamais, pour lui, qu’un

objet d’espérance en Dieu, son Créateur*”.

Cette extériorisation de I’'image de Dieu est en effet encore plus intéressante lorsqu’elle est

articulée avec la notion de péché :

En effet, I’épisode de la chute va maintenant intervenir comme un élément d’arrét et de trouble ; il
suscitera la colére et le chatiment de Dieu, et transformera la bénédiction en malédiction. Et
I’homme qui n’est pas a ’origine de sa création et ne mérite pas la bénédiction qui lui a été
accordée, mais qui a, au contraire, attiré sur lui un tel retournement, va prouver qu’il est incapable
de supporter cette malédiction et plus encore de I’annuler. Etant a I’image de Dieu, il sera
entierement réduit a placer tout son espoir en Dieu. Mais précisément parce qu’il est a I’'image de
Dieu, et parce que la bénédiction qu’il a recue lors de sa création lui demeure acquise, méme
quand elle se change en malédiction, il apparaitra qu’il peut saisir et avoir cet espoir. Dieu
prouvera qu’il est fidele a lui-méme, a sa Parole et a son ceuvre : il continuera a créer I’étre humain
homme et femme, c'est-a-dire a son image et selon sa ressemblance malgré le péché, malgré
I’abime immense creusé entre cette image et son porteur. On verra que ’homme a tout lieu de
diriger ses regards vers celui qui, autrement que lui mais justement comme I’homme véritable, sera

a sa place et pour son bien homme et femme, a I’image et selon la ressemblance de Dieu : Jésus-

Christ et son Eglise™®.

C’est toute la sotériologie, la christologie, 1I’anthropologie, 1’ecclésiologie, et I’eschatologie de
Barth, puisque 1'image de Dieu devient objet d’espérance, qui se trouvent ici concentrées

autour du concept d’imago Dei.

L’anthropologie et I’eschatologie : I’homme pécheur n’a pas perdu I’image de Dieu, puisqu’il
peut encore I’espérer. Ce faisant, cela confirme ce que nous avons pressenti plus haut :
I’homme ne peut pas perdre ce qui ne lui appartient pas, aussi 1’imago Dei est percue d’abord

comme bénédiction, surtout comme grace de Dieu.

La sotériologie et la christologie : I’homme est bénéficiaire de la fidélité de Dieu qui continue
a créer I’homme selon son image et selon sa ressemblance, c'est-a-dire homme et femme,
c'est-a-dire « je » et «tu » qui permettent la relation. Mais pour étre sauvé, ’homme « aura

tout lieu de diriger ses regards » vers celui qui est I’image de Dieu : Jésus-Christ.

L’ecclésiologie et la christologie : la christologie apparait en effet comme étant a cheval entre
sotériologie et ecclésiologie. Conformément a ce qui est dit dans Ephésiens 5,21-33, le Christ
apparait comme I’époux de I’Eglise et I’Eglise comme 1’épouse du Christ. L’analogia

relationis trouve ici son fondement biblique.

YK, BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 203.
WK, BARTH, Dogmatique, 111,1, op. cit., p. 203.

166



3.1.3. Conséquences christologiques et anthropologiques

Nous n’évoquerons ici que les affirmations christologiques et anthropologiques de Karl Barth
qui nous permettront d’une part de comprendre de maniere plus aboutie sa conception de
I’image de Dieu et d’autre part de comparer son anthropologie avec I’anthropologie
ansaldienne. Nous fonderons donc principalement notre propos sur le deuxieéme Tome du III°
volume de la dogmatique de Karl Barth qui a pour theme La doctrine de la Création et plus
précisément la destination de I’homme a étre ’allié de Dieu. Cette destination, autrement dit
sa vocation d’étre humain est en effet, comme nous venons de le voir, toute définie
bibliquement a travers le concept d’imago Dei. Or, si ’homme est créé selon I’'image de Dieu,
I’image de Dieu elle-méme, qui constitue I’archétype selon lequel I’homme fut créé, est, selon
les écrits pauliniens et deutéro-pauliniens, le Christ. Aussi pour Karl Barth, la christologie et
I’anthropologie sont étroitement liées. C’est particulierement visible lorsque celui-ci,
établissant sa méthodologie afin d’élaborer une anthropologie refuse expressément de définir

I’humanité en-dehors des cadres fixés par I’humanité du Christ :

Il s’agit donc de rechercher la forme fondamentale de I’humanité en général, dans laquelle il est
possible de discerner ce qui est présupposé ici: a savoir le fait que Jésus peut exister pour
I’homme. [...] Est-il vrai que I’humanité de Jésus, c’est-a-dire sa cohumanité, n’est pas ’effet du
hasard, mais qu’elle procede de la volonté de Dieu ? Plus encore : est-il vrai que Jésus est I'image
de Dieu précisément parce que son humanité porte le caractere de la cohumanité ? Nous avons vu
pourquoi cette question appelle une réponse affirmative. Mais n’est-il pas également vrai que Dieu
est non seulement le Créateur de I’homme Jésus, mais le Créateur de chaque homme, et que par
conséquent nous avons a reconnaitre la nature créée telle que Dieu I’a donnée a chaque homme,
dans la forme fondamentale de son humanité ? Parce que 1’anthropologie théologique procede de
ces deux prémices, elle reconnaitre qu’il lui est non seulement permis mais commandé de se

mettre en quéte de la présupposition dont il vient d’étre question™”’.

Karl Barth sera particulierement méticuleux a 1’égard de cette premiere regle méthodologique
concernant I’élaboration de son anthropologie, mais il sera aussi intraitable envers toute forme

d’anthropologie théologique qui ne suivrait pas cette regle :

Mais tout ce qui brille n’est pas or, et n’est pas anthropologie chrétienne et théologique tout ce qui
prétend 1’étre. Pour pouvoir revendiquer a juste titre cette qualité, une anthropologie devra se
montrer inflexible sur le point qui nous intéresse, c’est-a-dire dans le rejet de toute humanité qui se
veut sans ou contre le prochain. [...] Si elle est fondée christologiquement, elle posséde, avons-
nous vu, un critere qui, des le début, dés qu’elle découvre son objet, est éliminatoire : une
humanité sans le prochain sera donc d’emblée exclue. Seule pourra encore étre prise en compte
une humanité « pour ’homme ». Or dans la théologie actuelle, il n’est pas encore courant, loin de
1a, de fonder I’anthropologie sur la christologie et d’étre ainsi tenu d’utiliser des le début le critere
en question. [...] Il se pourrait que 1’anthropologie chrétienne et théologique ne soit pas encore en
état d’opposer une résistance efficace aux attaques d’une humanité sans le prochain. Et étant donné
que lui fait encore défaut la grace d’adopter une position fondamentale et d’étre inflexible, peut-

T K. BARTH, Dogmatique, 11,2, op. cit., p. 241.

167



N N

étre faut-il mettre un point d’interrogation a coté de sa prétention & étre une anthropologie

chrétienne et théologique**®.

Nous percevons ici I’'un des points communs majeurs entre Barth et Ansaldi, qui est celui
d’étre sans concession a 1’égard des autres anthropologies théologiques, notamment celles qui
prétendraient définir I’homme en-dehors de toute sotériologie, ici plus précisément en-dehors

de toute christologie, a partir d’une qualité qui serait inhérente a son humanité :

Nous devrons nous demander également a propos de ’homme lui-méme et en général : dans
quelle mesure est-il I’étre en faveur duquel I’homme Jésus peut intervenir par sa souffrance et son
triomphe ? Puisque dans I’existence de Jésus pour lui se révele et se manifeste 1’alliance que Dieu
a conclue avec lui, qu’est-ce donc qui fait de I’homme, en tant que créature de Dieu, un étre
capable de devenir I’allié de Dieu? [...] L’expression employée plus haut: I’homme est
« capable » de devenir 1’allié de Dieu, doit donc étre comprise correctement. [...] Nous ne sommes
pas en quéte de quelque faculté qui permettrait a8 ’homme de rentrer dans 1’alliance de Dieu, de
devenir le partenaire de Dieu. Ce pouvoir ne releve pas de quelque virtualité de sa nature créée. Si
I’homme le possede c’est parce que Dieu fait de lui son partenaire, parce qu’il I’appelle a entrer
dans son alliance, parce qu’il lui permet d’exister a cette fin. [...] Nous n’avons pas & découvrir
une « capacité » que ’homme devrait actualiser, mais a discerner le donné qui, pour son Créateur
et de préférence aux autres créatures, rend I’homme susceptible d’étre un allié répondant a ce que
Dieu attend de lui.*”

A travers ces trois passages, et notamment la derniere citation, nous pouvons percevoir les

principaux thémes barthiens et qui nous intéressent pour notre propos.

Tout d’abord, Karl Barth ne refuse pas de définir I’é€tre humain comme étre « capable de
Dieu », il reste a ce titre dans la continuité de 1’anthropologie théologique classique qui, se
fondant sur les affirmations de Thomas d’ Aquin relatives a I’imago Dei, définit ’homme créé
selon I'image de Dieu comme étre « capax Dei »*°. Ce que Barth rejette en bloc, c’est Iidée
de définir cette « capacité » pour ’homme a étre 1’allié de Dieu comme une « virtualité de sa
nature créée ». C’est « en vertu de la grace de Dieu »™' que I’homme a cette capacité qui le
différencie des autres étres créés. Cette premiere remarque est trés importante car il y a 1a une
grande différence entre 1’anthropologie relationnelle de Karl Barth et les affirmations

contenues dans certaines anthropologies relationnelles contemporaines. Le probleme vient de

“% K. BARTH, Dogmatique, 11,2, op. cit., p. 247-248.

49 K. BARTH, Dogmatique, 11,2, op. cit., p. 242.

3% yoir S.Th.I. q.93, a.4, telle qu’elle est citée par exemple par C.E. O’'NEILL, « I’homme ouvert 2 Dieu (Capax
Dei) » in P. BUHLER (dir), Humain a l'image de Dieu, op. cit., p. 250 : « L’homme est capax Dei, ouvert a
Dieu, parce que Dieu I’a créé comme celui auquel Il peut se donner en tant que but de sa vie de créature ». Ici, K.
Barth ne dit pas autre chose.

' K. BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 242 : « Encore une fois, ¢’est en vertu de son insondable grice que
Dieu se lie a ’homme, 1’appelle a prendre ses responsabilités devant lui et le met en état de le faire ».

168



ce que pour Barth I’homme reste capax Dei™” malgré le péché, alors que pour d’autres

théologiens relationnels, notamment Pierre Biihler, ’homme pécheur cesse d’étre capax Dei :

Comme nous I’avons déja vu, la tradition catholique établit une distinction entre imago et
similitudo, une distinction qui porte ses fruits dans 1’articulation entre anthropologie, doctrine du
péché et sotériologie. La position protestante télescope les deux notions pour n’en faire qu’une
dimension anthropologique fondamentale qui, par 1la, recoit d’emblée un accent plus
sotériologique. En effet, le péché se radicalise : il signifie la perte de I'image de Dieu comme
relation de correspondance entre I’homme et Dieu. Certes ’homme ne cesse pas pour autant d’étre
homme ; il reste capable plus ou moins de gérer ses affaires séculieres. Mais la relation de
correspondance avec Dieu est résolument perdue. On dira pour cette raison que 1’homme sous le
péché n’est plus ouvert a la vérité, n’est plus capax Dei. L’image de Dieu doit étre rétablie,

I’homme doit étre rendu a la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans le Christ

. . 3
comme image de Dieu’”.

Nous avons pu déja citer ce passage du livre de Pierre Biihler pour montrer que la conception
relationnelle, naissante avec Luther, correspondait a un basculement anthropologique ayant
pour cause une radicalisation du dogme du péché originel élaboré par Saint Augustin qui a
conduit a affirmer 1’extériorité de ’image de Dieu par rapport a I’homme. Karl Barth continue
a affirmer I’extériorité de I’image de Dieu par rapport a I’homme, mais il prend en compte le
fait qu’il n’est dit nulle part dans la Bible que ’homme a perdu I'image de Dieu. D’ou le
critecre déterminant d’une anthropologie relationnelle est 1’affirmation de 1’extériorité de
I’image de Dieu par rapport a I’homme et non I’affirmation d’une perte totale de I’'image de
Dieu, quand bien méme, historiquement, le processus de I’affirmation selon laquelle I’image
de Dieu est extérieure a I’homme a dii passer par une radicalisation de la doctrine du péché

originel. Il y a alors ici une prise de distance de Barth par rapport 2 Luther’™

, qui n’interdit
pas, néanmoins 1’affirmation d’une conception relationnelle de I’étre humain. En comparant
les conceptions barthienne et ansaldienne de 1’image de Dieu, il peut exister différentes

manieres d’exprimer une conception relationnelle selon les contextes et selon les

2K, BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 244 : Si ’homme est «un étre capable de devenir 1’alliée de
Dieu », capacité qui existe « en vertu de ’insondable grace de Dieu » c’est pace que « la nature ne saurait étre
simplement étrangere ou opposée a cette grace mais qu’elle posseéde une certaine affinité avec elle ». Voir aussi
K. BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 246 : « si ’homme peche, Dieu ne cesse pas d’étre Dieu, et ’homme
ne cesse pas d’étre homme. Nous devons également dire dans ce contexte : ’homme en péchant ne suscite
aucune nouvelle création ; il ne peut apporter aucun changement a la nature qu’il a recue. Il ne peut que la
déshonorer ou se déshonorer lui-méme ». Ces affirmations articulées avec cette autre affirmation barthienne, que
nous avons mise en avant un peu plus haut, selon laquelle « ’homme ne peut pas perdre ce qui ne lui appartient
pas » menent indubitablement & la double conclusion que d’une part I’'image de Dieu est extérieure a 1’€tre
humain puisqu’elle releve uniquement de la volonté de Dieu et de sa grace et d’autre part que ’homme ne perd
pas cette image malgré son péché.

> Ainsi P. Biihler dans P. BUHLER, op. cit. p. 277.

*%Une telle prise de distance de Barth 2 I’égard de Luther n’est apparemment pas trés étonnante, comme le
souligne G. Ebeling, « Au-dela de la Réforme ? A propos de la critique de Luther chez Karl Barth (1986 » dans
G. EBELING, Répondre de la foi, réflexions et dialogues, Geneve, Labor et Fides, 2012, p.187-211. Bien que
tres intéressant, cet article n’a pas d’influence directe sur notre raisonnement. Mais il est intéressant de souligner
qu’une telle prise de distance de Barth par rapport a Luther a pu étre constatée dans d’autres domaines et dans
d’autres travaux.

169



accentuations. Ce qui est fondamental, c’est I’affirmation de I’extériorité de I’image de Dieu,

qui permet de souligner la nécessité de la grace de Dieu pour le salut de ’homme.

Aussi est-il ensuite nécessaire de préciser que le propos de Barth se situe avant tout dans une
ontologie, ontologie qui s’exprime ici particuliecrement a travers la notion d’existence. Il est
tres important de souligner que pour Barth ’essence de I’homme est véritablement a I’image

de I’essence divine en ce qu’elle est un « €tre en acte » :

«Je suis » par la grace de mon Créateur, mais je ne peux pas étre sans que « tu sois », toi aussi —
en vertu de la méme grace — et avec moi. Le « je suis » et le « tu es » ne perdent donc ni leur sens
ni leur force. Je ne deviens pas toi et tu ne deviens pas moi dans cette coexistence. Au contraire :
c’est parce que le «je » et le « tu » coexistent, que leur étre prend un caractere humain, et que,
respectivement, il est un « je » pour soi et un « tu » pour I’autre. [...] Mais il s’agit d’un étre qui,
loin d’étre statique, est au contraire tout a fait dynamique, d’un étre dont le propre est d’agir —
c'est-a-dire non pas d’un simple esse mais d’un existere. Qui dit homme dit histoire. [...] Ainsi
donc la formule : « je suis parce que tu es » implique qu’en ce qui concerne I’homme la notion de

rencontre est non pas fortuite mais essentielle. [...] Et ontologiquement, elle signifie que ’homme

réel n’existe que dans la confrontation, c'est-a-dire sous ’aspect de ’homme 1ié au prochain®”.

Karl Barth formule bien ici explicitement le fait que son discours sur I’homme s’inscrit dans
une ontologie qui consiste en un discours sur l’existence, ou plus précisément sur la
coexistence™ et que cette coexistence est « étre en acte », 4 I'image de Dieu qui rappelons le,
pour Barth est I’€tre en acte par excellence, celui qui « est en tant que ». Ainsi la coexistence,
la relation, n’est pas une conséquence de I’étre humain, c’est I’humanité elle-méme :
I’humanité est « en tant que » relation comme Dieu est « en tant que » relation, mais elle 1’est
non pas d’une manicre absolue comme Dieu, mais dans 1I’Histoire, comme nous I’avons vu
entre homme et femme, entre « je » et « tu » incarnés. C’est en cela que consiste [’analogia
relationis. Une telle inscription du discours barthien dans 1’ontologie de 1’existence est loin
d’étre anecdotique et elle doit étre soulignée car il existe d’autres manieres d’exprimer
I’image de Dieu, qui conduiront a d’autres conclusions, tout simplement parce qu’elles ne
seront pas, comme 1’anthropologie barthienne, inscrites dans une ontologie de I’existence. Ce
sera par exemple le cas pour Jean Ansaldi qui fonctionnera avec de toutes autres catégories
que I’ « &tre », I’ « existence » ou I’ « €tre en acte », mais qui pour autant avancera lui aussi
une conception relationnelle qui sera, elle aussi, sans concession. Cette inscription du discours
barthien sur I’imago Dei dans I’ontologie souligne un aspect fondamental d’une conception

relationnelle de I’étre humain : il n’est pas question de concevoir Dieu ou I’homme a travers

3% K BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 269.

3% Ibid. , pour la définition barthienne de I’existence : « si donc nous disons : "je suis parce que tu es", nous
indiquons par 1a la relation de deux réalités non pas simplement statiques, mais qui sortent d’elles-mémes, qui
existent, et qui existent pour se toucher, pour se rencontrer ». Nous comprenons alors que la définition
barthienne de I’existence est un mouvement de 1’étre, le fait de sortir de lui-méme.

170



des qualités. La relation n’intervient pas dans un second temps apres le fait d’étre : 1’€tre et la
relation ne font qu’un : ’homme, a I'image de Dieu, est relation. Ce principe sera formulé de
maniere plus ou moins claire chez les théologiens relationnels, mais il apparait de maniere
évidente dans le discours barthien — la relation n’est pas une conséquence de I’étre, ni
d’ailleurs une cause, I’€tre humain est relation : « Le “je suis” — le vrai “je suis”, le “je suis”
ayant un contenu — veut dire finalement : je suis dans la rencontre »7_Ce faisant K. Barth
introduit ici la question de 1’authenticité de I’étre : c’est le « vrai “je suis” » qui est relation.
La question est alors de savoir en quoi consisterait un faux « je suis » pour bien comprendre
son propos : nous allons pouvoir constater que K. Barth prend le surhomme de Nietzsche

comme type méme du faux « je suis »08

Nous devons ici préciser, et ce sera tres important pour la comparaison entre Barth et Ansaldi,
qu’inscrivant son propos dans une ontologie de l’existence, K. Barth se détourne d’une

anthropologie qui s’inscrirait dans une phénoménologie :

La question de I’humanité de I’étre humain se pose indépendamment de ce qui se produit ou ne se
produit pas au niveau des phénomenes. Ou plut6t tout le domaine des phénomenes, quels qu’ils
soient, est comme une page blanche que seule viendra remplir la réponse a cette question, c'est-a-
dire, I’histoire, la rencontre du « je » et du « tu ». Ainsi donc ne peuvent entrer en ligne de compte
comme catégories nécessaires, comme constantes, signes et criteres de 1’humanité, que les
éléments qui, au milieu de toutes les circonstances et de toutes les possibilités existantes,
caractérisent précisément cette rencontre — que les formes dans lesquelles se concrétise
I’événement : « je suis parce que tu es » .

Ansaldi, a travers ses concepts d’ « a-rencontre du Réel » et de « basculement de la structure »
ne dira pas autre chose que ce qui est dit dans cette derniere citation de Barth. Sauf que son
discours sera inscrit non pas dans une ontologie de I’existence — ontologie sur laquelle il
refusera de spéculer, d’ou 1’élaboration du concept méme d’ « a-rencontre » — mais dans une
phénoménologie particuliere qui est celle de Jacques Lacan, qui distingue entre le Réel, le
Symbolique et 1’Imaginaire. Les deux discours, barthien et inscrit dans une ontologie de
I’existence, ansaldien et inscrit dans une phénoménologie, disent alors, malgré 1’utilisation de
concepts tres différents, fondamentalement la mé&me chose. C’est 1a tout I'intérét de notre
comparaison entre ces deux théologiens: mettre en évidence les constantes d’une
anthropologie relationnelle qui peut se décliner sous plusieurs formes, dans plusieurs

langages.

7K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 268.
% Voir infra, 3.1.3.2.
3% K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 270.

171



Enfin, il faut souligner que Barth ne méconnait néanmoins pas la phénoménologie ni le
concept de représentation propre a un tel discours, en ce qui concerne la question de I’imago
Dei. Le phénomene de Dieu, c’est Jésus-Christ, qu’il « révele » et « manifeste », c'est-a-dire
qui représente pour I’homme I’alliance que Dieu a conclue avec I’homme — et c’est a ce titre
que Jésus-Christ peut étre non pas seulement assimilé, mais véritablement identifié a I’image
de Dieu : « dans I’existence de Jésus pour lui se révele et se manifeste ’alliance que Dieu a

. 510
conclue avec lui »” .

I1 ne s’agit donc pas pour nous ici de dresser une typologie caricaturale qui montrerait une
opposition entre le discours ontologique barthien et le discours phénoménologique ansaldien,
mais plutdt, de maniere plus nuancée, de montrer que Barth et Ansaldi accentuent
différemment leurs propos : refusant de statuer sur I’ontologie, dans le but d’insister sur
I’altérité radicale de Dieu et préférant fonder son discours dans la phénoménologie
lacanienne, Ansaldi insistera lui aussi, peut étre de maniere plus radicale encore, sur le fait
que Jésus est phénomene de Dieu, son image : le probleme est que pour Ansaldi, Jésus-Christ
semble bien étre le seul phénomene valable de cette alliance, ce qui explique notamment son
insistance sur I’idolatrie comme péché ainsi que sa grande sévérité a 1’égard de Calvin, qui
selon lui avance une théologie naturelle «non barrée par la croix » ''. Le registre quasi
exclusivement phénoménologique du discours ansaldien, qui fonctionne avec les concepts de
signifiant — signifié, Symbolique, Réel et Imaginaire, conduit nécessairement celui-ci a
formuler le probleme de 1'imago Dei, que ce soit dans ses aspects anthropologiques,
christologiques ou sotériologiques en termes de représentation, comprenant I’image de Dieu
et I’idole respectivement comme représentations du Tout-Autre et du méme, définissant ainsi
I’homme comme étant coram Deo, face au Tout-Autre, ou incurvatus in se, face a lui-méme.
Le Christ apparait alors comme 1’anti-idole, qui lui seul est a méme de libérer I’homme de son

aliénation, car il est le seul authentique représentant de Dieu.

La conception barthienne de 1’imago Dei sera quand a elle plus insistante concernant la
question de la Trinité percue comme « €tre en tant que » relation, et tout le discours consistera
a montrer 1’analogie entre la Trinité et I’humanité comme étres en tant que relation, analogie
qui trouve son point d’orgue et son expression privilégiée dans la cohumanité du Christ, qui

est Dieu pour I’homme.

19K BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 242.
3§ ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 110.

172



Ce faisant, les deux théologiens fondent leur anthropologie dans le fait que Christ, 'image de
Dieu, est signifiant de I’alliance et que I’homme a été créé selon cette image. Notre réflexion
s’arrétera a cette simple constatation qui est suffisante pour notre démonstration. Aller plus
loin dans cette réflexion nous conduirait indubitablement a dépasser le cadre qui est le notre,
le probleme soulevant, au-dela de la limite que nous nous fixons ici, la question de la
connaissance plus ou moins naturelle de Dieu, question spécifique qu’il ne s’agit en aucun cas

de traiter dans le présent travail.

Ayant formulé ces trois précisions, nous pouvons ici montrer les deux piliers de
I’anthropologie barthienne : la « cohumanité » de Jésus-Christ (3.1.3.1) dans laquelle est
fondée 1’authentique humanité de 1’homme, qui est définie comme « coexistence », a
contrario du surhomme nietzschéen qui apparait pour Barth comme le mythe de I’homme

autonome, le faux « je suis » qui prétend étre sans autre (3.1.3.2).

3.1.3.1 La cohumanité du Christ, fondement de I’anthropologie barthienne.

La christologie de Karl Barth repose sur les deux grands principes de la double nature du

Christ et de I’identification du Christ a I’'image de Dieu.

D’une part, Karl Barth va insister sur la double nature du Christ :

Que Jésus, vrai homme, soit aussi vrai Dieu, et que ce soit uniquement dans cette unité (I’unité du
Fils avec le Pere) qu’il constitue I’homme réel, cela ne supprime pas la différence existant
également en lui entre la déité et I’humanité. Et si, en regard de cette unité, on doit parler d’une
divinité, c'est-a-dire d’'une détermination divine de son humanité, celle-ci n’en posseéde pas moins
un caractere purement humain. Il y a une divinité de I’homme Jésus, parce qu’en lui le Dieu
créateur coexiste directement avec la créature, parce que Jésus est le Sauveur en personne, parce
qu’en lui la gloire de Dieu triomphe, parce que lui seul est également un homme en tant que Parole
vivante de Dieu, et que son existence coincide avec I’action de la grice ; parce qu’en un mot il est
I’homme pour Dieu. Mais il y a aussi une humanité de Jésus. [...] La divinité de I’homme Jésus
doit étre décrite au total par la proposition : Jésus est I’homme pour Dieu ; en conséquence il
convient de résumer son humanité en disant tout aussi simplement Jésus est 1’homme pour

. 512
I’homme, pour les autres hommes, pour le prochain’ “.

Si nous avons montré que Dieu, dans sa Trinité, est défini comme « étre en tant que », Jésus-
Christ, quant a lui est défini, dans sa double nature, comme « étre pour ». Comme tout le reste
de son raisonnement concernant I’image de Dieu, la christologie barthienne prend forme dans
une ontologie : « Nous devons constater finalement que I’étre de I’homme Jésus pour le
prochain constitue un fait de nature ontologique » 13 Cette ontologie va s’exprimer a travers

la notion d’existence :

Sk, BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 224-225.
313 K. BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 227.

173



En ce qui concerne Jésus également, nous nous trouvons désormais «ici-bas », dans le cosmos.
C’est ici, dans ce cadre, qu’il est le Fils de Dieu. C’est ici que la divinité le caractérise en tant
qu’homme. Mais c’est ici également qu’il est un &tre humain, cosmique, une créature parmi les
autres. Et ce qui le distingue comme €tre cosmique, comme créature, comme homme pur et
simple, c’est qu’en existant, il se rapporte aux autres hommes, au prochain, et cela non pas en
partie, en passant ou apres coup seulement, mais bien de nature, exclusivement et totalement, si
bien que lorsque nous pensons a 1’humanité de Jésus, nous devons parler sans la moindre
ambiguité de cohumanité. Est humain, selon ce que nous permet de voir ’homme Jésus, 1’étre

cosmique dont le propre est d’exister pour les autres qui sont ses semblables™".

Ainsi, la «cohumanité » est-elle définie comme « coexistence », comme « &tre pour »,
« exister pour les autres ». Mais Jésus c’est aussi celui qui en existant « nous permet de voir »
ce qu'est 'humain. C’est ici que s’opere l’articulation entre ontologie de 1’existence et

représentation chez Karl Barth a travers la notion d’image de Dieu :

Puisque I’humanité de Jésus est ’image de Dieu, il est évident qu’elle n’est qu’indirectement
identique a Dieu. Elle fait partie du monde créé, du cosmos. Elle appartient donc, non pas au
domaine interne de 1’essence de Dieu, mais au domaine externe de son ceuvre. Dans le premier
domaine, Dieu existe en-soi et en relation avec soi-méme. Dans le second, il existe en relation avec
la réalité différente de lui. Dans un cas il s’agit de Dieu et de Dieu ; dans ’autre de Dieu et de
I’homme. Ce sont la deux réalités distinctes. Il ne faut donc pas s’attendre a trouver d’avantage
qu’une correspondance et une ressemblance entre les deux relations. [...] Il y a un sauveur et un
sauvé. Dans ’alliance éternelle conclue avec I’homme, et qui est manifeste en Jésus, Dieu ne s’est
donc pas associé a un second Dieu. De méme I’homme ne devient pas un second Dieu parce qu’il
participe a cette alliance, parce qu’il est délivré par son Sauveur. Il est et reste une créature qui,
sans le secours de Dieu, serait absolument condamnée, I’homme qui, livré a lui-méme, serait
inévitablement perdu. Et c’est dans I’humanité de Jésus, dans son ceuvre de Sauveur, que la

. . 2 2 . < 515
relation entre Dieu et ’homme nous est présentée et existe réellement’ .

La conception barthienne de I'imago Dei, distingue donc entre le discours sur la
représentation et celui concernant 1’analogia relationis : il y a, d’une part, I’analogie de
relation entre « la relation existant dans I’€tre de Dieu » et « la relation établie entre cet étre
de Dieu et celui de I’homme »°'® qui est toute inscrite dans le Christ image de Dieu — c’est le
volet ontologique du discours barthien sur 1’imago Dei, dans lequel il montre que 1’ « étre
pour » est analogue a Dieu qui est « étre en tant que relation » et il y a, d’autre part, ce que
cette image de Dieu représente pour ’homme, tant elle « révele et manifeste dans le

517

temps »” ' 'alliance éternelle de Dieu avec I’homme — c’est la le volet sotériologique du

discours barthien sur 1’imago Dei, la représentation pour I’homme de ce qu’est sa destination :

Nous avons cherché pour commencer a définir le lien interne entre I’homme destiné a étre ’allié
de Dieu d’une part et sa nature créée d’autre part — lien qui n’a pas été affecté par le péché et qui
par conséquent subsiste chez ’homme pécheur. [...] Nous nous sommes demandé ensuite dans
quelle mesure I’humanité de I’homme pouvait étre, dans tous les cas, un signe de sa destination
divine. Nous avons essayé de trouver 1’indication qui, dans la nature humaine elle-méme et en-soi,

1 K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 225.
15 K BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 237
Sk, BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 238.
7K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 236.

174



renvoie a la grace de Dieu et constitue un mystere que 1’on saisit par la foi. Et la réponse que nous
avons, nous 1’avons énoncée d’abord en fonction de I’homme Jésus. Nous avons montré qu’en lui
le lien interne entre sa destination et sa condition de créature est un lien parfaitement harmonieux,
parce que son humanité signifie — conformément au fait qu’il existe pour Dieu et qu’il est en

conséquence l'image de Dieu lui-méme — qu’il existe également pour 1’homme, pour son

prochain’'®,

Autrement dit, I’humanité de Jésus, qui est I'image de Dieu en ce qu’elle est une analogie
entre les relations Pere-Fils et Dieu-humain, « signifie » pour I’homme que la destination de
I’€tre humain réside dans le fait d’ « exister pour » son prochain. Cette humanité authentique,
c'est-a-dire 1’adéquation de 1’humain avec sa destination d’étre humain, qui se révele en Jésus-
Christ et de laquelle releve 1’étre humain n’a pas ontiquement519, dans son essence méme, été
affectée par le péché : I’essence de I’€tre humain reste bien celle d’ « étre pour » et le discours
sotériologique de Barth ne définit donc pas le péché comme perte de I’image de Dieu, mais
bien plutét comme aveuglement de ’homme a I’égard de sa propre destination, aveuglement
duquel I’homme peut étre libéré dans la foi en Jésus-Christ qui révele que I’authenticité de
I’étre humain réside dans le fait qu’il « est pour », selon I’image de Dieu qui « est en tant que
relation ». Autrement dit, la sotériologie barthienne se distingue d’une ontologie en ce que le
péché est défini non pas comme quelque chose qui affecte I’étre méme de 1’étre humain, mais
bien plutét comme une illusion qui I’empéche de percevoir en quoi consiste son humanité
authentique, illusion qui empéche I’adéquation de 1’étre humain avec sa destination. C’est
bien de I’authenticité de I’humanité dont il est question : le pécheur par excellence c’est celui
qui, aveuglé par le péché, prétendra qu’il peut, contre sa nature, exister uniquement pour lui-

méme.

3.1.3.2 La coexistence, forme fondamentale de 1’humanité authentique.

Nous avons pu remarquer que Karl Barth considere ’humanité authentique comme « étre
pour », comme un « je » qui existe pour un « tu » et vice versa. La référence au «je » et au
«tu» porte la marque de la philosophie de Martin Buber. M. Buber n’est pas le seul
philosophe qui a pu inspirer K. Barth et la critique barthienne des écrits de Friedrich
Nietzsche est toute aussi fondamentale pour sa formulation d’une conception relationnelle de
I’étre humain. En effet, la philosophie nietzschéenne, et notamment son anthropologie

particuliere qui est bien connue a travers la notion d’ Ubermensch, apparait pour Barth comme

318 K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 239.

19 1¢i encore, il convient de préciser que nous utilisons le terme « ontique » dans son sens général, comme « ce
qui est relatif a I’€tre » et non dans le sens précis d’un auteur comme par exemple Heidegger qui utilisait ce
terme de maniere plus restrictive.

175



le contre-exemple le plus pur de ce que peut étre I’anthropologie chrétienne, poussant

jusqu’au bout un discours sur ce que peut €tre « I’humanité sans prochain » :

Si nous en venons a dire ici quelques mots de Friedrich Nietzsche, a titre d’illustration, ¢’est pour
deux raisons: tout d’abord, faisant preuve d’une lucidité et d’une logique incomparables,
Nietzsche a poussé jusqu’au bout cette conception de I’humanité ; ensuite, regardant en face ses
origines profondes et ses ultimes conséquences, pour les approuver avec enthousiasme, il a dit
non, ou plutdt il a dii dire non avec autant de décision et de passion a la conception chrétienne de
I’humanité — non pas seulement a une caricature de I’humanité chrétienne mais, sous la forme
d’une caricature, a cette humanité elle-méme. Sa position illustre la nécessité et 1’obligation ou
nous sommes a notre tour de dire non, plus calmement que lui, mais avec la méme fermeté, a la

conception de I’humanité dont il prend exemplairement la défense™.

Bien que K. Barth indique que c’est seulement « a titre d’illustration » qu’il fait ici un long
développement sur la philosophie nietzschéenne, sa critique nous semble néanmoins
fondamentale et contemporaine. L’anthropologie théologique contemporaine ne peut en effet
pas faire I’économie de la prise en considération du travail de grands penseurs tels que
Darwin, Marx, Freud ou Nietzsche qui ont profondément marqué leur époque en interrogeant
certaines affirmations du christianisme. Ces auteurs ont permis aux théologiens chrétiens de

préciser le propos de 1’anthropologie théologique : leur influence est notamment visible dans

2521
€

les écrits de K. Barth que nous analysons ici, mais aussi de J.-M. Maldamé™", qui prend en

considération le darwinisme dans son ouvrage sur le péché originel, ou de maniere plus
évidente encore pour notre propos, de Jean Ansaldi’®. C’est pour cette raison que nous nous

arrétons la quelques instants pour exposer — seulement pour exposer — ce raisonnement

N

barthien relatif a [D’anthropologie nietzschéenne. Plus qu’une simple critique de
I’anthropologie chrétienne, la pensée de F. Nietzsche apparait pour K. Barth comme 'une des

meilleures compréhensions de celle-ci, bien que le but du philosophe fut de la combattre :

Et il faut le dire sans ambages, cette attaque était bien dirigée : elle portait exactement sur le point
qui devait étre touché, selon Nietzsche, le défenseur fanatique et le prophete intraitable de
I’humanité sans prochain. Que cet homme se soit heurté ici, non pas au point faible, mais au point
le plus fort de son adversaire, c’est la une autre question ; objectivement parlant c’est tout a son
honneur. En découvrant le Crucifié et son armée, Nietzsche a découvert I’Evangile lui-méme sous
une forme que ses défenseurs — pour ne pas parler de ses adversaires — n’avaient pas su voir, tout
au moins au XIXe siecle. Et pour avoir dii le combattre sous cette forme-la, il nous a rendu le
grand service de nous montrer qu’il nous fallait nous en tenir a cette forme-la, aussi inflexiblement
qu’il I’a rejetée : nous opposant ainsi non seulement a lui, mais encore a toute la tradition

philosophique qu’il a défendue en se coupant toute ligne de retraite™.

20 K BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 250.

321 J-M. MALDAME, Le péché originel..., op. cit., p. 255-278 : pour une prise en compte de Darwin ; p. 315 :
pour la prise en compte de Nietzche et p. 291 : pour la prise en compte d’une lecture freudienne du péché.

>22 1 ’anthropologie ansaldienne est en elle-méme une prise en considération de la psychanalyse lacanienne qui
fait suite aux écrits de S. Freud.

¥ K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 263.

176



K. Barth le dit lui-méme : la théologie ne peut plus étre sans prendre en considération la
pensée de ce philosophe qui a su I’interroger sur ce qu’elle a de plus fondamental. Il convient
alors de considérer plus exactement en quoi consiste ces affirmations nietzschéennes qui

permettent a K. Barth de défendre sa conception relationnelle de 1’étre humain :

L’événement vraiment nouveau qui se produit avec Nietzsche, c’est que chez lui sa conception de
I’humanité sans prochain — qui avait été déja secretement 1’humanité de I’olympien Goethe et des
autres classiques, puis celle d’esprits plus médiocres — a atteint un stade incomparablement plus
avancé, plus irritable, plus dangereux qu’ailleurs, mais aussi —dans la derniere phrase, peut étre ? —
beaucoup plus vulnérable. Nietzsche a découvert et préché I’homme de la « solitude azurée », situé
a six mille pieds au dessus du temps et de ses semblables, I’homme pour qui la créature qui lui
ressemble et qui s’abreuve pourtant a la méme source que lui est devenue simplement
insupportable, étrangere, inaccessible, ’homme qui ne peut plus avoir d’amis et est réduit a
mépriser la femme — ’homme qui ne peut plus vivre que dans le voisinage des aigles et des grands
vents — ’homme qui ne voit plus autour de lui que désert ou paysage d’hiver, et qui ne saurait
avoir lui-méme que I’existence d’une flamme consumante — I’homme par dela le bien et le mal®*,

La description de cette humanité sans prochain, qui est 1’exact contraire de 1’humanité
chrétienne, permet a Karl Barth de préciser son propos: a contrario du surhomme est
I’homme a I’'image de Dieu, qui lui n’en est pas « réduit & mépriser la femme » mais qui, au
contraire est, dans sa relation avec la femme, 1’étre humain authentique dont I’aspect le plus
fondamental est qu’il n’existe pas pour lui-seul, mais qu’il existe seulement dans la mesure ou
il coexiste. Cette lecture a contrario de I’anthropologie nietzschéenne est une base qui permet
de comprendre le principe de 1’anthropologie relationnelle comme discours sur la coexistence,
mais pour K. Barth, la pointe de la critique nietzschéenne a 1’égard de 1’anthropologie
chrétienne, mais aussi son point le plus faible, apparait au moment ou Nietzsche se confronte

a la figure du Christ :

Lui, Nietzsche, a été conséquent, il a su suivre jusqu’au bout le chemin de I’humanité sans
prochain. De la sa faculté de voir, lui le premier, et lui seul, I’élément vraiment dangereux du
christianisme. Cet élément dangereux que Nietzsche a été seul a discerner, [...] le voici: le
christianisme — et c’est la ce que Nietzsche appelait la « morale chrétienne » — confronte
précisément ’homme véritable, le surhomme, ce fruit bien mr, ce fruit supréme et nécessaire de
toute I’évolution de I’ « humanité » vraie, avec un type d’homme qui vient le mettre radicalement
en question, le troubler, le détruire, voire le tuer. Il le confronte avec I’homme misérable et qui
souffre. Il lui demande de voir cet homme ; de consentir a sa présence ; d’étre homme, non pas
sans lui, mais seulement en communion avec lui ; de s’abreuver précisément a ses cotés a la méme
source. Le christianisme place sous les yeux du surhomme le Crucifié : Jésus, le prochain, et dans
la personne de Jésus lui-méme, toute une armée d’autres individus, qui sont exclusivement des
hommes « vils et méprisés dans le monde » (dans le monde de Zarathoustra, c'est-a-dire de
I’homme proprement dit), des gens affamés, assoiffés, nus, malades et prisonniers — tout un océan
de laideurs humaines. [...] C’est ce Crucifié qui est Dieu lui-méme, et il ne 1’est que pour ceux qui
font partie de son armée. C’est pourquoi ceux-ci sont les élus de Dieu ; c’est pourquoi Dionysos-
Zarathoustra ne serait a son tour un élu de Dieu que s’il appartenait a cette multitude. Mais alors
adieu les six mille pieds, adieu I’azur, adieu surtout la solitude, finie la source ou I’on va puiser

MK, BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 260.

177



tout seul ! Car voici que réapparait tout ce qui trouble et supprime la solitude. Voici revenu ce
prochain que Zarathoustra avait voulu fuir ; le voici présent sous un aspect qui rend toute fuite
impossible (incarnant vraisemblablement une réalité que méme Zarathoustra ne peut pas
simplement fuir) et tout martelement sans objet (sans doute parce qu’il n’y a vraiment plus de
moyen de marteler le prochain qui se présente sous 'image de la détresse 1)*>.

Méme Zarathoustra, le surhomme, ne peut fuir le prochain, et cela a cause du Christ qui
représente « sous un aspect qui rend toute fuite impossible » 1I’humanité authentique,
I’humanité qui ne peut se passer du prochain. L’anthropologie Nietzschéenne apparait alors
comme ’envers de 1’anthropologie barthienne avec Zarathoustra en lieu et place du Christ,
mais Christ est vainqueur car Zarathoustra est une conception illusoire et impossible d’un étre
humain qui pourrait se passer du prochain. D’ou la forme fondamentale de 1’humanité, celle
qu’aucun étre humain ne peut ni refuser ni fuir malgré son péché, est la coexistence avec le
prochain — c’est en cela que consiste ’humanité authentique que représente Jésus-Christ,
I’image de Dieu selon laquelle I’homme fut créé, une humanité qui ne peut se perdre et qui ne

peut, tout au plus qu’étre cachée sous I’épais voile du péché qui aveugle ’homme :

L’humanité de Jésus est son étre pour I’homme. Nous tirons de 1a la définition générale suivante :
I’humanité de chaque homme est une qualification de son étre qui le rend propre a coexister avec
le prochain. L’homme est concrétement un homme, non pas pour soi, non pas dans la solitude,
mais bien parce qu’il coexiste avec son semblable, parce qu’il vit dans cette dualité : c’est ainsi
qu’il correspond a sa destination : €tre I’allié de Dieu ; c’est ainsi qu’il est 1I’étre pour lequel Jésus
existe, et par conséquent, un homme réel. Si on oublie cela, si on considere I’homme comme étre
pour soi, si, donnant au « je suis » une portée abstraite on envisage I’homme indépendamment du
prochain, tout ce que nous avons dit jusqu’ici s’écroule : on est condamné a tatonner dans
I’obscurité et I’on ne parvient plus a distinguer, de I’inhumanité elle-méme, ce qu’on s’obstine a
appeler 1’humanité™*®.

Par la suite, K. Barth completera son anthropologie relationnelle en précisant sa définition de

I’image de Dieu dont il convient ici de résumer les points principaux.

Premierement le discours barthien sur 1’imago Dei se décline a la fois dans une ontologie en
ce qu’elle consiste en une analogie de relation entre 1’étre divin qui est « en tant que relation »
et I’humanité révélée en Jésus-Christ comme « étre pour », a la fois dans une phénoménologie
en ce qu’elle consiste en une définition sotériologique de I’image de Dieu comme humanité
révélée a I’homme en Jésus-Christ qui est décrit comme phénomene de 1’humanité

authentique permettant a I’homme de prendre conscience de sa destination.

B K, BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 261-262. Le « martelement » fait référence a une comparaison
introduite par Nietzsche dans ainsi parlait Zarathoustra, ou I’homme est comparé a une « pierre informe, vilaine
pierre qui appelle le sculpteur », ce qui induit I’idée que ’homme n’est pas une créature aboutie : voir K.
BARTH, Dogmatique, 111,2, op. cit., p. 254.

> K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 263.

178



Deuxiemement, soulignant le caractere ontologique de 'imago Dei le discours barthien ne
méconnait pas la théologie classique en ce que lui aussi souligne que la forme fondamentale
de I’étre humain est déterminée par I'image de Dieu qui n’a pas été perdue par le péché :
malgré le péché, la nature humaine reste intacte, elle est «existence pour le prochain ».
L’effet du péché a 1I’égard de 'image de Dieu est I’aveuglement : il empéche 1’homme de
percevoir sa destination a étre I’allié de Dieu dans la relation et lui donne I’illusion qu’il peut
se passer de 'autre. Le Zarathoustra de Nietzsche apparait comme le paradigme de cette
humanité sans prochain, un Zarathoustra dont la position, nous venons de le voir n’est pour K.
Barth pas réaliste ni tenable. Ce faisant 1’ontologie barthienne se distingue de I’ontologie
classique en ce qu’elle n’avance pas une analogie d’étre entre 1’étre divin et 1’étre humain,

mais une analogie de relation.

Troisiemement, vue a travers le prisme de 1’imago Dei, la sotériologie de Barth n’est pas en-
soi originale : elle est une sotériologie de la conscience et de 1’aveuglement, concepts qui sont
naturellement présents dans tout discours sur I'image — la fonction de ’image est bien de
montrer. Il n’est pas nouveau de dire que Christ, 'image de Dieu, a pour fonction de révéler a
I’homme I’image selon laquelle il fut créé. Ce faisant c’est bien par la foi en Jésus-Christ que
I’homme sera sauvé. Ce qui démarque la sotériologie barthienne d’une sotériologie plus
classique quand elle est formulée a partir du concept d’imago Dei, est I’insistance sur le fait
que I’on ne saurait identifier ’homme et I'image de Dieu. Son analyse grammaticale de
Genese 1,26 est particulierement significative a cet égard, et son concept méme d’analogie
suppose une telle distinction. D’ou K. Barth ne déroge évidemment pas a ce que nous
percevons comme étant le critere fondamental permettant d’identifier une conception
relationnelle de I’étre humain a travers la notion d’imago Dei : I’ affirmation de 1’extériorité de

I’image de Dieu par rapport a I’homme.

Quatriecmement, et finalement : ce que fait perdre le péché a I’€tre humain est son humanité,
c'est-a-dire la conformité a sa destination d’étre humain. Barth insistera particulierement en
distinguant I’humanité de Christ et I’humanité de ’homme : « les hommes existent aussi sans
doute les uns pour les autres. Mais seule ’humanité de Jésus peut €tre décrite, au sens

527 .
. Ce qui sous-entend que 1I’homme ne

exhaustif, comme un é&tre pour le prochain »
parviendra jamais réellement a €tre conforme a sa destination. On rejoint alors la doctrine
luthérienne du simul justus, simul peccator, semper penitens : I’homme est toujours pénitent,

car il ne peut jamais étre totalement conforme a I’image selon laquelle il a été créé.

2T K. BARTH, Dogmatique, 11,2, op. cit., p. 264.

179



La difficulté tient du fait que I’on ne peut pas a proprement parler pour K. Barth d’une
distinction entre image et ressemblance au sens ou la théologie classique a pu les distinguer :
K. Barth distingue certes, d’une part, 'image de la ressemblance mais les choses se
compliquent lorsqu’il utilise, d’autre part, les termes « correspondance et ressemblance » pour
définir 1’analogia relationis. 11 faut bien distinguer entre les deux : d’une part, il est dit que
I’homme est créé a 'image et a la ressemblance de Dieu, d’autre part, Barth affirme qu’il y a
« correspondance et ressemblance » entre la relation Dieu-Dieu et la relation Dieu-homme. Ce
faisant, I’idée d’une persistance de I’image et d’une perte de la ressemblance est absente chez
K. Barth : le péché ne fait pas perdre la ressemblance entre ’homme et Dieu puisque I’homme
reste fondamentalement un « étre pour » comme Jésus qui « &tre pour » a I’'image de Dieu qui
est «étre en tant qu’il aime ». Ce que I’homme perd par le péché, ce n’est pas la
ressemblance, mais la conscience de la destination de son étre, que Jésus lui révele.
Autrement dit, ’homme reste a I’image et a la ressemblance de Dieu. La ot Karl Barth rejoint
néanmoins la théologie classique, c’est qu’il distingue bien, dans son discours sur 1’imago Dei
un volet ontologique qui consiste en I’affirmation que 1’étre humain ressemble a I’étre divin et
un volet sotériologique, plus phénoménologique qui décrit le Christ comme image de Dieu,
phénomene de 1’alliance entre Dieu et I’humain, qui révele a ’homme la destination de son
étre. K. Barth ne refuse pas 1’idée de nature humaine, ni de la définir avec 1’ontologie
relationnelle qui est la sienne. Aussi est-il conséquent en affirmant que la nature humaine est
d’étre selon I'image et a la ressemblance de Dieu malgré le péché qui empéche 1’homme
d’étre un étre humain authentique, c'est-a-dire conforme a sa nature, a son humanité qui est

I’ « étre pour » tel qu’il est parfaitement révélé en Jésus-Christ.

Ces points ayant été brievement rappelés, il s’agit maintenant pour nous de comparer la
conception ansaldienne de I’imago Dei avec cette conception barthienne que nous venons

d’exposer.

3.2 L’imago Dei selon Jean Ansaldi

Il s’agit maintenant de parvenir a une comparaison entre les affirmations barthiennes et les
affirmations ansaldiennes concernant 1’imago Dei. Afin de bien montrer les points de
comparaison que nous utilisons, nous suivrons le méme plan que celui que nous avons utilisé
pour exposer la pensée barthienne. Tout d’abord, il s’agira de montrer en quoi consiste
I’ontologie ansaldienne, qui se distingue de 1’ontologie barthienne, bien que celle-ci soit aussi

au service d’une conception relationnelle de I’€tre humain : contrairement a Barth qui insiste

180



sur I’essence relationnelle de la Trinité, Ansaldi refusera de spéculer sur I’étre Dieu en le
qualifiant de « Peére Radicalement-Autre » (3.2.1.). Ensuite, il s’agira de rappeler en quoi
consiste plus précisément son interprétation de 1’image de Dieu. Conséquente avec sa
conception de I’ontologie, I’interprétation ansaldienne sera inscrite uniquement dans une
phénoménologie qui désignera ’'image de Dieu en termes de représentation (3.2.2.). Ce
faisant, la sotériologie ansaldienne consistera, comme la sotériologie barthienne, a désigner le
Christ comme image de Dieu qui révele aux hommes ce qu’ Ansaldi appelle « 1’ humanum » et
que Barth appelle «1’humanité », c'est-a-dire la forme fondamentale de I’humanité, qui
apparait comme un discours sur la nature de cet étre humain créé selon I’image de Dieu. Tout
en relevant d’'une méme logique, les deux discours présentent cependant des différences

importantes (3.2.3.).

3.2.1 L’ontologie particuliere de Jean Ansaldi: D’emprunt a la psychanalyse
lacanienne.

Le grand apport de Jean Ansaldi fut de faire dialoguer psychanalyse et théologie™® : tout au
long de ses ouvrages, Jean Ansaldi s’est en effet efforcé de mettre en évidence les paralleles
existants entre la psychanalyse lacanienne et la théologie.

Il ne s’agira pas ici de développer les aspects psychanalytiques du discours ansaldien™® sur

I’homme mais il est toutefois nécessaire, a titre introductif, d’en évoquer les lignes principales
afin de bien comprendre les options théologiques de cet auteur. Schématiquement, les
emprunts de Jean Ansaldi a Jacques Lacan sont de deux ordres. D une part, le théologien de
Montpellier emprunte au psychanalyste son herméneutique particuliere qui distingue le Réel,
le Symbolique et I’Imaginaire pour formuler le volet ontologique de son anthropologie :
éclairé par certaines affirmations de Kierkegaard concernant la temporalité, cet emprunt va
conduire Ansaldi a formuler une ontologie négative qui affirme un vide dans ’homme comme
lieu et place du « Tout-Autre ». Ce faisant, I’ontologie ansaldienne apparait comme une
radicalisation de la notion barthienne de « Tout-Autre », radicalisation qui a pour fonction de
souligner de maniere plus efficace la notion de finitude qui sera fondamentale pour son

propos (3.2.1.1.). D’autre part, le théologien de Montpellier emprunte au psychanalyste ses

> E. CUVILLIER (dir.), Sola Fide, Mélanges offerts a Jean Ansaldi, op. cit., p. 7.

32 Nous ne développerons pas les aspects cliniques qui présents a partir du chapitre III du dialogue pastoral, et A
I’égard desquels nous émettons quelques réserves, notamment concernant les études de cas qui sont exposés des
p-103 a 127... nous excluons aussi de notre propos les affirmations sur la question de la reformulation, qui nous
paraissent néanmoins bien plus pertinentes bien qu’elles sortent ici du champs de notre travail doctoral,
affirmations que nous avons par ailleurs pu étudier dans d’autres travaux.

181



affirmations sur le « stade du miroir » que Jean Ansaldi interprétera, de maniere théologique,
comme « aliénation par I'idole »™. La sotériologie ansaldienne s’inscrit dans le cadre

spécifique d’une phénoménologie qui refuse de spéculer sur une définition de I’étre (3.2.1.2.)

3.2.1.1. I.’ontologie ansaldienne, une radicalisation du tout autre : ’insistance sur la

finitude de I’étre humain.

Ansaldi emprunte principalement a la psychanalyse lacanienne son hermém—‘;utique53 !

particuliere basée sur le nouage des trois registres du Réel, du Symbolique et de I’Imaginaire.

Aussi, le discours ansaldien apparait-il avant tout comme une phénoménologie532 : le but de
I’ouvrage principal d’ Ansaldi est en effet de mettre en évidence l’épistémologie53 3 particuliere
de la théologie en décrivant I’herméneutique théologique comme L’articulation de la Foi, de
la Théologie et des Ecritures®*. La foi est identifiée comme « a-rencontre du Réel »°, Réel
qui représente «ce qui, par définition, est radicalement hétérogene au langage »30: La
théologie est identifiée comme «cohérence imaginaire »>' destinée 2 «fournir un
langage »° a la foi, pour éviter qu'elle «disperse ’humanité dans une succession de
ponctualités voisines de I’hallucination >>539; Les écritures, quant a elles, sont identifiées
comme « coupure symbolique » 4 en ce qu’elles constituent un « pacte St témoignages du

passé ayant un statut canonique, destinées a signifier et a pouvoir identifier ce qui constitue

3% Nous utiliserons dans notre exposé beaucoup de guillemets et de références, tant la terminologie d” Ansaldi est

particuliere.

! Nous entendons par « herméneutique » la science de I'interprétation: Ansaldi emprunte 2 Lacan les
catégories qui lui permettent d’interpréter les faits qui s’offrent a I’ interprétation.

332 Rappelons ici que nous entendons « phénoménologie » dans son acceptation premidre comme discours sur les
phénomenes. Ansaldi reconnait en effet la distinction kantienne entre noumene et phénomene et son discours est
en grande partie une interprétation de cette distinction.

333 L épistémologie, science des sciences, est en grande partie dépendante de considérations relevant de la
phénoménologie et de 1’herméneutique, la science étant fondée sur 1’observation des phénomenes. Ansaldi
prétendra que 1’ontologie (le discours sur I’étre, I’en-soi) releve plus de la foi que de 1’observation scientifique
qui ne peut qu’étre partielle, précisément parce qu’Ansaldi prétendra que I’€tre, ’en-soi du Réel n’est pas
observable : il est un continuum signifié par des signifiants discontinus qui ne sont pas en mesure d’en rendre
compte de maniere exhaustive.

3% 3. ANSALDI, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF (Cogitatio Fidei n°163),
1991.

3§ ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 13-36.

336y ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 13.

337 ). ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 37-105.

33y ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 37.

> Ibid.

407, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 121-175.

3§ ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 124.

182



une véritable expérience de foi>*2. Dans le systeme ansaldien, la foi, la théologie et 1’écriture

sont nouées par I’Esprit Saint.

Ansaldi reprend en effet la célebre figure utilisée par Jacques Lacan, le nouage borroméen,
entrelacs de trois cercles qui se séparent si I’un des cercles venait a étre coupé. Cet entrelacs,
qui fut le blason de la famille Borromée, destiné a figurer la Trinité comme unité, a pour
immense avantage de mettre en évidence I’unité paradoxale de trois registres qui peuvent étre
percus de maniere autonome mais qui en méme temps ne peuvent fonctionner les uns sans les
autres. Cette figure ainsi que la définition des trois registres du Réel comme ce qui se donne a
connaitre de maniere cachée, du pacte Symbolique comme inscription du Réel continu dans
des signifiants discontinus et de I’Imaginaire comme mise en cohérence des signifiants afin de
recréer de la continuité constitue pour le théologien de Montpellier un véritable outil
d’analyse. Par exemple, et de maniere assez anecdotique, Ansaldi utilisera cette figure du
nouage entre les trois registres pour expliquer certains comportements déviants de la foi
comme non prise en compte par le croyant de deux des trois registress43. En effet, pour Jean
Ansaldi, le «fondamentalisme sommaire », qui, «analogiquement comparable a une
répétition maniaque de signifiants » est analysé comme une «obnubilation par le
Symbolique », de méme, le mysticisme catholique ou I’ « enthousiasme » protestant, qui,
« analogiquement comparable a 1’hallucination » apparait comme une « obnubilation par le
Réel », et enfin la « théologie comme savoir » ayant selon J. Ansaldi, comme paradigme la
théologie du process, qui, «analogiquement comparable a un délire », véritable
« rationalisation linguistique du désir narcissique de plénitude », apparait comme « une

obnubilation par I’Imaginaire » ...

Mais ce qui nous intéresse ici particulierement est que cette figure sert a Jean Ansaldi pour
développer son anthropologie. En effet, c’est grace a ces trois registres qu’il décrira
I’inscription de I’homme dans le temps et dans le langage, développant ainsi une ontologie

tout a fait spécifique.

Le temps est en effet analysé sous trois aspects que sont le temps symbolique, le temps
imaginaire et le temps réel. Le «temps symbolique S pourrait étre représenté par le

calendrier ou la montre, il s’agit du temps vu comme pacte symbolique destiné a mettre en

27, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 124 : les écritures « se manifestent comme discours de 1’ Autre » ;
p-174 : « Les écritures, dans la fermeture du canon, font altérité irréductible, creusant la dimension de la finitude
et balisant 1’espace des possibles qui ne sont pas pour autant ramenés a 1’unité mais pas non plus ouverts a
I’infini ».

33 . ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 177-186 : « Chapitre IV section I. les syntheses pathologiques ».
S, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 193.

183



accord une société sur la fréquence et le comput du temps a partir d’un événement fondateur,

. . . 4 . .. 4
c'est la datation, I’ « inexorable succession » . Le « temps imaginaire »**°

correspond a la
durée, la « durée cohérente »547, unité de sens attribuée a un certain écoulement de temps
symbolique. Le « temps réel 48 correspond au basculement du présent a la présence — tout ce
que I’on peut dire de lui est qu’il est : c’est le temps « de la persistance, de 1’étre, de I’en-soi,

549 N

de la res, du noumene »~, mots renvoyant a [’ontologie, qui pour Ansaldi sont

., . 350 4 - . 551 . . L, .
« inéconomisables » ", bien qu’ils « sonnent creux » ° ', ontologie qui est néanmoins percue

‘. ( ( . A qivien 352
comme véritable « noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut réduire » .

Le theme le plus typique de I’ontologie ansaldienne est en effet la discontinuité du registre
symbolique qui apparait alors comme « troué », le symbolique ne pouvant qu’ « entourer » le
Réel continu de signifiants discontinus qui ne peuvent rendre compte de 1’en-soi du Réel.
L’affirmation de ce vide au sein de la structure symbolique, qui apparait comme 1’objet méme
de I’ontologie ansaldienne, est formulée de maniere particulierement claire aux moments ou il
s’agit de décrire tant le lalngalge553 que les temps syrnbolique554 et imaginaire™. Par
Iutilisation de cet adjectif «troué », Ansaldi exprime a la fois la finitude qui marque la
réalité, réalité qui est définie comme la structure symbolico-imaginaire destinée a manifester
le Ré61556, et a la fois son ontologie, ce vide apparaissant comme le lieu méme de I’étre, ce
«noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut réduire », qu’il va identifier comme le lieu de

I’altérité radicale, qui ne peut étre ni signifiée, ni imaginée.

> Ibid.

36y ANSALDI, L’articulation de la foi..., op. cit., p.197.

7 Ibid.

M, ANSALDI, L’articulation de la foi..., op. cit., p. 200.

T, ANSALDI, L’articulation de la foi..., op. cit., p. 201.

> Ibid.

! Ibid.

> Ibid.

33 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 42-43 : « Quand 1’homme est pris dans la structure
symbolique, il se divise car ’homme et le langage sont hétérogenes. C’est que le mammifere humain est un
continuum vital habité d’affects, de sécrétions hormonales et de besoins tandis que le langage est fait de
signifiants discontinus. [...] De ce fait ’homme plongé dans le langage éclate : il ne peut &étre humain qu’a y
accéder mais d’y parvenir, il perd son unité. On ne peut a la fois dire et se dire : ’homme est absent du lieu ou il
parle ».

% J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 196 : « 1l faut enfin remarquer que le temps symbolique est un
temps troué, un temps marqué par la finitude ».

% J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 200 : « Comme pour le temps symbolique, il faut aussi dire du
temps imaginaire qu’il est troué, marqué par la finitude [...] ».

3367, ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 41-42 : « On peut dire que le réel est inconnaissable, qu’il ne
peut étre compris que comme réalité, c'est-a-dire comme partiellement arraché de son ordre et assumé dans celui
du langage ».

184



La description de I’instant paradoxal®®’, qui apparait comme la pointe du discours de Jean
Ansaldi sur le temps, révele alors du méme coup le caractere exclusivement relationnel de son
ontologie. En effet, traduisant cette notion kierkegaardienne en terme lacaniens, en déclarant
que I’ «instant c’est le nouage borroméen des temporalités »>% Jean Ansaldi formule surtout
ce qui apparait comme le cceur méme de son anthropologie : « I’instant, c’est ce qui se passe
quand 1’altérité radicale touche I’homme dans sa finitude »> Ainsi, le nouage qui s’effectue
entre le Réel continu et la structure symbolico-imaginaire discontinue et marquée par la
finitude apparait comme 1’advenue de 1'altérité radicale dans I’histoire de I’homme: « a défaut
d’étre représenté, le réel fait choc, butée, a-rencontre. La psychanalyse le repere, entre autres
comme trauma ; la physique comme incontournabilité [...] »**°. Cette advenue de 1’altérité
radicale fait alors « basculer la structure » ®' engageant I’homme dans son existence.

La phénoménologie lacanienne conduit donc Ansaldi a formuler une ontologie relationnelle
sans concession : le temps et le lieu de la « persistance, de 1’étre, de I’en-soi, du noumene » 62,
sont identifiés comme temps et lieu de 1’altérité radicale qui advient dans une a-rencontre,
c'est-a-dire dans une rencontre qui n’est ni symbolisable, ni imaginable, mais qui pourtant est
repérable comme source méme des basculements de I’existence humaine. En 1’absence de
cette altérité radicale, I’étre méme de I’homme apparait comme un vide pour toute
phénoménologie, I’homme inscrit et percu a travers le langage et le temps étant « troué »,
marqué par la finitude. Dans ce systéme, la rencontre avec ’altérité radicale est primordiale et
déterminante pour I’étre humain : 1’étre humain est avant tout relation, relation qui n’est

perceptible que par la foi.

Une telle ontologie en creux, qui affirme I’existence d’un vide, ou plus précisément d’un
espace dans ’homme qui est le lieu de ’altérité radicale est certes intéressante, parce qu’elle

363 L’insistance

permet d’insister particulierement sur la question de la finitude de ’homme
sur la finitude permet de souligner le caractere relationnel de 1’ontologie ansaldienne :
fondamentalement I’homme, étre fini, a besoin de I’ Autre pour vivre. Mais cette ontologie
particuliere s’interdit du coup de spéculer sur la nature trinitaire du « Pere Radicalement-

Autre » et ne permet donc pas d’affirmer, a la maniere de I’ontologie barthienne, une analogia

:; J. ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 218 ; J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 34.
Ibid.
9§ ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 218.
%0y ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 201.
oy, ANSALDI, Le dialogue pastoral , op. cit., p. 35.
%62 Y ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 201.
%3 Comme le souligne J.-D.CAUSSE, « foi en la résurrection et finitude humaine » dans E. CUVILLIER (dir.),
Mélanges offerts a Jean Ansaldi, op. cit., p. 153-161.

185



relationis entre 1’€tre divin comme « €tre en tant que » relation et I’humanité comme « €tre
pour ». L’ontologie ansaldienne s’arrétera donc a une définition de I’é€tre comme étre-autre,
étre profondément marqué par 1’altérité. Le probleme est qu’il est alors incertain de pouvoir
qualifier directement 1’ontologie ansaldienne d’ontologie relationnelle : 1’étre n’est pas
directement définit comme étant relation puisqu’il est avant tout définit comme étant
« troué ». Ce n’est que parce que cet espace est déclaré comme étant dédié a I’altérité que
I’ontologie devient relationnelle. Selon Jean Ansaldi, I’homme pécheur n’est plus a I’image
de Dieu et que I’étre a 'image de Dieu dépend de la foi. Ansaldi se distancie ici du propos de
K. Barth qui, nous I’avons vu, souligne que I’homme reste selon I’image de Dieu malgré son
péché.

Ce faisant il y a bien comme avec K. Barth une conception de 1'€tre humain comme
« existence », c'est-a-dire comme sortie de 1’étre vers 1’autre, mais cette existence est elle
aussi définie en creux comme « a-rencontre » qui n’est perceptible au niveau phénoménal que

dans la mesure ou elle fait basculer la structure humaine.

Si I’on doit dire la comparaison de maniere plus concise : 1a ot K. Barth formule une
ontologie relationnelle explicite, c’est une ontologie relationnelle en creux que formule J.
Ansaldi. Cette différence s’explique par la différence de point de départ : alors que le point de
départ de K. Barth sera la Trinit€é comme « étre en tant que » relation, élaborant ainsi une
ontologie, le point de départ d’ Ansaldi, qui est pointilleux sur les questions d’épistémologie,
sera I’affirmation que 1’en-soi de ’homme et plus encore celui de Dieu échappe a toute
phénoménologie et ne peut étre désigné que comme « lieu » du « Radicalement-Autre ».
Toute spéculation tendant a vouloir représenter hors de la foi en Christ ce qui investit ce
«lieu » sera alors identifié comme élaboration d’une idole, élaboration quasi-névrotique
destinée a refuser la finitude. Nous pouvons alors affirmer que fondamentalement Barth et
Ansaldi ne sont pas d’accord sur le lieu précis de 1’ontologie, méme si les deux avancent
a leur maniere une ontologie relationnelle, c'est-a-dire une définition de I’étre en tant que
relation — I’altérité ansaldienne correspond au « je » et au « tu » barthiens : de méme que I’on
ne peut €tre « je » que pour un « tu », on ne peut étre autre que pour 1’autre. Ce faisant, et par
rapport au discours barthien, le discours ansaldien apparait comme une radicalisation du
concept barthien de « Tout-Autre », radicalisation qui aura pour effet de vider de sa substance
I’aspect ontologique de I’imago Dei pour cristalliser celle-ci dans une phénoménologie : la
définition ansaldienne de I’imago Dei en terme de représentation et non d’analogie apparaitra

alors comme tout a fait symptomatique de cette cristallisation.

186



3.2.1.2. La psychanalyse lacanienne et la sotériologie dans la conception ansaldienne

Outre sa phénoménologie, Ansaldi emprunte a Jacques Lacan sa conception du drame
humain, lui permettant de développer son anthropologie de maniere plus dynamique encore,
montrant la tension fondamentale, caractérisant 1’identité de 1’étre humain, entre nomination
par I’altérité supréme et auto-nomination par I’image spéculaire. La question est en effet celle
de la construction de I’identité de I’€tre humain, analysée — elle aussi — a la lumiere de la
phénoménologie particuliére que nous venons de décrire : «éclaté dans le langage »**
I’homme cherche a s’unifier dans une fausse image de lui-méme qu’il s’est forgé des sa plus
tendre enfance. Ici, le paradigme emprunté a Jacques Lacan est celui du stade du miroir’®
c’est face au miroir que I’enfant en bas-age se percevra la premiere fois dans son unité, unité
qui sera confirmée par 1’approbation maternelle. Cette « capture par I’image »% gpéculaire

entrainera plusieurs conséquences malheureuses.

Le probleme est qu’en grandissant, ’enfant se forgera une image idéalisée de lui-méme a
partir de cette image spéculaire, qu’il cherchera a confirmer dans 1’approbation non plus
maternelle, mais sociale, se mettant en quéte de reconnaissance a travers des signes que la
société considere comme manifestation de réussite : cette «identité imaginaire »>%7 apparait
alors comme un masque, entrainant «le sujet dans une dimension d’agressivité et de
concurrence, non seulement pour les images de soi a atteindre mais encore pour les objets

convoités » .

Le passage du moi-idéal, c'est-a-dire de la construction de cette identité imaginaire prenant
source dans le reflet que I'on a de soi-méme, a I’'idéal du moi, c'est-a-dire le moi qui,
acceptant sa finitude et ses limites, peut donner le meilleur de lui-mé&me dans ce cadre-la,
nécessite la encore D’altérité. L’identité symbolique apparait en effet comme la seule
permettant a I’homme de trouver son unité tout en assumant sa finitude : cette identité
correspond a la nomination par le pere. L’identité apparait alors comme une donnée, dans le

sens le plus propre du terme, elle ne peut qu’étre regue :

Le moi s’avere un lieu assailli par la fiction sur soi. Chacun de nous croit que c’est son propre je le
plus authentique et le plus original ; c’est en fait la partie la plus aliénée aux images, aux valeurs

647, ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit.,, p.43 et 48.

%65 7. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 45. J. LACAN, Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 94. Voir aussi
« Stade du miroir » in J. LAPLANCHE et D. LAGACHE, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF, 2004.

66 7, ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 49.

7 Pour la distinction entre « identité imaginaire » et « identité symbolique » voir plus particulierement J.
ANSALDI, « L’identité pastorale » ETR, 1985/4, p. 585-593. L’identité symbolique est évoquée dans J.
ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 48.

%8 J ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 46.

187



du groupe social, aux identifications avec les figures parentales, etc. L’homme apparait 1a comme
un étre brisé, écartelé [...] I ne pourra « se ramasser » dans I’unité que dans le nom par lequel il

est appelé et reconnu par le Pere. Il n’y a d’identité pour lui que symbolique, que provenant de la

bouche d’un Autre®®.

Ici encore, le caractere relationnel de 1’anthropologie ansaldienne apparait comme étant sans
concession : toute tentative de I’homme de se nommer lui-méme est d’emblée soupconnée de
relever de cette structure imaginaire qui « marque le destin de I’homme en freinant
I’acceptation de son humanité, de son état de créature marquée par la finitude, la mortalité, la
faillibilité »*°. Le parallele avec I’anthropologie théologique est alors évident : « Dans cette
structure, le théologien repere sans faute le lieu ou s’enracine I’idole qui se forge autour du
moi-idéal [...] Ce détour par I’anthropologie analytique n’était pas gratuit, [...] elle laisse
apparaitre une analogie certaine avec I’anthropologie théologique : création par la parole,

. 571
capture par I'image »” .

Nous pouvons entrevoir d’emblée la structure de la sotériologie ansaldienne qui consistera en
une articulation entre mise en évidence de 1’idole et image de Dieu. Comme la sotériologie
barthienne, la sotériologie ansaldienne apparaitra alors comme une sotériologie de la
conscience ou I’homme trouvera son salut dans 1’assomption de la finitude qui caractérise son
humanité, finitude qui suppose fondamentalement la nécessité de I’altérité pour étre humain,
assomption qui ne pourra se produire que dans la confrontation avec le Christ, le Fils, unique

signe de la rencontre avec le « Pére Radicalement-Autre ».

D’une certaine maniere, la finitude est pour Ansaldi ce que Barth désigne comme forme
fondamentale de I’humanité et qui emporte la conséquence que 1I’humain ne saurait étre percu
d’une autre maniere que comme un étre fondamentalement relationnel. Cela étant dit, 1’étre
pris par I’idole ne peut étre qualifié d’étre humain : pour reprendre le contre-exemple que
donnait Barth, I’étre pris par 1’idole, qui se dit autonome ressemble a s’y méprendre au
Zarathoustra nietzschéen. Néanmoins, apres avoir lu ce que K. Barth dit de la personnalité et
de la finitude, cette définition de I’€tre humain comme un étre fini pose, de maniere accrue la
question de la conception ansaldienne de Dieu : vis-a-vis de ’homme, cette créature finie,
Dieu, «le Tout-Autre », serait-il percu comme un Dieu infini auquel on ne pourrait pas
attribuer le caractere de la personnalité ? Il semblerait qu’il manque chez Jean Ansaldi le
concept de « singularité de Dieu » que Karl Barth a pu développer. Mais il n’en est rien, car

c’est avant tout comme «Pere Radicalement-Autre », un Pére qui nomme sa créature,

9T, ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 48.
30§ ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 48.
3§ ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 49.

188



I’appelant et la recréant sans cesse, qu’Ansaldi désigne Dieu. La singularité de Dieu est donc
sinon formulée, au moins, largement sous-entendue. Le probleme reste tout de méme
intéressant a considérer car il montre bien que conception de 1’étre humain et conception de

I’étre divin doivent se correspondre.

Il s’agit alors pour nous de considérer de plus pres comment Jean Ansaldi pergoit la création

de ’homme selon I’image de Dieu.

3.2.2. L’image de Dieu selon Jean Ansaldi : la fonction icono-sacerdotale.

Apres avoir considéré le contexte philosophique dans lequel Ansaldi formule sa conception de
I’image de Dieu, il s’agit d’en extraire la matiere théologique pour la confronter a la
conception barthienne. Conséquent avec son ontologie particuliere, Jean Ansaldi va refuser de
spéculer sur le contenu de I’'image de Dieu en distinguant entre 1’aspect « créationnel » de
I’image de Dieu et sa fonction. La fonction icono-sacerdotale de I’'image de Dieu selon
laquelle I’homme fut créé sera alors attribuée a Jésus-Christ qui lui seul est a méme de
représenter le « Pére Radicalement-Autre » face aux humains et I’humanité face a Dieu. Le
discours ansaldien sur I’imago Dei a alors une coloration plus phénoménologique
qu’ontologique (3.2.2.1). 1l se distinguera en cela de K. Barth qui lui ne refuse pas de fonder
son discours sur I'image de Dieu dans une ontologie en affirmant une analogia relationis
entre 1’étre de Dieu et I’étre humain homme et femme en commentant Gen. 1,26. Jean Ansaldi
insistera néanmoins comme K. Barth sur la double nature du Christ et sa fonction révélatrice

de I’humanité a I’étre humain (3.2.2.2).

3.2.2.1. Le refus de spéculer sur 1’aspect « créationnel » de 1’image de Dieu, et la

mise en évidence de la fonction « icono-sacerdotale »

Excepté son ouvrage sur I’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, qui apparait
comme un ouvrage sur 1I’épistémologie de la théologie, les principaux ouvrages théologiques
universitaires® > de Jean Ansaldi font référence a I’image de Dieu, ou plut6t a sa critique de la
conception de I’image de Dieu d’Irénée de Lyon. Cette critique ne change pas le long de ses
ouvrages, et ses affirmations sur 1’imago Dei ne varient pas si ce n’est qu’elles sont incluses

dans des discours qui poursuivent différents buts.

32 Nous excluons ici en effet ses ouvrages ou articles qui traitent plus spécifiquement de la psychanalyse ainsi
que les ouvrages grand publics publiés aux éditions du Moulin que sont J. ANSALDI, Dire la foi aujourd’hui,
petit traité de la vie Chrétienne, Poliez le Grand (Suisse), Ed. du Moulin, 1995 et J. ANSALDI, Grande
Langue ! Un pouvoir de vie ou de mort, Poliez le Grand (Suisse), Ed. du Moulin, 2006.

189



Dans son commentaire du De homine de Luther, publié en 1982, Ansaldi montre le
basculement anthropologique amorcé par Luther, en montrant que celui-ci rompt avec la
conception classique de I’imago Dei qui avait cours depuis Irénée de Lyon. Il reprendra
invariablement dans ses autres ouvrages son interprétation de I’histoire de la doctrine de

I’imago Dei qu’il développe de la maniere suivante :

Avec éclat, Luther se démarque ici de 1’anthropologie substantialiste devenue traditionnelle depuis
Irénée. Celle-ci, jouant avec les deux termes de Genese 1, distingue ’image de la ressemblance.
L’image est inaliénable et constitue un humanum minimum caractérisant ’homme en-soi, en
dialogue ou non avec son Dieu ; la ressemblance est un donum gratiae superadditum, un surplus

N

surnaturel offert par la grice a qui ’accueille. L’homme se définit donc en pleine autonomie,
quelque soient par ailleurs ses rapports avec Dieu. On le voit, ’'Humanisme était en germe dans le
courant irénéen fortement thématisé par Thomas d’Aquin. Avec sa these 32, Luther brise cette
longue tradition et définit I’ humanum par la seule relation vivante et actuelle avec Dieu : il y a de
I’homme quand une parole hétéronome atteint un homme et suscite en lui une réponse. [...] Luther
constitue bien son anthropologie sur la base de 1’imago Dei mais il 1’arrache au substantialisme
pour I’inscrire dans la seule dimension du relationnel. Des lors, dans le monde de la chute, I'image
de Dieu n’a plus aucune signification et I’anthropologie flotte. Certes, une structure phénoménale
perdure et ce, grace a la raison. (On a pu noter la place qu’elle tient dans les theses) ; mais
I’homme n’est plus ancré dans une ontologie : on peut le décrire par sa stature, son code génétique,
son intelligence, son rire, sa capacité a projeter des fins etc. Toutes ces lectures sont partiellement
justes ; elles ne constituent toutefois que des approches phénoménologiques, (cf. these 19 par
exemple). Dans la foi I’homme est refondé en son humanum’”.

Ce commentaire de Jean Ansaldi écrit en 1982 est structuré dans deux sous-parties,
« anthropologie » et « débat avec les sciences humaines », qui apparaissent en fin de compte
comme les deux grandes orientations qu’aura I’ensemble des travaux du théologien de
Montpellier par la suite, travaux qui sont tous fortement ancrés dans une phénoménologie.
Dans ce commentaire, Ansaldi montre clairement ’articulation qu’il établit entre image de
Dieu et péché : « dans le monde de la chute I’image de Dieu n’a plus aucune signification et
I’anthropologie flotte » [...] Par le péché, I’homme ne percoit plus le sens de I’image selon
laquelle il a été créée, celle-ci n’a « plus aucune signification ». Du reste, ’homme ne peut
comprendre par lui-méme ce qu’il est : « ’homme n’est plus ancré dans une ontologie ». Il

n’y a que par la foi qu’il « sera refondé dans son humanum ».

Dans éthique et sanctification (p. 69-74), publié en 1983, le discours ansaldien sur I’histoire
de la doctrine de I'image de Dieu sera le méme. 1l traitera néanmoins le probleme plus dans le
fond, en interprétant 1’imago Dei comme «fonction icono-sacerdotale du Christ ». Cette
conception de I’image de Dieu a pour but de distinguer entre 1’éthique et la sanctification :
insistant sur le fait que 1’image de Dieu «n’est pas une substance mais une fonction », il

montrera que la valeur la plus haute des hommes suivant le Christ qui « fut et sera le seul

73 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « Le De homine de Luther », op. cit., p. 483.

190



74
sacerdote »°

et qui sont de ce fait «assimilés » a sa fonction icono-sacerdotale est le
« saint » alors que la valeur la plus haute qui conduit les hommes en dehors de 1’Eglise a

promouvoir des valeurs éthiques est « le bien » :

La fonction christologique ayant été définie comme icono-sacerdotale, en quoi sommes-nous
concernés par elle ? [...] Si I’Eglise et ses membres sont appelés a vivre un ministere comparable,
ce n’est que par assimilation a sa propre personne, par intégration au ministere du Seigneur. C’est
en devenant le corps du Christ que I’Eglise participe au ministere de son Chef ; c’est en devenant
«une méme plante » avec le Christ que les fideles sont associés au service de leur Seigneur. [...]
En dehors de 1’Eglise beaucoup d’hommes sont capables de promouvoir des valeurs éthiques, de
défendre la justice et les droits des plus pauvres ; nul ne peut a la place des chrétiens, transmettre
la Parole de Dieu au monde, ni rassembler la joie et la peine des hommes pour les offrir a Dieu en
louange ou en intercession. [...] De méme que le bien est la référence du comportement éthique,
de méme le saint est la mesure de 1’agir icono-sacerdotal®”.

Cette conclusion de son paragraphe sur la fonction icono-sacerdotale, est trés importante pour
nous parce qu’elle vise exclusivement a montrer comment I’homme est « concerné » par

I’image de Dieu.

Dans Le dialogue pastoral’’®, publié en 1986, ses affirmations sur I’image de Dieu ont pour
but de montrer 1’analogie entre 1’anthropologie biblique et la psychanalyse : considéré de
maniere biblique I’homme est comme I’homme considéré par la psychanalyse, un homme qui
a tendance a s’identifier a une image idéale de lui-méme — en théologie c’est I’idole, en
psychanalyse, c’est le reflet spéculaire et le moi-idéal. Ce faisant, Ansaldi insistera

grandement sur la dimension sotériologique de 1’anthropologie biblique.

3.2.2.2. Barth et Ansaldi : un relatif désaccord sur le volet ontologique du discours

sur ’'imago Dei, un accord de fond sur le volet sotériologique du discours sur

I'imago Dei

Nous avons déja pu souligner la différence entre le discours barthien et le discours ansaldien
relatif au volet ontologique de I'imago Dei. Différemment de Karl Barth qui définit I'imago
Dei comme une analogie relationnelle entre 1’ « &tre de Dieu en tant qu’il aime » et ’humanité
en Jésus-Christ comme « étre pour », Jean Ansaldi refusera purement et simplement d’utiliser
la catégorie d’ « étre », refusant de spéculer sur un « en-soi » qui est impossible a appréhender

de maniere phénoménologique, scientifique :

Une science constitue toujours une réalité ou le réel vient faire butée sans jamais se donner dans le
langage. La théologie releve d’un genre identique : contrairement a la foi qui est a-rencontre de
son réel, mais a-rencontre donnant une certitude et non un savoir, la théologie est a-thée, c'est-a-

T4 T, ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73.
5 J ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73-74.
376§ ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 23-25.

191



dire que Dieu y fonctionne a la troisieme personne du singulier et non a la deuxieéme comme dans
577
la foi’"".

Prenant en compte la phénoménologie lacanienne, Ansaldi distingue sans cesse — et
particulicrement lorsqu’il traite de 1’épistémologie théologique — entre le réel qui est
inconnaissable, non langagier, et la réalité qui, langagiere, entoure le réel de signifiants
discontinus qui sont mis en cohérence par I’imaginaire. La théologie, qui est définie comme
« cohérence imaginaire » ne peut dire Dieu qu’a partir des signes qu’elle peut observer et

mettre en cohérence. Sans quoi la théologie « néglige ses limites épistémologiques » :

Inversement, toute théologie qui néglige ses limites épistémologiques tend a reconstruire le Dieu
du théisme, celui que Freud a associé a notre désir narcissique de toute-puissance. Dans ce dernier
cas, le théologien se croit autorisé a se prononcer sur a peu pres tout : il démonte les mécanismes
régissant ’intériorité divine, il connait les lieux des interventions de celui-ci, ses préférences dans
les conflits entre les hommes : il s’en sert pour boucher les trous du savoir, pour délimiter avec
précision les valeurs, pour garantir les choix politiques, pour définir les relations avec les religions
non chrétiennes, etc. Bref il s’engage résolument dans 1’exploration de 1’opus alienum Dei et, par
13, il dispose d’un savoir surhumain courant le risque de devenir inhumain. Des lors il tend a poser

, . . . . I - ..578
la théologie comme reine des sciences, comme lieu de la synthese des savoirs™ .

La conclusion est claire : une théologie qui prétendrait pouvoir «explorer 1’opus
alienum Dei » outrepasserait ses limites épistémologiques. La conséquence directe est
qu’il est alors impossible pour la théologie d’affirmer quoique ce soit sur I’étre de Dieu,

sur son en-soi. Il en est de méme pour ’homme :

S’il est vrai qu’il n’y a pas de savoir sur Dieu en dehors de son a-rencontre avec I’homme, alors il
n’y a pas de savoir « théologique » sur I’homme en dehors de cette méme a-rencontre avec Dieu.
Toutefois une précision s’impose d’entrée : la théologie n’entend pas dire le dernier mot sur
I’homme mais seulement sur la maniere par laquelle celui-ci se donne a connaitre dans la foi ou
dans I’incrédulité. Sur I’homme en-soi il n’y a d’ailleurs aucun savoir total ; il en existe par contre
une infinité a partir d’un point de vue. Biologie, paléontologie, ethnologie, sociologie,
psychologie, psychanalyse, autant de champs qui entendent cerner I’homme entier a partir d’un
angle de visée et, par suite, développer une pratique et une thérapie spécifiques. La synthese, dans
le moment ou cet homme se saisit dans I’unité de son étre, ne releéve pas d’un savoir (comme s’il y
avait un savoir des savoirs), mais d’un arrachement «idéologique » : malgré I’éclatement des
savoirs sur moi, je suis un, grace a tel choix politique, philosophique, religieux, etc. Cela revient a
dire que I’homme ne se recoit lui-méme dans I'unité que par choc en retour d’une instance devant
qui il se tient et a qui il confere une dimension d’altérité, c'est-a-dire une dimension idolatre : dieu,
valeur éthique supréme, choix politique absolu, travail sacralisé, famille idéalisée, etc. Des lors, on
ne peut que tirer les conséquences de I’évolution épistémologique : si la fides est une expérience
d’unification, la théologie n’est au contraire qu’un champ du savoir parmi d’autres. Elle ne peut
donc définir et décrire ’homme et par suite déboucher sur une éthique et une thérapie spécifique,

77y, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 101.

8T, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 84-85 : Considérant cette derniere citation, et dans le cadre de notre
comparaison entre K. Barth et J. Ansaldi il est intéressant ici de souligner la différence de volume entre les
ceuvres des deux auteurs : la rédaction d’une dogmatique en 26 volumes ne releve-t-elle pas, au sens d’Ansaldi,
d’une tentative de synthese des savoirs ?

192



qu’a partir d’une hypotheése de travail, en I’espece, et pour ce qui me concerne, a partir de la

justificatio impii sola fide®”.

Cette impossibilité pour la théologie d’affirmer quoique ce soit sur 1’en-soi de Dieu et sur
I’en-soi de ’homme, implique 1’'impossibilité d’affirmer une quelconque analogie, c'est-a-dire
une quelconque correspondance entre 1’essence relationnelle de Dieu et 1’essence relationnelle
de I’homme. Ce faisant, Ansaldi n’insiste pas comme K. Barth sur la Trinité, et préfere
accentuer la question de 1’altérité : ce qu’est ’homme, ’homme ne peut que le recevoir d’une
« instance devant laquelle il se tient et a qui il confere une dimension d’altérité ». Autrement
dit, ’homme recoit son humanité de 1’autre, et il la re-présente. Seule cette représentation est
perceptible par la science théologique comme phénomene, comme il I’écrit : « la théologie
n’entend pas dire le dernier mot sur ’homme mais seulement sur la maniere par laquelle
celui-ci se donne a connaitre dans la foi ou dans I'incrédulité ». La ou K. Barth utilise le
concept d’analogie, J. Ansaldi s’en tient au concept de représentation, ne voulant pas basculer
dans une ontologie qui semble échapper a la science théologique et qui ne releve que de la foi.
Ansaldi reste a un niveau strictement phénoménologique, il prétend n’analyser que ce qui est
observable, il reste dans la réalité sans spéculer sur 1’en-soi du réel. Cela dit, les deux auteurs
restent fondamentalement d’accord sur la question de la grice : concernant 1’étre humain,
c’est bien la grace qui est premiere, que celle-ci soit exprimée comme nous 1’avons vu avec
K. Barth, au moyen d’un champs lexical relevant de 1’ontologie, comme « surcroit » d’une
« essence surabondante », « extériorisation de la plénitude divine » qui « crée effectivement
dans sa révélation une communion entre lui et nous, a I’'image de la communion qui existe
déja en son essence éternelle »>%0 ou que celle-ci soit exprimée au moyen du champs lexical
issu de la phénoménologie lacanienne comme « advenue du Réel » faisant « basculer » la
« structure symbolico-imaginaire », advenue primordiale d’une altérité qui, « faisant choc »,
confere a ’homme son unité et son humanité. Dans les deux cas, si ’homme est, ce n’est que
par pure grace, son humanité authentique lui étant avant tout donnée, ’homme ne pouvant pas
acquérir cette humanité par lui-méme — encore moins, a fortiori, par son propre mérite. C’est
1a une affirmation que la théologie chrétienne a toujours défendue depuis ses débuts, comme

notre présent travail tend a le démontrer.

Si les champs lexicaux differents concernant le volet ontologique de I’'image de Dieu, ’'un
élaborant une véritable ontologie relationnelle fondée sur une réinterprétation relationnelle de

I’analogie entre I’humanité authentique et Dieu, 1’autre se cantonnant a une phénoménologie

T, ANSALDI, L’articulation..., op. cit., p. 85-86.
Bk, BARTH, Dogmatique, 11,1, op. cit., p. 20.

193



en se limitant a la question de la représentation de Dieu par ’humain dans son office icono-
sacerdotal plus ou moins assumé, il n’est néanmoins pas étonnant de constater le plein accord
entre les deux auteurs sur la question de la sotériologie. L’humanité authentique, celle qui est
pleinement image de Dieu ne peut étre acquise que dans la foi en Jésus-Christ qui est cette

image.

Nous pouvons en effet constater, dans les deux discours barthien et ansaldien, la persistance
de trois thématiques fondamentales qui représentent trois mouvements de la sotériologie et
qui apparaissent a elles seules comme les piliers d’un systeéme sotériologique relationnel.
Barth et Ansaldi affirment tous deux 1’extériorité de I’'image de Dieu comme la destination de
I’humain a étre en relation avec Dieu. Barth et Ansaldi considerent tous deux le péché comme
une perte de conscience par ’homme de cette destination particuliere, c'est-a-dire de leur
humanité. Barth et Ansaldi affirment tous deux que Jésus-Christ est I’image de Dieu
représentant 1’humanité face a Dieu et la divinité face a ’humain et qu’il révele ainsi a
I’homme sa pleine humanité, sa destination a étre, selon I’image de Dieu, en relation avec son
Créateur. Les deux parviennent ainsi a 1’affirmation anthropologique fondamentale chrétienne

selon laquelle I’homme n’est humain que par la grace de Dieu.

La question cruciale est celle de la définition du péché. A la suite du basculement
anthropologique opéré a la Réforme par Martin Luther, la sotériologie relationnelle répond
toujours a la méme logique : I’homme est tellement corrompu par le péché qu’il n’est plus du
tout selon I’image de Dieu, il ne peut récupérer cette destination fondamentale qui lui a été
attribuée lors de sa création que par la grace de Dieu. Cela sous entend que ’image de Dieu
persiste, non pas en I’homme mais dans la grice de Dieu. Cela explique aussi pourquoi la
théologie issue de la Réforme peut affirmer que 1’homme est a la fois juste, a la fois pécheur,
toujours repentant : I’homme est en-soi pécheur, mais il est justifié, ’homme a en-soi perdu
sa destination, mais elle ne cesse de lui étre offerte. D’ou I'image de Dieu est externe a
I’homme parce qu’ayant perdu entierement sa conformité a 1’image de Dieu, celui-ci reste

entierement concerné par celle-ci.

De la, la question est de comprendre comment ’homme a pu perdre enticrement cette
conformité a I’'image de Dieu, et comment celui-ci reste pourtant entierement concerné par
celle-ci. Jean Ansaldi comme Karl Barth répondent tous deux, nous I’avons vu, en utilisant le

. 581 . o )
concept de conscience” : 1’homme a perdu la conscience de sa destination fondamentale, et il

581 : PTES . . .
Nous I’avons par ailleurs déja vu, J.-D. Causse souligne cette prise en compte du concept de « conscience »

des la réforme dans J.-D. CAUSSE, La haine et I’amour de Dieu, op. cit., p. 132-133 :« Luther rompt avec une

194



la retrouve grace a Jésus-Christ qui révele I’'image de Dieu selon laquelle I’humanité fut créée.
Cette définition du péché comme perte de conscience est particulierement thématisée a travers
les notions de surdité du coeur ou d’aveuglement de I’homme. Ces thématiques sont présentes,
nous 1’avons vu, depuis I’Egypte antique — surdité a la Mdat — jusqu’a aujourd’hui. Karl Barth
montre a travers son analyse du surhomme de Nietzsche que I’homme pécheur est « I’homme
pour soi », qui est « condamné a tatonner dans 1’obscurité » et qui «ne parvient plus a
distinguer de I’inhumanité elle-méme, ce qu’on s’obstine a appeler I’humanité »52 Jean
Ansaldi, nous venons de le voir, montre que I’homme pécheur est celui qui est aveuglé par
I’idole. Le péché aveugle ’homme qui ne peut plus voir sa destination a €tre selon I’'image de
Dieu. L’homme ne reste pas moins concerné par cette image qui se révele en Jésus-Christ : ici
le dogme de la double nature prend toute son importance. Comme nous I’avons vu, Karl Barth
insiste en effet, a travers le concept de « cohumanité » que Jésus-Christ est a la fois Dieu pour
I’homme et I’homme pour Dieu et qu’il révele ainsi I’ « étre pour » qui est la destination de
I’€tre humain. Ansaldi ne dit rien de nouveau lorsqu’il définit la fonction icono-sacerdotale du
Christ qui est de représenter Dieu face a ’homme et I’homme face a Dieu, ce faisant, et par
une certaine insistance sur la croix, Ansaldi montre que Christ fait prendre conscience a

I’homme de sa finitude et de sa dépendance au Tout-Autre.

Conclusion de la section 3.

La comparaison entre ces deux théologiens contemporains nous permet désormais de
formuler des affirmations plus générales sur la question de la conception relationnelle de

I’étre humain considérée a travers la question plus particuliere de 1’imago Dei.

Premierement, il est clair que les deux auteurs considerent I’image de Dieu comme étant
I’humanité elle-méme, c'est-a-dire comme étant la vocation de I’homme : la vocation de
I’homme est d’étre humain et le péché 1’a distancé de cette vocation — par le péché, I’homme
rate effectivement la cible, comme le suggere 1’étymologie méme du mot « péché ». Le péché,
en effet, est percu comme un aveuglement de I’homme qui I’empéche de se conformer a cette

humanité selon laquelle il fut créé.

anthropologie substantialiste, qui postule une justification progressive de I’existence pour se situer dans une
anthropologie de la conscience revendiquée : par médiation interposée, ’homme naturel est placé devant lui-
méme, c'est-a-dire replié sur lui-méme. Dés lors le passage de I’incrédulité a la foi « ne peut pas signifier un
changement dans la personne — ce qui serait un changement de certaines propriétés et capacités — mais bien un
changement de la personne elle-méme ».

%2 K. BARTH, Dogmatique, 1112, op. cit., p. 263.

195



La question est alors de savoir en quoi consiste exactement cette humanité. Comme nous
I’avons vu Karl Barth définit «la forme fondamentale de 1’étre humain » comme étant la
coexistence. L’anti-modele, celui de ’homme pécheur par excellence apparait alors comme
étant I’ Ubermensch nietzschéen qui tend sans cesse a une plus grande autonomie. De méme,
Jean Ansaldi définit clairement 1’€tre humain en quéte d’autonomie comme 1’étre pécheur par
excellence, incurvé en lui-méme et qui vit dans I’illusion de la toute-puissance. Il en résulte
que I’étre humain ne peut pas €tre percu comme authentique en dehors de la relation : 1’étre
humain ne peut advenir sans la relation. Ce faisant les deux auteurs défendent une ontologie
relationnelle, de maniere différenciée. Karl Barth avance une ontologie positive ou il définit
clairement I’étre humain comme un étre a I'image de I’€tre divin qui est €tre en tant que
relation. Jean Ansaldi avance quant a lui une ontologie en creux, refusant de spéculer sur
I’ontologie qui lui apparait comme le «noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut
réduire », et préférant rester sur un niveau purement phénoménologique dans un souci de
scientificité : il n’attribue pas moins ce « noyau dur » a ’altérité, exprimant ainsi que 1’€tre
humain ne peut advenir sans autre. Aussi, Ansaldi insiste beaucoup plus que Karl Barth sur la
finitude de 1’étre humain, ce qui aura pour conséquence une insistance beaucoup plus grande
sur la croix, comme nous avons pu notamment le remarquer au moment de conclure notre

deuxiéme section.

De telles ontologies relationnelles qui définissent I’étre humain comme un étre qui ne peut
advenir que dans la relation ne sont théologiquement défendables que si ’on considere
I’imago Dei comme étant une réalité extrinseque a I’homme : ’humanité ne peut étre acquise
que par la relation, ce qui induit que I’humanité releve de I’altérité. Le caractere extrinseque
de I’imago Dei par rapport a I’homme est de fait clairement affirmé par les deux auteurs qui
se situent dans la suite du basculement opéré par les réformateurs, basculement que nous
avons décrit dans notre deuxieme section. Karl Barth affirme avec force que I’homme ne peut
ni perdre, ni transmettre « ce qui ne lui appartient pas », et avance méme 1’idée d’une sorte de
reconnaissance de paternité de la part de Dieu, qui lui seul peut reconnaitre le nouveau né
comme une créature a son image : Karl Barth situe donc assez clairement 1’imago Dei dans la
volonté de Dieu, comme le suggerent les éléments exégétiques que nous avons exposés dans
notre premiere section. Jean Ansaldi, quant a lui, restant sur sa ligne méthodologique, refuse
de spéculer sur I’ « aspect créationnel » de 1’'imago Dei, donnant a celle-ci une définition
fonctionnelle comme « fonction icono-sacerdotale » qu’il attribue au seul Christ qu’il qualifie

d’ « archi-sacerdote ». Il en résulte que la conformation de I’étre humain a I'image selon

196



laquelle il fut créé n’est rendue possible que par une relation effective avec le Christ qui
révele en quoi consiste exactement ’humanité. Du reste, nous pouvons remarquer que
contrairement a Karl Barth, Jean Ansaldi ne considere I’imago Dei que quasi exclusivement
dans sa dimension sotériologique, ne faisant qu’évoquer avec beaucoup de méfiance sa

dimension ontologique.

Notre travail de comparaison nous a en effet permis de bien distinguer entre deux dimensions
de toute doctrine sur 1I’imago Dei qui sont, d’une part, la dimension ontologique qui est
rattachée au principe de la création de I’homme selon I’image de Dieu, le discours sur I’image
de Dieu servant alors a expliciter en quoi consiste la nature humaine, et, d’autre part, la
dimension sotériologique qui est rattachée a la qualification de Jésus-Christ comme I’'image
de Dieu, Premier-né de toute Création, le discours sur I’image de Dieu servant alors a montrer
comment le Christ permet a ’homme de se conformer a ’image selon laquelle il fut créé. Ce
faisant, et dans une visée exclusivement sotériologique, deux matieres philosophiques sont
mises a contribution dans tout essai de définition de 1’imago Dei : 1’ontologie qui sert a

montrer en quoi I’étre humain correspond a I’étre divin, son Créateur, et la phénoménologie

qui sert a définir comment fonctionne 1’imago, en terme de représentation.

Les deux matieres philosophiques sont précisément mises a contribution par les deux auteurs

avec des accents différents.

Il est, en effet, intéressant de souligner que K. Barth accentue plus 1’aspect ontologique en
fondant notamment son propos sur la philosophie de M. Buber qui lui offre la possibilité de
souligner la relation entre le «je » et le « tu » pour définir 1’étre humain comme un étre « en
tant que » relation, a I’image de la Trinité. Ce faisant K. Barth insiste plus que Jean Ansaldi
sur la Trinité, réflexion sur la Trinité qui est quasiment absente du discours ansaldien sur
I’image de Dieu. L’analogia relationis est une formulation qui releve selon nous plus de
I’ontologie que de la phénoménologie, puisqu’il s’agit de montrer la correspondance de deux
étres qui sont « en tant que » relation, sans qu’il soit besoin de faire immédiatement appel a la
sotériologie : I’humanité dans sa forme fondamentale et la divinité sont analogues en ce
qu’elles sont en tant que relation. Mais une telle formulation suppose forcément une sorte de
spéculation sur I’étre divin «en tant que relation » ce que refuse catégoriquement Jean
Ansaldi, qui lui, en reste a un niveau plus phénoménologique, faisant appel a la distinction et

au nouage décrits par J. Lacan entre le Réel, le Symbolique et I'Imaginaire.

Les deux auteurs sont néanmoins tout a fait d’accord pour définir la fonction sotériologique

du Christ image de Dieu comme révélateur d’humanité, représentant de Dieu pour I’homme et

197



représentant de I’homme devant Dieu. En cela le discours sotériologique des deux auteurs se
situe nécessairement dans une phénoménologie : Christ est image de Dieu en tant qu’il est
phénomene de I’humanité authentique, c'est-a-dire celle qui est en relation parfaite avec
Dieu. Il n’y a, selon les deux auteurs, qu’a partir du Christ comme phénomene de Dieu et de
I’humanité authentique que 1’on peut établir une anthropologie théologique : cette précision
épistémologique n’est possible que parce que le discours sur Christ image de Dieu releve bel
et bien pour les deux auteurs d’une phénoménologie. La question est alors de savoir en quoi
Christ représente I’humanité et la divinité, en soulignant évidemment le dogme de la double

nature qui est d’'une importance cruciale pour les deux théologiens relationnels.

Ces considérations sur 1’ontologie et sur la phénoménologie sont importantes a souligner : le
mérite de Jean Ansaldi est, en effet, de montrer qu’il est possible d’élaborer une anthropologie
théologique et une sotériologie sans pour autant spéculer sur I’ontologie, tout au plus en

I’évoquant en creux.

Exprimée avec force par les deux auteurs, I’affirmation du caractere extrinseque de I’'image de
Dieu emporte des conséquences sur leur anthropologie, conséquences qu’il s’agit ici de

préciser.

La conséquence premiere est 1’élaboration d’un discours destiné a montrer comment I’homme
reste concerné par 1’image de Dieu s’il n’est pas lui-méme cette image. Outre le rejet de
I’analogia entis et la reprise de 1’analogia relationis destinée a montrer qu’il existe bien une
correspondance entre I’€tre humain et I’€tre divin en ce qu’ils sont tous deux étre en tant que
relation, K. Barth développe en outre 1’'idée que Jésus-Christ est « &tre pour » 1’homme,
destiné a révéler I’humanité authentique a I’étre humain, qui a vocation a « étre pour » comme
le Christ. J. Ansaldi, quant a lui, affirme que ’homme est concerné par la « fonction icono-
sacerdotale », par « assimilation » au ministere du Christ, « assimilation » qui n’est effective
que par la foi, en Eglise. L’accent est donc mis sur la grace et I’anthropologie est
nécessairement abordée de maniere sotériologique : I’'image de Dieu est en quelque sorte sans
cesse proposée a 1’étre humain par Dieu en Jésus-Christ et I’étre humain ne peut s’y
conformer que par la foi en Jésus-Christ, sortant alors de 1’aveuglement provoqué par le
péché. Nous retrouvons alors 1’intention fondamentale des réformateurs lorsqu’ils ont affirmé
I’extériorité de I'image de Dieu : la question était évidemment d’insister sur la grace seule. Du
reste, nous pouvons constater que méme si les deux auteurs emploient des logiques
différentes, 1’affirmation fondamentale reste la méme : que la dimension ontologique de

I’image de Dieu soit affirmée de maniere positive a travers la question de 1’analogie entre

198



I’€tre humain et I’€tre divin qui se correspondent en tant qu’ils sont relation, ou que celle-ci
soit formulée en creux en soulignant néanmoins une assimilation qui conduit a une
correspondance de fonction, la sotériologie et sa structure reste fondamentalement la méme
puisque c’est par la foi en Jésus-Christ que I’'image de Dieu est révélée a ’homme et que
I’homme peut étre refondé dans sa vocation d’étre humain. Le point de départ du discours sur
I’image de Dieu ne peut alors étre que Jésus-Christ et I’aspect ontologique/créationnel du
discours ne peut étre formulé qu’a partir de cette donnée fondamentale : il est alors fort
probable qu’une telle ontologie formulée a partir de la christologie soit nécessairement
relationnelle, a ’image de 1’ontologie barthienne’™. Sans quoi le risque est de tomber dans un
discours sur la nature humaine qui n’a plus grand-chose a voir avec la théologie et qui sera
surtout nourri par des considérations philosophiques s’appuyant sur les sciences naturelles.
Aussi, nous parait-il constant qu’une conception relationnelle ne peut élaborer I’ humanum
chrétien qu’a partir d’une christologie, puisque le Christ est désigné comme étant la forme la

plus authentique de I’humanité.

Une autre conséquence de I’affirmation de 1’extériorité de I’'image de Dieu par rapport a 1’étre
humain est que celle-ci offre une approche globale de 1’étre humain : il ne s’agit pas de viser
un ensemble de capacités ou d’attributs qui seraient semblables aux capacités ou aux attributs
de Dieu. C’est ’homme tout entier qui est concerné par I’image de Dieu qui lui fait face, c’est
I’homme en entier qui est déterminé par cette image selon laquelle il fut créé et a laquelle il
est invité a se conformer. C’est en entier que 1’homme se détourne ou se place face au
Créateur qui le créé selon I’'image qu’il a de lui-méme. Ainsi I’étre humain ne peut étre percu
que de maniere relationnelle, il advient des lors qu’il est « face a ». La question est alors
fondamentalement celle de 1’authenticité de son humanité, selon qu’il se place face au Dieu

selon I’'image duquel il fut créé, ou face a I’idole selon I’image de laquelle il s’auto-justifie.

%3 Si I’ontologie a pour point de départ la christologie, la question de la double nature sera nécessairement
d’emblée soulevée, et ilparait extrémement compliqué d’évoquer la double nature sans évoquer la relation entre
le Pere et le Fils.

199



CONCLUSION GENERALE

Ce parcours qui consistait au départ en la vérification de I’anthropologie relationnelle sans
concession formulée par Jean Ansaldi au regard des affirmations bibliques, des affirmations
de la Réforme du XVI'™ siecle et des affirmations de Karl Barth sur I’imago Dei nous a
permis de souligner la 1égitimité de la conception relationnelle de I’étre humain telle qu’elle

peut étre formulée par la théologie contemporaine.

Tout d’abord, notre détour par I’exégese nous a montré qu’une telle conception est
bibliquement fondée, trouvant sa source dans les affirmations vétérotestamentaires concernant
la création de I’homme selon 1’image de Dieu ainsi que dans les affirmations pauliniennes et
deutéro-pauliniennes qualifiant le Christ en tant qu” « image du Dieu invisible », « Premier-né

d’une multitude ».

Nous avons pu souligner que la dimension relationnelle de la créature a I'image de Dieu était
présente des la plus ancienne attestation connue du terme dans un écrit sapiential de I’Egypte
antique. Bien qu’il semble que cette civilisation ne concevait pas encore la divinité comme
une altérité radicale puisqu’elle percevait celle-ci comme étant immanente, I’Egypte Antique
comprenait bien, néanmoins, la qualification de 1’étre humain comme image de Dieu comme
le fait pour I’homme d’étre fondamentalement en relation avec la divinité, comme nous avons
pu le mettre en évidence avec 1I’échange de Madt. Distinguant clairement 1’ordre transcendant
de I’ordre immanent, I’ Ancien Testament a vu naitre le concept d’idole et a pu reprendre a son
compte et réinterpréter la qualification de I’homme en tant que créature a I’image de Dieu :
placant I’homme entre les deux poles de I'image de Dieu comme image de 1’altérité radicale
et de I’idole comme image taillée de la fausse altérité, 1’ Ancien Testament a pu souligner la
dimension fondamentalement relationnelle de I’homme qui est déterminée par son
attachement a I’'un des deux pdles. Le péché de I’étre humain a été en effet de refuser sa
dignité d’étre créé selon I'image de Dieu, préférant s’assimiler lui-méme a une fausse image
de la divinité qui consiste en une mémeté idéalisée plutdt que de se laisser assimiler a la
divinité de Dieu qui est I’altérité supréme. Nous avons pu a cet égard souligner la dimension
fondamentalement relationnelle du concept méme d’assimilation que suppose la création
selon I’image de Dieu. L’origine sapientiale du concept d’image de Dieu et la compréhension
relationnelle qui en découle a pu étre confirmée par I’examen de I’exégese néotestamentaire
qui a pu montrer que ’auteur deutéro-paulinien avait lui-méme pu comprendre le Christ
image de Dieu a partir de la fonction sapientielle de médiation qui est exprimée par le terme

elkov : en tant qu’image de Dieu, Christ opere une triple médiation entre Dieu et I’homme, la

200



médiation créatrice, la médiation rédemptrice et la médiation révélatrice. Cette médiation de
I’eikon tou theou est destinée, comme le souligne J.-N. Aletti, a libérer ’homme de I’idole,
par I’ « assimilation au mystere du Christ » qui est 'image du Dieu invisible. Quoi qu’il en-
soit, il apparait des les débuts qu’il y a bien médiation entre I’homme et Dieu et que cette
médiation s’opere de maniere ontique, les sagesses ayant inspiré les religions qui leur ont
emprunté le concept d’image de Dieu développant toutes d’une maniere ou d’une autre une
ontologie pour décrire I’union de ’homme avec Dieu : pour la sagesse égyptienne, I’écoute,
I’interprétation existentielle puis la remontée de la Madt vers la divinité est bien un discours
destiné a exprimer comment s’opere la relation avec Dieu qui releve de 1’ontologie, tout
comme la sagesse judéo-hellénistique qui considere la sagesse comme quelque chose de
commun entre Dieu et ’homme, envoyé par Dieu a I’homme, interprété existentiellement par
I’homme mais n’étant pas I’homme, comme le montre J.-N. Aletti. Ce faisant ’homme sourd
a la Madt ou a la sagesse est percu comme celui qui est détourné de son Dieu, et qui est a ce
titre considéré comme perdu.

Ensuite, nous avons pu montrer la 1égitimité de la conception relationnelle de 1’étre humain

au regard des affirmations de la réforme du XVI™™

siecle. Nous avons pu a cet égard
souligner que les réformateurs n’avaient pas rompu avec la tradition en ce qu’ils gardent
I’intention fondamentale de 1’anthropologie augustinienne : souligner 1I’absolue nécessité de la
grace divine pour le salut de I’homme. L’homme ne peut prétendre parvenir au salut par ses
propres moyens : c’est ce qu’Augustin affirmait contre Pélage en élaborant le concept de
péché originel, c’est ce que Luther et par la suite les autres réformateurs ont continué
d’affirmer contre la dérive pélagienne que sous-tendait la pratique des indulgences, en
radicalisant les conséquences du péché originel. Si l’intention est restée la méme, cette
radicalisation des effets du péché originel a néanmoins conduit a un basculement
anthropologique qui consiste en la déclaration de I’extériorité de I’image de Dieu par rapport
a ’homme. Clairement distingué de ’image de Dieu dont aucun reste ne saurait subsister en
lui, I’€tre humain ne peut recevoir sa dignité de créature a I'image de Dieu que par une
relation effective avec le Créateur qui porte en lui cette image, le Créateur lui offrant par pure
grace cette dignité en lui proposant sans cesse d’étre recréé selon cette image. La question
était bel et bien d’extraire de I’€tre humain toute possibilité ontologique d’accéder par lui-
méme a son salut : cela a conduit a une anthropologie pessimiste tendant a montrer I’homme
comme étant radicalement détourné de Dieu : nous entendons « radicalement » dans son sens

premier c'est-a-dire des la racine — il s’agit bien des effets du péché « originel ». L’intention

201



reste bien la méme et la différence entre Augustin qui affirme qu’il subsiste des vestiges de
I’imago Dei en I’homme qui ne sauraient étre suffisants pour que 1’homme puisse prétendre
accéder a son salut sans la grace de Dieu et Luther qui déclare I’'inopérance de ces vestiges de
I’imago Dei en soulignant que 1’imago Dei releve plus de l'intention divine que de
I’intelligence humaine, et que ce n’est donc que par la grace que ’homme peut étre sauvé, ne
nous parait pas suffisante pour affirmer qu’il y a une rupture sévere de 1’anthropologie des
réformateurs avec 1’anthropologie classique. Il y a juste deux manieres différentes d’expliciter
un méme donné biblique qui permet les deux interprétations, qui aboutit a deux manicres
différentes de formuler une méme affirmation fondamentale sur I’homme : ’homme ne peut
accéder a son salut que par la grace de Dieu qui est recue dans la relation avec Dieu. Si les
deux discours élaborent des ontologies différentes, les deux discours conduisent toutefois a
souligner que I’homme ne peut étre sauvé que parce qu’il est aimé de Dieu, en relation avec
lui. Au regard des articulations entre imago Dei et péché originel opérées par Augustin et par
Luther, nous pouvons donc affirmer qu’une anthropologie classique est relationnelle tout
comme une anthropologie plus contemporaine qualifiée de « relationnelle » en ce qu’elles
affirment toutes deux que I’homme ne peut étre sauvé que par la grace de Dieu au moyen de
la foi. Il nous apparait que ce qui change entre les deux conceptions est I’ontologie qui sert a
exprimer cette dimension fondamentalement relationnelle d’un homme qui ne peut étre sauvé
que par la grace de Dieu : en distinguant clairement et en affirmant I’extériorité de I’imago
Dei par rapport a I’homme. En affirmant qu’il n’y a pas d’étincelle divine en I’homme mais
que I’étre humain reste fondamentalement concerné par sa relation avec Dieu par la seule
relation en Jésus-Christ qui lui permet de retrouver sa dignité d’étre créé selon I'image de
Dieu, Luther a opéré un basculement ontologique, passant d’une ontologie substantialiste
affirmant DI’existence d’une étincelle divine en I’homme a une ontologie relationnelle
affirmant une humanité qui ne peut étre authentiquement humaine qu’en tant qu’elle est

assimilée a la divinité de son créateur par la relation.

Enfin, la comparaison de I’anthropologie ansaldienne et de 1’anthropologie barthienne a
montré la 1égitimité d’une anthropologie relationnelle contemporaine qui se situe dans la
droite ligne tracée par Augustin puis par Luther, en ce qu’elle continue a affirmer clairement
que I’homme ne peut étre sauvé que par la grice au moyen de la foi en Jésus-Christ qui est
I’image de Dieu. Comme nous avons déja pu le montrer en concluant notre troisieme section,

ce qui est intéressant dans cette comparaison entre deux auteurs qui défendent tous deux une

202



conception relationnelle de 1’étre humain sans concession, c’est que les deux auteurs

développent des ontologies tres différentes, tout en avangant strictement la méme sotériologie.

Finalement, il nous apparait a la sortie de ce parcours, que toute doctrine sur 1’imago Dei
répond de fait a deux questions qu’il s’agit de bien distinguer, et dont les réponses ne peuvent
étre formulées qu’en faisant appel a la philosophie ambiante : la science théologique se met
alors en dialogue avec les matieres philosophiques qui s’intéressent le plus a I’'image et a la
représentation, a savoir la phénoménologie et 1’ontologie. Nous avons pu souligner ce

. N . 584
dialogue a plusieurs reprises™ .

D’une part le probleme est de savoir comment I’image de Dieu est image. Comme nous avons
pu le remarquer a plusieurs reprises c’est ici nécessairement la phénoménologie qui influence
le débat : I’imago Dei est ici analysée comme signe, phénomene de Dieu révélant a I’homme
son créateur a I’'image duquel il fut créé. L’ « image du Dieu invisible » étant identifiée par la
Bible au Christ, le discours sur I’imago Dei releve alors nécessairement d’une christologie qui
est formulée en terme de représentation et de révélation : en tant qu’image parfaite de Dieu,
Christ est pleinement représentant de Dieu pour I’homme, pleinement représentant de
I’humanité pour Dieu, pleinement représentant de la divinité pour Dieu puisqu’il est I'image
de Dieu selon laquelle Dieu a créé I’homme, et pleinement représentant de I’humanité pour
I’homme en ce qu’il révele a I’homme sa vocation de créature qui est la seule a étre créé selon

I’image de Dieu.

Les concepts et le champ lexical utilisés pour élaborer une sotériologie a partir d’une
articulation entre image de Dieu et péché originel relevent bien de la phénoménologie, jusqu’a
la description des effets du péché comme « aveuglement ». Tant la Bible que la doctrine
chrétienne montrent en effet que cet « aveuglement » de ’homme qui a pour cause 1’idolatrie
qui est I’adoration de fausses images de Dieu, images idéales de I’humanité auxquelles
I’homme tend a s’assimiler, au lieu de se laisser assimiler a 'image de Dieu selon laquelle fut
créée son humanité. La problématique centrale est alors de montrer que Christ qui est I’'image
de Dieu permet a I’homme de sortir de cet aveuglement. La réponse a la question de savoir

comment I’image de Dieu est image consiste donc théologiquement en 1’élaboration d’une

% Encore une fois, et nous y tenons : il ne s’agit pas pour nous de faire appel a la pensée de tous les philosophes
ayant travaillé sur I’ontologie ou sur la phénoménologie, sans quoi ce travail dépasserait largement son cadre.
Aussi, dans un souci de rigueur, nous sommes nous cantonnés a montrer les influences des auteurs que nous
avons cité, ce qui nousparait suffisant pour affirmer qu’un tel dialogue entre la théologie et la philosophie existe
quand il s’agit d’établir une doctrine sur I’image de Dieu, la phénoménologie et I’ontologie étant, en la matiere,
largement mises a contribution. Aussi nous semble-t-il important de répéter ici que nous entendons ces termes
dans leur sens général. Lorsque nous avons été plus précis sur ces termes, c’est dans 1’esprit des théologiens que
nous avons cité et qui utilisent eux méme ces termes.

203



sotériologie qui utilise les notions d’idole, d’image, de représentation, d’assimilation,
d’aveuglement, de révélation, donnant a ses termes les accents que leur donnent les derniers

travaux de la phénoménologie.

En la matiere, 1’anthropologie de Jean Ansaldi apparait comme un paradigme de ce dialogue
entre théologie et phénoménologie et son grand apport est selon nous d’avoir tenté de montrer
qu’il est possible d’élaborer une sotériologie en termes strictement phénoménologiques, sans
qu’il soit nécessaire de « spéculer » sur I’ontologie, si ce n’est en la définissant en creux — ce
qui constitue certes déja un échec de cette tentative. En tous les cas, Ansaldi montre bien que
ce qui est fondamental est d’affirmer 1’absolue nécessité de la grace de Dieu pour le Salut de
I’homme et qu’il n’est pas primordial de définir le contenu exact de I’image de Dieu pour
mettre en évidence cette nécessité. Il est méme tout a fait éclairant, suivant Ansaldi,
d’identifier ce contenu a une altérité radicale et de postuler son irréductibilit¢ par la
phénoménologie, montrant du méme coup que la connaissance du contenu de I’imago Dei ne

peut relever que de la seule foi et certainement pas de la science théologique.

D’autre part, le probleme est de savoir en quoi I’image de Dieu est image. Ici, la théologie fait
nécessairement appel a 1’ontologie : le concept clé est I’analogie, la question est d’affirmer
qu’il y a bien quelque chose de commun entre le modele et ’image, entre le prototype et le
type, et son contraire est la notion biblique de «surdité du ccoeur » que I’Egypte antique
connaissait déja, la notion proche-orientale de cceur exprimant 1’étre profond de I’homme. La
question est fondamentalement de savoir en quoi I’homme est concerné par la Parole de Dieu
et en quoi il en est détourné. Affirmer comme nous venons de le faire que 1’altérité est ce qu’il
y a de commun entre Dieu et 'homme est déja une réponse de type ontologique. C’est
pourquoi nous pouvons affirmer qu’il existe bel et bien des ontologies de type relationnel et
invalider la typologie qui distingue la conception relationnelle et d’une conception
ontologique de I’étre humain™. Nous avons vu deux types d’ontologies relationnelles
travers les exemples de K. Barth et de J. Ansaldi, deux ontologies bien différentes, 1’une
décrivant une analogia relationis entre 1’étre divin et I’étre humain, deux étres analogues car
ils sont tous deux étre en tant que relation, I’autre attribuant le caractere d’altérité radicale a ce
«noyau dur qu’aucune phénoménologie ne saurait réduire » que constitue I’ontologie,
établissant du méme coup une correspondance d’étre entre ’homme et Dieu, les deux étant

des altérités, ce qu’Ansaldi souligne en distinguant 1’autre petit a de 1’Autre grand A. De

% T, COLLAUD, Le statut de la personne démente, éléments d’anthropologie théologique de la personne

malade a partir de la maladie d’Alzheimer, Fribourg, Academic Press Fribourg, 2003.

204



maniere générale, tout discours tendant a montrer une telle correspondance entre Dieu et
I’homme ne peut relever que de la spéculation théologique : comme le souligne J. Ansaldi, on
se place ici au-dela de la phénoménologie, au-dela de 1’observation des signes qui nous sont
donnés, dans un discours véritablement méta-physique qui ne peut relever que de la
spéculation ou de la foi. Il est d’ailleurs tres intéressant a cet égard d’observer la méfiance des
exégetes vétérotestamentaires a ’égard des interprétations barthiennes de 1'imago Dei
puisqu’ils considerent que celles-ci relevent plus de I’eiségese que de 1’exégese. 1l est encore
plus intéressant de souligner les travaux de G.A. Jonsson qui tend a montrer que de toutes
maniere, les recherches en matiere d’imago Dei, qu’elles soient exégétiques ou systématiques
sont nécessairement influencées par des présupposés qui relevent plus de I’opinion que de la
constatation pure des phénomenes. Il y a la une part de subjectivité nécessaire, qui permet
d’habiter la sotériologie : au fond, la question est de savoir comment ’homme est en-soi
concerné par 1’imago Dei. Nous avons pu remarquer avec Ansaldi et Barth que bien que les
ontologies soient fort différentes, on peut tout de méme affirmer que les deux anthropologies
sont bien deux anthropologies relationnelles en ce qu’elles sont fondées dans des ontologies
relationnelles qui interpretent et habitent de maniere différenciée une structure sotériologique
qui reste strictement la méme et qui affirme la méme réalité fondamentale sur I’homme, a
savoir qu’il ne peut étre sauvé que par la grace de Dieu au moyen de la foi en Jésus-Christ.
Dans les deux cas I’homme reste concerné par 1’imago Dei en ce que cette image constitue
I’humanité, la vocation de 1’étre humain qui est révélée en Jésus-Christ. Il en est finalement
de méme entre Luther et Saint Augustin, comme nous avons déja pu le souligner : les deux
manieres d’articuler imago Dei et péché originel sont différentes en ce qu’elles contiennent
toutes deux des affirmations relevant de 1’ontologie et qui ont pour but de montrer en quoi
I’homme est concerné par I'image de Dieu malgré le péché, toutefois la perte partielle ou
totale de ’image sert dans les deux cas a affirmer la méme nécessité absolue de la grace de
Dieu pour le Salut de I’homme. L’ontologie change, mais I’intention sotériologique reste
fondamentalement la méme, ainsi que I’affirmation fondamentale qu’elle porte concernant
I’étre humain: ce qui change c’est en quelque sorte la maniere d’habiter le cadre
sotériologique offert par les données bibliques, cadre qui décrit ’homme comme une créature
a ’'image de Dieu, qui, aveuglé par 1’idole s’est détourné de son Créateur et qui ne peut étre
sauvé que par la grace de Dieu qui envoie son Fils unique qui est I’'image de Dieu révélant a
I’homme sa vocation d’étre créé selon I'image de Dieu. Ce qui ne change pas c’est
I’affirmation fondamentale selon laquelle 1’étre humain ne peut étre justifié, rendu conforme a

sa vocation d’étre créé selon I’image de Dieu, que par la grace de Dieu.

205



BIBLIOGRAPHIE

ABOU ASSAF Ali, BORDREUIL Pierre, MILLARD Alan R, La statue de Tell Fekheriye et
son inscription bilingue assyro-araméenne, Edition recherche sur les civilisations, Paris,

1982.

ALETTI Jean Noél S.J., Colossiens 1,15-20, genre et exégese du texte. Fonction de la

thématique sapientielle, Biblical Institute Press, Rome, 1981.

ANSALDI Jean, « Anthropologie et fécondation in vitro : une éthique sous la croix », ETR

64 1989/1, p. 45-57.
ANSALDI Jean, « La création au futur antérieur », ETR 64 1989/4, p. 249-262.
ANSALDI Jean, « De I’identité pastorale », ETR 60 1985/4, p. 585-593.

ANSALDI Jean, Dire la foi aujourd’hui, petit traité de la vie Chrétienne, Poliez le Grand
(Suisse), Ed. du Moulin, 1995.

ANSALDI Jean, Ethique et Sanctification, Morales politiques et sainteté chrétienne, Geneve,

Labor et Fides, 1983.

ANSALDI Jean, Grande Langue ! Un pouvoir de vie ou de mort, Poliez le Grand (Suisse),
Ed. du Moulin, 2006.

ANSALDI Jean, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF
(Cogitatio Fidei n°163), 1991.

ANSALDI Jean, Le dialogue pastoral. De I’anthropologie a la pratique, Geneve, Labor &
Fides, 1986.

ANSALDI Jean, PELISSERO P., « Le de homine de Martin Luther », in ETR 57 1982/4, p.
473-489.

ASSMANN Jan, Maat, I’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, Paris, Juilliard

(conférences essais et lecons du college de France), 1989.

AUGUSTIN, FEuvres de Saint Augustin. La Trinité. Livres VIII-XV. Texte de 1’édition
bénédictine. Traduction par P. Agaésse. Notes en collaboration avec J. Moingt, Paris, Etudes

augustiniennes (Bibliotheque augustinienne 16), 1991.

BAILLY A., «kata» dans Le Grand Bailly dictionnaire grec-francais, Paris, 2000, Hachette,
p. 1027.

206



BARTH Karl, Dogmatique 11,1, §28, Genéve, Labor et Fides,1957, (7°™ volume de I’édition

francaise).

BARTH Karl, Dogmatique 111,1, Gendve, Labor et Fides, 1960 (10°™ volume de I’édition

frangaise).

BARTH Karl, Dogmatique 111,2, §45, Geneve, Labor et Fides, 1961, (lléme volume de

I’édition francaise).
BARTH Karl, Dogmatique 11,1, Labor et Fides, Geneve, 1960.

BICKEL Suzanne, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, Fribourg, Editions
Universitaires (OBO 134), 1994.

BIRMELE André et TERME Jacques, Accords et dialogues cecuméniques, Lyon, Olivétan,
2007.

BLONDEL Eric, Nietzsche, le 5°™ évangile , Paris, les bergers et les mages, 1980.

BORDREUIL Pierre., « A ’ombre d’Elohim, le theme de I’ombre protectrice dans I’ Ancien
Orient et ses rapports avec I’ « Imago Dei » », RHPR 1966, p. 368-391.

BRUNNER Emil, La doctrine chrétienne de la Création et de la rédemption, Dogmatique
T.II., Geneve, Labor et Fides, 1965.

BRUNNER Hellmut, “Der freie Wille Gottes in der dgyptischen Weisheit” dans, Les
Sagesses du Proche-Orient Ancien, actes du colloque des 17-19 mai 1962, Paris, PUF, 1963,
p- 103-120.

BUHLER Pierre & alii, Humain 2 I’image de Dieu, Geneve, Labor et Fides, 1989.

CALVIN Jean, Commentaires sur I’Ancien Testament, tome premier : le livre de la Genese,

Geneve, Labor et Fides, 1961.
CARBONNIER lJean, Droit Civil, Tome 3, Les biens, Paris, PUF (Thémis Droit Privé), 2000.

CARRIER Claude, Textes des sarcophages du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] a
[354], Paris, Ed. du Rocher (Champollion), 2004.

CAUSSE Jean-Daniel, La haine et I’amour de Dieu, Geneve, Labor & Fides, 1999.

CAUSSE Jean-Daniel, « L’étre filial : perspectives anthropologiques et théologiques » dans la
revue d’éthique et de théologie morale « Le supplément », vol.225/ 2003, p. 97-110.

CAUSSE Jean-Daniel, L’instant d’un geste, le sujet, ’éthique et le don, Geneve, Labor et
Fides, 2004.

207



CAUSSE Jean-Daniel, Figures de la filiation, Paris, Cerf, 2008.

CLINES J.A., “The Etymology of Hebrew selem”, Journal of Northwest Semitic Languages
vol. 3 1974, p. 19-25.

COLLAUD Thierry, Le statut de la personne démente, éléments d’anthropologie théologique
de la personne malade a partir de la maladie d’Alzheimer, Fribourg, Academic Press

Fribourg, 2003.

CUVILLIER E. (dir), Sola Fide, mélanges offerts a Jean Ansaldi, Geneve, Labor & Fides,
2004.

DELITZSCH F., Prolegomena eines neuen hebrdisch — aramdischen Worterbuchs zum Alten

Testament, J.C. Hinrichs’sche Buchhandlung, Leipzig, 1886.

DION P.-E., « Ressemblance et image de Dieu » in L.PIROT/ A.ROBERT, Dictionnaire de
la Bible, Supplément X, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 366-403.

DUNAND Frangoise, Dieux et Hommes en Egypte, 3000 av. J.-C. - 395 ap. J.-C.,
anthropologie religieuse, Paris, Cybele, 2006.

EBELING G., Répondre de la foi, réflexions et dialogues, Geneve, Labor et Fides, 2012.

EYBERS I.H., “the root S-L in Hebrew words”, Journal of Northwest Semitic Languages vol.
21972, p. 23-36.

FERRY Joélle, Isaie « comme les mots d’un livre scellé... » (Is 29,11), Paris, CERF (lectio
divina n°221), 2008.

GEISSBUHLER P., La réception apaisante du manque en Dieu et en I’homme selon Jean
Ansaldi, le nouage discontinu de la foi, du désir avec le langage, en théologie et en
psychanalyse, a partir et en vue de [’existence du croyant chrétien, These dirigée par

K.Lehmkiihler, Faculté de théologie protestante de Strasbourg, 2010.

GROSS W., « Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen. 1,26.27 in der Diskussion
des letzten Jarhrzehnts », BN. 68 (1993).

GUILMOT Max, « L’espoir en I'immortalité dans I’Egypte ancienne du Moyen Empire a la
Basse Epoque » in, Revue d’Histoire des Religions, tome 166 n°1, 1964, p. 1-20.

GUTIEREZ Miguel, L’homme créé a l’image de Dieu dans I’ensemble littéraire et canonique
Genese, chapitres 1 a 11, Strasbourg, (these de doctorat en théologie protestante dirigée par

J.-G. HEINTZ), 1993, 356 p. [inédit].

208



HALL D., Etre image de Dieu, le stewardship de ’humain dans la création, Paris, Cerf
(Cogatio Fidei 213), 1998.

HEINTZ Jean Georges, «“ L’homme créé a I’'image de Dieu” (Genese 1,26-27) Pierre de
touche de I’interprétation biblique », Foi et vie — LXXXV —n°5 1986 — Cah. Bibl. 25, p. 53-
63.

HORNUNG E., Les dieux de I’Egypte. Le Un et le Multiple, Monaco, Ed. du Rocher, 1986.

HUMBERT Paul, Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la genése, Neuchatel,
Secrétariat de I’ Université, Mémoires de I’ Université de Neuchatel, t. 14, 1940, p. 155-164.

JACOB Edmond, Les themes essentiels d’une théologie de I’Ancien Testament, Neuchatel,

Delachaux et Niestlé, 1955.
JASPERS Karl, NAEF Hélene. (Trad.), Origine et sens de I’Histoire, Paris, Plon, 1954.

JENNAH Daniel., L’homme créé a l'imago Dei : essai d’une théologie de la ressemblance,

dirigée par J.-G. HEINTZ, Strasbourg, 2000.

JONSSON Gunnlaugur A., The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament
Research, Almqvist & Wiksell International, Stockholm, 1988.

JOUONS P., Grammaire de I’hébreu bibligue, Rome, Institut biblique pontifical, 1923.

KAUFMAN G.D., “The imago Dei as man’s historicity ”, The journal of Religion, vol. 36
n°3 Juillet 1956, p. 157-168.

LACOSTE J.-Y. (dir.), Le dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF (quadrige), 1998.

LALOUETTE Claire, Textes sacrés et textes profanes de [’ancienne Egypte, tomel. Des

pharaons et des hommes, Paris, Gallimard (Connaissance de I’Orient), 1984.
LAPLANCHE J. et LAGACHE D., Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF, 2004.
LIENHARD Marc, Martin Luther, la passion de Dieu, Paris, Bayard, 1999.

LUTHER Martin, Le Magnificat, traduit dans MLO 111, Geneve, Labor et Fides, 1963.

LUTHER Martin, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO 1II, Geneve, Labor et
Fides, 1966.

LUTHER Martin, Commentaire de [I’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, Geneve,
Labor et Fides, 1966.

LUTHER Martin, Commentaire de la Genése, traduit dans Martin Luther, (Euvres (MLO)
XVII, Geneve, Labor et Fides, 1977.

209



MALDAME Jean Michel, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris,
CERF (cogitatio Fidei n°262), 2008.

METTINGER T.N.D., « Abbild oder Uhrbild? ,,/mago Dei* in traditionsgeschichtlicher
Sicht » ZAW, LXXXVI, 1974, p. 403-424.

MILLER J. Maxwell, «In the “image” and * likeness” of God », Journal of Biblical
Littérature 91/1972, p. 289-304.

MULLER Denis, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005.

OCKINGA Boyo , « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im Alten Testament*,
(Agypten und Altes Testament 7), Wiesbaden, Harrassowitz, 1984.

OTTO E., ,Die bibliographischen Inschriften der Agyptischen Spitzeit, Thre
Geistesgeschichtliche und Literarische Bedeutung“ dans H. KEES, Probleme der
Agyptologie, Leiden, E.J. Brill, 1954.

PESCH Otto Hermann, VAN CANGH Jean-Marie., L’homme image de Dieu, données
bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, CERF, 2006.

RAMSEY P., Basic Christian Ethics, New-York, Charles Scribner’s Sons, 1950.

SAWYER John F.A_, ““ The meaning of 2’1158 1532 (‘in the image of god’) in Genesis I-XI”,
Journal of theological Studies 25 1974, p. 418-426.

SCHALLENBERG A., « Humankind as the “Image of God”, on the Priestly predication
(Gen.1 :26-27 ; 5:1; 9:6) and its relationship to the ancient Near Eastern understanding of
images » in Theologische Zeitschrift 2/65, 2009, p. 106-109.

SCHEFFCZYK Leo, « Image et ressemblance » dans Dictionnaire de Spiritualité, V1,2, col.
1401-1472.

SCHULE Andreas, « Made in the Image of god : The Concepts of Divine Images in Gen. 1-
3 »in ZAW 117/1, 2005, p. 1-20.

TRIGEAUD Jean Marc, L’homme coupable, critique d’une philosophie de la responsabilité,
Bordeaux, Editions Biere (Bibliotheque de philosophie comparée — philosophie du Droit
n°17), 1999.

VAN KOOTEN G.H., Paul’s Anthropology in context, Mohr Siebeck, Tiibingen, 2008.

VERNUS P., Sagesse de I’Egypte pharaonique, Paris, imprimerie Nationale, 2001.

210



WESTERMANN Claus, Genesis Kapitel 1-11, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag,
1983.

WESTERMANN Claus, Théologie de I’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 2002.

WINTON Thomas, “Pm52 in the old testament”, Journal of semitic studies, ed. By

BECKINGHAM C.F., ULLENDORFF E. and WEIS P.R., Vol. VII 1962, Manchester
University Press, p. 191-200.

WOLFF Hans Walter, Anthropologie de I’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 1974.

WOLFF Hans Walter, Anthropologie des Alten Testaments, Miinich, Chr Kaiser Verlag,
1973.

ZABA Zbynek, Les Maximes de Ptahhotep, Prague, Editions de 1’académie Tchécoslovaque

des sciences, 1956.

211



TABLE DES MATIERES

REIMEICICINEIILS ..eeveeeeeeeeeeeereereesseneeescssessssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssas 3

Introduction : DP’anthropologie ansaldienne, P’affirmation d’une compréhension

relationnelle de ’homme 4
Premiere Section : L’imago Dei dans ’ancien et le nouveau Testament, les fondements
bibliques de la conception relationnelle de I’étre humain. 11
1.0.  Clarification terminologique préalable............................cccuuvvuirvuervvuinnnersnucnsnennnne 15
1.1.  L’assimilation de I’homme a ’image de Dieu dans I’Ancien Testament ............. 23
1.1.1.  L’assimilation a ’'image de Dieu, fondement de 1’anthropologie de 1’ Ancien

L 71001 PSPPSR 28
1.1.1.1.  Le Psaume 8 : I’assimilation a Dieu comme dignité humaine.................... 30

1.1.1.2.  Le cceeur de Dieu et le caeur de I’homme : [’assimilation a l’image de Dieu
par la MiSETICOTAe dIVINE. ..........c..ooecueieiieieeiiieeiie ettt ete e e aee e saee e e aaeeeaeees 34

1.1.2.  L’assimilation a I’idole, le négatif de I’anthropologie de 1’ Ancien Testament.. 38

1.1.2.1.  L’idoldtrie dans I’Exode : assimilation et invisibilité de Dieu................... 38
1.1.2.2.  L’idoldtrie dans le Deutéronome : assimilation et jalousie de Dieu......... 42
1.1.2.3.  L’idolatrie dans le second Esaie : assimilation et sainteté de Dieu........... 44
Remarques CONCIUSIVES ....ccuuiiiiiiiiiiiieiiie ettt ettt e e s 46

1.2.  L’approche de ’Ancien Testament et les écrits sapientiaux de I’Egypte antique 51

1.2.1.  L’homme égyptien, alter égo de la divinité : ’homme image de Dieu dans

I’enseignement POUT METYKATE .........cc.covuiauiiiiiiiiiiieeteete ettt et 51
1.2.1.1.  La Madt selon Jan Assmann, le A0y0¢ EGYPHeN...........cccccevueeevvccuveeeancnnnnnn. 58
1.2.1.1.1. Madat, une parole qui fonde la communauté entre les hommes ............. 60

1.2.1.1.2. Maat, une parole partagée entre I’homme et le dieu-démiurge, la
COMMUNION AVEC 1€ AICU.....coeviiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 67

1.2.1.1.3. La « Maatisation », justification par la Madt et le caractere performatif
A€ CELEE PATOIC....eeeiieeeiiiie ettt ettt e et e e ettt e e e et e e e s nbaeeesneees 70

1.2.1.2.  Le salut par la Maat, ’édification de I’homme par un Aoyog immanent... 72

1.2.1.2.1. La chute en théologie égyptienne, cause de la séparation entre les
hommes € 188 AIBUX ...cc..eiruiiiiiiiiiiiiceiee et 74

1.2.1.2.2. Le pessimisme anthropologique égyptien, ’homme incurvatus in se... 76

1.2.1.2.3. Le ceeur qui écoute et agit, 'homme devant R€.............ccc.cooenieninn 77
1.2.1.3.  L’homme image de Dieu en EQYPIE ............cceeeeueeeeeeceeeeeeeieeeeeiieeeeennaennns 79
1.2.1.3.1. Le Roi réalisant la Madt, représentant du dieu sur terre...........cc........... 80

1.2.1.3.2. L’évolution vers Mérykaré, le coeur de I’individu a I’image de Dieu ... 83

Remarques CONCIUSIVES ....ccuuiiiiiiiiiiieeiiie ettt ettt e e s 88
1.3.  L’identification du Christ a I’image de Dieu dans le Nouveau Testament........... 94

1.3.1.  Le Christ comme eikov et mpwtotokog, la fonction médiatrice de 1’imago Dei 98

1.3.2. La conformation a I’'image du Christ, le rejet de I'idole ..........ccceevueernneennnen. 102



CONCIUSTON A€ LA SECLIOT L. ...aaannnnneeneeeeeaeeneneeeeereeveeeesreeeerreeessssessssssssessssssssssssssssssssssssannes 105

Deuxieme section : La référence aux affirmations de la réforme du XVIeme siecle ..... 111
2.1. L’élaboration du concept de péché originel et son articulation avec I’imago Dei chez
Saint Augustin selon Jean-Michel Maldamié. .........................cueeeuuevvneenuinnennsucnsenssacnnne 115
2.2. La radicalisation du péché originel chez les réformateurs : [Daffirmation de
Dextériorité de UiMAZO Dei..............uuueeueeeeeueeeenereeeerineiscsessesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 120
2.3. La prise en compte de la théologie luthérienne par Jean Ansaldi............................ 127

2.3.1. La « proximité et les différences avec la fides selon Martin Luther ».................. 127
2.3.2 La prise en compte de la «bivalence » luthérienne de I’homme, entre homo
incurvatus in se et homo coram deo, par Jean Ansaldi..........c.ccoeceeiviieiniiiinieiinieennen. 130
2.3.3. L’imago Dei comme conformation de I’homme a Dieu, une intention de Luther
reprise et développée par AnSaldi. ........cceeevuiieiiiiieriiieerieeeee e e 136
2.3.4. L’épistémologique théologique : la conception luthérienne de la raison reprise par
F N Y 16 RS 139
Conclusion de la SECHON 2. .............ucueeuenuennercuensuinenininecnensisneesssssessssssssssssssssssssesssssnes 142

Troisieme section : La référence aux affirmations barthiennes. 147

3.1. L’imago Dei Selon KArl BArth................eeeeeeeueereneieeseressessssnssssssssssssssssasssssssssnss 149

3.1.1. Les affirmations barthiennes concernant I’€tre de Dieu ............ccoecvevvieiinieennen. 150
311 1. Di€th @St TFIRITE .....ccueeeeiiieiieeiee ettt ettt st 153
3.1.1.2. Di€U @St PEFSONME .....coeeneeeeeeiieeeeeieeeeeieeeeeta e e e eteeeeeaseeeeesnaeeessnanseeeeanns 154
3.1 1.3, DICU @S ATOUFT ...ttt ettt ettt 156
3.1.2. Les affirmations de Karl Barth concernant la création de ’homme a ’image de
| 1<) B RS 158
3.1.2.1. L’image de Dieu, une analogie de relation...................ccccecoueeeeevueeeeeciueneennns 159
3.1.2.2. L’image de Dieu, volonté de Dieu et extériorité par rapport a I’homme ...... 164
3.1.3. Conséquences christologiques et anthropologiques...........ccceeveeerieerieeneeniennienns 167
3.1.3.1 La cohumanité du Christ, fondement de |’anthropologie barthienne. ............ 173
3.1.3.2 La coexistence, forme fondamentale de I’humanité authentique. ................... 175
3.2 L’imago Dei selon Jean ANSAIAi................eeeeeeueeeereieeseressneressesessessessasssssasssssssssnss 180
3.2.1 L’ontologie particuliere de Jean Ansaldi : ’emprunt a la psychanalyse lacanienne.
......................................................................................................................................... 181
3.2.1.1. L’ontologie ansaldienne, une radicalisation du tout autre : l’insistance sur la
finitude de I’€1re NUIMQIN. ...........c..cceeueeeiiieeiieeeiee et eee e eee e aae e s aee e sreeeaseeeneees 182
3.2.1.2. La psychanalyse lacanienne et la sotériologie dans la conception ansaldienne
..................................................................................................................................... 187
3.2.2. L’image de Dieu selon Jean Ansaldi : la fonction icono-sacerdotale. ................. 189

3.2.2.1. Le refus de spéculer sur I’aspect « créationnel » de ’image de Dieu, et la mise
en évidence de la fonction « icono-sacerdotale » ...............cccoueeeeeevueeeesciieeeeeeieeeeanns 189

213



3.2.2.2. Barth et Ansaldi : un relatif désaccord sur le volet ontologique du discours sur
I’imago Dei, un accord de fond sur le volet sotériologique du discours sur I’imago Dei

..................................................................................................................................... 191
CONCIUSTON A lA SECHIOM 3. ....neueneeneennneircneencnrincnnerecsnesessnesesssesesssssssssssssssssssssssssssssssssssss 195
Conclusion Générale 200
BiblIOZrapRie.....cccccreieccsercsseicssrnicsssnissssnessssnesssanesssassssssssssssssssasssssassssssssssssssssssssssssssssnssssssssss 206
Table deS MALIETES ..ccevrerserssncssersssnessansssnessasssssessssssssssassssssssassssssssassssssssassssssssasssassssasssssessas 212

214



UNIVERSITE Dfmssouna Raphaél Laurand

7 L’étre humain image de Dieu, un theme
théologique majeur relu a travers
I’anthropologie relationnelle de Jean
Ansaldi.

Résumé :

Véritable théologouméne, I'imago Dei apparait comme un théme majeur de la théologie qui permet
d’élaborer une anthropologie théologique. Aussi I'imago Dei a pu connaitre plusieurs interprétations dans
I'histoire. Ainsi est-il est possible d’identifier deux grandes catégories d’anthropologies théologiques dans le
christianisme contemporain : une anthropologie dite « substantialiste » et une anthropologie dite
« relationnelle ». Selon I'anthropologie théologique que I'on rencontre le plus fréquemment, 'lhomme est
défini par une propriété qui lui est commune avec Dieu comme l'intelligence ou la faculté d’aimer. Le but de
cette thése est de montrer, a travers le prisme de I'anthropologie relationnelle sans concession de Jean
Ansaldi qui interroge sans cesse la légitimité méme de I'imago Dei comme fondement biblique d'une
anthropologie chrétienne, que cette anthropologie qui semble la plus classique n’est en fait qu'une
parenthése dans I'histoire du christianisme qui, de I'écriture de la Bible jusqu’a la théologie contemporaine,
percoit I'étre humain avant tout comme vis-a-vis de Dieu, altérité représentant le Tout Autre, étre qui est

relation comme Dieu est en lui-méme relation.

Mots clés : anthropologie relationnelle, Jean Ansaldi, imago Dei, péché originel, salut par la grace, Altérité.

Résumé en anglais

Theologoumenon true, imago Dei appears as a major theme of theology that allows to develop a theological
anthropology. Imago Dei also could know several interpretations in history. Thus it is possible to identify two
broad categories of theological anthropology in contemporary Christianity: a so-called "substantialist"
anthropology and called "relational". anthropology According to theological anthropology that the most
frequently encountered, man is defined by a property that is common with God as the intelligence or the
ability to love. The aim of this thesis is to show, through the prism of relational anthropology
uncompromising Jean Ansaldi who constantly questions the legitimacy of imago Dei as a biblical foundation
of a Christian anthropology, anthropology seems that the classic is actually a parenthesis in the history of
Christianity, writing of the Bible to contemporary theology sees the human being as primarily vis-a-vis God
alterity While representing the Other, which is being relationship as God is in himself relationship.

Keywords: relational anthropology, Jean Ansaldi, imago Dei, original sin, salvation by grace, otherness.







