
 

UNIVERSITÉ DE STRASBOURG 
 

ED 270 

 

ÉCOLE DOCTORALE DE THEOLOGIE PROTESTANTE – EA 4378 

 

 

THÈSE  présentée par : 

Raphaël Laurand 
 

soutenue le : 24 Janvier 2015 

 

 

 

pour obtenir le grade de : Docteur de l’université de Strasbourg 

Discipline/ Spécialité : Theologie Protestante 

 

L’être humain image de Dieu, un thème 
théologique majeur relu à travers l’anthropologie 

relationnelle de Jean Ansaldi. 
 

 

 

 

THÈSE dirigée par : 

M. BIRMELE André Professeur, université de Strasbourg 

 

RAPPORTEURS : 

M. CHALAMET Christophe Professeur, université de Genève 

M. CAUSSE Jean Daniel Professeur, université Paul Valéry Montpellier 

 

 

AUTRES MEMBRES DU JURY : 

M. LEHMKÛHLER Karsten Professeur, université de Strasbourg 

 



2 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A l’aveugle anonyme qui m’a conduit jusqu’au temple.  

Au Dr. J.-P. Carof. 

En mémoire de ma belle-sœur, Yvette. 

 



3 
 

REMERCIEMENTS 

 

Je  tiens à remercier en premier lieu le professeur André Birmelé pour son enseignement, son 

accompagnement, son conseil et bien sûr pour avoir accepté de diriger ce travail doctoral. 

Je tiens à remercier les membres du jury, les professeurs Jean Daniel Causse, Christophe 

Chalamet (rapporteurs) et Karsten Lehmkühler.  

Je tiens à remercier plus généralement les enseignants des Facultés de théologie protestante et 

catholique de Strasbourg  pour leurs enseignements. 

Je tiens aussi à remercier l’Université de Strasbourg  pour m’avoir accordé une allocation de 

thèse qui m’a permis de financer une grande partie de ce travail. 

Je tiens aussi  remercier tout particulièrement mon épouse Claudine Laurand, et ma mère 

Danielle Laurand, pour leur patience, leur soutien, et leur travail de relecture. 

Je tiens enfin à remercier toutes les personnes avec qui j’ai pu cheminer intellectuellement : 

d’une part les membres de ma famille, qui ont toujours eu à cœur de stimuler ma réflexion, et 

d’autre part mes amis, collègues, et paroissiens avec qui j’ai pu avoir de longues 

conversations théologiques qui m’ont nécessairement fait évoluer.  

 

 

  



4 
 

INTRODUCTION : L’ANTHROPOLOGIE ANSALDIENNE, L’AFFIRMATION D’UNE 

COMPREHENSION RELATIONNELLE DE L’HOMME  

Né à Menton en 1934, Jean Ansaldi a d’abord été pasteur à Jarnac en Charente de 1962 à 

1970, puis à Uzès dans le Gard de 1970 à 1977. Il a ensuite enseigné simultanément la 

théologie systématique à l’Institut Protestant de Théologie à Montpellier et la psychanalyse à 

l’Université de Montpellier III. Parti à la retraite en 1997, il est décédé en 2010. Jean Ansaldi 

a marqué la théologie contemporaine par son anthropologie particulière. 

L’anthropologie ansaldienne s’inscrit en effet dans une sotériologie qui consiste en un 

discours sur l’acceptation par l’homme de sa finitude dans une  articulation entre altérité et 

idole.  

La théologie ansaldienne porte la marque des réformateurs et de Karl Barth qui apparaît 

comme le fondement même de sa pensée. La clef qu’utilise Jean Ansaldi pour la lecture de la 

Bible lui est offerte par la théologie paulinienne, qui lui apparaît comme le paradigme de 

l’anthropologie chrétienne : « Dès lors il s’avère que l’anthropologie chrétienne peut être 

établie en suivant d’assez près le plan de l’Epître aux Romains : un homme capturé par 

l’idole, un homme recréé par la Parole libératrice »1. 

Cette constatation est le résultat d’une certaine lecture de la Bible :  

Une dernière remarque vaut d’être faite qui s’enracine aussi dans les résultats probants de 
l’exégèse : il faut renoncer à penser dans une série chronologique création-chute-rédemption : 
l’écriture, en ses grands moments, ne semble pas connaître une doctrine du commencement 
chronologique du réel, y compris du réel humain. L’intervention de Dieu est toujours et d’abord 
sotériologique (Sortie d’Egypte, Semaine Sainte, etc.) ; elle atteint et recrée un homme déjà-là qui 
n’est pas en situation de neutralité, mais toujours capturé par l’image, fidèle serviteur de l’idole, et 
donc pécheur incrédule2.   

Une telle lecture, qui affirme que la Bible ne connait qu’un « déjà-là » d’un homme « pécheur 

incrédule »3 conduit inévitablement Jean Ansaldi à rejeter catégoriquement une certaine 

interprétation du récit de la création de l’homme à l’image de Dieu qui s’est imposée durant 

des siècles et qui prétend que l’image de Dieu aurait été idéale avant la chute. Jean Ansaldi 

attribue cette interprétation à Irénée de Lyon4. Distinguant entre l’image et la ressemblance, 

Irénée de Lyon a selon lui identifié l’image avec un « humanum minimum »5 inaliénable 

                                                 
1 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral. De l’anthropologie à la pratique, Genève, Labor et Fides, 1986, p. 26. 
2 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.  
3  Ibidem 
4 J.ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24 ; ANSALDI J., Ethique et Sanctification, Morales politiques 
et sainteté chrétienne, Genève, Labor et Fides, 1983, p.72 ; ANSALDI J., PELISSERO P., « Le De homine de 
Martin Luther », ETR, 1982/4, p. 483. 
5 J. ANSALDI, P. PELISSERO, « Le De homine de Martin Luther », op. cit.,  p. 483. 



5 
 

« caractérisant l’homme en-soi »6. Le problème, pour Ansaldi, est que cette anthropologie 

théologique échappe totalement au concept même de foi : « Ainsi s’institua un homme 

naturel, un homme naturellement image de Dieu qui ne serait en rien conditionné dans son 

ontologie par sa foi ou sa non foi […]. Bibliquement parlant, il n’y a pas d’homme en-soi 

indépendamment de la foi »7. 

« Bibliquement » – Ansaldi ne nie certes pas l’existence d’ « un homme en-soi 

indépendamment de la foi ». Il le décrit même, au moyen d’une phénoménologie analytique 

qui se caractérise, comme toute science, par son athéisme, comme être de désir « troué » et 

marqué par la finitude. Mais cet homme là ne peut tout simplement pas être qualifié comme 

étant à l’image de Dieu. Ansaldi avance en effet une définition fonctionnelle de l’imago Dei : 

l’image de Dieu correspond à un office à exercer, la fonction « icono-sacerdotale »8, qui 

consiste à représenter la Création face à Dieu et Dieu face à la Création. Mais pécheur, pris 

par l’idole, l’homme ne parvient pas naturellement à exercer cet office. Seul Christ « est 

l’image de Dieu, le Premier-né de la Création »9. Ce faisant, « seul celui qui est “en 

Christ” est concerné par l’imago Dei car celle-ci n’est pas une substance indélébile mais un 

office à exercer »10. 

Pour autant, la perte de l’image de Dieu n’est pas totale pour l’homme qui n’est pas en 

Christ :  

L’homme qui a abandonné sa vocation reste à tout jamais marqué par cette structure adamique qui 
le spécifie dans le règne animal, mais il en reste marqué de manière négative. Le lieu du 
Radicalement-Autre comme source de nomination religieuse subsiste en tout humain, mais il est 
vide de la Parole nommante. Et c’est justement parce que cet homme ne peut se définir pleinement 
que par rapport à ce lieu qu’il va le peupler de ses projections idolâtres qui dès lors vont le 
spécifier11. 

Ontologiquement parlant, l’homme apparaît alors résolument comme un creux, lorsqu’il n’est 

pas en Christ. Insupportable pour l’homme, ce creux, qui est le lieu même du désir, sera 

investi par l’idole par un processus d’adoration de celle-ci. S’auto-nommant en adorant 

l’idole, l’homme manifestera alors l’idole en essayant de se conformer à celle-ci. Relevant de 

la sphère du créé, l’idole ne pourra en aucun cas être créatrice pour l’homme, elle provoquera 

au contraire son aveuglement à l’égard de l’altérité. L’illusion de l’idole permettra à l’homme 

                                                 
6 Ibid. 
7 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24.   
8 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 69-74. 
9 Ansaldi fait toujours référence à Col.1,15. Voir par exemple J. ANSALDI, Ethique et Sanctification…, op. cit., 
p. 69. 
10 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25.  
11 Ibid. 



6 
 

de supporter ce vide existentiel qui le caractérise, mais les conséquences seront l’enfermement 

et le repli sur soi : le sujet deviendra alors le personnage enfermé dans une image de lui-même 

dont il ne pourra plus sortir.   

Inversement l’homme en Christ sera « concerné »12 par l’image de Dieu : marqué par la 

croix en son creux existentiel, l’homme prendra conscience de sa finitude et laissera ce « lieu 

du Radicalement-Autre » être investi par la Parole de Dieu. Il sera alors libéré du processus 

idolâtre, et connaitra une véritable recréation13. L’homme deviendra alors phénomène de 

Dieu, créature à l’image de l’Autre, autre aux yeux des autres, sans cesse recréé par cette 

parole Autre qui le nomme. Le personnage redeviendra sujet, répondant à un appel, vivant sa 

vocation. 

Il en résulte une conception forensique de l’être humain telle que Luther a pu la formuler à 

travers les notions d’homme incurvatus in se et d’homme coram Deo14. En effet, l’homme est 

avant tout perçu comme étant placé devant une instance qui le justifie : soit lui-même, soit 

Dieu. C’est donc avant tout la foi qui sera déterminante pour l’homme, c'est-à-dire sa relation 

avec Dieu. Ansaldi ne manquera évidemment pas de fonder son propos dans cette distinction 

ainsi que dans d’autres notions luthériennes qui conduisent à formuler une conception 

relationnelle de l’être humain15.  

De même, la désignation de Dieu comme « Père Radicalement-Autre »16 rappelle la théologie 

dialectique. La théologie ansaldienne apparaît en effet comme étant marquée par la théologie 

barthienne, mais aussi d’une certaine manière par la théologie d’Emil Brunner : à de 

nombreuses reprises, Ansaldi fait en effet appel au concept d’humanum que Brunner avait lui-

                                                 
12 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73 : c’est bien l’un des problèmes fondamentaux de Jean 
Ansaldi de se demander « en quoi sommes nous concernés » par la fonction icono-sacerdotale, c'est-à-dire par la 
fonction du Christ image de Dieu. 
13 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25 : « L’intervention de Dieu est toujours et d’abord 
sotériologique (Sortie d’Egypte, Semaine Sainte, etc.) : elle atteint et recrée un homme déjà-là qui n’est pas en 
situation de neutralité, mais toujours capturé par l’image, serviteur de l’idole, et donc pécheur incrédule. La 
doctrine de la création vient ensuite, non pour concurrencer la science sur les origines du réel, mais pour intégrer 
le déjà-là du réel comme nouvelle création, comme cadre ordonné en vue de la praxis de l’homme régénéré. »  
14 M. LUTHER, Commentaire de l’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, Genève, Labor et Fides, 1966, p. 
114 : pour une définition de l’homme recourbé sur lui-même par Martin Luther. Cette dernière citation est 
indiquée par M. Liehnard dans M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, Paris, Bayard, 1999, p. 211 : 
lorsqu’il explicite la notion d’homo incurvatus in se chez Luther. Pour une occurrence de l’opposition entre 
homme devant Dieu et homme courbé sur lui-même voir M. LUTHER, Les sept psaumes de la pénitence, traduit 
dans  MLO III, Genève, Labor et Fides, 1964, p. 78. 
15 J. ANSALDI, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF (Cogitatio Fidei n°163), 
1991, p. 87.  
16 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 23. 



7 
 

même utilisé17, pour le reconsidérer. Ce concept d’humanum n’est pas étranger à la 

problématique de l’imago Dei puisque l’humanum est ce qui différencie l’humain de l’animal. 

Ces sources de la théologie ansaldienne sont des sources classiques lorsqu’il s’agit pour la 

théologie contemporaine de formuler une conception relationnelle de l’être humain. La mise 

en lumière d’une anthropologie relationnelle qui serait plus fidèle à ce que dit l’Evangile de 

l’homme n’est certes pas un fait nouveau, et de nombreux théologiens contemporains, nous en 

sommes en fait déjà à la deuxième génération18, ont pu développer de telles conceptions de 

l’homme, souvent dans le contexte de démonstrations plus vastes19. Aussi cette anthropologie 

relationnelle est-elle souvent opposée à une anthropologie théologique plus classique dite 

« substantialiste » qui fut elle aussi développée en dialogue avec la philosophie, dans le but de 

manifester les conséquences de l’Evangile sur l’être humain.  La question est alors de savoir 

dans quelle mesure les deux discours, qui semblent pourtant poursuivre le même but sont 

exclusifs l’un de l’autre.  

Ce qui nous intéresse particulièrement dans la théologie d’Ansaldi est précisément qu’elle 

nous apparaît comme étant le type même d’une formulation contemporaine de l’anthropologie 

théologique, se nourrissant des bouleversements pour la théologie qu’ont apportés l’exégèse 

historico-critique, le darwinisme, et les philosophies du soupçon telles que celles de 

Nietzsche, Marx et Freud, tentant de mettre en évidence la spécificité d’une anthropologie 

théologique dans un monde scientifique marqué par l’athéisme méthodologique et les 

sciences humaines. L’originalité de Jean Ansaldi fut de prendre particulièrement en 

considération l’une des philosophies du soupçon20 – en l’occurrence la psychanalyse 

lacanienne qui se situe à la suite de la psychanalyse freudienne. Cela a conduit le théologien 

de Montpellier à adopter une conception relationnelle de l’être humain sans concession : 

l’ontologie échappe selon lui à toute phénoménologie, l’ontologie ne peut donc relever que de 

la foi, c'est-à-dire de la relation. Ce faisant, toute tentative théologienne d’élaborer un discours 

                                                 
17 E. BRUNNER, La doctrine chrétienne de la Création et de la rédemption, Dogmatique T.II., Genève, Labor et 
Fides, 1965, p. 82. 
18 De grands théologiens comme D. Bonhoeffer ou K. Barth, qui sont sans cesse cités par des théologiens plus 
récents pour fonder leurs conception relationnelle de l’être humain nous apparaissent comme la première 
génération de théologiens ayant systématisé une telle conception.    
19 Le domaine privilégié pour l’élaboration d’une telle conception de l’être humain est l’éthique : les questions 
du début et de la fin de vie, de l’anthropologie de la personne démente, de la relation de l’homme avec les autres 
créatures, faisant appel à la conception relationnelle. Les théologies contextuelles féministes ou théologies de la 
libération ne méconnaissent pas non plus cette conception qui leurs sert de fondement pour leurs développements 
plus politiques.  
20 Ansaldi n’est bien sûr pas le seul à avoir pris en compte les philosophies du soupçon : on peut citer l’exemple  
d’Eric Blondel prenant en compte la philosophie nietzschéenne, auteur finalement assez proche d’Ansaldi, son 
propos étant largement relatif à la fonction de l’idole. Voir BLONDEL E., Nietzsche, le 5ème évangile , Paris, les 
bergers et les mages, 1980. 



8 
 

sur l’être en dehors de la foi qui « constitue le Réel de la théologie »21 comme science, 

apparaît comme une erreur méthodologique grave de la part de la théologie.   

La démarche ansaldienne conduit donc assez vite à se poser la question de l’exclusivité des 

deux discours substantialiste et relationnel sur l’homme, aboutissant irrémédiablement au 

rejet de la conception classique.  

C’est particulièrement frappant lorsqu’Ansaldi redéfinit le concept d’imago Dei : « on ne peut 

plus » selon lui, « spéculer sur un homme antérieurement image de Dieu »22. Le rejet de la 

distinction entre image et ressemblance que Jean Ansaldi attribue à Irénée de Lyon relève de 

cette logique particulière. Pour Jean Ansaldi, comme pour d’autres théologiens contemporains 

mettant en exergue la conception relationnelle de l’être humain, la doctrine chrétienne sur 

l’imago Dei doit s’enraciner non plus dans un discours créationnel destiné à « concurrencer la 

science sur les origines du réel »23, mais dans une christologie qui conduit à inscrire d’emblée 

l’anthropologie dans la sotériologie24. 

Le travail que nous proposons de faire est d’une certaine manière un travail préalable car il 

ouvre à un ensemble de problématiques comme par exemple celle de la légitimité d’une telle 

conception de l’être humain à coté de la conception classique25 : les deux discours s’excluent-

ils ou est-il possible de penser que ces deux discours, malgré leur apparente incompatibilité, 

renvoient à une même réalité ? Autrement dit, la théologie contemporaine qui tend de plus en 

plus à avancer cette conception relationnelle de l’être humain dit-elle toujours la même chose 

que la théologie classique ou cette anthropologie spécifique constitue-t-elle une rupture ?  

L’un des problèmes rencontré provient de la pluralité des approches relationnelles : il n’y a 

pas une mais des conceptions relationnelles et il est nécessaire de bien distinguer plusieurs 

façons de faire de la théologie relationnelle. Le problème est encore plus complexe lorsqu’on 

s’aperçoit que les conceptions classiques et relationnelles ne sont pas confessionnelles : nous 

ne pouvons pas cantonner la conception classique à l’Eglise catholique romaine et la 

conception relationnelle aux Eglises protestantes, et nous trouvons en réalité les deux grandes 

catégories de conceptions dans chacune des confessions. Dans ce contexte, il est vraiment 

                                                 
21 J. ANSALDI, L’articulation, op. cit., p. 14 : « La théologie n’est pas sans avoir un réel, sauf à se réduire au 
mieux à une fantasmagorie, au pire, à un délire. Mais je crois que ce réel de la théologie n’est ni Dieu, ni 
l’homme croyant, mais leur rencontre dans la foi ». 
22 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25-26 note n°14. 
23 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25. 
24 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 69. 
25 A. BIRMELE, « La compréhension de l’humain devant Dieu. Ontologie substantialiste ou ontologie 
relationnelle, un enjeu majeur du dialogue œcuménique » dans O. H. PESCH, J. M. VAN CANGH, L’homme 
image de Dieu données bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, Cerf, 2006, p.189-205. 



9 
 

compliqué d’aborder la question sous l’angle œcuménique en voulant interroger les divers 

accords ecclésiaux. Une telle problématique ne pourra alors être considérée qu’à titre 

d’ouverture.  

Nous avons donc choisi de nous concentrer sur l’approche relationnelle de Jean Ansaldi et  

d’entrer dans une démarche de vérification : c’est en vérifiant les sources théologiques et leur 

prise en compte par le théologien qui nous apparaît comme ayant la conception relationnelle 

la plus exclusive que nous pourrons vérifier si celle-ci est légitime ou alors en rupture totale 

avec la théologie classique. 

Mais la problématique ainsi esquissée est encore trop vaste. Elle appelle des choix. Nous 

proposons une concentration sur trois thèmes particulièrement importants qui sont, chacun à 

sa manière, un concentré de la problématique fondamentale. Pour chacun des champs, nous 

avons choisi de faire appel à un ou deux auteurs qui nous paraissent être particulièrement 

éclairants : 

1. La question de l’image de Dieu (C. Westermann, H.W. Wolff, J. Assmann, J.-N. 

Aletti).  

2. La référence aux affirmations de la Réforme du XVIe siècle (J.-D. Causse, P. Buhler, 

J.-M. Maldamé). 

3. La vérification de cette approche au moyen de la théologie barthienne dont Ansaldi se 

réclame (K. Barth, J. Ansaldi). 

Une première section concernera les sources bibliques et extrabibliques relatives à l’imago 

Dei. Il s’agira de vérifier si l’exégèse contemporaine infirme ou confirme la lecture spécifique 

de Jean Ansaldi.  Nous analyserons particulièrement les formulations sur l’imago Dei. Ce 

concept nous apparaît comme le point de friction le plus évident : Ansaldi débute 

systématiquement son propos par le rejet de la thèse irénéene concernant la distinction entre 

image et ressemblance lorsqu’il s’agit d’expliquer la conception relationnelle de l’être 

humain. C’est donc avec le concept d’imago Dei que Jean Ansaldi présente la conception 

relationnelle comme étant une conception en rupture avec la conception classique. 

Une deuxième section sera relative aux affirmations des réformateurs concernant l’imago Dei. 

Ansaldi prétend que la rupture s’est produite avec Luther : « Luther constitue bien son 

anthropologie sur la base de l’imago Dei, mais il l’arrache au substantialisme pour l’inscrire 

dans la seule dimension du relationnel »26. Il conviendra notamment ici de montrer que 

                                                 
26 J. ANSALDI, P. PELISSERO, « Le De homine de Martin Luther », op. cit.,  p. 483. 



10 
 

l’anthropologie luthérienne se nourrit en réalité de l’anthropologie augustinienne, et que les 

deux apparaissent d’une certaine manière comme étant en continuité. 

Une troisième section concernera la théologie contemporaine. Ansaldi apparaît comme un 

auteur qui se place dans la continuité de la théologie dialectique. La question sera alors de 

voir comment K. Barth traite la question de l’imago Dei.  

Ce parcours nous conduira alors à confirmer qu’il existe plusieurs manières d’aborder la 

théologie relationnelle, mais que celles-ci sont légitimes au même titre que la conception 

classique dans le sens où elles affirment fondamentalement la nécessité de la grâce divine 

pour le salut de l’être humain, grâce qui est offerte en Jésus-Christ.  

 

 

 



11 
 

PREMIERE SECTION : L’IMAGO DEI DANS L’ANCIEN ET LE NOUVEAU TESTAMENT, LES 

FONDEMENTS BIBLIQUES DE LA CONCEPTION RELATIONNELLE DE L’ETRE HUMAIN.   

Une anthropologie chrétienne se réfère nécessairement aux énoncés bibliques concernant 

d’une part, la création de l’homme et d’autre part, le salut de l’humanité en Christ. Il n’est 

alors pas étonnant que les textes de référence soient prioritairement ceux qui concernent 

l’imago Dei tant dans l’Ancien Testament que dans le corpus paulinien : nous allons pouvoir 

le constater, dans la Bible, l’homme est créé selon l’image de Dieu, image de Dieu qui se 

révèle en Jésus-Christ, qui « est l’image de Dieu, Premier-né d’une multitude » (Ro. 8,29 ; 

Col 1,15).  

Le thème du salut de l’humanité étant, de manière évidente, l’un des thèmes majeurs de la 

Bible27, il est bien sûr nécessaire de confronter ces affirmations bibliques sur l’imago Dei aux  

affirmations bibliques qui montrent le caractère fondamentalement pécheur de l’homme. 

L’anthropologie biblique se joue alors dans une articulation entre imago Dei et péché.  

La majorité des auteurs établissant une distinction entre conception substantialiste et 

conception relationnelle de l’être humain montre que celle-ci naît de deux interprétations 

différentes de cette articulation entre imago Dei et péché : le problème est de savoir si le 

péché originel a effacé totalement ou seulement partiellement l’imago Dei.  

D’une part, la distinction entre image et ressemblance a conduit certains pères de l’Eglise et 

plus particulièrement par la suite la théologie scolastique d’affirmer que seule la ressemblance 

fut affectée par le péché originel, l’homme restant à l’image de Dieu malgré son penchant 

pour la désobéissance28.  

D’autre part, la Réforme et maints théologiens contemporains se référant à la Réforme  

affirment, au contraire, que la ressemblance comme l’image furent affectés par le péché 

originel et que c’est l’homme dans sa totalité qui fut affecté par celui-ci29.  

Ainsi, l’affirmation de Gen. 1,26 selon laquelle l’homme fut créé « à l’image et selon la 

ressemblance de Dieu » a été interprétée de deux manières, soit dans le sens d’une  distinction 

entre image et ressemblance, soit dans le sens d’une identification entre les deux : ces deux 

interprétations entrainent chacune une série de conséquences créant deux discours distincts 

sur l’homme que les théologiens contemporains ont pu mettre en évidence.  

                                                 
27 E. JACOB, Les thèmes essentiels d’une théologie de l’Ancien Testament, Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 
1955, p. 239.   
28 Voir l’article « anthropologie » dans J.Y.LACOSTE, Dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF 
(quadrige), 1998, p.61 col.2 références : S.Th. q.93 et 95  
29 En particulier Martin Luther et Karl Barth, dont nous  développerons la compréhension. 



12 
 

 

Cette divergence d’interprétation  manifeste alors le problème sotériologique que sous-tend la 

question de l’imago Dei : la première option qui consiste à affirmer que seule la ressemblance 

fut affectée par le péché originel conduit à affirmer qu’il existe une part de l’humain qui n’est 

pas affectée et qui peut donc être considérée comme un reste, une sorte de vestige de la grâce 

originelle par laquelle l’homme fut créé. La question est alors de savoir si ce reste de grâce 

qui perdure en tout homme malgré son péché peut lui permettre de participer à son salut, 

minimisant alors l’effet de la grâce divine offerte dans la foi en Jésus-Christ: une telle 

logique, conduit en effet à distinguer une grâce originelle et une grâce supplémentaire offerte 

par la foi30.   

Ce problème sotériologique pose alors celui de l’ontologie, si l’on considère ce problème en 

se posant la question de l’authenticité de l’être : la question est en effet de savoir à quel point 

le péché affecte cette authenticité.  

Le fait que le récit de la Création n’évoque la création à l’image de Dieu que pour l’homme et 

non pour les autres créatures, mène, dans la perspective d’une stricte distinction entre image 

et ressemblance, à interpréter l’image de Dieu d’abord comme humanum31, puis comme 

nature humaine fondamentale et intangible – voir statique32 – mais en tout cas première par 

rapport au péché et à la foi : c’est cette nature humaine à l’image de Dieu mais ayant perdu la 

ressemblance par le péché qui sera par la suite plus ou moins engagée dans l’histoire du salut, 

récupérant sa ressemblance avec Dieu selon l’effectivité de sa relation avec lui. Dans un tel 

ordre d’idée, la relation dépend de l’engagement de l’être qui se met en relation : l’être 

précède la relation et son authenticité n’est pas remise en question par l’absence de relation. 

L’être humain reste à l’image de Dieu malgré son péché.  

La deuxième interprétation qui consiste en une stricte identification entre image et 

ressemblance suppose aussi une grâce originelle par laquelle l’homme fut créé, mais celle-ci 

fut pour le moins brouillée,  si ce n’est annihilée par le péché : aucun reste de cette grâce 

originelle ne pourrait permettre à l’homme de participer à son salut, de rester l’image de Dieu 

malgré son péché – ici la nature humaine est totalement pervertie et la seule grâce qui perdure 
                                                 
30 J. Ansaldi parle, en effet, dans une telle conception de l’image comme humanum minimum et de la 
ressemblance comme donum gratiae superadditum dans ANSALDI J., PELISSERO P., « Le De homine de 
Martin Luther », op. cit., p. 483. 
31 Le terme humanum est un terme emprunté aux sciences humaines par certains théologiens comme E. Brunner 
ou J. Ansaldi pour désigner ce qui constitue la spécificité de l’être humain par rapport aux autres êtres vivants. 
32 On peut trouver parfois une opposition entre conception « statique » et conception « dynamique » de l’imago 
Dei, à la place de la typologie « conception substantialiste » / « conception relationnelle ». Voir par exemple 
SCHEFFCZYK L., « Image et ressemblance » dans Dictionnaire de Spiritualité, VII/2, col. 1463-1472. 



13 
 

est celle qui est donnée par la foi en Jésus-Christ, qui lui seul est l’image de Dieu. Ainsi la 

seule possibilité qu’a l’être humain de parvenir à son authenticité est l’effectivité d’une 

relation vécue avec Dieu dans la foi en Jésus-Christ, car cette authenticité est extra-nos, en 

Christ. Dans un tel ordre d’idée, l’authenticité de l’être dépend totalement de cette relation qui 

le fonde : l’être humain authentique est alors relation, en dehors de cette relation l’être est 

inauthentique. Il ne peut être à l’image de Dieu en dehors de cette relation qu’il a rompu par le 

péché. 

Dans les deux cas, le péché semble bien consister en une rupture de relation de l’homme avec 

Dieu, qui affecte son humanité. Le problème réside dans le caractère partiel ou total de cette 

affection : persiste-t-il encore une once d’humanité en l’homme ou sa nature est-elle 

totalement pervertie par le péché ?   

Une différence fondamentale sépare donc les deux discours. 

Dans la première interprétation, l’image de Dieu est perçue comme étant « en » l’homme, 

l’homme étant en-soi authentiquement humain : l’on pourrait presque parler d’une image de 

Dieu génétique33, inscrite dans l’ADN, relevant de la substance humaine. Le péché ne 

supprimant que la ressemblance de l’homme avec Dieu, l’image persiste en tout être humain : 

l’authenticité de l’être humain n’est donc pas affectée – l’être humain reste en-soi 

authentiquement humain dans le sens où cette humanité reste inscrite en lui avec l’image de 

Dieu. Il  n’est plus toutefois selon la ressemblance de Dieu. Nous pouvons alors affirmer qu’il 

existe une certaine identité entre l’homme et l’image de Dieu, identité qui est compromise par 

le péché, péché qui est compris comme une certaine manière d’être qui fait perdre la 

ressemblance c'est-à-dire l’adéquation  de l’être humain avec son essence même qui est d’être 

à l’image de Dieu. La recherche du salut consistera alors en la recherche de cette adéquation 

entre l’être humain et son essence profonde : ce n’est que lorsque la manière d’être de l’être 

humain sera en conformité avec son essence profonde qui est d’être à l’image de Dieu que 

l’homme sera considéré comme étant à l’image et selon la ressemblance de Dieu34. Dans un 

                                                 
33 De fait, il est possible de prétendre que l’imago Dei est transmissible de génération en génération en se 
fondant sur le chapitre 5 de la Genèse.  
34 Dans une telle conception, « l’union avec Dieu par l’intellect et la volonté, par la foi ou la vision, par la charité 
et pendant la vie présente, par l’espérance » est perçue comme une manière d’être en adéquation avec l’essence 
profonde de l’homme qui a « une aptitude naturelle à connaître et à aimer Dieu » – ce n’est que lorsque l’homme 
aime et connait Dieu qu’il est alors « l’image selon la ressemblance de Dieu ». C’est selon nous dans ce sens que 
C.E. O’Neil cite Thomas d’Aquin (S.Th.I.q.5,a.4, ad 2.) en parlant de « participation à l’être de Dieu », dans son 
article C.E. O’NEILL, « L’homme ouvert à Dieu (capax Dei) » , dans P. BÜHLER & alii, Humain à l’image de 
Dieu,  Genève, Labor et  Fides, 1989, p. 250. 



14 
 

tel système, la sotériologie prendra nécessairement une coloration morale puisque l’agir 

humain est impliqué dans le système.   

La deuxième interprétation, qui prétend que l’imago Dei fut totalement pervertie, est plus 

problématique car elle déclare que par le péché l’être humain n’est plus en-soi 

authentiquement humain. L’authenticité ne relève pas de l’adéquation entre une manière 

d’être et l’essence profonde de l’homme car ici, l’essence même de l’homme est affectée par 

le péché : l’homme a certes perdu la ressemblance avec Dieu, mais du coup il n’est plus non 

plus à l’image de Dieu. Aucun reste de l’image de Dieu ne persiste dans l’homme : nous le 

verrons, en effet, si Luther affirmait déjà que « par le péché », l’homme « a perdu tant la 

ressemblance que l’image »35, Barth n’hésitera pas à affirmer qu’on ne peut de toute façon pas 

perdre ni transmettre ce qui ne nous appartient pas36. La question de l’authenticité n’est plus 

celle d’une adéquation entre la manière d’être et l’essence profonde de l’homme – ici la 

manière d’être du pécheur est bien en adéquation avec son essence profonde, celle d’être 

« incurvé en lui-même ». Son authenticité, l’homme ne pourra l’atteindre qu’en étant en 

relation, s’ouvrant à l’altérité qui l’appelle à être selon l’image de Dieu. L’imago Dei est en 

effet comprise comme étant extérieure à l’être humain. Il reste encore possible d’affirmer 

avec la Genèse qu’elle est l’humanum qui distingue l’humain de l’animal, mais cet humanum 

n’est pas défini comme une capacité ou une manière d’être particulière que l’être humain 

aurait en commun avec Dieu, c'est-à-dire comme une identité entre l’homme et l’image de 

Dieu. Dans un tel système, l’humanum est défini par une relation primordiale qui lui confère 

son humanité : créé par Dieu selon son image,  l’homme est dès sa création assimilé par Dieu 

à sa divinité. Cette assimilation est appel à la relation avec Dieu, elle définit l’homme comme 

réponse à cet appel37.   

                                                 
35 M. LUTHER, Commentaire de la Genèse, traduit dans Martin Luther, Œuvres (MLO) XVII, Genève, Labor et 
Fides, 1977, p. 267, §248.  
36 K. BARTH., Dogmatique III,1, Genève, Labor et Fides, 1960, p. 212 : L’homme, « n’est pas à même de 
perpétuer lui-même sa ressemblance avec Dieu. Il peut seulement espérer que Dieu, le Créateur, voudra bien se 
reconnaître dans la nouvelle créature à laquelle, comme père, il a transmis la vie ; Il lui est permis de croire que 
le fils engendré par lui sera créé exactement comme lui-même : par Dieu, à son image et selon sa ressemblance. 
Mais la réalisation de cet espoir ne dépend pas de sa décision et de son acte de père. Comment pourrait-il 
transmettre ce qui ne lui appartient pas ? » 
37 Ainsi J.-D. CAUSSE le démontre-t-il avec la « figure du fils » notamment dans J.-D. CAUSSE, « L’être filial : 
perspectives anthropologiques et théologiques » dans la revue d’éthique et de théologie morale « Le 
supplément », vol. 225/ 2003, p. 97-110, notamment p. 98 : « Pour un être humain, se compter parmi les “fils” ou 
les “filles” signifie prendre place dans une chaîne des générations qui est sans début chronologique repérable. Le 
registre de la filiation renvoie toujours à l’affirmation, simple mais décisive, selon laquelle l’être humain, à 
quelque moment qu’on le prenne dans l’histoire, n’est jamais le premier d’une série. Il a toujours été institué en 
son humanité par un autre que lui-même et c’est ce qu’indique avant tout la structure filiale. Posons alors 
d’emblée que la figure du fils correspond à une anthropologique qui ne définit pas d’abord l’humain comme être 
de parole mais comme être de réponse ». Soulignons pour la suite de notre raisonnement qu’une telle 



15 
 

Autrement dit, là où la conception classique affirme une véritable identité entre l’homme et 

l’imago Dei, la conception relationnelle se borne à une assimilation entre l’homme et l’imago 

Dei. Bien que subtile, cette différence entraine un certain nombre de conséquences tant au 

niveau dogmatique qu’au niveau éthique. Dans ce travail, nous nous concentrerons 

essentiellement sur les enjeux sotériologiques. 

1.0. Clarification terminologique préalable 

Il convient alors de définir ici ce que nous entendons exactement par « assimilation », car ce 

n’est pas par hasard que nous avons choisi ce concept pour le situer par rapport au concept 

d’« identification ».  La définition du terme « assimilation » est en effet intéressante car ce 

terme connait lui aussi, nous semble-t-il, une définition plutôt substantialiste et une définition 

plutôt relationnelle. 

En effet, l’assimilation pose la question de la participation : au-delà de sa signification 

évidente – purement phénoménologique – « rendre semblable à », le concept d’assimilation 

revêt une dimension plus ontologique que nous pourrions rendre assez fidèlement avec les 

concepts d’absorption ou d’agrégation selon que nous nous plaçons du coté de l’assimilant, 

                                                                                                                                                         
anthropologie interprète nécessairement tout récit sur l’origine comme « mythe », ainsi ibid. : « C’est la raison 
pour laquelle, précisons-le, toute tentative d’expliquer l’origine de l’être humain dans la chaine évolutive du 
vivant entraîne nécessairement un recours à un mythe : récit de commencement, mais qui, en son langage même 
confirme que l’origine demeure radicalement insaisissable ». Il est intéressant de constater que J.-M. 
MALDAMÉ confirme en soulignant lui aussi ce caractère mythique du récit des origines concernant le péché 
originel, dans J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris, CERF 
(cogitatio Fidei n°262), 2008, p. 136-137 : « le récit biblique de Genèse 2,4b-3-24 se situe “en un 
commencement” où s’inaugure le cours du temps. Pour cette raison, le récit n’est ni une fable, ni un apologue, 
parce qu’il veut dire la raison d’être de ce qui est donné et déjà là. Un esprit averti ne peut se contenter de dire : 
“c’est comme ça parce que c’est comme ça”, il doit donner une raison. Pour ce faire, le sage raconte ce qui s’est 
passé à l’origine. C’est en connaissant cette réalité première qu’il comprend l’état présent puisque le récit établit 
un “lien causal”. La pensée du sage qui a écrit le texte ne quitte pas le réel. Elle va du réel présent au réel 
fondateur. Pour cette raison, la conception du mythe comme pure fiction ne peut rendre raison du texte biblique. 
C’est la raison de notre désaccord avec la démarche positiviste qui réduit le récit biblique à être un mythe au sens 
commun du terme qui garde une dimension péjorative ». Si  J.-M. MALDAMÉ refuse « la démarche positiviste 
qui réduit le récit biblique à être un mythe au sens commun du terme qui garde une dimension péjorative », il ne 
réfute pas pour autant le caractère mythique du texte de la Genèse en requalifiant le mythe comme un discours 
qui ne perd pas pied avec le réel en ce qu’il a pour fonction essentielle de manifester le sens du réel en ayant 
recours à un langage imagé. Cette précision est fondamentale pour bien saisir l’optique à travers laquelle nous 
lirons les affirmations de la Genèse concernant la création de l’homme selon l’image de Dieu et le péché 
originel : ces affirmations de la Genèse ont caractère de mythe, c'est-à-dire qu’elles sont là essentiellement pour 
donner du sens. Aussi nous ne serons nous pas étonnés de constater que les affirmations bibliques concernant 
l’image de Dieu de l’Ancien et du Nouveau Testament sont inspirées par les littératures sapientiales de leur 
contexte d’élaboration. Ainsi ce que nous appelons la doctrine de l’imago Dei, c'est-à-dire le discours sur la 
création de l’homme selon l’image de Dieu, l’embrouillement de l’image de Dieu par le péché originel, et la 
restauration de l’image de Dieu par la conformation de l’homme à l’image du Fils de Dieu qui est lui seul 
l’image de Dieu, a caractère mythique c'est-à-dire propre à exprimer le sens du réel. L’image de Dieu n’est pas 
une donnée physique ou biologique destinée à différencier l’homme de l’animal, mais une donnée mythique 
destinée à exprimer le sens du réel humain.  



16 
 

qui est celui qui absorbe, ou de celui de l’assimilé, qui est celui qui est agrégé à l’objet auquel 

il s’assimile.    

En effet, tant en sociologie, lorsqu’on affirme qu’un individu s’assimile à un groupe, qu’en 

pédagogie, lorsqu’on affirme qu’un étudiant assimile des connaissances, qu’en biologie, 

lorsqu’on affirme que l’organisme assimile plus ou moins bien tel ou tel nutriment, il est bien 

question d’une sorte d’agrégation, d’une absorption de l’assimilé par l’assimilant, d’une 

participation de l’assimilé à l’essence même de ce à quoi il est assimilé. Ainsi un étudiant qui 

assimile des connaissances les absorbe et les fait siennes, un organisme qui assimile des 

nutriments les absorbe, les stocks et les utilise pour se constituer, un individu qui s’assimile à 

un groupe participe à la constitution de ce groupe en s’y agrégeant. Dans tous ces cas, ce qui 

est assimilé est en quelque sorte absorbé, agrégé à l’objet auquel il est assimilé. C’est 

pourquoi, nous pouvons affirmer que le concept d’assimilation peut être considéré de manière 

ontologique comme une participation d’essence, l’être de l’assimilé participant, par 

l’assimilation, à l’essence de ce à quoi il est assimilé. Mais cette définition précise de 

l’assimilation comme participation peut-elle être transposée de cette manière-là en théologie 

lorsque nous abordons la question de la création de l’homme par Dieu à son image ?    

Il est possible, en effet, d’interpréter l’imago Dei comme une assimilation de l’homme à Dieu 

et conclure à une participation de l’homme à la divinité du Créateur. La question est alors de 

savoir si l’on considère cette participation comme étant une participation d’essence ou non, si 

l’on considère que l’assimilation revient à une sorte de confusion rendant l’assimilé 

semblable, voir identique à ce à quoi il est assimilé ou si l’assimilation peut être plutôt 

considérée comme une agrégation sans confusion, une association de deux termes que nous 

savons précisément ne pas être semblables. C’est à la fois très proche mais très différent que 

d’affirmer que parce qu’il est créé à l’image de Dieu, l’homme participe à l’être de Dieu ou 

qu’il lui est plus simplement associé : les deux aspects peuvent certes être rendus par 

l’affirmation selon laquelle l’homme est assimilé à Dieu. L’assimilation peut donc être 

comprise selon deux degrés différents, selon que l’on considère qu’il y a forcément une 

participation d’essence de l’assimilé à ce à quoi il est assimilé ou qu’on affirme que 

l’assimilation revient à une simple association de deux termes qui sont et qui resteront 

ontologiquement distincts l’un de l’autre. L’assimilation peut selon nous être considérée 

comme une mise en relation entre deux termes qui n’implique pas forcément la 

reconnaissance a priori d’une similitude entre ceux-ci. Les deux termes sont certes rendus 

semblables a posteriori, non pas qu’ils aient forcément un élément en commun entre eux mais 



17 
 

simplement parce qu’on les a associés : cette association peut être totalement arbitraire et ne 

reposer sur aucun critère permettant d’affirmer a priori une quelconque ressemblance entre 

les deux objets assimilés, il n’en reste pas moins qu’ils sont rendus semblables a posteriori, 

identifiables l’un à l’autre, simplement parce qu’ils ont été associés l’un avec l’autre. Ainsi ce 

qui les rend semblables, c’est leur association par une entité qui les a associés, assimilés. En 

créant l’homme selon son image, Dieu a associé l’homme à son image, ce faisant il s’est 

associé l’homme. Nul besoin de spéculer sur un élément commun entre l’homme et Dieu, le 

fait est qu’ils sont associés parce que l’homme a d’emblée, dès sa création, été assimilé avec 

l’image de Dieu, Dieu l’ayant créé selon sa propre image. L’assimilation de l’homme avec 

l’image de Dieu revêt bien une dimension ontologique, car l’homme est d’emblée, dès sa 

création, associé à cette image, ce qui en fait un homme associé à Dieu par nature,  mais cela 

ne veut pas forcément dire que l’homme serait d’essence divine, qu’il participerait à l’être de 

Dieu.  

Ce sera précisément, dans le présent chapitre sur les données exégétiques, le sens de notre 

propos sur le rejet de la théorie du beth essentiae : nous montrerons en effet que l’homme créé 

« à » l’image de Dieu, n’est pas l’homme créé « en tant » qu’image de Dieu mais qu’il est 

l’homme créé « selon » l’image de Dieu. Si l’on veut être rigoureux, on constatera en effet 

que l’assimilation qui est affirmée à travers le récit de la création de l’homme à l’image de 

Dieu est une assimilation à l’image de Dieu et non une assimilation à Dieu lui-même, et qu’il 

n’est absolument pas affirmé une quelconque identité entre l’homme et l’image de Dieu, mais 

bien une association. En créant l’homme selon son image, Dieu associe l’homme à son image 

tout en le créant fondamentalement différent de cette image, puisque différemment de l’image 

de Dieu, l’homme est bel et bien « façonné » ce qui lui confère un statut ontologique différent 

de celui de l’image qui, elle, n’est précisément pas créée. Il y a alors agrégation sans 

confusion, association entre l’homme et l’image de Dieu. L’homme n’est pas l’image de 

Dieu. L’image de Dieu est Jésus-Christ, comme nous le verrons dans notre partie sur le 

Nouveau Testament.  

Pour tenter d’exprimer de la manière la plus claire possible ce que nous entendons exactement 

lorsque nous interprétons la création de l’homme selon l’image de Dieu comme une 

« assimilation » de l’homme à l’image de Dieu, il convient de montrer comment nous 

articulons ce concept d’ « assimilation » avec trois autres termes qui lui sont proches, à savoir 

l’ « identité », l’ « appropriation » et la « similitude ». 



18 
 

Tout d’abord, ce qui a besoin d’être assimilé est forcément différent, et notre postulat est que 

cette différence doit subsister pour que l’assimilation ait un sens. Ce qui est identique n’a pas 

à être assimilé, la similitude étant évidente car elle est opérée par identité : l’identique est 

forcément semblable. Comme nous l’avons déjà évoqué et comme nous allons le vérifier dans 

le présent chapitre, il est question de constater que l’homme créé selon l’image de Dieu est 

associé par Dieu à son image. C’est cette association à une image qui nous permet de parler 

d’assimilation. L’image de Dieu n’est pas créée, elle est identique au Créateur – de même 

essence –, et elle existe déjà aux cotés de Dieu au moment même de la création de 

l’homme38 : c’est selon cette image que Dieu crée l’homme. L’homme ne peut donc pas être 

ontologiquement identique à l’image puisqu’il est créé alors que l’image de Dieu ne l’est pas : 

le créé, à partir du moment où il est créé, ne peut plus être identifié au non créé, sauf par 

assimilation entendue comme une association. S’il paraît difficile d’affirmer que le créé 

participe à l’essence du non créé, on peut aisément dire qu’ils sont associés sur le fondement 

de Gen. 1,26. La traduction du beth comme « selon » conduit ainsi à rejeter la thèse d’une 

déclaration d’identité entre l’homme et l’image de Dieu et à confirmer la thèse d’une simple 

association de l’homme à l’image de Dieu39. L’homme n’est pas l’image de Dieu : il n’est pas 

identique à l’image, mais il lui est assimilé. C’est seulement parce qu’il a été associé à 

l’image de Dieu qu’il est possible, a posteriori, d’identifier l’homme à Dieu : cette 

identification a posteriori fondée sur l’assimilation, c'est-à-dire sur l’association de l’homme 

avec l’image de Dieu, se distingue de la constatation d’une identité entre l’homme et Dieu qui 

induit a priori une participation de l’essence humaine à l’essence divine. Ce faisant lorsque 

nous affirmons que l’homme est assimilé à Dieu, nous ne faisons qu’affirmer que l’homme 

appartient à Dieu, qu’il lui est associé. L’appartenance d’un terme à un autre terme ne revient 

pas forcément à une confusion entre les deux termes. Cela dépend des modalités du processus 

d’appropriation.  

Ensuite, et comme nous venons de l’évoquer, nous entendons volontiers le concept 

d’ « assimilation » dans le sens d’ « appropriation ». L’absorption ou l’agrégation sont certes 

des processus particuliers d’appropriation qui induisent une participation d’essence. Mais 

l’appropriation ne suppose pas forcément une participation d’essence. D’autres processus 

d’appropriation sont possibles : en apposant par exemple un titre de propriété sur ce que nous 

voulons nous assimiler. En associant l’homme à sa propre image, c'est-à-dire en l’assimilant à 
                                                 
38 C’est à notre sens ce que veut rendre le symbole de Nicée-Constantinople lorsqu’il affirme que le fils a été 
« engendré et non créé ».  
39 Cela conduit nécessairement à considérer l’image de Dieu comme un archétype qui est engendré et qui 
permettra la création de l’homme. 



19 
 

son Fils, Dieu s’approprie sa créature. Cela fait écho à une affirmation biblique que nous ne 

cessons d’utiliser dans nos liturgies, notamment lors de l’annonce de la grâce, tant elle 

apparaît comme un condensé de la sotériologie vétérotestamentaire : « Ne crains pas, je t’ai 

racheté, je t’ai appelé par ton nom, tu es à moi » (Esaïe 43,1). Le nom donné par Dieu apparaît 

alors comme un titre de propriété apposé sur l’homme40.  

Nous connaissons la forte accentuation anti-idolâtre de la théologie du deutéro-Esaïe, liée au 

contexte même de l’écriture de cette partie du livre d’Esaïe41. Or le deutéro-Esaïe utilise lui-

même le concept d’ « assimilation »42. Par son idolâtrie, l’homme s’est lui-même assimilé, 

associé à des faux dieux qui ne sont que l’image du créé. Aussi l’homme s’est-il enfermé lui-

même dans son immanence, en s’identifiant pleinement à elle, alors même qu’il fut invité, 

lors de sa création, à dominer le monde créé43. Cette « aliénation »44 de l’homme à l’idole a 

pour réponse sotériologique le rachat de l’homme par Dieu. En rachetant l’homme, Dieu 

réassocie l’homme à l’image du créateur selon laquelle il fut créé, et l’arrache donc des griffes 

du créé, en le transcendant, associant d’emblée sa condition de créature à l’image du créateur. 

Le créé redevient alors pour l’homme une vérité avant-dernière, ce n’est pas le créé qui le 

détermine, il n’appartient pas au créé mais au Créateur. L’homme n’en reste pas moins une 

créature. Il n’est donc pas question ici d’affirmer que l’homme participe à l’essence divine, 

mais bien d’affirmer qu’il appartient au Créateur, ce qui lui confère sa dignité particulière 

d’être humain.  

Le concept d’assimilation est précisément utile pour éviter de tomber dans l’écueil de 

l’affirmation d’une participation à l’essence divine. Si je m’approprie un chat, qui est 

d’essence féline, celui-ci ne participera pas pour autant à mon humanité. Pour autant ce sera 

                                                 
40 C’est précisément l’un des sens que nous donnons au baptême : par le baptême, le baptisé est certes nommé 
par les créatures que sont ses parents, mais il est nommé « au nom du Père, du Fils et de l’Esprit Saint », ce qui 
signifie précisément que ce nom, par lequel est identifié le baptisé, est associé au Créateur. Le baptisé n’en reste 
pas moins une créature, comme ses parents. 
41 Pour un exposé assez clair du contexte de l’écriture du deutéro-Esaïe, voir J. FERRY, Isaïe « comme les mots 
d’un livre scellé… » (Is 29,11), Paris, CERF (lectio divina n°221), 2008, p. 14. L’introduction du livre d’Esaïe 
dans la nouvelle traduction œcuménique de la Bible expose aussi assez clairement ce contexte. 
42 La Traduction Œcuménique de la Bible utilise en effet le terme « assimilation » au moment de traduire les 
versets 18 et 25 du chapitre 40 du livre d’Esaïe. Nous reviendrons évidemment sur cette question lorsque nous 
aborderons plus précisément la problématique de l’idolâtrie comme processus relationnel.  
43 C’est la problématique du Dominum terrae qui est inséparable de la question de l’imago Dei : Gen. 1,26 : 
« Faisons l’homme à notre image, selon notre ressemblance, et qu’il soumette les poissons de la mer, les oiseaux 
du ciel, les bestiaux, toute la terre et toutes les petites bêtes qui remuent sur la terre ! ». 
44 Le terme d’ « aliénation » est souvent utilisé par J. Ansaldi. Nous pensons alors toujours à la signification 
juridique du terme « aliénation » qui a pour synonyme la cession, la vente ou le don. Aliéner un bien, c’est le 
faire sortir de son patrimoine pour le céder. Il y a bien la dimension d’expropriation/appropriation dans la 
terminologie employée. 



20 
 

mon chat que j’aurais nommé, je l’aurai associé à moi, on l’identifiera à moi, on assimilera 

mon identité et la sienne : c’est le chat de Raphaël.  

Pourquoi alors ne pas utiliser plus directement le terme d’appropriation plutôt que celui 

d’assimilation pour notre propos ?  

C’est qu’en l’espèce Dieu s’approprie sa créature de manière précise et circonstanciée, en la 

créant selon sa propre image. La question de la similitude est en quelque sorte imposée par le 

complément circonstanciel de moyen du verbe créer : il y a appropriation par assimilation, 

Dieu associant l’homme à sa propre image. Il n’est nullement question de participation de 

l’homme à la divinité : la dignité particulière de l’homme vient du fait qu’il est nommé par 

Dieu, que Dieu se l’est d’emblée approprié. C’est comme si Dieu avait apposé sur l’homme 

un titre de propriété, que l’homme essaie de s’arracher par idolâtrie. En termes juridiques, 

nous pourrions comparer cette assimilation à l’appropriation d’un bien meuble par nature, ou 

bien meuble « corporel »45 : j’appose un tatouage à mon chat, ou je lui mets un collier pour 

signifier qu’il m’appartient. Ce tatouage pourrait même être ma propre image, pour autant, 

mon chat ne participera pas à mon humanité, il restera d’essence féline. De même l’homme 

reste un être humain, une créature qui appartient au Créateur et à nul autre, à la différence des 

autres créatures qui peuvent, eux, appartenir à des êtres humains puisqu’ils n’ont pas été créés 

selon l’image de Dieu. L’homme est ainsi une créature qui tient sa dignité particulière du fait 

qu’il est assimilé au Créateur : la jalousie du Créateur que Dieu rappelle dans les dix 

commandements protège précisément la dignité de l’homme car cela interdit d’assimiler 

l’homme à l’un de ses semblables ou à une autre créature.  

Aussi, évoquerons-nous certes un peu plus loin une sorte de participation, celle de l’homme à 

la sainteté de Dieu, l’homme à l’image de Dieu étant « mis à part ». Mais en aucun cas nous 

ne ferons, avec le concept d’assimilation, de développements ontologiques visant à affirmer 

que l’homme participe à l’essence divine : peuvent être « mises à part » des entités 

fondamentalement différentes et distinctes, qui ne rentrent précisément dans aucun critère 

permettant de les confondre. C’est de là que l’homme tient son altérité et sa dignité 

particulière. C’est qu’associé à l’image du Tout Autre, de l’indéfinissable, il est « mis à part ».  

Comment pourrait-on affirmer qu’une altérité participe à une autre altérité, sans à un moment 

                                                 
45 C’est ainsi que le droit désigne les biens qui peuvent se mouvoir par eux-mêmes, comme les animaux. Par 
exemple le doyen Carbonnier qui distingue entre les biens meubles corporels et les bien meubles incorporels 
(notamment la propriété artistique ou littéraire) dans J. CARBONNIER, Droit Civil, Tome 3, Les biens, Paris, 
PUF (Thémis Droit Privé), 2000, p. 351-394. Les biens meubles corporels doivent être revendiqués, 
revendication qui est la fonction du titre de propriété. 



21 
 

ou à un autre refuser précisément à ces deux altérités leur caractère d’altérité ? Autrement dit, 

pourrait-il exister, en dehors de la constatation que deux altérités sont autres l’une pour 

l’autre, un critère précis qu’elles auraient en commun qui permettrait de les comparer ? En  

déterminant un tel critère, nous étoufferions d’emblée le concept d’altérité… L’altérité aurait-

elle besoin de participer à l’Altérité pour être reconnue comme altérité ? Dans ce cas, nous 

diluons le concept d’altérité dans le concept de mêmeté. Néanmoins, il reste possible 

d’affirmer que des altérités peuvent de la même manière être mises à part, parce que nous ne 

pouvons précisément pas les confondre, ce qui rend possible une articulation entre la Sainteté 

de Dieu et celle de l’homme. Deux altérités ne peuvent évidemment pas être comparées, sinon 

elles ne sont plus autres l’une pour l’autre. Si l’altérité de l’homme est associée à l’altérité de 

Dieu, ce n’est pas que les deux auraient quelque chose en commun, c’est juste que l’homme 

est assimilé à Dieu parce que Dieu l’a associé à son image lors de sa création. En l’occurrence 

cette assimilation ne suppose selon nous aucune participation de l’être humain à la divinité de 

Dieu, si ce n’est à sa Sainteté : en considérant que l’homme est « mis à part » comme Dieu, 

l’on pourrait effectivement éventuellement parler de participation à cette « mise à part ». Cela 

ne veut pas dire que l’homme participe à l’être de Dieu.  

Enfin, il convient en dernier lieu d’articuler le concept d’assimilation et celui de similitude. 

Assimiler, c’est classiquement « rendre semblable à ». La similitude est donc la conséquence 

de l’assimilation et non sa cause : on rend semblable deux termes qui ne le sont pas. C’est 

pour ça que l’articulation entre assimilation et similitude doit être considérée en dernier lieu. 

Dieu crée l’homme selon sa propre image, c'est-à-dire selon l’image qu’il a de lui-même : 

nous montrerons cet aspect avec l’interprétation de Claus Westermann. Il serait aventureux de 

spéculer sur l’image que Dieu peut avoir de lui-même. Mais cette simple affirmation selon 

laquelle Dieu crée l’homme selon l’image qu’il a de lui-même, c'est-à-dire qu’il associe 

l’homme à l’image qu’il a de lui-même conduit à affirmer qu’il crée l’homme comme un vis-

à-vis. Cette affirmation là est bien suffisante et elle emporte déjà nombre de conséquences 

anthropologiques et théologiques. Nul besoin de savoir en quoi consiste la similitude, il suffit 

de constater qu’il y a assimilation : le vis-à-vis est en-soi un concept qui, comme 

l’assimilation, suppose une différence fondamentale – ne peuvent être mises en vis-à-vis que 

des entités qui sont différentes.  

Pour conclure ces éléments de définition de l’assimilation, nous résumerons en affirmant que 

nous distinguons clairement l’assimilation de la participation, entendant plus l’assimilation 

comme une association de deux termes fondamentalement différents les rendant identifiables 



22 
 

l’un à l’autre que comme la constatation d’une mêmeté entre deux termes, voire de la 

participation d’un terme à un autre terme, qui n’auraient alors aucune raison d’être assimilés, 

puisqu’ils seraient d’emblée semblables. C’est bien la question du sens de l’assimilation de 

l’homme par Dieu qui est posée, et qui induit toute la question de la sotériologie : la question 

n’est pas de savoir comment l’homme est créé selon l’image de Dieu, mais pourquoi.   

Examinant certains travaux fournis par l’exégèse contemporaine, nous allons pouvoir 

constater dans une première partie traitant des données vétérotestamentaires qu’il est  possible 

d’affirmer que les affirmations vétérotestamentaires sur l’image de Dieu sont bien destinées à 

affirmer, non une déclaration d’identité entre l’homme et Dieu, mais une assimilation de 

l’homme par le créateur à son image : en créant l’homme, Dieu crée son vis-à-vis (1.1.).  

Dans une deuxième partie précisant l’exégèse vétérotestamentaire, nous examinerons la 

compréhension de l’image de Dieu dans un écrit sapiential de l’Egypte antique que certains 

auteurs considèrent étant comme la plus ancienne attestation connue à ce jour d’une 

identification entre l’homme et l’image de Dieu : nous verrons que dans ces temps reculés, 

une telle identification était – avant tout et de toute manière – destinée à montrer le caractère 

déterminant pour l’humanité de sa relation avec la divinité. Une telle identification était 

possible car l’Egypte antique ne connaissait pas l’interdiction de l’idole. Nous pensons que la 

Bible, connaissant l’interdiction de l’idole, a réinvesti le concept d’image de Dieu en 

basculant d’une logique identifiant l’homme et Dieu à une logique qui, plus prudemment, ne 

fait que les assimiler (1.2.).   

Dans une troisième partie nous nous concentrerons sur les données néotestamentaires, en 

montrant que la Bible n’affirme d’identification entre l’homme et l’image de Dieu que 

concernant le cas particulier de Jésus-Christ, Paul interprétant Jésus-Christ comme étant 

l’image même de Dieu, le Premier-né d’une multitude (1.3.). Nous affirmerons à ce titre les 

caractères archétypal et conjonctif de l’imago Dei, caractères christologiques qui sont 

centraux pour une conception relationnelle chrétienne de l’être humain.  



23 
 

1.1. L’assimilation de l’homme à l’image de Dieu dans l’Ancien Testament 

Le thème de l’imago Dei46 n’apparaît de manière explicite que quatre fois dans l’Ancien 

Testament, en Gen. 1,26-27, Gen. 5, 1 et Gen. 9,6.  Dans ces textes, l’image de Dieu est 

exprimée à travers les deux termes  �������  et ����. Dans les quatre occurrences, les deux 

termes ne sont utilisés ensemble qu’une seule fois en Gen. 1,26 ; le terme ��� est utilisé trois 

fois seul (Gen. 1,27 ; Gen. 9,6), alors que le terme ���� n’est utilisé seul qu’une fois (Gen. 

5,1).  

Une autre occurrence où les deux termes sont utilisés ensemble, en Gen. 5,3 semble devoir  

être mise de coté car elle affirme l’engendrement d’un homme à la ressemblance et à l’image 

d’un autre homme et n’entre donc pas dans le champ du thème de la création de l’homme à 

l’image de Dieu47. Toutefois, ce verset ayant une formulation très proche de Gen. 1,26 est 

souvent utilisé par les exégètes à titre de comparaison.  

Dans ces quatre occurrences, les termes ������� et ���� sont toujours introduits par les 

prépositions �  et/ou 	�: la préposition 	� n’est utilisée qu’une seule fois lorsque les deux 

termes ��� et ���� apparaissent ensemble en Gen. 1,26, dans les autres occurrences où 

chaque terme apparaît seul, c’est la préposition � qui est utilisée.  

En Gen. 1,27 ; 5,1 et 9,6 la présence de la particule 
�� indique de manière explicite que 

l’accusatif direct du verbe créer est ��
������ou le pronom personnel qui le remplace.  

Au sein des péricopes relatives à l’imago Dei, le terme ���  n’est nulle part introduit par la 

particule 
�� mais toujours par les prépositions ��et/ou 	. 

Dieu ne crée donc pas son image, mais il crée l’homme, « à »48 son image. 

                                                 
46 C’est exprès que nous utilisons la formulation latine qui est fortement connotée, pour éviter toute ambigüité. 
En effet lorsque l’on parle de l’image de Dieu, on peut penser à deux choses : l’image que l’homme se fait de 
Dieu, qui rejoint le thème de l’anthropomorphisme, et le fait que l’homme fut créé à l’image de Dieu qui rejoint 
celui de l’anthropologie qui lors de son élaboration doctrinale a pris le nom d’imago Dei. Il est certain que les 
deux ne sont pas dénués de liens : l’image anthropomorphe que l’homme se fait de Dieu en dit long sur l’image 
qu’il a de lui-même. Mais afin de restreindre notre champ de recherche, nous avons choisi de ne nous intéresser 
qu’au deuxième aspect de la question. 
47 Pour cet aspect particulier, nous rejoignons K. BARTH, Dogmatique III,1, Genève, Labor et Fides, 1960, p. 
212-213. K. BARTH distinguera clairement entre la ressemblance avec Dieu et la ressemblance avec Adam, 
entre le témoignage de la création de l’homme à l’image de Dieu (Gen. 5,1), et « la bénédiction » qu’Adam a 
reçue de pouvoir se « reproduire, de se répéter dans un autre individu semblable à lui » (Gen. 5,3).  
48 Dans un souci de clarté nous nous contenterons pour l’instant de cette traduction communément admise de la 
préposition� �,  qui est à la fois la traduction de la TOB, de la Nouvelle Bible Segond et de la Bible de 
Jérusalem. 



24 
 

L’exégèse historico-critique  a  pu mettre  en évidence l’origine proche-orientale du thème de 

l’imago Dei49. Vérifiable par l’existence de nombreuses attestations archéologiques, cette 

hypothèse est aujourd’hui communément admise50. Il reste néanmoins de nombreuses 

questions au moment d’établir des liens entre l’idéologie royale du Proche Orient Ancien et 

l’affirmation biblique selon laquelle Dieu créa l’homme à son image et selon sa ressemblance. 

La question est notamment de savoir si l’auteur sacerdotal a procédé à une reprise à 

l’identique de l’idéologie royale en la démocratisant, affirmant ainsi que tous les hommes sont 

des images de Dieu comme le roi était l’image de la divinité, ou si l’auteur a simplement 

repris ce titre royal connu par ses contemporains pour lui donner un sens nouveau ou préciser 

un aspect particulier du titre royal en évacuant d’autres aspects non compatibles avec la 

religion d’Israël51. En effet, contrairement à l’idéologie royale du Proche Orient Ancien – 

notamment celle de l’Egypte antique qui affirmait que le roi était l’image de la divinité – les 

péricopes relatives à l’imago Dei dans l’Ancien Testament ne semblent pas affirmer une 

identité parfaite entre l’homme et l’imago Dei : dans l’Ancien Testament l’homme n’est pas 

l’image de Dieu, mais il fut créé « à » l’image de Dieu. 

D’un point de vue purement textuel, la question se concentre alors sur la signification exacte 

de la préposition �. Or l’exégèse contemporaine a mis en évidence le fait que la grammaire 

hébraïque52 permettait deux traductions : soit il s’agit d’un beth essentiae qui signifie « en tant 

que », soit il s’agit d’un beth de comparaison que l’on peut traduite par « à, comme, selon ».  

Alors que la première signification permet d’affirmer une véritable identité entre l’homme et 

l’image de Dieu, Dieu créant l’homme « en tant que son image », la deuxième traduction 

                                                 
49 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu » in L. PIROT / A. ROBERT, Dictionnaire de la Bible, 
Supplément X, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 366-403 ; J.-G. HEINTZ, « L’homme créé à l’Image de Dieu 
(Genèse 1, 26-27), pierre de touche de l’interprétation biblique » in Foi et Vie LXXXV, n°5, 1986, p. 54-64 ; 
G.A. JÓNSSON, The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament Research, Almqvist & 
Wiksell International, Stockholm, 1988. W. GROSS, « Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen. 
1,26.27 in der Diskussion des letzten Jarhrzehnts », BN. 68 (1993) ; M. GUTIERREZ, L’homme créé à l’image 
de Dieu dans l’ensemble littéraire et canonique Genèse, chapitres 1 à 11, thèse non publiée, dirigée par J.-G. 
HEINTZ, Strasbourg, 1993, p. 37-65. 
50 Cette origine proche-orientale est reconnue, que l’on défende l’une ou l’autre des deux étymologies possibles 
de ��� menant à une conception plus matérielle ou plus formelle/spirituelle de l’imago Dei : voir P. HUMBERT, 
Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la Genèse, Neuchâtel, Secrétariat de l’Université, Mémoires de 
l’Université de Neuchâtel, t. 14, 1940, p. 155-164; P.-E. DION, op.cit, col. 365-375 pour les justifications 
linguistiques et archéologiques de ��� comme « image taillée » et voir P. BORDREUIL, « A l’ombre d’Elohim, 
le thème de l’ombre protectrice dans l’Ancien Orient et ses rapports avec l’ “Imago Dei” », RHPR 1966, p. 368-
391 pour les justifications linguistiques et archéologiques  de ��� comme « ombre ».  
51 T.N.D. METTINGER, « Abbild oder Uhrbild? „Imago Dei“ in traditionsgeschichtlicher Sicht » ZAW, 
LXXXVI, 1974, p. 403-424.  
52 P. JOÜONS, Grammaire de l’hébreu biblique, Rome, Institut biblique pontifical, 1923, p. 404. 



25 
 

avance plutôt l’idée d’une simple analogie, Dieu créant l’homme « à, comme, selon son 

image ».  

L’affirmation de l’origine proche-orientale du thème de l’imago Dei nous paraît alors faire 

ressurgir d’une manière particulièrement évidente un enjeu de traduction d’une importance 

capitale, mais qui fut – et est encore – souvent mis au second plan, au profit de la définition 

même du terme����, qui apparaît comme le souci premier de l’exégèse contemporaine en la 

matière53. 

Le paradigme de cette mise au second plan de ce qui apparaît comme une simple 

considération philologique nous paraît être le raisonnement de M. Guttierez, qui dans sa thèse 

soutenue en 1993, n’hésitait pas à affirmer que le sens de la préposition � ne pouvait être 

compris qu’à la lumière de la définition de ����:   

La préposition 	 a donc un sens précis : mettre en parallèle deux entités pour les comparer. Mais 
tout en faisant le parallèle entre deux entités elle demeure générale et imprécise – « comme » –. 
Dans ce sens, la préposition 	 affaiblit la comparaison. La préposition��, en revanche, comme un 
regard rapide sur le chapitre le montre, n’a pas un sens fixe – locative en 1,22b, temporelle en 1,1 
et 2,2-4, avec un verbe de contact (���) en 1,26b.28b –, elle prend son sens en fonction du 
contexte, plus particulièrement ici en fonction du nom qu’elle accompagne. Il convient donc 
d’abord de préciser le sens de ���, avant de donner à la préposition �, sa valeur en 1,26.54 

C’est donc seulement après avoir défini le terme ��� comme « statue vivante », allant dans le 

sens d’une démocratisation de l’idéologie royale proche-orientale, que M. Gutierrez a pu 

conclure que la préposition ne pouvait être qu’un beth essentiae.    

En dissociant les significations des deux prépositions � et 	,  M. Gutierrez prenait clairement 

position contre le raisonnement permettant d’exclure la thèse du beth essentiae. En effet, si 

Gen. 5,3 n’entre pas dans le thème de la création de l’homme à l’image de Dieu,  la proximité 

de sa formulation avec Gen. 1,26 a conduit de nombreux exégètes à établir un parallèle entre 

ces deux versets où apparaissent les deux termes �������et ����. Si les deux versets affirment 

une création et un engendrement « à l’image et selon la ressemblance » de Dieu ou d’Adam, 

et alors que la place des prépositions � et 	 reste la même, l’ordre des substantifs ���  et ���� 

est inversé : l’homme fut créé ������������	�de Dieu en Gen. 1,26, alors que Seth fut engendré 

���������	�d’Adam en Gen. 5,3. L’auteur biblique semble alors utiliser indifféremment les 
                                                 
53 Mis à part la thèse de M. GUTIERREZ qui propose une « classification par niveau d’analyse » montrant 
l’influence de la philologie et de l’histoire de la tradition, toutes les classifications faisant état de la recherche 
concernant l’imago Dei dans l’Ancien Testament que nous avons cité en note n°4 sont des typologies de 
définitions de l’image de Dieu. La recherche semblant s’intéresser au thème de l’image de Dieu et non au thème 
de la création de l’homme à l’image de Dieu, l’enjeu de traduction fondamental que constitue la signification 
exacte des prépositions passe alors nécessairement au second plan.  
54 M. GUTIERREZ, op. cit., p. 284-285. 



26 
 

prépositions 	 et � lorsqu’il les utilise avec les substantifs ��� et ����, d’où les prépositions 

apparaissent comme étant interchangeables, ayant le même sens. L’hébreu biblique ne 

connaissant pas le kaph essentiae, un beth qui a le même sens qu’un kaph ne peut donc pas 

être un beth essentiae,  comme a pu le souligner notamment J.M. Miller55.  

Nous pouvons le voir, les deux positions semblent défendables, et l’exégèse 

contemporaine, manifestement divisée sur la question, n’a pas encore tranché : alors qu’un 

certain nombre d’exégètes dont P.-E. Dion56 avaient rejeté la thèse du beth essentiae dans les 

années 1980, se basant sur la comparaison de Gen. 1,26 et de Gen. 5,3,  d’autres auteurs 

continuent à défendre cette thèse comme le montre le récent article d’A. Schallenberg sur 

l’origine proche-orientale du thème de l’imago Dei, publié en 200957. Un autre symptôme de 

cette division dans l’exégèse contemporaine sont deux thèses soutenues à Strasbourg sous la 

direction de J.-G. Heintz : là où M. Gutierrez, en 1993 se prononçait en faveur du beth 

essentiae58, mettant l’accent sur l’hypothèse de la démocratisation d’un titre royal proche 

oriental,  D. Jennah, en 2000, arguant qu’ « il n’y a aucune différence sémantique »59 entre le 

� de ����������. et le 	 de ���������	��en Gen. 1,26, rejetait la thèse du beth essentiae avançant une 

compréhension plus barthienne de l’imago Dei, éclairant le concept avec l’affirmation de 

Gen. 1,27b « mâle et femelle il les créa ».  

Le choix de l’une ou l’autre signification de la préposition � semble alors dépendre de la 

conception de l’imago Dei que l’on veut défendre. S’il est vrai qu’il faut tenir compte du 

contexte, et notamment du mot qu’introduit une préposition polysémique pour trouver son 

sens exact, une méthode contraire peut sembler plus pertinente lorsque ce mot est lui-même 

polysémique et que l’on a des doutes sur son exacte signification : le rôle premier d’une 

                                                 
55 J. MAXWELL MILLER, « In the “image” and “ likeness” of God »,  Journal of Biblical Littérature 91/1972, 
p. 296 (nous traduisons) : « Il est évidemment théoriquement possible de traduire besalmenu dans Gen. 1,26 “ 
comme notre image” mais le verset continue en disant : besalmenu kidmutenu. Notons en outre que dans Gen. 
5,3 les deux termes et prépositions sont inversés. Le texte dit : bidmuto kesalmo. Si nous traduisons le beth dans 
ces passages comme un “beth essentiae”, comment pouvons-nous éviter de traduire le kaph de la même 
manière ? Or le kaph n’est jamais utilisé nulle part dans la Bible Hébraïque dans le sens d’un “kaph 
essentiae” ». Pour étayer son propos, J.M. Miller cite J.BARR, «  The Image of God in the Book of Genesis – A 
study in terminology »,  BJRL 51 (1968) p. 17: « James Barr has also rejected the beth essentiae translation on 
slightly different grounds : “ I think it (i.e., the beth essentiae) unlikely for our Genesis passage (a) because it 
seems to be absent from the style of P and (b) because be “in”, when used in this way, seems to indicate a 
property of the subject, and not of the object, of the verb (if there is one, as in most good cases there is not) ».  
56 P.-E. DION, op. cit., col. 388.  
57 A. SCHALLENBERG, « Humankind as the “Image of God”, on the Priestly predication (Gen.1 :26-27 ; 5:1 ; 
9:6) and its relationship to the ancient Near Eastern understanding of images » in Theologische Zeitschrift 2/65, 
2009, p. 106-109. 
58 M. GUTIERREZ, op. cit., p. 286. 
59 D. JENNAH, L’homme créé à l’imago Dei : essai d’une théologie de la ressemblance, dirigée par J.-G. 
HEINTZ, Strasbourg, 2000, p. 30. 



27 
 

préposition n’est-elle pas de structurer la phrase et d’indiquer la fonction du mot qu’elle 

introduit dans celle-ci ?  Ne conviendrait-il donc pas, avant même d’essayer de le définir, de 

considérer la fonction du mot ��� dans la phrase, sachant qu’il est introduit par un � ?  

Cette analyse est celle de C. Westermann qui affirme dans sa théologie de l’Ancien 

Testament60 que l’imago Dei « n’est pas en premier lieu une déclaration sur l’homme, mais 

sur la création de l’homme par Dieu »61. Cette affirmation est la conséquence de son analyse 

grammaticale. Selon lui, la présence des prépositions indique en effet que l’image et la 

ressemblance sont à comprendre avant tout comme compléments circonstanciels du verbe 

faire ou créer62.  

Or cette analyse grammaticale a permis à C. Westermann d’avancer une conception 

relationnelle de l’image de Dieu :    

« Et Dieu créa l’homme à son image, à l’image de Dieu il le créa ». Voilà qui n’est pas en premier 
lieu une déclaration sur l’homme mais sur la création de l’homme par Dieu. La créature qu’il 
envisage devra être en relation avec lui, lui correspondre, de sorte que quelque chose puisse se 
produire entre lui et Dieu, que Dieu puisse lui parler et l’homme lui répondre. L’humanité est 
créée afin que quelque chose se passe entre Dieu et l’homme.63  

Le complément circonstanciel du verbe créer nous semble en effet répondre à la question : 

comment ou de quelle manière Dieu créa l’homme ? Complément circonstanciel de manière 

du verbe faire/créer, « à son image » signifie alors « selon l’image qu’il a de lui-même » 64.  

C. Westermann précisera en outre que c’est cette même analyse grammaticale qui conduisit 

les principaux représentants de l’interprétation relationnelle, à savoir W. Riedel (1902), K. 

Barth (1945), F. Horst (1950), J.J. Stamm (1959), à défendre la position qui était la leur 65: 

Cette interprétation reçue du poids seulement dans la mesure où la question fut posée autrement. 
Elle n’est pas tant une des nombreuses réponses possibles à la question : qu’est-ce que ou où 
réside l’imago Dei ? Mais elle répond à la question : que signifie le complément circonstanciel en 
lien avec la création de l’homme ?66 

                                                 
60 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, Genève, Labor et Fides, 2002. 
61 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, op. cit., p. 118. 
62 C. WESTERMANN, Genesis Kapitel 1-11, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 1983, p. 201 « […] die 
näher Bestimmung des Verbs, die in ������� und ������ gegeben wird » […] « dass ein Näher-bestimung des 
Erschaffens des Menschen gemeint ist ».�
63 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, op. cit., p. 118. 
64  Une telle traduction du  � par « selon » nous semble être confortée par la traduction de cette préposition par la 
septante qui utilise la préposition ���� qui signifie « selon ». Philon d’Alexandrie nous a montré néanmoins 
qu’une telle traduction présupposait nécessairement l’existence d’un archétype. Voir A. BAILLY, « ����» dans 
Le Grand Bailly dictionnaire grec-français, Paris, 2000, Hachette, p. 1027. 
65 C.WESTERMANN, Genesis…, op. cit., p. 217.  
66 Ibid. 



28 
 

Il apparaît alors que le point de départ d’une conception relationnelle de l’imago Dei se situe 

dans l’analyse grammaticale des occurrences relatives à celle-ci, analyse grammaticale qui, 

prenant au sérieux le rôle des prépositions beth et kaph, conduit avant tout à considérer 

l’image et la ressemblance comme compléments circonstanciels des verbes faire ou créer, 

c'est-à-dire comme une même affirmation sur la création de l’homme par Dieu, et non comme 

une identification entre l’homme et l’imago Dei. L’analyse grammaticale concluant que ���� 

est complément circonstanciel du verbe créer mène sans difficulté à une conception 

relationnelle : affirmer que Dieu crée l’homme selon l’image qu’il a de lui-même, c’est 

affirmer la volonté du créateur de créer un vis-à-vis.  

Interdisant l’identification de l’homme à l’image de Dieu par le rejet de la théorie du beth 

essentiae, cette analyse grammaticale rend inutile tout essai de définition ontologique de 

l’imago Dei invitant plutôt à en donner une définition fonctionnelle, en l’occurrence 

relationnelle : la question n’est plus de dire ce qu’est l’homme « en tant qu’ » image de Dieu, 

mais plutôt d’expliquer pourquoi Dieu « créa » l’homme « selon son image », en 

l’occurrence, selon C. Westermann, c’est « afin que quelque chose se passe entre Dieu et 

l’homme » que l’homme fut créé à l’image de Dieu. La fonction de l’imago Dei semble alors 

être l’établissement de la relation entre l’homme et Dieu, une mise en relation par 

assimilation.  

L’anthropologie biblique semble alors avoir pour fondement cette assimilation de l’homme à 

son créateur par son créateur, assimilation exprimée par le fait que Dieu crée l’homme selon 

l’image qu’il a de lui-même.  

1.1.1. L’assimilation à l’image de Dieu, fondement de l’anthropologie de l’Ancien 

Testament 

L’Anthropologie de l’Ancien Testament67 écrite  par Hans Walter Wolff et publiée en 1973, à 

la demande de Gerhard Von Rad68 apparaît comme un véritable dictionnaire des concepts 

d’anthropologie biblique lus de manière relationnelle. C’est essentiellement  pour des raisons 

méthodologiques que l’auteur choisit une telle clé de lecture.  

En effet, c’est prenant en compte l’hétérogénéité des discours anthropologiques au sein de 

l’Ancien Testament qu’Hans Walter Wolff met en avant le contexte général de l’élaboration 

                                                 
67 H.W. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Münich, Chr Kaiser Verlag, 1973 dans son édition 
originale. Nous nous fonderons dans la présente section sur l’édition française traduite par Etienne de PEYER,  
H.W. WOLFF, Anthropologie de l’Ancien Testament, Genève, Labor et Fides, 1974. 
68 Comme indiqué dans la préface d’ H.W.WOLFF, op. cit., p. 7.  



29 
 

de ceux-ci, afin de montrer ce qui apparaît comme le fil conducteur de l’anthropologie 

vétérotestamentaire : 

Dans l’Ancien Testament, il n’y a pas une doctrine homogène de l’homme et nous ne sommes pas 
non plus en mesure d’y discerner une évolution de l’image biblique de l’homme. Le fait que 
chaque document suppose une perspective particulière sur l’homme pourrait provoquer 
l’élaboration d’une systématique spécifique de l’anthropologie biblique […]. Ainsi donc, au plan 
de la méthode, il faut envisager d’emblée un point caractéristique : les problèmes anthropologiques 
ne seront en tout cas pas résolus en mettant la théologie en veilleuse, ils ne le seront qu’en usant 
d’une totale sincérité dans l’écoute du témoignage que la Bible rend à Dieu. Pour corriger 
l’anthropologisation de la théologie qui est à la mode, le chercheur devra plutôt s’ouvrir à une 
compréhension théologique des phénomènes anthropologiques. Il découvre l’occasion d’entrer en 
dialogue avec l’autre, grâce auquel il commence à comprendre son humanité propre69.  

Si les discours anthropologiques vétérotestamentaires ont tous en commun le fait qu’ils sont 

élaborés dans une perspective théologique, la « stéréométrie de l’expression des idées » qui 

caractérise la pensée hébraïque permet en outre à Hans Walter Wolff de se lancer dans une 

telle synthèse sans dépasser le cadre de l’exégèse pour empiéter sur celui la théologie 

systématique : Hans Walter Wolff procède en réalité à une analyse lexicale comparée, lui 

permettant de préciser chaque terme hébraïque ayant rapport avec l’homme. En effet, selon ce 

principe de stéréométrie, le langage biblique semble utiliser « côte à côte des mots ayant un 

sens voisin » pour « rendre compte de l’objet de son discours »70. C’est alors la « pensée 

synthétique » qui permettra de comprendre cet objet tout en comprenant toutes les facettes de 

celui-ci. C’est particulièrement vrai pour l’anthropologie biblique : 

Cette pensée stéréométrique pose les jalons de l’espace vital de l’homme en nommant ses organes 
caractéristiques et décrit ainsi l’homme dans sa totalité : « Un cœur intelligent acquiert la science 
et l’oreille des sages cherche la science » (Prov. 18 :15). Diverses parties du corps cernent ainsi par 
leur fonction essentielle l’homme tel qu’il est envisagé. […]. Le membre et son action efficace 
sont embrassés dans un même regard. L’hébreu peut et doit exprimer à l’aide d’un vocabulaire 
relativement restreint par lequel il désigne les choses et aussi les parties du corps humain une 
quantité de fines nuances en soulignant dans l’ensemble de ses phrases les possibilités, les 
activités, les propriétés ou les situations de celui qu’il nomme. […] La découverte de l’amplitude 
sémantique des principaux concepts anthropologiques est […] propre à nous ouvrir un premier 
accès à l’image biblique de l’homme, car, grâce aux organes essentiels, s’ouvre à nos yeux la 
perspective de qualités et de capacités significatives, des aspects typiques de l’espèce humaine71. 

Ainsi, il apparaît à H.W. Wolff que « l’accord dans le témoignage est étonnant en dépit de 

toutes les modifications des formes du langage, au plan de l’Histoire des idées »72 : l’homme 

est avant tout défini comme un être en relation avec Dieu, « sondé », « mis en question », 

« appelé au renouveau »73 par son créateur. Aussi, H.W. Wolff mettra en évidence que  

                                                 
69 H.W. WOLFF, op. cit., p. 11-12. 
70 H.W. WOLFF, op. cit., p. 14. 
71 H.W. WOLFF, op. cit., p. 14. 
72 H.W. WOLFF, op. cit., p. 11. 
73 Ibid. 



30 
 

l’ensemble des concepts anthropologiques de la Bible hébraïque sont à comprendre de 

manière relationnelle et en premier lieu, la vie elle-même : 

Tout ce que nous avons dit sur le souffle et le sang aboutit dans l’anthropologie de l’Ancien 
Testament à un extrême respect de la vie. Mais ce respect n’est pas motivé par le fait que sang et 
souffle sont des preuves de la vie, mais parce qu’ils appartiennent à Yahvé, en sorte que la vie, 
sans une relation étroite avec Dieu comme objectif suprême, n’est finalement pas vraiment la vie.74    

En conséquence, la vie doit être respectée parce qu’elle est assimilée à Dieu. En effet, nous 

allons pouvoir constater à partir des travaux d’H.W. Wolff que si l’assimilation par Dieu de 

l’humanité à sa divinité constitue le fondement même de la dignité humaine, c’est qu’il existe 

un véritable cœur à cœur entre l’homme et Dieu, rendant l’homme digne de la miséricorde 

divine. Ainsi l’humanité, toute insaisissable qu’elle est, apparaît comme ancrée dans la 

fidélité de Dieu. 

1.1.1.1. Le Psaume 8 : l’assimilation à Dieu comme dignité humaine 

C’est à l’aide d’éléments linguistiques, en exposant l’analyse grammaticale de C. 

Westermann des texte de la Genèse relatifs à l’imago Dei,  que nous avons pu montrer que le 

fait que Dieu a créé l’homme « selon son image » – c’est à dire selon l’image qu’il a de lui-

même – signifie que Dieu a créé un vis-à-vis en assimilant cette créature à l’idée qu’il peut 

avoir de lui-même.  

Une telle interprétation a pu être confirmée en établissant un parallèle entre les péricopes 

relatives à l’imago Dei et le Psaume 8. En effet, ce Psaume a pu être considéré comme un 

véritable commentaire de Gen. 1,26 reprenant les thèmes et la structure de ce verset. Ainsi si 

le thème de la domination de l’homme sur les animaux présent en Gen. 1,26b est repris 

quasiment à l’identique par le Psaume 8,7-9,  il est possible de considérer Psaume 8,5-6 

comme une reprise de Gen. 1,26a. Dans une telle logique, Psaume 8,6 « Tu en as fait presque 

un dieu : tu le couronnes de gloire et d’éclat » qui correspondrait à Gen. 1,26a « Faisons 

l’homme à notre image, selon notre ressemblance » constituerait alors le fondement 

légitimant la domination de l’homme sur les animaux75 : si l’homme peut « régner », sur les 

                                                 
74 H.W. WOLFF, op. cit., p. 61. Voir aussi p. 42 avec le concept de rouaH : « La plupart des textes qui traitent 
de la rouaH de Dieu ou de l’homme montrent Dieu et l’homme dans une relation dynamique. Le fait que 
l’homme est vivant en tant que rouaH, veut le bien et agit avec l’autorité d’un mandataire, ne provient pas de lui-
même ». 
75 Il convient ici de bien faire attention : il ne s’agit pas d’identifier l’image de Dieu avec la domination sur les 
animaux mais de montrer que la création de l’homme selon l’image du créateur constitue le fondement, la 
légitimation de cette domination. La domination sur les animaux ne constitue en effet qu’une conséquence de la 
création de l’homme à l’image de Dieu comme l’a montré, un débat entre L. Köhler et P. Humbert : P. 
HUMBERT, Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la genèse, op. cit.. , p. 162-163, lorsqu’il critique 
la première position de Ludwig Köhler qui prétendait que l’imago divina consistait dans la domination de 



31 
 

œuvres de Dieu, c’est parce que le Créateur l’a créé « selon son image », l’assimilant à sa 

divinité.  

Psaume 8,7 montre en effet l’homme comme un véritable partenaire de Dieu, un vis-à-vis 

destiné à « régner », comme lui sur ses œuvres, ce qui confirme l’analyse grammaticale de C. 

Westermann : Dieu créa l’homme, son vis-à-vis, « selon » l’image qu’il avait de lui-même, 

« de sorte que quelque chose se passe entre Dieu et l’homme »76. Si cette dignité est inhérente 

à l’homme, c’est qu’elle relève du processus même de sa création : l’image de Dieu 

circonstancie la volonté de Dieu de créer l’homme77, Dieu a bien l’intention de créer un vis-à-

vis, lui offrant une dignité suffisamment semblable à la sienne pour qu’il puisse régner avec 

lui sur ses œuvres. C’est pourquoi il s’assimile l’humanité.  

On trouve une telle interprétation de l’image de Dieu, éclairée par le Psaume 8 et qui conduit 

à une conception relationnelle de l’être humain comme vis-à-vis de Dieu, dans  

l’Anthropologie de l’Ancien Testament d’Hans Walter Wolff qui, prenant en compte des 

découvertes archéologiques montrant l’origine proche-orientale du thème de l’imago Dei78,  

définit l’homme à  l’image de Dieu comme « intendant du monde »79  bénéficiaire d’une 

« charge qui le distingue »80, qui est celle de dominer les animaux. Aussi est-il remarquable 

qu’Hans Walter Wolff parle de cette domination comme l’expression d’une dignité royale 

démocratisée : « De la sorte, l’humanité, image de Dieu, est pourvue de capacités, munie 

d’autorisations qui lui permettent de disposer du monde. […] cette dignité de la domination 

royale absolue est reconnue à tous les hommes, quelque soit leur nombre »81.  

Pour mettre en évidence cette dignité humaine, H.W. Wolff va utiliser trois arguments, qui 

sont en quelque sorte les limites de la domination de l’homme sur le monde.  

Tout d’abord, comme l’indique le pluriel en Gen. 1,26b « pour qu’ils dominent », ce sont tous 

les hommes qui sont appelés à dominer et non un seul homme en particulier. « Adam » est en 

effet à comprendre non plus seulement comme le premier être humain mais comme 

                                                                                                                                                         
l’homme sur les animaux. Ludwig Köhler acceptera la critique et reconsidèrera sa position pour rejoindre celle 
de P. Humbert ; voir aussi P.-E. DION, op. cit., col. 377. 
76 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, op. cit., p. 118. 
77 Ainsi le pluriel « Faisons l’homme » est-il nécessairement un pluriel de délibération.  
78 H.W. WOLFF, op. cit., p. 140. 
79 H.W. WOLFF, op. cit., p. 139 : titre du § 18 « l’image de Dieu – intendant du monde ».  
80 H.W. WOLFF, op. cit., p. 139.  
81 H.W. WOLFF, op. cit., p.143. Cette dernière remarque est importante, car nous verrons que les écrits 
sapientiaux de l’Egypte antique interprètent précisément l’image de Dieu comme  dignité royale. La question se 
posera alors de savoir comment cette dignité royale fut démocratisée. 



32 
 

l’humanité entière82 : dans cette perspective, nous qualifierions volontiers l’humanité 

d’ « adamité ». Aussi, cette « dignité de la domination royale » qui  concerne tous les hommes 

peut-elle être considérée comme dignité humaine, adamique. H.W. Wolff parle ici de 

« communauté humaine »83 appelée à dominer le monde. La création de l’homme selon 

l’image de Dieu apparaît alors ici comme le fondement de l’unité du genre humain, 

interdisant une monopolisation de la domination par une partie de l’humanité. 

Ensuite, si l’humanité dispose du monde, sa domination ne peut s’exercer sur l’homme lui-

même : « l’homme lui-même ne doit pas être objet de soumission (Gen. 9,6) puisque  tous les 

hommes doivent gérer la création, la façonner et en disposer »84. Ceci explique l’interdiction 

de verser le sang de l’homme en Gn. 9,685. Le fait d’être créé à l’image de Dieu donne à 

chaque être humain une égale dignité qui protège chaque être humain de la domination d’un 

autre être humain. En effet, « la domination de l’homme sur l’homme fausse l’image de 

Dieu »86, la guerre et la volonté de soumettre l’autre fausse donc l’image de Dieu car les 

hommes « ne sont image de Dieu qu’en étant unis »87, en se complétant dans cette œuvre 

commune qu’est l’intendance du monde. La création de l’homme « selon l’image de Dieu » 

apparaît alors ici comme le fondement de la paix entre les hommes, les invitant à être 

effectivement « image de Dieu », ensemble assimilé à un même Père.   

Enfin, et c’est le plus important, la domination sur le monde ne peut se concevoir que dans la 

relation avec son Créateur. L’homme n’est que mandataire de cette domination : « Il exerce 

aussi la souveraineté de Dieu, en tant que son intendant. Ce n’est pas par glorification 

arbitraire de lui-même, mais parce qu’il est le mandataire responsable de Dieu qu’il assume 

                                                 
82 H.W. WOLFF, op. cit., p. 141 : « Ainsi adam est incontestablement collectif : Dieu veut créer une humanité ». 
Bien qu’elle ne soit, hélas, pas rendue par toutes les traductions françaises (absente de la TOB et de la Louis 
Segond), la troisième personne du pluriel est pourtant bien présente dans la Bible Hébraïque comme dans la 
Septante. Les références sur l’édition française de l’Anthropologie de l’Ancien Testament de Wolff sont 
manifestement fondées sur la traduction de la Bible de Jérusalem. Notons qu’une telle compréhension  d’Adam 
le premier homme comme humanité en général conduira nécessairement à reconsidérer la conception que l’on a 
de l’origine : le mythe de la Genèse a plus pour objet d’expliciter ce qui constitue l’origine de l’humanité que de 
raconter les débuts de l’histoire de l’humanité.  
83 H.W. WOLFF, op. cit., p. 141. 
84 H.W. WOLFF, op. cit., p. 143. 
85 H.W. WOLFF, op. cit., p. 143 et 144. 
86 H.W. WOLFF, op. cit., p. 144. 
87 H.W. WOLFF, op. cit., p. 142 : ici H.W.Wolff fait bien évidemment explicitement référence à K. Barth. 
Toutefois il semble s’en distancier préférant fonder le fait que les êtres humains se complètent et que c’est bien 
l’ensemble de la communauté humaine qui est l’image de Dieu, non sur le verset 27b « mâle et femelle, il les 
créa » comme le fait K. Barth, mais sur le verset 28 « soyez féconds, multipliez, emplissez la terre et 
assujettissez-la ». Notons et soulignons le fait que l’identification entre l’homme et l’image de Dieu est 
conditionnée par l’unité de la communauté humaine : « ils ne sont l’image de Dieu qu’en étant unis ». Nous 
reviendrons plus explicitement sur ce problème. Pour l’instant il s’agit juste de montrer que la création de 
l’homme à l’image de Dieu constitue une dignité humaine qui apparaît dans les limites du mandat de domination 
de l’homme. Il est intéressant de constater que la principale limite du mandat de domination est la relation. 



33 
 

cette charge. Son droit de dominateur et son devoir de souverain ne sont pas autonomes, ils 

existent par procuration »88.   

Aussi cette procuration, qui fait naître une « responsabilité », une « charge » à « assumer », 

est-elle toute fondée sur la Parole : « Il ne faudra donc pas oublier que la charge d’intendant 

du monde signifie que Dieu est tout particulièrement proche de l’homme, ce qui s’exprime 

principalement dans l’intimité du lien que constitue l’usage de la parole »89. 

C’est uniquement dans la mesure où Dieu est proche de l’homme et que l’homme est 

bénéficiaire de sa Parole que l’homme peut régner, c'est-à-dire exercer sa responsabilité 

d’intendant du monde, assumer sa dignité de mandataire de Dieu. Cette dignité humaine, qui 

est toute inscrite dans l’affirmation biblique de la création de l’homme selon l’image de Dieu, 

tient donc dans le fait que tout homme est bénéficiaire d’une Parole qui l’édifie, cette Parole  

précédant ses actes, l’appelant à répondre, fondant sa responsabilité. 

On peut retrouver une telle définition de l’homme comme réponse à Dieu chez C. 

Westermann lorsqu’il définit les Psaumes comme « réponse parlée »90 de l’homme à Dieu.  

Expression de « la souffrance vécue […] dans la plainte adressée à Dieu »91 et de 

« l’expérience de sa joie dans la louange »92, les Psaumes apparaissent comme réponse 

existentielle de l’homme à Dieu : « plainte et louange sont à comprendre comme deux pôles 

entre lesquels se situe toute l’existence humaine. La louange est la joie de vivre tournée vers 

Dieu ; dans la plainte s’exprime la souffrance humaine »93. Aussi est-ce l’existence elle-même 

de l’homme qui apparaît comme réponse à Dieu, transcendée en prière dans les Psaumes. Les 

Psaumes apparaissent alors comme une source précieuse qui nous informe sur l’anthropologie 

sous tendue par les témoins qui les ont formulés aux temps bibliques. Ce que nous sommes en 

train de vérifier avec le Psaume 8. 

Or, comme le souligne H.W. Wolff, définir l’homme comme réponse à Dieu, c’est avant tout, 

et plus profondément le définir comme être écoutant Dieu : 

L’appel central du message deutéronomique (Deut. 6:4) : « Ecoute, Israël ! » reprend l’antique 
appel adressé aux patriarches et les voix des prophètes et considère que la parole est ce qui fonde 
et renouvelle dans son essence la vie humaine. Car par l’oreille et par la bouche ce n’est pas 

                                                 
88 H.W. WOLFF, op. cit., p. 141. 
89 Ibid.  
90 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, op. cit., p. 29. 
91 C. WESTERMANN, Théologie de l’Ancien Testament, op. cit., p. 30. 
92 Ibid. 
93 Ibid. 



34 
 

seulement la communication spécifiquement humaine qui se produit entre les hommes, mais 
surtout le dialogue entre Yahvé et Israël, entre l’humanité et son Dieu94. 

Or il semblerait que plus que son oreille, ce soit le cœur de l’homme qui constitue 

précisément le lieu de l’entendement, l’endroit où agit la Parole de Dieu. 

1.1.1.2. Le cœur de Dieu et le cœur de l’homme : l’assimilation à l’image de Dieu par la  

miséricorde divine. 

Nous venons de constater qu’H.W. Wolff déduisait la signification de l’imago Dei dans 

l’Ancien Testament à partir du mandat de domination de l’homme sur la création : créé à 

l’image de Dieu, l’homme est intendant du monde, véritable lieutenant de Dieu dans l’espace 

de la création. Si cette position n’a rien d’originale de la part d’un exégète qui se situe dans un 

courant qui insiste sur l’origine proche-orientale du thème de l’imago Dei95, H.W. Wolff nous 

paraît néanmoins souligner particulièrement la dimension relationnelle d’un tel mandat qui, 

engageant la totalité de l’être humain et de l’humanité, fonde la dignité humaine : si 

l’humanité peut dominer sur la création, c’est parce qu’elle est « proche de Dieu »96, 

proximité qui « s’exprime dans l’intimité du lien que constitue l’usage de la parole »97.  Bien 

qu’il n’utilise pas ce terme, H.W. Wolff nous semble toutefois définir ce mandat de 

domination comme assimilation par le Créateur de l’humain à lui-même, assimilation qui 

s’opère avant tout par sa Parole.  

Nous avons en effet pu constater qu’H.W. Wolff insistait particulièrement sur le fait qu’en 

tant qu’intendant, l’homme recevait cette dignité du Créateur. Cette dignité, l’homme la reçoit 

comme parole qui le crée, qui l’édifie. L’être humain est donc avant tout le destinataire d’une 

parole qui l’édifie, parole à laquelle ensuite il répond : nous avons vu à ce titre que C.  

Westermann définissait les Psaumes comme « réponse parlée à Dieu» de la part de l’homme,  

réponse existentielle exprimée sous forme de prières de plainte ou de louange. Il est évident 

que si l’être humain peut « répondre » à Dieu, c’est avant tout parce qu’il peut entendre sa 

divine Parole. Ainsi l’on peut commencer à définir l’humain à l’image de Dieu comme un être 

à l’écoute de Dieu.  

                                                 
94 H.W. WOLFF, op. cit., p. 71. 
95 Dès le début du siècle dernier, J. Hehn (1873-1932) et à sa suite d’autres exégètes tels que W.H. Schmidt et H.  
Wildberger défendaient la même interprétation de l’imago Dei comme mandat de représentation et de 
domination sur la création : G.A. JÓNSSON, op. cit., p. 57 : “the Deputizing role of the Image” ; voir aussi G.A. 
JÓNSSON, op. cit.,  p. 144 ainsi que P.-E. DION, op. cit., col. 379. 
96 H.W. WOLFF, op. cit., p. 141. 
97 Ibid.  



35 
 

Or le concept anthropologique vétérotestamentaire exprimé en hébreu par le terme ��� nous 

paraît souligner cette définition de l’homme comme être à l’écoute de Dieu. En effet, si, 

« dans la Bible, les activités essentielles du cœur sont de nature spirituelles et psychiques »98, 

le cœur est avant tout décrit par Hans Walter Wolff comme organe de l’entendement99: 

Cette plénitude de la connaissance provient de l’écoute attentive. C’est de là que Salomon a tenu 
sa grande sagesse : il n’a demandé ni richesse, ni longue vie, ni la mort de ses ennemis, mais un 
cœur écoutant (shôméa) » (I. Rois 3:9,12) C’est parce qu’il écoute qu’il a un cœur sage et 
intelligent […]. Pour la raison qui saisit et comprend, « cœur » est parallèle à « oreille » (Prov. 
18:15) : « un cœur intelligent acquiert la connaissance et l’oreille des sages cherche la science ». 
L’oreille et le cœur sont souvent situés l’un à coté de l’autre […]. C’est dans le cœur que 
s’accomplit l’entendement100.  

Le cœur apparaît alors comme le lieu de la connaissance. Un « cœur écoutant », c'est-à-dire 

ouvert à l’autre,  permet la connaissance, et en particulier celle de la Parole de Dieu 101: 

S’il est certain qu’il embrasse les domaines du corps, de l’émotion, de l’intellect et des fonctions 
volitives, il est clair qu’il faut affirmer que la Bible considère avant tout le cœur comme le centre 
de l’homme conscient. Le propre du cœur, dans la majorité des cas, c’est d’être appelé à la raison 
et en particulier à percevoir la parole de Dieu. 

Il convient néanmoins de préciser le propos d’H.W. Wolff lorsqu’il définit le cœur comme 

« centre de l’homme conscient ». Si le cœur apparaît bien comme le lieu où se prennent les 

décisions vitales, celui-ci constitue néanmoins avant tout la face cachée, inaccessible de 

l’homme :  

Ainsi le « cœur » figure […] l’inaccessible, l’insondable, ce qui est caché et ne peut être prospecté. 
Cette conception tirée de l’emplacement anatomique du cœur sert de principe à bon nombre de 
paroles concernant l’homme […]. Le cœur est donc le contraire de l’apparence extérieure. Bien 
qu’elles soient cachées à l’homme, c’est en ce lieu que se prennent les décisions vitales102.  

Aussi cette inaccessibilité s’applique tant pour les hommes entre eux qui ne peuvent 

prospecter le cœur de leur semblable que pour l’homme face à lui-même qui n’est pas 

forcément « conscient » des influences qui affectent ses décisions ainsi que la perception qu’il 

a de lui-même et des autres, les fonctions volitives de l’homme pouvant être influencées par 

Dieu qui peut « élargir » (Psaume 119,32) le cœur de l’homme ou au contraire l’« endurcir » 

(Ex. 7,3 ; 10,1). En outre, H.W. Wolff précise lui-même que le cœur est l’endroit même du 

                                                 
98 H.W. WOLFF, op. cit., p. 46. 
99 H.W. WOLFF, op. cit., p. 49. 
100 Ici, H.W. WOLFF cite les références suivantes : Deut. 29,3 ; Es. 6,10 ; 32,3s. ; Jér 11,8 ; Ezéch. 3,10 ; 40,4 ; 
44,5 ; Prov. 2,2 ; 22,17 ; 23,12. 
101 H.W. WOLFF, op. cit., p. 55. 
102 H.W. WOLFF, op. cit., p. 46. 



36 
 

désir103 de l’homme, désir qui peut « se laisser déterminer » par des éléments qui lui sont 

externes : 

Comme nèphèsh, léb peut signifier le désir. Le Ps. 21:3 exprime la gratitude du roi : « Tu lui as 
donné ce que désirait son cœur et tu n’as pas refusé ce que demandait ses lèvres ». S’il est question 
ici du cœur […] à coté des lèvres, c’est qu’on pense aux souhaits intimes et secrets.  […] C’est par 
une curieuse tournure que Job conteste dans son examen de conscience (31:7), que « son cœur ait 
suivi ses yeux », c'est-à-dire que son secret désir se soit laissé déterminer par ce qui tombait sous 
son regard. De même que, dans cette phrase, les yeux signifient ce qu’on regarde, le cœur désigne 
le désir secret104. 

En effet, seul Dieu peut accéder en plénitude à cette réalité cachée de l’homme en sondant son 

cœur  (Prov. 15,11 ; Psaume 44,22 ; I. Sam 16,7). Job s’étonne d’ailleurs de ce que Dieu 

s’intéresse tant à l’homme (Job 7,17) : « qu’est-ce que l’homme pour que tu en fasses tant de 

cas, pour que tu poses ton cœur sur lui ? »105. 

L’action de Dieu dans le cœur de l’homme est imperceptible si ce n’est par la foi : seule la foi 

peut rendre le cœur de l’homme « écoutant », cette foi permettant à l’homme de percevoir le 

fait qu’une parole extérieure agit en lui, identifiant cette parole comme étant celle de son 

Créateur : c’est afin qu’il n’oublie pas cette donnée anthropologique fondamentale que Dieu 

place ses commandements  « dans le cœur » de l’homme (Deut. 6,6), et en particulier le 

commandement d’aimer le Seigneur son Dieu « de tout son cœur, de tout son être, de toute sa 

force » (Deut. 6,5). L’homme doit en effet garder ces commandements en mémoire106 afin 

qu’il « craigne » le Seigneur son Dieu, c'est-à-dire qu’il reconnaisse l’autorité de Dieu sur sa 

vie (Deut. 6,2). Dans un tel système, la foi apparaît alors comme souvenir de Dieu, re-

connaissance par l’homme de cette Parole qui touche son cœur comme Parole agissante de 

son Créateur, appelant l’homme à l’existence. Aussi, l’oubli de cette Parole apparaît-il comme 

le péché, la rupture de relation par oubli de l’alliance (Deut. 4,23) : si l’oubli de l’alliance 

conduit l’homme à rompre sa relation avec son Créateur, l’alliance établie par Dieu n’est 

néanmoins pas rompue, car l’homme reste digne de sa miséricorde. Cette miséricorde de Dieu 

pour l’homme est particulièrement mise en évidence dans le livre d’Osée, comme le souligne 

H.W. Wolff : 

                                                 
103 Il est intéressant de constater l’importance du concept de désir dans la théologie contemporaine. En effet, 
nous percevons à travers la définition vétérotestamentaire du cœur, les parallèles possibles avec la psychanalyse : 
le cœur apparaît en effet comme la partie de l’homme où se mêlent conscience, influences et désir cachés. 
104 H.W. WOLFF, op. cit., p. 47. 
105 Nous reprenons cette traduction à H.W. WOLFF, op. cit., p. 56.  
106 Le cœur apparaît en effet aussi comme le lieu de la mémoire : « L’entendement conduit à la conscience 
permanente. Lorsque Deut. 6:6 exhorte : “Ces paroles que je te donne aujourd’hui seront dans ton cœur” cela 
signifie : elles doivent rester dans ta conscience […]. Le cœur est donc la chambre forte du savoir et de la 
mémoire. Si Daniel (7:28) conserve “ces paroles dans son cœur”, cela signifie: en mémoire. ». H.W. WOLFF, 
op. cit., p. 50. 



37 
 

Osée parle incomparablement du cœur de Dieu comme du lieu des décisions bouleversantes. Ni les 
marques d’amour, ni les châtiments de Yahvé n’ont pu émouvoir son peuple et l’amener à revenir 
à lui de façon durable (Osée 11:1-7). Le jugement dernier semble donc inévitable. Mais c’est 
précisément à cet instant qu’est prononcée une des plus majestueuses paroles de l’Ancien 
Testament, que prononce Osée, de la part de Dieu : « comment pourrai-je t’abandonner 
Ephraïm ?... Mon cœur est bouleversé au-dedans de moi, ma compassion brûle avec violence. Je 
n’agirai pas dans mon ardente colère… car je suis Dieu et non un homme… » (Osée 11:8 s.) […]. 
Ce qui est exprimé ici c’est le renversement de la décision de Dieu. Sa miséricorde 
inconditionnelle se tourne contre son décret de justice. Le cœur de Dieu, c'est-à-dire sa libre 
décision d’aimer se dresse contre son verdict de colère […]. Sans cette connaissance du « cœur de 
Dieu », la véritable situation de l’homme ne sera jamais comprise107. 

Comme H.W. Wolff, nous pensons effectivement que « la véritable situation de l’homme » en 

tant que créature assimilée à Dieu ne peut être comprise sans « la connaissance du cœur de 

Dieu » : « Je n’agirai pas dans mon ardente colère … car je suis Dieu et non un Homme ». Si, 

soumis à ses pulsions, l’homme peut oublier Dieu, Dieu, lui, n’abandonne pas l’homme, car il 

fait preuve de miséricorde : Dieu continue donc à assimiler le cœur de l’homme à son propre 

cœur, quand bien même le cœur de l’homme serait rendu sourd à sa Parole. L’humanité 

semble alors pouvoir s’ancrer dans la fidélité de Dieu : si l’homme est dit créé à l’image de 

Dieu c’est avant tout parce qu’il est l’objet de la miséricorde divine, le cœur de Dieu étant 

« posé sur lui », quels que soient ses états d’âmes. Et cela lui confère une dignité particulière 

qui dépasse toute critique humaine. 

En effet, il convient de bien faire attention : il ne s’agit pas ici de comprendre cette 

concordance des cœurs comme point d’attache entre déité et humanité. Le cœur n’est 

certainement pas à comprendre comme le  lieu anatomique de l’imago Dei. Le cœur ne 

désigne pas une partie de l’homme, mais au contraire sa globalité : l’homme ne peut être 

compris dans sa globalité qu’en prenant en considération ce mystère qui à la fois constitue 

l’intériorité, le cœur même de son être et à la fois l’englobe. Sans cette donnée fondamentale 

que constitue l’assimilation du cœur de l’homme au cœur de Dieu à travers le concept de 

miséricorde, l’homme ne peut seulement être considéré qu’en partie. Prendre une partie de 

l’homme pour son tout sans considérer ce mystère serait une méprise, conduisant à nier sa 

dignité108.   

                                                 
107 H.W. WOLFF, op. cit., p. 57. 
108 Ce que nous voulons exprimer ici est très clairement décrit en philosophie du Droit  par le professeur Jean-
Marc TRIGEAUD dans ses ouvrages, voir par exemple J.-M. TRIGEAUD, L’homme coupable, critique d’une 
philosophie de la responsabilité, Bordeaux, Editions Bière (Bibliothèque de philosophie comparée – philosophie 
du Droit n°17), 1999, p. 43-44 : « La personne, si elle est une personne pensée ce dont le droit a le plus grand 
besoin pour en former un statut protecteur, est la personne du Même ou du Ressemblant, celle qui atteste de sa 
conformité avec les catégories a priori qui guident la démarche de la connaissance. Mais si on élève cette 
démarche à un plan métaphysique, elle peut être précisément  amenée à s’ouvrir à ce qui la dépasse, et à 
reconnaître que la personne, dans sa densité existentielle et irréductible à la pensée, est antérieure à tout effort de 



38 
 

Cette méprise qui tend à réduire le réel humain à son phénomène charnel en assimilant 

l’Altérité au même est précisément décrit dans l’Ancien Testament à travers l’idolâtrie. Cette 

assimilation au même opérée par l’être humain reste certes un processus relationnel, mais 

tronqué puisqu’il s’agit d’une relation sans véritable altérité. 

1.1.2. L’assimilation à l’idole, le négatif de l’anthropologie de l’Ancien Testament. 

Bien que le terme d’« assimiler » (��� au piel) n’apparaisse explicitement, concernant l’idole, 

que dans le Second Esaïe (Esaïe 40,18 et 25), nous pensons que cette compréhension  de 

l’idolâtrie comme assimilation est présente dans l’ensemble des textes vétérotestamentaires 

relatifs à l’idole : si l’idole est interdite par le premier des dix commandements, c’est bien 

parce qu’il y a de la part de l’idolâtre une assimilation de Dieu à l’image taillée, une 

assimilation de l’altérité au même. 

Il convient alors d’identifier et de décrire cette logique dans ce que nous identifions comme 

les textes les plus explicites à cet égard : si le livre de l’Exode tend à montrer qu’une telle 

assimilation est contraire au caractère mystérieux, caché de YHWH  (1.1.2.1.), et que le livre 

du Deutéronome met en évidence le caractère relationnel d’une telle assimilation qui réveille 

la jalousie de Dieu (1.1.2.2.), le Second Esaïe montre quant à lui qu’une telle assimilation va à 

l’encontre de la sainteté de Dieu (1.1.2.3.). Nous pourrons alors conclure en montrant que 

l’assimilation, qu’elle soit véritable lorsqu’elle est opérée avec l’altérité ou tronquée 

lorsqu’elle s’opère avec le semblable,  apparaît avant tout comme un processus relationnel qui 

détermine fondamentalement l’humanité. Il est donc possible, à partir des données 

vétérotestamentaire tant concernant l’imago Dei que concernant l’idole, de fonder 

bibliquement une conception relationnelle, forensique, de l’être humain. 

1.1.2.1. L’idolâtrie dans l’Exode : assimilation et invisibilité de Dieu 

Si le livre de l’Exode relate la libération du peuple de Dieu et traite donc de la relation entre 

Dieu et son peuple, le problème de la manifestation de Dieu nous semble en être le thème 

                                                                                                                                                         
connaissance tendant à la saisir, et qu’elle lui est aussi postérieure comme personne réelle dont la singularité 
échappera toujours à une structure qui l’enferme dans une identité ou un “en-soi”.  Cette personne réelle est dès 
lors celle de l’Autre […]. Le réalisme propose ainsi de ne pas perdre le lien qui unit la personne réelle en tant 
qu’elle possède l’être intégralement, à la personne pensée, en tant qu’elle ne retient de l’être qu’un schéma 
rationalisable. L’altérité, en toute sa richesse, constitue désormais la référence originaire et permanente de 
l’identité. Et force est d’admettre la dignité personnelle qu’induit la réflexion sur cette altérité, avant de traiter de 
l’égalité des personnes que commande aisément une théorie de l’identité ». Avec le concept d’imago Dei, la 
Bible offre précisément un concept où se mêlent ressemblance et altérité, permettant à l’homme de connaître 
directement sa dignité par la foi. 



39 
 

transversal : la théophanie en est le leitmotiv, Dieu se manifestant par le buisson ardent (Ex. 

3,2 à 4,18), la nuée sur le mont Sinaï (Ex. 19,16-19) ou la nuée qui guide le peuple dans le 

désert (Ex. 19,9 ; 33,9). 

Paradoxalement, Dieu y apparaît comme un Dieu caché qui signifie sa volonté et sa présence 

à travers l’homme, notamment à travers la figure de Moïse. C’est Moïse, en effet, qui est 

chargé d’exécuter signes et prodiges pour manifester la présence de Dieu, d’abord auprès du 

peuple d’Israël (Ex. 4,5 ; 8 et Ex. 10,1) puis auprès du Pharaon (Ex. 7,1-12,1).  

A cet égard, le livre de l’Exode offre de précieuses données anthropologiques, montrant que 

l’être humain reste animé par Dieu quand bien même il n’en serait pas conscient, ou qu’il 

refuserait sa Majesté. En effet, alors que Moïse doute de sa capacité à discourir, Dieu lui 

rappelle que c’est lui qui rend l’homme « muet ou sourd, voyant ou aveugle » (Ex. 4,11-12). 

De même, c’est Dieu lui-même qui endurcit le cœur de Pharaon dans le but d’établir les 

signes de sa présence (Ex.7,3 ; 10,1). La possibilité pour l’homme de s’ouvrir à l’autre ou au 

contraire son obstination à rester dans une illusoire autonomie semble alors correspondre à 

une relation plus fondamentale qui échappe totalement à sa volonté, une relation invisible 

avec son Créateur qui peut agir dans sa partie la plus cachée comme dans sa partie la plus 

expressive, dans l’intimité de son cœur comme dans les organes de son visage109.  

C’est avant tout parce que Dieu est « avec sa bouche » (Ex. 4,15) que Moïse peut être établi 

« Dieu pour le pharaon » (Ex. 7,1). C’est bien parce que Dieu est « avec la bouche » (Ex. 

4,15 :�� !�"
�#��) de Moïse que la parole de Dieu et la bouche de Moïse peuvent être assimilées. 

La préposition 
�#� « avec » suggérant une relation, nous pouvons déduire que l’assimilation 

est le résultat d’une relation entre les deux protagonistes assimilés : c’est parce que Dieu est 

avec la bouche de Moïse que la bouche de Moïse est assimilée à la divinité de Dieu.  

Les chapitres 32, 33 et 34 du livre de l’Exode nous semblent être le point d’orgue de ce 

discours sur la manifestation de Dieu : en trois chapitres est traitée la question du visible et de 

l’invisible dans la relation avec Dieu. Dans ces trois chapitres, en effet, nous pouvons 

constater l’omniprésence des mots dérivés du terme panîm110: à travers les différentes 

expressions hébraïques construites sur la base du substantif ��!, ces trois chapitres nous 

semblent exprimer les modalités du face-à-face avec un Dieu qui se caractérise par son 

                                                 
109 Nous rapprochons ici Exode 14,11-12 de la définition du visage d’H.W. WOLFF, op. cit., p. 70 : « Les 
événements se reflètent dans les traits du visage […]. Dans le visage, le panîm qui “se tourne” vers autrui, les 
principaux organes de la communication sont rassemblés ; les yeux, la bouche, les oreilles ». 
110 La moitié des occurrences du terme ��! dans le livre de l’Exode se trouve concentrée dans ces trois chapitres.  



40 
 

invisibilité. Le face-à-face avec l’idole bien visible qu’est le veau d’or lorsque Aaron fait 

construire un autel « face » à lui (Ex. 32,5 : � �
$%��� ) semble en effet être opposé à l’étrange face-

à-face avec un Dieu dont l’homme ne peut voir la face  (Ex. 33, 20 et 23). De même, le fait 

que la peau du visage de Moïse « était devenue rayonnante en parlant avec le Seigneur » et 

que celui-ci dû le voiler (Ex. 34,29-35) reprend cette même problématique du visible et du 

caché dans le face-à-face avec Dieu.   

Dans ce contexte, l’Exode nous semble offrir une définition de l’idole fondée sur l’opposition 

entre la visibilité de l’idole et l’invisibilité de Dieu. Le problème de la connaissance étant en 

arrière plan de toute réflexion sur le visible et l’invisible, nous comprenons alors qu’à travers 

l’opposition entre visibilité de l’idole et invisibilité de Dieu s’amorce en réalité un débat sur la 

confiance : il est plus facile de mettre son assurance dans un objet visible, observable et donc 

connaissable immédiatement que dans un Dieu insaisissable ; aussi, cette mise de toute son 

assurance par l’homme dans le créé et le visible se fera au détriment de cette relation 

particulière qu’est la confiance, la confiance supposant l’insaisissabilité de son objet.  

Aussi est-il intéressant de constater que la construction du veau d’or est bel et bien motivée 

par l’absence manifeste pour le peuple d’un guide, d’une divinité à sa tête (Ex. 32,1) : « Le 

peuple vit que Moïse tardait à descendre de la montagne ; le peuple s'assembla près d'Aaron et 

lui dit : "Debout ! Fais-nous des dieux qui marchent à notre tête, car ce Moïse, l’homme qui 

nous a fait monter du pays d'Égypte, nous ne savons pas ce qui lui est arrivé" ». 

Bien qu’ayant quitté l’Egypte et marchant dans le désert, le peuple n’est pas encore libre, ni 

confiant : il lui faut encore un chef, un guide, un responsable et surtout que celui-ci soit bien 

visible et bien identifiable, pour que le peuple puisse lui-même s’identifier. Le peuple 

souhaite en effet qu’on puisse « reconnaître » qu’il est le peuple de Dieu, et pour cela, il faut 

que Dieu se rende visible, qu’il soit là, « en personne » (Ex. 33,15-16a) : « Si tu ne viens pas 

en personne (� �&"!�), ne nous fais pas monter d'ici. Et à quoi donc reconnaîtra-t-on que, moi et 

ton peuple, nous avons trouvé grâce à tes yeux ? N'est-ce pas quand tu marcheras avec nous, 

et que nous serons différents, moi et ton peuple, de tout peuple qui est sur la surface de la 

terre ? ».   

Cette demande de la part de Moïse semble paradoxale, puisqu’il est indiqué quelques versets 

auparavant que le « Seigneur parlait à Moïse face à face (� �'(!�
��)�� �'*!�) comme on se parle 

d’homme à homme » (Ex. 33,8-11).  



41 
 

Ce paradoxe d’un face-à-face « par contumace »111 nous informe tant sur l’anthropologie que 

sur la théologie sous tendue par le livre de l’Exode, précisant notre propos sur l’assimilation à 

Dieu et à l’idole. 

L’ensemble du livre de l’Exode repose en effet manifestement sur la conviction que l’homme 

ne peut se passer de signes visibles pour reconnaître Dieu. A ce titre, il a une forte propension 

à l’idolâtrie : l’homme a fondamentalement besoin de voir pour croire. Aussi, les chapitres 32, 

33 et 34 précisent-ils que l’homme a besoin d’un guide pour s’identifier à celui-ci, sans cela, 

il semble perdu et s’invente un héraut matériel et visible auquel il s’assimilera : ici, ce sera le 

veau d’or, c'est-à-dire l’idole qui occupera cette fonction. Plus qu’un guide, c’est un héraut 

que demande le peuple, un signe distinctif leur permettant de s’identifier : le peuple n’existe 

en tant que tel que dans la mesure où il peut s’identifier à une référence commune qui l’unifie. 

Or cette identification conduit nécessairement à une forme de communautarisme fondée sur le 

refus catégorique de toute différence : celui qui ne se conforme pas au héraut est rejeté de la 

communauté. 

Nous pensons que c’est précisément pour éviter de devenir le héraut du peuple que Moïse 

cache son visage illuminé après avoir parlé à Dieu (Ex. 34,35)112. Ce phénomène étrange 

aurait pu mener à une confusion, le peuple s’identifiant ensuite comme peuple de Moïse en  

identifiant Moïse à Dieu. Il y a certes transfiguration, mais cette transfiguration est le résultat 

d’un dialogue, d’une relation entre Dieu et Moïse : c’est « en parlant avec le Seigneur » (Ex. 

34,29) que la peau du visage de Moïse est devenue rayonnante. Aussi cette transfiguration 

nous semble-t-elle le résultat d’une assimilation par Dieu de Moïse à sa divinité, assimilation 

de deux visages différents, l’un visible et l’autre que l’être humain ne saurait voir (Ex. 33,20).  

Aussi, la logique du face-à-face se trouve-t-elle inversée. Ici, la similitude induite par le terme 

même de « face-à-face » n’est pas considérée comme condition de la relation mais comme 

l’effet de celle-ci. Autrement dit, nous ne sommes pas ici dans la logique d’une inter-face 

comme similitude minimale permettant de communiquer mais au contraire dans celle d’une 

similitude qui correspond à l’effectivité d’une relation entre deux altérités qui n’ont pas même 

un visage pour se ressembler : « le Seigneur parlait à Moïse face-à-face comme (�+&,�-	�) on se 

parle d’homme à homme (��#���.
��)�+ ���) » : �+&,�-	 introduit une proposition circonstancielle de 

                                                 
111 Nous empruntons ce terme juridique qui exprime bien ce que nous voulons montrer : comme le jugement par 
contumace qui est le jugement en l’absence du prévenu, il y a ici face-à-face par contumace, en l’absence de 
l’une des faces, celle de Dieu qui est invisible (Ex. 33,20). 
112 Une logique similaire peut être trouvée dans le Nouveau Testament (Jean 6,14-15) : « À la vue du signe qu'il 
venait d'opérer, les gens dirent : “Celui-ci est vraiment le Prophète, celui qui doit venir dans le monde.” Mais 
Jésus, sachant qu'on allait venir l'enlever pour le faire roi, se retira à nouveau, seul, dans la montagne ». 



42 
 

manière qui suggère effectivement une ressemblance entre le face-à-face homme-Dieu et le 

face à face entre semblables – Dieu parlait à Moïse face-à-face « à la manière de » deux 

semblables qui se parlent face-à-face. Soulignant la radicale altérité des sujets, la proposition 

circonstancielle de manière renvoie au verbe  « parler » : c’est en premier lieu parce qu’il y a 

dialogue entre les deux altérités, qu’un face-à-face, c'est-à-dire qu’une similitude peut être 

affirmée. Dit encore autrement : il n’est pas affirmé ici « qui se ressemble s’assemble », mais 

bien plutôt « qui s’assemble se ressemble ». Ici, l’assimilation entre Dieu et Moïse apparaît 

comme étant opérée par la relation, plus précisément un échange de parole : il est impossible 

de prétendre que l’assimilation soit fondée sur la ressemblance, bien au contraire la 

ressemblance avec Dieu qui fait de Moïse le guide de tout un peuple est avant tout fondée sur 

l’assimilation de Moïse par Dieu à sa divinité. L’assimilation du peuple au veau d’or qui 

s’opère par l’adoration de l’idole fait quant à elle du peuple un peuple idolâtre : le schéma 

type est bien celui d’une ressemblance qui résulte d’une assimilation qui s’opère avant tout 

par la relation avec un modèle. Ainsi l’homme est « à l’image » de Dieu ou de l’idole, dans la 

mesure où il est en relation avec Dieu ou avec l’idole. L’assimilation comme processus 

relationnel est encore plus manifeste dans le livre du Deutéronome.   

1.1.2.2. L’idolâtrie dans le Deutéronome : assimilation et  jalousie de Dieu 

Si le Deutéronome reprend des données du livre de l’Exode, notamment l’interdiction de 

l’idole contenue dans les dix commandements, celui-ci nous semble plus insister encore sur la 

dimension relationnelle de l’idole que sur son aspect matériel et visible : ici l’idole semble 

moins opposée à l’invisibilité et à l’insaisissabilité de Dieu qu’à ce que l’auteur de l’Exode 

comme le deutéronomiste appellent sa « jalousie » (Ex. 20,5 // Deut. 4,24 ; 5,9). 

Certes, l’idole y est avant tout désignée comme une représentation plastique, bien visible, « 

œuvre de mains d’artisans » (Deut. 27,15), comme le suggère l’utilisation des différents 

synonymes du terme �/)% (idole) que sont les mots ��
01��2� (Deut. 4,16 ; 4,23 ; 5,8) qui exprime 

l’idée d’apparence, forme, représentation plastique, ou  � �'3��2 (Deut.  4,17 ; 4,18) qui exprime 

l’idée de plan, modèle, image, représentation, forme. Elle représente exclusivement ce qui est 

déjà créé, « ce qui se trouve au ciel là haut ou sur terre ici bas ou dans les eaux sous la terre » 

(Deut. 5,8) que ce soit la femme, l’homme, ou une bête, donc majoritairement des être vivants 

(Deut. 4,16-18).   

Pour autant, le simple fait qu’une idole soit une représentation plastique, visible, inerte et 

périssable du créé et du vivant ne suffit pas pour la qualifier en tant que telle : l’interdit porte 



43 
 

bien sur l’idolâtrie et non sur l’art. Plus important semble en effet le fait de « se prosterner 

devant » ces représentations (Deut. 5,9)113. Cela est souligné par l’idée que même le fait de se 

« laisser entrainer » à se prosterner devant les étoiles, qui ne sont pourtant pas des 

représentations, est déjà considéré comme un comportement idolâtre comme le suggère Deut. 

4,19 : « Ne va pas lever les yeux vers le ciel, regarder le soleil, la lune et les étoiles, toute 

l'armée des cieux, et te laisser entraîner à te prosterner devant eux et à les servir. Car ils sont 

la part que le SEIGNEUR ton Dieu a donnée à tous les peuples qui sont partout sous le ciel ». 

Il semble que dès lors que n’importe quel objet créé devient objet d’adoration, celui-ci peut 

être qualifié d’idole. Dès lors, si l’idole est interdite c’est avant tout parce qu’elle est objet 

d’adoration. Le problème est que cette adoration est portée sur le créé et non sur le Créateur 

lui-même. Elle tend donc à entrainer une rupture de l’alliance comme le montre Deut. 4,23 : 

« Gardez-vous bien d'oublier l'alliance que le SEIGNEUR votre Dieu a conclue avec vous, et 

de vous faire une idole, une forme de tout ce que le SEIGNEUR ton Dieu t'a défendu de 

représenter ». 

Le comportement idolâtre mène à l’oubli de l’alliance : susceptible d’être oubliée c’est bien la 

relation avec Dieu qui est première, et l’interdit posé sur l’idole apparaît comme motivée par 

le fait qu’elle remet en question celle-ci. L’idole emporte alors la rupture d’une alliance 

fondamentale de l’homme avec Dieu. Aussi l’interdiction de l’idole est-elle motivée par la 

jalousie de Dieu (Deut. 4,24), qui rappelle sans cesse que c’est lui, le seul Dieu : il ne peut y 

avoir de relation similaire à celle qui existe entre l’homme et Dieu, l’objet de l’adoration de 

l’homme ne peut être que Dieu et nul autre. 

Ces différentes considérations nous conduisent à une définition relationnelle de l’idole : un 

simple objet créé est redéfini comme idole dès lors qu’il devient objet d’adoration. 

L’assimilation de l’objet créé à la divinité relève donc de l’adoration qui est un processus 

relationnel.   

Il convient alors de vérifier cette hypothèse en examinant les péricopes qui identifient 

explicitement l’idolâtrie à l’assimilation dans le corpus du second Esaïe. 

                                                 
113 On trouve la même logique en Lévitique 26,1 et Esaïe 42,17 ; 44,15-19 ; 45,20.  



44 
 

1.1.2.3. L’idolâtrie dans le second Esaïe : assimilation et sainteté de Dieu 

 « “À qui m'assimilerez-vous ? À qui serai-je identique ?” dit le Saint » (Esaïe 40,25).  

Ce verset très riche pour notre propos articule assimilation, identification et sainteté : le Saint, 

parle et demande à qui l’homme pourrait bien l’assimiler. Ce faisant, il précise qu’une telle 

assimilation de la part de l’homme conduirait nécessairement à une identification, ce qui met 

en exergue le paradoxe : comment le Saint, le +4�56�, le sacré, c'est-à-dire celui qui est mis à 

part pourrait-il être identifié à qui que ce soit ?   

Pour autant, le second Esaïe différencie bien l’assimilation et l’identification, puisqu’il donne 

au préalable une définition de l’assimilation (Esaïe 40,18) : « A qui assimilerez-vous Dieu et 

quel simulacre placerez-vous à coté de lui ? ». La réponse étant « l’idole » (Esaïe 40,19), nous 

comprenons que la même réponse convient aux deux questions « à qui ? » et « quel 

simulacre ? » : ainsi le fait d’assimiler Dieu à une représentation et le fait de placer un 

simulacre « à coté » de lui peuvent être considérés comme équivalents. Assimiler (���� au 

piel)  est donc le fait de « placer » une similitude (substantif ���7�� ) « à coté de » (8�#�au qal : 

disposer, aligner, égaler). Autrement dit, l’assimilation est le fait  de mettre deux choses sur 

un même plan, c'est-à-dire de les associer, les considérant a posteriori comme étant 

identifiables l’une à l’autre. Or nous avons vu avec le livre de l’Exode que cette mise sur un 

même plan est opérée par l’adoration.  

En répondant « l’idole », le second Esaïe suggère que c’est ce processus d’assimilation qui est 

marqué par le sceau du péché. Si l’idole n’est créée que par des artisans (Esaïe 40, 19-20), 

artisans qui ne sont que des hommes (Esaïe 44,11), Dieu est lui le Créateur, « fondateur de la 

Terre » (Esaïe 40,21-22). Aussi l’assimilation de l’idole à Dieu entrainera une rupture de 

relation avec le véritable Créateur. En effet, cette assimilation du créé à la divinité est opérée 

par l’homme qui met son assurance dans l’idole, et non dans l’authentique Créateur comme le 

suggère Esaïe 42,17 : « Les voici rejetés en arrière, tout honteux, ceux qui mettent leur 

assurance dans une idole, ceux qui disent à du métal fondu : “Nos dieux, c'est vous !” ».  

La qualification de l’objet en métal fondu change donc selon la relation que l’homme établit 

avec cet objet : simple « métal fondu » pour l’auteur du second Esaïe, il sera idole pour ceux 

qui se mettent en relation avec lui en y mettant leur assurance et en le nommant « dieu ».  

Nous observons donc que le second Esaïe confirme que l’idolâtrie est avant tout un processus 

relationnel qui consiste en une assimilation : le métal fondu étant placé dans une relation 



45 
 

particulière avec l’homme celui-ci devient idole, objet « assimilé » à Dieu. L’assimilation de 

l’idole à Dieu est opérée par la mise sur un même plan de l’idole et de Dieu, en mettant son 

assurance dans l’idole, comme on met son assurance en Dieu. Du même coup, plaçant son 

assurance en l’idole et non plus en Dieu, l’homme devient idolâtre et perd la sainteté qui lui 

est offerte dans une assimilation primordiale avec Dieu. Le problème est qu’on ne peut mettre 

une chose créée et immédiatement saisissable sur le plan de la sainteté et donc de 

l’insaisissabilité de Dieu : « à qui m’assimilerez-vous ? » dit « le Saint ». En effet, on ne peut 

mettre son assurance dans un objet créé comme on met son assurance dans Dieu car il y a un 

abîme entre les deux, celui de la foi : la confiance suppose en effet l’insaisissabilité de son 

objet, l’idole, elle, offre tout au plus une illusion de certitude induite par sa visibilité et sa 

saisissabilité. L’homme se trouve donc face à deux relations possibles : la foi ou l’idolâtrie. 

L’une et l’autre le déterminent de manière fondamentale. 

En effet, les idolâtres se trouvent « rejetés en arrière », c'est-à-dire que le fait même de mettre 

leur assurance dans l’idole entraine des conséquences immédiates pour les idolâtres : ceux-ci 

semblent en effet s’exclure d’emblée en opérant une telle assimilation. La notion de 

« témoin » de Dieu ou de l’idole (Esaïe 44,9) utilisée à plusieurs reprises par le second Esaïe 

nous semble illustrer ce phénomène d’auto-exclusion : on ne peut être en même temps témoin 

de Dieu et témoin de l’idole. En effet, les témoins de Dieu peuvent, par la foi, discerner que 

Dieu est éternel et qu’il est le seul sauveur (Esaïe 43,10-12) : 

Mes témoins à moi, c'est vous – oracle du SEIGNEUR – mon serviteur, c'est vous que j'ai choisis 
afin que vous puissiez comprendre, avoir foi en moi et discerner que je suis bien tel : avant moi ne 
fut formé aucun dieu et après moi il n'en existera pas. C'est moi, c'est moi qui suis le SEIGNEUR, 
en dehors de moi, pas de Sauveur. C'est moi qui ai annoncé et donné le salut, moi qui l'ai laissé 
entendre, et non pas chez vous, un dieu étranger. Ainsi vous êtes mes témoins – oracle du 
SEIGNEUR – et moi, je suis Dieu. Oui, désormais je suis tel : personne ne délivre de ma main ; ce 
que je réalise, qui pourrait le renverser ? 

Ici, les témoins du Seigneur sont ceux qui ont été choisis par Dieu « afin qu’ils » puissent 

avoir foi en lui et le discerner114. Dans une telle perspective, c’est Dieu qui avant tout met son 

assurance dans l’homme, le rendant témoin, l’assimilant à sa divinité. En mettant son 

assurance  dans l’idole, c'est-à-dire en assimilant l’idole à Dieu, l’homme finit par identifier la 

divinité à l’idole. Il devient donc impossible pour lui de discerner Dieu, et par conséquent 

d’en devenir le témoin. Rendant impossible sa relation avec Dieu, l’idolâtre se voit alors 

« rejeté en arrière », s’auto-excluant du peuple des témoins du Seigneur. Il reste toutefois 

l’objet de la miséricorde de Dieu, mais il est rendu comme sourd, ne pouvant plus discerner 
                                                 
114 Cette référence semble alors conforter la thèse de C. WESTERMANN selon laquelle Dieu créa l’homme à 
son image « afin qu’il se passe quelque chose entre l’homme et Dieu ». 



46 
 

celui qui l’a créé : « Au nord je dirai : “Donne”, et au midi : “Ne retiens pas !” Fais revenir 

mes fils du pays lointain et mes filles de l'extrémité de la terre, tous ceux qui sont appelés de 

mon nom et que j'ai, pour ma gloire, créés, formés et faits ! Faites sortir le peuple aveugle, 

mais qui a des yeux, les sourds, qui ont cependant des oreilles » (Esaïe 43,5-8).   

En effet, les peuples peuvent être aveugles, ou sourds, ils restent malgré tout les fils et les 

filles de Dieu, « créés, formés et faits » pour la gloire de Dieu, « appelés de son nom », 

assimilés à lui : êtres humains « créés à son image, selon sa ressemblance ». 

Remarques conclusives 

Il convient ici de reprendre les éléments principaux de cette première étude relative à l’imago 

Dei dans l’Ancien Testament.  

Une analyse grammaticale précise du texte nous a permis de montrer que le fond du problème 

était moins la traduction et la définition du terme hébraïque qualifiant l’image de Dieu que sa 

fonction dans le verset qui concerne la création de l’homme dans le premier récit de la 

Genèse. Introduit par un beth, le terme « image de Dieu » apparaît non comme complément 

d’objet direct du verbe créer mais comme complément circonstanciel : Dieu ne crée pas son 

image mais il crée l’homme selon son image, l’image de Dieu. Aussi, nous semble-t-il 

impossible au regard de cette analyse grammaticale d’avancer la moindre identification entre 

l’homme et l’image de Dieu : les deux termes occupent une fonction différente dans le verset, 

et si l’homme est l’objet de la création, la référence à l’image de Dieu apparaît comme une 

précision sur la création de l’homme : il s’agit de dire de quelle manière l’homme fut créé. 

Cette constatation qui relève de l’analyse grammaticale résout un certain nombre de 

problèmes théologiques et engage le théologien à adopter une certaine conception de l’image 

de Dieu et de l’homme afin de répondre à ces problèmes : une telle analyse grammaticale 

invite le théologien à adopter une  théologie relationnelle, si celui-ci veut être conséquent.    

En effet, la question est en premier lieu de comprendre en quoi consiste cette modalité 

particulière de création : Dieu crée l’homme selon une image qui ne peut émaner que de lui-

même. Dieu crée donc l’homme selon l’image qu’il a de lui-même. On peut alors tirer un 

certain nombre de conclusions, concernant l’image de Dieu, concernant l’homme et 

concernant Dieu lui-même.  

L’image de Dieu apparaît en premier lieu comme un archétype selon lequel l’homme fut créé. 

Une telle interprétation de l’imago Dei comme archétype de l’homme est confortée par la 



47 
 

traduction du texte hébraïque en grec : si l’on garde la même méthode, celle de se concentrer 

uniquement sur la préposition afin de déterminer la fonction du terme « image de Dieu » dans 

le verset, nous pouvons remarquer que la septante traduit effectivement le � par ����, 

« selon ». Le sens reste donc le même en grec et Philon d’Alexandrie a pu lui-même 

interpréter l’image de Dieu comme archétype, image invisible de Dieu d’après laquelle 

l’homme fut créé, et identifier cette image invisible au �����. Notre intention n’est pas 

forcément de nous placer à la suite de Philon d’Alexandrie, il s’agit simplement de constater 

qu’une telle compréhension de l’image de Dieu comme archétype a pu être très tôt admise 

dans l’histoire de la théologie et offrir du sens, au seuil de l’ère chrétienne��	. 

Ce faisant, nous tirons les mêmes conclusions que C. Westermann pour affirmer l’extériorité 

de l’image de Dieu par rapport à l’homme : la conséquence théologique de notre analyse 

grammaticale mène effectivement à bien différencier entre l’homme qui est l’objet de la  

création à l’image de Dieu et l’image de Dieu qui relève du seul Créateur qui crée l’homme 

selon son image. Si la finalité de l’homme est nécessairement contenue dans  son archétype 

qu’est l’image d’après laquelle il fut créé, cet archétype relève avant tout de l’intention 

créatrice de Dieu qui est exprimée par sa parole performative : « créons l’homme selon notre 

image ». Ainsi cette image n’a pas à être identifiée à l’homme et l’homme ne peut être 

identifié à l’image. D’où l’archétype qu’est l’imago Dei ne peut être qu’externe à l’homme 

même si elle lui est relative.  

La question de l’authenticité de l’être humain reste en effet bien au cœur du problème, tant il 

s’agit d’essayer de comprendre comment s’opère la conformité de l’homme à son archétype.  

Aussi, s’il est impossible selon nous d’évoquer la moindre identification entre l’homme et 

l’image de Dieu, il reste assez clair qu’il est affirmé une assimilation de l’homme par Dieu à 

lui-même.  

En effet, si nous tenons pour acquis que Dieu crée l’homme selon l’image qu’il a de lui-

même, nous pouvons affirmer que Dieu crée l’homme selon son image : en créant l’homme, 

Dieu l’assimile d’emblée à lui-même. Son intention est alors claire : il s’agit pour lui de créer 

son vis-à-vis. L’accent est donc mis sur la relation : l’humain est celui que Dieu a assimilé à 

lui-même afin de coopérer avec lui. L’homme est ainsi avant tout défini comme destinataire 

de la Parole de Dieu, comme être en réponse et en dialogue avec Dieu. Il s’agit de sa dignité 

d’être humain.  

                                                 
115 G.H. VAN KOOTEN, Paul’s Anthropology in context, Tübingen, Mohr Siebeck, 2008, p. 48-66 ; 181-196 ; 
272-292.  



48 
 

Cette définition de l’homme comme vis-à-vis de Dieu nous semble être confirmée tant par la 

compréhension biblique de certains concepts anthropologiques fondamentaux comme 

l’oreille, la bouche, le cœur, plus généralement la dignité et même la vie, qui sont sans cesse 

définis par leur relation directe avec Dieu, comme nous avons pu le constater avec Hans 

Walter Wolff qui le souligne dans son étude approfondie de l’anthropologie biblique. En outre 

nous avons pu constater en étudiant son commentaire du Psaume 8 que cette dignité 

particulière concerne l’humanité dans son ensemble : ce n’est pas chaque homme qui est 

concerné par l’imago Dei mais l’ensemble des hommes. Nous l’avons vu, la dignité adamique 

est mise en péril dès lors qu’un homme cherche à dominer un autre homme. L’imago Dei 

relève donc non seulement de la relation qui est établie entre Dieu et l’homme par 

l’assimilation qui est faite d’emblée par Dieu, mais elle suppose aussi, de fait, une certaine 

communion entre les créatures qui relèvent de la dignité adamique. Elle est à la fois 

l’archétype de l’homme selon lequel il fut créé, et la finalité de l’humanité.  

Une telle interprétation des occurrences de la Genèse concernant l’imago Dei présente 

l’immense avantage d’appréhender la finalité de l’être humain tout en évitant toute 

spéculation sur  le contenu ou la nature de l’imago Dei. Une simple analyse linguistique, à 

savoir grammaticale et lexicale, suffit à entrevoir de manière assez claire en quoi consiste 

l’authenticité de l’être humain : bibliquement, l’humanité est comprise comme communauté 

humaine se reconnaissant comme vis-à-vis de son Créateur. La conformité de l’humanité à 

l’archétype selon lequel elle fut créé dépend de cette relation fondamentale qui lui est 

proposée d’emblée, dès sa création. Mais il faut souligner que c’est l’humanité entière, depuis 

son principe même, qui est assimilée par Dieu à lui-même, et la division entre les hommes 

rend cette assimilation caduque, dé-concernant l’humanité de l’image de Dieu selon laquelle 

elle fut créée : l’humanité dans son ensemble est créé selon l’image d’un Dieu qui apparaît 

comme un ensemble comme le suggère le suffixe de �����������, « notre image » (Gen. 1,26)116. 

L’humanité est donc relation, et la rupture de relation fait perdre l’humanité.  

Voulant éviter toute spéculation sur la traduction et le contenu de l’imago Dei, nous pouvons 

en déduire les deux affirmations suivantes sur l’imago Dei : d’une part, l’image est perçue 

comme un archétype selon lequel l’humanité est créée, et en cela est affirmée une assimilation 

                                                 
116 Nous reprendrons la question du pluriel divin au moment d’aborder la théologie de Karl Barth et l’analogia 
relationis. Il s’agit pour le moment de nous concentrer sur la création selon l’image de Dieu  comme processus 
d’assimilation de l’homme par Dieu et de souligner le caractère fondamentalement relationnel de cette 
assimilation.  



49 
 

de l’homme par Dieu à lui-même, ce qui fait de l’homme le vis-à vis de Dieu, d’autre part, 

elle est l’image de l’ensemble d’un Dieu qui s’exprime au pluriel. 

Concernant l’homme créé selon cette image, nous pouvons conclure à deux sortes de 

relations : l’humain est d’emblée créé comme vis-à-vis de Dieu, assimilé par Dieu à lui-

même, ce qui fonde la relation avec Dieu,  et l’humanité est perçue comme un ensemble crée 

à l’image d’un ensemble, ce qui fonde la relation entre les hommes. L’imago Dei fonde à la 

fois la dignité et la responsabilité de l’être humain, d’une manière relationnelle.  

Une telle interprétation reste certes une interprétation, et il s’agit de trouver des indices 

confirmant la validité de celle-ci. 

Comme nous l’avons vu, une analyse a contrario en examinant l’idolâtrie qui est assimilation 

par l’être humain de la divinité à sa condition de créature permet de conforter cette 

interprétation en donnant des précisions sur la conception biblique de l’assimilation qui est 

perçue de manière relationnelle, tout en offrant des précisions sur ce que peut être l’imago 

Dei. 

Une étude des principaux textes bibliques relatifs à l’idolâtrie permet en effet de montrer qu’il 

s’agit d’une assimilation qui est un processus relationnel : comme nous l‘avons perçu avec 

l’Exode et le Deutéronome, c’est avant tout parce que l’objet créé est adoré qu’il devient 

idole. Il ne suffit pas que l’objet soit créé, ni même qu’il soit une représentation du créé. Le 

problème vient bien de l’assimilation qui peut être faite entre l’incréé et le créé, assimilation 

qui est opérée par la relation d’adoration : en adorant le créé plutôt que le Créateur, l’idolâtre 

se trompe, il manque sa cible en se détournant de l’image selon laquelle il a été créé, en 

voulant matérialiser, rendre palpable la divinité en la façonnant à son image. Par l’adoration 

de l’idole, l’homme prétend en réalité pouvoir se façonner lui-même.   

Cette assimilation de la divinité à l’humanité, qui, nous l’avons vu, est particulièrement 

explicite dans le deutéro-Esaïe emporte des conséquences sur l’humanité. Plaçant toute sa 

confiance dans la créature et non plus dans le Créateur, l’humanité va s’enfermer sur elle-

même se détournant de l’image selon laquelle elle fut créée, refusant l’assimilation Dieu qui 

lui confère cette dignité particulière, celle d’être créé selon l’image de Dieu.  

Le deutéro-Esaïe nous permet alors de préciser ce que peut être l’image de Dieu, c'est-à-dire 

cette conception particulière de la divinité selon laquelle Dieu a créé l’être humain : 

l’assimilation par l’homme de la divinité à la créature porte atteinte à la sainteté de Dieu.   



50 
 

Cette atteinte à la sainteté de Dieu va avoir des conséquences sur l’homme, et sur l’humanité : 

créée selon l’image de Dieu, l’humanité se trouve assimilée d’emblée par Dieu à sa sainteté. 

Nous entendons le mot « sainteté » dans son sens premier : le saint est celui qui est mis à part. 

En assimilant la divinité à la créature, l’idolâtre place toute sa confiance dans le visible et le 

palpable : n’adorant qu’une image de lui-même, de sa condition de créature, l’homme devient 

statique, incurvé en lui-même, perdant toute ouverture à l’altérité. Plaçant toute sa confiance 

dans le déjà créé, l’idolâtre est rendu sourd à la parole du Créateur. Rompant son lien avec la 

transcendance, la créature humaine s’enlise dans l’immanence et se rend saisissable : elle 

n’apparaît plus comme étant mise à part du reste de la création. Plaçant toute sa confiance 

dans le visible, l’idolâtre vit alors dans une relative certitude qui certes lui confère un certain 

sentiment de sécurité, mais qui ne lui offre aucune autre perspective que l’autojustification. 

Mais quoi qu’il fasse et bien qu’il s’assourdisse, l’idolâtre reste toutefois une créature 

humaine, créée par Dieu selon son image, assimilée par Dieu à sa sainteté, digne de sa 

miséricorde.  

Que ce soit à l’imago Dei ou a contrario à l’idole, l’humanité relève fondamentalement 

d’assimilations qui sont perçues comme processus relationnels : création de l’homme à 

l’image de Dieu comme assimilation de l’homme par Dieu, idolâtrie comme assimilation de 

l’objet créé à la divinité par l’adoration de l’idole, conformité ou non-conformité de l’homme 

à son archétype, authenticité et inauthenticité de l’homme, résultent d’assimilations qui sont 

des processus relationnels. Nous percevons ici les fondements anthropologiques d’une 

sotériologie qui repose sur le concept relationnel d’assimilation : « Ne crains pas, car je t'ai 

racheté, je t'ai appelé par ton nom, tu es à moi » (Esaïe 43,1). 

De la même manière qu’un détour par les textes relatifs à l’idolâtrie dans l’Ancien Testament, 

un détour par la conception de l’image de Dieu en Egypte antique, civilisation du proche 

orient ancien qui ne connaissait pas encore l’interdiction de l’idole contenue dans la Torah, 

devrait nous permettre de vérifier a contrario la validité de notre interprétation. 

 

 

 

 



51 
 

1.2. L’approche de l’Ancien Testament et les écrits sapientiaux de l’Egypte antique 

1.2.1. L’homme égyptien, alter égo de la divinité : l’homme image de Dieu dans 

l’enseignement pour Mérykarê 

Y aurait-il des sources qui ont influencé l’approche vétérotestamentaire ? Il semblerait que le 

thème soit présent dans l’anthropologie de l’Egypte antique. En effet, on découvre que le 

thème y est déjà présent dans l’article de P.-E. Dion, « ressemblance et image de Dieu » dans 

le supplément du Dictionnaire de la Bible117, qui met en évidence que  « la plus ancienne 

attestation »118 de l’affirmation selon laquelle « les humains en général » sont dit « créés à 

l’image de Dieu » se trouve dans l’instruction à Mérykarê119.  

Communément daté de la première période intermédiaire120, le texte est l’enseignement d’un 

roi de la Xème dynastie à son fils Mérykarê.  

Le texte se compose en trois parties121. Une première partie est constituée par une suite de 

phrases à l’impératif, conseils pour bien gouverner, puis une deuxième partie écrite en grande 

part à la première personne du singulier apparaît comme un compte rendu des actions du père 

qui permet d’établir la situation du royaume qui sera transmis au fils, enfin une dernière 

partie, plus théologique, montre la grandeur et la beauté de la fonction de monarque, véritable 

coopération à la fonction divine, en partenariat avec « le dieu », comme l’indiquent les versets 

suivants : « Agis pour le dieu de sorte qu’il agisse pour toi pareillement »122 . « Les suivants 

du roi sont les suivants du dieu »123. C’est dans cette troisième partie du texte que nous 

                                                 
117 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu » in L. PIROT et A. ROBERT, Dictionnaire de la Bible, 
Supplément IX, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 365-403. 
118 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit.., col. 366.  
119 L’orthographe du nom « Mérykarê » différant selon les divers documents que nous allons étudier, nous avons 
choisi d’harmoniser en adoptant l’orthographe proposée par P. Vernus dans P. VERNUS, Sagesse de l’Egypte 
pharaonique, Paris, imprimerie Nationale, 2001. 
120 Première période intermédiaire (2140-2022 av. JC), c'est-à-dire de la VIIIème à la Xème dynastie. Selon la 
plupart des auteurs, le texte daterait de la seconde moitié de la Xème dynastie, ainsi P-E. DION, op. cit., col. 366 ; 
ou comme semble le suggérer P. VERNUS, Sagesse de l’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137 ; ou encore C. 
CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne » in O.H. PESCH, J.M. VAN CANGH, 
L’homme image de Dieu, données bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, CERF, 2006, p. 88-89. 
Certains ont toutefois pu considérer le texte comme étant plus tardif, notamment S. BICKEL, La cosmogonie 
Egyptienne avant le Nouvel Empire, Fribourg, Editions Universitaires (OBO 134), 1994, p. 219, qui date le texte 
du Nouvel Empire (1539-1080 av. JC). Nous reviendrons sur ce problème de datation dont certains aspects ne 
manquent pas d’intérêt pour notre problématique. 
121 P. VERNUS, Sagesse de l’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137. Nous nous fondons sur sa traduction pour 
décrire la structure du texte.  
122 P. VERNUS, Sagesse de l’Egypte pharaonique, op. cit., p. 150. 
123 P. VERNUS, Sagesse de l’Egypte pharaonique, op. cit., p. 137. 



52 
 

pouvons trouver le fameux paragraphe qui contient l’affirmation selon laquelle les hommes 

sont images de Dieu124 :  

Ils sont biens pourvus, les hommes, le troupeau de Dieu !  
C’est pour leur cœur qu’il a fait le ciel et la terre, 
après qu’il eut repoussé l’avidité de l’eau. 
C’est pour que vivent leurs narines qu’il a fait le souffle 
(car) ce sont ses images (znn), issues de sa chair ! 
Et c’est pour leur cœur qu’il s’élève dans le ciel 
Et c’est pour eux qu’il a fait les plantes, le bétail, les oiseaux, les poissons, de quoi les nourrir. 
De même qu’il a occis ses ennemis, 
De même, a-t-il anéanti ses enfants à cause de leur projet de rébellion. 
(Mais) c’est pour leur cœur qu’il fait la lumière, 
Et c’est pour les voir qu’il ne cesse de naviguer,  
Après s’être aménagé une cabine autour d’eux. 
Quand ils pleurent, il est à l’écoute, 
Aussi pour eux a-t-il fait un souverain grâce au parfum, 
Un soutien pour épauler le faible. 
Et c’est pour eux qu’il a fait la magie afin qu’elle soit une arme pour repousser le coup des 
événements, 
Auxquels on doit s’attendre de nuit comme de jour. 
Et si parmi eux il a occis quelques frondeurs, 
C’est comme lorsqu’un homme bat son fils à cause (du mal qu’il a fait à) son frère. 
Dieu connait chaque nom !  

On ne peut qu’être frappé par la ressemblance entre ce texte et le récit biblique sacerdotal de 

la création de l’homme. L’homme apparaît ici comme étant le sommet de la création, création 

d’un dieu très proche de l’homme, un dieu « à l’écoute », qui « connait chaque nom ».  Ainsi, 

nous faisons nôtre le commentaire de C. Cannuyer : 

La relation qu’il [l’enseignement à Mérykarê] décrit entre l’homme et son créateur rejoint 
incontestablement certaines pages de la Bible. L’homme, image de Dieu, est placé, comme dans la 
Bible (Gen. 1,1-2,3), au sommet de la création puisque c’est bien pour satisfaire son cœur, c'est-à-
dire toutes ses aspirations et ses besoins, que Dieu a fait le ciel et la terre, la lumière du jour ainsi 
que les plantes et les animaux qui lui servent de nourriture. La distinction entre l’homme et les 
animaux est ici implicitement formulée, comme elle l’est aussi dans l’Enseignement d’Ani (circa 
1250 av. J.C.) 23, 8-9 : « Quant à l’homme, il est un alter ego de Dieu : leur propre (à tous deux) 
est d’écouter l’homme et ce qu’il dit ». La capacité à écouter est la qualité qu’ont en commun le 
créateur et l’homme, son « double », son « second ». Comme l’a bien démontré Jan Assmann, le 
respect de ce devoir d’écoute est une des vertus cardinales qui permet à l’homme d’agir selon la 
Maât, le divin équilibre dynamique de l’univers et de la société, par conséquent d’accéder à l’au-
delà  après la mort en tant que maâ-kherou « Maâtifié de voix », de devenir un dieu parmi les 

                                                 
124Enseignement à Mérykarê, (pSt Pétersbourg 1116  A v°, XII, 1-8 =P131-138). C’est  dans un souci de clarté 
pour notre propos que nous utilisons ici la traduction de C. CANNUYER dans C. CANNUYER, « L’homme 
image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit.,  p. 89-9 : qui met plus en avant la notion d’ « image de dieu » 
que la traduction de P.VERNUS. En effet, alors P. VERNUS traduit znn  par « réplique», C. CANNUYER va 
traduire « image ». P.-E. DION, op. cit., col. 366,  traduit lui aussi znn par « image » précisant qu’il s’agit d’une 
« représentation plastique », znn étant « précisé par le déterminatif « statue ». Nous retrouvons évidemment en 
Egyptologie les mêmes types de débats concernant la traduction de znn que ceux concernant la traduction de ����
dans la recherche vétérotestamentaire (voir par exemple l’ouvrage de P. HUMBERT, Etudes sur le récit du 
paradis et de la chute dans la genèse, op. cit., p. 153-175). Mais il n’est pas question pour nous de trancher cette 
question pour le moment. 



53 
 

dieux. La sagesse de Ptahhotep (dont la rédaction est maintenant placée au début du Moyen 
Empire) le proclame en une formule particulièrement bien frappée (P 541-543) : « Ecouter est 
mieux que tout. Voilà en quoi l’amour devient parfait »125. 

C. Cannuyer semble ici interpréter la notion d’image de Dieu en Egypte comme un concept 

éminemment relationnel : citant l’Enseignement d’Ani et la sagesse de Ptahhotep, deux autres 

textes sapientiaux, du même type que l’enseignement pour Mérykarê, C. Cannuyer nous 

semble suggérer qu’être image de Dieu en Egypte, c’est savoir, comme le dieu, d’abord 

« écouter », puis « agir selon la Maât ». C’est  ainsi que l’homme apparaît comme l’ « alter 

ego de Dieu ».  

Ce commentaire de C. Cannuyer peut paraitre original, et il sort des sentiers de la recherche 

traditionnelle en la matière. En effet, il paraît difficile d’avancer l’existence d’une telle 

conception de l’homme comme « alter ego de Dieu »,  l’enseignement à Mérykarê étant le 

seul texte égyptien connu qui affirme que tous les hommes sont « images de Dieu »126. 

Nombreux sont les exégètes, dans la recherche vétérotestamentaire du XXème siècle, qui ont 

montré que la notion d’image de Dieu  pouvait trouver sa source dans l’ « idéologie royale du 

Proche Orient Ancien »127, et notamment l’idéologie royale égyptienne128. Aussi l’image de 

Dieu en Egypte apparaît-elle comme étant une spécificité exclusivement royale. Assez 

logiquement, la recherche s’est alors efforcée de comprendre de quelle manière le concept 

d’image de Dieu qui n’était attribué qu’au seul roi, a pu être ainsi « démocratisé », étendu à 

l’ensemble de l’humanité dans l’Enseignement à Mérykarê. 

Certains ont purement et simplement refusé de voir dans l’enseignement à Mérykarê une telle 

démocratisation. C’est le cas de B. Ockinga qui dans ce texte entend l’image (znn) non 

comme une identité iconique (Ebenbildlichkeit), mais comme une simple ressemblance 

(Wesensähnlichkeit) avec Dieu129. Seul le roi est image identique et authentique de Dieu, 

                                                 
125 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit.., p. 91-92. 
126 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 366. 
127 G.A. JÓNSSON, The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament Research, op. cit., p. 55-
58 ; 134-144 ; 207-208 ; W. GROSS, “Die Gottebenbildlichkeit des Menschen in der Diskussion des letzten 
Jahrzehnts”, Biblische Notizen 68 (1993), p. 35-48 ; J.-G. HEINTZ, « L’homme créé à l’image de Dieu (Gen. 
1,26-27), pierre de touche de l’interprétation biblique », Foi et Vie 85/5 (1986), p. 58 ; P.-E. DION, op. cit.., col. 
379. 
128 Le travail le plus cité dans la recherche récente est sans conteste B. OCKINGA, “Die Gottebenbildlichkeit im 
Alten Ägypten und im Alten Testament“, (Ägypten und Altes Testament 7), Wiesbaden, Harrassowitz, 1984.    
129 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit., p. 80. C. CANNUYER 
résume ici la thèse d’Ockinga. Voir C. CANNUYER, op. cit., p. 98-102, pour la critique de cette distinction 
entre Wesensähnlichkeit et Ebenbildlichkeit.  



54 
 

l’homme ne fait que ressembler à Dieu dans sa manière d’être ou d’agir130, ce sont deux 

choses différentes, d’où impossibilité de parler de « démocratisation » de l’image de Dieu :  

Il ne peut pas être question d’une « démocratisation » de l’idée d’image de Dieu en Egypte. A ce 
sujet Schmidt écrit, dans le cadre de l’affirmation de l’Enseignement à Mérykarê, que l’homme 
serait znn « imitateur » de Dieu. Premièrement znn exprime une ressemblance (Wesensähnlichkeit) 
et non une image (Ebenbildlichkeit) ; deuxièmement, l’enseignement à Mérykarê est daté de 
quelques siècles avant la première attestation du Roi comme image (Ebenbild) ou 
« ressemblance » (« Wesensähnlicher ») de Dieu. On n’a donc pas à faire à une démocratisation 
mais au mieux à une « monarchisation » du concept ! Après le Moyen Empire l’homme sera 
rarement défini comme « ressemblance » (« Wesensähnlicher ») de Dieu, mais le concept est resté 
vivant dans le cercle des sages, comme nous l’atteste l’enseignement d’Ani131.  

Pour B. Ockinga, cette « démocratisation » du concept d’image de Dieu n’a donc pu être 

opérée qu’en Israël : 

Les parallèles entre les conceptions vétérotestamentaire et égyptienne de l’image de Dieu se 
révèlent […] particulièrement étroits. La fonction du roi égyptien, représenter le roi des dieux dans 
le monde, a dans l’Ancien Testament été attribuée à tous les hommes à travers Elohim ; aussi bien 
le roi égyptien que l’homme vétérotestamentaire sont nantis de capacités divines, et par 
conséquent rendu capable d’exécuter cette fonction. En Egypte, cette fonction consiste dans la 
domination sur l’homme ; dans l’Ancien Testament, l’homme comme représentant de Dieu (genus 
Repräsentant Gottes), sa domination se rapportant à la création132. 

La domination étant le point commun entre les conceptions égyptienne et vétérotestamentaire 

de l’image de Dieu, nous pouvons affirmer que, pour B. Ockinga, l’image de Dieu consiste en 

la représentation d’une domination qui est capacité divine. Ce qui aurait été « démocratisé » 

par Israël est alors une capacité, celle de dominer la création : attribut du seul Roi égyptien, 

elle a été attribuée dans l’Ancien Testament à tous les hommes. 

 D’autres considèrent l’Enseignement à Mérykarê comme le témoignage d’une telle 

« démocratisation » au sein même de l’Egypte. C’est le cas de P.-E. Dion qui pense que cette 

démocratisation serait celle de la « filiation divine » au départ revendiquée par les rois de la 

IVème dynastie : 

L’idée même que les humains en général sont des images de Dieu est unique en Egypte. Elle 
s’exprime à l’aide d’un concept (znn, une représentation plastique, ici précisée par le déterminatif 
« statue ») qui ne sera couramment appliquée aux rois qu’à l’époque gréco-romaine ; mais elle 
s’appuie sur une notion de paternité fréquemment invoquée à propos des souverains. L’affirmation 
de Mérykarê pourrait fort bien être le fruit d’une réflexion précoce « démocratisant », si l’on peut 
dire, la filiation divine revendiquée par les rois depuis la IVème dynastie ; la même tendance ne se 

                                                 
130 B. OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im Alten Testament », op. cit., p. 139-140 : 
« Quand l’enseignement à Mérykarê désigne l’homme comme « son (de Dieu) znn.w, issu de sa chair », il le 
comprend comme descendant de Dieu, descendant non dans un sens littéral, mais selon leur être, ils sont 
« imitateurs» de Dieu, imitateurs en référence à l’action et à l’être […] Seul le roi sera défini comme l’image 
concrète (Konkretes Abbild Gottes) , à savoir le roi divin ». 
131 B. OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im Alten Testament », op. cit., p. 145 note 
n°20. C’est nous qui traduisons. 
132 B. OCKINGA, « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im Alten Testament», op. cit., p. 153. 



55 
 

manifeste-t-elle pas encore durant la première Période Intermédiaire, par la « démocratisation » de 
l’ancien privilège pharaonique de « devenir Osiris » après la mort ?133. 

Démocratisé dans l’Enseignement à Mérykarê, ce concept d’image de Dieu comme « filiation 

divine » serait devenu, au début du Nouvel Empire, un titre royal signifiant le lien de filiation 

entre Pharaon et Rê : 

L’Epithète royal d’image de Dieu est très souvent associée dans les inscriptions, comme elle l’était 
chez Mérykarê, à l’affirmation de la filiation divine. Amon-Rê s’adresse ainsi à Aménophis III : 
« Tu es mon fils bien aimé, sorti de mes membres, ma statue (hntj) que j’ai placée sur la terre ». Le 
thème de l’image semble bien être venu préciser dans un certain sens, à la veille du Nouvel 
Empire, le vieux thème du Roi « Fils de Rê » (massivement attesté depuis la IVème dynastie) […] 
Peut être les Egyptiens trouvaient-ils naturel que, engendré par Rê, Pharaon en fut l’image134. 

Puis, c’est sous la plume de l’auteur Sacerdotal que ce titre royal aurait été de nouveau 

« démocratisé » pour fonder la domination de l’homme sur le règne animal : 

Si Pg a voulu faire allusion à un titre toyal (sic) né dans les grandes civilisations voisines, c’est 
sans doute parce qu’il voyait là un moyen particulièrement ingénieux de relier l’une à l’autre les 
deux principales directions dans lesquelles se développaient son anthropologie religieuse : la 
situation de l’homme vis-à-vis du divin, et sa place dans l’univers empirique. En présentant 
l’homme créé à l’image de Dieu, non seulement il tournait l’humanité vers Elohim comme vers 
son modèle ; l’harmonique qu’il introduisait par ce mot préparait le thème de domination (r�d�h) 
du règne animal aux v. 26b et 28b. Une telle extension du vieux titre royal à l’ensemble de 
l’humanité le « démocratisait » radicalement. […] Une telle démocratisation n’a rien 
d’inconcevable : comme nous l’avons vu, à l’aide d’un passage de Mérykarê, un penseur égyptien 
avait su démocratiser de même la filiation divine du roi dès la fin du IIIème millénaire en décrivant 
les hommes comme des images du dieu créateur, « issues de ses chairs »135.  

Ici, la domination de Dieu sur le Cosmos reste le point commun entre les conceptions 

égyptienne et vétérotestamentaire de l’image de Dieu. Toutefois, cette domination renvoie à 

un fondement plus profond, celui de la « situation de l’homme vis-à-vis de Dieu » qui se 

traduit dans la notion de « filiation divine ». 

Si B. Ockinga et P.-E. Dion ne sont pas d’accord sur le fait que l’Enseignement à Mérykarê 

ait été le témoignage d’une « démocratisation » du concept d’image de Dieu au sein même de 

l’Egypte, les deux auteurs utilisent toutefois la même méthode pour expliciter le sens de ce 

concept : domination ou filiation divine, le concept d’image de Dieu ne semble pouvoir être 

compris qu’à la lumière d’une notion plus fondamentale. Si l’image de Dieu peut être dite 

« démocratisée », c’est qu’il y a eu permanence d’une notion plus fondamentale qui permet de 

faire le lien entre l’image de Dieu exclusivement royale et l’image de Dieu « démocratisée » : 

                                                 
133 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 366. 
134 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 368-369. 
135 P.-E. DION, « Ressemblance et image de Dieu », op. cit., col. 396. 



56 
 

cette permanence montre qu’on parle bien du même concept, bien que celui-ci ait subi le 

changement de la « démocratisation ».  

Si dans son article, C. Cannuyer, considérant qu’il est hasardeux d’essayer de « prouver la 

filiation » entre le concept d’image de Dieu en Egypte et celui de l’Ancien Testament, refuse 

de se prononcer sur l’éventuelle « démocratisation » du concept136, son but est de montrer  

que l’Enseignement à Mérykarê « proclame bien que tous les hommes ont été créés à l’image 

du créateur et d’en dégager les implications théologiques »137. La question reste donc celle du 

sens du concept d’image de Dieu, concept central de l’anthropologie théologique. Sa thèse est 

la suivante : 

En fait, l’Enseignement à Mérykarê XII,2 est on ne peut plus clair et postule une essentielle 
Ebenbildlichkeit entre l’homme et dieu. Il s’agit d’une filiation/consubstantialité appelée à 
s’épanouir quand l’homme, après sa mort et sa justification devant le tribunal divin, accède à la 
déification éternelle. Les implications théologiques de ce texte sont donc considérables. On ne 
peut, pour en apprécier l’étoffe, dissocier les trois conceptions exprimées dans ce même 
Enseignement à Mérykarê : l’homme image de Dieu, l’homme enfant de dieu et l’homme appelé à 
la divinisation post mortem138. 

C. Cannuyer éclaire lui aussi la conception de l’image de Dieu avec deux autres conceptions 

qui sont indissociables : « l’homme enfant de dieu » c'est-à-dire la filiation et « l’homme 

appelé à la divinisation post mortem », c'est-à-dire la vocation de l’homme à la 

consubstantialité avec Dieu. Pour illustrer cette « filiation/consubstantialité », C. Cannuyer 

cite  E. Hornung qui parle quant à lui d’une « identité fondamentale d’action, de nature et de 

rang »139 concernant la conception de l’image de Dieu en Egypte. Or, cette conception de 

l’image de Dieu comme « identité fondamentale d’action, de nature et de rang », cette filiation 

de l’homme avec Dieu, cette « divination post mortem », renvoient toutes à un élément 

commun, plus fondamental qui fait que l’homme peut être vu en Egypte comme l’ « alter ego 

de Dieu » : la Maât.  

Comme le souligne F. Dunand, la Maât apparaît, en effet, comme une notion fondamentale, 

véritable « substrat commun » de « la multitude des manifestations de religiosité en Egypte » :  

Du moins, aujourd’hui, peut-on reconnaître sous la multitude des manifestations de religiosité en 
Egypte, un substrat commun dans lequel toutes les théologies, tous les rites et les mythes trouvent 
leur origine. Au-delà des divergences locales dont les Egyptiens n’ont jamais cherché la 
suppression, bien au contraire, des structures similaires régissent la pensée théologique, qu’il 
s’agisse de cosmogonies ou du rapport de l’un avec le multiple. L’attitude éthique de l’individu 
devant sa vie, sa réaction face à la mort appartiennent à l’Egypte tout entière et ne reflètent aucun 

                                                 
136 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit., p. 80-81. 
137 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit., p. 81. 
138 C. CANNUYER, « L’homme image de Dieu dans l’Egypte ancienne », op. cit., p. 103. 
139 E. HORNUNG, Les dieux de l’Egypte. Le Un et le Multiple, Monaco, Ed. du Rocher, 1986, p. 124. 



57 
 

particularisme local. Dans les enseignements et les Sagesses, lorsqu’un homme au seuil de la mort 
s’adresse personnellement à son fils, c’est en fait, par le biais de cette fiction littéraire, l’ensemble 
de la communauté culturelle qu’il exhorte à vivre en conformité avec la Maât140.   

L’Enseignement à Mérykarê et l’affirmation sur l’image de Dieu qu’il contient font 

précisément partie de ces textes que F. Dunand qualifie d’ « enseignements et sagesses », 

enseignements et sagesses qui sont toutes fondées sur la notion de Maât. Or nous avons vu 

que les auteurs que nous venons de citer n’hésitaient pas à faire appel à une notion plus 

fondamentale pour expliciter le sens du concept d’image de Dieu. Nous pensons donc qu’il 

est possible d’expliciter le sens du concept d’image de Dieu avec la notion plus fondamentale 

de Maât. 

C’est à partir du livre de J. Assmann, Maât, L’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, 

Paris, Julliard, 1989, que nous exposerons la notion de Maât. Il s’agit d’un recueil de cinq 

leçons prononcées au Collège de France par le professeur de l’Université de Heidelberg, en 

mai et juin 1988. Très souvent cité dans les travaux relatifs à la Maât, ce livre nous semble 

être un ouvrage de référence dont nous sortons « convaincus que la Maât mérite de figurer 

parmi les principaux systèmes de fondement du lien social et du discours éthique »141. 

Quasi-������égyptien, sorte de préfiguration du ������décrit au début de l’évangile de Jean142, 

la Maât y est décrite comme une véritable parole performative qui fonde la relation entre les 

Hommes et entre l’Humain et son créateur. Aussi cette parole transforme-t-elle véritablement 

l’homme (1.2.1.1.).  En effet, elle guide son cœur et le métamorphose, le rendant semblable 

aux dieux après sa mort. Ainsi, cette ouverture d’un homme considéré au départ comme étant 

sourd, insensible, égoïste, incurvé en lui-même, nous apparaît-elle, toute proportion gardée, 

comme un véritable « salut par la Maât » (1.2.1.2.). La Maât transformant ainsi l’homme en 

être qui écoute et qui agit, à l’image de son créateur, nous paraît alors éclairer le sens du 

concept d’image de Dieu en Egypte ancienne (1.2.1.3.). 

                                                 
140 F. DUNAND, Hommes et Dieux en Egypte, 3000 av. JC -395 ap. JC, anthropologie religieuse, Paris, Cybele, 
2006, p. 20. 
141 Selon la recension de Y. LAMBERT dans les Archives de sciences sociales des religions, 1990/72 p. 227-
228.  
142 Jean 1,1 : nous allons en effet voir que J. ASSMANN n’hésite pas à utiliser ce texte de Jean pour faire 
comprendre le concept de Maât. 



58 
 

1.2.1.1. La Maât selon Jan Assmann, le ������Egyptien 

Véritable « notion de base de la réflexion égyptienne »143, Maât est un concept regroupant 

plusieurs notions que notre culture moderne tend à distinguer, à différencier. 

Considérée par les égyptologues comme renvoyant aux idées de Vérité/Justice, cette notion 

intraduisible144 est comprise aujourd’hui de manière très large : instituant « dans le chaos des 

forces du désordre […] la norme, la mesure dans tous les ordres de la création »145, la Maât 

apparaît comme ce qu’on pourrait appeler aujourd’hui l’ « ordre des choses », ou plus 

précisément, « l’ordre du monde » ou « ordre cosmique »146 (Weltordung). Revêtant une 

dimension cosmologique et  sapientiale, il n’est pas étonnant que la Maât serve, comme nous 

l’avons vu avec F. Dunand, de fondement aux « Enseignements et Sagesses » égyptiennes. 

Cette manière très large de définir le concept de Maât dans l’Egyptologie récente semble être 

dû à une certaine interprétation de l’évolution de l’ « histoire intellectuelle de l’humanité » :  

L’histoire intellectuelle de l’humanité est […] vue ici comme un progrès de différenciation menant 
des formes symboliques « compactes » aux formes symboliques différenciées. La « compacité » 
de la conceptualisation mythique est fondée sur l’identité, voir l’identification programmatique du 
cosmos et de la société, de la nature et de la culture147.  

C’est principalement à partir d’une lecture critique des théories de l’ « âge axial » de  K. 

Jaspers148 et du passage de « visions cosmologiques » à des « visions transcendantes de 

l’ordre »149 de E. Voegelin, que J. Assmann exprime l’idée selon laquelle l’humanité, partant 

d’une vision globale et confuse du cosmos, a su distinguer, séparer, différencier, nommer 

différents « ordres » pour mieux les comprendre et observer leurs interactions : 

Cette interprétation de la vision mésopotamienne et notamment égyptienne du monde permit à 
Voegelin de reconstruire l’histoire intellectuelle de l’humanité comme un processus de 
différenciation. Le syndrome cosmologique correspond à l’expérience compacte de l’ordre qui 
refuse – ou est incapable – de faire la différence entre le divin et le politique, le salut et la 
domination, le cosmique et le social. 

                                                 
143 Voir « avant propos » de J. LECLANT, dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice 
sociale, Paris, Juilliard (conférences essais et leçons du collège de France), 1989, p. 9. 
144 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, Paris, Juilliard (conférences essais et 
leçons du collège de France), 1989, p. 16. 
145 Voir « avant propos » de  J. LECLANT, dans J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice 
sociale,  op. cit.,  p. 9-11. 
146 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 24. La leçon n°1, dans 
laquelle il expose cette évolution de la compréhension du concept de Maât dans l’Egyptologie porte le titre 
« ordre cosmique ou justice sociale ». 
147 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit.,  p. 21. 
148 J. ASSMANN décrit la théorie de l’âge axial de K. JASPERS dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte 
pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 19.   
149 J. ASSMANN décrit la théorie d’E. VOEGELIN dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée 
de justice sociale, op. cit.,  p. 22-23. 



59 
 

C’est ainsi que l’humanité a pu s’affranchir de la « captivité cosmologique », cette « forme 

d’appréhension » pour laquelle « il n’existe rien en dehors du cosmos. Toute chose est 

contenue dans le cosmos et celui-ci est également dans toute chose »150.  

Cet affranchissement se serait produit à l’ « âge axial », à savoir le « tournant historique 

décisif jusqu’où nous pouvons retrouver nos traces, c'est-à-dire notre histoire et notre identité, 

l’origine de l’univers intellectuel dans lequel nous vivons et celle de l’homme avec qui nous 

vivons »151. 

Or l’ « âge axial » étant situé par K. Jaspers environ en 500 av. JC152, la civilisation 

égyptienne apparaît comme « le prototype d’une civilisation préaxiale »153 pour laquelle « il 

n’y a que l’ordre immanent, l’ordre cosmique, Weltordnung, Maât »154. 

La Maât est alors à comprendre comme un « concept compact » qui dépasse largement les 

notions de justice et de vérité distillées au fil de l’histoire intellectuelle de l’humanité : 

Ce qui correspond le mieux à ce que nous nommons « ordre universel » ou « ordre cosmique », 
c’est, selon Voegelin, le concept égyptien de la Maât. Maât représente le prototype d’un concept 
« compact ». Parce qu’il concerne en même temps la « vérité » et la « justice », il réunit les 
sphères de l’être et du devoir (sein et sollen) de la nature et de la société, de l’ordre cosmique et de 
l’ordre humain (éthique) et exprime exactement par cela cette unité universelle sur laquelle le 
« mythe cosmologique » est fondé155. 

Aussi, cette « unité universelle » qu’exprime le mot Maât apparaît-elle aujourd’hui comme 

« le principe fondamental des premières civilisations »156, l’ « élément essentiel du discours 

théorique dans les disciplines socio-anthropologiques »157 : la Maât nous semble alors être 

effectivement un concept permettant de mieux comprendre les racines de l’anthropologie 

biblique, le peuple élu faisant partie des premières civilisations158.  

Et en effet, nous allons pouvoir constater que cette compréhension large du concept de Maât 

par l’Egyptologie récente va permettre à J. Assmann de la décrire, non seulement comme 

                                                 
150 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 22.  

151 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 19 ; K. JASPERS, 
H. NAEF (Trad.), Origine et sens de l’Histoire, Paris, Plon, 1954, p. 8-33, pour l’énoncé de la théorie 
de l’âge axial. Voir notamment p. 8 : « La nouveauté de cette époque, c’est que partout l’homme prend 
conscience de l’être dans sa totalité, de lui-même et de ses limites […]. Il rencontre l’absolu dans la 
profondeur du sujet conscient et dans la clarté de la transcendance ».   

152 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 19 ; K. JASPERS, op. cit., 
p. 9. 
153 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 20. 
154 Ibid. 
155 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 22. 
156 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 24. 
157 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 23. 
158 Nous constaterons plus tard que certaines notions anthropologiques, notamment le cœur en tant qu’organe de 
la décision, sont communes à l’ensemble des civilisations antiques proche-orientales. 



60 
 

concept compact regroupant la justice et la vérité, mais plus largement et plus 

fondamentalement comme un véritable ����� égyptien. Ceci est particulièrement visible 

lorsqu’il commente le récit cosmogonique de la formule 80 des Textes des Sarcophages159 : 

 C’est le « moment cosmogonique » qui est décrit ici, celui où le dieu préexistant, « néant/tout » 
prend conscience de soi-même et, par là même, se transforme en trois : le Tout, la Vie et la Vérité. 
Ce qui importe, c’est la préexistence de la Maât-Vérité. Elle n’est point posée par le démiurge, au 
contraire, elle est plutôt « avec » Atoum et faisait une unité avec lui et son frère « Vie ». Au 
commencement étaient « Vie » et « Vérité », et « Vie » et « Vérité » étaient avec Dieu, et « Vie » 
et « Vérité » étaient Dieu : c’est la quintessence du texte, traduite dans une forme qui nous est plus 
familière. […] Vie et Vérité sont des forces ou énergies cosmogoniques.160 

Outre la présence de la Maât au coté du démiurge, et son identification à celui-ci, on peut 

noter que celle-ci fait partie d’une trinité : le tout, la vie, la vérité. Plus loin, dans cette même 

quatrième leçon sur la dimension cosmique de la Maât, il n’hésitera pas à qualifier 

explicitement la Maât de ����� : « Nous avons beaucoup souligné le caractère “langagier de la 

Maât”, plus audible que visible, que l’on écoute et comprend, donc une sorte de �����. C’est 

le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement, génère ce ����� , sous forme de lumière et 

de temps »161. 

La grande différence entre la Maât et le ����� biblique sera précisément la dimension 

essentiellement cosmique de la Maât, cosmologie qui, nous l’avons vu, caractérise cette 

civilisation « préaxiale » qu’est l’Egypte. Mais nous verrons que plus qu’un simple concept 

cosmologique et sapiential, la Maât apparaît comme étant une parole qui transforme l’homme 

en entité écoutante, l’ouvrant à l’altérité (1.2.1.1.3). En effet, la Maât apparaît non seulement 

comme une parole qui  fonde la communauté entre les hommes (1.2.1.1.1.) mais en plus 

comme le fondement de la communion de l’homme avec son créateur (1.2.1.1.2.).  

1.2.1.1.1. Maât, une parole qui fonde la communauté entre les hommes 

Bien que les enseignements délivrés par les rois à leurs fils, comme l’Enseignement de 

Mérykarê, décrivent les comportements conformes à la Maât,  J. Assmann ne s’arrête pas à 

ces descriptions positives pour définir le concept. Il s’intéresse aussi à d’autres textes faisant 

partie, eux aussi, de la littérature sapientiale, qui décrivent le monde en l’absence de Maât : 

les plaintes.  

                                                 
159 Reproduction et traduction du texte du Sarcophage B1C, Spell 80 dans C. CARRIER, Textes des sarcophages 
du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] à [354], Paris, Ed. du Rocher (Champollion), 2004, p. 221-227. 
160J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 101. Nous reconnaissons 
évidemment immédiatement la référence au texte de Jean 1,1 qui décrit le �����. 
161 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. 



61 
 

Pour J. Assmann, les deux styles littéraires sapientiaux de l’enseignement et de la plainte sont 

complémentaires pour comprendre le concept : si l’enseignement montre la construction de 

l’individu par sa conformation à la Maât, la plainte revêt une dimension plus sociale, 

montrant que la société dépend totalement de celle-ci162. Or c’est partant de l’une de ces 

plaintes que J. Assmann va montrer toute l’importance de la  Maât comme fondement de la 

relation entre les hommes, nouant les liens du tissu social. 

C’est, en effet, à partir d’une œuvre du Moyen Empire composée de neuf plaintes d’un 

paysan oasien163 que J. Assmann parviendra à « reconstruire toute une théorie ou doctrine de 

la Maât »164, ce texte lui apparaissant comme étant un véritable « traité sur la Maât »165. Le 

fait que ce texte constitue son point de départ n’est pas anodin : le choix de cette histoire qui 

met en scène un paysan se plaignant de la surdité d’un grand intendant qui ne prend pas en 

considération sa demande de justice, mettra en évidence l’importance de l’écoute dans le 

processus d’instauration de l’ordre cosmique qu’est la Maât. Or l’écoute suppose la relation : 

l’écoute est ouverture à l’autre.  

En effet, c’est plus précisément à partir de cette parole qui lui apparaît comme étant le « point 

culminant » des neuf plaintes de l’Oasien, que J. Assmann va montrer ce qui apparaît comme 

étant les « trois péchés contre la Maât »166 : « Il n’y a pas d’hier pour le paresseux ; Pas d’ami 

pour celui qui est sourd à la Maât ; Pas de jour de fête pour l’avide »167. 

Le commentaire de chacune de ces trois affirmations de l’Oasien va permettre à J. Assmann 

de définir a contrario la Maât comme responsabilité168, langage 169 et altruisme170. 

Tout d’abord, l’affirmation selon laquelle « il n’y a pas d’hier pour le paresseux » renvoie a 

contrario au thème de la responsabilité comme réponse aux actes passés. Un certain nombre 

                                                 
162 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 35-36. Nous verrons 
toutefois que ces plaintes nous en apprennent aussi beaucoup sur la construction de l’individu. 
163 Traduction des « neuf palabres du paysan volé » dans C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de 
l’ancienne Egypte, tome 1. Des pharaons et des hommes, Paris, Gallimard (Connaissance de l’Orient), 1984, p. 
197-211. 
164 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 37. 
165 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit, p. 36. 
166 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 37. 
167 C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de l’ancienne Egypte, op. cit., p. 210. 
168 J. ASSMANN Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 37-41 : « Solidarité active : 
agir l’un pour l’autre, réciprocité ». 
169 J. ASSMANN Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 42-51 : « Solidarité 
communicative : la Maât en tant que langage ». 
170 J. ASSMANN Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 51-55 : « Solidarité 
intentionnelle : Maât comme altruisme prescriptif ».  



62 
 

de textes égyptiens171, dont une inscription du roi Néferhotep de la XIIème dynastie, « seule 

définition formelle du concept de Maât que l’on puisse trouver dans un texte »172, expriment 

en effet l’idée qu’il faut « agir pour celui qui agit », aussi selon J. Assmann « tout agir est pris 

dans un enchaînement relevant de la communication ; il est soit réponse, soit demande d’une 

réponse »173. Inscrit dans le temps, cet « engrenage de l’agir »174 suppose une conscience de  

l’ « hier », une mémoire de l’agir passé auquel répond l’agir présent : « L’engrenage 

communicationnel de l’agir exige la mémoire, le maintien au présent du passé, de l’ "hier". Le 

paresseux en est incapable, il oublie l’hier et les exigences avec lesquelles l’aujourd’hui se 

noue à lui. Son manque de mémoire rompt ce lien. Il vit irresponsable dans un aujourd’hui 

perpétuel »175. 

Aussi cette mémoire revêt-elle une dimension relationnelle, sociale : « agir l’un pour l’autre 

suppose penser l’un à l’autre, connaître celui qu’on a connu »176. Nouant l’hier et 

l’aujourd’hui, la Maât comme « agir l’un pour l’autre »177 apparaît alors comme établissement 

de l’ordre social : « Maât est par conséquent une cohérence de l’agir qui dépasse le jour, 

accouplant la veille et son lendemain et assurant pour cela une réalité cohérente qui rend 

possibles la confiance et la réussite »178. 

Cet « agir pleinement responsable selon la Maât »179 permet en effet l’instauration de la 

justice : « la justice est la Maât que l’on fait en agissant, la vérité est la Maât que l’on dit en 

communiquant »180. La justice et la vérité sont donc deux modes de la Maât selon qu’elle est 

faite ou qu’elle est dite.  La Maât nous apparaît alors comme principe éthique qui donne sens 

à l’agir et au dire : elle est une véritable parole agissante qui fonde l’échange, la communauté, 

la relation, la solidarité entre les hommes. 

                                                 
171 J. ASSMANN cite notamment des textes sapientiaux comme le dialogue du désespéré ou les plaintes de 
l’Oasien ainsi que d’autres inscriptions comme une inscription du roi Néferhotep de la XIIème dynastie et 
« d’innombrables inscriptions funéraires de la Basse Epoque » J. ASSMANN Maât, l’Egypte pharaonique et 
l’idée de justice sociale, op. cit., p. 41. 
172 Inscription du roi Néferhotep de la XIIème dynastie cité dans  J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et 
l’idée de justice sociale, op. cit., p. 40 : « La récompense pour celui qui agit consiste en ce qu’on agira pour lui. 
Cela est Maât dans le cœur du dieu ». 
173 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 38. 
174 Ibid. 
175 Ibid. 
176 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 40. 
177 Ibid. 
178 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 41. 
179 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 39. 
180 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 42. 



63 
 

En effet, la deuxième affirmation de l’Oasien selon laquelle il n’y a « pas d’ami pour celui qui 

est sourd à la Maât » révèle, selon J. Assmann, le caractère langagier de celle-ci. Prise à 

contrario cette affirmation dit qu’ « il y a des amis pour celui qui écoute la Maât ». La Maât 

est donc quelque chose qu’on peut écouter, et qui permet d’établir une relation, un échange - 

l’amitié : « Toute la civilisation égyptienne semble être fondée sur, et animée par cette faculté 

de s’écouter l’un l’autre. Toute la vie sociale dépend de la faculté de s’entendre. La dimension 

sociale se traduit, dans la pensée égyptienne, par des images d’ordre langagier, d’après 

l’expression de Lacan : écouter, entendre, se taire »181.  

Aussi, en Egypte, l’écoute prime-t-elle sur la parole : « c’est moins l’activité de la parole que 

la réceptivité de l’écoute qui est à la base du phénomène langagier »182. Or, plus qu’un simple 

vecteur d’information, le langage est porteur du sens, sens qui  « par l’écoute […] entre dans 

l’homme, le forme et le transforme en être sensible »183. Pour montrer cette importance et 

cette fonction de l’écoute, J. Assmann s’appuie sur un passage de l’enseignement du vizir 

Ptahhotep : « Le fait d’écouter pénètre l’auditeur, et l’auditeur alors devient un homme 

obéissant. Il est bon d’écouter (comme) il est bon de parler. L’auditeur possède une chose 

utile : il est utile en effet pour un auditeur d’écouter ; écouter est plus beau que tout. A cause 

de cela peut naitre une affection heureuse »184. 

J. Assmann citera un autre passage de l’enseignement du vizir Ptahhotep  pour commenter 

l’affirmation de l’Oasien et éclairer l’expression « celui qui est sourd à la Maât » : 

Quant à l’insensé qui n’écoute pas,  
il n’y a personne qui agisse pour lui, 
il considère la connaissance comme l’ignorance, 
et l’utile comme le nuisible. 
Il fait tout ce qui est odieux  
Au point d’être blâmé, à cause de cela chaque jour. 
Il vit de ce dont on meurt, 
Sa nourriture pernicieuse, c’est parler. 
Son mauvais caractère est connu des Grands. 
Il vit étant mort chaque jour. 
On passe sur ses fautes, à cause de la multitude  

                                                 
181 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 44. 
182 Ibid. 
183 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 45. 
184 Z. ŽÁBA, Les Maximes de Ptahhotep, Prague, Editions de l’académie Tchécoslovaque des sciences, 1956, 
P.537-541 (numérotation de Dévaud) ; C. LALOUETTE, Textes sacrés et textes profanes de l’ancienne Egypte, 
tome1. Des pharaons et des hommes, op. cit., p. 248. J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de 
justice sociale, op. cit., p. 45, note 22. J. Assmann traduit « Ecouter est mieux que tout c’est à cause de cela que 
l’amour devient parfait » (mot à mot : « l’amour se développe étant bon »). Il diffère des traductions de Z. Žaba 
« Obéir est meilleur que tout ce qui existe (car il) en résulte une belle faveur » et de celle de C. Lalouette que 
nous avons cité, J. Assmann ne citant pas le passage complet qui éclaire pourtant à merveille son propos, et cette 
traduction s’approchant le plus de celle de J. Assmann. 



64 
 

des malheurs qui l’accablent chaque jour.185 

La surdité fait de l’insensé un véritable mort-vivant, qui « vit étant mort chaque jour », vivant 

de « ce dont on meurt ». Ce passage de l’enseignement de Ptahhotep permet à J. Assmann de 

mettre en évidence la fonction vivifiante de la parole dans la théorie égyptienne du langage186: 

L’insensé qui n’écoute pas est exclu de la solidarité […] du s’écouter l’un l’autre : on passe son 
existence sous silence et il ne dit lui-même que des mots qui le détruisent. Cela exprime l’idée 
selon laquelle on vit de la parole. C’est la théorie égyptienne du langage. La parole est 
« subsistance », une substance vivifiante. […] Celui qui n’écoute pas est incapable de la bonne 
parole. Puisque ses paroles sont mauvaises, elles sont une nourriture empoisonnée et, au lieu de 
l’intégrer, elles l’isolent. Il est condamné à vivre de ce dont on meurt. La parole vivifiante est 

Maât.  

En résumé, l’homme égyptien est ce qu’il dit : si sa parole est mauvaise, que « sa nourriture 

pernicieuse c’est parler » alors « il est condamné à vivre de ce dont on meurt » parce que 

« l’homme vit de ce qu’il dit selon la qualité intégrante de ses paroles »187. Mais plus 

fondamentalement l’homme égyptien est ce qu’il écoute : « celui qui n’écoute pas est 

incapable de la bonne parole », aussi « celui qui est sourd à la Maât est exclu de la vie, donc 

un mort vivant »188. Autrement dit, celui qui est sourd à la Maât ne peut pas dire la Maât qui 

est la bonne parole et ne peut qu’être mort-vivant alors que celui qui dit la Maât ne peut la 

dire et vivre de cette parole vivifiante que parce qu’il l’a d’abord écoutée, c'est-à-dire reçue. 

D’où, pour l’égyptien, l’homme vit d’une parole qu’il reçoit : cette parole c’est la Maât.  

Il s’agit alors ici de bien distinguer entre parole et langage. Nous venons de le constater Maât 

ne peut être dite que lorsqu’elle est au préalable entendue. L’écoute de la Maât précède alors 

l’inscription de celle-ci dans le langage, Maât est donc sens, parole qui se distingue du 

langage, même si elle ne peut être transmise, témoignée que par le langage189. « Dire la 

Maât », c’est en effet inscrire cette parole dans un langage : « Agir solidairement veut dire : 

justifier par l’action la confiance que la société confère à l’agir. La tournure “dire la Maât” 

exprime exactement quelque chose d’analogue, à savoir : parler en harmonie avec la 

                                                 
185 L’enseignement du vizir Ptahhotep P.575-587 cité dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée 
de justice sociale, op. cit., p. 46 : J. Assamann utilise sa traduction qu’il fonde sur les hiéroglyphes tels qu’ils 
sont retranscrits dans Z. ŽÁBA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 60 s. ; C. LALOUETTE, Textes sacrés et 
textes profanes de l’ancienne Egypte, op. cit., p. 248-249 pour une autre traduction.  
186 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 46. 
187 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 47. 
188 Ibid. 
189 Comme nous allons le voir, cette distinction entre parole et langage, entre ����� et récit est particulièrement 
visible dans la quatrième leçon de J. ASSMANN dans : « C’est le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement, 
génère ce ����� sous forme de lumière et de temps. C’est l’homme auditeur et interprète de cette permanente 
émission de sens qui le prononce et récite sous forme de discours. » ; J. ASSMANN, Maât, l’Egypte 
pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. Mais il s’agit pour l’instant de se concentrer sur la 
deuxième leçon. 



65 
 

confiance conférée à la parole, ne pas détruire avec la langue la solidarité de la confiance, 

l’harmonie sociale »190.  

Ecoutée avant d’être dite, la Maât relève alors du sens, elle est ce sens que transporte le 

langage, sens qui, nous l’avons vu, « entre dans l’homme, le forme et le transforme en être 

sensible »191 : ainsi « La surdité envers la Maât c’est l’insensibilité »192. La Maât est en effet 

« sens social »193, qui disparait quand la Maât disparait : « quand la Maât disparait du monde, 

la parole et l’écoute mutuelle cessent. “Le cœur de l’homme ne se tourne que vers lui-même”, 

dit Neferti »194. La Maât apparaît alors comme une parole qui lorsqu’elle entre dans l’homme 

lui donne un sens, l’invitant à la vie sociale, une vie en relation avec les autres.  

En effet, la troisième affirmation de l’Oasien selon laquelle il n’y a « pas de jour de fête pour 

l’avide » va permettre à J. Assmann de définir la Maât comme « altruisme 

prescriptif »195. C’est de nouveau en commentant un passage de l’Enseignement du vizir 

Ptahhotep que J. Assmann va expliciter le thème de l’avidité comme « principe 

antagoniste »196 à la Maât : 

Si tu désires que ta conduite soit parfaite,  
Tiens-toi à l’écart d’un quelconque mal. 
Garde-toi d’un acte d’avidité, 
Car c’est là une maladie grave et incurable, 
Qui ne peut faire place à l’intimité ; 
Elle avilit les pères et les mères, 
Comme les frères d’une même mère, 
Elle rend aigre la douceur de l’amitié, 
Elle éloigne du maitre un ami, 
Elle sépare l’épouse de l’époux. 
C’est un « extrait » de tout ce qui est mauvais, 
Un « enrobage » de tout ce qui est blâmable. 
Mais il durera l’homme qui se conforme à la Maât 
Et qui départ selon ses pas 
Il pourra faire un testament à cause de cela. 
Mais l’avide n’a pas de tombe.197 

                                                 
190 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 47. 
191 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 45. 
192 Ibid. 
193 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 50. 
194 Les prophéties de Neferti, citées dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, 
op. cit., p. 50. Cette interprétation est confirmée dans la traduction de C. LALOUETTE dans C. LALOUETTE, 
Textes sacrés et textes profanes de l’ancienne Egypte, op. cit., p.72, note n°187. 
195 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 51. 
196 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 53. 
197 L’enseignement du vizir Ptahhotep P.298-315 cité dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée 
de justice sociale, op. cit.,  p. 53. La traduction de Z. Žaba montre que cet ensemble provient de la juxtaposition 
de plusieurs manuscrits, Z. ŽÁBA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 85-86. 



66 
 

« Extrait de tout ce qui est mauvais », l’avidité, « notion égyptienne de l’égoïsme » apparaît 

alors comme le « péché contre la Maât »198 par excellence :  

Ici, il est dit en toute clarté que l’avidité détruit les relations sociales et, en cela, elle représente le 
pôle opposé du sens social et de la solidarité. Donc on peut dire à la manière de saint Paul, trois 
choses demeurent : la paresse, l’insensibilité et l’avidité ; la pire est l’avidité parce que c’est 
l’égoïsme et qu’avec lui nous touchons le roc. Ce n’est plus la morale égyptienne, c’est la morale 
universelle et éternelle199. 

Péchés contre la Maât, « la paresse, la surdité mentale et l’avidité »200 mises en avant dans les 

plaintes de l’Oasien révèlent alors a contrario la responsabilité, le sens social et l’altruisme,  

trois aspects de la Maât qui manifestent sa similitude avec le commandement d’amour inscrit 

dans la Bible : 

Le premier commandement de la morale dit : « sort de toi, ouvre toi, ne fais pas l’indépendant. 
Dans sa suprême élévation – nous le savons –, ce commandement forme le cœur de la Loi de 
Moïse : « tu aimeras ton prochain comme toi-même » (Lév. 19,18). Les égyptiens ne sont pas allés 
si loin. Mais la Maât n’est, elle aussi, rien d’autre au fond qu’une élaboration et une sublimation 
de cette loi morale fondamentale qui est l’interdiction de l’égoïsme ou bien la prescription de 
l’altruisme.  

Confronté à la paresse, Maât se définit comme l’agir, soit « l’agir l’un pour l’autre » avec la 
conscience de l’hier […] 

Confronté à la surdité mentale (insensibilité) Maât se définit comme « sensibilité sociale », écoute 
mutuelle et intégration communicationnelle dans un monde social qui est au fond langagier […] 

Confronté à l’avidité, Maât se définit comme altruisme, charité, formation d’un « moi social » 
dans le for intérieur de la personne201. 

Agir, langage et « solidarité intentionnelle », la Maât semble être structurée par « la triade 

main, bouche/oreille, et cœur, qui se retrouve souvent dans les textes égyptiens »202. La Maât  

nous éclaire alors sur l’anthropologie égyptienne, une anthropologie toute fondée sur la 

relation, définissant l’homme qui écoute la Maât comme un être tout entier – mains, bouche, 

oreilles et cœur – ouvert à l’altérité. 

Mieux, la Maât nous révèle un homme tourné vers le dieu, en communion avec lui. 

                                                 
198 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 37. 
199 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 53. 
200 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 37. 
201 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 54-55. 
202 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 51. Nous verrons plus loin 
toute l’importance du cœur comme organe de l’entendement tant dans l’anthropologie égyptienne que dans 
l’anthropologie biblique. 



67 
 

1.2.1.1.2. Maât, une parole partagée entre l’homme et le dieu-démiurge, la 

communion avec le dieu  

Nous venons de montrer comment J. Assmann décrit la Maât comme sens social, parole qui 

fonde la relation entre les hommes, principe éthique qui ordonne la communauté, tout en 

mettant en évidence le statut langagier de celle-ci : nous avons vu, en effet, que la Maât 

apparaissait comme parole « incarnée » dans un langage, sens qui, par l’écoute, pénètre 

l’homme et le modifie, le rendant interprète de la Maât. La Maât peut en effet être « dite », 

mais en outre, celle-ci peut être écrite. C’est le cas des héliographies et hymnes solaires : 

« Les héliographies et les hymnes solaires se comprennent, non pas comme "discours sur la 

Maât" comme ceux que nous avons étudiés précédemment, mais comme Maât elle-même, 

une forme de Maât, son incarnation en paroles »203.  

C’est dans sa quatrième leçon sur la « dimension cosmique » de la  Maât que les 

héliographies « littérature ésotérique […] qui contribuent à la décoration des tombes royales 

et décrivent minutieusement la course solaire nocturne à travers l’enfer »204 et les hymnes 

solaires vont permettre à J. Assmann de mettre en évidence un « cercle sacrificiel »205 qui unit 

l’homme et le dieu-démiurge, par offrande mutuelle de Maât :  

Nous approchons ici d’un aspect fondamental de notre sujet. Nous avons beaucoup souligné le 
caractère « langagier de la Maât », plus audible que visible, que l’on écoute et comprend, donc une 
sorte de Logos. C’est le dieu qui, par le mouvement et le rayonnement, génère ce Logos sous 
forme de lumière et de temps. C’est l’homme auditeur et interprète de cette permanente émission 
de sens qui le prononce et récite sous forme de discours. Et enfin c’est le dieu qui écoute, qui 
reçoit et accepte cette offrande de Maât sous forme de récitation et qui s’en nourrit pour continuer 
de générer. C’est ainsi que le cercle se clôt et le monde continue d’exister, un monde que les dieux 
et les hommes collaborent à maintenir en marche, formant ainsi une communauté de participation 
et de collaboration, une communauté de l’agir l’un pour l’autre et de l’écoute l’un l’autre »206.  

Sans cet échange de Maât entre le dieu et l’homme, le monde cesse purement et simplement 

d’exister : le maintien de l’ordre cosmique dépend donc de la relation entre l’homme et le 

dieu-démiurge. Les égyptiens, en effet, ont une conception temporelle du cosmos : le monde 

est un « processus en réussite permanente »207 qui consiste en la forme cyclique de la course 

solaire, qui est réitération quotidienne de la « première fois » :  

Au commencement, l’Être éclata sans opposition aucune en forme d’un autodéploiement de l’un 
devenant trois, du néant devenant l’être, du dieu devenant le monde. Pourtant l’expression 
égyptienne de cet événement de cet événement primordial est « la première fois », la première fois 

                                                 
203 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108-109. 
204 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 103. 
205 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. 
206 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108-109. 
207 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 101 



68 
 

donc d’un processus cyclique qui se répète toujours et dont la répétition est la réalité, conçue 
comme réalité perpétuelle. Mais entre la cosmogonie primordiale et la cosmologie perpétuelle, il y 
a une différence profonde. C’est l’antagonisme qui confère à la cosmogonie perpétuelle le sens de 
triomphe et de justification208. 

Or cette « réussite permanente », ce « triomphe » et cette « justification » perpétuelle, dépend 

de la « collaboration entre les dieux et les hommes » : « La course solaire ne se réalise que par 

un effort continu et collectif qui demande la collaboration des dieux et des hommes »209.  Cet 

« effort continu et collectif » consiste en l’échange de Maât. Cet échange comporte deux 

étapes : d’une part le dieu-démiurge engendre la Maât, d’autre part l’homme fait « monter la 

Maât ». 

D’une part, la Maât émane du dieu-démiurge. C’est, comme nous l’avons vu en introduction, 

en se fondant sur la cosmogonie se trouvant dans la formule 80 des Textes des Sarcophages 

que J. Assmann montre l’autodéploiement du dieu-démiurge en une trinité et la préexistence 

de la Maât. Dans cette cosmogonie, en effet, le dieu Atoum affirme vivre en compagnie de ses 

deux jumeaux Chou et Tefnout, l’un « à l’intérieur de lui », l’autre « autour de lui »210. Or 

selon J. Assmann ce texte est « un précurseur de la méthode allégorique en tant qu’il remplace 

/ explique les noms de Chou et de Tefnout par « Vie et Maât »211.  Il précise, en outre que le 

nom Atoum est « un nom parlant qui n’a pas besoin d’explication allégorique et qui signifie à 

la fois le néant et le tout »212. Ainsi, l’égyptologue est-il en mesure de montrer dans cette 

cosmologie l’émergence d’une trinité Tout, Vie et Maât et du même coup la préexistence de 

la Maât aux cotés du dieu-démiurge lors de la « première fois », la Maât étant décrite comme 

fille du démiurge embrassant son père. Vie et Maât apparaissent alors à J. Assmann comme 

des « forces ou énergies cosmogoniques »213.  

Or, comme le décrivent les héliographies et les hymnes solaires, cette « énergie 

cosmogonique » qu’est la Maât permet la course solaire : « Les hymnes solaires brossent un 

tableau de la traversée céleste qui fait ressortir la figure de la Maât de la façon la plus 

brillante. Elle apparaît cette fois-ci comme une déesse, fille du dieu-soleil qui se tient tel le 

                                                 
208 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 102. La trinité à laquelle 
l’auteur fait référence est « le Tout, la Vie et la Vérité » : « le dieu préexistant, « Néant-Tout » (Atoum), prend 
conscience de soi-même et, par là même, se transforme en trois : le Tout, la Vie, et la Vérité. Ce qui importe 
c’est la préexistence de la Maât 
209 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 103. 
210 Reproduction et traduction du texte du Sarcophage B1C, Spell 80 dans C. CARRIER, Textes des sarcophages 
du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] à [354], op. cit., p. 223. 
211 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit.,  p. 100. 
212 Ibid. 
213 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 101. 



69 
 

pilote à la proue de la barque solaire ou qui se love sous forme de serpent uréus au front du 

dieu »214.  

De même que Maât apparaît comme la fille du dieu-démiurge Atoum dans la cosmogonie de 

la formule 80 des Textes des Sarcophages, Maât apparaît comme la « fille du dieu-soleil », 

qui se « love sous forme de serpent au front du dieu », ou l’embrasse. Mais plus étonnant, le 

« dieu-soleil-démiurge, qui est le créateur de la Maât »215 se nourrit de la Maât, pour se 

« Maâtiser » afin de triompher : 

Il faut se conformer à la Maât, se remplir de Maât, se « Maâtiser » afin de triompher des échecs de 
la vie terrestre, de la caducité et enfin de la mort même. […] La « Maâtisation » du dieu-soleil, 
l’union de Rê et de Maât, est à la base de toute une imagerie. Les formes les plus répandues et 
classiques sont l’embrassement continuel – « Maât t’embrasse tout le temps », disent les hymnes – 
et Maât comme nourriture du dieu. Le dieu soleil vit de la Maât, il se nourrit d’elle et s’en 
abreuve216.  

Cette « Maâtisation » est possible car d’autre part, l’homme l’offre au dieu soleil en « faisant 

monter la Maât » : « C’est […] le cercle sacrificiel dans lequel Maât émane du dieu-soleil et 

lui sera rendue en offrande, en parfait accord avec le principe : "agis pour celui qui agit, afin 

de l’engager à rester actif", que nous avons lu dans le texte de l’Oasien. Cette offrande de 

Maât s’accomplit par récitation »217. 

C’est donc en récitant la Maât que l’homme l’offre au dieu-soleil, y mêlant la prière qui tout 

en l’informant de l’état du monde, l’appelle à émettre encore de la Maât : « L’acte de faire 

monter la Maât englobe aussi la prière, l’appel au dieu-soleil-"écouteur", la transmission vers 

lui de l’état des choses d’ici-bas, c'est-à-dire l’insertion de la réussite cosmique dans la vie 

sociale »218. 

L’aspect qui nous intéresse particulièrement ici, est que le cercle sacrificiel nous apparaît 

comme une sorte de cercle herméneutique : le dieu-démiurge offre la Maât sous forme de 

sens, puis l’homme qui écoute la Maât,  « fait monter » cette Maât en la « récitant », c'est-à-

dire en l’inscrivant dans un langage. De l’écoute de la Maât, c'est-à-dire de cette pénétration 

de sens dans l’homme va résulter sa récitation, c'est-à-dire sa manifestation dans le langage. 

L’écoute de la Maât fait donc de l’homme son interprète. Cette interprétation de la Maât sera 

ensuite offerte au dieu-démiurge qui écoutera à son tour pour émettre de nouveau du sens, etc. 

Et ce cycle permettra de maintenir la course cyclique du soleil, l’existence même du cosmos, 

                                                 
214 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 104. 
215 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 107. 
216 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 105. 
217 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. 
218 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 109. 



70 
 

un cosmos qui s’auto-déploie, s’interprète lui-même, dans un dialogue entre l’homme et le 

dieu-démiurge. 

La « Maâtisation » de l’homme et du dieu-démiurge fait en effet apparaître la Maât comme 

une parole performative qui s’échange entre l’homme et le dieu-démiurge, comme le 

fondement d’une communion qui permet de maintenir l’ordre cosmique : l’homme et le dieu-

démiurge écoutent tous deux cette Maât, la travaillant pour la faire triompher, les rendant 

coresponsables de la création.  

1.2.1.1.3. La « Maâtisation », justification par la Maât et le caractère performatif de 

cette parole 

Nous venons de montrer que J. Assmann décrit la Maât comme une parole performative 

échangée entre l’homme et le dieu-démiurge qui émet cette parole comme sens, sens qui par 

l’écoute transforme l’homme qui la renvoie comme récitation – prière – langage qui appelle le 

dieu-démiurge à émettre de nouveau de la Maât sous forme de sens. Le caractère performatif 

de cette parole est particulièrement exprimé à travers le concept de « Maâtisation » 

fréquemment utilisé par cet égyptologue dans ses leçons sur la Maât.  

Cette « Maâtisation » apparaît comme une transformation s’opérant au contact de la Maât. En 

effet, nous avions évoqué, à la fin de notre dernière sous-section, la « Maâtisation » de Rê, le 

dieu-soleil-démiurge, « Maâtisation » qui lui permet de triompher, Maât rendant possible la 

course solaire. Ce « triomphe de la lumière sur les ténèbres », renvoie selon J. Assmann à 

l’idée de justification : 

Passons maintenant au plan cosmique à l’idée de la « justification du dieu ». L’idée devient claire 
et simple si on s’en tient  au sens originel de la justification : celle qui s’opère par confrontation 
personnelle. « A » contre « B », où justification signifie « triomphe ». Ainsi le soleil, en répandant 
la lumière « triomphe » des ténèbres. C’est le triomphe prototype, le modèle de toute justification 
par confrontation directe219. 

Sur un plan cosmique, la « justification du dieu » consiste donc dans « le processus en réussite 

permanente » qu’est le cosmos : 

Si, pour les égyptiens le cosmos est un processus en réussite permanente, c’est la course solaire qui 
en est la manifestation principale. Cette conception lui confère l’apparence d’une marche 
triomphale. Le mouvement et le rayonnement du soleil sont interprétés comme un triomphe 
incessant, une justification permanente – mais contre qui ? 220 

Nous exposerons précisément la réponse que donne J. Assmann à cette question un peu plus 

loin, lorsqu’il s’agira de montrer sa conception de la chute en Egypte. Pour le moment, il 
                                                 
219 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 98. 
220 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 102. 



71 
 

s’agit juste de constater qu’il existe en Egypte ce qu’on peut appeler une justification par la 

Maât, la « justification du dieu » n’étant rendue possible que par sa « Maâtisation » : « La 

justification, nous le savons maintenant, se fait par l’union entre l’être justifié et la Maât. Il 

faut se conformer à la Maât, se remplir de Maât, se "Maâtiser" afin de triompher des échecs 

de la vie terrestre, de la caducité et enfin de la mort même »221. 

Comme nous l’avons vu cette « Maâtisation » du dieu-démiurge, et donc sa justification, n’est 

possible que grâce à l’établissement d’une relation avec l’homme à travers un cercle 

sacrificiel. De même, la justification de l’homme revêt elle-même une dimension 

relationnelle : « La justification de l’homme est d’abord une notion plus sociale que 

religieuse. La justification, c’est l’adéquation à la Maât, la "Maâtisation", et la Maâtisation 

n’est autre que socialisation. C’est la société qui est l’instance du succès immédiat de la 

survie, de la justification »222. 

La justification est « socialisation », introduction dans la société, mise en relation avec les 

autres. Il convient de souligner l’aspect vital de la justification : si la justification du dieu est 

survie du cosmos, la justification de l’homme est elle aussi survie. La justification est donc 

question de vie ou de mort, et comme nous l’avons déjà évoqué, l’avide, qui est insensible à la 

Maât, n’est qu’un mort-vivant. Cette « Maâtisation » de l’homme conditionnera même la vie 

après la mort, comme le montre J. Assmann dans sa troisième leçon sur la « survie et 

l’immortalité »223 : « Maât est le critère de la qualification et de l’admission du défunt. C’est 

elle qui était le principe de son intégration sociale sur terre et c’est à nouveau elle qui joue ce 

rôle dans son intégration sociale dans l’au-delà. Elle règne sur les deux sphères et, à cause de 

cela, rend possible la transition de l’une à l’autre »224.  

Le critère de la Maât servira en effet lors d’un jugement du défunt appelé « pesée du cœur » : 

une balance permettra le jugement, d’un coté de la balance sera posé le cœur du défunt, de 

l’autre une plume symbolisant la Maât. Si la balance devait pencher du coté du cœur alourdi 

par les péchés, le défunt serait éliminé par la « Grande Mangeuse », sinon, il sera déclaré juste 

par Thoth et les assesseurs divins225.  

                                                 
221 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 105. 
222 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 96. 
223 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 57-84. 
224 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 82. 
225 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 82-83, pour la description 
de la « pesée du cœur ». 



72 
 

Justifiant l’homme dans sa vie terrestre et garantissant sa vie après la mort, il est alors très 

tentant d’avancer une justification par la Maât Egyptienne qui serait l’ancêtre de la 

justification par la foi biblique. Nous nous confrontons toutefois à l’immanence du concept de 

Maât qui ne renvoie à aucune entité transcendante226 : 

Dans ses lettres aux Galates (3,11), Romains (1,17) et Hébreux (10,38) Saint Paul dit à propos de 
la justification […] « le juste vivra (à jamais, il passera le jugement) par sa foi ». C’est une citation 
de la prophétie de Habacuc où nous lisons : […] « le juste vivra par sa fidélité ». Nous n’entrerons 
pas dans la différence profonde qui réside entre pistis « foi » et èmounah « fidélité », 
« confiance », qui séparent la tradition juive et la tradition chrétienne. C’est seulement la 
différence à l’égard de l’Egypte qui nous retiendra. […] èmounah et pistis sont des notions 
relationnelles qui réfèrent à Dieu (pistis au Christ). Maât ne réfère rien qu’à elle-même. La phrase 
reste dans le cercle immanent de la société. […] Maât, c’est précisément èmounah dans le sens de 
fidélité, confiance, constance, mais en référence à soi-même et non à Dieu. En Israël, le juste se 
justifiera (vivra) par sa confiance en Dieu. En Egypte, le juste se justifiera par sa propre fiabilité227. 

Le caractère immanent de cette justification par la Maât n’interdit néanmoins pas son 

caractère relationnel : « L’égyptien n’est pas tenu d’aimer mais de se faire aimer des autres ; 

De même, est-il tenu non pas d’avoir confiance en Dieu mais de gagner la confiance des 

autres »228.  

Or, comme nous le savons maintenant, la possibilité de se faire aimer des autres ou de gagner  

la confiance des autres est précisément conditionnée par la « Maâtisation », et plus 

précisément encore par l’écoute effective de la Maât. L’homme n’en reste donc pas moins  

édifié par une parole qui le touche, une parole qui lui est extérieure – même si celle-ci émane, 

certes, d’une entité immanente – qui le justifie et lui permet d’exister.   

1.2.1.2. Le salut par la Maât, l’édification de l’homme par un �����  immanent 

Nous venons de décrire la Maât comme ordre du monde, véritable principe unificateur du 

cosmos qui met en relation ses différents éléments, sens social permettant l’existence de la 

société égyptienne, et parole qui s’échange entre l’homme et le dieu-démiurge, établissant une 

relation fondamentale qui permet le maintient du cosmos. Faisant sans cesse référence au 

vocabulaire chrétien, notamment à travers des concepts aussi importants que la justification, 

l’ouvrage de J. Assmann nous a invité à considérer la Maât comme une sorte de préfiguration 

du biblique : comme le ����� préexistant dans le premier verset de l’évangile de Jean, la Maât 

préexiste au déploiement du monde. De plus, elle apparaît comme une « force ou énergie 

                                                 
226 En effet, comme nous l’avons vu dans l’introduction de la présente partie, l’Egypte apparaît comme une 
civilisation préaxiale essentiellement cosmologique, pour laquelle la transcendance n’existe pas encore.  
227 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 97-98. 
228 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 97. 



73 
 

cosmogonique » au même titre que la parole de Dieu qui crée le monde dans le récit de la 

Genèse ; en outre, la Maât apparaît comme une parole performative émanant de la divinité, 

parole qui touche l’homme le rendant interprète de la justice/vérité. Parole transformant 

l’homme, l’ouvrant, l’invitant à l’altruisme, la Maât ressemble de surcroît au commandement 

biblique d’amour. Certains pourraient certes voir dans les leçons de J. Assmann une 

christianisation outrancière d’un concept égyptien, si celui-ci ne rappelait pas sans cesse le 

caractère exclusivement cosmique et immanent de la Maât.    

Nous avons en effet pu remarquer cette grande différence avec le ����� biblique : si cette 

Parole est dans la Bible celle d’un Dieu unique dont le caractère transcendant rend sa 

représentation impossible, la Maât émane quant à elle d’un dieu-démiurge faisant partie d’un 

panthéon composé de dieux dont le caractère immanent est visible à travers leur 

représentation le plus souvent sous forme d’animaux. Nous avons en effet pu constater que 

l’un des présupposés fondamentaux de J. Assmann, se fondant notamment sur les écrits de K. 

Jaspers, est la qualification de l’Egypte comme prototype d’une civilisation « pré-axiale » 

pour laquelle rien n’existait en dehors du cosmos. Dans un tel système, la relation homme-

dieux ne peut donc pas être comprise comme une dialectique entre un ordre immanent et un 

ordre transcendant, mais comme une relation intra-cosmique : il s’agit non de renouveler le 

monde avec une Parole qui lui est toute-Autre comme pourrait le formuler notre christianisme 

contemporain dans la théologie dialectique, mais de maintenir l’unité du cosmos, 

d’ « assurer », comme nous l’avons vu, « une réalité cohérente » en « accouplant la veille et le 

lendemain »229. La civilisation égyptienne apparaît en cela comme une civilisation 

extrêmement conservatrice et traditionnaliste. La fonction de la Maât est donc de créer du lien 

au sein du cosmos, là où il a pu être rompu (1.2.1.2.1.). Anthropologiquement, cela se traduit 

par une création de lien social qui nécessite une transformation de l’homme : d’un homme 

avide, incurvé en lui-même (1.2.1.2.2.), la Maât édifie un homme au cœur ouvert qui écoute 

et qui agit (1.2.1.2.3.). C’est bien évidemment avec prudence que nous nous permettons 

d’appeler cette transformation « salut par la Maât », gardant en tête qu’il diffère du salut par 

la foi, en grande partie à cause du caractère immanent de la parole salvatrice qu’est la Maât :  

Le monde égyptien n’a pas besoin d’être « sauvé » dans le sens messianique du mot, mais d’être 
maintenu. Gouverner, c’est combattre la tendance dépravatrice qui est inhérente au cosmos, et 
fortifier la tendance salutaire qui lui est également inhérente. L’immanence du salut est ce qui 

                                                 
229 Voir supra, 1.2.1.1.1. 



74 
 

importe et le salut est la Maât, le principe salutaire et significatif, à l’opposé d’Isfet, le principe 
dépravateur et contingent230.  

Mais ce passage d’un homme incurvé en lui-même à un homme ouvert aux autres, n’est pas 

sans nous rappeler certains aspects anthropologiques fondamentaux du salut par la foi que 

nous souhaitons plus loin mettre en avant.     

1.2.1.2.1. La chute en théologie égyptienne, cause de la séparation entre les hommes 

et les dieux 

Nous avons vu que J. Assmann affirmait l’existence en Egypte d’une justification par la Maât, 

à travers son concept de « Maâtisation ». Or dans un système théologique, quel qu’il soit, la 

nécessité d’une justification suppose l’existence préalable d’une chute. Le plus souvent cette 

chute est décrite dans les cosmogonies, expliquant l’origine du mal dans le monde. En effet, 

comme nous l’avons vu, la justification apparaît-elle comme le résultat d’une confrontation 

entre le bien et le mal, du juste contre l’injuste : 

La notion de « justification » implique une instance qui juge, décide et proclame, et une 
confrontation binaire, qui nécessite la décision entre oui et non, juste et injuste, innocent ou 
coupable. A l’origine, cette confrontation n’était conceptualisée que sous forme concrète, 
personnelle, à titre de confrontation de personnes ou de partis adverses, disons « A » et « B ». 
« A » ne peut être « justifié » que contre « B ». En ce cas, « A » est proclamé « juste », « B » 
« injuste »231. 

Aussi, nous  avons pu constater que J. Assmann montrait une justification du dieu-démiurge 

par la Maât qui revient sur le plan cosmique à une « victoire de la lumière sur les ténèbres », 

victoire qui lui apparaît comme le « triomphe prototype », « modèle de toute justification par 

confrontation directe »232.   

Néanmoins, il ne s’agit pas pour J. Assmann de décrire une cosmologie égyptienne qui serait 

fondamentalement dualiste, entre autre parce qu’il n’existe pas de combat primordial comme 

par exemple dans l’Enuma Elish babylonien : 

 Un système profondément dualiste représente la cosmogonie sous la forme d’un combat 
primordial, le triomphe de l’être sur le néant, du cosmos sur le chaos, du bien sur le mal. […] il y a 
parmi les hymnes, les textes funéraires et les inscriptions des temples d’époque gréco-romaine 
d’innombrables passages qui se réfèrent de façon plus ou moins élaborée à la cosmogonie et/ou à 
la création. Or, parmi ces textes là, du moins à ma connaissance, il n’y a pas de mention d’un 
combat primordial233. 

                                                 
230 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit.,  p. 131. 
231 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 88.  
232 Voir supra, 1.2.1.1.3. 
233 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit.,  p. 99. 



75 
 

Cette absence de combat primordial s’explique certainement par l’aspect perpétuel de la 

cosmogonie : nous l’avons vu, « le cosmos est un processus en réussite permanente »234 

manifesté par le cycle solaire. Il faut donc distinguer entre la « cosmogonie perpétuelle », 

cyclique, qui se répète à chaque levé du soleil, et la « première fois », « cosmogonie 

primordiale »235, « autodéploiement du dieu-démiurge en une trinité » d’où est absent toute 

idée de chute. L’antagonisme, le dualisme entre Maât et Isfet236, entre le bien et le mal, 

n’apparaît donc que dans un second temps, il ne peut donc y avoir de combat primordial entre 

le bien et le mal : « C’est l’antagonisme qui confère à la cosmogonie perpétuelle le sens de 

triomphe et de justification. La cause de cette différence est la chute. A cause de la chute, il y 

a antagonisme. Il n’y en avait pas au commencement. C’est donc un développement 

secondaire, un dualisme postérieur »237.  

Le principe de la chute apparaît donc comme étant le « clivage », la séparation, et notamment 

celle des hommes et des dieux. C’est se fondant sur le « seul récit continu » de la chute en 

Egypte qu’est « le livre de la vache et du ciel » que J. Assmann montre la chute égyptienne 

comme « clivage » :  

Peut-être croyait-on à une pluralité d’événements ayant donné naissance à cet antagonisme […]. Il 
est question de la « querelle sur l’œil d’Horus », du meurtre d’Osiris, de la rébellion des hommes 
contre le dieu soleil-démiurge, du courroux de la déesse lointaine, événements mythiques de 
nature tragique ou catastrophique, cause de différenciation : différence entre vie et mort ; 
différence entre jour et nuit ; séparation du ciel et de la terre ; séparation des dieux et des hommes. 
L’élément commun de ces différentes images semble être plutôt séparation ou différenciation que 
descente violente. Il faut donc remplacer la notion conventionnelle de « chute » par la notion plus 
adéquate de « clivage ».  En conséquence, la course solaire ne se réalise que par un effort continu 
et collectif qui demande la collaboration des dieux et des hommes238.   

Principe « accouplant la veille et le lendemain », sens social et parole échangée entre 

l’homme et le dieu-démiurge, la Maât apparaît alors comme ce qui efface ce clivage, 

permettant cet « effort continu et collectif » qu’est la « collaboration des dieux et des 

hommes ». Sans la Maât, le monde égyptien s’éparpillerait à force de séparations, comme la 

société s’éparpillerait en une multitude d’individus avides par nature. Notons que la chute, le 

clivage n’intervient que dans un second temps : elle est séparation, absence d’unité comme le 

                                                 
234 Voir supra, 1.2.1.1.2. 
235 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 102 : pour la distinction 
entre « cosmogonie primordiale » et « cosmogonie perpétuelle ». 
236 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 98- 99, pour une définition 
d’Isfet comme contraire de Maât : « S’il y a une lutte éternelle entre « A » et « B », symbolisée par le triomphe 
matinal de la lumière sur les ténèbres et si « A », symbolisé par la lumière, est Maât, il faut par conséquent que 
« B » soit contre force d’égale valeur et que la réalité se déroule comme une lutte entre Maât et Isfet, le bien et le 
mal, la justice et l’injustice, la vérité et le mensonge, l’ordre et le désordre ».  
237 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 102 
238 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 103. 



76 
 

mal est « privation », « absence de ce qui devrait être » 239 dans la doctrine augustinienne du 

péché originel. Cette absence d’unité n’existera que dans un second temps, conséquence de 

l’égocentrisme du cœur de l’homme.  

1.2.1.2.2. Le pessimisme anthropologique égyptien, l’homme incurvatus in se  

Nous venons de voir que la théologie égyptienne connaissait une sorte de chute, décrite par J. 

Assmann comme principe de séparation, « clivage », dans une cosmologie qui semble n’avoir 

que l’unité pour idéal. Nous avons vu qu’absente de la « première fois » cette chute 

n’interviendra que dans un second temps, dans une « pluralité d’événements » tendant vers la 

séparation entre les éléments du cosmos, plus particulièrement entre les hommes et les dieux. 

Dans ce contexte, la Maât apparaît comme la parole qui rétablit le lien là où il y a eu rupture.  

Or cette chute, ce « clivage » est le fait de l’homme, de son « cœur » : « La cause du clivage, 

c’est le cœur de l’homme qui s’est éloigné de – et rendu étranger à – l’égalité 

primordiale »240. 

L’anthropologie égyptienne semble alors être « teintée d’un certain pessimisme »241 : 

« Malgré la dépendance humaine de la Maât, ce n’est pas la Maât, mais Isfet, qui, selon 

l’anthropologie négative des égyptiens, représente l’état rudimentaire, le donné, le naturel. 

[…] Isfet, l’injustice, c’est la violence, la non-communication, la loi du plus fort »242. 

Nous avions effectivement pu remarquer que l’homme sourd à la Maât, était l’homme avide 

et qu’insensible, celui-ci était considéré comme un mort-vivant : « Le premier principe de 

l’anthropologie égyptienne dit que l’homme est incapable de vivre sans Maât, dans la vie 

terrestre : parce qu’il sera privé de l’amour des autres, et le solitaire, nous l’avons vu, est un 

mort vivant »243.  

L’homme sans Maât, c'est-à-dire dans son état brut, « rudimentaire », est donc l’homme mort-

vivant, avide, injuste, séparé des autres. 

Autrement dit, l’homme semble être défini par « sa convoitise mauvaise et son penchant 

pervers » pour reprendre les termes de l’article 2 de la confession d’Augsbourg. Nous ne 

pouvons en effet nous empêcher de penser à l’homme pécheur tel qu’il est décrit dans le 

christianisme, l’homo incurvatus in se. C’est exactement ce que nous entendons lorsque J. 

                                                 
239 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 27. 
240 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 127. 
241 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 124. 
242 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 124-125. 
243 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 124. 



77 
 

Assmann cite les prophéties de Neferti : « Quand la Maât disparait du monde, la parole et 

l’écoute mutuelles cessent. "Le cœur de l’homme ne se tourne que vers lui-même", dit 

Néferti »244. 

A contrario, quand la Maât est présente, le cœur de l’homme se tourne vers l’autre. Le cœur 

apparaît alors comme l’organe récepteur de la Maât. Incurvé en lui-même, ce cœur « rendu 

étranger à l’égalité primordiale » – mort à la relation – ne pourra retrouver vie que par 

l’écoute de la Maât, cette parole performative qui l’édifie. Il nous faut alors étudier toute 

l’importance de cet organe fondamental dans l’anthropologie égyptienne, comme dans 

l’anthropologie biblique, qu’est le cœur de l’homme. 

1.2.1.2.3. Le cœur qui écoute et agit, l’homme devant Rê  

Qu’il s’agisse des plaintes de l’Oasien, du chant du désespéré, de l’Enseignement de 

Ptahhotep ou encore des prophéties de Neferti, une grande majorité des textes égyptiens que 

cite J. Assmann pour fonder ses leçons sur la Maât font référence au cœur de l’homme. C’est 

que le cœur est un concept central de l’anthropologie égyptienne, car il s’agit du « siège de la 

pensée, de la volonté, de la connaissance et de la sensation »245. 

Cette importance du cœur dans l’anthropologie égyptienne est visible par exemple dans 

l’enseignement à Ptahhotep, où le cœur est décrit comme un organe plus ou moins sensible 

qui est la mesure de son « possesseur » : 

C’est le cœur qui fait son possesseur 
Ecoutant ou non écoutant;  
Le cœur d’un homme est sa vie, prospérité et santé. 
Celui qui écoute, c’est celui qui entend qui est dit (sic), 
Mais celui qui aime à écouter c’est celui qui fait ce qui est dit246. 

Notons qu’il ne s’agit pas seulement d’ « écouter », mais bien de « faire ce qui est dit », d’agir 

selon la Maât qui est « placée dans le cœur » de l’ « écoutant », comme le montre cette 

inscription de la tombe d’un homme prénommé Néferhotep à Thèbes : « O Rê, générateur de 

Maât, c’est à lui que l’on l’offre. Place Maât dans mon cœur, afin que je puisse la faire 

monter à ton Ka, car je sais que tu vis d’elle, et que c’est toi qui a créé son corps »247. 

                                                 
244 Les prophéties de Neferti, citées dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, 
op. cit., p. 50. Cette interprétation est confirmée dans la traduction de C. Lalouette dans, C. LALOUETTE, 
Textes sacrés et textes profanes de l’ancienne Egypte, op. cit.,  p. 72, note n°187. 
245 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 52. 
246 L’enseignement du vizir Ptahhotep P.550-554 cité dans J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée 
de justice sociale, op. cit., p. 44. Z. Žaba, traduit  « c’est le cœur qui fait son possesseur obéissant ou 
désobéissant » dans Z. ŽÁBA, Les Maximes de Ptahhotep, op. cit., p. 101. 
247 G. DAVIES, The Tomb of Nefer-hotep at Thebes, New York, 1932, pl. 37, cité dans J. ASSMANN, Maât, 
l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 108. 



78 
 

Nous avons en effet déjà pu décrire ce que voulait dire « faire monter la Maât » : celui qui 

écoute peut « dire la Maât » et agir selon elle pour l’offrir au dieu-démiurge dans le but de le 

« Maâtifier » afin de maintenir l’équilibre du cosmos. Le cœur apparaît alors comme la partie 

de l’homme qui reçoit la Maât, le ����� immanent « généré » par le dieu-démiurge : 

autrement dit, le cœur de l’homme est le lieu de l’écoute la parole du dieu, « siège de la 

pensée » qui permet à l’homme de décider et d’agir, manifestant la Maât générée par le dieu-

démiurge.  

Si la Maât n’est pas écoutée, le cœur sera précisément le lieu de l’avidité : « L’avidité, en 

égyptien, est une prérogative du cœur ; l’expression égyptienne �wn-jb est formée à l’aide du 

mot signifiant cœur et veut dire, littéralement, "avide par rapport au cœur" »248. 

Aussi, et comme nous avons pu le constater, le cœur sans la Maât est comme « tourné vers 

lui-même ». Il n’est alors pas étonnant que ce soit précisément le cœur qui sera pesé sur la 

balance lors du jugement des morts.  

« Tourné vers lui-même » ou « Maâtifié », le cœur apparaît alors comme l’organe de la 

rupture ou de la relation effective avec le dieu. Une telle conception du cœur peut être 

retrouvée dans l’Ancien Testament, comme nous l’avons constaté avec Hans Walter Wolff, 

dans son Anthropologie de l’Ancien Testament249. 

Françoise Dunand souligne bien cette fonction du cœur lorsqu’elle explique la signification 

du mot netjer, « dieu » : 

Tout être ou tout objet, tout processus dépendant de la racine netjer est nécessairement impliqué 
dans un acte de culte. Ainsi le roi qui devient netjer, plus précisément « dieu parfait », comme 
l’affirme sa titulature, lorsqu’il a subi les rites du couronnement. Ainsi le simple particulier, 
défunt, qui n’accède à une survie divine qu’après que sa momie et sa tombe ont subi les rites 
appropriés. Certains textes donnent à penser, cependant, que dans l’homme durant sa vie déjà, il 
existe un élément qui relève du divin : le cœur qualifié de « la divinité qui est dans l’homme ». 
C’est de là que sont issues les règles de conduite selon la norme ; « suivre son cœur », disent les 
Egyptiens, c’est agir selon la Maât et non selon son bon plaisir250.  

Suivant son cœur, en relation avec le dieu, ayant écouté et reçu la Maât, l’homme peut alors 

dire la Maât et agir selon elle, l’inscrivant dans le langage et dans l’agir pour la faire monter 

comme offrande, manifestant dans le cosmos la justice/vérité émanant du dieu-démiurge. 

Organe de sa volonté, le cœur de l’homme ainsi Maâtisé, devient alors « divinité dans 

l’homme », manifestée dans les paroles et dans l’agir de l’homme, lorsque celui-ci fait monter 

la Maât : ce n’est qu’au moment où il interprète le ����� divin qu’est la Maât dans son cœur, 

                                                 
248 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 51. 
249 H.W. WOLFF, Anthropologie de l’Ancien Testament, Genève, Labor et Fides, 1974. 
250 F. DUNAND, Hommes et Dieux en Egypte…, op. cit., p. 20. 



79 
 

que l’homme est alors image de la divinité. L’effectivité de l’image de dieu est donc 

conditionnée par l’écoute de la Maât, par la Maâtisation du cœur, son exposition au ����� 

divin. Le fait d’être à l’image de la divinité dépend alors de l’effectivité de l’échange de Maât 

entre l’homme et la divinité, de l’effectivité du dialogue avec la divinité à travers le cercle 

sacrificiel. L’image de Dieu n’est donc pas la « divinité dans l’homme », mais la mise en 

langage, la symbolisation, l’interprétation de la parole divine qui touche – divinise – le cœur 

de l’homme dans le seul but de répondre au dieu par l’offrande de l’effectuation – de 

l’effectivité – de sa parole dans le monde sensible. 

Nous pourrions alors distinguer, dans le cadre de notre travail, entre l’homme « à l’image du 

dieu », à l’écoute de la Maât comme la divinité est elle-même à l’écoute de la Maât, et 

l’homme effectivement « image du dieu » manifestant la Maât émanant de la divinité dans le 

langage et dans l’agir. Toutefois, différemment des occurrences bibliques de l’affirmation de 

la création de l’homme « à l’image et à la ressemblance » de Dieu, il ne nous semble pas que 

cette distinction entre potentialité et effectivité de l’image de Dieu soit opérante, ni même 

existante dans une civilisation pré-axiale pour laquelle l’idole ne représente aucun problème : 

l’homme qui dit la Maât peut imager complètement la divinité car, la divinité comme lui-

même sont immanents. Il en est tout autrement dans une religion souhaitant préserver la 

transcendance d’un dieu qu’il est impossible d’imager fidèlement dans l’ordre immanent, ce 

qui explique l’interdiction de l’idolâtrie, et l’affirmation d’un homme « à l’image » de Dieu et 

non directement « image de Dieu ». Il s’agit alors maintenant d’expliciter le sens de 

l’affirmation selon laquelle les hommes sont images de la divinité telle qu’elle est inscrite 

dans l’Enseignement pour Mérykarê, enseignement appartenant au genre sapiential, ayant 

donc pour objet le concept de Maât : « Vois, je t’ai exprimé le plus utile de ce que j’ai au fond 

de moi [litt. : dans mon ventre]. C’est en maintenant (cela) à l’esprit que tu dois agir »251.   

1.2.1.3. L’homme image de Dieu en Egypte  

Comme nous l’avons dit, plusieurs exégètes chrétiens ont déjà pu mettre en évidence la 

fonction de représentation divine du Roi égyptien pour éclairer la notion biblique d’ « image 

de dieu ». Voyant le Psaume 8 comme un parallèle aux péricopes relatives à l’imago Dei 

(Gen. 1,26-27, Gen. 5, 1 et 3 et Gen. 9,6) les représentants les plus cités de cette 

interprétation, à savoir J. Hehn, W.H. Schmidt, H. Wildberger et H.W. Wolff, « s’entendaient 

                                                 
251 Dernier vers de l’enseignement à Mérykarê (P.138) traduit par P. Vernus dans P.VERNUS, Sagesse de 
l’Egypte pharaonique, op. cit., p. 150. 



80 
 

à conclure que le narrateur biblique voyait dans l’être humain la seule manifestation valable 

de son Dieu, qui affirmait en lui son règne sur la création »252. Ces auteurs voyaient en effet 

l’image de Dieu comme un véritable mandat divin253 ordonnant à son mandataire sa 

représentation et la domination sur la terre, de la même manière que le roi égyptien bénéficiait 

de ce mandat de domination. Nous allons voir que si le concept de Maât tend à confirmer la 

thèse du roi égyptien comme mandataire, représentant du dieu, ce n’est pas tant la domination 

divine que la justice divine qu’il y a lieu de représenter (1.2.1.3.1.). Néanmoins, si l’on suit la 

ligne de ces auteurs, le problème restera celui de la « démocratisation » ou de la 

« monarchisation » de l’image de Dieu que nous avons déjà évoqué à travers les 

interprétations de l’Enseignement à Mérykarê de P.-E. Dion et B. Ockinga. Ce problème 

soulève en fait deux questions qui sont d’une part, celle de la datation de l’Enseignement à 

Mérykarê et d’autre part, celle de l’évolution même de l’anthropologie et de la théologie 

égyptiennes. Selon nous, l’Enseignement à Mérikarê est le témoin d’un double mouvement 

anthropologique et théologique procédant d’une même évolution : si anthropologiquement 

l’évolution consiste en une individualisation progressive de l’homme, on assiste 

théologiquement à une volonté de plus en plus grande d’un rapprochement du dieu. Ainsi ce 

n’est plus un roi, représentant de tout un peuple qui est image du dieu, dans une relation 

privilégiée avec la divinité, mais bien chaque individu qui manifeste la Maât à travers 

l’exercice de sa responsabilité personnelle – chaque homme est ainsi image du dieu, donc tous 

les hommes (1.2.1.3.2.). Ayant mis en évidence ces deux points, nous pourrons conclure en 

montrant que l’affirmation selon laquelle l’homme est image du dieu dans l’écrit sapiential 

qu’est l’Enseignement à Mérykarê est à interpréter de manière relationnelle, et qu’une telle 

compréhension préfigure à bien des égards la compréhension biblique de l’image de Dieu.  

1.2.1.3.1. Le Roi réalisant la Maât, représentant du dieu sur terre 

Nous avons pu le constater, la plupart des auteurs étudiant le concept d’image de Dieu 

interprètent celui-ci à la lumière d’un concept plus profond. En particulier, nous avons pu 

évoquer la filiation divine ainsi que la domination. La domination semble emporter un large 

consensus, la plupart des exégètes vétérotestamentaires y voyant un lien avec l’imago Dei 

telle qu’elle est décrite dans la Genèse et évoquée dans le Psaume 8. Or il n’est pas évident 

                                                 
252 P.-E. DION, op. cit., col. 379. 
253 G.A. JÓNSSON, op. cit., p. 57 : “the Deputizing role of the Image” ; p. 144: « selon Schmidt, l’image de 
Dieu peut être comprise comme consistant dans un mandat pour agir comme représentant de Dieu sur Terre […] 
Wildberger maintient que la ressemblance divine consiste dans la position de l’homme comme représentant de 
Dieu ».  



81 
 

d’identifier l’imago Dei biblique et la domination, la domination apparaissant non comme 

l’image de Dieu elle-même, mais comme une conséquence de celle-ci254. Il convient 

néanmoins de préciser en quoi consiste la conception égyptienne de domination. C’est dans sa 

dernière leçon sur « la Maât et l’Etat pharaonique »255 que J. Assmann montre le rapport entre 

Maât et domination, tout en montrant la filiation divine :    

En tant qu’ils se nourrissent de la Maât, roi et dieu participent d’un seul corps, c'est-à-dire se 
confondent dans une identité commune. On est tenté de comparer Maât au Saint Esprit qui, lui 
aussi, comme troisième personne, rend l’unité des deux autres possible. […] Appliquée à 
l’ancienne Egypte, cette trinité théorique du sacré, du politique et de l’ordre prend la forme d’une 
réalité vécue et s’incorpore dans la constellation du soleil, du roi et de la Maât. Cette constellation 
traduit la notion égyptienne de domination […]. Pharaon n’est donc pas le seul détenteur de cette 
domination. Avec la séparation du ciel et de la terre, cette suprême instance s’est divisée en deux, 
le soleil et le roi, le père et le fils. Le soleil répand la Maât dans le monde sous les formes 
cosmiques de la lumière et du temps mesuré ; le roi la répand sur terre sous les formes culturelles 
de la justice et du culte sacrificiel. La Maât les unit en tant qu’ils en vivent256. 

La domination revient donc au fait de « répandre la Maât », de la faire respecter de la 

« réaliser », bref, de l’interpréter, de la traduire, « les formes cosmiques de la lumière et le 

temps mesuré » étant mis sous les « formes culturelles de la justice et du culte sacrificiel » ce 

qui est précisément la mission de l’Etat pharaonique : 

Le premier principe de l’anthropologie égyptienne dit que l’homme est incapable de vivre sans la 
Maât, dans la vie terrestre […]. Mais il y a un deuxième principe qui dit que l’homme est 
incapable de vivre sans l’Etat. La raison en est qu’il dépend d’une institution supérieure qui réalise 
et garantit la Maât. Lui-même est inapte à la réaliser. Il peut au plus la « dire » et « accomplir », 
mais non pas la « réaliser » et l’ « établir ». […] La réalisation (shpr) et l’établissement (smn) de la 
Maât par le roi assurent les conditions nécessaires à l’homme pour pouvoir dire et accomplir la 
Maât257.  

Or cette mission est fondée sur un véritable mandat divin, dans lequel le roi représente la 

divinité :  

C’est d’abord le dieu qui veut que la Maât soit réalisée, et c’est le roi qu’il en charge. Ensuite c’est 
le roi qui veut que la Maât soit accomplie. Et en dernière instance, c’est la Maât qui veut ou plutôt 
exige que l’homme parle et agisse de façon solidaire. Cela implique naturellement que le roi soit 
obéi, que sa volonté s’accomplisse. Mais c’est la Maât qui détermine la volonté du roi, le roi ne 
peut vouloir autre chose que la Maât258.  

                                                 
254 Sur l’impossibilité d’identifier domination et image de Dieu, voir par exemple P. HUMBERT, Etudes sur le 
récit du paradis et de la chute dans la genèse, op. cit., p. 162-163, lorsqu’il critique la première position de 
Ludwig Köhler qui prétendait que l’imago divina consistait dans la domination de l’homme sur les animaux. 
Ludwig Köhler acceptera la critique et reconsidèrera sa  position pour rejoindre celle de P. Humbert ;  voir aussi 
P.-E. DION, op. cit., col. 377. 
255 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 115-141 : « V. Maât et 
l’Etat pharaonique ». 
256 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 120-121. 
257 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 124. 
258 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 122-123. 



82 
 

Lorsque le roi réalise la Maât, celui-ci exerce donc un mandat qui le rend représentant 

terrestre de la divinité, « vivant » comme elle « de la Maât » :  

« Vivre de la Maât », qu’est-ce que cela signifie ? En ce qui concerne le dieu, la signification 
semble claire : elle se réfère à la Maât comme offrande. La tâche du roi étant la réalisation de la 
Maât, l’offrande est l’expression symbolique de l’accomplissement de la tâche, de la Maât 
réalisée. Mais les textes précisent très fréquemment que le roi et la divinité vivent de la Maât 
plutôt dans le sens éthique que sacrificiel, que c’est la Maât comme vérité dite et comme justice 
pratiquée dont se nourrit dieu ou roi. […] On accomplit la Maât parce que le dieu ou le roi en vit. 
Le prédicat « qui vit de la Maât désigne donc l’autorité qui demande qu’elle soit accomplie. Roi et 
dieu sont identiques dans ce respect ; il s’agit d’une seule autorité (« bifocale ») que le roi 
représente sur terre sous forme humaine259. 

Voulant que la Maât soit accomplie, « symboliquement exprimée » pour l’offrir au dieu, le roi 

est donc le représentant, l’image du dieu qui veut que la Maât soit réalisée. Ce n’est pas tant 

l’exercice d’une domination qui fait du roi l’image de la divinité que la volonté d’accomplir la 

Maât, Maât qui est solidarité communicative :  

L’institution pharaonique est donc aussi bien une religion qu’un Etat : parce que la libération des 
énergies cosmogoniques et salutaires se fait par adoration et par échange communicatif. L’Etat, 
c’est la gestion du salut. C’est l’union parfaite du salut et de la domination. Les notions de 
« solidarité » et de « communication » s’avèrent les éléments communs à toutes les sphères – ou 
univers de discours – dans lesquelles nous avons étudié la notion Maât au cours de ces cinq leçons. 
Il faut donc à mon avis abandonner la notion de l’ordre cosmique, Weltordnung comme le centre 
du concept de Maât. Le véritable centre, le point de départ d’où toutes ces acceptions plus 
spécifiques dérivent, c’est la catégorie sociale de la solidarité communicative260. 

Gestionnaire du Salut, image de la divinité en promouvant la solidarité communicative entre 

les hommes, représentant la divinité devant les hommes et les hommes devant la divinité 

lorsqu’il « fait monter la Maât », le roi semble alors exercer une fonction « icono-

sacerdotale »261, pour reprendre l’expression de Jean Ansaldi262 :  

                                                 
259 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 121-122. 
260 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 133. 
261 Pour la définition de la « fonction icono-sacerdotale », voir J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, de 
l’anthropologie à la pratique, op. cit., p. 24 : « Dans le lieu où tout païen s’attendait à trouver la représentation 
du Dieu, c’est l’homme qui est placé comme image. Sa tâche est de re-présenter la création devant Dieu et Dieu 
devant la création. C’est en exerçant cet office sacerdotal que l’homme est image de Dieu ». Cette même 
définition se trouve dans  J. ANSALDI, Ethique et sanctification morales politiques et sainteté chrétienne, 
Genève, Labor et Fides, 1983, p. 71. 
262 Nous pouvons nous permettre cette comparaison, J. Ansaldi insistant sur l’aspect immanent de cette fonction 
icono-sacerdotale dans le but de montrer les liens entre éthique et sanctification. J. ANSALDI, Ethique et 
sanctification, op. cit., p. 134-149 ; notamment p.142-143 : « la fonction icono-sacerdotale ne vise pas un 
ailleurs et son effectuation décollerait si elle ne se tenait pas au plan des réalités qui marquant l’humanité là où 
elle vit et dont elle est partie prenante. Dans ce concret, sa mission côtoie l’éthique. […] Ethique et sanctification 
ne peuvent se séparer en raison de l’espace relationnel qu’elles assument ensemble et chacune pour ce qui les 
concerne ». Cette interprétation ansaldienne de la fonction icono-sacerdotale nous semble intéressante au 
moment où l’on décrit la fonction d’un roi représentant du dieu dans une société pré-axiale qui, précisément, 
confond les deux sphères du politique et du religieux, de l’éthique et de la sanctification. Notons que l’élément 
commun est alors l’ « espace relationnel qu’elles assument ». Or, comme nous l’avons vu la Maât est 



83 
 

La solidarité, répétons-le, c’est la reconnaissance de la non-autarcie, de la dépendance […] Sur le 
plan de la société, la Maât établit des liens qui lient l’homme à l’homme et assurent l’intégration 
sociale ; sur le plan du roi, la Maât établit les liens qui lient le monde humain à celui des dieux et 
assurent l’intégration universelle263.   

Vu à travers le prisme de la Maât, l’image du dieu comme domination devient image du  dieu 

comme établissement de la solidarité communicative. Si le roi est image de la divinité c’est 

parce qu’établissant la Maât, celui-ci fonde la création de lien entre les hommes ainsi qu’entre 

l’humanité et la divinité. Une question demeure toutefois : comment et pourquoi cette 

fonction icono-sacerdotale s’est-elle propagée du seul Roi à tous les hommes dans 

l’Enseignement à Mérykarê ?  

1.2.1.3.2. L’évolution vers Mérykarê, le cœur de l’individu à l’image de Dieu  

L’étude du concept de Maât selon J. Assmann repose sur un ensemble de textes qui forment 

selon lui le « discours sur la Maât »264. Confronté à la multitude de références, l’égyptologue 

va en effet utiliser une méthode qu’il appelle « histoire du discours » :  

Jusqu’ici on a toujours supposé qu’une étude approfondie de la Maât ne peut être fondée que sur 
une compilation exhaustive des références. Et comme il y a des milliers de références, personne ne 
s’est chargé de cette étude. […] je ne m’occuperai ni de l’étymologie, ni de la graphie de Maât qui, 
à mon avis, appartiennent plutôt à la périphérie, mais des discours dans lesquels Maât est 
thématisée d’une façon centrale. Le grand avantage d’une analyse textuelle (à partir des discours) 
sur une analyse sémiologique (à partir des références) est qu’on ne risque pas de manquer les 
passages qui traitent de la Maât sans en dire le nom. C’est le cas par exemple des textes qui parlent 
de la Maât à contrario […] Je me sers d’une méthode que l’on peut appeler « histoire du 
discours ». Par « discours » je n’entends pas un seul texte mais toute une famille de textes qui 
relèvent d’un « univers de discours » commun. Il s’agit des « traditions de textualisation »265. 

Or J. Assmann distingue trois étapes dans le processus de textualisation : la thématisation, la 

textualisation et la canonisation266. 

Tout d’abord, la thématisation est la conséquence d’une crise de l’implicite, du tacite. 

Lorsqu’un terme est compris par tout le monde, celui-ci n’a pas besoin d’être expliqué : 

« l’implicite c’est le naturel, l’évident »267. Ce n’est que lorsque survient une crise, « une 

décomposition des certitudes engrenées »268 entrainant une mécompréhension du terme qu’il 

est alors nécessaire de le thématiser, de l’expliciter afin d’en faire un objet  appréhendable et 

compréhensible. 

                                                                                                                                                         
précisément décrite par J. Assmann comme « principe sociogonique de la solidarité » J. ASSMANN, Maât, 
l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 135. 
263 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 135. 
264 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 32. 
265 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 28.  
266 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 28-30. 
267 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 29. 
268 Ibid. 



84 
 

Ensuite, la textualisation est la création d’une « instance de référence »269 pour stabiliser le 

thème. L’écrit est le recours le plus utilisé, mais ce n’est qu’un « procédé de conservation »270 

parmi d’autres. L’important est en effet de conserver un sens qui peut se transmettre pour que 

tout le monde comprenne la même chose : ici, J. Assmann parle de « tradition continue »271. 

Enfin, la canonisation est un fait social : c’est la « décision de la société d’attribuer au texte 

un caractère totalement obligatoire »272. Le texte devient alors une sorte de pilier permettant à 

une société de cristalliser « son image d’elle-même et son identité »273. 

Suivant les étapes de la textualisation, J. Assmann va pouvoir dater la naissance du « discours 

sur la Maât » et retracer l’évolution des « thématisations de la Maât » :  

Pendant l’Ancien Empire, sens et souveraineté forment un ensemble compact [...]. Avec la chute 
de la monarchie, le sens et la souveraineté se séparent. Pour la première fois se pose alors la 
question de la nature de la Maât. Si elle n’est pas la volonté du roi qu’est-elle donc ? […] De ce 
besoin provient le discours sur la Maât. Il y a un contexte précis dans l’histoire : il se place entre 
deux empires. Il a pour conditions la ruine de l’Ancien Empire et la possibilité de réfléchir sur 
l’ordre. […] sans la décomposition de l’Ancien Empire, la Maât ne serait jamais devenue 
thématisable de façon explicite et radicale ;  sans le rétablissement de la monarchie, les 
thématisations de la Maât n’auraient jamais été institutionnalisées et développées comme discours 
ni même comme Grande Tradition274. 

C’est donc en se détachant de la seule volonté du roi, que la Maât a pu être thématisée 

devenant un concept plus abstrait, une parole plus autonome : séparé de la souveraineté, le 

sens Maât avait dès lors la possibilité de s’identifier à d’autres volontés, de s’incarner dans 

d’autres entités, d’être ainsi démocratisé ou individualisé.  

Et en effet, si la Maât fut institutionnalisée par la monarchie, celle-ci connût néanmoins un 

déplacement de la volonté du roi à la volonté du dieu. Selon J. Assmann, ce déplacement est  

dû à un « changement dans l’interprétation de la causalité de l’agir »275 comme il le montrera 

au moment de conclure sa cinquième et dernière leçon, en se fondant sur les découvertes d’E. 

Otto sur les inscriptions autobiographiques de la Basse Epoque276 :         

La conception classique, Otto la décrit ainsi : la conséquence de l’action, la réussite ou l’échec, se 
produit automatiquement selon une loi quasi naturelle. Maintenant à la Basse Epoque, c’est de la 
volonté de Dieu que découlent les conséquences de l’agir […] Au lieu de l’ancienne maxime : 

                                                 
269 Ibid. 
270 Ibid. 
271 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 30. 
272 Ibid. 
273 Ibid. 
274 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 33-34. 
275 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 136. 
276 E. OTTO, “Die bibliographischen Inschriften der Ägyptischen Spätzeit, Ihre Geistesgeschichtliche und 
Literarische Bedeutung“ dans H. KEES, Probleme der Ägyptologie, Leiden, E.J. Brill, 1954. 



85 
 

« celui qui agit, c’est celui pour qui on agira », on dit maintenant : « celui qui agit, c’est Dieu qui 
le récompense »277. 

Or ce déplacement de la Maât de la volonté royale à la volonté divine correspondrait au 

mouvement de la piété personnelle des égyptiens, comme le montre J. Assmann se fondant 

sur les recherches de H. Brunner concernant le libre arbitre de Dieu dans la sagesse 

égyptienne278:  

H. Brunner […] a identifié ce mécanisme décrit par Otto au principe de la Maât et a mis le 
changement de conception classique en relation avec la conception tardive dans le mouvement 
socio-religieux dit « piété personnelle ». […] La divinité était toujours, bien sûr, impliquée dans la 
conception classique, mais de façon indirecte. L’interdépendance des hommes était organisée par 
l’Etat qui était instauré par le dieu. Maintenant c’est la dépendance directe. […] la piété 
personnelle ne fait que remplacer par Dieu le roi dans la position d’instance de volonté. Ainsi la 
Maât sera identifiée à la volonté de Dieu279. 

 J. Assmann cite alors la sentence d’Aménemopé : « Quant à la Maât, c’est un grand don de 

Dieu, il la donne à qui il veut »280.  

Or ce mouvement de la piété personnelle qui tend à instaurer, à la Basse Epoque, un lien de 

dépendance directe de l’homme avec le dieu nous semble tout à fait correspondre à ce que S. 

Bickel décrit déjà au Nouvel Empire comme étant le « désir de pouvoir approcher le 

créateur »281, lorsqu’il s’agit pour elle de dater l’Enseignement pour Mérykarê. 

C’est cherchant à montrer les « grandes lignes d’une évolution entre les hommes et le 

créateur »282 en Egypte que S. Bickel va en effet comparer deux textes qui, selon elle, ont 

pour but de montrer « les rapports des hommes avec le divin »283, à savoir le premier discours 

du maitre de l’univers à la formule 1130 des Textes des Sarcophages284 et l’hymne au créateur 

à la fin de l’Enseignement pour Mérykarê, précisément le passage que nous étudions dans la 

présente partie.  

Nous reproduisons ici la partie du Spell 1130 qui nous intéresse pour notre raisonnement, 

troisième de quatre bonnes actions du créateur, tel qu’elle est traduite par S. Bickel : 

J’ai créé chaque homme égal à son semblable  

                                                 
277 J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 136. 
278 H. BRUNNER,  “Der freie Wille Gottes in der ägyptischen Weisheit” dans, Les Sagesses du Proche-Orient 
Ancien, actes du colloque des 17-19 mai 1962, Paris, PUF, 1963, p.103-120. 
279 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., p. 136-137. 
280 Aménémopé 21.5-6 cité dans J.ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit., 
p. 137. 
281 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit.,  p. 219. 
282 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit.,  p. 211. 
283 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit.,  p. 211. 
284  Bien que le Spell 1130 du texte du sarcophage B3C soit reproduit et traduit dans C. CARRIER, Textes des 
sarcophages du Moyen Empire égyptien, tome III : spells [788] à [1186], op. cit., p. 2313, nous suivrons la 
traduction de S. Bickel. La traduction de C. Carrier diffère, même si le sens reste le même. 



86 
 

Je n’ai pas ordonné qu’ils commettent le mal ; 
C’est leurs cœurs qui ont désobéi à ce que j’avais dit. 
Ce fut une des actions. 

C’est à partir du concept de responsabilité que S. Bickel va comparer les deux textes. Selon 

elle, le premier texte montre un créateur qui se contente de rendre l’homme responsable du 

mal tout en rejetant sa propre responsabilité :  

La troisième action, plus développée que les autres, contient la réfutation explicite du créateur 
pour le mal dans le monde. La charge entière revient aux hommes qui sont créés égaux et qui 
disposent eux aussi d’une volonté ou d’une conscience (d’un cœur) qui est sensée être digne et 
suivre les commandements divins. L’unique se contente de souligner leur responsabilité sans pour 
autant annoncer de châtiment. […] Sans prévoir d’intervention autre qu’un discours ferme, le 
créateur localise le mal comme issu des cœurs des hommes. La relation entre le dieu et l’humanité 
reste froide et distante285. 

Ce discours montre alors un créateur froid dont l’absence de châtiment de sa part semble 

souligner sa grande distance d’avec les hommes, la rupture ne semblant pas l’affecter, 

contrairement à l’Enseignement pour Mérykarê :  

Contrairement au Spell 1130 où le créateur se contente d’une clarification théorique de la 
responsabilité du mal, le dieu de cet hymne n’hésite pas à intervenir directement et à punir 
sévèrement, voir à détruire, les insurgés afin d’assurer le bien être et la justice parmi les hommes 
fidèles et loyaux. […] Une relation très proche s’est établie entre l’humanité et son créateur. Le 
dieu regarde et garde les hommes, écoute leurs plaintes et connaît le nom de chaque individu286. 

L’enseignement pour Mérikarê semble alors être porteur d’une nouvelle conception du dieu, 

typique de la religion du Nouvel Empire, ce qui suggère une datation tardive de ce texte 

sapiential : 

A travers ces aspects de la sollicitude et de l’intervention directe auprès des hommes, l’hymne au 
créateur placé à la fin de l’Enseignement pour Mérikarê développe une thématique religieuse sans 
parallèle dans la documentation du Moyen Empire. Ce passage comporte des traits spécifiques de 
la religion du Nouvel Empire en ce qu’il décrit un créateur présent dans le monde actuel, à la fois 
bienveillant et redoutable. Si cet hymne n’est pas un ajout postérieur, la constatation de son 
isolement dans l’environnement intellectuel du Moyen Empire pourrait aller dans le sens de 
recherches actuellement en cours qui tendraient à considérer l’Enseignement pour Mérikarê non 
pas comme une composition de la XIe ou de la XIIe dynastie, mais plutôt du début du Nouvel 
Empire287.   

Or cette nouvelle conception du dieu, typique de la religion du Nouvel Empire témoigne 

surtout d’une évolution : 

                                                 
285 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 214. 
286 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 218. 
287 S.BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 219. Notons que P. Vernus 
n’interdit pas la pseudépigraphie, il s’étonne simplement de la connaissance parfaite du contexte de 
l’Enseignement de la part du pseudépigraphe. Ajoutons d’autre part que visant « le début du Nouvel Empire » S. 
Bickel ne vise pas la période amarnienne, d’ailleurs elle ne l’évoque même pas dans le chapitre où elle date 
l’Enseignement pour Mérikarê. Selon J. Assmann, la période amarnienne constitue en effet une parenthèse dans 
l’histoire et l’évolution du concept de Maât, celle-ci étant, à cette époque identifiée à la volonté du seul roi.  



87 
 

On peut ainsi esquisser l’évolution suivante de l’image du créateur : dieu entièrement retiré et 
passif qui délègue toutes les interventions dans le monde créé à ses fils ou à d’autres divinités 
importantes durant le Moyen Empire, le créateur devient la figure centrale dans la religiosité 
officielle et populaire dès le début du Nouvel Empire288. 

Cette évolution de l’image que l’égyptien se fait du dieu trahit selon nous une évolution dans 

l’anthropologie égyptienne, même si S. Bickel semble dire le contraire : 

La façon dont les hommes se considèrent évolue par contre très peu, malgré l’affirmation selon 
laquelle le monde est installé à leur intention. Les hommes restent des êtres imparfaits et aveugles. 
Les conceptions traditionnelles s’efforcent d’expliquer ce fait par l’origine de l’humanité des 
larmes du dieu. Les conceptions « nouvelles » constatent que les hommes sont faibles, qu’ils 
pleurent et qu’ils ont besoin de la protection de leur créateur. Cette demande accrue de sollicitude 
a ouvert la voie au développement de la nouvelle image du dieu suprême responsable de toute vie 
et de tous les aspects de son maintien, du créateur qui est à l’écoute de chaque individu289. 

Certes, l’anthropologie est restée la même dans le sens où les hommes sont toujours 

considérés à l’aune de leur imperfection et de leur faiblesse, mais il nous semble toutefois 

qu’une évolution importante se profile, selon les propres termes de S. Bickel, qui insiste bien 

sur le fait que c’est « chaque individu » qui est écouté, regardé, jugé par son créateur dans 

cette nouvelle conception du dieu-démiurge : « Le dieu ne traite plus globalement avec 

l’humanité, ne les considère plus comme égaux, mais il juge chaque être individuellement, il 

châtie un enfant pour le bien de son frère »290. 

Nous passons alors d’un système où l’espèce humaine est vue dans une « globalité », 

représentée par un roi qui lui seul est responsable de la Maât dans une communion que lui 

seul vit avec le dieu, à un système dans lequel « chaque individu » est responsable devant le 

dieu, responsable de l’établissement de la Maât, établissement qui suppose au préalable 

l’écoute de la Maât, sa réception dans le cœur de l’homme291. Il est à cet égard important de 

souligner que cette naissance de la responsabilité individuelle est  particulièrement observable 

avec la démocratisation du rituel de la pesée du cœur selon J. Assmann, qui souligne en effet 

que cette psychostasie égyptienne équivaut à l’affirmation d’une responsabilité individuelle : 

                                                 
288 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 223. 
289 Ibid.  
290 S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 219. 
291 Une telle évolution de l’anthropologie égyptienne vers une démocratisation et une individualisation de la 
justification peut aussi être lue dans M. GUILMOT, « L’espoir en l’immortalité dans l’Egypte ancienne du 
Moyen Empire à la Basse Epoque » in, Revue d’Histoire des Religions, tome 166 n°1, 1964, p. 1-20, notamment 
p. 3-4 : « le moyen Empire thébain est un temps exceptionnel où l’homme cherche, après la tourmente, une 
originale définition de lui-même. […] Après la révolution, toutes les classes sociales furent admises, comme on 
le sait, a prendre part aux drames sacrés – et par exemple aux péripéties jadis secrètes du mystère osirien. La 
révélation des pratiques inventées par Isis, Thot et Anubis pour assurer à l’homme l’immortalité se répand dans 
toutes les classes sociales et suscite un vaste élan d’enthousiasme. C’est le temps où Osiris devient une divinité 
universelle dont les rites, à présent divulgués, permettent à chacun d’espérer le salut dans l’au-delà ». Dans cet 
article, pages 8-9, M. Guilmot décrira le rite de la pesée du cœur selon le 125ème chapitre du livre des morts. 



88 
 

si chaque cœur est pesé, c’est que chaque cœur est responsable devant le dieu, et c’est bien la 

Maât – la responsabilité – dans chaque cœur, qui est pesée.   

Nous pencherions donc plutôt en faveur de la datation tardive de l’Enseignement pour 

Mérykarê telle qu’elle est proposée par S. Bickel. En effet, cette datation permet d’expliquer 

comment s’est opérée la « démocratisation » de l’image du dieu : il conviendrait plutôt, selon 

nous, de parler d’ « individualisation ». De la justice divine instituée par le seul roi conduisant 

tout un peuple, l’Egypte est passée à une justice divine se manifestant dans une responsabilité 

individuelle devant le dieu. Dès lors, chaque individu égyptien pouvait être qualifié d’image 

de dieu, manifestant la Maât à travers sa responsabilité individuelle, une responsabilité fondée 

dans une relation personnelle primordiale avec la divinité s’exerçant dans la piété personnelle. 

Comme le montre S. Bickel, cette individualisation de l’image de dieu est en effet la 

conséquence d’un désir de rapprochement de la divinité, perçue comme étant jadis trop froide 

et trop distante. Le changement de conception de la divinité a alors entrainé un changement de 

la conception de l’être humain comme individu responsable devant le dieu, responsabilité qui 

est la manifestation symbolique de la Maât comme parole performative touchant le cœur de 

l’homme. Cette parole performative invite l’homme à s’ouvrir aux autres et à se socialiser 

comme nous avons pu le constater avec J. Assmann. Tous ces éléments nous permettent 

d’affirmer que la conception égyptienne de l’image de Dieu était éminemment relationnelle, 

malgré son immanence qui interdit toute identification avec l’imago Dei biblique.  

Remarques conclusives 

Suivant l’intuition de C. Cannuyer, l’enjeu est de comprendre la conception de l’image de 

Dieu en Egypte telle qu’elle est décrite dans le texte sapiential de l’Enseignement à Mérykarê 

à travers le concept dominant les écrits sapientiaux de l’Egypte antique qu’est le concept de 

Maât.  

C’est à travers un parcours en trois étapes, et nous fondant sur les leçons sur la Maât de J. 

Assmann, que nous parvenons à ce résultat.  

Dans une première étape, nous avons pu décrire la Maât comme ����� une parole 

performative d’origine divine se différenciant du langage, sens social, fondement éthique de 

l’altruisme et de la responsabilité, ayant pour vocation d’être « dite », manifestée par les 

hommes dans leurs paroles et dans leurs actes. Nous avons pu à cette occasion montrer que la 

Maât était aussi ce qui liait l’homme et la divinité, la relation entre l’homme et la divinité 

consistant en un cercle sacrificiel : émise sous forme de sens par la divinité, la Maât est 



89 
 

« dite » par l’homme sous forme de récit, elle est manifestée, interprétée sous forme 

langagière dans le but d’être offerte au dieu comme effectuation de la Maât dans le cosmos. 

L’homme apparaît alors comme l’interprète de la Maât divine.  

Dans une deuxième étape, nous avons précisé les incidences de cette parole performative sur 

l’homme : décrivant la chute comme « clivage », séparation d’avec le dieu, et montrant le 

pessimisme anthropologique égyptien qui voit l’homme sans Maât comme un homme avide, 

séparé des autres et dont le cœur n’est tourné que vers lui-même, nous avons pu montrer que 

la Maât opérait une transformation du cœur de l’homme. A cette occasion nous avons pu 

constater que le cœur était le récepteur de la Maât, c’est lui la mesure de l’homme : si le cœur 

avide, tourné sur lui-même fait de l’homme un mort-vivant, le cœur ouvert à la Maât permet à 

l’homme de vivre même après la mort, après que son cœur a été pesé sur la balance au 

moment de la psychostasie. Seul l’homme au cœur ouvert à la Maât peut donc être interprète 

de la Maât divine. L’interprétation de la Maât divine dépend donc de l’écoute, qui est une 

notion relationnelle : on ne peut être à l’écoute que d’un autre qui nous parle. Si l’homme 

avide, incurvé en lui-même apparaît comme l’homme sourd, l’homme justifié, apparaît 

comme celui qui écoute, tourné vers la divinité. D’où l’homme ne peut être interprète de la 

parole divine que lorsqu’il est devant la divinité, à son écoute 

Il convient ici d’établir le lien entre homme interprète de la Maât divine et homme image de 

la divinité. Il est communément admis qu’en Egypte le roi est image du dieu, c’est d’ailleurs 

pour cela que le texte de l’enseignement à Mérykarê apparaît si singulier, lui qui affirme que 

tous les hommes sont images du dieu, et pas seulement le roi. Suivant les exégètes qui tendent 

à montrer l’image de Dieu comme un véritable mandat divin prenant sa source dans 

l’idéologie royale de l’Egypte antique, nous avons pu montrer que le contenu de ce mandat 

divin nous apparaissait moins comme étant la domination que la volonté d’établir la Maât 

comme « altruisme prescriptif ». Le roi est donc image du dieu dans la mesure où comme lui, 

il vit de la Maât, c'est-à-dire qu’il veut que la Maât soit dite, rendue effective. En optant pour 

l’argumentation de S. Bickel en faveur d’une datation tardive de l’Enseignement pour 

Mérykarê nous avons alors pu mettre en évidence le processus d’individualisation de l’imago 

dei égyptienne : du seul roi lieutenant d’un dieu distant chargé d’établir la Maât au sein d’un 

peuple vu comme une globalité dans l’Ancien Empire, nous assistons, avec l’action de la piété 

personnelle et la démocratisation du culte d’Osiris durant le Moyen Empire, à une 

individualisation progressive de l’imago dei causée par une modification de l’image que 

l’égyptien se fait de la divinité et de lui-même. A l’aube du Nouvel Empire, tous les individus 



90 
 

sont image du dieu car tous les individus sont responsables devant un dieu qui se rapproche, 

et qui donne la Maât à chacun. La responsabilité individuelle consiste alors en une 

interprétation individuelle de la Maât que J. Assmann nous a décrit comme responsabilité. 

L’homme est image du dieu car il interprète le sens de la responsabilité qui lui est offerte 

comme Maât divine, il est image du dieu car il écoute et dit dans le langage et dans les actes 

la parole divine qui institue directement la responsabilité dans son cœur292. 

Ce qui est « dans l’homme » n’est donc pas l’image du dieu293, mais c’est la parole du dieu 

que l’homme va ensuite imager, interpréter. Il convient donc de souligner encore une fois 

l’importance du cœur de l’homme qui est le récepteur de cette parole. Ce qui est « dans 

l’homme » c’est le récepteur d’une parole, qui lorsque l’homme est sourd, incurvé en lui-

même, est un espace vide, mais qui, lorsqu’il est « ouvert à la Maât », reçoit une parole divine 

qui est sens, destiné à être manifesté, porté dans un langage. Cette parole est en Egypte la 

Maât comme « altruisme prescriptif » qui fait de l’homme image du dieu un homme 

responsable, en relation avec les autres, parce qu’il est lui-même en relation avec le dieu, 

responsable devant lui, à l’écoute de sa Maât comme le dieu est à l’écoute de la Maât récitée 

et faite par l’homme égyptien. Dans un tel système, l’homme apparaît alors comme un être en 

réponse à la parole d’une divinité qu’il écoute.   

Il faut toutefois préciser que cette Maât est un ����� immanent. Le cercle sacrificiel entre 

l’homme et le dieu, l’échange de Maât émise sous forme de sens puis récitée par l’homme 

sous forme de langage et d’acte n’introduit aucune nouveauté. La réactualisation du sens émis 

par la divinité et interprété par l’homme n’est que répétition : comme nous l’avons vu J. 

Assmann précise que « le monde égyptien n’a pas besoin d’être “sauvé” dans le sens 

messianique du mot, mais d’être maintenu »294. Le monde égyptien est donc un monde clos 

sur lui-même, tournant autour de l’idole pharaonique qui institue la justice divine. Mais si la 

Maât change, si elle n’est plus volonté du roi mais don du dieu, alors l’état pharaonique 

s’effondre. C’est alors la sortie d’Egypte, telle que J. Assmann la décrit dans la dernière page 

de ses leçons.  

                                                 
292 Par exemple, S. BICKEL, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, op. cit., p. 217. Fondée sur la 
cosmogonie décrite dans les textes des sarcophages qui disent que les hommes sont « issus des larmes ou de 
l’œil du créateur », l’interprétation de l’image du dieu dans l’Enseignement pour Mérykarê de S. Bickel, bien 
que tendant vers l’affirmation d’une consubstantialité avec la divinité, est dominée par l’idée de responsabilité. 
293 Nous faisons référence ici aux nombreux systèmes, souvent anglo-saxons qui tendent à nommer l’imago Dei, 
« imago dei in man », image de dieu « dans l’homme ».   
294 J. ASSMANN, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, op. cit.,  p. 131. 



91 
 

La sortie de l’Egypte correspond alors à l’effondrement de l’idole, à l’ouverture à la 

transcendance. La grande différence entre la Maât et la Torah sera en effet l’interdiction de 

l’idole qui marque le passage d’une civilisation pré-axiale à notre civilisation : l’interdiction 

de l’idole protègera la transcendance, ce sera l’assurance que la Parole du Dieu transcendant 

ne sera jamais répétition, mais toujours renouvellement. L’anthropologie s’en trouvera 

nécessairement changée : l’homme ne sera plus « image du dieu », image figée et statique –

reproductible – d’une divinité immanente, mais « créé selon l’image » d’un Dieu transcendant 

se caractérisant par son altérité radicale, une altérité offerte à l’homme dès sa création. Bien 

plus tard, le Nouveau Testament précisera que seul le Christ est « image de dieu ». Il fallait 

bien que la Parole s’incarne pour qu’elle soit distinguée de la Loi, concept qui tendait à 

devenir la nouvelle idole d’une justice qui n’aspire qu’à être immanente.  

En tout cas, la structure relationnelle de l’anthropologie restera la même : l’homme restera 

l’interprète d’une Parole divine qui touchant son cœur, donnera sens à ses actes et à ses 

paroles, l’invitant à s’ouvrir aux autres tout en s’ouvrant à Dieu. C’est en cela qu’il sera à 

l’image de Dieu, essayant de manifester Dieu, sa Parole, dans différents langages. L’imago 

Dei restera dépendante de l’ouverture du cœur de l’homme, de son écoute, et le péché restera 

avidité, rupture de relation, cœur tourné vers lui-même, incurvé en lui-même. Le cœur de 

l’homme restera un contenant. Du contenant de la Maât immanente et représentable, il 

deviendra contenant d’une Parole transcendante et insaisissable dans sa totalité. Mais il 

restera contenant appelé à recevoir le commandement divin de l’Amour destiné à être sans 

cesse interprété, manifesté dans les actes et les récits : « Ainsi je mets mes paroles dans ta 

bouche »295 dira Dieu à Jérémie.  L’homme égyptien, alter ego de la divinité deviendra alors 

l’homme biblique, vis-à-vis de Dieu, créé selon son image, assimilé à lui-même, c'est-à-dire 

participant à sa sainteté et destiné à vivre de sa Parole. 

Notre analyse grammaticale de Gen. 1,26 nous a permis de mettre en évidence les caractères 

archétypal et conjonctif de l’image de Dieu. Ces deux caractères suffisent pour formuler une 

conception relationnelle de l’être humain. Des considérations lexicales relatives aux concepts 

anthropologiques utilisés par l’Ancien Testament et d’autres considérations archéologiques 

nous ont permis de soutenir qu’une telle compréhension de l’être humain a pu émerger dans le 

monde vétérotestamentaire. L’existence même d’une telle compréhension du thème de 

l’image de Dieu comme affirmation d’une communion et d’une coopération entre la divinité 

et l’homme dans la littérature sapientiale du contexte proche oriental de l’émergence de la 

                                                 
295 Jérémie 1,9 dans la Traduction Œcuménique de la Bible, nouvelle édition mise à jour 2004.  



92 
 

Bible permet de penser à une certaine influence de cette littérature sapientiale sur l’auteur 

sacerdotal, que celui-ci ait procédé à une reprise littérale du sens qui lui était offert par cette 

littérature sapientiale concernant l’image de Dieu, ou qu’il ait procédé à une modification du 

sens, profitant de la connotation de l’expression tout en procédant à une nouvelle articulation 

entre l’homme et l’image de Dieu : d’une identification, on passe à une assimilation. Cette 

dernière solution nous apparaît plus probable, car comme nous l’avons montré, l’émergence 

de la Bible correspond au passage à la civilisation axiale, une civilisation qui, contrairement à 

l’Egypte antique, a pris conscience de la transcendance de Dieu. L’interdiction de l’idole qui 

est fortement affirmée dans les textes bibliques apparaît comme une conséquence de cette 

prise de conscience de la transcendance : un autre ordre existe au-delà du créé, un ordre que le 

mondain ne saurait représenter. En ce qui concerne la compréhension de l’image de Dieu, cela 

se traduit par un refus d’identifier l’homme et l’image de Dieu. L’homme reste néanmoins 

créé selon l’image de Dieu, c'est-à-dire que l’homme reste une créature privilégiée destinée à 

être en communion et en étroite collaboration avec Dieu, au sein de la Création. Le 

changement d’accentuation dû au passage de la civilisation pré-axiale à la civilisation axiale 

n’enlève en effet pas la connotation fondamentalement relationnelle du terme « image de 

Dieu » qui a été reprise par l’auteur sacerdotal pour affirmer l’expression, au moment de la 

création de l’homme, de la volonté de Dieu de créer un vis-à vis. Avec l’ancien Testament, le 

concept sapiential d’image de Dieu a basculé dans la transcendance : ne devant pas être 

confondue avec l’immanence de l’homme, celle-ci est devenue archétype. Un archétype 

conjonctif, car il rassemble la pluralité dans une seule figure : la pluralité divine et la pluralité 

humaine se trouvent en effet rassemblées dans une même image de Dieu selon  laquelle 

l’humanité fut créé. 

D’une part, l’image de Dieu peut être qualifiée d’ « archétypale », et c’est en cela qu’elle est 

un concept permettant de définir l’homme comme vis-à-vis de Dieu : en manifestant la 

volonté de Dieu de créer l’homme d’après son image, l’Ancien Testament affirme que Dieu  a 

d’emblée assimilé – associé – l’être humain à lui-même. Parce qu’il est la seule créature à être 

créée selon l’image de Dieu, l’homme est considéré comme semblable de Dieu : il est à la fois 

l’autre de Dieu, car il lui est seulement assimilé et non identifié, et à la fois l’autre de la 

Création qu’il a la charge de dominer en collaboration avec le Créateur. La dignité de l’être 

humain tient dans cette double altérité. Aussi, l’homme est-il à distinguer de l’image de Dieu 

qui est l’archétype selon lequel l’homme fut créé. La créature est à distinguer de l’image de 

Dieu qui est en quelque sorte une manière de création : c’est selon son image que Dieu a créé 



93 
 

l’homme. Les textes de l’Ancien Testament n’offrent aucune définition précise de l’image de 

Dieu et s’il est possible à travers une analyse grammaticale de procéder à une définition 

fonctionnelle de l’image de Dieu, il apparaît impossible de définir précisément ce qu’est, en-

soi, l’image de Dieu sans avoir recours à la spéculation. 

Si certaines découvertes archéologiques ont certes pu nous éclairer sur la signification exacte 

du terme ���, telles que les inscriptions bilingues en cunéiforme assyrien et en araméen 

gravées sur la statue du Tell Fekherye en Syrie datant du 9ème siècle avant J.-C. qui montrent 

que les deux termes ����et �����étaient employés pour désigner les statues296, la traduction  

de la Septante met en doute une telle compréhension de l’imago Dei comme image matérielle 

et concrète : dans les occurrences relatives à la création de l’homme à l’image de Dieu, le 

terme employé pour ��� n’est pas 	
��
��� qui désigne clairement une image matérielle et 

concrète comme par exemple en Nb. 33,52, mais 	
��
�. Notons en outre que dans la Septante 

le terme ����peut aussi être traduit par ����
�
���(par exemple 1 Samuel 6,5) qui désigne la 

forme, la ressemblance. Il est donc délicat de se prononcer en faveur d’une compréhension 

matérielle ou immatérielle de l’image de Dieu. Le texte grec de la Septante reste finalement 

assez neutre : l’image de Dieu est une image.  

De même, l’étymologie ne nous est d’aucune utilité comme le montre le débat instauré dès la 

fin du 19ème siècle297 et qui dure jusqu’à aujourd’hui sur les deux racines possibles du mot 

���, l’une signifiant « tailler » (zalama, �alama, �almu) et l’autre signifiant « ombre » 

(zalima, �alamu, �almu). Aucun consensus ne semble en effet avoir été trouvé sur ce point 

précis et les deux positions semblent autant défendables que critiquables298. 

En ce qui nous concerne, nous pencherions évidemment plutôt pour une conception 

immatérielle de l’image de Dieu, en tout cas dans l’Ancien Testament, car comme nous le 

soulignons, celle-ci est à distinguer de la créature : elle relève du processus de création et non 

du résultat – on peut dire à partir de notre analyse, que cette image de Dieu ne fut pas créée 

mais engendrée en vue de la Création. C’est en tout cas ce que suppose son caractère 

archétypal : Dieu a engendré une image selon laquelle il a créé l’homme.  

                                                 
296A. ABOU ASSAF, P. BORDREUIL, A.R. MILLARD, La statue de Tell Fekheriye et son inscription bilingue 
assyro-araméenne, Edition recherche sur les civilisations, Paris, 1982, p. 52 et 54. 
297

.F. DELITZSCH, Prolegomena eines neuen hebräisch – aramäischen Wörterbuchs zum Alten Testament, J.C. 
Hinrichs’sche Buchhandlung, Leipzig, 1886, p. 141, note n°4.  
298 P. BORDREUIL, « A l’ombre d’Elohim, le thème de l’ombre protectrice dans l’Ancien Orient et ses rapports 
avec l’Imago Dei », RHPR, 1966, p. 368-391. A. SCHÜLE « Made in the Image of god: The Concepts of Divine 
Images in Gen. 1-3 », ZAW 117/1, 2005, p. 10. 



94 
 

D’autre part l’image de Dieu peut être qualifiée de « conjonctive », car elle est un concept 

permettant de comprendre la créature résultant de la création selon l’image de Dieu comme 

l’ensemble d’une multiplicité – la conjonction d’une pluralité : plus qu’Adam et Eve, c’est 

l’humanité qui est créée, selon l’image d’une pluralité conjointe comme le montre l’utilisation 

du pluriel  « faisons l’homme selon notre image ». Nous verrons que la mise en exergue du 

pluriel divin est un argument qui est souvent avancé en faveur d’une conception relationnelle 

de l’être humain, notamment par K. Barth299. Cette conjonctivité a pu en effet être interprétée 

de plusieurs manières : le dogmaticien pensera évidemment à la Trinité, ce que refusera 

l’exégète vétérotestamentaire qui préfèrera évoquer la cour céleste, ou le pluriel de majesté. 

En tous les cas, le fait est que le texte avance bien l’idée d’une multiplicité mise ensemble, il 

y a bien un projet commun de créer l’homme qui est suggéré par la première personne du 

pluriel « faisons », création qui est pourtant faite selon une seule et même image qui est celle 

de la pluralité qui crée. L’homme apparaît alors comme étant créé selon l’image d’un 

ensemble, une union qui constitue l’archétype même de l’humanité. Ce faisant l’homme est 

non seulement défini comme vis-à-vis de Dieu mais en plus il apparaît comme une pluralité 

créé selon une seule image qui est l’image d’un ensemble, de l’union d’une pluralité. Nous 

constaterons dans toute la suite de notre travail que ces deux aspects, l’homme comme vis-à-

vis de Dieu et l’humanité comme reflet imparfait de l’union en Dieu sont deux thèmes qui 

sont systématiquement présents dans les conceptions relationnelles de l’être humain.  

Mais pour le moment, il nous faut constater que ces deux caractères archétypal et conjonctif 

de l’image de Dieu ont pu aussi être mis en évidence au sein du Nouveau Testament dans les 

épitres pauliniennes qui nous offrent la définition même de l’image de Dieu en remaniant 

encore une fois la littérature sapientiale présente dans le contexte de leur élaboration.  

1.3. L’identification du Christ à l’image de Dieu dans le Nouveau Testament 

Le Nouveau Testament traite assez peu de la question de l’image de Dieu. On trouve 

principalement des références dans les épitres pauliniennes, dans le cadre d’affirmations 

christologiques. La référence à l’image de Dieu apparaît alors comme une spécificité de 

l’école paulinienne. Peu traité, le concept reste quand même un concept important d’un point 

de vue théologique et anthropologique. 

En effet, Paul identifie clairement l’image de Dieu au Christ (2 Co. 4,4), identification directe 

qui est reprise par les successeurs de Paul en Col. 1,15, lui donnant particulièrement le 

                                                 
299 Voir infra, 3.1.1. 



95 
 

caractère d’archétype conjonctif : « Il est l'image du Dieu invisible, Premier-né de toute 

créature » (Col. 1,15). Ce caractère conjonctif du Christ comme « Premier-né d’une 

multitude » était déjà présent dans la théologie proprement paulinienne en Rom. 8,29 mais de 

manière moins large que dans l’épitre aux Colossiens : « Ceux que d'avance il a connus, il les 

a aussi prédestinés à être conformes à l'image de son Fils, afin que celui-ci soit le premier-né 

d'une multitude de frères ». Ici, il n’est certes pas question de conformité à l’image de Dieu 

mais de conformité à l’image du Fils, qui lui-même est image de Dieu. Cela souligne la 

dimension archétypale du Fils dans la théologie paulinienne et pose la question des modalités 

de la conformation de l’homme à l’image de Dieu. Mais avant de soulever ce problème 

particulier de la conformation de l’homme à l’image de Dieu, il nous faut examiner 

l’ensemble des occurrences du terme 	
��
��� dans les épitres pauliniennes, qui renvoie à 

l’homme ou au Christ  (Ro. 8,29 ; 1 Co1. 1,7 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; 2 Co. 4,4 ; Col. 1,15 ; 

Col. 3,10 ; 1 Thess. 3,12 ). 

Nous pouvons classer ces occurrences selon trois thématiques : 

La première thématique est celle de l’identification directe du Christ à l’image de Dieu (2 Co. 

4,4 ; Col. 1,15). Ces occurrences tendent à montrer que la théologie paulinienne considère que 

seul le Christ est véritablement l’image de Dieu. Une occurrence (1 Co. 11,7) tendrait à 

démontrer le contraire car il est dit que « l’homme, lui, ne doit pas se voiler la tête » car « il 

est l’image et la gloire de Dieu ». Il faut toutefois remettre cette affirmation dans son 

contexte : ici l’auteur de la première épitre aux Corinthiens parle de l’homme qui se trouve 

dans une posture particulière, quand il « prie et prophétise » (1 Co. 11,4). Dans cette situation 

l’homme est « imitateur de Christ », à la manière de Paul : « soyez mes imitateurs, comme je 

le suis moi-même de Christ ». Cette occurrence est alors moins un argument contredisant le 

fait que seul Christ est image de Dieu qu’une affirmation relevant de la thématique 

particulière de la conformation de l’homme à l’image de Dieu, dans le cadre d’un culte rendu 

à Dieu300.  

La deuxième thématique est celle des modalités de la conformation de l’homme à l’image de 

Dieu (Ro. 8,29 ; 1 Co. 11,7 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 3,10 ; 1 Thess. 3,12). Selon l’épitre aux 

Romains, ceux que d’avance  l’Esprit « a connu »  sont « prédestinés à être conformes à 

l’image » du Fils de Dieu (Ro. 8,29). Ce texte pose trois problèmes propres à éclairer notre 

propos. Tout d’abord, celui de la prédestination, qui soulève deux questions. D’une part la 

                                                 
300 L’évocation de l’image de Dieu dans le cadre particulier du culte nous évoque évidemment le concept 
ansaldien de « fonction icono-sacerdotale ». 



96 
 

thématique de la prédestination souligne le fait que la conformation à l’image du Fils relève 

avant tout de la grâce de Dieu. D’autre part, la thématique de la prédestination soulève la 

question de savoir qui est prédestiné à être conformé à l’image du Fils. La réponse est ceux 

qui ont été connus d’avance par l’Esprit. Cela montre encore plus le fait que la conformation 

échappe à l’homme : l’instrument de cette conformation est bien l’Esprit et non la volonté 

humaine. Certes, 1 Co. 11,1 pose bien la question de l’imitation de Christ, et nous pourrions 

nous demander si cette « imitation » n’est pas le fait de la volonté de l’homme. Toutefois, 

nous pouvons ici souligner que cette « imitation » consiste en réalité en une certaine passivité 

de l’homme : il n’est pas réellement question d’agir ou de changer quoique ce soit puisqu’il 

s’agit plutôt de conserver les traditions de Paul qui lui-même est imitateur du Christ. Si l’on 

veut articuler ces deux occurrences, on peut logiquement penser que Paul peut prétendre être 

imitateur du Christ dans la mesure où il pense lui-même avoir été connu par l’Esprit. Ainsi ce 

n’est pas l’homme qui décide de se conformer à l’image du Fils mais bien Dieu, qui par 

l’Esprit, conforme l’homme à l’image de son Fils : nous retombons dans la logique de 

l’assimilation – Dieu s’associe l’homme en le conformant à l’image du Fils. L’homme est 

donc invité avant tout à être à l’écoute de l’Esprit301 « transmis » à travers « les traditions » (1 

Co. 11,2). Ensuite, l’occurrence 	
��
��� dans l’épitre aux Romains (Ro. 8,29) fait référence 

non pas à l’image de Dieu mais à l’image du Fils. Cela souligne selon nous la dimension 

archétypale du Fils qui lui seul est l’image de Dieu, mais qui est archétype de l’homme. Ainsi 

l’homme est-il non pas destiné à être conforme à l’image de Dieu, mais bien plutôt « selon » 

l’image de Dieu c'est-à-dire conforme à l’archétype, c'est-à-dire à l’image du Fils. 

L’affirmation selon laquelle « de même que nous avons été à l’image de l’homme 

terrestre, nous serons aussi à l’image de l’homme céleste » (1 Co. 15,49) est de la même 

manière à comprendre à la lumière du concept d’archétype. Ainsi, tous les hommes sont 

invités à devenir frères, tous conformes à l’image du même Fils. Ainsi, l’ « homme nouveau » 

qui « ne cesse d’être renouvelé à l’image de son Créateur » (Col. 3,10) est bien l’homme en 

relation avec ses frères, l’homme qui est relation, selon l’image de Dieu qui est relation, en 

conformité à l’image du Christ qui est « tout en tous » (Col. 3,11). Ainsi, l’homme est-il avant 

toute chose invité à être animé par un amour qui croît et abonde, « à l’image » de l’amour que 

l’auteur de la première épitre aux Thessaloniciens a pour sa communauté (1 Thess. 3,12).  

Enfin, la conformité à l’image annoncée dans l’épitre aux Romains (Ro. 8,29) est à 

rapprocher selon nous de l’affirmation contenue dans la deuxième épitre aux Corinthiens 

                                                 
301 Nous rejoignons alors le schéma de l’homme écoutant, au cœur ouvert, que l’on rencontre dès l’Egypte 
antique. L’homme image de Dieu apparaît alors comme un être en réponse à une Parole qui l’édifie.  



97 
 

selon laquelle « nous tous […] sommes transfigurés en cette même image, avec une gloire 

toujours plus grande par le Seigneur qui est Esprit » (2 Co. 3,18) : il y a là l’affirmation 

évidente de ce que nous appelons la dimension « conjonctive » de l’image de Dieu qui 

rassemble les hommes qui sont « transfigurés » en une « même image ».   

La troisième thématique est effectivement ce que nous appelons la dimension « conjonctive » 

de l’image (Ro. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 1,15 ; 1 Thess. 3,12) : l’image de Dieu 

est à la fois l’archétype et la destination d’une humanité qui est comme rassemblée dans cette 

image. Les occurrences d’	
��
��� dans l’épitre aux Romains (Ro. 8,29) et dans l’épitre aux 

Colossiens (Col. 1,15) font explicitement référence au Christ image de Dieu comme 

« Premier-né d’une multitude ». Plus implicitement, l’utilisation de la deuxième personne du 

pluriel dans la première épitre aux Corinthiens (1 Co. 15,49) qui fait référence à l’humanité, la 

transfiguration de « nous tous » en une « même image » dans la deuxième épitre aux 

Corinthiens (2 Co. 3,18), la disparition des catégories « juif, grec, circoncis, incirconcis, 

barbare, Scythe, esclave, hommes libres » (Col. 3,11) qui apparaît comme une conséquence 

du renouvellement de l’ « homme nouveau à l’image de son créateur » (Col. 3,10), et la 

référence à l’amour qui croit et abonde (1 Thess. 3,12), affirmations qui font toutes référence 

au terme 	
��
���sont autant d’indices permettant d’identifier cette dimension conjonctive de 

l’image de Dieu. Ainsi l’humanité en conformité à l’image du Fils, rassemblée dans cette 

même image, est une humanité qui est relation selon l’image de Dieu.  

Mais, en établissant ainsi et en tirant les conséquences d’une telle typologie des occurrences 

d’	
��
��� dans les épitres pauliniennes, nous dépassons là le cadre de la pure exégèse en 

entrant dans un travail plus systématique et pour le moment, il s’agit pour nous de montrer ce 

qu’est l’image de Dieu dans le Nouveau Testament, en montrant que celle-ci est identifiée au 

Christ. 

Aussi, si nous voulons faire état d’un travail purement exégétique dans cette partie sur les 

affirmations bibliques concernant l’imago Dei, la rigueur nous oblige à nous limiter ici aux 

deux occurrences qui définissent clairement l’image de Dieu en l’identifiant explicitement au 

Christ, à savoir 2 Co. 4,4 et Col. 1,15. Nous ajouterons Rom. 8,29 qui peut éclairer notre 

réflexion dans la mesure où cette occurrence établit un lien entre 	
��
���et ��
��������. Nous 

ferons ici exclusivement référence aux travaux de Jean-Noël Alletti sur Col. 1,15-20.   



98 
 

1.3.1. Le Christ comme 	
��
���	
��
���	
��
���	
��
���et ��
����������
����������
����������
��������, la fonction médiatrice de l’imago Dei 

C’est à partir d’une exégèse de Col. 1,15 que nous élaborerons notre propos sur la définition 

de l’imago Dei par le Nouveau Testament. Ce choix peut paraitre étrange : certes, l’épitre aux 

Colossiens ne fait pas partie comme la deuxième épitre aux Corinthiens et comme l’épitre aux 

Romains des écrits dits « incontestés » de Paul. Elle apparaît en effet comme n’étant qu’une 

réception de la théologie paulinienne. Cet argument ne nous semble pas rédhibitoire, bien au 

contraire.  

D’une part, parce que si l’épitre aux Colossiens n’est pas écrite de la plume même de l’apôtre, 

celle-ci n’en relève pas moins du canon et constitue ainsi une référence qui fonde la doctrine 

chrétienne. Le fait qu’elle soit une réception montre déjà l’importance du concept d’imago 

Dei comprise comme archétype conjonctif pour la christologie : ce n’est pas un hasard si les 

termes 	
��
���et ��
���������ont été repris et mis en relation par le pseudépigraphe, et cette 

interprétation de l’image de Dieu comme archétype conjonctif est certainement le fait d’une 

longue tradition, qui a connu ses influences. Cette tradition répond à une tentative de définir 

précisément ce qu’est cette image de Dieu selon laquelle l’homme fut créé.   

D’autre part, il n’est pas insensé de penser que pour écrire son hymne, l’auteur de Col. 1,15 

ait pu opérer une synthèse des affirmations concernant l’image de Dieu contenues en 2 Co. 

4,4 et Rom. 8,29.  

Col. 1,15 a en effet en commun avec 2 Co. 4,4 le raisonnement sur le visible et l’invisible, les 

deux textes fonctionnent sur le même registre même s’ils articulent différemment l’image et 

l’aveuglement de l’homme : alors que 2 Co. 4,4 affirme que l’intelligence de l’homme est 

tellement aveuglée qu’il ne peut pas percevoir l’illumination de l’Evangile du Christ qui est 

l’image de Dieu, Col. 1,15-20 affirme que c’est en Jésus-Christ qui est l’image du Dieu 

invisible, Premier-né de toute créature (Col. 1,15) que nous sommes arrachés au pouvoir des 

ténèbres (Col. 1,13) et que tout est réconcilié (Col. 1,15).   

En outre, Col. 1,15 a en commun avec Rom. 8,29 le principe d’une articulation entre 	
��
���et 

��
���������même si cette articulation est effectivement différente : d’un projet divin affirmé 

en Rom. 8,29 qui introduit un rapport de causalité entre 	
��
���et ��
���������– c’est « afin 

que » le Fils soit ��
�������� que ceux que Dieu a connu d’avance ont été prédestinés à être  

	
��
���du Fils – on passe en Col. 1,15 à l’effectivité d’un rapport d’équivalence entre�	
��
���et 

��
��������, puisque Jésus est qualifié à la fois d’	
��
���et de ��
��������. 



99 
 

Ces différences d’accentuation montrent bien que l’intention des textes originaux de Paul et 

les textes deutéro-pauliniens concernant l’imago Dei n’était pas la même : l’exégèse et plus 

particulièrement celle, souvent citée, de J.-N. Aletti302, démontre la nature hymnique de la 

péricope Col. 1,15-20. En ce qui concerne 2 Co. 4,4 et Rom. 8,29, ces textes apparaissent 

comme des développements plus doctrinaux. Un hymne n’a certes pas la même fonction que 

des textes doctrinaux et si les uns sont plus explicatifs, se centrant sur la réalité et tentant de 

fournir du sens à ce qui est, l’autre est un texte de louange, destiné à montrer la grandeur du 

Christ. Cette différence d’accentuation n’emporte pas nécessairement, à notre sens, une 

rupture de la cohérence de l’ensemble du discours paulinien. Certes, l’auteur de l’épitre aux 

Colossiens n’est pas Paul, certes il existe des différences d’accentuations, des choix 

rédactionnels différents, pour autant l’intention du pseudépigraphe paulinien restait tout de 

même de transmettre quelque chose dans l’esprit de l’apôtre Paul. Aussi, la reprise des deux 

termes 	
��
���et ��
�������� pour qualifier le Christ nous apparaît-elle comme un moyen pour 

le pseudépigraphe de rester dans cet esprit : le registre du visible et de l’invisible, la 

constatation de l’aveuglement d’un homme qui a besoin d’ « être arraché au pouvoir des 

ténèbres » et le principe d’une articulation entre l’image de Dieu et son intention de 

rassembler l’humanité dans la figure d’un Premier-né qui est médiateur de la réconciliation 

apparaissent comme des constantes quand bien même celle-ci sont exprimées différemment, 

prenant corps dans des discours de différentes natures.  

Or ce qui nous intéresse dans l’hymne présente dans l’épitre aux Colossiens est précisément le 

fait qu’elle soit une hymne : les termes 	
��
���et ��
�������� ne sont pas ici inscrits dans un 

raisonnement plus global sur la prédestination de certains ou sur l’aveuglement d’autres, mais 

ils sont destinés à souligner purement et simplement le statut divin du Christ303. C’est donc à 

cet endroit précis du Nouveau Testament que nous trouverons la compréhension la plus brute 

du concept d’image de Dieu, puisque c’est le seul endroit où l’affirmation que Christ est 

image de Dieu existe uniquement pour elle-même : 

Certes, il est des textes pauliniens où le terme « image » renvoie à la typologie Adam/Christ (vieil 
homme/homme nouveau, création/nouvelle création) : Rm. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 
3,10. Tous ces passages parlent de la conformité des croyants à l’image du Christ, en opposition à 
l’image du terrestre, qui est l’héritage du péché légué par Adam. Mais cette série de textes doit être 
distinguée de l’autre, qui comprend 2 Co. 4,4 et Col. 1,15, où le Christ est présenté comme image 
de Dieu. Le Fils est eikon tou theou aoratou, il est celui en qui et par qui Dieu se fait connaître. 
L’arrière fond sapientiel de l’expression indique qu’il ne faut pas comprendre eikôn au sens 

                                                 
302 J.-N. ALETTI S.J., Colossiens 1,15-20, genre et exégèse du texte. Fonction de la thématique sapientielle, 
Rome, Biblical Institute Press, 1981. 
303 C’est l’un des objectifs de son ouvrage que de montrer que Col. 1,15-20 est destiné à montrer la supériorité de 
Jésus-Christ, voir par exemple J.-N.ALETTI S.J., op. cit., p. 129. 



100 
 

platonicien de manifestation provisoire destinée à disparaitre, parce que de soi l’image n’est pas la 
réalité et n’en donne qu’une représentation imparfaite. Ce serait concevoir la médiation du Fils 
comme devant cesser à la fin des temps, quand nous verrons Dieu face à face, tel qu’il est. La 
force de Col. 1,15a est de placer cette médiation à l’origine et de lui donner valeur absolue : 
puisque nous resterons toujours créatures et que nous le resterons par et pour lui, le Fils sera 
toujours celui par qui nous reconnaissons Dieu comme notre créateur.304   

Outre la démonstration de la nature hymnique de Col. 1,15-20 qu’il nous offre et qui nous 

conduit à mettre en avant la typicité de ce texte pour l’ensemble du discours néotestamentaire 

sur l’imago Dei, le commentaire de J.-N. Aletti nous intéresse particulièrement car celui-ci 

montre, en effet, de manière assez nuancée, l’influence de la thématique sapientielle sur la 

définition et  l’articulation des termes  	
��
���et ��
�����������. Cette recherche à la fois fine et 

approfondie mène l’exégète catholique contemporain à mettre en évidence une christologie 

qui rejoint l’une des problématiques la plus importante qui divise les conceptions 

substantialiste et relationnelle de l’être humain, à savoir la question de la tension entre 

« proximité et absolue différence de Dieu »306, qui engendre plus profondément la question de 

sa « présence réelle »307. 

J.-N. Alletti montre en effet que la reprise de la thématique sapientielle, par le pseudépigraphe 

paulinien à travers les termes� 	
��
��� et ��
��������, a pour fonction de décrire la relation 

primordiale qui lie Dieu et l’homme, dans le paradoxe qui est celui d’une présence-absente de 

Dieu :  

La sagesse permet également de rendre compte à la fois de la proximité et de l’absolue différence 
de Dieu, ou, s’il l’on préfère, de signifier la présence de Dieu à l’homme, en l’homme, sans pour 
autant tomber dans le panthéisme. Sans être Dieu, la Sagesse vient de Dieu ; elle va au cœur de 
l’homme, mais ne vient pas de lui. Elle est en Dieu et en l’homme, elle les relie l’un à l’autre, sans 
être ni l’un ni l’autre (cf. Sg 7,25-27). Par elle, l’être même de Dieu, l’unique Sage (Sg 1,8) passe 
d’une certaine manière en l’homme qui peut ainsi devenir sage, à l’image de son créateur. Bref, 
elle signifie l’éternelle philanthropie de Dieu.308 

A travers le thème de l’image de Dieu, le thème de la sagesse sert donc avant tout à mettre en 

évidence le projet divin. Ce projet est de créer un homme qui soit son vis-à-vis, et cette 

dignité particulière de l’homme ne peut en aucun cas venir de l’homme lui-même : 

La personnification de la Sagesse exprime exactement cette présence réelle en l’homme de 
« quelque chose » qui ne peut venir  de l’homme mais de Dieu, qui est divin sans être Dieu lui-
même. Parler ici de personnification purement poétique serait passer à coté de la visée des auteurs 
sacrés pour qui, 1) l’homme l’aissé (sic) à ses propres forces ne peut se donner à lui-même la 
connaissance et l’amitié de Dieu, c'est-à-dire la sagesse, qui ne peut être qu’un don totalement 
gratuit ; 2) depuis le commencement, Dieu donne à l’homme ce qu’il possède en propre sans 

                                                 
304 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 86. 
305 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 181. 
306 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 158. 
307 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159. 
308 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 158. 



101 
 

cesser d’être lui-même et sans que l’homme soit pour autant absorbé dans et par la divinité (tout 
panthéisme est exclu). Pour les auteurs sacrés, la sagesse est donc quelque chose de réel qui vient 
de Dieu et habite l’homme et ne peut se réduire ni à l’un, ni à l’autre ; elle n’est pas une manière 
poétique de désigner l’omniscience divine ou la perspicacité humaine309.   

Il y a bien « quelque chose de commun » entre l’homme et Dieu. Mais il ne s’agit pas ici, à 

la manière d’une conception plus aristotélicienne de l’être humain de rechercher en l’homme 

ce qu’il a de commun avec Dieu, pour expliquer que celui-ci est image de Dieu. En effet, la 

question n’est pas de décrire l’homme comme animal naturellement doué de sagesse, il ne 

s’agit pas de décrire la sagesse comme « perspicacité humaine » : la sagesse est un don et en 

l’absence de la sagesse, l’homme apparaît ici avant tout comme un vide310. « La sagesse est 

dans l’espace qui va de Dieu à l’homme ; en d’autres termes, cela signifie qu’il y a quelque 

chose de commun à Dieu et à l’homme, qui vient de Dieu pour combler l’homme »311.   

La sagesse apparaît alors comme « présence de Dieu à l’ensemble de sa création », elle est 

médiatrice qui signifie avant tout le don de Dieu pour l’homme « dans le respect de 

l’altérité » :  

La sagesse symbolise encore (au sens le plus fort du terme symboliser) le don que Dieu fait à 
l’homme et pour l’homme, don de ce qu’il possède en propre, de ce qu’il a de plus précieux, en 
sorte que sans fusion ni confusion, dans le respect de l’altérité, Dieu soit au cœur même de sa 
création312. 

On perçoit alors la fonction essentiellement médiatrice de la sagesse dans les écrits 

sapientiaux : elle établit une relation véritablement ontologique  entre l’homme et Dieu, car 

elle est à la fois en Dieu  et en l’homme tout en se distinguant de Dieu et de l’homme,   

préservant ainsi l’altérité de chacun. S’il est tentant pour le théologien d’identifier alors le 

Christ à la Sagesse personnifiée, J.-N. Aletti renvoie au texte en montrant que Col.1,15-20 

n’opère pas une telle identification formelle, mais une identification fonctionnelle : 

La médiation créatrice et l’unification du créé, qui sont à l’œuvre de la sagesse en Pr 8 (LXX) et 
Sg 1,7 ; 9,1-2, sont attribuées au Christ en Col. 1,15-20, sans que soit énoncée l’égalité formelle 
Christ = Sagesse. […] La sagesse des lettres pauliniennes reste donc une réalité polymorphe, mais 
elle a perdu les fonctions qui appartenaient à la sagesse personnifiée des livres sapientiaux : ces 
fonctions sont désormais assurées par le Christ et par l’Esprit. Les textes analysés montrent que 
cette attribution des fonctions de médiation ne s’est pas faite par une identification formelle avec la 
Sagesse personnifiée et préexistante de Pr 8, etc. : dans les lettres pauliniennes, l’expression 
sophia theou recouvre la totalité du dessein créateur et salvifique de Dieu, mais ne désigne pas une 
entité médiatrice et/ou  révélatrice. Réciproquement, lorsque, dans les lettres pauliniennes, le 
Christ et l’Esprit assument les rôles de médiation créatrice ou révélatrice, ils ne sont jamais 
nommés sophia theou, car, chez Paul, l’expression ne désigne pas une entité personnifiée, mais 

                                                 
309 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159. 
310 Nous rejoignons alors ici un autre thème qui est cher à une conception relationnelle de l’être humain telle que 
celle de Jean Ansaldi. 
311 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 159. 
312 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 160. 



102 
 

l’ensemble du dessein salvifique de Dieu ; il n’y a là aucune contradiction avec 1 Co. 1,24-30 où il 
est dit qu’en la personne de Jésus-Christ et en sa mort se résume le projet salvifique de Dieu313. 

L’image de Dieu dans le Nouveau Testament, image à laquelle le Christ est identifié hérite 

donc de la fonction sapientielle de médiation. Il s’agit en fait d’une triple fonction de 

médiation : médiation créatrice, médiation rédemptrice et médiation révélatrice. Cette triple 

médiation confirme notre qualification de l’imago Dei comme archétype conjonctif. 

En effet, en tant que Premier-né, le Christ apparaît à la fois comme médiateur de la Création 

et médiateur de la rédemption314. C’est là que s’exprime sa fonction conjonctive : c’est selon 

l’image de Dieu que l’humanité entière fut créée, c’est en Christ qui est l’image de Dieu que 

tout sera réconcilié. C’est en Christ que l’humanité forme une unité, de sa création à sa 

rédemption, et en cela Christ est décrit par l’hymne comme « tête du corps qui est l’Eglise ».   

La médiation révélatrice assurée par l’Esprit permet de comprendre le Fils comme eikon tou 

theou aoratou, à la fois celui par qui nous reconnaissons Dieu comme notre créateur, qui 

résume en sa personne et en sa mort le projet salvifique de Dieu. 

L’ensemble des médiations, de la création, de la rédemption et de la révélation, permettent de 

comprendre l’image de Dieu comme archétype selon lequel l’humanité entière fut créée, et 

auquel les croyants se conforment pour parvenir à la réconciliation. C’est en cela que 

l’archétype est conjonctif car il est le fondement même de l’unité, signifiant l’unité de la 

diversité humaine depuis sa création selon l’image d’un Dieu unique mais pluriel, unifiant la 

diversité humaine en la refondant non plus dans la division qui est le fruit du péché, mais dans 

une fraternité qui respecte fondamentalement l’altérité : c’est selon l’image d’un Père 

Radicalement-Autre que l’humanité fut créée, c’est dans la conformation à l’altérité qui rend 

présent le Père que l’humanité sera réconciliée.    

1.3.2. La conformation à l’image du Christ, le rejet de l’idole  

« Si, dans la tradition sapientielle, la Sagesse est la figure anti-idolâtrique par excellence, 

comment s’étonner que Col. 1, 15-20 utilise cette tradition pour dire en quoi le Christ diffère 

de tous les êtres, en particulier des êtres supérieurs, les puissances – cette différence étant la 

condition de notre liberté ? »315. 

                                                 
313 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 174. 
314 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 177 : « En permettant l’élargissement de la médiation du Christ, la thématique 
sapientielle met aussi en relief l’unité du médiateur : le médiateur de la rédemption est aussi celui de la 
création. » 
315 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 186. 



103 
 

Cette affirmation de J.-N. Aletti qui se trouve dans la conclusion générale de son ouvrage 

montre bien la fonction principale de l’imago Dei : celle-ci est destinée à libérer l’homme de 

l’idole.  Nous pouvons alors évoquer ici toutes les autres occurrences du mot 	
��
���dans les 

épitres pauliniennes (Rm. 8,29 ; 1 Co. 15,49 ; 2 Co. 3,18 ; Col. 3,10) qui « parlent de la 

conformité des croyants à l’image du Christ, en opposition à l’image du terrestre, qui est 

l’héritage du péché légué par Adam »316.  

L’image du terrestre c’est précisément l’idole qui est image du même. La conformation à 

l’image du terrestre correspond au refus de l’altérité : aveuglé par l’image du même, l’homme 

se construit autour de l’idole dans une illusion d’auto-détermination qui en réalité, l’enferme.  

Christ, lui, « diffère de tous les êtres » et selon J.-N. Aletti, c’est précisément cette différence 

qui est « condition de notre liberté ». Aussi y avait-il besoin d’une image, d’une présence pour 

signifier cette altérité, et c’est bien en termes relationnels que J.-N. Aletti va montrer en quoi 

le Christ image de Dieu libère l’homme de l’idole : 

Différence (dans le statut et la fonction) n’implique pas séparation, répétons le. Le corps de l’épitre 
(surtout Col. 2,9-15) insiste trop sur ce point pour qu’on l’oublie ; la plénitude du Christ est 
condition de la nôtre, nous sommes même associés à sa plénitude et vivons de sa vie. 
Semblablement dans l’hymne, l’opposition autos / ta panta – ce que j’ai traduit par « non 
appartenance à l’ensemble créé » ou « position de vis-à-vis » […]. Le texte ne marque pas la 
différence en usant de catégories spatiales mais en terme de préséance et par le recours à la 
médiation, et ce n’est pas par hasard. Une quelconque séparation rendrait vain ce que la mention 
de la médiation vise précisément à exprimer. Ainsi Col. 1,15ss utilise le registre du sapientiel pour 
dire comment le Christ diffère radicalement de tous les êtres, sans que cette différence soit pour 
autant séparation317.   

L’opposition des termes médiation / séparation introduit d’emblée le débat dans le registre 

relationnel. J.-N. Aletti met en évidence ce registre relationnel dès le début de son ouvrage 

quand il s’agit pour lui d’esquisser une christologie, lorsqu’en commentant Col. 2,9-15 il 

utilise des termes comme « assimilation » ou « union » : « Toute la vie du croyant est une 

assimilation au mystère du Christ. L’union des chrétiens avec le Christ est à ce point étroite 

(nous vivons de sa propre vie) et merveilleuse (en lui nous sommes comblés) qu’on ne voit 

pas pourquoi les croyants s’attacheraient à des êtres incapables de leur donner cette plénitude 

(Col. 2,16-24) »318. 

La traduction néotestamentaire de l’assimilation de l’homme à l’image de Dieu est 

l’association de l’homme à la plénitude du Christ, qui est un vis-à-vis qui, bien que marqué 

par sa différence radicale, n’est pas séparé de l’homme : nous retrouverons cette idée dans la 

                                                 
316 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 86. 
317 J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 186-187. 
318J.-N. ALETTI S.J., op. cit., p. 106. 



104 
 

théologie dialectique de K. Barth lorsqu’il évoquera la co-humanité du Christ. C’est 

précisément pour que l’homme participe à cette différence radicale que Dieu a envoyé son 

Fils unique, qui est l’image de Dieu invisible, pour que par la foi, le croyant se conforme à 

cette image de l’Autre qui apparaît comme notre vis-à-vis. Ouvert à l’altérité, l’homme 

s’humanise, entrant dans une fraternité dont la dignité tient précisément dans le fait de 

participer à cette même altérité qui marque la filiation avec Dieu. L’idole perd alors sa 

fonction, l’homme sort de l’illusion d’autonomie pour entrer dans la relation véritable, celle 

qui n’est plus tournée uniquement vers soi, mais qui est fondée dans la présence de l’autre.     

Remarques conclusives 

Nous avons pu montrer que la tradition néotestamentaire a pu clairement identifier le Christ à 

l’image de Dieu. L’exégèse de J.-N. Alletti nous a permis d’établir un lien entre l’image de 

Dieu et l’idolâtrie : Jésus-Christ apparaît en effet comme celui qui libère l’homme de l’idole à 

travers sa fonction de médiation. Le fait qu’il soit fondamentalement différent tout en restant 

un vis-à vis à la fois pour l’homme et pour Dieu. Cette fonction de médiation, qui implique 

une fonction de représentation, semble confirmer ce que Jean Ansaldi nomme la fonction 

« icono-sacerdotale »319 du Christ, représentant de Dieu face au monde et représentant de 

l’homme face à Dieu. Déclarée d’emblée présente chez l’homme, dans les épitres 

pauliniennes,  lorsqu’il a le « visage dévoilé » quand il « prie et prophétise » (1 Co 11,1 ; 2 Co 

3,18) cette fonction de représentation consiste en la manifestation de la « gloire de Dieu ». 

C’est donc dans le contexte cultuel que l’homme représente le mieux son Créateur à l’image 

duquel il fut créé, c'est-à-dire au moment où il se place devant Dieu, lorsqu’il est au plus fort 

de sa relation avec lui. La fonction de représentation apparaît donc comme l’effet d’une 

relation effective avec Dieu. Si cette manifestation de la gloire de Dieu par l’homme est 

seulement conditionnée par le fait de ne pas se voiler la face dans un contexte cultuel, il en est 

tout autrement en dehors de ce contexte cultuel où l’homme se retrouve non plus face à Dieu 

mais face à l’univers terrestre, créé. Or tout le système avancé dans les épitres pauliniennes, 

tel que nous avons pu le montrer à travers une typologie des occurrences du terme 	
��
��, et 

tel qu’il est commenté par Jean-Noël Aletti repose sur l’idée que l’homme se conforme à 

l’image de l’entité qui lui fait face et avec laquelle il se met en relation : si face à l’idole, 

l’homme est aveuglé, enfermé dans le péché, face au Christ qui est l’image de Dieu, l’homme 

                                                 
319 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, Morales politiques et sainteté chrétienne, op. cit., p. 69-74 : où Jean 
Ansaldi commente précisément Col. 1,15. Voir aussi J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 24 où Jean 
Ansaldi insiste sur la dimension cultuelle de Genèse 1.  



105 
 

sera libéré de l’idole et retrouvera le chemin qui conduit à sa vocation d’être conforme à 

l’image de Dieu. 

C’est ainsi que nous pouvons interpréter la distinction paulinienne entre l’ancien Adam et le 

nouvel Adam : suivant le premier Adam, celui qui a désobéi à Dieu, l’homme est pécheur, 

mais dans la suivance du Christ qui est le nouvel Adam, l’homme se trouve libéré de l’idole, 

assimilé à Dieu, refondé dans l’image de Dieu en ce qu’il se conforme à l’image du Fils.      

Cette logique est précisément celle de Jean Ansaldi qui fonde son anthropologie théologique 

dans ce qu’il perçoit de l’anthropologie paulinienne comme libération de l’idole320. 

Conclusion de la section 1. 

Cette première section était destinée à fournir l’éclairage de l’exégèse contemporaine 

concernant le concept d’imago Dei. Le but était de vérifier si une conception relationnelle de 

l’être humain telle que celle défendue par Jean Ansaldi est légitime au regard des textes de 

l’Ancien et du Nouveau Testament.  

Un long excursus sur un texte de la sagesse égyptienne qui apparaît comme la plus ancienne 

attestation de l’affirmation selon laquelle l’homme est image de Dieu nous a paru nécessaire 

pour souligner le caractère déterminant de l’idée selon laquelle le concept d’image de Dieu 

affirme avant tout la spécificité de l’être humain comme être en relation intime avec l’être 

divin : de l’âge pré-axial, qui ne connaissait ni la transcendance ni l’interdiction de l’idole, à 

la naissance de l’Eglise Chrétienne qui élabore une sotériologie qui consiste en la libération 

de l’idole, l’image de Dieu a toujours été un concept ayant pour principale fonction d’affirmer 

la relation fondamentale et déterminante pour l’être humain entre l’humanité et la divinité, 

que cette image de Dieu ait pu d’abord signifié une identification ou par la suite une 

assimilation de l’humanité à la divinité de Dieu.  

Nous avons pu en outre constater que le concept biblique d’image de Dieu a pu être inspiré de 

littératures sapientielles qui ont elles-mêmes comme caractéristique d’insister sur le caractère 

fondamental pour l’homme de sa relation avec Dieu, que ce soit dans l'Ancien ou dans le 

Nouveau Testament : la sagesse apparaît comme ce qui est en partage entre Dieu et l’homme 

et, plus ontologiquement, elle apparaît comme cette part de l’être humain qui vient de Dieu 

mais qui n’est totalement identifiable ni à l’être humain, ni à l’être divin. Elle apparaît ainsi 

comme un média entre Dieu et l’homme, fonction médiatrice qui ne fait que souligner le 

                                                 
320 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral , op. cit., p. 26.  



106 
 

caractère relationnel. Ainsi, l’image de Dieu qui est identifiée au Christ dans le Nouveau 

Testament, appuyée par le dogme de sa double nature et interprétée avec la clé de lecture 

sapientielle permet de comprendre d’emblée l’image de Dieu et donc le Christ comme ce qui 

met en relation l’être humain et l’être divin.  

Nous pouvons dès lors affirmer qu’une conception relationnelle de l’être humain trouve 

d’emblée sa légitimité à la fois dans les textes bibliques et à la fois dans les littératures 

sapientielles qui ont inspiré les auteurs bibliques lorsqu’ils ont élaboré à leur manière le 

concept d’image de Dieu. 

De manière plus particulière, nous pouvons remarquer tout au long de cette étude la présence 

de certaines thématiques qui rejoignent plus directement certaines affirmations fondamentales 

de l’anthropologie relationnelle ansaldienne. 

En effet, schématiquement, le théologien de Montpellier, en établissant un parallèle entre 

théologie et psychanalyse, définit l’homme pécheur comme un être fondamentalement divisé 

qui cherche à retrouver son unité au moyen de l’idole, structure unifiante illusoire qui, en 

quelque sorte, rempli le vide qui est le lieu même de la « parole nommante »321. Ce vide qui 

permet à l’homme de désirer est en effet le lieu même de la parole de l’altérité qui « nomme » 

l’homme, lui offrant du même coup son unité. Ainsi, l’homme peut soit se construire lui-

même au moyen de l’idole, soit se laisser construire par la relation avec une altérité qui le 

nomme322. C’est en cela que l’anthropologie ansaldienne est fondamentalement une 

anthropologie relationnelle : l’homme pécheur est l’homme qui refuse le lâcher prise, la 

passivité, c’est celui qui veut se faire lui-même un nom en refusant de se laisser nommer par 

l’autre, alors même que son salut réside précisément dans ce lâcher prise qui lui permet d’être 

conforme à sa vocation première, celle d’être un être de relation. Aussi dans le système 

ansaldien, le Christ tient une place centrale, celle du Sauveur qui, par sa vie, par sa mort sur la 

croix et par sa résurrection, révèle323 à l’homme à la fois sa finitude, et donc sa fondamentale  

                                                 
321 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25. 
322 Ibid. voir aussi J. ANSALDI, « de l’identité pastorale » ETR, 1985/4, p. 587 : « Ensuite parce que cette 
identité symbolique reposera toujours dans l’Autre : elle est une identité extra me, JE est dans l’Autre du 
langage. Il s’ensuit que cette identité appartient résolument à l’ordre de la finitude : la figure eschatologique 
n’est pas ici le MOI IDEAL totalisant et totalitaire mais l’IDEAL DU Moi, de l’Autre dans le sujet, attestation 
qu’il ne se maintiendra comme sujet que par la fidélité de l’Autre à sa Parole nommante ». 
323 J. Ansaldi ne fait pas explicitement référence à la croix comme symbole de la finitude pour l’homme. Mais il 
fait souvent référence à la théologie de la croix de Luther en opposition à une théologie de la gloire qui 
méconnaitrait l’auto-limitation de Dieu dans sa toute-puissance lorsqu’il se révèle à l’homme en Jésus-Christ. La 
croix chez Ansaldi apparaît en effet au moins comme le symbole « du Dieu manifesté en finitude » comme il le 
dit explicitement dans sa vive critique de la théologie de Jean Calvin dans J. ANSALDI, l’articulation..., op. cit., 
p. 119 : « Le remède [au fait pour l’homme de construire un Dieu à l’image de son désir narcissique] est évident, 
testé qu’il a été par Paul, Bernard de Clairvaux, Luther, Kierkegaard et bien d’autres : refuser à connaitre 



107 
 

dépendance à l’égard du Père Radicalement-Autre, qui lui seul est capable de le recréer, lui 

indiquant ainsi le chemin à suivre pour être refondé dans son humanité authentique. Ce 

faisant, les trois thèmes de l’ « homme vide de la parole nommante », celui de la prise par 

l’idole et la question de la fonction icono-sacerdotale du Christ apparaissent comme trois 

concepts clés de l’anthropologie ansaldienne, anthropologie qui s’inscrit d’emblée dans une 

sotériologie324.  

Le propos est ici de souligner, à titre conclusif, l’omniprésence de ces concepts tant dans les 

textes bibliques que dans leur exégèse contemporaine dont nous venons de traiter dans la 

présente première section relative à la compréhension biblique et exégétique de l’imago Dei.  

Tout d’abord, nous avons pu aborder à plusieurs reprises le thème de l’ « homme vide de la 

parole nommante » à travers plusieurs notions qui renvoient principalement à la passivité d’un 

homme qui reçoit la Parole qui le construit. Nous avons par exemple pu remarquer, tant avec 

l’anthropologie biblique telle qu’elle est présentée par Hans Walter Wolff qu’avec 

l’anthropologie de l’Egypte antique, que le cœur constituait une notion anthropologique de 

premier ordre. Or dans les deux mondes antiques, celui de l’Egypte et celui de la Bible, le 

cœur constituait à la fois l’intériorité de l’homme, ce qui est caché au plus profond de lui et 

                                                                                                                                                         
quoique ce soit de Dieu ou de l’homme en-soi ; ne jamais s’inscrire dans une série diachronique création-chute-
rédemption, mais toujours construire à partir de la sotériologie, à partir du Dieu manifesté en finitude. Enfin ne 
jamais se donner des lieux de savoir absolu qui nous feraient encore échapper à la finitude […]. La folie de la 
croix est scandale pour tout homme dont la figure adamique atteste l’impossible acceptation de la castration 
symbolique et dont Freud nous apprend que ce n’est jamais qu’avec un sentiment d’ “horreur” qu’il la perçoit 
chez l’Autre ». Inscrite dans le registre symbolique des Ecritures, la croix apparaît alors au moins comme le 
symbole de la finitude de l’Autre. De même, dans J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », ETR, 1989/4, 
p. 254, Ansaldi il critique vivement « l’anthropologie de l’imago Dei qui “sait” ce qu’est l’homme en dehors de 
la foi » en ce qu’elle offre à l’Eglise « les moyens de définir Dieu hors de la croix du Christ, mais aussi hors de 
l’alliance avec Israël qui en est la figure » et qui « ressemble étrangement à l’idole théiste qui traverse toutes les 
cultures ». Ce qu’Ansaldi rejette c’est le concept d’imago Dei compris à partir du concept de création. Pour 
autant, il est bien obligé de concéder que les affirmations vétérotestamentaire concernant l’homme créé selon 
l’image de Dieu sont bel et bien présentes. C’est pourquoi dans J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 
24, il réduit l’imago Dei à une « fonction icono-sacerdotale » en montrant que le récit de la création représente le 
monde comme un temple dans lequel l’homme « re-présente Dieu devant la création et l’homme devant Dieu ». 
Or dans J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », op. cit., p. 259, celui-ci suggère que cet office icono-
sacerdotal relèverait plus de la sanctification que de la justification : « Autrement dit, la théologie de la création 
appartient à l’ordre de la sanctification et non à celui de la justification ». Il n’en reste pas moins que l’ « archi-
sacerdote » qu’est le Christ, et qui est le seul à pouvoir assumer pleinement cet office selon J. ANSALDI, 
Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73-74, a connu la croix et qu’invités à devenir « une même plante avec le 
Christ », nous devons nous même connaitre la croix pour assumer notre propre finitude et nous détourner de 
l’idolâtrie, comme il est dit dans J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 90 : « Dieu n’est connu 
qu’en Christ car c’est en cette finitude qu’il se cache pour nous sauver ; le chercher ailleurs serait pure perte de 
temps : nous n’y rencontrerions que notre imaginaire ». Il ressort de l’ensemble de cette argumentation que nous 
pouvons nous autoriser  à expliciter la définition de la croix chez Jean Ansaldi comme signifiant de la finitude 
pour l’homme, signifiant de la finitude qui permet à l’homme de prendre conscience d’une part de sa propre 
finitude et d’autre part de sa dépendance à l’égard du Tout-Autre.     
324 Nous le répétons ici : le Christ comme « archi-sacerdote » est aussi (et surtout) le Christ crucifié. La fonction 
« icono-sacerdotale » du Christ relève donc selon nous autant de la sanctification que de la sotériologie puisque 
par la croix, Christ révèle à l’homme sa finitude et sa dépendance à l’égard du Tout-Autre.    



108 
 

qui le détermine, et à la fois le lieu de l’entendement, réceptacle tant de la Maât que de la 

Parole de Dieu. Dans les deux mondes antiques le cœur est dit « écoutant »325, il reçoit 

passivement une parole qui l’édifie, Maât ou Parole de Dieu lorsqu’il est placé devant Rê ou 

devant Dieu. Au contraire, le cœur sourd apparaît comme celui de l’avide ou du pécheur qui 

refuse simplement de recevoir cette parole autre qui l’édifie : c’est le cœur qui, mû par un 

sentiment de toute-puissance, prétend pouvoir s’édifier lui-même, sans autre. Avec cette 

notion anthropologique de premier ordre, l’homme est définit comme être écoutant, c'est-à-

dire, comme être fondamentalement relationnel. Nous rejoignons alors l’anthropologie 

ansaldienne, et son ontologie particulière qui, nous le verrons dans notre troisième section, 

consiste en l’affirmation d’un vide en l’homme, à la fois lieu326 du désir, lieu caché qui 

détermine l’homme, lieu d’une parole qui l’édifie, « lieu du Radicalement-Autre »327 et de 

l’ « a-rencontre »328, mais aussi lieu qui peut être investi par l’idole qui empêche l’a-

rencontre. 

Ensuite, nous avons pu effectivement remarquer que la principale cause du péché – péché qui 

apparaît comme rupture de relation de l’homme avec Dieu – était bien identifiée par la Bible 

comme étant la prise de l’homme par l’idole, comme le montre sans cesse Ansaldi dans ses 

différents écrits : l’idole aveugle l’homme, l’empêchant de se percevoir comme un être 

marqué par la finitude, un être qui a fondamentalement besoin d’être édifié par la parole de 

l’Autre dans la relation. Aussi l’idole apparaît tant dans la Bible que dans la logique 

ansaldienne comme la mêmeté idéalisée, nourrissant le sentiment de toute-puissance d’un 

homme qui n’aspire qu’à être comme Dieu, par lui-même. Comme nous l’avons vu à travers 

l’étude des affirmations vétérotestamentaires relative à l’imago Dei à travers le concept 

d’assimilation, le péché de l’homme réside en effet dans sa volonté de s’assimiler à une image 

divinisée de lui-même dans l’espoir d’être « comme Dieu » plutôt que de se laisser assimiler 

                                                 
325 Voir supra 1.1.1.2. « le cœur de Dieu et le cœur de l’homme : l’assimilation à l’image de Dieu par la 
miséricorde divine » et 1.2.1.2.3 « Le cœur qui écoute et agit, l’homme devant Ré ». 
326 Nous entendons le terme « lieu » non pas de manière géographique, mais de manière plus abstraite : il ne 
s’agit pas de faire une tentative anatomique en disant quel est l’endroit du corps humain qui reçoit la Parole de 
Dieu… désigné comme « cœur », on peut dire au mieux, avec l’anthropologie antique, qu’il s’agit de l’intériorité 
de l’homme, de son intimité, cachée. Si l’a-rencontre est désignée par Ansaldi en tant que telle, c’est entre autre 
parce qu’elle ne s’inscrit pas dans une temporalité, ni dans une géographie : elle relève du Réel qui est à 
distinguer de la réalité, qui elle est inscrite dans temps et l’espace, dans la sphère symbolico-imaginaire. Toute la 
difficulté est bien celle-ci, comme nous allons le voir dans toute la suite de notre travail : l’image de Dieu n’est 
précisément pas « en l’homme », dans une logique relationnelle – l’homme ne peut se conformer à cette image 
selon laquelle il fut créé que dans la relation, l’ « a-rencontre », avec son créateur. La dimension, non 
géographique, non-temporelle, non-créée de l’image de Dieu s’oppose  précisément à la dimension créée de 
l’idole. 
327 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 22. 
328 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 74. 



109 
 

par le Créateur à sa sainteté. Ayant constaté tout au long du raisonnement que le processus 

d’assimilation est un processus relationnel, il en ressort que l’homme est définit par rapport à 

l’instance avec laquelle il est en relation, qu’elle soit Dieu ou l’idole, plus particulièrement 

l’altérité ou la mêmeté. Le concept d’assimilation à l’image de Dieu et à l’idole nous offre 

alors une clé de lecture permettant facilement de mettre en évidence les fondements bibliques 

d’une conception forensique de l’homme telle que celle qu’avance Jean Ansaldi, à la suite des 

réformateurs : affirmer que l’homme est assimilé à une image qui le détermine – quelle soit 

image du Tout-Autre ou image du même – revient à affirmer que l’homme est 

fondamentalement « coram » – coram Deo ou coram se, devant Dieu ou incurvé en lui-même. 

Enfin, nous avons pu vérifier la fonction icono-sacerdotale du Christ dans le Nouveau 

Testament. Schématiquement, selon Jean Ansaldi, le Christ a une double fonction de 

représentation : il représente Dieu face à l’homme et l’homme face à Dieu dans le temple de 

la création. Le Nouveau Testament reconnait bel et bien une fonction de représentation du 

Christ lorsqu’il le définit comme « image du Dieu invisible » : la fonction du Christ-Sauveur 

est en effet de libérer l’homme de son aveuglement en révélant sa filiation première avec 

Dieu. En outre, le Nouveau Testament affirme une fonction que nous avons qualifié de 

fonction « archétypale-conjonctive » : le Christ est certes eikon tou theou, mais il est surtout 

prototokos, Premier-né d’une multitude de frères. Il apparaît ainsi comme l’archétype même 

de l’être humain, archétype qui réunit l’humanité tout entière dans sa personne. Ainsi, le 

Nouveau Testament affirme bien la fonction médiatrice du Christ entre l’humanité et son 

Créateur. Selon les termes mêmes de Jean-Noël Alletti, l’ « assimilation au mystère du 

Christ » permet bel et bien à l’homme d’être libéré de l’idole, transformant celui-ci en un être 

ouvert à l’altérité et à la plénitude de Dieu, qui n’est plus incurvé en lui-même. Aussi, selon 

les propres termes de J. Ansaldi, sommes nous invités en tant que chrétiens, à « devenir une 

même plante avec le Christ » pour nous associer à cet office icono-sacerdotal, précisément par 

un processus d’assimilation :  

Si l’Eglise et ses membres sont appelés à vivre un ministère comparable, ce n’est que par 
assimilation à sa propre personne, par intégration au ministère du Seigneur. C’est en devenant le 
corps du Christ que l’Eglise participe au ministère de son Chef ; c’est en devenant une « même 
plante » avec le Christ que les fidèles sont associés au service de leur Seigneur329. 

                                                 
329 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 74. Notons que si Ansaldi utilise les trois termes 
d’ « intégration », de « participation » et d’ « association » pour expliciter le terme d’assimilation, celui-ci insiste 
surtout sur un mouvement qui est celui, pour le Chrétien, de « devenir une même plante avec le Christ », 
« association » qui relève d’un processus relationnel qui est la foi : Ansaldi parle bien de l’association des 
« fidèles » au service de leur Seigneur.  



110 
 

Le concept d’assimilation qui est propre à exprimer d’une manière assez claire ce que peut 

signifier la Création de l’homme selon l’image de Dieu permet alors de mettre en évidence 

toute une anthropologie qui relève de la sotériologie, sotériologie qui repose essentiellement 

sur la relation entre l’homme et Dieu, déterminante pour l’homme. Le plan de cette 

sotériologie est le suivant :  

1) association de l’homme à Dieu par assimilation à l’image de Dieu : la création de 

l’homme selon l’image de Dieu, la vocation de l’humanité. 

2) association de l’homme à l’idole par assimilation à la mêmeté idéalisée : l’idolâtrie 

comme rupture de l’association de l’homme à Dieu, l’éloignement de l’humanité de sa 

vocation. 

3) association de l’homme au Christ qui est l’image de Dieu par assimilation à 

l’archétype : la foi en le Fils, Premier-né d’une multitude de frères, la restauration de 

l’humanité dans sa vocation. 

Lues à travers le prisme du concept d’assimilation qui est suggéré tant par les textes bibliques 

que par l’exégèse contemporaine, les affirmations bibliques concernant l’imago Dei tendent 

alors à confirmer, de manière somme toute assez précise, les principales affirmations de 

l’anthropologie relationnelle ansaldienne. 

Il nous faut maintenant confronter celles-ci aux principales affirmations de la Réforme 

concernant la Création et le salut de l’homme. 



111 
 

DEUXIEME SECTION : LA REFERENCE AUX AFFIRMATIONS DE LA REFORME DU XVIEME 

SIECLE 

Une théologie relationnelle apparaît avant tout comme un discours sotériologique : la  relation 

avec le Créateur apparaît comme l’unique possibilité pour l’homme d’accéder à son salut.  

L’anthropologie qu’elle suppose est donc nécessairement pessimiste : considéré en dehors de 

la foi, l’homme est en rupture de relation, c'est-à-dire pécheur, égoïste, narcissique.  

Cette affirmation d’un « déjà-là » pécheur de l’homme dans la théologie relationnelle est 

particulièrement manifeste chez des théologiens protestants comme J. Ansaldi, P. Buhler ou J. 

D. Causse.  

J. Ansaldi est en effet très clair au moment de fonder anthropologiquement le dialogue 

pastoral : « L’intervention de Dieu est toujours et d’abord sotériologique (sortie d’Egypte, 

semaine sainte, etc.) ; elle atteint et recrée un homme déjà-là qui n’est pas en situation de 

neutralité, mais toujours capturé par l’image, fidèle serviteur de l’idole, et donc toujours 

pécheur incrédule »330.  

J. Ansaldi précise l’origine luthérienne de cette affirmation : 

Pour recentrer l’anthropologie, Luther innove en ne faisant pas appel au réel créationnel et en se 
refusant à spéculer à partir de l’imago Dei. Il se tourne résolument vers la sotériologie […]331. Ce 
mouvement n’est possible que parce l’homme est ici défini extérieurement en fonction de 
l’instance qui le nomme et devant qui il se tient. Si l’homme est coram se, devant soi par idoles 
interposées, il est pécheur, c'est-à-dire inauthentique ; s’il est coram Deo, devant Dieu, il est 
justifié c'est-à-dire recréé en son statut de fils. Appel est donc fait à la sotériologie et non à la 
création originelle car il y a toujours un déjà-là de l’homme pécheur332.  

J. Ansaldi présente donc l’anthropologie relationnelle comme le résultat d’une rupture initiée 

par Luther, qui passe d’une anthropologie « créationnelle » à une anthropologie 

« relationnelle » : la question n’est en effet plus de définir la nature de l’homme, vu de 

manière autonome, à partir de sa « création originelle », mais de prendre acte de son caractère 

fondamentalement pécheur parce qu’il a rompu sa relation avec le Créateur. Dans une telle 

optique, l’anthropologie ne pourra donc être perçue que comme discours sotériologique qui 

consistera en le passage de l’homme détourné de son Créateur,  placé devant lui-même 

(coram se ou incurvatus in se), à l’homme devant Dieu (coram Deo), dans une relation 

effective et dynamique avec son Créateur.   

                                                 
330 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 25. 
331 J. ANSALDI cite ici la thèse 32 du De homine de Luther, qu’il a traduite dans ETR, 1982/4, p. 473 s. : « Paul 
écrit en Romains 3 : Nous pensons que l’homme est justifié par la foi sans les œuvres. Paul condense ainsi à 
l’extrême la définition de l’homme en disant que l’homme est justifié par la foi ». 
332 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op.cit., p. 32. 



112 
 

J.-D. Causse montre la même anthropologie pessimiste au moment de conclure son ouvrage 

sur la haine et l’amour de Dieu, en affirmant que l’ « amour de Dieu n’opère pas selon une 

voie spécifique, mais au cœur même de l’amour humain dont la structure essentielle est le 

narcissisme »333. Cette condition narcissique de l’homme correspond au concept d’homo 

incurvatus in se tel qu’il est compris par Luther, et avant lui par la tradition augustinienne : 

« Ainsi, en héritier de la tradition augustinienne, Luther reprend l’analyse d’un narcissisme 

structurellement présent dans l’amour humain. L’homme est fondamentalement incurvatus in 

se, c'est-à-dire recroquevillé sur lui-même, alors même qu’il tend vers une réalité extérieure à 

lui-même »334.  

J.-D. Causse décrit lui aussi la rupture initiée par Luther :  

Luther rompt avec une anthropologie substantialiste, qui postule une justification progressive de 
l’existence pour se situer dans une anthropologie de la conscience revendiquée : par médiation 
interposée, l’homme naturel est placé devant lui-même, c'est-à-dire replié sur lui-même. Dès lors 
le passage de l’incrédulité à la foi « ne peut pas signifier un changement dans la personne – ce qui 
serait un changement de certaines propriétés et capacités – mais bien un changement de la 
personne elle-même335. 

J.-D. Causse présente donc lui aussi l’anthropologie relationnelle comme le résultat d’une 

rupture initiée par Luther, qui passe d’une « anthropologie substantialiste, qui postule une 

justification progressive » à une « anthropologie » qui se concentre sur une justification 

globale qui correspond à un « changement de la personne elle-même » : la justification 

correspond à un changement de la personne dans sa totalité, c’est la personne dans sa totalité 

qui se tourne ou non face à Dieu et non seulement « certaines propriétés ou capacités » dans la 

personne. Cette globalisation de la justification sous-entend une globalisation du péché qui 

affecte la personne dans son entier, y compris ses « propriétés et capacités » qui lui 

permettraient d’accéder par elle-même à sa justification. Notons que Jean-Daniel Causse 

souligne l’origine augustinienne de cette anthropologie pessimiste.   

La question n’est alors plus de considérer l’homme créé à l’image de Dieu comme un être 

capax Dei336, mais de montrer que le seul moyen pour l’homme d’être sauvé est une foi totale 

en son Créateur qui l’a nommé. La foi est alors perçue comme un véritable lâcher prise d’un 

                                                 
333 J.-D.CAUSSE, La haine et l’amour de Dieu, Genève, Labor & Fides, 1999, p. 253. 
334 J.-D.CAUSSE, La haine et l’amour de Dieu, op.cit., p. 133.  
335 J.-D.CAUSSE, La haine et l’amour de Dieu, op.cit., p. 132-133. 
336 C.E.O’NEILL, « l’homme ouvert à Dieu (capax Dei) » dans P. BÜHLER & Alii, Humain à l’image de Dieu, 
Genève, Labor & Fides, 1989, p. 250 : « On comprend pourquoi Saint Thomas dit : “L’image de Dieu dans 
l’homme pourra se vérifier selon trois degrés […].” (S. th. I, q.5, a.4, ad 2.). Dans le cadre philosophique qu’a 
choisi Saint Thomas, il s’agit d’une participation à l’être de Dieu lui-même de plus en plus profonde, qui se 
mesure selon l’union avec Dieu par l’intellect et la volonté, par la foi ou la vision, par la charité et pendant la vie 
présente, par l’espérance ». 



113 
 

homme qui ne peut qu’être passif dans le processus de sa justification. Sans quoi l’homme, 

profondément narcissique, reste en son entier incurvé en lui-même fondamentalement, et 

complètement pécheur. 

Une telle analyse a pu aussi être formulée par Pierre Bühler qui montre le rejet par 

l’anthropologie luthérienne de l’interprétation de l’imago Dei comme ouverture de l’homme à 

Dieu, au profit d’une « radicalisation du péché » : 

Comme nous l’avons déjà vu, la tradition catholique établit une distinction entre imago et 
similitudo, une distinction qui porte ses fruits dans l’articulation entre anthropologie, doctrine du 
péché et sotériologie. La position protestante télescope les deux notions pour n’en faire qu’une 
dimension anthropologique fondamentale qui, par là, reçoit d’emblée un accent plus 
sotériologique. En effet, le péché se radicalise : il signifie la perte de l’image de Dieu comme 
relation de correspondance entre l’homme et Dieu. Certes l’homme ne cesse pas pour autant d’être 
homme ; il reste capable plus ou moins de gérer ses affaires séculières. Mais la relation de 
correspondance avec Dieu est résolument perdue. On dira pour cette raison que l’homme sous le 
péché n’est plus ouvert à la vérité, n’est plus capax Dei. L’image de Dieu doit être rétablie, 
l’homme doit être rendu à la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans le Christ 
comme image de Dieu337.   

Comme le précise Jean-Daniel Causse, cette « radicalisation du péché » se fonde 

essentiellement dans le respect de la tradition augustinienne, plus précisément dans le concept 

augustinien de péché originel, et il n’est pas étonnant que le moine augustinien Luther ait pu 

développer ce concept pour enrayer la dérive pélagienne que sous-tendait la pratique des 

indulgences.   

Le théologien catholique Jean-Michel Maldamé constate cette influence augustinienne dans 

l’anthropologie luthérienne : 

Le protestantisme de Luther radicalise le pessimisme de saint Augustin. L’humanité est corrompue 
par la faute d’Adam au point que personne ne peut plus rien faire de bon. Tout homme est pécheur 
de naissance et voué à l’enfer. La justice de Dieu lui est attribuée mais elle ne transforme pas son 
être profond, l’homme est seulement revêtu de la miséricorde divine338. 

Si la question de l’origine augustinienne du pessimisme anthropologique de Luther semble 

faire  consensus, nous pouvons néanmoins constater que les effets de cette « radicalisation » 

sont perçus très différemment par le théologien catholique et par le théologien protestant. 

Pour Maldamé, en effet, la « radicalisation » luthérienne conduit à affirmer que la justice de 

Dieu « ne transforme pas » l’ « être profond » de l’homme, l’homme étant seulement revêtu 

                                                 
337 P. BÜHLER, « l’être humain - à l’image de Dieu essai d’explication dogmatique » dans P. BÜHLER & Alii, 
Humain à l’image de Dieu, op. cit., p. 277.  
338 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris, CERF (cogitatio Fidei 
n°262), 2008, p. 181. 



114 
 

de la miséricorde divine alors que pour J. Ansaldi339, P. Buhler340 ou J.-D. Causse341, cette 

même « radicalisation » est la condition sine qua non pour concevoir véritablement la 

justification comme un changement ontologique. 

L’affirmation d’un tel changement ontologique implique la notion d’imago Dei : la question 

est en effet de considérer le changement ontologique comme récupération de l’imago Dei, que 

cette récupération soit perçue comme refondation « ontologique » de l’homme « dans un 

statut filial », rétablissement de la « correspondance de l’homme avec Dieu » ou comme 

« changement de la personne elle-même » et non simplement de « certaines propriétés ou 

capacités » de cette dernière.   

Dans un tel système le péché originel ne peut être considéré que comme perte de l’imago Dei, 

perte qui emporte des conséquences sur l’ontologie puisque la récupération est perçue comme 

un véritable changement ontologique. Bien qu’elle affecte l’homme dans sa globalité, cette 

perte n’est pas totale car l’homme reste concerné par l’imago Dei qui lui est sans cesse 

révélée dans la foi en Jésus-Christ. On peut à ce titre parler, mais il faut préciser ce terme, 

d’image « brouillée » : l’homme reste concerné par l’imago Dei dans la foi, bien qu’il l’ait 

perdue par le péché.  

Il convient alors d’examiner en quoi consiste cette « radicalisation » du péché originel. En 

effet, si toute radicalisation d’un concept sous-entend une rupture, une telle « radicalisation » 

suppose avant tout une continuité. Toute la question est alors de mesurer l’importance de la 

rupture par rapport à la continuité pour savoir si cette radicalisation est légitime : une 

radicalisation qui reste dans l’esprit du concept, voir mieux, qui a pour but de mettre en 

évidence l’esprit qui a animé l’élaboration première dudit concept peut tout à fait être 

considérée comme légitime.  

Il convient donc d’observer en quoi consiste cette radicalisation, quelle en est la raison 

théologique, quelles sont ses conséquences sur l’anthropologie afin de pouvoir déterminer si 

                                                 
339 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral… , op. cit., p. 32-33 : « Appel est donc fait à la sotériologie et non à la 
création originelle car il y a un toujours déjà là de l’homme pécheur. […] on mesure la modification apportée au 
concept de justice : celle-ci n’est en rien distributrice de récompenses ou de punitions ; elle est Parole fondant 
ontologiquement l’homme dans un statut filial. La justice de Dieu est une justice qui justifie ». 
340 P. BÜHLER, op. cit., p. 277 : « La relation de correspondance avec Dieu est résolument perdue […] L’image 
de Dieu doit être rétablie , l’homme doit être rendu à la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans 
le Christ comme image de Dieu.  
341J.-D. CAUSSE, La haine et l’amour de Dieu, op. cit., p. 132-133 : « Dès lors le passage de l’incrédulité à la 
foi   “ne peut pas signifier un changement dans la personne – ce qui serait un changement de certaines propriétés 
et capacités – mais bien un changement de la personne elle-même ” ». 



115 
 

cette radicalisation est telle qu’elle procède d’une véritable rupture ou si celle-ci procède 

d’une volonté d’affirmer une même chose fondamentale.  

Il nous incombe donc de considérer dans quelles conditions Augustin a élaboré son concept 

de péché originel et comment il l’a articulé avec l’imago Dei (2.1), pour observer comment 

les réformateurs Luther et Calvin ont interprété ce même concept, opérant une nouvelle  

articulation entre imago Dei et péché originel (2.2). Nous pourrons alors mieux analyser 

comment J. Ansaldi reprend à son compte ces affirmations de la Réforme du XVIème siècle 

(2.3).  

2.1. L’élaboration du concept de péché originel et son articulation avec l’imago Dei 

chez Saint Augustin selon Jean-Michel Maldamé. 

De l’exposé très détaillé de Jean-Michel Maldamé sur les origines de la notion de péché 

originel, nous retiendrons principalement deux points qui nous paraissent les plus importants 

pour notre propos : le premier concerne l’intention qui est celle d’Augustin aux moments où il 

formule et où il dogmatise sa notion de péché originel, le deuxième concerne les fondements 

bibliques qui ont servi à l’élaboration de ce concept.  

D’une part, Jean-Michel Maldamé insiste à plusieurs reprises sur les buts poursuivis par 

Augustin alors qu’il développe son concept de péché originel : la notion apparaît la première 

fois chez Augustin alors qu’il cherche à comprendre l’origine du mal. C’est dans le cadre d’un 

« dépassement du manichéisme »342 qu’Augustin a pu affirmer que le mal n’était « pas une 

substance »343 mais une « privation »344 : « le mal est l’absence de ce qui devrait être »345. Le 

mal n’est donc pas premier : ce n’est pas Dieu qui a insufflé le mal lors de la création et celui-

ci est le résultat du péché d’Adam, « notion de péché qui est utilisée par Augustin pour 

souligner la responsabilité de l’homme »346. Ainsi comprise, la notion de péché originel 

apparaît comme une notion centrale de la théologie et de l’anthropologie augustinienne : 

C’est ainsi que sa pensée s’oriente vers Adam ; la reconnaissance de son péché permet de 
maintenir à la fois la bonté de Dieu, l’ordre de sa création, la responsabilité morale de l’homme 
fondée sur la liberté et l’héritage d’une culpabilité au fil des générations. La réflexion est 
radicalisée par le sort tragique des innocents347.  

                                                 
342 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 26. 
343 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 27. 
344 Ibid. 
345 Ibid. 
346 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 79. 
347 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 32. 



116 
 

La question est donc avant tout d’affirmer que Dieu n’est pas responsable du mal. L’homme 

est responsable, ce qui implique chez Augustin l’affirmation du libre arbitre de l’homme et le 

refus de l’affirmation d’un « penchant mauvais » présent chez l’homme dès sa création348 : 

Il en résulte […] ce point capital : la notion de péché originel accompli en pleine liberté écarte 
l’explication du mal par référence au fait que l’être humain aurait en lui un penchant mauvais dès 
la création. Car si Dieu avait mis dans le cœur de l’homme un penchant mauvais, il aurait été 
responsable du mal commis ensuite. Le mot « péché » est employé dans son sens strict : c’est une 
rupture avec Dieu. C’est ce que Dieu ne veut pas.349 

J.-M. Maldamé montre qu’Augustin préfère parler d’ « orgueil » : « Malgré l’héritage 

platonicien, pour saint Augustin la racine du péché n’est pas dans la chair mais dans l’orgueil 

qui est un acte de l’esprit »350. 

Cette responsabilité exclusive de l’homme est donc posé avant tout dans le but d’affirmer la 

non-imputabilité du mal à Dieu, le mal étant perçu comme absence de ce qu’a voulu Dieu. Le 

mal est imputable à Adam qui a péché en toute conscience, par orgueil.  

Centrale dans la théologie augustinienne, la notion de péché originel apparaît comme un fil 

conducteur dans la controverse entre Augustin et les pélagiens. A cette période de la vie 

d’Augustin, la nécessaire « dogmatisation de sa théologie » aura exclusivement pour but 

d’affirmer une théologie de la grâce : la nécessité de la grâce qu’implique le péché originel 

fonde en effet la condamnation augustinienne du refus du baptême des petits enfants par 

Célestius, disciple de Pélage351 ; de même, la nécessité de la grâce du Christ à cause du péché 

originel est invoquée directement contre Pélage qui prétend que l’homme naît innocent352.  

Le concept de péché originel est donc un élément fondamental de la théologie augustinienne 

qui lui permet avant tout de développer une théologie de la grâce qui place d’emblée 

l’anthropologie dans une sotériologie. La question est bien de montrer que l’homme ne peut 

se passer de la grâce de Dieu, grâce qui fut première et que l’homme a refusée, par 

convoitise : « La motivation du refus d’Augustin est que la position pélagienne contredit 

l’expérience qui montre l’impossibilité de s’arracher au péché sans le concours divin. C’est 

pour défendre la prévenance de Dieu qu’il a recours à la notion de péché originel353 ».  

                                                 
348 Faut-il rapprocher cette affirmation de l’article 2 de la confession d’Augsbourg  : « tous les hommes nés de 
manière naturelle sont conçus et nés dans le péché : c'est-à-dire que tous, dès le sein de leur mère, sont remplis 
de désirs et de penchants mauvais » ? Certes, non : J.-M. Maldamé fait ici référence au « penchant mauvais » 
développé par la tradition rabbinique.     
349 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 79-80. 
350 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 80. 
351 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 85. 
352 Ibid. 
353 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 87. 



117 
 

Pour Augustin, la question n’est pas tant d’affirmer une culpabilité universelle que d’affirmer 

la primauté et l’universelle nécessité de la grâce divine : tout homme a besoin de la grâce de 

Dieu car tout homme porte en lui la responsabilité du mal (c'est-à-dire l’absence de ce que 

voulait Dieu) à cause de la désobéissance originelle d’Adam et aucun homme ne peut sortir 

seul de cette culpabilité. Tous les hommes ont besoin de la grâce divine pour être sauvés, 

certains hommes ont la foi par cette même grâce divine354. 

D’autre part, le deuxième point que nous retenons du travail de J.-M. Maldamé pour notre 

propos est celui des fondements bibliques du concept augustinien de péché originel : J.-M. 

Maldamé montre qu’ils sont principalement de deux ordres, les écrits pauliniens355 et la 

Genèse356. Ces sources sont les sources classiques de toute anthropologie chrétienne, la 

question est surtout de comprendre comment celles-ci sont articulées. Ici, il est 

particulièrement intéressant de souligner que l’Epitre aux Romains apparaît véritablement 

comme la clé de lecture de la Genèse.   

Ro. 5,12 permet en effet à Augustin de comprendre que tous les hommes ont péché en Adam. 

Du coup Augustin perçoit moins Adam comme le premier des hommes que comme le premier 

des pécheurs357 : « Ce verset lui permet de conclure que la faute d’Adam est la cause du 

malheur qui pèse sur l’humanité ; ainsi la souffrance des innocents peut s’expliquer. L’enfant 

qui naît porte les conséquences de la faute de son premier père »358. 

J.-M. Maldamé montre que l’essentiel du propos d’Augustin sur la Genèse relève de la 

sotériologie puisqu’il insiste particulièrement sur les conséquences de la désobéissance 

d’Adam et d’Eve. Les deux commentaires de la Genèse d’Augustin cités par Maldamé359 ont, 

en effet, pour fonction de montrer ce qui a été perdu par la désobéissance de l’homme et 

comment cela a été perdu.  

                                                 
354 Si cette question n’est pas celle que nous développons ici, il convient d’évoquer le fait qu’Augustin a pu 
évidemment être amené à soulever le problème de la prédestination, affirmant une sorte de double 
prédestination, en  fondant son propos sur Rm. 9 comme le montre J.-M. MALDAMÉ, op. cit., p. 86. 
355 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel..., op. cit., p. 37-39. 
356 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 39-44. 
357 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel.., op. cit., p. 35. 
358 Cela pose la question du péché héréditaire, qui est selon nous un discours tendant à illustrer la thèse 
fondamentale selon laquelle tous les hommes sont affectés par le péché, thèse destinée à affirmer plus 
fondamentalement encore que nul homme ne pourrait prétendre se passer de la Grâce Divine pour son Salut.  
359 AUGUSTIN, De genesi contra Manicheos, Sur la Genèse contre les Manichéens, trad. Fse. Paul Monat, 
Œuvre de Saint Augustin, 7ème série : exégèse, Institut d’études augustiniennes – Turnhout, Brepols, 2004 et 
AUGUSTIN, De genesi ad litteram – inperfectum liber, - Sur la Genèse au sens littéral, livre inachevé, trad. Fse 
Paul Monat, Institut d’études augustiniennes de Paris – Turnout, Brepols, 2004, cités dans  J.-M. MALDAMÉ, 
Le péché originel…, op. cit., p. 39-44. 



118 
 

Dans son commentaire de la Genèse contre les manichéens, Augustin montre que l’image de 

Dieu « doit s’entendre de la spiritualité de l’homme et son âme immortelle »360.  

C’est en se fondant sur Rm. 7, 23 qu’ Augustin précise son propos dans sa « Genèse au sens 

littéral », où l’image de Dieu est comprise comme destination de l’être humain à devenir  

corps spirituel : « désormais leur corps ne serait plus seulement un corps animal susceptible, 

s’il gardait l’obéissance, de devenir corps spirituel et plus parfait sans passer par la mort en 

qui la loi des membres résiste à la loi de l’esprit (Rom. 7,23) »361.  

Ce qu’Adam et Eve perdent par la désobéissance est donc la possibilité de devenir un corps 

spirituel « sans passer par la mort ». A contrario, Adam et Eve restent comme Paul destinés à 

devenir corps spirituel, sauf qu’ils devront « passer par la mort ». 

J.-M. Maldamé met d’ailleurs en avant une autre citation d’Augustin qui permet de confirmer 

ce qui constitue la perte de l’homme par sa désobéissance :  

Cette mort les frappa le jour même où ils firent ce que Dieu avait défendu. Ils perdirent cet état 
privilégié où le corps, grâce à la mystérieuse vertu de l’arbre de vie, ne pouvait subir ni les 
atteintes de la maladie, ni les vicissitudes de l’âge […]. Donc dès qu’ils eurent perdu cet état, leur 
corps fut affecté de cette condition maladive et mortelle qui se trouve aussi dans la chair des 
animaux et par là même connut aussi ce mouvement charnel qui pousse les bêtes à s’accoupler 
pour que les êtres qui naissent succèdent à ceux qui meurent. Toutefois, même sous le coup du 
châtiment, l’âme raisonnable, témoignant de sa noblesse native, rougit du mouvement animal dont 

les membres de son corps étaient affectés : elle en eut honte
362

.  

Ce qui fut donc perdu par la désobéissance est l’immortalité. Comme nous l’avons déjà 

souligné, la faute ne saurait être imputable à Dieu (qui ne peut que vouloir le bien) mais à 

l’orgueil de l’humain qui le conduit à désobéir :  

Comment ces paroles auraient-elles pu persuader la femme que Dieu, par sa défense, les privait 
d’une chose bonne et utile, si déjà ne s’était insinués en son esprit cet amour de sa propre 
puissance et une sorte d’orgueilleuse présomption de soi que cette tentation devait dénoncer et 
humilier ? Enfin, ne se contentant pas de prêter l’oreille aux paroles du serpent, elle considéra 
l’arbre, vit qu’il était bon à manger et beau à contempler363.   

Cela étant précisé, nous pouvons comprendre qu’Augustin ne prétend nullement que l’homme 

ait pu perdre l’image de Dieu par la désobéissance. Ce qu’Augustin explique, c’est que 

l’homme, par « une sorte d’orgueilleuse présomption de soi », a désobéi. Cet orgueil l’a mené 

a vouloir prendre par lui-même la dignité qui lui était déjà conférée, celle d’être créé dans le 

but de devenir corps spirituel et immortel, « comme Dieu ». L’homme reste concerné par 

                                                 
360 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel..., op. cit., p. 39. 
361 AUGUSTIN, La genèse au sens littéral, livre XI, 40, cité par J.-M. MALDAMÉ, op. cit., p. 43. 
362 AUGUSTIN, La genèse au sens littéral, livre XI, 42, cité par J.-M. MALDAMÉ, op. cit., p. 43. 
363 AUGUSTIN, La genèse au sens littéral, livre XI, 39, cité par J.-M. MALDAMÉ, op. cit., p. 44. 



119 
 

l’imago Dei, mais comme la Genèse le montre, celui-ci échoue à vouloir y parvenir par lui-

même.  

Comme le résume fort bien J.-M. Maldamé au moment de commenter à son tour le troisième 

chapitre de la Genèse :  

Notons seulement que dans le récit de la Genèse se dévoile le projet de Dieu qui est de faire que 
l’homme soit « à son image comme sa ressemblance ». Le texte nous dit que la racine de la faute 
d’Adam est d’avoir voulu prendre par lui-même cette dignité au lieu de la recevoir – la théologie 
de la grâce est donc au cœur du livre. Celle-ci n’est pas dite dans le langage abstrait de la 
métaphysique, mais dans un jeu de symboles qu’il importe de faire jouer sans les figer dans une 
dogmatique chosifiante364. 

Le grand apport de J.-M. Maldamé est donc de montrer que le but d’Augustin est avant tout 

de développer une théologie de la grâce : son anthropologie particulière, centrée sur le péché 

originel est pensée dans cette unique perspective. 

Grandement influencé par la philosophie platonicienne, Augustin gardera certes l’idée d’une 

participation de l’être humain à l’être divin à travers le concept de vestigium trinitatis365. Ce 

concept a, entre autre, pour fonction de montrer que l’âme de l’homme est bel et bien 

raisonnable, ce qui permet d’une part, d’affirmer que la faute que constitue la désobéissance 

peut effectivement lui être imputé, et ce qui explique d’autre part, que l’homme peut ressentir 

la  culpabilité qui en découle. La raison, qui est bonne, est l’effet de la création de l’homme à 

l’image de Dieu. Mais si celle-ci permet à l’homme de s’apercevoir de son péché à travers la 

culpabilité celle-ci ne saurait en aucun cas être suffisante pour que l’homme puisse participer 

à son salut : elle lui permet seulement, à travers la culpabilité, de ressentir la nécessité de la 

grâce divine qui elle seule peut être efficace pour justifier l’être humain.        

L’important n’est donc pas tant de considérer l’ampleur de la perte de l’imago Dei que de 

constater que, même s’il persistait « en l’homme » des restes de celle-ci, ces derniers ne 

permettent de toute façon pas à l’homme de trouver par lui-même son salut. Ce qui est ici 

fondamental, c’est qu’à partir d’Augustin et la reprise de sa doctrine dans différents conciles, 

la définition théologique de l’homme doit être au service de la proclamation d’une  théologie 

de la grâce, afin d’éviter toute dérive pélagienne. Une telle anthropologie déclare que par 

orgueil, l’homme a rompu sa relation avec Dieu, passant complètement à côté de sa 

destination qui lui est offerte par Dieu. Ce faisant, et bien qu’il puisse subsister quelques 

                                                 
364 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 149. 
365 AUGUSTIN, Œuvres de Saint Augustin. La Trinité. Livres VIII-XV.Texte de l’édition bénédictine. 
Traduction  par P. Agaësse. Notes en collaboration avec J. Moingt, Paris, Etudes augustiniennes (Bibliothèque 
augustinienne 16), 1991, p. 375 : « Voilà donc que l’âme se souvient d’elle-même, se comprend et s’aime : si 
nous voyons cela, nous voyons une Trinité, qui certes n’est pas encore Dieu, mais déjà image de Dieu ».  



120 
 

traces de l’imago Dei en l’homme, celui-ci ne saurait trouver sa destination par lui-même, il 

ne saurait s’auto-justifier. Luther insistera sur le fait que c’est uniquement par la foi que 

l’homme sera justifié, foi qui, comme le prétend Augustin lui-même lorsqu’il soulève la 

question de la prédestination, trouve elle-même son origine dans la grâce divine366. 

Dans une telle optique, la théologie luthérienne, bien qu’elle ait basculé dans une nouvelle 

anthropologie en radicalisant les effets du péché originel, nous semble parfaitement être dans 

la continuité de la théologie augustinienne : une théologie et une anthropologie qui ont pour 

unique but de proclamer l’absolue nécessité de grâce de Dieu pour que l’homme puisse être 

authentiquement humain, conforme à l’image selon laquelle il fut créé.    

2.2. La radicalisation du péché originel chez les réformateurs : l’affirmation de 

l’extériorité de l’imago Dei. 

A première vue, ni Luther, ni Calvin ne semblent avancer l’idée d’une perte totale de l’image 

de Dieu. L’homme reste fondamentalement concerné par celle-ci, qui continue à être le 

concept anthropologique par excellence permettant de comprendre la spécificité et la dignité 

particulière de l’être humain au sein de la Création. Cela est particulièrement manifeste au 

moment où les deux auteurs justifient le fait que l’interdiction de verser le sang est fondée sur 

la Création de l’homme à l’image de Dieu, alors même que, selon eux, l’image de Dieu aurait 

été « perdue » par la désobéissance de l’homme. Les deux auteurs avancent en effet 

l’argument eschatologique : l’image n’est pas totalement perdue parce qu’elle est destinée à 

être restaurée.  

Luther justifie en effet l’interdiction de verser le sang humain par le fait que l’image peut être  

« réparée » :   

Bien que l’homme ait perdu cette image par la faute du péché, comme nous l’avons dit plus haut, 
cette image est cependant telle qu’elle peut être réparée par la Parole et par le Saint-Esprit. Dieu 
veut que nous respections cette image chez les autres ; il ne veut pas que nous pratiquions la 
tyrannie et que nous versions le sang367.  

Le fait qu’il faille respecter « cette image chez les autres » et qu’elle est « telle qu’elle peut 

être réparée » invite à penser que l’image n’est pas totalement effacée : l’image reste présente 

« chez les autres », présente et réparable. Elle est, pour ainsi dire, « brouillée ».  

Calvin évoquera de la même manière l’existence de véritables « restes » de l’imago Dei : 

                                                 
366 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 87 : « […] il établit que la foi, même en son 
commencement, est l’œuvre de la grâce ; c’est donc un don totalement gratuit ». 
367 M. LUTHER, Commentaire de la Genèse, MLO XVII, op. cit., p. 357, §361. 



121 
 

Il faut diligemment noter cette doctrine, que nul ne peut faire injure à ses frères qu’il n’offense 
Dieu. Si cela était bien imprimé en nos cœurs, nous ne serions pas si prompts à faire tort à l’un et à 
l’autre. Si quelqu’un objecte que cette image est effacée en nous, la solution est bien facile, à 
savoir qu’il en demeure toujours quelque reste de sorte que la dignité et l’excellence de l’homme 
ne sont point petites. Et puis, encore que l’homme soit corrompu, toutefois le Créateur céleste a 
toujours devant soi la fin de sa création, à l’exemple duquel il nous faut penser à quelle fin il a créé 
les hommes et quelle excellence il leur a donné par-dessus les autre animaux.368 

D’une part, chez Luther comme chez Calvin, la question des restes de l’image de Dieu que 

suppose une lecture attentive de Gen. 9,6 est avant tout à rattacher à la question de l’altérité : 

pour Luther, c’est « chez les autres » qu’il faut respecter l’image et si pour Calvin l’injure 

« au frère » est injure à Dieu, c’est bien parce que le frère est à l’image de Dieu. C’est l’autre 

qui est l’image de Dieu. Sachant que l’on est toujours l’autre des autres, nous portons aussi 

nous-mêmes cette dignité particulière. Ce qui peut paraitre ici comme un petit détail s’avère 

en fait très révélateur : c’est parce qu’il est autre que l’homme est en-soi à l’image de Dieu. 

Le raisonnement sur l’imago Dei est alors inclus dans la thématique plus générale de l’altérité 

et de la relation avec celle-ci. 

D’autre part, la question de ces restes de l’image de Dieu que suppose une lecture attentive de 

Gen. 9,6 ne renvoie pas à l’état présent de l’homme mais à sa finalité. Or l’homme lui-même 

ne peut connaître cette finalité : pour Luther, l’image doit être respectée chez les autres car 

elle est « telle qu’elle peut être réparée  par la Parole et par le Saint Esprit » ; pour Calvin,  des 

restes de l’image persistent car « le Créateur céleste a toujours devant soi la fin de sa 

création ».  

Autrement dit, l’homme reste concerné par l’imago Dei, mais celle-ci lui échappe 

complètement :  

Lors donc qu’il est question de cette image, nous parlons de ce que nous ne connaissons pas. Non 
seulement nous n’en avons pas fait l’expérience, mais nous ne cessons d’expérimenter le 
contraire : nous n’entendons ici qu’une parole privée de sens. En Adam, la raison était éclairée, il 
avait une vraie connaissance de Dieu et une volonté droitement portée à l’amour de Dieu et du 
prochain.369 

Avant sa désobéissance, Adam avait « une raison éclairée, une vraie connaissance de Dieu et 

une volonté droitement portée à l’amour de Dieu et du prochain ». Après la désobéissance 

d’Adam, la connaissance, la raison, et la volonté ne sont plus « éclairés », ils ne sont plus 

tournés vers « la connaissance de Dieu » et « l’amour de Dieu et du prochain ». Ainsi, et 

comme le formule Marc Lienhard : « Il ne suffit pas de dire avec saint Augustin que l’homme 

                                                 
368 Jean CALVIN, Commentaires sur l’Ancien Testament, tome premier : le livre de la Genèse, Genève, Labor et 
Fides, 1961, p. 163. 
369 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 72-73, § 47. 



122 
 

est à l’image du Dieu trinitaire parce qu’il a une mémoire, une intelligence et une volonté ; 

Luther insiste plus fortement sur la relation à Dieu »370. 

Le raisonnement de Calvin procèdera de la même logique : 

Par ce mot de ressemblance ou image est signifiée l’intégrité de toute nature, quand Adam, ayant 
droite intelligence, avait ses sens rangés et soumis à la raison et, tous ses sens sains et ordonnés, 
excellait vraiment en tous biens. Ainsi le principal siège de l’image de Dieu a été comme en 
éminence en l’entendement et dans le cœur ; il n’y a pas eu toutefois en lui de partie en laquelle il 
n’en apparût quelques étincelles. Car il y avait en chaque partie de l’âme un équilibre si bien 
ordonné que tout y était accompli ; il y avait une lumière de droite intelligence qui régnait en son 
entendement et était accompagnée de droiture ; tous ses sens étaient prompts et dispos pour obéir à 
la raison ; dans le corps il y avait à proportion égale et correspondant à un tel ordre. Or, bien qu’il 
nous reste quelques traits obscurs de cette image-là ils sont toutefois si corrompus et si imparfaits 
qu’on peut véritablement dire qu’elle est effacée. Car, outre la difformité, qui apparaît si laide 

partout, ce mal aussi y est qu’il n’y a de partie qui ne soit infectée par le péché
371

.  

La mémoire, l’intelligence et la volonté restent bien des qualités humaines. Mais elles sont 

insuffisantes pour être qualifiées d’imago Dei. Aussi, ces qualités renvoient à un autre 

concept les deux réformateurs développent dès les premières lignes de chacun de leur 

commentaire de Gen. 1,26 : les deux réformateurs rappellent en effet que l’homme est qualifié 

de « microcosme ». Pour Luther comme pour Calvin, ceci renvoie à la noblesse et à 

l’excellence de la créature humaine. 

Pour Luther, cela renvoie à la sagesse, à la justice et à la connaissance de toute chose :  

On dit des autres êtres animés qu’ils sont des traces de Dieu ; l’homme est seul l’image de Dieu… 
car en l’homme Dieu est véritablement reconnu : en lui se trouvent une sagesse, une justice et une 
connaissance de toutes choses qui permettent de l’appeler justement un 
��
����
��… Dieu se 
réjouit d’avoir fait une si noble créature. Sans aucun doute, si Dieu s’est réjoui de la création de 
l’homme, il n’en prend pas un moindre plaisir aujourd’hui, à restaurer son œuvre par son Fils, 
Jésus-Christ, notre libérateur. Il nous est utile de penser que Dieu se réjouit en son dessein, qui est 
d’appeler à la vie spirituelle, par la résurrection des morts, ceux qui ont cru en Christ372. 

Pour Calvin, cela renvoie à la sagesse, à la justice et à la bonté : « Il est vrai qu’il y a 

beaucoup de choses en notre nature corrompue qui peuvent induire à le mépriser, mais, si tout 

est bien pesé, l’homme est parmi toutes les créatures comme un patron excellent de la 

sagesse, justice et bonté divines, de sorte que les anciens l’ont à bon droit appelé un petit 

monde »373. 

Les deux auteurs affirment la même chose : parmi toutes les créatures, seul l’humain est créé 

à l’image de Dieu, et malgré le fait que celui-ci ait perdu l’image de Dieu, Dieu peut être 

                                                 
370 M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 203. 
371 J. CALVIN, Commentaires sur l’Ancien Testament, op. cit., p. 36-37 
372 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p.77-78 §51 
373 J. CALVIN, Commentaires sur l’Ancien Testament, op. cit., p. 35. 



123 
 

« véritablement reconnu » en l’homme qui reste comme un « patron excellent de la sagesse, 

justice et bonté divines »374. Néanmoins, ces qualités de l’homme ne suffisent pas à dire ce 

qu’est l’image de Dieu. En effet, malgré le fait que l’homme soit un « microcosme », celui-ci 

a véritablement perdu l’image de Dieu. Cette perte de l’imago Dei, les réformateurs la 

démontreront sur la base de Gen. 5,1 et 5,3. 

En effet, pour Luther, c’est bien parce qu’Adam a perdu l’image de Dieu qu’il ne peut 

engendrer Seth qu’à sa propre image : 

Moïse dit qu’Adam engendra à sa ressemblance… à son image. Les théologiens varient dans leurs 
explications, mais le sens est simple : Adam fut créé à l’image et à la ressemblance de Dieu… 
mais il ne demeura pas dans cette condition : il en déchut par le péché. Et c’est pourquoi Seth, qui 
naît après cela, ne nait pas à l’image de Dieu, mais à l’image d’Adam, son père ; c'est-à-dire qu’il 
est semblable à Adam, qu’il reproduit [les traits] de son père,  non seulement par la forme du 
visage, mais par sa ressemblance générale. […] or cette image inclut le péché originel et le 
châtiment de la mort éternelle infligée à Adam à cause du péché375. 

Pour Calvin, Seth est né pécheur selon la chair, car Adam n’a pu engendrer un fils qu’à 

l’image et à la ressemblance de sa désobéissance, et donc plus à celles de Dieu :  

ADAM ENGENDRA UN FILS A SA RESSEMBLANCE. Nous avons dit naguère que Moïse suit 
la race d’Adam au lignage de Seth seulement, pour nous faire considérer la succession de l’Eglise. 
Quand il dit qu’il l’a engendré à sa ressemblance, cela se rapporte en partie à la première origine 
de nature ; toutefois il faut semblablement noter la corruption qui est tirée de lui par sa 
désobéissance et est découlée sur toute sa postérité. S’il fut demeuré en son intégrité, il eut donné à 
tous ses enfants ce qu’il avait reçu, mais maintenant nous lisons que Seth est corrompu avec les 
autres, parce qu’Adam qui s’était révolté dès son origine n’a pu engendrer que semblable à soi. Si 
quelqu’un objecte que Seth avec sa maison a été élu de Dieu par une grâce spéciale, la réponse est 
facile et prompte : que le remède surnaturel n’empêche point que la génération charnelle ne sente 
la corruption du péché. Seth est donc né pécheur selon la chair et puis il a été renouvelé par la 
grâce du Saint Esprit. Cet exemple si triste de ce saint patriarche nous baille une matière bien 
ample de déplorer notre misère376. 

Nous pouvons ici constater la reprise de la notion augustinienne de péché originel par les 

réformateurs : l’engendrement de Seth montre bien que les conséquences de la désobéissance 

d’Adam se transmettront de génération en génération, Luther souligne bien que le châtiment 

est la « mort éternelle infligée à Adam à cause du péché », Calvin reprend effectivement le 

thème de la corruption du péché dans la génération charnelle377.  

                                                 
374 Nous entendons ici le mot « patron » comme le patron en couture, c'est-à-dire le plan qui sert à tailler les 
vêtements. 
375 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 268-269, §249-250.  
376 J. CALVIN, Commentaires sur l’Ancien Testament, op. cit., p. 118. 
377 Maldamé montre bien l’intention d’Augustin lorsqu’il parle de cette corruption du péché dans la génération 
charnelle : ce n’est pas l’acte de procréation en lui-même qui fait problème mais le désordre qu’il crée,  à cause 
de la « concupiscence charnelle ». J.-M. MALDAME, op. cit., p. 90. Cette concupiscence affecte bel et bien la 
volonté de l’homme et donc l’une des trois composantes des vestiges de la Trinité dans l’homme. Il n’était donc 
pas abusif d’avancer l’idée que l’image de Dieu en l’homme ait pu être sinon effacée, au moins fortement 
affectée par la désobéissance d’Adam. 



124 
 

La radicalisation tient dans le fait que les réformateurs vont insister sur les conséquences du 

péché originel sur l’imago Dei. C’est ici particulièrement audible chez Luther lorsqu’il 

affirme que l’image de Dieu a été remplacée par l’image d’Adam. C’est encore plus flagrant 

lorsqu’il donne son interprétation de la distinction entre image et ressemblance : 

Même si la plupart [des commentateurs] pensent que ressemblance et image de Dieu sont une 
seule et même chose, pour ma part, autant qu’une considération attentive a pu m’en assurer, il y a 
une certaine différence entre ces deux termes. Car Zelem sert proprement à désigner une image, ou 
figure, comme dans ce texte de l’Ecriture : « détruisez les Autels de vos images (c'est-à-dire de vos 
idoles) ». Ici le mot ne signifie rien d’autre que des figures, des statues que l’on dresse. Demuth, de 
son coté, qui signifie ressemblance, est la perfection de l’image. Par exemple quand nous parlons 
d’une image sans vie, comme il y en a sur les monnaies, nous disons : voici l’image de Brutus, de 
César, etc. Mais cette image ne rend pas toujours la ressemblance, elle ne révèle pas tous les traits. 
En disant que l’homme a été fait aussi à la ressemblance de Dieu, Moïse ne dit pas seulement 
qu’on retrouve en lui les traits de Dieu en ce sens qu’il possède la raison, ou intelligence, et la 
volonté, mais encore qu’il a une intelligence telle qu’il comprend [les paroles] de Dieu et une 
volonté telle qu’il veut ce que Dieu veut, etc. Créé alors tant à l’image qu’à la ressemblance 
parfaite de Dieu, l’homme, s’il n’était tombé eût vécu éternellement heureux et dans la plénitude 
de la joie ; c’est d’une volonté libre et joyeuse qu’il eût obéi à Dieu. Mais par le péché il a perdu 
tant la ressemblance que l’image378.   

L’homme n’est pas une image ressemblante. L’image n’étant plus fidèle, elle n’est du coup 

même plus une image, même si l’homme garde quelques « traits de Dieu », ceux-ci restent 

insuffisants pour qualifier l’homme d’image de Dieu. Du coup l’homme a perdu « tant la 

ressemblance que l’image ». Autrement dit, Luther ne remet pas en cause l’idée de vestiges de 

la Trinité dans l’homme, mais il insiste particulièrement sur le fait que ces vestiges ne 

sauraient être qualifiés d’image de Dieu : « Or je crains qu’après avoir perdu cette image, à 

cause du péché, nous ne puissions pas bien la comprendre. Il est vrai que nous avons une 

mémoire, un esprit et une volonté, mais ils sont gravement corrompus et affaiblis, pour ne pas 

dire, plus clairement que ces facultés sont lépreuses et impures »379. 

Autrement dit, la radicalisation luthérienne de la notion augustinienne de péché originel 

consiste en une neutralisation des vestiges de la Trinité, destinée à souligner l’insuffisance de 

ceux-ci pour que l’homme puisse être qualifié en-soi d’image de Dieu et ainsi prétendre être à 

lui-seul capable de Dieu. Ce problème est très présent dans le De homine380 dans les thèses 10 

à 17, comme le souligne Marc Lienhard : 

Luther n’oppose pas d’emblée la philosophie (ou la raison) et la théologie (ou la foi). Il y a une 
connaissance naturelle de l’homme que la théologie assume et ne contredit pas. Elle prolonge et 
englobe ce que nous savons sur l’homme par l’observation ou par la réflexion philosophique. Tout 

                                                 
378 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 267, §248. 
379 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.46. 
380 Pour une reproduction des thèses sur l’homme de Luther, voir M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de 
Dieu, op. cit., p.198-201, ou J. ANSALDI – P. PELISSERO, « Le De homine de Martin Luther », op. cit., où 
l’on trouve en outre une partie traduite de la disputatio. 



125 
 

en valorisant grandement la raison humaine pour gouverner les choses terrestres (thèses 4-9), 
Luther évoque ses limites pour ce qui est des capacités de connaissance de l’homme. Recourant au 
schéma aristotélicien et scolastique selon lequel connaître une chose c’est la connaître par ses 
causes (thèses 12-16), il note que si l’on applique à l’homme les quatre causes classiques, on peut 
déterminer « à peine » de façon matérielle la cause matérielle : l’homme est fait à partir d’un 
corps. Mais il y a désaccord au sujet de la cause formelle, c'est-à-dire de l’âme : est-elle simple 
actualisation de la puissance qu’est le corps ou bien réalité distincte ? Pour ce qui est de la cause 
efficiente, la philosophie ne connait pas Dieu comme créateur, pas plus qu’elle ne connait 
véritablement la cause finale, qu’elle limite à la paix381. 

Le problème est bien le suivant : la philosophie, et donc la raison, ne reconnait pas Dieu 

comme Créateur. Alors même que c’est Dieu qui a créé l’homme selon son image. Le vestige 

de la Trinité est bien présent dans l’homme. Mais ce n’est qu’un vestige, et il ne saurait en 

aucun cas être suffisant pour que l’homme puisse se connaître comme créature de Dieu. La 

seule possibilité pour l’homme de se connaître comme créature de Dieu est la foi, foi qui est 

offerte, comme le soulignait déjà Augustin, par la grâce.  

Ce faisant, Luther reste bien dans la tradition des pères : il ne nie pas la présence de vestiges 

de la Trinité en l’homme, de même qu’il ne nie pas la distinction entre image et ressemblance, 

mais souhaitant réagir à la persistance d’une dérive pélagienne, il radicalise les effets du 

péché originel en affirmant la perte de la ressemblance et de l’image, en neutralisant les 

éventuels effets sotériologiques des  vestiges de la Trinité : l’homme ne peut se connaître lui-

même ni s’auto-justifier si ce n’est par la foi qui est offerte par la grâce. Luther reste dans la 

droite ligne d’Augustin en proclamant la primauté et l’absolue nécessité de la grâce divine, 

grâce qui sera offerte par la croix, dans la mort et la résurrection de Jésus-Christ, qui est 

l’image de Dieu. 

Ce qui change est cette « neutralisation des vestiges de la Trinité » qui constitue selon nous la 

« radicalisation » du péché originel par les réformateurs et qui aura certes pour conséquence 

l’affirmation de l’extériorité de l’imago Dei par rapport à l’homme : comme nous l’avons déjà 

souligné en partant de l’interprétation de Gen. 9 par les réformateurs, celle-ci ne peut plus 

relever que d’un discours sur l’altérité et la relation avec l’altérité, discours exclusivement 

sotériologique – depuis le péché originel, l’image de Dieu est destinée à être « réparée », cette 

possibilité de réparation de l’image chez l’autre constitue à elle seule la dignité de ce dernier. 

Les réformateurs insistent pour dire que Dieu seul a les plans pour réparer l’image : seul « le 

Créateur céleste a toujours devant soi la fin de sa création »382, et si l’image de Dieu concerne 

bel et bien l’homme, celle-ci reste une réalité qui lui est externe, car, d’une part, aucun vestige 

                                                 
381 M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p.197. 
382 J. CALVIN, Commentaire sur l’Ancien Testament, op. cit., p. 163. 



126 
 

de la Trinité en l’homme ne saurait être qualifié d’imago Dei, et car, d’autre part, l’imago Dei 

ainsi que sa restauration ne relèvent exclusivement que de la volonté de Dieu. La définition 

théologique de l’homme basculera alors dans un discours exclusivement relationnel qui 

consistera à définir la posture de l’homme devant l’instance qui le justifie : naturellement, 

depuis le péché originel, l’homme est « incurvé en lui-même », animé par le penchant 

mauvais383 que constitue l’ « orgueilleuse présomption de soi »384 que décrivait Augustin pour 

décrire l’intention d’Eve et d’Adam lors de leur désobéissance. Mais par la grâce et au moyen 

de la foi qui est offerte par celle-ci, l’homme est « devant Dieu », s’en remettant totalement à 

Lui pour être justifié, retrouvant son authenticité de créature à l’image de Dieu. Le fait même 

que l’image de Dieu soit externe rend possible l’affirmation selon laquelle l’homme est à la 

fois pécheur, à la fois justifié, mais toujours repentant, affirmation très réaliste qui rend 

compte de l’ambivalence fondamentale de l’homme. 

Les réformateurs ne rejettent donc pas la doctrine augustinienne : ils ne nient pas l’existence 

de vestiges de la Trinité dans l’homme, mais ils neutralisent ceux-ci en radicalisant la doctrine 

du péché originel, car comme Augustin, ils se méfient des conclusions hâtives auxquelles les 

« ignorants »385 peuvent parvenir, prétendant que l’homme pourrait, par son libre arbitre 

concourir à son salut. En effet, ceci reviendrait à vider la grâce de sa substance, transformant 

le don gratuit de Dieu en une sorte de récompense, Dieu ne faisant alors que délivrer le salut 

aux méritants, de manière automatique. Du coup, c’est seul, « par ses moyens naturels »386, 

que l’homme pourrait parvenir à son salut. S’ils développent une anthropologie relationnelle 

c’est précisément pour affirmer, de manière plus percutante encore, la primauté et l’absolue 

nécessité de la grâce qu’Augustin tenait tant à mettre en avant, comme le dit Calvin : « Dieu 

donc créa l’homme. Ce n’est point une répétition superflue qu’il fasse derechef mention de 

l’image de Dieu, car c’est une singulière démonstration de la bonté divine qu’on ne saurait 

jamais assez prêcher. En même temps, il nous avertit par là de quelle excellence nous sommes 

déchus, afin d’allumer en nous le désir de la recouvrer »387.  

                                                 
383 Article 2 de la confession d’Augsbourg  : « tous les hommes nés de manière naturelle sont conçus et nés dans 
le péché : c'est-à-dire que tous, dès le sein de leur mère, sont remplis de désirs et de penchants mauvais […]».  
384 AUGUSTIN, La genèse au sens littéral, livre XI, 39, cité par J.-M. MALDAME, op. cit., p. 44. 
385 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.46 : « Les ignorants 
prennent tout sans jugement dans leur propre sens, et non dans le sens qui était celui des pères ». 
386 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71, §.45.  
387 J. CALVIN, Commentaires sur l’Ancien Testament, op. cit., p. 37. 



127 
 

2.3. La prise en compte de la théologie luthérienne par Jean Ansaldi  

Jean Ansaldi a montré une nette préférence pour la théologie luthérienne par rapport à la 

théologie calvinienne388. Il convient ici de considérer comment le théologien de Montpellier 

prend en compte les affirmations de Martin Luther, en considérant la « proximité et les 

différences » entre certaines affirmations luthériennes et leur prise en compte par Jean 

Ansaldi.  

Il ne s’agit pas ici de considérer l’ensemble de la théologie luthérienne, aussi nous nous 

concentrerons sur des thèmes théologiques centraux dans la théologie de Jean Ansaldi.  

Pour ce faire, nous partons d’un travail qui a déjà été fait, à savoir la thèse de P. Geissbühler 

sur la théologie ansaldienne, thèse dirigée par K. Lehmkühler en la Faculté de théologie 

protestante de Strasbourg en 2010389.  

Cet auteur considère la prise en compte par Jean Ansaldi des affirmations de Luther 

concernant la fides, la bivalence entre l’homme coram Deo et l’homme incurvatus in se, le 

simul justus, simul peccator. Nous ajouterons les questions de l’imago Dei et du statut 

épistémologique de l’anthropologie théologique, notamment la question de l’utilisation 

d’affirmations paradoxales qui est aussi chère à Ansaldi qu’à Luther. Il convient ici de 

reprendre ces différents points, en confrontant les affirmations ansaldiennes à quelques 

affirmations luthériennes390.  

2.3.1. La « proximité et les différences avec la fides selon Martin Luther »  

Nous reprenons ici le titre d’un chapitre de la thèse de P. Geissbühler, car il nous paraît 

intéressant de considérer plus avant cet aspect.  

D’une part, l’auteur souligne une proximité à travers l’utilisation d’une métaphore que Jean 

Ansaldi semble reprendre à Luther pour montrer que Christ est reçu « avec la foi » : pour 

Luther la présence du Christ apparaît en effet comme un trésor, une pierre précieuse, qui est 

                                                 
388 Ansaldi ne cesse de se référer à Luther alors qu’il formule de vives critiques à l’égard de Calvin dans J. 
ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 107-119.     
389 P. GEISSBÜHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en l’homme selon Jean Ansaldi, le nouage 
discontinu de la foi, du désir avec le langage, en théologie et en psychanalyse, à partir et en vue de l’existence 
du croyant chrétien, Thèse dirigée par K. Lehmkühler, Faculté de théologie protestante de Strasbourg, 2010. 
390 Nous ne prétendons pas ici à l’exhaustivité, certaines affirmations de Luther nous paraissant assez massives 
pour être considérées comme typiques de sa pensée.   



128 
 

offerte dans la foi mais aussi dans les ténèbres391. La thématique des ténèbres dans la foi est 

utilisée par Ansaldi pour expliquer que la rencontre entre l’homme et Jésus-Christ relève du 

registre du Réel : celle-ci précédant392 son inscription dans le langage théologique c'est-à-dire 

dans le registre symbolico-imaginaire, qui signifie (registre symbolique) la rencontre et la met 

en cohérence (registre imaginaire), cette rencontre ne peut qu’être existentielle, elle est 

« expérience réelle » qui fait choc, « a-rencontre » de deux présences qui se touchent sans se 

voir.  

La reprise de cette thématique est fondamentale pour la conception relationnelle typique de 

l’être humain que constitue l’anthropologie ansaldienne. Cela précise en quoi consiste une 

ontologie relationnelle. En effet, il s’agit bien de montrer que l’expérience de la présence du 

Christ n’est pas « en l’homme » mais qu’elle vient de l’extérieur de l’homme, à sa rencontre, 

dans un espace en dehors du langage et du temps, en dehors de toute signification mise en 

cohérence. Elle est ainsi marquée du sceau de l’altérité et l’homme ne peut théologiser que de 

manière a-thée, précisément parce que ni Dieu ni le Christ ne sont présent en lui393.  

La référence aux « ténèbres » de Luther, permet en outre d’expliquer en quoi consiste la 

« certitude du croyant en son expérience de foi »394. Ici le principe, qui nous semble 

fondamental, et auquel nous avons pu par ailleurs faire référence dans notre partie sur l’idole 

dans l’Ancien Testament395, est que la confiance suppose l’insaisissabilité de son objet : 

Seule cette dernière [la certitude du croyant en son expérience de foi] comprend l’objet de la 
théologie, son réel, c'est-à-dire l’advenue de Dieu à l’homme, par le Christ et en Esprit. J’y insiste, 
la fides ne concerne pas la venue de Dieu en-soi, mais du Dieu en vérité, du Dieu sortant du léthé, 
(silence et oubli), pour rencontrer l’homme dans la foi396. 

Dieu, qui ne vient pas « en-soi » est bel et bien insaisissable, et on ne peut que le percevoir 

dans l’a-léthéia, « en vérité », dans la confiance en cette vérité. 

Le respect de ce principe selon lequel la foi suppose l’insaisissabilité de son objet nous 

semble commun à Luther et à Ansaldi, les affirmations d’Ansaldi reprenant selon nous 

                                                 
391 Ansaldi cite en effet le Commentaire de l’épitre aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 142-143 avant 
d’expliquer comment il perçoit la rencontre entre fides Christi et fides hominis comme alethéia dans les ténèbres 
du Réel dans J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 14-20.     
392 Précisons ici que cette précédence n’est pas « début chronologique » mais « choc du Réel se donnant et se 
redonnant sans cesse au cœur de l’histoire », comme précisé dans J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 20.     
393 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 20. Ansaldi parle de « production théologique in absentia », 
reprenant l’un de ses principes qui lui est cher selon lequel la chose est absente du lieu où elle est signifiée. 
394 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 19. 
395 Voir infra, 1.1.2.1.  
396 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 19-20. 



129 
 

correctement le fond de l’affirmation de Luther dans son commentaire de l’épitre aux 

Galates : 

Elle [la foi] est une confiance assurée du cœur et un ferme assentiment, par quoi Christ est saisi, de 
telle manière que Christ est l’objet de la foi. Ou plutôt, il n’est pas l’objet mais, pour m’exprimer 
ainsi, Christ est présent dans la foi même. La foi est donc, en quelque sorte, connaissance et 
ténèbres, elle ne voit rien397.  

Néanmoins J. Ansaldi nous semble se distancier de M. Luther en allant un peu plus loin que 

lui concernant la question de l’extériorité de Dieu et Jésus-Christ par rapport à l’homme. En 

effet, il apparaît qu’Ansaldi considère que Dieu est totalement absent du lieu où l’homme 

essaie de théologiser c'est-à-dire de formuler un langage cohérent sur lui. Luther ne dit pas 

cela, puisqu’il affirme que Christ peut être « saisi par la foi » et « habiter dans le cœur » de 

l’homme : « Mais il n’est pas possible de concevoir de quelle manière il est présent ; il y a des 

ténèbres, je l’ai dit […] Ainsi Christ saisi par la foi et habitant dans le cœur, est la justice 

chrétienne à cause de laquelle Dieu nous répute justes et nous donne la vie éternelle398 ».   

Notons que contrairement à ce qu’avance Ansaldi, cette présence du Christ n’est, pour Luther 

pas seulement en Esprit : « Et vaine est la spéculation des sectaires au sujet de la foi, 

lorsqu’ils rêvent d’une présence du Christ en nous qui serait spirituelle […] c’est bien 

réellement, de la manière la plus présente et la plus efficace qu’il vit et qu’il opère en nous, ce 

n’est pas affaire de spéculation399 ». 

Si les affirmations d’Ansaldi concernant les ténèbres et la certitude de la foi nous semble 

conformes à l’intention luthérienne, nous constatons néanmoins que celui-ci fait un pas de 

plus que Luther vers l’extériorité et l’altérité fondamentale de Dieu en affirmant que Dieu est 

totalement absent de l’homme, même croyant, lorsqu’il théologise. Il reste néanmoins présent 

en Jésus-Christ qui habite le cœur de l’homme par la foi. La difficulté provient de la 

distinction entre l’ « en-soi » et le « en vérité », distinction à laquelle Luther ne fait aucune 

référence. Il reste donc possible que Luther ait pensé que la présence du Christ ait pu habiter 

réellement, « en-soi » dans le cœur de l’homme, mais cette possibilité reste de l’ordre de 

l’interprétation. Nous parlons ici d’un pas en plus et non d’une non-conformité des 

affirmations d’Ansaldi aux affirmations de Luther, car les deux vont dans le même sens de 

                                                 
397 M. LUTHER, Commentaire aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 142-143 cité dans J. ANSALDI, 
L’articulation…, op. cit., p. 14-15.  
398 Ibid. concernant le pouvoir justifiant de la présence du Christ comme « voile » qui empêche Dieu d’imputer 
le péché à l’homme voir aussi les très belles lignes de Luther, relatives au simul justus, simul peccator, semper 
penitens, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 238-239. 
399 M. LUTHER, Commentaire aux Galates, traduit dans MLO XVI, op. cit.,  p. 142-143 cité dans J. ANSALDI, 
L’articulation…, op. cit., p. 15. 



130 
 

l’extériorité de Dieu par rapport à l’homme : si Christ habite le cœur de l’homme ce n’est en 

tout cas pas de manière naturelle, mais seulement par la foi, foi dans laquelle est rendue 

possible l’advenue du Christ, en-soi ou en vérité, une advenue d’un ailleurs de l’homme. Cela 

conditionne la formulation d’une conception relationnelle de l’être humain, dans le sens ou 

l’humain reçoit sa justification d’un ailleurs, d’une altérité radicale qui fonde son humanité. 

2.3.2 La prise en compte de la « bivalence » luthérienne de l’homme, entre homo 

incurvatus in se et homo coram deo, par Jean Ansaldi.   

Nous empruntons le terme « bivalence » à  P. Geissbühler, qui emploie celui-ci pour désigner 

un aspect fondamental de l’anthropologie ansaldienne : 

L’anthropologie théologique est strictement bivalente : soit l’homme fonde son identité dans la 
reconnaissance du Radicalement-Autre, soit il la pose dans la projection du même. En sotériologie 
il n’existe donc pas de troisième lieu pour l’homme. L’alternative « soit-soit » est typologique. La 
vie du croyant est marquée par la simultanéité des deux types et par l’oscillation continuelle de 
l’un à l’autre400. 

C’est avec raison que  l’auteur précise que « l’alternative soit-soit est typologique », car il ne 

s’agit effectivement pas, dans le système ansaldien, d’une alternative, nous préférons, en ce 

qui nous concerne, parler plutôt de pôles entre lesquels l’homme se trouve tiraillé401. Ansaldi 

parle en effet de « quasi-névrose »402 : l’incurvation de l’être humain en lui-même se 

manifeste dès son plus jeune âge, lorsqu’il se perçoit la première fois dans le miroir et que 

cette image spéculaire lui permet de se percevoir lui-même comme unifié. L’idole apparaît 

donc comme une structure unifiante qui, faute de mieux, permet au moins à l’humain de 

supporter le fait qu’il est fondamentalement divisé, marqué par la finitude :  

Aucune vie n’est possible sans un minimum de cette altérité radicale qui seule permet de faire la 
synthèse des savoirs et des pratiques. L’homme séparé de Dieu se nomme lui-même par idoles 
interposées, par l’instance imaginaire projetée qui vient loger dans le lieu du Radicalement-Autre. 
Elle permet à la créature, par choc en retour, de s’auto-fonder. Le processus est ici comparable, 
mais non identique, à la névrose : il est malsain. Pourtant il évite le pire : l’émiettement 
comparable à la psychose. L’idole est la quasi-névrose générale de l’humanité post-lapsaire.403 

Ansaldi suggère fortement par ailleurs la simultanéité de l’homme coram Deo et de l’homme 

incurvatus in se en soulignant la simultanéité de l’adoration du Tout Autre et de l’idole chez 

le croyant : 

                                                 
400 P. GEISSBÜHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en l’homme selon Jean Ansaldi…, op. cit, 
p. 337. 
401 Comme le sugère le titre de notre mémoire de licence : « Jean Ansaldi : une anthropologie entre le Réel et 
l’idole ». 
402 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral…, op. cit., p. 51.  
403 Ibid.  



131 
 

Mais il en est de même de la foi : est-il possible d’assumer jusqu’au bout l’interdit de l’idole ? J’ai 
souvent écrit que non : le Dieu que j’adore est à la fois l’Autre de mon désir de foi et le Même de 
mon besoin. Tant que dure mon existence humaine, l’idole collera irrémédiablement au Dieu 
Radicalement-Autre, plus ou moins, selon les moments. Mais pour qui vit par la foi et non par ses 
œuvres, cela n’a aucune importance : l’essentiel est de repérer l’idole comme telle – et l’interdit est 
là pour cela – et d’en rire, d’en rire du même rire de Dieu contemplant l’agitation vaine des 
Puissances404.  

Cette simultanéité d’adoration par l’homme de l’Autre et de l’idole permet d’affirmer que 

l’homme est à la fois devant Dieu et à la fois incurvé en lui-même : à la fois justifié par Dieu, 

à la fois séparé de lui, en quête d’une auto-justification par le moyen d’idoles qu’il projette 

« dans le lieu du Radicalement-Autre ». Si l’on tient que c’est l’être humain dans sa totalité 

qui est justifié ou séparé de Dieu, la simultanéité de la justification et de l’auto-justification 

n’est rendue possible que précisément parce que les instances justifiantes lui-sont extérieures. 

Si, en effet, les instantes justifiantes étaient internes à l’homme, et que l’être humain est bien 

justifié dans sa totalité, la seule solution serait non pas celle de la simultanéité mais bien celle 

de l’alternative : dans un tel cas l’homme ne pourrait être en totalité que « soit » justifié, 

« soit » pécheur. Mais ici est affirmée une véritable simultanéité et c’est bien l’être humain 

dans sa totalité qui est concerné : cela n’est possible que parce que fondamentalement, les 

instances justifiantes sont externes à l’être humain, elles ne se confondent pas avec lui, elles 

lui sont autres. La question est alors celle de l’authenticité de chacune de ces altérités 

justifiantes : il y a la véritable altérité, radicale, à savoir Dieu défini comme « Père 

Radicalement-Autre », qui est en mesure de faire toute chose nouvelle, et il y a la fausse 

altérité, qui est projection idéalisée de l’être humain lui-même qu’il revêt plus ou moins 

consciemment de la qualification de divinité, c'est-à-dire un faux dieu, une idole – un tel 

processus est bien sûr une  autojustification, mais une autojustification qui passe de toute 

manière par un procédé relationnel, celui de l’adoration de l’idole. C’est ainsi que nous 

pouvons  affirmer le principe selon lequel cela ne peut être que par la relation que l’être 

humain est justifié : ce n’est que dans la mesure où l’homme est placé « devant » une instance 

qui le justifie, que celle-ci soit authentiquement externe à l’homme et Radicalement-Autre, ou 

que celle-ci soit une fausse altérité revêtue d’une qualification divine. Ainsi l’être humain 

peut-il être totalement justifié par Dieu, alors même qu’il est simultanément totalement tourné 

vers une idéalisation de lui-même. Notons que dans un tel système, seul Dieu peut agir par 

grâce, la grâce supposant l’authenticité de l’altérité de l’instance justifiante. On ne peut faire 

grâce à soi-même, quand bien même l’on passerait pour cela par une fausse altérité.  

                                                 
404 J. ANSALDI, « De l’identité pastorale », ETR, 1985/4, p. 592. 



132 
 

Comme le montre Jean-Daniel Causse 405,  Ansaldi applique ce système en se concentrant sur 

la question de la finitude : l’être humain projette une idole et la prend pour modèle, véritable 

« quasi-névrose » destinée à combler tant bien que mal le vide, la division que suppose sa 

finitude, même lorsque celui-ci est justifié par Dieu par la foi. Ainsi l’homme qui repère 

l’idole est-il invité non pas à culpabiliser, mais à rire de sa quasi-névrose. Il est donc évident 

que, selon Jean Ansaldi, l’homme est à la fois totalement justifié, à la fois totalement pécheur, 

tiraillé entre deux pôles justifiants qui sont le Tout-Autre et le Même idéalisé, idole 

permettant à l’homme de supporter tant bien que mal sa finitude. Cette bivalence s’avère en 

fait une véritable ambivalence de l’être humain, et P. Geissbühler conclut alors à une  

« radicalisation du simul de Luther et de la rupture entre Dieu et le monde du premier K. 

Barth ».  

Si, comme nous pourrons le constater dans la troisième section de ce travail, nous pouvons 

nous-mêmes conclure à une radicalisation du discours barthien sur le Tout-Autre, 

radicalisation qui s’explique par l’inscription du discours ansaldien dans une phénoménologie 

qui entend se démarquer d’une théologie qui spéculerait sur l’ontologie, il nous faut ici 

considérer de plus près les affirmations luthériennes concernant le simul pour vérifier si 

Ansaldi « radicalise » ou non les propos du Réformateur. Cela nous éclairera en même temps 

sur les origines luthériennes de la conception forensique de l’être humain que Jean Ansaldi 

défend avec les concepts d’homme coram Deo et d’homme incurvatus in se. 

Concernant l’affirmation luthérienne du simul justus, simul peccator, nous en trouvons un bel 

exemple dans le Commentaire de l’Epitre aux Galates : 

[…] l’homme chrétien est ainsi tout à la fois juste et pécheur, saint et profane, ennemi et fils de 
Dieu. Aucun des sophistes n’admet ces [affirmations] contraires car ils ne comprennent pas la 
vraie voie de la justification. De là vient qu’ils ont poussé les hommes à faire de bonnes œuvres 
jusqu’à ce qu’ils ne sentent plus le péché et ils ont ainsi amené un grand nombre, qui s’efforçaient, 
tant qu’ils pouvaient, d’être entièrement et formellement justes, sans pouvoir y parvenir, à tomber 
dans la folie. Et innombrables sont ceux d’entre eux – et même parmi les auteurs de ce dogme 
impie – qui, à l’article de la mort, ont été réduits au désespoir, ce qui me serait arrivé, à moi aussi, 

                                                 
405 J.-D. CAUSSE, « Foi en la résurrection et finitude humaine » in E. CUVILLIER (dir), Sola Fide, mélanges 
offerts à Jean Ansladi, Genève, Labor & Fides, 2004, p. 153-161. Jean-Daniel Causse précise d’ailleurs, à la 
page 155, que même une finitude assumée peut être comprise dans le sens d’une autojustification, si celle-ci ne 
laisse pas la place à l’altérité authentique : « […] l’éloge de la finitude, tellement repris à notre époque, peut fort 
bien n’être qu’un effet de leurre. On peut s’y laisser tromper mais on peut également se demander si le désir de 
réduire la totalité de l’être entre naissance et mort ne trahit pas une volonté prométhéenne de maîtrise de soi dans 
le sens où rien ne doit nous échapper de nous-mêmes. Dans ce cas, sous les apparences trompeuses d’un 
consentement courageux et lucide aux limites, se cache un refus de la condition humaine, tout au moins si l’on 
tient que l’être humain advient toujours par une parole qui vient de l’amont de sa vie et qui, en aval, le 
déborde ». Considérer l’humanité sous l’angle de la finitude n’est pas suffisant, il faut véritablement reconnaître 
que l’humain ne peut être que parce qu’il y a une parole émanant d’une authentique altérité qui l’appelle à être 
humain.    



133 
 

si Christ n’avait pas jeté sur moi son regard de miséricorde et ne m’avait pas délivré de cette 
erreur. C’est tout autrement que nous enseignons et que nous consolons le pécheur affligé : il t’est 
impossible, mon frère, dans cette vie, d’être juste de telle manière que ton corps soit brillant et 
sans tache, comme le soleil : tu as encore des taches et des rides, et cependant tu es saint. Mais, 
diras-tu : comment puis-je être saint, moi qui suis pécheur et qui le sens ? – Que tu sentes et tu 
reconnaisses ton péché, c’est bien ; rends grâces à Dieu et ne désespère pas. Que le malade 
reconnaisse et avoue sa maladie, c’est un pas vers la santé. Mais comment serai-je libéré du 
péché ? Accours à Christ, le médecin, qui guérit ceux qui ont le cœur contrit et qui sauve les 
pécheurs. Crois en lui ; si tu crois, tu es juste, car tu rends gloire à Dieu et, reconnaissant qu’il est 
tout puissant, miséricordieux, véridique, etc., tu justifies et tu loues Dieu. En somme tu lui 
attribues la divinité et toutes choses. Ce qui te reste de péché ne t’est pas imputé mais pardonné, à 
cause de Christ en qui tu crois, lui qui, formellement, est parfaitement juste, de qui la justice est la 
tienne et qui fait sien ton péché406.  

Nous pouvons remarquer le parallélisme entre l’argumentation luthérienne et l’argumentation 

ansaldienne. Les deux théologiens reconnaissent que l’homme est à la fois juste et pécheur. 

La question centrale est celle de savoir si l’homme doit pour autant être rongé par la 

culpabilité. Les deux auteurs avancent la même idée que l’important est de repérer le péché, 

d’en prendre conscience : là où Luther affirme que le « malade qui reconnait sa maladie » est 

déjà en marche vers la guérison, Ansaldi invitera celui qui « repère l’idole » à en rire. Sur ce 

point la pensée ansaldienne nous apparaît donc être en conformité avec la pensée luthérienne.  

Ensuite, il s’agit de préciser que concernant Luther, de telles affirmations sur la simultanéité 

en l’homme du juste et du pécheur ne sont possibles que parce que la pensée luthérienne 

réunit deux conditions. 

D’une part, Luther ne méconnait pas le langage paradoxal, qui a pour lui des vertus 

pédagogiques, comme il le suggère ce passage du Traité de la liberté chrétienne : 

 Mais pour tracer une voie plus accessible aux gens d’esprit simple – c’est à eux seuls que je suis 
utile – je commence par les deux propositions que voici, sur la liberté et la servitude de l’esprit : le 
chrétien est l’homme le plus libre ; maitre de toutes choses, il n’est assujetti à personne. L’homme 
chrétien est en toutes choses le plus serviable des serviteurs ; il est assujetti à tous. Ces 
affirmations paraissent se combattre ; elles seconderont au contraire fort bien notre dessein, pour 
peu que l’on découvre leur accord407.  

Ici, il est affirmé que le chrétien n’est à la fois « assujetti à personne » et à la fois il est 

« assujetti à tous ». Il y a bien simultanéité entre deux affirmations contraires, aussi s’agit-il 

pour nous, face à ces affirmations contraires que « l’on découvre leur accord ». 

On retrouve la même utilisation du paradoxe chez J. Ansaldi, qui considère qu’il s’agit là d’un 

« fondement de la théologie » :   

Mais aussi, parce que la foi est a-rencontre du Christ et de l’homme, il faut que soit assumé en une 
seule assertion Dieu comme Radicalement-Autre et Dieu comme Même en Jésus-Christ, Dieu 

                                                 
406 M. LUTHER, Commentaire de l’épitre aux Galates, traduit dans MLO XV, op. cit., p. 239.  
407 M. LUTHER, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO II, Genève, Labor et Fides, 1966, p. 275.  



134 
 

comme indicible dans le langage et Dieu comme Logos inscrit dans la finitude, l’impuissance et la 
non évidence de la croix, le simul justus simul peccator, etc. Il convient donc de parler de 
paradoxe en ce sens que le fondement de la théologie inclut la conjonction d’une disjonction408.  

Il nous semble donc que Jean Ansaldi ne radicalise pas le propos de Luther en considérant le  

simul justus simul peccator comme une assertion paradoxale, mise en avant du caractère 

paradoxal qui souligne la simultanéité des deux états de justifié et de pécheur. Si l’on veut 

suivre l’intention luthérienne, il nous faut alors découvrir ce qui fait l’accord entre les deux 

affirmations contraires qui font de l’homme à la fois un pécheur et à la fois un être justifié. Il 

apparaît que cette assertion paradoxale ne peut s’expliquer que par la dimension relationnelle 

du péché et de la justification : c’est parce qu’il adore à la fois l’Autre authentique et à la fois 

une fausse altérité qui est le Même idéalisé que l’homme peut être totalement justifié, bien 

que totalement pécheur. L’homme ne peut être en effet perçu dans sa globalité, justifié dans sa 

globalité, que par un autre qui le définit dans la relation.  

D’autre part, Luther insiste sur la dimension relationnelle de la justification, et cela de 

manière notable lorsqu’il commente le commandement d’amour :  

Par conséquent, je crois que par ce précepte « comme toi-même » l’homme ne reçoit pas l’ordre de 
s’aimer lui-même, mais qu’il est montré l’amour vicieux, qui, de fait, s’aime lui-même. Autrement 
dit : Tu es tout entier recourbé sur toi-même et tourné vers l’amour de ta propre personne. Tu ne 
seras redressé de ce penchant si tu ne cesses tout à fait de t’aimer et si, oubliant ta personne, tu 
n’aimes pas uniquement le prochain. La perversité, en effet, c’est de vouloir être aimé par tous et 
de rechercher en toute chose ce qui est nôtre ; mais la rectitude, c’est dans le cas où, faisant à tous 
ce qui du point de vue de ton intérêt te semble pervers, tu fais [ainsi] le « mal » avec autant de zèle 
que tu as [naguère] fais le bien ! En cela, de toute évidence, il n’est pas prescrit de faire le mal, 
mais ce qui est prescrit c’est la similitude dans le zèle. De même aussi Adam est la forme de celui 
qui sera, c'est-à-dire du Christ, l’autre Adam (5 :14) ; Pareillement en Adam nous sommes tous 
mauvais tout comme, à l’évidence, nous devons êtres bons en Christ : et ceci exprime une 
comparaison, mais ne prescrit pas une imitation. De même aussi, le précepte « tu aimeras ton 
prochain comme toi-même » ne signifie pas que tu dois l’aimer comme tu t’aimes toi-même, sinon 
la chose serait effectivement prescrite. En réalité la prescription n’est pas telle qu’elle serait fondée 
sur l’amour de soi-même ! Ainsi donc, c’est mal agir que de t’aimer toi-même, et de ce mal tu ne 
seras libre que si semblablement tu aimes ton prochain, c'est-à-dire si tu cesses de t’aimer toi-
même409.  

Il y a là une explication de ce qu’est l’homme « tout entier recourbé » sur lui-même – 

autrement dit, face à lui-même : le problème est précisément que l’homme incurvé en lui-

même n’aime pas l’autre comme un autre mais comme soi-même. Autrement dit, le problème 

de fond est celui de la mêmeté qui prend lieu et place de l’altérité. Cela étant dit, l’amour de 

soi-même aveugle l’homme incurvé en lui-même qui ne peut alors percevoir Dieu. On 

                                                 
408 J. ANSALDI, L’articulation…, op .cit., p. 74. 
409 M. LUTHER, Commentaire de l’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, op. cit.,  p. 291.  



135 
 

retrouve en effet dans une autre occurrence de la notion d’ « homme incurvé en lui-même » 

l’opposition entre l’homme devant Dieu et l’homme incurvé en lui-même :  

Israël est dans l’attente de Dieu. Cela signifie : Tous ceux qui, spirituellement et intérieurement, 
constituent un peuple nouveau sont ainsi qu’il a été dit, c'est-à-dire que leur vie tout entière 
consiste à se confier à Dieu, à s’abandonner à lui, à être dans son attente et à espérer en lui, car 
Israël, en hébreu, veut dire un homme qui voit Dieu, ou qui par Dieu est droit. Tels sont ceux dont 
les cœurs sont droits devant Dieu et qui toujours ont leurs yeux fixés sur lui, sont attentifs à lui, le 
perçoivent et ne se courbent pas sur eux-mêmes ; car celui qui est droit devant Dieu est appelé 
directus cum deo ou directus dei seu deo. C’est pourquoi nul n’est dans l’attente de Dieu, si ce 
n’est ceux qui sont un juste Israël, c'est-à-dire les justes de Dieu. Or ce sont là ceux qui voient 
Dieu grâce à une ferme foi, une ferme espérance et un ferme amour410.  

Un problème de taille apparaît ici car Luther affirme que les hommes dont les cœurs sont 

droits devant Dieu « ne se courbent pas sur eux-mêmes » : Luther semble alors plus avancer 

ici une alternative « soit-soit » qu’une simultanéité entre le coram Deo et l’incurvatus in se. 

Néanmoins Luther parle ici d’Israël qui apparaît comme un état idéal de l’homme. Une autre 

occurrence de la notion d’ « homme recourbé sur lui-même » nous permet de bien 

comprendre qu’un tel état est impossible à atteindre :  

On dit que la nature humaine connait et veut le bien en général et dans l’ensemble, mais qu’elle se 
trompe et qu’elle ne le veut pas dans les cas particuliers : on ferait mieux de dire que c’est dans les 
cas particuliers qu’elle connait et veut le bien mais que dans son ensemble elle ne le connait ni ne 
le veut. En effet, elle ne connait que son propre bien ou si l’on préfère ce qui pour elle est bon, 
honnête, utile, mais non ce qui l’est pour Dieu et pour les autres. C’est donc plus un bien 
particulier, ou plutôt un bien seulement individuel, qu’elle connait et qu’elle veut. Et ceci est en 
accord avec l’Ecriture (note 3 : Es.2, 9-22), qui décrit l’homme comme courbé sur lui-même au 
point d’infléchir vers lui-même non seulement les biens corporels mais encore les biens spirituels, 
et de se chercher lui-même dans tous. Or cette courbure de l’homme sur lui-même est maintenant 
naturelle : c’est un vice naturel et un mal naturel. L’homme ne se trouve donc pas une aide dans 
les forces de la nature, mais en fait de secours il a besoin de quelque chose d’intrinsèque et de plus 
puissant, qui est la charité, sans laquelle il ne cesse de pécher contre la loi « Tu ne convoiteras 
pas » (c'est-à-dire « N’infléchis rien vers toi, ne recherche rien pour toi, mais en toute chose vis, 
agis et pense pour Dieu seul »). Alors, en effet, l’homme connaitra le bien dans son ensemble, 
ainsi que tous les biens particuliers, et il jugera toutes choses. Par conséquent le précepte est pour 
nous impossible à accomplir.  D’où cette remarque du b. Augustin, De la grâce et du libre arbitre, 
ch.16 : « il ordonne donc des choses que nous ne pouvons faire afin que nous sachions ce que nous 
devons lui demander. Car c’est précisément la foi qui obtient par la prière ce que la loi 
ordonne »411.  

L’origine augustinienne de la théologie luthérienne est ici explicitement soulignée par Luther 

lui-même, dans le sens d’une mise en avant de l’absolue nécessité de la grâce de Dieu pour le 

salut des hommes, comme nous avons pu le montrer avec J.-M. Maldamé : l’homme est 

incapable par lui-même de faire le bien, sa seule possibilité est d’être au bénéfice de la grâce 

                                                 
410 M. LUTHER, Les sept psaumes de la pénitence, traduit dans  MLO III, op. cit., p. 78.  
411 M. LUTHER, Commentaire de l’épitre aux Romains, traduit dans MLO XII, op. cit., p. 114 § 356. Ce passage 
est d’autre part cité par Marc Lienhard dans LIENHARD M., Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 211 : 
lorsqu’il explicite la notion d’homo incurvatus in se. 



136 
 

de Dieu. La courbure de l’homme sur lui-même est qualifiée de « naturelle », liée à la nature 

même de l’être humain qui est de ce fait totalement pécheur, ce que suggère la notion même 

de « courbure ». Cela ne l’empêche pas par ailleurs d’affirmer que c’est la vie du chrétien 

dans son entier qui est concernée par la justification devant Dieu :  

Ainsi comme je l’ai déjà dit, c’est la vie entière du chrétien que Paul dépeint ici : au-dedans, cette 
vie est la foi en Dieu ; au dehors, elle est la charité, ou les œuvres envers le prochain. Par cela, 
donc, l’homme est tout chrétien : au-dedans au regard de Dieu, c’est par la foi, car il n’a pas besoin 
de nos œuvres ; au dehors, au regard des hommes, auxquels ce n’est pas notre foi qui est utile mais 
les œuvres, ou la charité. Quand on a entendu parler de la vie du chrétien ainsi conçue, quand on la 
connait ainsi, c'est-à-dire qu’elle consiste, je le répète, dans la foi et la charité, l’on n’a pas encore 
dit ce qu’est la foi et ce qu’est la charité : c’est là une autre discussion. De la foi, en effet, c'est-à-
dire, de sa nature intime, ainsi que de l’effet de la foi et de ce qu’elle est à l’usage, il a discuté plus 
haut, en précisant dans son enseignement qu’elle est justice, ou plutôt, justification au regard de 
Dieu 412. 

Pour Ansaldi comme pour Luther, l’homme n’est donc pas défini, pas même de manière 

« typologique » comme étant soit pécheur soit justifié, mais bien comme étant  simultanément 

et paradoxalement totalement incurvé en lui-même et totalement devant Dieu, à la fois 

pécheur et à la fois justifié, mais toujours repentant, conscient que son salut ne peut lui être 

donné que par l’Autre vers qui il se tourne.   

2.3.3. L’imago Dei comme conformation de l’homme à Dieu, une intention de Luther 

reprise et développée par Ansaldi.   

Dans une partie intitulée « L’impossible base créationnelle de l’anthropologie », P. 

Geissbühler affirme la chose suivante : « Il n’existe donc pas d’imago Dei générale liée à la 

création qui serait considérée comme relativement indépendante de la sotériologie-

christologie. Si l’anthropologie est définie de manière créationnelle, l’homme n’est pas fondé 

dans son identité par l’événement de la rencontre »413.  

Bien que cette affirmation nous paraisse juste, il nous semble qu’il soit toutefois nécessaire de 

préciser quelque peu ce divorce entre l’anthropologie et sa « base créationnelle » si nous 

considérons le problème à l’aune du concept d’imago Dei.  

Certes, Jean Ansaldi ne cesse de dissocier plus ou moins l’imago Dei de la création de 

l’homme et ce pour des raisons épistémologiques que nous nous apprêtons à considérer de 

plus près, au regard de la théologie luthérienne. Nous pouvons d’ores et déjà souligner à ce 

                                                 
412 M. LUTHER, Commentaire de l’Epitre aux Galates, traduit dans MLO XVI, op. cit., p. 207. La note n°2 
précise que Luther parle bien ici de la Justificatio coram Deo. 
413 P. GEISSBÜHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en l’homme selon Jean Ansaldi…, op. cit., 
p. 334-335.  



137 
 

propos que Jean Ansaldi prend très au sérieux l’affirmation de Luther contenu dans son 

Commentaire de la Genèse selon laquelle : « Je crains qu’après avoir perdu cette image à 

cause du péché, nous ne puissions pas bien la comprendre… Lors donc qu’il est question de 

cette image, nous parlons de ce que nous ne connaissons pas »414. Par la suite, Ansaldi 

considérera l’image de Dieu comme étant personnifiée dans le Christ auquel l’homme doit se 

conformer415.  

Néanmoins, si Ansaldi dissocie le concept d’imago Dei de la création de l’homme, ou plus 

précisément de sa nature créée dans le but assez clair d’extraire l’imago Dei d’une 

ontologie416, celui-ci n’affirme pas moins une certaine conformité de la créature humaine avec 

Dieu dès sa création, offrant une définition fonctionnelle de l’imago Dei à peine déguisée à 

travers son concept de « fonction icono-sacerdotale ». 

En effet et pour résumer, Ansaldi considère la fonction adamique comme étant le fait pour 

Adam d’être le représentant de Dieu devant le monde et le représentant du monde devant 

Dieu417. Ansaldi considère donc bel et bien l’image de Dieu avant tout comme une fonction : 

« Adam déchu demeure-t-il image de Dieu ? C’est le type même de la fausse question : cette 

image n’est pas une substance mais une fonction ; elle suppose une intime relation avec Dieu 

et avec les créatures »418. Or cette fonction est exercée de manière parfaite par le Christ qui est 

qualifié par Ansaldi « d’archi-sacerdote »419. Aussi, Ansaldi souligne-t-il bien que 

« quiconque est devenu, par la foi, “une même plante avec le Christ” se voit rétabli dans cette 

charge »420. 

Contrairement à ce qu’affirme P. Geissbühler, Ansaldi reconnaît donc une certaine « base 

créationnelle » à l’anthropologie mais il la résume en une simple fonction qu’occupe l’homme 

en tant qu’instance icono-sacerdotale. P. Geissbühler a néanmoins raison de souligner 

qu’Ansaldi tente d’arracher le concept d’image de Dieu d’une ontologie421. Mais ce qui nous 

                                                 
414 M. LUTHER, Commentaire à la Genèse, traduit dans MLO XVII, op. cit., p. 71-73, cité dans J. ANSALDI : 
Ethique et sanctification, op. cit., p. 69.  
415 J. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 69 : « Par suite, et toujours dans le sillage du Réformateur, 
nous préférons commencer par le Nouveau Testament et plus précisément par la personne du Christ » pour 
définir l’image de Dieu. Ansaldi précise d’ailleurs dans la note 2 de la page 69 que Calvin comme Luther 
commence par considérer les affirmations néotestamentaires concernant le Christ comme imago Dei. 
416 Ainsi que nous le constaterons au moment où nous confronterons l’anthropologie ansaldienne à 
l’anthropologie barthienne. 
417 J. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 69-74. Chapitre premier : Vers une anthropologie de l’icône 
sacerdotale. 
418 J. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 71. 
419 J. ANSALDI, Ethique et sanctification, op. cit. p. 70.  
420 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit. p. 25. 
421 Nous affirmons qu’il tente d’arracher le concept d’imago Dei d’une ontologie : nous constaterons en effet, au 
moment de comparer les anthropologies barthienne et ansaldienne, qu’il y a là un enjeu important. Il semble en 



138 
 

intéresse ici particulièrement, c’est la question de l’imago Dei considérée comme 

conformation de l’homme à Dieu. Ceci a pour effet de considérer l’imago Dei non pas de 

manière statique comme quelque chose qui subsiste en l’homme, mais de manière dynamique 

comme le résultat d’une évolution qui est opérée par l’effectivité de la relation de l’homme 

avec le Christ.  

Cette manière de considérer l’imago Dei de manière dynamique comme conformation de 

l’homme à Dieu par une relation effective de l’homme avec le Christ nous semble tout à fait 

proche de ce qu’affirme Luther à plusieurs reprises dans ses œuvres.  

En effet, dans son Traité de la liberté chrétienne, Luther affirme par exemple que « l’homme 

intérieur, conforme à Dieu et créé à l’image de Dieu par la foi, est dans la joie et dans le 

bonheur à cause de Christ, en qui tant de biens lui sont acquis qu’une seule chose lui reste à 

faire : servir Dieu, joyeusement, gratuitement, dans la liberté de l’amour »422. 

L’imago Dei est ici considérée dans sa dimension éthique : le service de Dieu apparaît comme 

la fonction conséquente de la création de l’homme à l’image de Dieu et de sa conformation au 

Christ par la foi. Le traité d’Ansaldi sur l’éthique et la sanctification, et plus précisément le 

concept de fonction icono-sacerdotale qu’il y développe nous semble poursuivre précisément 

cette intention luthérienne. C’est, selon Jean Ansaldi, en exerçant sa fonction icono-

sacerdotale par la relation effective avec le Christ « archi-sacerdote » – image parfaite de Dieu 

– que l’homme se sanctifie, agissant comme Dieu le veut. Ce faisant, ce n’est que par la foi, 

qui est définie comme une relation réciproque et effective avec Dieu que l’être humain peut 

être conforme à Dieu : selon son image et sa ressemblance.  

Martin Luther décrit cette sanctification de manière assez claire dans son Magnificat à travers 

sa compréhension du terme « Israël » :      

A cela correspond le mot Israël, qui signifie « Seigneur de Dieu » ; c’est là un nom tout à fait élevé 
et saint, et qui contient en lui-même ce grand miracle que, par la grâce divine, un homme a, pour 
ainsi dire, reçu puissance sur Dieu, en sorte que Dieu fait ce que l’homme veut ; de la même façon, 
nous voyons la chrétienté unie à Dieu par le Christ comme l’épouse avec son époux, de telle sorte 
que l’épouse a droit et puissance sur le corps de l’époux et sur tout ce qu’il possède ; toutes ces 
choses arrivent par la foi ; alors l’homme fait ce que Dieu veut et, réciproquement, Dieu fait ce que 
l’homme veut, de telle sorte qu’Israël est un homme conformé à Dieu et ayant pouvoir sur Dieu, 
un homme qui, en Dieu, avec Dieu et par Dieu, est un Seigneur capable de faire et de pouvoir 
toutes choses423. 

                                                                                                                                                         
effet impossible d’extraire totalement le concept d’imago Dei d’une ontologie : nous pouvons, en effet, identifier 
une ontologie – certes négative – de la part d’Ansaldi à travers son concept « d’homme vide de la parole 
nomante ».     
422 M. LUTHER, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO II, op. cit., p. 289. 
423 M. LUTHER, Le Magnificat, traduit dans MLO III, Genève, Labor et Fides, 1963, p. 70. 



139 
 

Cette sanctification comme humanité reçue dans une relation effective avec Dieu, permet 

l’élaboration d’une anthropologie relationnelle fortement suggérée par Luther, que Jean 

Ansaldi reprend et développe dans une théologie contemporaine qui ne peut plus considérer 

l’homme, de manière statique, au regard de ses simples capacités ou potentialités. Autrement 

dit, l’homme ne peut plus être considéré comme un simple animal doué de raison. Il ne s’agit 

plus de définir l’homme à travers ses capacités : l’homme n’est pas capable de relation, mais 

il est relation, car il acquiert son humanité dans sa relation effective avec Dieu, en étant face à 

Dieu. Ce faisant, J. Ansaldi abandonne évidemment toute référence à des vestiges de la 

Trinité dans l’homme.  

La théologie apparaît alors comme la seule science capable de percevoir l’homme dans sa 

globalité. Ansaldi l’affirme haut et fort, à la suite de Luther.  

2.3.4. L’épistémologique théologique : la conception luthérienne de la raison reprise 

par Ansaldi 

Outre l’utilisation d’affirmations paradoxales opérée tant chez Ansaldi, pour qui le paradoxe 

est l’un des schèmes fondamentaux de l’exercice de la théologie424, que chez Luther comme 

nous l’avons évoqué plus haut, la théologie apparaît pour Ansaldi comme pour Luther comme 

une science à part entière qui se distingue néanmoins des autres sciences en ce qu’elle repose 

sur la foi.   

En effet, pour Luther la théologie est avant tout affaire de foi :  

Laissons donc le Saint Esprit parler dans les Ecritures soit de la foi abstraite, nue, simple, soit de la 
foi concrète, composée, incarnée : tout ce qui est attribué aux œuvres appartient à la foi. Car ce 
n’est pas du point de vue moral, mais théologique, c’est du point de vue de la foi que les œuvres 
doivent être considérées. En théologie, la foi sera toujours la divinité des œuvres et diffuse à 
travers les œuvres, comme la divinité est diffuse en Christ à travers son humanité. […] Je vous 
inculque ces choses avec tant de diligence afin de vous transmettre clairement la doctrine de la foi, 
mais aussi pour que vous puissiez répondre correctement et sans peine aux objections des 
adversaires qui font un mélange de la philosophie et de la théologie et qui donnent une portée 
théologique aux œuvres morales. L’œuvre théologique, c’est l’œuvre de la foi. L’homme vu 
théologiquement, c’est l’homme de la foi et de même la raison droite, la volonté bonne, sont la 
raison et la volonté de la foi425.  

En faisant référence à « la raison de la foi » opposée aux « objections des adversaires qui font 

un mélange de la philosophie et de la théologie », Luther se place sur le terrain de 
                                                 
424 Pour une définition formelle du paradoxe, voir J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 222-223. 
L’utilisation du nouage borroméen est l’illustration de l’importance toute fondamentale que Jean Ansaldi 
accorde au paradoxe dans l’exercice de la théologie.     
425 M. LUTHER, Commentaire de l’épitre aux Galates, traduit dans  MLO XV, op. cit., p. 271. Il est précisé en 
note n°6 de cette page que pour Luther « l’homme théologique c’est l’homme fidèle ». La foi sur laquelle repose 
la théologie revêt donc d’emblée une dimension relationnelle qui transpire dans la science théologique.    



140 
 

l’épistémologie toute particulière de la théologie par rapport aux autres sciences, telle que la 

philosophie. Cette épistémologie de la théologie est particulièrement précisée dans le De 

homine de Luther, ensemble de thèses qui constituent une dispute théologique avec 

précisément des adversaires qui mélangent philosophie et théologie. 

Nous avons pu percevoir l’importance des affirmations luthériennes concernant 

l’épistémologie particulière de la théologie à travers deux commentaires de la disputatio De 

homine, celui de Jean Ansaldi lui-même426 et celui de Marc Lienhard dans son ouvrage 

Martin Luther, la passion de Dieu427. Les deux auteurs reconnaissent, en effet, l’importance 

des thèses 19 et suivantes du De homine pour préciser que seule la théologie peut percevoir 

l’homme dans sa globalité.  

Ainsi, selon Marc Lienhard : « La connaissance naturelle de l’homme étant limitée, Luther 

évoque celle qui est proposée par la théologie (thèses 20 et suivantes). Celle-ci saisit l’homme 

dans sa globalité parce qu’elle le perçoit aussi dans son rapport à Dieu (Coram Deo) »428.  

Il en est de même pour Jean Ansaldi, qui précise que contrairement aux autres sciences, la 

théologie ne limite pas la connaissance de l’homme à une approche phénoménologique qui 

prendrait pour clé de lecture une partie de lui-même429. 

                                                 
426 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 473-489.  
427 M. LIENHARD, Martin Luther, la passion de Dieu, op. cit., p. 198.   
428 Ibid. 
429 Nous montrerons certes plus tard que Jean Ansaldi entend bien la théologie comme une science, c’est-à-dire 
comme une approche phénoménologique. Pour cela, il prendra plus ou moins aisément ses distances avec tout 
discours ontologique qui relève selon lui de spéculations. En cela, il se distinguera de Karl Barth qui lui-même 
développe une véritable ontologie relationnelle. Ansaldi, en effet, tente de rester sur un niveau strictement 
phénoménologique à travers une herméneutique particulière qui lui est offerte par Jacques Lacan. Nous avons là 
toute la tension de l’approche ansaldienne qui tend à vouloir placer la théologie en dialogue avec d’autres 
sciences humaines, ce qui nécessite une harmonisation épistémologique (prise en compte par exemple du 
caractère falsifiable d’une donnée scientifique par rapport à une assertion péremptoire relevant de la certitude, 
principe qui lui permet d’éviter toute spéculation, voir J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 104-105), tout 
en affirmant le caractère spécifique de la théologie par rapport aux autres sciences, c'est-à-dire que le phénomène 
qu’elle observe et analyse est la foi, c'est-à-dire la relation avec un Tout-Autre que l’on ne peut connaître que par 
des traces qu’il laisse dans la dimension symbolico-imaginaire. Ansaldi précisera à plusieurs reprises dans 
l’ensemble de son œuvre que la différence entre la théologie et les autres sciences est que la théologie est la seule 
science à pouvoir percevoir l’homme dans sa globalité précisément parce que le phénomène qu’elle analyse est 
la foi perceptible et observable à travers les témoignages de foi contenus dans l’Ecriture et mis en cohérence par 
la théologie. L’analyse de cette foi, qui consiste en le placement de la globalité de l’homme devant une instance 
Toute-Autre permet précisément de percevoir l’homme de manière globale. Pour cette différenciation entre la 
théologie et les autres sciences, voir J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 20, où Ansaldi précise que 
l’homme observé par les sciences ne peut être qu’un « homme éclaté » car « il y a donc autant de saisies de 
l’humain qu’il y a de champs épistémologiques » à cause de l’athéisme méthodologique, ou voir J. ANSALDI, 
L’articulation…, op. cit., p. 201, où Ansaldi montre les limites de l’athéisme méthodologique de la part de 
sciences qui ne peuvent percevoir l’« en-soi » de leur objet de recherche qu’en le supposant. En cela, la méthode 
de la théologie ne diffère pas. Ce qui diffère c’est la prise au sérieux dans l’hypothèse de départ de l’existence 
d’un Tout-Autre qui laisse ses traces dans l’histoire d’une humanité en relation avec lui. La théologie n’est pas 
athée, c’est précisément pour cela qu’elle peut percevoir l’homme dans sa globalité, tout en prenant au sérieux 



141 
 

Luther constitue bien son anthropologie sur la base de l’imago Dei, mais il l’arrache au 
substantialisme pour l’inscrire dans la seule dimension du relationnel. Dès lors, dans le monde de 
la chute, l’image de Dieu n’a plus aucune signification et l’anthropologie flotte. Certes une 
structure phénoménale d’humanité perdure et ce, grâce à la raison. (On a pu noter la place qu’elle 
tient dans les thèses) ; mais l’homme n’est plus ancré dans une ontologie : on peut le décrire par sa 
stature, son code génétique, son intelligence, son rire, sa capacité à projeter des fins, etc. Toutes 
ces lectures sont partiellement justes ; elles ne constituent toutefois que des approches 
phénoménologiques, (cf. thèse 19 par exemple). Dans la foi, l’homme est re-fondé en son 
humanum430.  

Ansaldi précisera par la suite que l’humanum est l’imago Dei et que cette imago Dei est 

externe à l’homme et qu’elle ne peut être perçue que par la foi : 

Dès lors, dans la foi, se renoue la relation Dieu-homme, se retrouve l’imago Dei et donc se 
redonne un homme qui coïncide à nouveau avec le projet créateur de Dieu qui seul est apte à la 
définir431. […] Si la foi implique la restitution de l’humanum, il ne faut pourtant pas décrire celui-
ci, en la personne du chrétien, en termes substantialistes ou élitistes. C’est par la Parole justifiante 
et par elle seule que le fidèle est rétabli comme imago Dei. […] C’est donc en tant que le Christ est 
l’authentique second Adam et que, dans la foi, le fidèle est conjoint à lui, que l’on peut parler de 
restauration de l’humanum432. Nous sommes alors homme mais dans l’extra nos de la foi433.   

L’anthropologie que suppose la théologie est une vision globale de l’homme précisément 

parce qu’elle suppose que son humanité lui est externe. Nous venons de constater en 

comparant Luther à Augustin que la Réforme consiste en une radicalisation du péché originel 

qui a eu pour effet d’affirmer l’extériorité de l’imago Dei par rapport à l’être humain. Cette 

extériorité de l’imago Dei qui relève du seul projet divin explique d’une part, que l’homme ne 

peut être fondé dans son humanité, c’est-à-dire concerné par l’imago Dei, que par la foi c'est-

à-dire la relation effective avec Dieu et d’autre part, que seule la théologie peut percevoir 

l’homme dans sa globalité puisqu’elle le définit en tant qu’être authentiquement humain que 

comme un être qui est placé dans sa globalité devant son Dieu Créateur. Il n’y a 

d’anthropologie relationnelle que si l’on affirme cette extériorité de l’imago Dei par rapport à 

l’homme. Si nous restons prudents quant à la référence à Thomas d’Aquin, nous souscrivons  

donc aux affirmations de P. Geissbühler concernant l’opposition entre l’anthropologie 

relationnelle et l’anthropologie substantialiste :    

Cette anthropologie relationnelle s’oppose surtout à l’anthropologie substantialiste antérieure à la 
foi de Thomas d’Aquin. Ainsi conçue, l’anthropologie théologique peut alors se dire sans tenir 

                                                                                                                                                         
que Dieu est un Tout-Autre que l’on ne peut connaître qu’à travers les traces que la relation avec lui laisse dans 
l’histoire de l’humanité.    
430 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 484.  
431 Notons ici que Jean Ansaldi place l’imago Dei dans le projet créateur de Dieu, ce qui est conforme à ce que 
nous avons décrit dans notre partie sur les affirmations vétérotestamentaires concernant l’imago Dei dans notre 
première section.  
432 Notons ici que Jean Ansaldi identifie l’imago Dei authentique en la personne du Christ, ce qui est conforme à 
ce que nous avons décrit dans notre partie sur les affirmations neo-testamentaires concernant l’imago Dei dans 
notre première section.  
433 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « le De homine de Luther », op. cit., p. 484. 



142 
 

compte  de la foi ou de la non-foi de l’humain. « Dès lors, Thomas est à même de définir un 
“homme” en continuité avec les autres savoirs et l’humanum est commun à tous les champs du 
savoir sur l’homme »434  

 Nous précisons néanmoins que l’affirmation d’un humanum non concerné par la foi n’est pas 

un critère suffisant pour différencier une anthropologie relationnelle d’une anthropologie 

substantialiste, encore faut-il souligner l’extériorité de l’humanum par rapport à l’homme et la 

nécessité de la foi comme relation pour refonder l’homme dans son humanité en le 

conformant, par la relation, au Christ qui est l’image de Dieu. L’homme n’est pas homme 

parce qu’il est capable de relation avec Dieu, mais l’homme est homme parce qu’il est 

relation effective avec celui qui lui donne son humanité. Cette rupture avec une définition de 

l’homme qui s’appuie sur l’une de ses capacités est un autre critère permettant de différencier 

une conception relationnelle d’une conception substantialiste.  

Pour finir, nous pouvons noter la place qu’Ansaldi donne à la théologie par rapport aux autres 

sciences : il ne s’agit pas pour Ansaldi d’affirmer un humanum commun avec les autres 

sciences mais plutôt d’affirmer que la théologie est une science à part entière qui peut 

dialoguer avec les autres sciences (comme la psychanalyse ou la philosophie) car elle répond 

à des exigences méthodologiques communes avec les autres sciences à cette différence 

fondamentale près que la théologie n’est pas athée. Elle peut donc mieux que les autres 

sciences percevoir les traces de l’humanité telle qu’elle fut créée, à l’image de Dieu, selon 

l’intention du Créateur de l’homme.   

Conclusion de la section 2. 

Cette section était destinée à confronter les affirmations anthropologiques ansaldiennes aux 

affirmations de la Réforme du XVIème siècle relatives à l’imago Dei. 

Nos recherches nous ont conduits à souligner l’origine augustinienne de l’anthropologie 

défendue par les réformateurs. Il apparaît que les réformateurs ont radicalisé  le concept 

augustinien de péché originel : pour enrayer la dérive pélagienne manifestée par la pratique 

des indulgences, les réformateurs ont particulièrement mis en avant le caractère 

fondamentalement pécheur de l’homme, comme Augustin avait pu le faire face à Pélage lui-

même. Cette  radicalisation des effets du péché originel sur l’imago Dei a néanmoins conduit 

à un basculement anthropologique : si les réformateurs ne prétendent pas que l’imago Dei fut 

                                                 
434 P.GEISSBÜHLER, La réception apaisante du manque en Dieu et en l’homme selon Jean Ansaldi…, op.cit, p. 
334. La citation entre guillemets de la part de P. Geissbühler correspond à une citation de J. ANSALDI,  
« Anthropologie et fécondation in vitro » ETR, 1989/1, p. 49. 



143 
 

totalement annihilée et affirment bel et bien que l’homme reste fondamentalement concerné 

par celle-ci, ils soulignent néanmoins son extériorité par rapport à l’homme en insistant sur 

son caractère eschatologique et en la situant dans la volonté de Dieu. Renvoyée dans la sphère 

de l’altérité suprême, l’imago Dei et la conformité de l’homme à celle-ci relève alors d’une 

logique exclusivement relationnelle : l’homme ne peut se conformer à l’image selon laquelle 

il fut créé – et qui constitue sa destination d’être humain – que par une relation effective avec 

le Tout-Autre qui porte cette image, c'est-à-dire le Créateur. Autrement dit, l’être humain ne 

peut acquérir son humanité que par la relation, d’où, à ce moment là, on bascule dans ce que 

la théologie contemporaine appelle une anthropologie relationnelle.  Plus précisément, il 

s’agit d’une conception dite « forensique » de l’être humain : l’être humain est défini par 

rapport au for, c'est-à-dire à une instance qui le justifie, en se plaçant soit devant Dieu qui 

peut le recréer selon son image, soit devant une image idéale de lui-même. Dans les deux cas, 

justification ou auto-justification, la conformité est opérée de manière relationnelle, dans le 

fait de se placer « devant » l’instance qui porte l’image à laquelle l’être humain est référé. 

Dans les deux cas, l’image qui édifie l’homme est considérée comme étant distincte de celui-

ci, et l’homme a besoin d’être placé devant celle-ci pour qu’il s’y conforme. Cela va dans le 

sens de nos conclusions concernant le processus d’assimilation à l’imago Dei ou à l’idole 

dans l’Ancien Testament. Ce faisant, la question se concentre autour de l’ontologie : même 

dans le cas d’une auto-justification par référence à une mêmeté idéalisée, ce qui justifie 

l’homme reste une réalité distincte de lui-même –puisqu’elle est projetée comme un idéal 

auquel l’homme tente de se conformer –, l’humain dans son être reste donc défini en 

référence à un autre être qui lui est distinct devant lequel il est placé. La question pour les 

réformateurs était bel et bien d’insister sur le fait que rien en l’homme ne saurait lui permettre 

de participer de quelque manière que ce soit à son salut. Cette insistance s’est faite au prix 

d’un basculement ontologique qui se traduit théologiquement par la neutralisation, puis chez 

Ansaldi par l’abandon, de l’affirmation de l’existence de restes de l’imago Dei dans l’homme, 

même si l’homme reste concerné par l’imago Dei qui se présente et se propose sans cesse à 

lui. Nous pourrions simplifier en affirmant que lors de la Réforme, l’en-soi a été remplacé par 

le devant-soi, le pour-soi si l’on veut insister sur la grâce. Ce faisant nous pouvons affirmer 

que le critère le plus important qui permet de reconnaître une anthropologie théologique 

relationnelle est l’affirmation de l’extériorité de l’imago Dei par rapport à l’homme : celle-ci 

est située dans la volonté de Dieu, comme nous avons pu l’observer dans notre première 

section concernant les fondements bibliques. C’est précisément selon nous l’affirmation de 



144 
 

cette extériorité qui est au cœur du discours ansaldien qui réfute obstinément l’existence d’un 

« homme en-soi indépendamment de la foi »435.  

Néanmoins, et malgré ce qu’affirme Jean Ansaldi, cette radicalisation opérée par les 

réformateurs n’emporte pas de rupture avec la théologie classique si l’on considère la 

question du point de vue de leur intention, qui reste conforme aux affirmations 

sotériologiques augustiniennes : dans les deux cas la question est bel et bien d’affirmer face à 

la doctrine pélagienne que l’homme ne saurait s’auto-justifier et qu’il a fondamentalement 

besoin de la grâce divine pour son Salut. Il y a donc permanence d’un principe théologique 

fondamental qui se décline dans deux ontologies dont l’une apparaît comme une radicalisation 

de l’autre dans l’unique but de souligner l’importance et la pertinence de ce principe 

fondamental. Que l’on affirme comme Augustin qu’il persiste des vestiges de l’imago Dei en 

l’homme mais que ceux-ci ne sont pas suffisants pour que l’homme puisse s’auto-justifier ou 

que l’on affirme comme Luther que l’homme reste concerné par l’imago Dei mais que celle-ci 

ne réside que dans la volonté de Dieu et non dans celle de l’homme, on affirme dans les deux 

cas que l’homme ne saurait s’auto-justifier.  

En outre, Augustin comme Luther soulignent que la justification ne peut être opérée que par 

la foi, foi qui est donnée par la grâce de Dieu.  

Le propos ansaldien sur les réformateurs nous semble donc devoir être relativisé : il n’y a pas 

eu rupture mais plutôt basculement : si le discours ontologique bascule, il reste solidement 

attaché à cet axe théologique qui est l’affirmation de l’absolue nécessité de la grâce de Dieu 

pour le salut de l’homme.  

Cela dit, et que l’on soit ou non en accord avec la manière ansaldienne de reprendre certains 

concepts de la Réforme du XVIème, il est clair que celle-ci trouve elle-même son fondement 

dans la volonté d’affirmer encore plus clairement à notre époque contemporaine, cette absolue 

nécessité de la grâce de Dieu pour le salut de l’homme.  

Cette radicalité s’exprime notamment à travers sa sévérité à l’égard de Jean Calvin, lorsque le 

théologien de Montpellier commente l’Institution de la religion chrétienne en la plaçant dans 

le « champ de la perversion »436.   

Le problème est que Calvin, dans le premier livre, « met indéniablement en œuvre un savoir 

sur Dieu en dehors de la christologie, et même en dehors de son inscription dans l’alliance 

                                                 
435 Par exemple, J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit.,  p. 24. 
436 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 108. 



145 
 

avec Israël »437. Or, dans la prétention d’une telle connaissance de Dieu – que l’on pourrait 

qualifier de naturelle en ce qu’elle se passe de la relation438 – s’affirme selon lui une volonté 

d’outrepasser la finitude : 

Autrement dit, le bloc Dieu-Ecritures, placé en début de livre, fonctionne sans failles, sans 
finitude, hors de l’alliance et hors le Christ. L’Autre n’est en rien marqué par quelque limitation 
que ce soit qu’il s’imposerait [...] Ici, face à la toute-puissance de Dieu, s’avoue le désir de 
l’homme de se construire lui-même, Dieu réglant les comptes en fin de parcours439. 

La question est donc avant tout de rendre attentif au désir d’auto-réalisation de l’homme, qui 

revient à un rejet de la grâce du Créateur. Aussi est-il intéressant de constater qu’Ansaldi, qui 

veut insister sur la finitude, interprète Calvin440 en insistant sur le dogme de la toute-puissance 

de Dieu. A cette occasion, Ansaldi nous offre sa propre conception de la toute-puissance de 

Dieu :   

Mais en même temps que se dénie la christologie et la théologie de la croix, le projet caché d’un 
tel renversement se donne à connaître : refuser la prédestination c’est refuser la gloire de Dieu. 
Calvin n’arrive pas à débrancher le thème de la toute-puissance des connotations de pouvoir et, par 
suite, à lire celle-ci dans les cadres d’un amour sans limites ; de même le concept de gloire n’est en 
rien éclairé par le texte johannique qui localise celle-ci dans la croix […]441 

Il n’est pas question ici de traiter en profondeur de cette question,  mais il nous semble tout de 

même important d’évoquer ici cette compréhension relationnelle de la toute-puissance. Il 

s’agit certes d’être très précis : le background du propos ansaldien est ici un discours plus 

psychanalytique sur la perversion à travers l’opposition entre jouissance et désir. La question 

est de montrer que Calvin se trouve du coté de la perversion puisqu’il avance un Dieu « non 

barré par la croix »442. Cette expression est destinée à insister sur la notion de finitude, qui est 

une notion d’une importance cruciale pour Ansaldi : il n’y a que dans l’acceptation de sa 

propre finitude que l’on peut prendre conscience de l’altérité, et donc entrer en relation – sans 

quoi on projette du soi sur l’autre, lui interdisant d’être autre. C’est ainsi qu’Ansaldi distingue 

                                                 
437 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 110. 
438 Il ne s’agit pas ici d’ouvrir un débat sur la connaissance naturelle de Dieu. Toutefois, nous utilisons ici 
volontiers l’adjectif « naturel » puisqu’une telle connaissance de Dieu en dehors de la relation – par l’observation 
de la création – peut s’opérer en l’homme par lui-même : une telle connaissance semble alors inscrite dans la 
nature même de l’homme. C’est bien tout le problème de l’opposition entre image de Dieu et idole, l’idole étant 
une projection idéalisée du soi, l’image de Dieu étant une image offerte par la grâce dans l’acceptation de sa 
propre finitude.  
439 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 113. 
440 J. CALVIN, L’institution de la religion chrétienne, III, XXI, 5 cité par J. ANSALDI, L’articulation…, op. 
cit.,  p.114 : « Nous appelons prédestination, le conseil éternel de Dieu par lequel  il a été déterminé ce qu’il 
voulait faire de chaque homme. Car il ne les crée pas tous en pareille condition, mais ordonne les uns à la vie 
éternelle, les autres à l’éternelle damnation. Ainsi selon la fin pour laquelle est créé l’homme, nous disons qu’il 
est prédestiné à la mort ou à la vie ». 
441 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 115. 
442 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 110. 



146 
 

deux fondements possibles de la toute-puissance : le pouvoir et un amour sans limites. L’un 

renvoie à la jouissance et l’autre au désir. Selon Ansaldi et contre Calvin, la toute-puissance 

de Dieu revient à son auto-limitation, auto-limitation qui est la conséquence d’un amour sans 

limite. Autrement dit, en s’inspirant de l’affirmation johannique (Jn 3,16),  Dieu a tant aimé le 

monde qu’il a revêtu la finitude pour sauver les hommes : 

On le voit, la clôture de la pertinence théologique dans l’opus proprium Dei que Luther avait posé 
comme un axiome est ici « oubliée », comme est déniée la théologie de la croix en vue de 
construire une théologie de la gloire. C’est qu’il s’agit de sauvegarder coûte que coûte, et le prix à 
payer en est grand, le caractère absolu de Dieu, fut-ce par la dénégation de ce même Dieu en 
alliance, fut-ce au prix de l’existence d’un sujet humain autonome. Calvin ne peut arriver à prendre 
acte que Dieu puisse choisir un statut bornant sa toute-puissance et sa jouissance. Que Dieu ait 
choisi de désirer à partir du manque de la croix plutôt que de jouir à partir d’un plein apparaît au 
Réformateur comme un dire blasphémateur443. 

La toute-puissance de Dieu réside donc dans son amour sans limite qui l’a conduit à limiter 

cette toute-puissance en s’incarnant dans la finitude humaine : c’est parce que son amour est 

infini que Dieu est capable du fini comme de l’infini, c’est là que réside sa toute-puissance. 

Ce faisant, Dieu n’est pas en tant qu’il peut ou qu’il est capable, mais il est en tant qu’il aime.  

Cette dernière formule exprime à merveille l’ancrage à la fois luthérien et barthien de Jean 

Ansaldi. 

Comme nous venons de le constater J. Ansaldi préfère le réformateur Luther au réformateur 

Calvin, précisément parce que Luther pose un opus proprium Dei sur lequel la théologie ne 

saurait spéculer, et qui conduit celle-ci à considérer Dieu dans l’incarnation, y compris sa 

toute-puissance, dans la finitude humaine. La théologie ansaldienne est donc christo-centrée, 

car il s’agit de se conformer à la limite épistémologique posée par Luther et qui évite l’écueil 

d’une théologie perverse qui refuse l’altérité. 

Comme nous nous apprêtons à le constater, J. Ansaldi peut être affilié au théologien 

contemporain K. Barth, qui lui-même définit Dieu comme un être « en tant qu’il aime » : sa 

toute-puissance réside donc dans son amour. Une telle affirmation entrainera forcément des 

conséquences sur les affirmations ontologiques de l’anthropologie théologique.  

Il convient d’étudier de plus près les affirmations de K. Barth pour confronter l’anthropologie 

ansaldienne à l’anthropologie du grand théologien de Bâle qui l’a certainement inspirée. 

                                                 
443 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 117. 



147 
 

TROISIEME SECTION : LA REFERENCE AUX AFFIRMATIONS BARTHIENNES. 

Le socle du système ansaldien est l’affirmation d’une différence radicale entre le Créateur et 

la création : les affirmations du théologien de Montpellier concernant la finitude de l’être 

humain, sa reprise de la phénoménologie lacanienne et notamment sa définition du Réel, ses 

affirmations sur l’aliénation de l’homme par l’idole, ainsi que ses affirmations christologiques 

sont la conséquence du fait que l’accent est mis sur Dieu comme une altérité radicale. Ainsi 

Dieu est-il sans cesse qualifié par Ansaldi de « Tout Autre » ou de « Père Radicalement-

Autre »444 et l’ordre du monde, phénoménal, ne saurait être confondu avec l’ordre divin 

inconnaissable si ce n’est par la foi en Jésus-Christ. La relation entre ces deux ordres relève en 

effet exclusivement de la sotériologie et la séparation entre ces deux ordres s’inscrit dans une 

phénoménologie qui distingue entre Réel et réalité445 – la réalité ne faisant que refléter 

partiellement le Réel dans l’espace du monde. Lorsqu’il aborde la question de l’ontologie, 

Ansaldi  reprend la distinction kantienne entre phénomène et noumène446 : le phénomène ne 

peut être qu’une signification partielle et l’essence des choses est insaisissable tant par 

l’observation que par la raison humaine – seule la foi peut permettre d’accéder à ces données 

cachées qui ne se donnent à la connaissance que dans une « a-rencontre »447. C’est dans ce 

sens, qu’Ansaldi interprète les affirmations luthériennes contenues dans le De homine  

concernant l’impossibilité pour la philosophie de connaître l’homme et ses causes448, 

possibilité qui n’est offerte que par la foi.  

Telle qu’elle est présentée par Ansaldi, cette distinction pose de manière évidente le problème 

de la connaissance de Dieu par l’homme dans une théologie relationnelle, problème 

spécifique et complexe. Le problème est évidemment redondant dans une théologie 

contemporaine qui se nourrit des travaux de grands phénoménologues tels que Marion, 

Ricœur, Levinas, ou Lacan449, tant pour son épistémologie que pour son herméneutique. A ce 

titre, la pensée de Jean Ansaldi nous apparaît comme précieuse, la question de la scientificité 

                                                 
444 Les références au « Père Radicalement-Autre » sont tellement nombreuses dans les écrits de Jean Ansaldi que 
cela n’aurait aucun sens de les lister. A titre d’exemple on peut citer : J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. 
cit., p. 23. 
445 J. ANSALDI, « La création au futur antérieur », op. cit., p. 249-250.  
446 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 201 et 14. 
447 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit.,  p. 13-20. 
448 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « Le De homine de Luther », op. cit., p. 486. 
449 Nous situons Lacan parmi les phénoménologues, car sa distinction entre le Réel, le Symbolique et 
l’Imaginaire et leur articulation dans un nouage borroméen est ni plus ni moins qu’une phénoménologie, 
phénoménologie sur laquelle repose la théologie ansaldienne.    



148 
 

de la théologie étant pour lui centrale450. Le problème de la connaissance de Dieu est encore 

plus brûlant si l’on aborde la question de l’image de Dieu qui pose de manière accrue les 

problèmes de la représentation et de l’analogie.  

D’un point de vue théologique, la qualification de Dieu comme altérité suprême pose la 

question du caractère dialectique de la théologie ansaldienne : la référence omniprésente au 

« Tout-Autre » fait immanquablement penser à la théologie de Karl Barth. 

Karl Barth est non seulement reconnu comme le père de la théologie dialectique mais aussi 

comme un incontournable de la théologie et de l’anthropologie relationnelle : il est le 

théologien qui, grâce à son insistance sur l’altérité de Dieu, a théorisé de la manière la plus 

claire la théologie relationnelle, à tel point que l’on pourrait presque croire que la théologie 

relationnelle s’inscrit forcément dans une théologie dialectique, tant la théologie 

contemporaine s’inspire de ses travaux au moment où il s’agit de formuler une conception 

relationnelle de l’être humain. 

La question est alors pour nous de savoir jusqu’à quel point Jean Ansaldi se trouve dans la 

lignée de Karl Barth, et en quoi il s’en distancie.  

Pour répondre à cette question, il s’agit de procéder à une étude comparée de certains écrits de 

Jean Ansaldi et de Karl Barth, fondamentaux pour notre propos. Sans entrer dans le détail du 

vaste champ théologique du théologien de Bâle, nous nous bornerons à une comparaison 

concernant la question de l’imago Dei qui est le concept qui nous sert d’outil d’analyse depuis 

le début de ce travail. Après avoir précisé en différents points quel est le propos de Karl Barth 

sur l’imago Dei (3.1.) nous procèderons à une comparaison de ce propos avec les affirmations 

ansaldiennes relatives à ce thème précis (3.2.). Nous pourrons alors conclure, montrant ce 

qu’un tel travail de comparaison peut apporter à notre raisonnement plus global : il apparaît 

que l’insistance sur la relation n’est pas un critère suffisant pour définir la conception 

relationnelle de l’être humain. Si l’on y regarde de plus près, et que l’on considère – même 

partiellement – les enjeux ontologiques que sous-tendent les conceptions théologiques de 

l’être humain qui se déclarent comme étant « relationnelles », on s’aperçoit qu’il n’existe pas 

une seule mais plusieurs anthropologies relationnelles. 

 

   

                                                 
450 C’est l’intention même de son ouvrage sur l’articulation… dans laquelle les considérations d’ordre 
épistémologique tiennent une très grande place. 



149 
 

3.1. L’imago Dei selon Karl Barth  

Karl Barth a beaucoup écrit. Et de nombreux auteurs ont écrit sur Karl Barth. Certains ont 

d’ailleurs pu souligner les différentes périodes qui ont traversé l’histoire intellectuelle de ce 

théologien : ainsi il existe un premier Barth, que l’on doit distinguer d’un second Barth, qui 

n’est pas non plus le même que le troisième451. S’il convient évidement de prendre en compte 

ces données qui montrent la réalité d’une vie, en l’occurrence celle de Karl Barth, qui a connu 

comme toute vie plusieurs mouvements,  il devient toutefois impossible alors, si l’on veut 

rester rigoureux, de rendre compte de manière synthétique de la pensée de cet auteur. La 

rigueur voudrait certes l’exhaustivité, or il est impossible d’être exhaustif dans l’exercice qui 

est le nôtre : nous ne faisons ici que rendre compte de certaines de ses affirmations concernant 

l’imago Dei dans un but précis qui est celui de comparer ces affirmations aux affirmations 

d’Ansaldi en la matière.  

Notre position est donc la suivante : récepteurs d’un ensemble de contributions dont l’écriture 

s’est certes étalée sur un grand nombre d’années et a donc traversé différentes époques mais 

qui font toutes partie d’une même dogmatique, nous entrerons dans la pensée de son auteur 

avec une clé de lecture précise – ce qui nous intéresse est de savoir comment celui-ci traite la 

question particulière de l’imago Dei.  Pour cela nous nous fonderons exclusivement sur des 

affirmations contenues dans trois des tomes de la dogmatique qui nous paraissent  être en 

rapport direct avec notre propos et qui sont propres à pouvoir être comparées avec les 

affirmations ansaldiennes : le tome premier du deuxième volume qui est consacré à la 

doctrine de Dieu et en particulier les affirmations concernant « l’être de Dieu en tant qu’il 

aime »452, et les tomes premier et deuxième du troisième volume qui sont consacrés à la 

doctrine de la Création, en particulier l’interprétation barthienne de Genèse 1,24-31453 et 

certaines affirmations relatives à la christologie et à l’anthropologie qui sont contenues dans 

un paragraphe qui traite  notamment de « Jésus, l’homme pour le prochain » et de la « forme 

fondamentale de l’humanité »454. Ces trois passages nous paraissent en effet assez typiques et 

                                                 
451 Ainsi, D. MULLER, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005, qui distingue au moins trois grandes périodes de 
l’ « existence théologique, éthique et politique » de Barth : « Première grande période : de la théologie positive –
libérale à la théologie dialectique (1904- 1931) » ; « Deuxième période : du livre sur Anselme à la “dogmatique 
ecclésiale” (1931-1956) » ; « Troisième période : de l’“humanité de Dieu” à la post-face sur Schleiermacher 
(1956-1968) ».    
452 K. BARTH, Dogmatique II,1, §28, Genève, Labor et Fides,1957, (7ème volume de l’édition française) p. 1-69.  
453 K. BARTH, Dogmatique III,1, Genève, Labor et Fides, 1960 (10ème volume de l’édition française), p. 193-
220. 
454 K. BARTH, Dogmatique III,2, §45, Genève, Labor et Fides, 1961, (11ème volume de l’édition française) p. 
219-307. 



150 
 

propres à établir une synthèse de la pensée de Karl Barth concernant l’imago Dei lorsque ce 

concept est utilisé pour avancer une conception relationnelle de l’être humain. 

Cette synthèse sera établie en trois sous sections : les affirmations barthiennes concernant 

l’être de Dieu (3.1.1.) ; les affirmations barthiennes concernant la création de l’homme à 

l’image de Dieu (3.1.2.) ; les affirmations barthiennes concernant Christ comme image de 

Dieu (3.1.3.). 

3.1.1. Les affirmations barthiennes concernant l’être de Dieu  

L’aspect qui nous intéresse ici n’est pas tant l’ontologie barthienne que sa définition de l’être 

de Dieu « en tant qu’il aime ». Aussi, il convient de retracer les différentes étapes de sa 

pensée sur l’être de Dieu afin de bien comprendre son interprétation de l’affirmation biblique 

selon laquelle « Dieu est amour » qui est fondamentale pour notre propos sur la conception 

relationnelle de l’être humain en théologie contemporaine. En outre, considérer les différentes 

étapes de son raisonnement est ici pour nous nécessaire, car comme nous le constaterons dans 

la deuxième sous-section, certaines affirmations ansaldiennes rejoignent le propos de Barth : 

c’est par exemple le cas pour la question de la finitude, thème fondamental de l’anthropologie 

ansaldienne que Barth a pu également traiter et qu’il faudra nécessairement aborder. Aussi, le 

raisonnement barthien sur la finitude s’inscrit dans sa description de la personnalité de Dieu 

qui elle-même s’inscrit  dans son raisonnement sur l’être de Dieu. Il est donc obligatoire pour 

nous de nous arrêter quelques instants, mais sans développer plus que nécessaire, sur la 

question de l’essence de Dieu, qui éclairera par la suite tout notre propos sur l’image de Dieu 

et sur la comparaison entre Barth et Ansaldi sur la question.   

Le discours barthien sur l’essence de Dieu est avant tout fondé sur sa conception de l’aséité455 

de Dieu qui repose sur son absoluité : 

                                                 
455 La notion d’ « aséité » chez Karl Barth trouve un certain éclairage dans l’article de G.D. KAUFMAN, « The 
imago Dei as man’s historicity », The Journal of Religion, vol.36 n°3 Jul.1956, p.157-168 notamment la p.163 : 
«  L’aséité ne se réfère pas à une sorte d’absoluité statique en Dieu mais plutôt à une relation en lui entre lui-
même comme fondement de son devenir et lui-même comme ce qu’il est devenu. Quand l’aséité est interprétée 
en ces termes, le concept d’histoire de Dieu trouve alors sa place : alors que l’aséité de Dieu exprime le fait que 
Die ne vient de rien d’autre que lui-mêm, l’histoire de Dieu désigne le processus relatif à ce mouvement ou 
développement du Dieu vivant. Cette interprétation de l’aséité de Dieu conduit directement à la doctrine de la 
trinité, qui est simplement la tentative de comprendre en termes historico-ontologiques, à travers les notions de 
relation de dérivation et de dépendance entre les trois personnes. Ainsi la notion d’aséité de Dieu est intimement 
liée à la conception trinitaire de Dieu, si la nature de Dieu comme vivant et dynamique est prise au sérieux. Nous 
pouvons maintenant voir ce que signifie de dire que la nature historique de l’homme, l’historicité de l’homme est 
à l’image de Dieu […]. L’aséité de Dieu, comme nous l’avons vu renvoie à une sorte de relation, la relation de 
dépendance entre un état d’être primaire et un état d’être postérieur. Lorsque le terme est employé pour Dieu, 
cela implique l’indépendance de Dieu vis-à-vis de ce qui lui est extérieur. Mais quand le terme est employé pour 



151 
 

Dieu est libre en lui-même. Si cette première thèse est valable, nous pouvons également exprimer 
l’aséité divine en disant : Dieu est libre de toute motivation et de toute détermination externes […] 
ce n’est pas en cela que consiste sa divinité, mais c’est en cela qu’il est Dieu : dans cette 
indépendance totale à l’égard de toute réalité différente de lui. […] Dieu est « absolu », c'est-à-dire 
séparé de tout ce qui n’est pas lui-même. Dieu est, qu’il existe ou non une autre réalité, et quel que 
puisse être son mode d’existence. Qu’il existe une telle réalité ne saurait signifier qu’elle prenne la 
place de Dieu, le limite ou lui porte atteinte. Elle ne peut être que par lui seul456. 

En définissant l’aséité de Dieu comme absoluité dans le contexte d’un discours sur l’essence 

de Dieu, Barth affirme que toute autre réalité ne peut être que par lui : dire que Dieu est de 

manière absolue signifie que Dieu ne peut avoir d’attribut, l’attribut du sujet se confondant 

absolument avec le sujet. L’auxiliaire être étant compris de manière absolue et non relative, 

l’attention est de ce fait focalisée sur le sujet qui absorbe l’attribut457 : Dieu ne peut être 

« qu’en tant que », Dieu est « en tant qu’ »458 être, Dieu est fondamentalement ce qu’il est. Ce 

qui peut apparaître ici comme une tautologie est en fait une affirmation fondamentale qui est 

en décalage complet avec toute une conception de l’essence divine qui a pu avoir cours 

notamment lors des XIXème et XXème siècles, conception qui apparaît encore aujourd’hui 

comme la conception la plus communément admise : le problème, dit Barth, est que la plupart 

des auteurs de cette époque « conçoivent Dieu comme la somme des valeurs humaines 

suprêmes »459. Cette conception est la conséquence d’une erreur méthodologique de la 

théologie du Moyen âge : 

L’article sur la Trinité venait habituellement après un exposé général sur l’essence de Dieu et ses 
attributs. Or rien qu’en adoptant cet ordre, on s’exposait sans autre à la tentation de parler de Dieu 
d’abord indépendamment de sa révélation […]. Dans cette nouvelle optique, on ne tarda pas de 
parler de Dieu comme d’une entité abstraite, définie par toutes sortes de superlatifs460.  

Un tel discours sur les attributs de Dieu conduit alors à un « faux spiritualisme »461 qui 

interdit à Dieu toute action concrète : « si Dieu est un être purement abstrait », dit-il, « s’il est 

                                                                                                                                                         
un être fini comme l’être humain, cela n’a pas les mêmes implications. Employer le terme à la fois pour l’homme 
et pour Dieu n’implique pas de brouiller la distinction entre Dieu et l’homme, ni de présupposer une analogia 
entis entre eux. Cela  implique plutôt, comme Karl Barth l’a évoqué, qu’il y ait ici une analogia relationis. Cela 
revient à dire que l’homme n’est pas considéré comme Dieu mais plutôt que la relation entre les hommes est 
créatrice  et que l’homme comme créature est analogue à, ou correspond à, la relation entre Dieu comme son 
propre fondement et Dieu comme dérivatif à ce fondement, Dieu comme Père et Dieu comme Fils ».     
456 K. BARTH, Dogmatique II,1, op. cit., p. 55. 
457 Cette considération grammaticale n’est pas avancée par Karl Barth, elle est un commentaire de notre part 
destinée à bien faire comprendre le cœur du problème. 
458 Ce « en tant que » a donc une importance toute particulière lorsque Barth titre son paragraphe « l’être de Dieu 
en tant qu’il aime ». 
459 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 39. 
460 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 35. 
461 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 13. 



152 
 

cet esprit absolu et pour ainsi dire chimiquement pur cher à la spéculation “théologique” et 

philosophique, alors il ne fait rien et même, ne peut rien faire »462. 

Le problème pour Barth n’est pas tant l’absoluité de Dieu – absoluité sur laquelle repose toute 

sa théologie – que le fait que Dieu soit plus considéré comme un ensemble d’universalités 

abstraites que comme une singularité agissante463. Pour couper court à ce discours sur les 

attributs ou sur les qualités de Dieu, Barth précise donc que Dieu ne peut avoir d’attributs 

mais qu’il est lui-même ces attributs, ce qui fait de lui le sujet par excellence : « Dieu n’est 

pas quelque chose, mais quelqu’un, l’être unique, le sujet parlant et agissant, le “je” originel 

et authentique »464.  

Cette conception de Dieu comme « sujet parlant et agissant », « identique à ce qu’il fait » 465 

est particulièrement manifeste au moment où le théologien de Bâle affirme que « l’essence de 

Dieu est son être en acte » 466:   

L’être de Dieu est sa décision propre, consciente, voulue, accomplie. […] D’aucun être, en dehors 
de Dieu, on ne peut dire qu’il soit absolument identique à son acte. D’aucun être en dehors de 
Dieu, on ne peut dire qu’il coïncide absolument avec sa décision propre, consciente, voulue, 
accomplie. C’est uniquement en vertu du péché que l’homme peut s’attribuer ou attribuer à 
l’univers dans lequel il ne fait que se projeter lui-même, un être semblable à celui de Dieu. Dès 
l’instant où Dieu le rencontre dans sa révélation, l’homme ne peut que perdre cette illusion et 
renoncer à cette prétention. […] Dieu est identique à ce qu’il fait. Dieu est sa propre décision. Dieu 
vit de lui-même et par lui-même467.   

Dieu est donc ce qu’il est et il est ce qu’il fait : Dieu n’a pas d’attribut, il ne peut être qu’ « en 

tant que », en tant qu’être, en tant qu’acte. Cette définition de l’essence de Dieu comme « être 

en tant que » emporte de nombreuses conséquences, qui, cumulativement conduisent à une 

théologie relationnelle : Barth affirme en effet que Dieu n’est pas trinitaire mais qu’il est en 

tant que Trinité (3.1.1.1.), qu’il n’est pas une personne mais qu’il est en tant que personne 

(3.1.1.2.), qu’il n’est pas relationnel mais qu’il est en tant que relation parce qu’avant tout 

Dieu est amour (3.1.1.3.).     
                                                 
462 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 12. 
463 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 9 : « L’action de Dieu qui se produit dans la révélation est elle aussi 
une action singulière qui non seulement se distingue du cours actuel des événements, mais encore y introduit un 
élément de contradiction. Parler d’actus purus à propos de Dieu ne suffit pas ; il faut y ajouter : et singularis. 
Que Dieu soit visiblement réellement à la fois l’origine, la réconciliation et le but de tout ce qui arrive, nous 
sommes d’accord ; mais cela n’est vrai que parce que l’action de Dieu a un caractère éminemment singulier. Par 
rapport à ce qui n’est pas lui-même et don il est l’origine, la réconciliation et le but, Dieu est aussi, à sa manière 
à lui, événement, acte, vie. […] Dieu est lui-même événement libre, acte libre, vie libre ».   
464 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 44. 
465 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 18. 
466 Ibid. 
467 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 17. On peut noter au passage la sotériologie de Barth qui se résout 
dans une tension entre l’authentique autonomie de Dieu et l’illusoire autonomie de l’homme. Cette conception 
du salut comme libération d’une illusion et du péché comme illusion d’autonomie trouvera un écho dans la 
théologie ansaldienne.  



153 
 

3.1.1.1. Dieu est Trinité 

Les questions de la Trinité et de la personne sont extrêmement liées. Il aurait d’ailleurs pu 

paraitre plus judicieux de commencer ici par définir ce que Barth entend lorsqu’il utilise le 

terme de « personne » concernant Dieu. Cela était très tentant,  mais alors nous aurions trahi 

la volonté de cet auteur de comprendre Dieu avant tout comme Trinité, et nous serions 

certainement tombé dans la même erreur méthodologique que celui-ci condamne, définissant 

la personnalité de manière abstraite, pour ensuite l’ériger en qualité de Dieu  avant de traiter 

de manière secondaire la question de la Trinité. Nous avons donc décidé de traiter de la 

question de la Trinité chez Barth avant de traiter la question de la personnalité de Dieu – dans 

la logique barthienne, c’est d’abord parce que Dieu est Trinité qu’il peut être considéré 

comme personne ou plus précisément comme sujet :    

[…] jusqu’à nos jours, on n’a pas laissé de parler des « personnes de Dieu » (au pluriel !) dans le 
cadre de la doctrine trinitaire. On entend désigner par là les trois manières d’être du Père, du Fils et 
du Saint-Esprit. […] L’Eglise chrétienne n’a jamais enseigné qu’il y a trois personnes en Dieu, 
c'est-à-dire trois personnalités ; elle n’a jamais soutenu que Dieu est un triple « je », un sujet 
multiplié par trois ! En utilisant le concept de persona dans le sens de modus subsistentiae, elle 
entendait précisément combattre le trithéisme. […] Parce que Dieu est en lui-même le Père, le Fils 
et le Saint-Esprit, il est comme tel le « je » vivant et aimant ; et au moment où nous le 
reconnaissons comme le Père, le Fils et le Saint Esprit, nous le reconnaissons comme ce « je » 
unique qui nous rencontre dans son amour et qui s’adresse à nous comme à un « tu » pour nous 
traiter en conséquence468. 

Le terme « personnes » est donc avant tout à comprendre comme manière d’être du sujet. Non 

pas comme modalité469 : Dieu n’est pas à la manière d’une seule des trois personnes, il n’est 

pas un « triple “je” » mais il est un « je » qui s’adresse à un « tu » précisément dans l’unité 

des trois modes d’être à la fois. Karl Barth interprète en effet avant tout la Trinité comme 

relation :  

Il ne s’agit pas de trois « Dieux » mais par trois fois du même Dieu, qui n’existe pas 
singulièrement dans l’être pour soi de chacune de ses trois manières d’être, mais bien dans leur 
relation et leur coordination réciproques, dans leur périchorèse. Si nous avons compris cela, nous 
pouvons certes, si nous le voulons, parler de personnalité divine. […] C’est ce vrai Dieu en son 
essence trinitaire qui est, si nous voulons l’appeler ainsi, le Dieu personnel470.  

                                                 
468 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 44. 
469 Si nous faisons ici référence à l’hétérodoxie du modalisme c’est que Barth semble s’en rapprocher en 
définissant la personne comme modus subsistentiae, c'est-à-dire comme modalité d’être de la Trinité. Mais on ne 
peut reprocher à cet auteur de tomber dans cette hérésie parce qu’il s’en éloigne précisément en considérant la 
Trinité dans son ensemble : le problème du modalisme étant qu’il conduit à une hypertrophie de la personne du 
Père, notamment dans l’hérésie qualifiée d’ « adoptianisme ». Cette précision aide à comprendre plus exactement 
selon nous la conception barthienne de la Trinité ; Pour plus de précision, voir « modalisme » dans J.-Y. 
LACOSTE (dir.), Le dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF (quadrige), 1998, p. 747.  
470 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 45. 



154 
 

Autrement dit, dans l’unité de « ses trois manières d’être », Dieu est – en lui-même – relation. 

Il est en « tant que » relation. Cette première donnée de la théologie barthienne est 

fondamentale si l’on veut bien comprendre la conception barthienne de l’imago Dei. Cela 

étant dit, il convient, dans la perspective qui est la nôtre, de préciser encore comment Karl 

Barth peut qualifier Dieu de « personne ». Cette question en effet nous semble être cruciale 

car elle soulève nécessairement le problème de la finitude, qui trouvera un développement 

particulièrement important dans l’anthropologie ansaldienne.    

3.1.1.2. Dieu est personne  

Comment dire que Dieu infini est une personne alors que la personnalité suppose la finitude ? 

Cette question qui a traversé les siècles est particulièrement importante pour nos travaux, car 

le concept même d’imago Dei conduit nécessairement à un tel questionnement, qui se pose de 

manière inverse : comment l’homme, être fini, peut tout de même être créé selon l’image d’un 

Dieu infini. L’importance d’un tel raisonnement n’a pas échappé à la pensée de Karl Barth qui 

y a consacré quelques lignes. Selon lui, les théologiens ont longtemps refusé d’affirmer la 

personnalité de Dieu car le concept même de personne supposait la finitude, qui était 

incompatible avec la conception d’un Dieu infini. Pour lui, le problème provenait en fait du 

concept même de l’infini qui était interprété à l’aune de la finitude humaine. Aussi la question 

même de la finitude a fini par être éludée sur le fondement d’une certaine anthropologie, 

l’homme étant perçu avant tout comme « sujet pensant », capable de percevoir l’infini de 

Dieu à partir de sa propre finitude : 

Sans autre, avec la même assurance que l’on prenait pour la refuser à Dieu, on attribuait la 
personnalité à l’homme lui-même en tant que sujet pensant. Il importait peu, après tout, que, pour 
le distinguer d’avec son « Dieu », on assignât à ce sujet le domaine et la manière d’être de la 
finitude, puisqu’en même temps on lui attribuait ce prédicat (la personnalité !), puisqu’on 
l’estimait capable de toute manière de penser et de décrire de son propre chef l’esprit absolu, le 
souverain bien, l’être infini. Comment le sujet auquel revient l’honneur de posséder ce prédicat ne 
serait-il pas le vrai « je », le « je » voulant et agissant ? En quoi la finitude pourrait-elle le limiter, 
puisqu’il est en liaison directe avec l’infini, puisque dans sa finitude même il affronte l’infini, le 
crée, le meut, et dispose de lui, et que ce dernier n’est manifestement qu’un prédicat ? En aucun 
moment ce que l’on appelle ici l’infini, à savoir le « Dieu » qui reste constamment sous le contrôle 
de l’homme ne saurait devenir une réalité inquiétante, menaçante et pleine de pouvoir. Car une 
chose demeure : c’est que l’être fini ne laissant pas d’être l’incontestable sujet du prédicat 
« infini », est lui-même la personne qui, vis-à-vis de Dieu ne cesse pas de mener le jeu. […]  il ne 
faudrait en aucun cas que Dieu soit conçu et défini comme personne. Car cela reviendrait à 
admettre que l’infinitude de Dieu est sa propre infinitude, et non celle de l’homme. Mais dans ce 
cas on ne pourrait plus dire que Dieu est la somme des idées rationnelles de l’homme !471    

                                                 
471 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 37. 



155 
 

Cette critique sévère de la part de Karl Barth à l’égard d’une certaine théologie éclaire 

vivement notre propos : le problème de la finitude est bien lié aux questions de l’imago Dei, 

de l’idole et du péché. La question de l’image de Dieu est clairement sous-entendue dans la 

définition de l’être humain comme seul sujet pensant, capable de penser l’infinitude de Dieu : 

c’est la définition même de l’homme image de Dieu comme homme capax Dei qui est ici 

visée. La question de l’idole est présente puisque l’homme crée un Dieu à son image, un 

« Dieu qui est la somme des idées rationnelles de l’homme ». La question du péché est 

avancée, puisque cette anthropologie particulière, qui suppose une certaine théologie procède 

d’une volonté de la part de l’homme de prendre le contrôle sur Dieu.  

On comprend alors mieux pourquoi Karl Barth insiste tant sur l’altérité de Dieu : il faut 

admettre que « l’infinitude de Dieu est sa propre infinitude »472. Sans quoi on répond à la 

tentation du péché et l’on crée une idole. 

Karl Barth procède alors à une inversion pour remettre à sa place la notion de personnalité : le 

« vrai “je” » n’est pas l’homme mais bien Dieu, et Dieu est personne de laquelle procède toute 

personne 473 : 

Notre exposé repose entièrement sur la proposition : Dieu est celui qui aime. Il n’a rien à voir avec 
l’assertion : Dieu est ou possède une personnalité. Cette dernière assertion est inconnue dans la 
Bible, on ne la trouve pas davantage dans le dogme de l’Eglise ancienne ou dans la doctrine des 
Réformateurs. […], prise en elle-même, elle n’exprime pas les choses justes et importantes qu’elle 
devrait exprimer. Elle ne peut le faire que dans le contexte de la proposition cardinale : Dieu est 
celui qui aime, laquelle explique et confirme expressément le fait que Dieu n’est pas quelque 
chose, mais quelqu’un l’être unique, le sujet parlant et agissant, le « je » originel et authentique. 
C’est en tant qu’il est qui il est et par conséquent celui qui aime, que Dieu est le sujet, la personne 
unique474. 

Karl Barth ne refuse pas de dire que Dieu est personne. Il rejette l’idée selon laquelle Dieu 

serait ou possèderait une personnalité : c’est dire que le théologien de Bâle refuse d’attribuer à 

Dieu la personnalité comme attribut. Pour Dieu la notion de personne doit avant tout être 

comprise comme sujet : « c’est en tant qu’il est qui il est » que Dieu est personne. Sa 

personnalité se confond avec son action : il est avant tout sujet, il est le « je » qui aime, et qui 

                                                 
472 Cela éclaire aussi le débat entre Karl Barth et Emil Brunner sur la question du point d’ancrage. Mais nous ne 
traiterons pas ici de cette question qui est propre à pouvoir nous éloigner de notre propos. 
473 Ainsi, K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 17 : « Ce n’est pas l’homme qui, a proprement parler est une 
personne, mais Dieu. » et II,1, p. 33 : « Dieu n’est pas quelque chose, mais quelqu’un, une personne, la personne 
par excellence, de sorte que si l’homme peut avoir à son tour ce caractère, c’est à Dieu seul qu’il le doit ». 
474 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 44. 



156 
 

s’adresse à un « tu », lui conférant ainsi sa personnalité475. K. Barth le souligne lui-même : 

l’unique fondement est que « Dieu est celui qui aime ».  

3.1.1.3. Dieu est Amour  

C’est paradoxalement en soulignant l’autonomie de Dieu que Karl Barth montre le mieux ce 

que signifie le fait que « Dieu est Amour ». Cet amour, en effet, ne peut être que l’authentique 

amour, parce qu’il n’est que pure grâce, précisément parce que l’amour de Dieu n’a besoin de 

personne pour être :  

C’est que Dieu est tel que, sans en avoir lui-même besoin, il recherche et crée une communion 
entre lui et nous. Sans en avoir lui-même besoin ! Car même en dehors de nous, même sans rien 
faire, Dieu est lui-même communion : si donc il se tourne vers nous, c’est en quelque sorte par 
surcroît, parce qu’il appartient à son essence d’être surabondante, de s’étendre, de déborder et de 
se répandre au dehors, sans qu’elle obéisse en cela à aucune nécessité extérieure ou intérieure, sans 
que l’on puisse expliquer cette extériorisation de la plénitude divine autrement que par elle-même. 
[…], c’est que de toute manière, Dieu est tel qu’il désire créer et qu’il crée effectivement dans sa 
révélation une communion entre lui et nous, à l’image de la communion qui existe déjà en son 
essence éternelle476.     

Certes, nous n’abordons pas ici encore tout à fait la question de la création de l’homme selon 

l’image de Dieu, car Karl Barth parle ici de la communion que Dieu crée entre lui et nous qui 

est « à l’image de » la communion qui est en lui-même, mais nous comprenons que la 

conception barthienne de l’image de Dieu sera plus fondée sur l’idée d’analogie que sur l’idée 

de représentation, puisque son discours est une ontologie477. Aussi avance-t-il ici discrètement 

l’analogia relationis : la relation que Dieu établit entre lui et nous est analogue – « à l’image 

de » – la relation qu’il est en lui-même.   

                                                 
475 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 12 : « La révélation culmine, en effet, selon l’Ecriture sainte, dans 
le fait que Dieu parle comme un “je” et est entendu par un “tu” auquel il s’adresse. Et la somme de tous les 
événements qui se produisent dans la révélation, c’est que la Parole de Dieu a été faite chair et que son Esprit a 
été répandu sur toute chair ». 
476 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 20. 
477 Notre intuition que nous évoquons ici est qu’alors que l’idée de représentation relève plus d’une 
phénoménologie que d’une ontologie, l’idée d’analogie relève plus d’une ontologie que d’une phénoménologie. 
Nous comprenons le terme « ontologie » dans un sens général comme « discours sur l’être », et le terme 
« phénoménologie » dans un sens général comme « discours sur les phénomènes ». Il ne s’agit certes pas pour 
nous ici de faire un travail philosophique ni de faire référence à l’ontologie ou à la phénoménologie d’auteurs 
particuliers, (si ce n’est Barth ou Ansaldi) mais simplement d’utiliser ces termes dans leur sens étymologique car 
ils éclairent les enjeux d’une comparaison entre Ansaldi et Barth. Cette intuition sera certainement confirmée au 
moment où il s’agira de comparer la conception de l’image de Dieu d’Ansaldi et celle de  Barth, le discours 
ansaldien relevant plus d’une phénoménologie (en l’occurrence Lacanienne), alors que le discours barthien 
relève plus d’une ontologie puisque tout son raisonnement théologique est destiné à montrer que Dieu « est en 
tant qu’il aime ». Si ces termes, qui par ailleurs appartiennent à la langue française que nous utilisons pour écrire, 
renvoient certes à un certain nombre d’affirmations  philosophiques, ceux-ci nous paraissent propres, dans leur 
acceptation commune, à éclairer notre propos : le changement de registre emportant nécessairement des 
conséquences sur la formulation du système, aussi nous pensons que nécessairement, le concept même 
d’ « image » n’aura pas exactement le même sens selon qu’il est interprété dans un discours sur les phénomènes 
ou dans un discours sur l’être.    



157 
 

L’analogia relationis repose bien sur le fait que Dieu est en tant que relation, qu’il est 

relation. L’une des questions posées, en lisant ce passage de la théologie de Karl Barth est 

alors qu’il semble exister deux analogies de relation. 

D’une part, il y a l’analogie de relation que nous venons d’évoquer et sur laquelle Barth 

insiste, entre la relation qu’il veut établir « entre lui et nous » et la communion qu’il est en lui-

même –  ce qui est ici à l’image de Dieu, ce qui constitue ici une analogia relationis, n’est pas 

l’homme lui-même, mais bien la relation que Dieu établit avec l’homme : 

La communion que Dieu recherche et crée entre lui et nous, il la veut et la réalise auparavant en 
lui-même. La vie divine n’est pas une vie solitaire mais communautaire, la vie du Père, du Fils et 
du Saint-Esprit ; l’inaltérable unité de la personne divine, de son savoir et de son vouloir implique 
une décision et une action qui procèdent de la communion qui existe entre ces trois manières d’être 
de Dieu. Ce que Dieu recherche et crée entre lui et nous n’est donc finalement rien d’autre que ce 
qu’il veut et accomplit en lui-même, rien d’autre que ce qu’il est lui-même. Du fait qu’il nous 
introduit en son Fils dans sa propre communion avec lui-même, il nous donne précisément tout ce 
qui est nécessaire et salutaire478. 

En le fils de Dieu, l’homme est introduit dans la communion qu’est Dieu en lui-même, ainsi la 

relation que Dieu a avec l’homme est à l’image de la relation entre le Père, le Fils et l’Esprit. 

Nous pouvons noter au passage, et c’est important pour notre propos, que K. Barth évoque ici 

« une décision et une action qui procèdent de la communion qui existe entre ces trois 

manières d’être de Dieu » : nous pouvons d’ores et déjà supposer que c’est à cette lumière-là 

que K. Barth comprendra le pluriel divin « créons l’homme selon notre image » (Gen. 1,26). 

Aussi, Barth insiste-t-il ici sur le fait que Dieu est « pour nous » : 

Dieu veut être nôtre et il veut que nous soyons siens. Il veut nous appartenir et il veut que nous lui 
appartenions en propre. Il ne veut pas être sans nous et il ne veut pas que nous soyons sans lui. Il 
veut certes être Dieu, mais il ne veut pas que nous soyons Dieu. Pourtant il n’entend pas être Dieu 
pour soi-seul en lui-même ; tout en restant Dieu, il entend être pour nous et avec nous qui ne 
sommes pas Dieu. En étant et en s’affirmant lui-même par opposition à tout ce qu’il n’est pas, il 
établit une relation avec nous. Il ne veut pas être lui-même autrement que dans cette relation479.  

Nous percevons alors les raisons pour lesquelles Dieu a créé l’homme selon son image – 

comme nous le précisions dans notre partie exégétique « selon l’image qu’il a de lui-même ».  

D’autre part, il semble exister une autre analogia relationis, qui est celle que Karl Barth 

affirme plus explicitement concernant la relation entre l’homme et la femme dès leur création 

selon l’image de Dieu : pour lui, l’homme et la femme sont relation à l’image de Dieu qui est 

relation.   

                                                 
478 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 21. 
479 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 20. 



158 
 

Certes, K. Barth n’utilise pas ici, dans son exposé sur Dieu, explicitement le terme d’analogia 

relationis qu’il utilisera plus explicitement concernant la création de l’homme selon l’image 

de Dieu. Mais la logique nous semble être exactement la même : la relation que Dieu établit 

entre lui et nous est « à l’image de », analogue à la relation qu’il est en lui-même. Il y a bien 

analogie de relation. Il faut alors démêler entre deux relations qui peuvent être analogues à la 

communion que Dieu est en lui-même en tant que Trinité : d’une part, la relation qu’il établit 

entre lui et nous qui est « à l’image de » la communion que Dieu est en lui-même et d’autre 

part la communion des êtres humains qui est, dès la création de l’homme et la femme, « selon 

l’image de Dieu », analogue à la communion que Dieu est en lui-même.  

Ce démêlement n’a pas d’autre but que de préciser fermement ce que dit Barth, quel est le 

principe directeur de son système : toute relation ne peut être qu’à l’image de Dieu puisque 

Dieu lui-même est « en tant » que relation – il est relation. Mais toute relation ne peut être 

qu’analogue à la communion qu’est Dieu car seule l’ « essence de Dieu est son être en acte » 

et donc lui seul est véritablement « en tant que » relation. C’est précisément en cela que 

consiste l’analogia relationis. 

Reste maintenant à considérer comment Karl Barth interprète plus précisément la création de 

l’homme et de la femme selon l’image de Dieu. 

3.1.2. Les affirmations de Karl Barth concernant la création de l’homme à l’image 

de Dieu. 

Ce premier rappel de la théologie de Karl Barth – au sens propre, c'est-à-dire son discours sur 

Dieu – nous permet d’aborder son interprétation de l’image de Dieu : nous avons vu que 

l’aspect trinitaire tenait une grande place dans la conception barthienne de Dieu, ce qui va 

forcément se retrouver dans son interprétation de Genèse 1,26. Nous nous en tiendrons ici 

seulement aux affirmations contenues dans le paragraphe 41 du Tome premier du troisième 

volume de la dogmatique consacré à la doctrine de la Création et plus précisément à 

l’articulation entre Création et alliance. C’est en effet, d’une manière relationnelle, éclairé par 

la notion d’alliance entre Dieu et l’homme qui domine l’ensemble de la Bible que Karl Barth 

va interpréter l’image de Dieu. Pour Barth l’affirmation selon laquelle l’homme fut créé selon 

l’image de Dieu relève de l’expression d’une analogie de relation (3.1.2.1.). Cette conception 

de l’image de Dieu implique presque nécessairement l’affirmation de l’extériorité de l’image 

de Dieu par rapport à l’homme (3.1.2.2.).   



159 
 

3.1.2.1. L’image de Dieu, une analogie de relation 

L’interprétation de Karl Barth repose principalement sur trois aspects du texte, qui vont le 

mener à affirmer sa fameuse analogia relationis. D’autres aspects du texte, comme le 

problème du dominum terrae, sont évidemment soulevés par le théologien de Bâle, mais de 

manière simplement incidente, comme pour asseoir son propos principal. Premièrement, 

Barth va insister sur le fait que l’auteur sacerdotal a formulé la volonté divine au pluriel, c’est 

le problème du pluriel divin qui a pu créer un certain nombre de débats au sein de l’exégèse 

contemporaine. Deuxièmement, Barth va insister sur le fait que lorsque Dieu crée l’homme, 

celui-ci le décline dans deux genres, l’homme et la femme. Troisièmement, Barth va préciser 

la signification exacte des prépositions � et 	 qui sont selon lui la clé pour comprendre la 

création selon l’image de Dieu comme analogie. Nous retrouverons alors la plupart des 

affirmations exégétiques que nous avons pu développer dans notre première partie consacrée 

à l’image de Dieu dans l’exégèse vétérotestamentaire contemporaine.  

Premièrement, Karl Barth, cohérent avec sa théologie, insiste sur la question du pluriel divin :  

Aussi l’introduction de cette dernière partie de récit de la création présente-t-elle un caractère de 
solennité inhabituelle et apporte-t-elle dans la narration un élément de totale nouveauté. Dieu ne 
dit pas : « Que soit ! », ou : « Que la terre produise ! », ou : « Que foisonnent ! » ou : « Que 
volent ! », mais : « Faisons l’homme ! ». Un entretien de Dieu avec lui-même, une délibération 
entre plusieurs conseillers divins et une résolution finale fondée sur cette délibération – voilà ce 
qui se produit. […] Quel que soit la manière dont on veuille le comprendre, il est certain que le 
narrateur s’est représenté le Créateur comme n’étant pas seul, en dépit de l’unité de son être et de 
l’unicité de son œuvre, et qu’il a jugé important d’exprimer sa conception précisément à ce 
moment où il raconte la création de l’homme. L’ordre créateur est dirigé ici non pas au dehors, 
non pas vers la chose à créer, mais vers l’intérieur sous la forme de ce « Faisons ! » ; il est un 
appel à une unanimité intradivine d’intention et de décision480.    

Conformément à ce que nous avons vu de sa théologie, Barth souligne cette pluralité dans 

l’unité, sur ce vis-à-vis intradivin qui apparaîtra comme le modèle selon lequel l’homme fut 

créé :   

Mais la forme de vie de Dieu, qui se répète dans l’homme créé par lui, est caractérisé de façon 
absolument claire par le fait que Dieu dit : « Faisons ! ». Il y a dans l’être et dans le domaine 
propre à Dieu un vis-à-vis : une façon réelle mais harmonieuse de se rencontrer et de se trouver, 
une façon d’être et d’agir ensemble librement, une vraie confrontation, un rapport d’authentique 
réciprocité. L’homme est précisément une répétition de cette forme divine de vie, son image et sa 
copie. Il l’est en étant le vis-à-vis de Dieu, en sorte que la rencontre qui a lieu en Dieu lui-même se 
reproduit et se reflète dans la relation de Dieu avec l’homme. Et il l’est en étant lui-même le vis-à-
vis de son semblable, et en trouvant dans son semblable son propre vis-à-vis, de sorte que la 
communion d’être et d’action qui se trouve en Dieu lui-même se répète dans les relations 
d’homme et homme. Ainsi le tertium comparationis, l’analogie entre Dieu et l’homme est très 

                                                 
480 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 194-195.  



160 
 

simplement l’existence comprise comme une relation entre un « je » et un « tu » qui se font 
face481. 

Cette dernière affirmation de Karl Barth éclaire plusieurs zones d’ombre.  

D’une part, nous avons évoqué un peu plus haut l’existence, assez troublante, de deux 

analogies de relation qu’il paraît nécessaire de différencier puisque Barth lui-même n’a de 

cesse de les différencier pour ensuite mieux les confondre : il y a d’une part, la relation de 

Dieu vis-à-vis de l’homme qui est à l’image de la relation intradivine et d’autre part, la 

relation entre les hommes qui est aussi à l’image de la relation intradivine. Nous avons pu 

expliquer que ces deux analogies de relation distinctes n’en faisaient en réalité qu’une, dans le 

sens ou toutes les relations sont de toute manière à l’image de la relation intradivine. Karl 

Barth se fait ici plus précis. Si ces deux analogies de relation n’en forment en fait qu’une, 

c’est que « l’existence » est « comprise comme une relation entre un "je" et un "tu" qui se font 

face ». Ainsi, la relation entre l’homme et Dieu comme les relations entre les êtres humains 

sont à l’image de la relation intradivine, parce qu’elles sont toutes rencontres, extériorisation, 

ex-istence, d’un « je » vers un « tu » et d’un « tu » vers un « je » qui se font face.  

D’autre part, le propos de Barth semble mal accepté par l’exégèse contemporaine qui refuse 

une telle interprétation trinitaire de l’image de Dieu : en effet, le principe de la Trinité n’étant 

pas présent dans l’Ancien Testament, interpréter le pluriel divin comme l’expression de la 

décision de la Trinité, apparaît plus aux yeux de l’exégèse contemporaine comme une 

eiségèse que comme un travail véritablement exégétique. En réalité, Karl Barth est ici très 

prudent :  

Pour l’exégèse de l’ancienne Eglise, on le sait, c’est de la Trinité de Dieu qu’il est question dans 
Gen. 1,26. On peut s’élever contre la précision de cette interprétation. Car si le récit mentionne 
expressément une pluralité réelle dans un être divin unique, il n’indique pas que cette pluralité soit 
précisément une Trinité. Mais il faut constater qu’une interprétation allant dans le sens de la 
doctrine chrétienne de la Trinité – l’image d’un Dieu qui tout en étant un seul et même Dieu, n’est 
cependant pas seul, mais possède en lui-même la différence et la relation du « je » et du « tu » – se 
rapproche davantage des affirmations du texte et semble plus juste, que les interprétations 
modernes (cf. GUNCKEL !), qui ont orgueilleusement désavoué l’exégèse de l’ancienne Eglise. 
L’opinion selon laquelle ce qui est affirmé ici du Créateur ne peut être vraiment compris que sur 
l’arrière-fond de la doctrine chrétienne de la Trinité, offre à tout le moins l’avantage de laisser au 
texte sa valeur littérale et de n’affaiblir aucun de ces éléments. Elle permet de prendre au sérieux la 
pluralité dans l’être de Dieu d’une part ; elle permet d’autre part de voir dans le « Faisons ! » une 
invitation à une action créatrice divine véritable, comme le veut le texte et de comprendre 
l’expression « notre image » dans le sens d’ « image de Dieu », selon l’équation établie par le v. 
27. Comment pourrait-on faire cela si l’on se refuse à tenir compte de la Trinité de Dieu ?482  

                                                 
481 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 197.  
482 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 205.  



161 
 

L’argument nous paraît juste dans le contexte d’un résonnement en théologie systématique et 

plus précisément en dogmatique. La prudence de Karl Barth permet ici de prendre en compte 

les différents avis de l’exégèse contemporaine, tout en insistant sur ce qu’elles ont de 

commun : interpréter le pluriel divin d’une manière ou d’une autre c’est interpréter un « je » 

qui s’adresse à un « tu » dans l’unité de la relation.  

Deuxièmement, Barth va montrer en quoi consiste l’analogie entre Dieu et l’être humain en 

mettant en évidence que le texte insiste particulièrement sur le fait que Dieu créa l’homme, 

homme et femme. Il convient ici de souligner que Karl Barth tire son concept d’analogia 

relationis des écrits de Dietrich Bonhoeffer. Aussi, l’interprétation de Dietrich Bonhoeffer lui 

paraît-elle propre à éclairer cet aspect particulier du texte :  

Si l’interprétation de Bonhoeffer nous rapproche de l’exacte compréhension du texte, ce n’est pas 
seulement parce qu’elle prend au sérieux la notion, inséparable de la représentation du modèle et 
de son image du vis-à-vis qui se concrétise dans une différenciation et une relation libres, et 
qu’elle en tire les conséquences, mais aussi parce qu’elle met en lumière le contenu du v.27, 
lequel, utilisant à trois reprises le terme bara, affirme avec insistance : « Dieu créa l’homme à son 
image, il le créa à l’image de Dieu – homme et femme il les créa ». N’est-il pas étonnant que 
l’exégèse ait toujours à nouveau tenté d’éluder cette explication du texte par lui-même et qu’au-
lieu de se fonder sur elle, elle se soit lancée dans les définitions les plus arbitraires de l’imago 
Dei ? D’autant plus que Gen. 5,1 répète en toute lettre cette explication : lorsque Dieu créa 
l’homme, il le fit à la ressemblance de Dieu, homme et femme il les créa. N’était-il pas beaucoup 
plus simple de partir une fois de l’indication, clairement donnée ici, selon laquelle la ressemblance 
avec Dieu de la créature humaine réside dans ce vis-à-vis existentiel, dans le fait d’exister l’un en 
face de l’autre et l’un pour l’autre, qui apparaît précisément dans la relation de l’homme et de la 
femme – quitte à recherche ensuite en quoi consiste l’essence divine du Créateur qui a servi de 
modèle à cette image ?483  

L’analogia relationis implique en effet une relation et deux différences. La première 

différence est celle de l’affirmation d’une altérité entre les deux protagonistes d’une même 

relation. A ce titre, l’homme et la femme apparaissent comme deux altérités qui forment une 

unité en relation de la même manière que le Père, le Fils et l’Esprit forment une unité dans la 

relation. La deuxième différence que suppose l’analogie est la différence qui fait que cette 

analogie n’est pas une identification, mais « une correspondance entre deux grandeurs 

inégales »484. La relation entre l’homme et la femme correspond à la relation intradivine mais 

elle est différente dans le sens où celle-ci s’exprime dans le cadre du créé :  

Ne voyons-nous pas que la caractéristique de l’essence de Dieu, qui est d’être un « je » et un 
« tu », et la caractéristique de l’essence de l’être humain, qui est d’être homme et femme, sont 
nettement correspondante et permettent d’affirmer une analogia relationis ? Le « je » qui 
interpelle au sein de l’essence de Dieu est au « tu » divin qui l’interpelle comme Dieu est à l’être 
humain créé par lui, et comme le « je » est au « tu », et l’homme à la femme, au sein de l’existence 
humain elle-même. On ne saurait voir ici davantage qu’analogie. La différence et la relation entre 

                                                 
483 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 208.  
484 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 209. 



162 
 

le « je » et le « tu » au sein de l’essence divine, dans le cadre des Elohims, ne sont pas identiques à 
la différence et à la relation existant entre l’homme et la femme. C’est parce que l’être humain est 
créé, et non pas parce qu’il est à l’image de Dieu, que cette différence et cette relation ont cette 
forme précise qui correspond à la bisexualité animale. C’est parce qu’il est d’essence créée que le 
rapport entre le « je » et le « tu » dans l’être humain existe seulement sous la forme de la 
différence et de la relation qui caractérise deux individus différents, alors qu’en Dieu, un seul et 
même individu inclus ce rapport485.  

C’est dire que ce qui constitue l’analogie dans le fait que l’homme soit créé à l’image de Dieu 

est plus la communion que la nécessaire différence entre les protagonistes de la relation en 

milieu créé. Ici, Karl Barth parle bien d’analogie et non de représentation, son langage est 

bien fondé dans une ontologie et non dans une phénoménologie, il parle bien d’ « essence », 

c’est pourquoi il lui est nécessaire, pour affirmer ce qui est à nos yeux une ontologie 

relationnelle, de différencier l’analogia relationis d’une analogia entis486 : il y a bien une 

analogie d’être entre Dieu et l’homme mais l’être est ici tout simplement défini comme 

relation. Ainsi Barth sort-il grâce à Bonhoeffer du cadre classique de l’ontologie perçue 

comme participation à l’être. Il y a ici correspondance d’être « en tant que relation », 

correspondance entre « deux grandeurs inégales », l’une Créateur, l’autre créée, 

correspondance et  inégalité des grandeurs qui permet d’affirmer une analogie. Il y a là une 

grande différence entre la conception barthienne de l’image de Dieu et la conception 

ansaldienne qui refusant de définir Dieu sur le fondement de son altérité suprême ne pourra 

pas établir une telle analogie, restant dans le cadre strictement phénoménologique de la 

représentation. La théologie ansaldienne nous apparaîtra alors comme une exagération du 

concept barthien de « Tout-Autre ».  

Ayant constaté en quoi consiste la correspondance dans l’analogia relationis entre Dieu et 

l’humanité créée à son image, il s’agit maintenant d’approfondir en quoi consiste plus 

précisément la différence au sein de cette analogie. Les prépositions � et 	 permettent 

d’exclure toute identification entre l’homme et l’image de Dieu, ce qui permet dans le 

système barthien de bien rester dans une analogia relationis sans glisser dans une conception 

de l’image de Dieu comme participation de l’être humain à l’être divin.  

Troisièmement, Barth va insister sur la signification exacte des termes zelem et demut qu’il va 

interpréter à la lumière des prépositions qui les introduisent dans le verset. Cette analyse 

                                                 
485 Ibid. 
486 Ainsi,  K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 208 : « l’homme est pour l’homme ce que Dieu est pour lui 
en sorte que l’analogia relationis, sens de cette ressemblance, ne saurait-être confondue avec quelque analogia 
entis.  



163 
 

grammaticale particulière va lui permettre d’affirmer la non-identification entre l’homme et 

l’image de Dieu :  

Le terme d’image employé au v.26-27 requière une explication particulière. Nous nous risquons à 
traduire : « Faisons l’homme à notre image (littéralement : prototype487), selon notre ressemblance 
(littéralement : modèle488) ! ». Ce qui nous autorise à cela, ce sont moins les substantifs eux-
mêmes que les prépositions qui les déterminent. […] L’ « image de Dieu » pourrait alors aussi 
bien signifier la vision que Dieu a de lui-même, ce qu’il sait et connait de lui-même, et donc son 
image et sa ressemblance, que l’image que Dieu et lui-même, parce qu’il constitue l’originale de 
toute image existante de lui, et donc son prototype et son modèle. Mais peut-être est-ce prêter au 
récit une conception trop compliquée. S’il faut choisir, la seconde possibilité, c’est-à-dire la 
traduction de zelem et demut  par « prototype » et « modèle », devrait être préféré parce que 
l’emploi des prépositions ke et be montre clairement que les deux substantifs parlent de l’image de 
Dieu et non de l’homme formé à l’image de Dieu. La traduction de la Vulgate : ad imaginem et 
similitudinem nostram (v.26) et ad imaginem (v.27, deux fois), est donc à récuser. Ce n’est pas 
comme image de Dieu, mais comme être correspondant à l’image de Dieu, que l’homme est créé – 
d’après les v.26-27, comme aussi d’après Gen. 5,1, et encore Gen. 9,6 (lors de l’interdiction de 
verser du sang humain). Sa ressemblance avec Dieu n’est pas sa propriété et ne le deviendra pas, 
elle tient tout entière dans l’intention et l’action de son Créateur, dont la volonté à son égard est 
justement l’existence de cette correspondance. Voudrait-on même traduire zelem et demut  par 
« image » et « copie », qu’il faudrait aussitôt interpréter la chose en disant : l’image, la vision que 
Dieu a de lui-même, dans ce qu’il sait de lui-même.489  

Cette citation appelle deux remarques. On peut d’une part, constater qu’il existe deux 

systèmes pour Barth, l’un interprétant zelem et demut comme « modèle » et « prototype », et 

l’autre interprétant zelem et demut comme « image » et « copie ». Cela confirme notre 

intuition : le modèle et le prototype relèvent plus d’une ontologie alors que l’image et la copie 

relèvent plus d’une phénoménologie. Sinon Barth ne ferait pas la distinction entre ces deux 

systèmes. Notons qu’il préfère le premier système plus ontologique :  

Mais on exprime plus simplement la même idée en revenant à l’objet de cette image, à l’original 
de cette copie, à Dieu lui-même c'est-à-dire en traduisant zelem par « prototype » et demut  par 
« modèle ». Dans tous les cas, ce que le texte veut dire c’est que Dieu a voulu créer en l’homme un 
être correspondant à son propre être, de telle sorte qu’il soit lui-même le prototype et le modèle et 
l’homme l’image et la copie490. 

On peut, d’autre part, relever, et ceci est fondamental pour notre propos, qu’en affirmant que 

« ce n’est pas comme image de Dieu, mais comme être correspondant à l’image de Dieu, que 

l’homme est créé », Karl Barth avance l’idée que l’image de Dieu n’est pas l’homme, que 

celle-ci lui est extérieure, relevant de « l’intention et l’action de son Créateur ». Nous sommes 

là, selon nous, au cœur d’une anthropologie relationnelle.     

                                                 
487 Une note du traducteur précise qu’il s’agit ici du terme Urbild en allemand.  
488 La même notre du traducteur précise qu’il s’agit ici du terme Vorbild.   
489 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 210.  
490 Ibid. 



164 
 

3.1.2.2. L’image de Dieu, volonté de Dieu et extériorité par rapport à l’homme 

Dans l’extrait de la dogmatique de Barth que nous avons choisi pour montrer quelle était 

l’interprétation barthienne de l’image de Dieu, Karl Barth souligne à plusieurs reprises, que 

l’image de Dieu ne saurait être une qualité ou un attribut de l’homme. C'est-à-dire que l’image 

de Dieu n’est pas « en l’homme », l’homme n’est pas l’image de Dieu, mais l’homme est 

« selon » l’image de Dieu. Pour Barth l’image de Dieu relève plus de l’intention du Créateur, 

qui porte l’image qu’il a de lui-même. Nous voulons ici nous concentrer sur trois extraits qui 

sont particulièrement significatifs, et placés à des endroits stratégiques du propos barthien sur 

Gen. 1,26.  

Premièrement, c’est lors de son explication, fondamentale pour sa conception de l’image de 

Dieu, du pluriel divin que Karl Barth va évoquer l’extériorité de l’image de Dieu :  

Au moment précis où il allait être question de l’homme, il était nécessaire d’affirmer que le 
fondement créateur de son existence était et est une histoire située dans le domaine et dans l’être 
divin, un mouvement à l’intérieur de Dieu, un appel de la divinité et une réponse unanime à cet 
appel. Un vis-à-vis réel en Dieu lui-même, mais en accord total avec lui, est le modèle mystérieux 
auquel se rapportent comme la copie à l’original, non seulement la coexistence de Dieu et de 
l’homme, mais aussi de l’existence de l’homme lui-même491.   

Ici, l’extériorité de l’image de Dieu par rapport à l’homme sous-entend ce propos. C’est 

encore plus clair à la lumière de ce que nous venons de dire à propos de l’interprétation 

barthienne de zelem et demut. Le « fondement créateur » de l’existence de l’homme n’est pas 

quelque chose qui est en lui, mais bien « une histoire située dans le domaine et dans l’être 

divin, un mouvement à l’intérieur de Dieu ». C’est dire que le principe de l’humanité n’est pas 

en l’homme, mais bien dans son Créateur.  

Aussi Barth précise-t-il que « l’image de Dieu n’est pas une qualité de l’homme. Il est donc 

vain de chercher dans quels attributs ou comportements particuliers de l’homme, elle pourrait 

consister »492. 

Deuxièmement, c’est dans le cadre de sa définition de l’analogia relationis fondée dans les 

écrits de Dietrich Bonhoeffer, que Karl Barth va affirmer que l’image de Dieu ne saurait être 

une qualité de l’homme :  

Les réflexions de Dietrich Bonhoeffer (Schöpfung und Fall 1933, p.29 s.) nous permettent 
d’avancer encore davantage dans l’exacte compréhension du texte : comment Dieu peut-il se voir 
lui-même dans son œuvre, se reconnaître, se retrouver ? De toute évidence seulement dans la 
mesure où ce qu’il créé lui est semblable et est, par conséquent, également libre : non pas libre en-
soi, non pas doté d’une liberté qui serait sa qualité, son activité, sa disposition, sa manière d’être, 

                                                 
491 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 195-196. 
492 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 197.  



165 
 

mais pour le Créateur, qui a voulu lui-même être libre pour sa créature et le veut toujours à 
nouveau. En créant l’homme comme son image terrestre, Dieu en fait un être libre en ce sens. […] 
La liberté créée se manifeste en ce que « le créé se réfère au créé », en ce que « l’homme est libre 
pour l’homme ». Elle ne réside pas dans une qualité naturelle de l’être humain, c’est-à-dire dans 
une capacité, une possibilité ou une structure de l’être qui lui serait propre, mais dans le fait très 
simple de devoir vivre « l’un en face de l’autre, l’un avec l’autre, l’un pour l’autre » comme 
homme et femme. C’est dans cette relation que se révèle la liberté de l’homme et par conséquent 
sa ressemblance avec Dieu. L’homme est pour l’homme ce que Dieu est pour lui en sorte que 
l’analogia relationis, sens de cette ressemblance ne saurait être confondue avec quelque analogia 
entis493. 

Ce qui caractérise l’homme n’est pas un attribut du sujet, ce qui le caractérise c’est qu’il est 

sujet lui-même comme Dieu est sujet, mais différemment de Dieu car sa singularité ne peut 

être sans autre. Ainsi, ce n’est pas l’homme seul qui est à l’image de Dieu, ce ne peut-être que 

l’homme en relation. Et l’homme en relation n’est pas l’image de Dieu, mais il correspond à 

l’image de Dieu, à l’idée que Dieu se fait de lui-même. L’image de Dieu reste externe à 

l’homme. C’est au moment où Barth articule les idées de filiation et de transmission de 

l’image de Dieu que cette extériorité de l’image de Dieu par rapport à l’homme est la plus 

manifeste :  

Bien qu’il soit l’auteur de la vie physique, de ces descendants, le père ne peut pas leur donner et 
leur transmettre le caractère particulier qui fait que l’homme devienne capable de relation avec 
Dieu et que Dieu lui dise « tu » et le considère comme un « je » responsable devant lui, pas plus 
que le caractère qui s’exprime par la relation du « je » et du « tu » dans la coexistence de l’homme 
et de la femme. En un mot, il n’est pas à même de perpétuer lui-même sa ressemblance avec Dieu. 
Il peut seulement espérer que Dieu, le Créateur, voudra bien se reconnaître dans la nouvelle 
créature à laquelle, comme père, il a transmis la vie ; il lui est permis de croire que le fils engendré 
par lui sera créé exactement comme lui-même : par Dieu, à son image et selon sa ressemblance. 
Mais la réalisation de cet espoir ne dépend pas de sa décision et de son acte de père, comment 
pourrait-il transmettre ce qui ne lui appartient pas ?494  

L’image de Dieu est belle et bien identifiée avec la volonté de Dieu et elle est bien 

différenciée de l’être humain qui ne peut la transmettre : elle est confondue avec la volonté 

créatrice de Dieu. A la manière d’une reconnaissance de paternité, la qualification de créature 

selon l’image de Dieu nécessite une reconnaissance de la part du Créateur. L’homme ne peut 

transmettre l’image de Dieu, mais la question est de savoir s’il peut toutefois la perdre : peut-

on perdre ce qui ne nous appartient pas ? Aussi est-il intéressant de constater que la 

perpétuation de la création selon l’image de Dieu peut encore être espérée : 

L’histoire prouvera bientôt que la créature faite homme et femme à l’image de Dieu ne doit pas à 
elle-même sa ressemblance avec la divinité et qu’elle n’est pas davantage capable d’assurer sa 
perpétuation. Elle sera la démonstration que la répétition de son propre être à son image et selon 
cette ressemblance n’est pas dans les possibilités de la créature humaine, mais qu’elle ne peut-être 
qu’un recommencement et un renouvellement opéré par Dieu. Elle confirmera que la ressemblance 

                                                 
493 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 207-208.  
494 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 212.  



166 
 

avec Dieu ne saurait consister dans la perpétuation ou même dans le développement d’une qualité 
qui aurait été primitivement attribuée à l’être humain, mais qu’elle ne sera jamais, pour lui, qu’un 
objet d’espérance en Dieu, son Créateur495.     

Cette extériorisation de l’image de Dieu est en effet encore plus intéressante lorsqu’elle est 

articulée avec la notion de péché :  

En effet, l’épisode de la chute va maintenant intervenir comme un élément d’arrêt et de trouble ; il 
suscitera la colère et le châtiment de Dieu, et transformera la bénédiction en malédiction. Et 
l’homme qui n’est pas à l’origine de sa création et ne mérite pas la bénédiction qui lui  a été 
accordée, mais qui a, au contraire, attiré sur lui un tel retournement, va prouver qu’il est incapable 
de supporter cette malédiction et plus encore de l’annuler. Etant à l’image de Dieu, il sera 
entièrement réduit à placer tout son espoir en Dieu. Mais précisément parce qu’il est à l’image de 
Dieu, et parce que la bénédiction qu’il a reçue lors de sa création lui demeure acquise, même 
quand elle se change en malédiction, il apparaîtra qu’il peut saisir et avoir cet espoir. Dieu 
prouvera qu’il est fidèle à lui-même, à sa Parole et à son œuvre : il continuera à créer l’être humain 
homme et femme, c'est-à-dire à son image et selon sa ressemblance malgré le péché, malgré 
l’abîme immense creusé entre cette image et son porteur. On verra que l’homme a tout lieu de 
diriger ses regards vers celui qui, autrement que lui mais justement comme l’homme véritable, sera 
à sa place et pour son bien homme et femme, à l’image et selon la ressemblance de Dieu : Jésus-
Christ et son Eglise496.   

C’est toute la sotériologie, la christologie, l’anthropologie, l’ecclésiologie, et l’eschatologie de 

Barth, puisque l’image de Dieu devient objet d’espérance, qui se trouvent ici concentrées 

autour du concept d’imago Dei.  

L’anthropologie et l’eschatologie : l’homme pécheur n’a pas perdu l’image de Dieu, puisqu’il 

peut encore l’espérer. Ce faisant, cela confirme ce que nous avons pressenti plus haut : 

l’homme ne peut pas perdre ce qui ne lui appartient pas, aussi l’imago Dei est perçue d’abord 

comme bénédiction, surtout comme grâce de Dieu.  

La sotériologie et la christologie : l’homme est bénéficiaire de la fidélité de Dieu qui continue 

à créer l’homme selon son image et selon sa ressemblance, c'est-à-dire homme et femme, 

c'est-à-dire « je » et « tu » qui permettent la relation. Mais pour être sauvé, l’homme « aura 

tout lieu de diriger ses regards » vers celui qui est l’image de Dieu : Jésus-Christ.   

L’ecclésiologie et la christologie : la christologie apparaît en effet comme étant à cheval entre 

sotériologie et ecclésiologie. Conformément à ce qui est dit dans Ephésiens 5,21-33, le Christ 

apparaît comme l’époux de l’Eglise et l’Eglise comme l’épouse du Christ. L’analogia 

relationis trouve ici son fondement biblique.  

                                                 
495 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 203.  
496 K. BARTH, Dogmatique, III,1, op. cit., p. 203.  



167 
 

3.1.3. Conséquences christologiques et anthropologiques  

Nous n’évoquerons ici que les affirmations christologiques et anthropologiques de Karl Barth 

qui nous permettront d’une part de comprendre de manière plus aboutie sa conception de 

l’image de Dieu et d’autre part de comparer son anthropologie avec l’anthropologie 

ansaldienne. Nous fonderons donc principalement notre propos sur le deuxième Tome du IIIe 

volume de la dogmatique de Karl Barth qui a pour thème La doctrine de la Création et plus 

précisément la destination de l’homme à être l’allié de Dieu. Cette destination, autrement dit 

sa vocation d’être humain est en effet, comme nous venons de le voir, toute définie 

bibliquement à travers le concept d’imago Dei. Or, si l’homme est créé selon l’image de Dieu, 

l’image de Dieu elle-même, qui constitue l’archétype selon lequel l’homme fut créé, est, selon 

les écrits pauliniens et deutéro-pauliniens, le Christ. Aussi pour Karl Barth, la christologie et 

l’anthropologie sont  étroitement liées. C’est particulièrement visible lorsque celui-ci, 

établissant sa méthodologie afin d’élaborer une anthropologie refuse expressément de définir 

l’humanité en-dehors des cadres fixés par l’humanité du Christ :  

Il s’agit donc de rechercher la forme fondamentale de l’humanité en général, dans laquelle il est 
possible de discerner ce qui est présupposé ici : à savoir le fait que Jésus peut exister pour 
l’homme. […] Est-il vrai que l’humanité de Jésus, c’est-à-dire sa cohumanité, n’est pas l’effet du 
hasard, mais qu’elle procède de la volonté de Dieu ? Plus encore : est-il vrai que Jésus est l’image 
de Dieu précisément parce que son humanité porte le caractère de la cohumanité ? Nous avons vu 
pourquoi cette question appelle une réponse affirmative. Mais n’est-il pas également vrai que Dieu 
est non seulement le Créateur de l’homme Jésus, mais le Créateur de chaque homme, et que par 
conséquent nous avons à reconnaître la nature créée telle que Dieu l’a donnée à chaque homme, 
dans la forme fondamentale de son humanité ? Parce que l’anthropologie théologique procède de 
ces deux prémices, elle reconnaître qu’il lui est non seulement permis mais commandé de se 
mettre en quête de la présupposition dont il vient d’être question497.  

Karl Barth sera particulièrement méticuleux à l’égard de cette première règle méthodologique 

concernant l’élaboration de son anthropologie, mais il sera aussi intraitable envers toute forme 

d’anthropologie théologique qui ne suivrait pas cette règle :  

Mais tout ce qui brille n’est pas or, et n’est pas anthropologie chrétienne et théologique tout ce qui 
prétend l’être. Pour pouvoir revendiquer à juste titre cette qualité, une anthropologie devra se 
montrer inflexible sur le point qui nous intéresse, c’est-à-dire dans le rejet de toute humanité qui se 
veut sans ou contre le prochain. […] Si elle est fondée christologiquement, elle possède, avons-
nous vu, un critère qui, dès le début, dès qu’elle découvre son objet, est éliminatoire : une 
humanité sans le prochain sera donc d’emblée exclue. Seule pourra encore être prise en compte 
une humanité « pour l’homme ». Or dans la théologie actuelle, il n’est pas encore courant, loin de 
là, de fonder l’anthropologie sur la christologie et d’être ainsi tenu d’utiliser dès le début le critère 
en question. […] Il se pourrait que l’anthropologie chrétienne et théologique ne soit pas encore en 
état d’opposer une résistance efficace aux attaques d’une humanité sans le prochain. Et étant donné 
que lui fait encore défaut la grâce d’adopter une position fondamentale et d’être inflexible, peut-

                                                 
497 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 241.  



168 
 

être faut-il mettre un point d’interrogation à côté de sa prétention à être une anthropologie 
chrétienne et théologique498.  

Nous percevons ici l’un des points communs majeurs entre Barth et Ansaldi, qui est celui 

d’être sans concession à l’égard des autres anthropologies théologiques, notamment celles qui 

prétendraient définir l’homme en-dehors de toute sotériologie, ici plus précisément en-dehors 

de toute christologie, à partir d’une qualité qui serait inhérente à son humanité : 

Nous devrons nous demander également à propos de l’homme lui-même et en général : dans 
quelle mesure est-il l’être en faveur duquel l’homme Jésus peut intervenir par sa souffrance et son 
triomphe ? Puisque dans l’existence de Jésus pour lui se révèle et se manifeste l’alliance que Dieu 
a conclue avec lui, qu’est-ce donc qui fait de l’homme, en tant que créature de Dieu, un être 
capable de devenir l’allié de Dieu ? […] L’expression employée plus haut : l’homme est 
« capable » de devenir l’allié de Dieu, doit donc être comprise correctement. […] Nous ne sommes 
pas en quête de quelque faculté qui permettrait à l’homme de rentrer dans l’alliance de Dieu, de 
devenir le partenaire de Dieu. Ce pouvoir ne relève pas de quelque virtualité de sa nature créée. Si 
l’homme le possède c’est parce que Dieu fait de lui son partenaire, parce qu’il l’appelle à entrer 
dans son alliance, parce qu’il lui permet d’exister à cette fin. […] Nous n’avons pas à découvrir 
une « capacité » que l’homme devrait actualiser, mais à discerner le donné qui, pour son Créateur 
et de préférence aux autres créatures, rend l’homme susceptible d’être un allié répondant à ce que 
Dieu attend de lui.499  

A travers ces trois passages, et notamment la dernière citation, nous pouvons percevoir les 

principaux thèmes barthiens et qui nous intéressent pour notre propos.  

Tout d’abord, Karl Barth ne refuse pas de définir l’être humain comme être « capable de 

Dieu », il reste à ce titre dans la continuité de l’anthropologie théologique classique qui, se 

fondant sur les affirmations de Thomas d’Aquin relatives à l’imago Dei, définit l’homme créé 

selon l’image de Dieu comme être « capax Dei »500. Ce que Barth rejette en bloc, c’est l’idée 

de définir cette « capacité » pour l’homme à être l’allié de Dieu comme  une « virtualité de sa 

nature créée ». C’est « en vertu de la grâce de Dieu »501 que l’homme a cette capacité qui le 

différencie des autres êtres créés. Cette première remarque  est très importante car il y a là une 

grande différence entre l’anthropologie relationnelle de Karl Barth et les affirmations 

contenues dans certaines anthropologies relationnelles contemporaines. Le problème vient de 

                                                 
498 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 247-248.  
499 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 242.  
500 Voir S.Th.I. q.93, a.4, telle qu’elle est citée par exemple par C.E. O’NEILL, « l’homme ouvert à Dieu  (Capax 
Dei) » in P. BUHLER (dir), Humain à l’image de Dieu, op. cit., p. 250 : « L’homme est capax Dei, ouvert à 
Dieu, parce que Dieu l’a créé comme celui auquel Il peut se donner en tant que but de sa vie de créature ». Ici, K. 
Barth ne dit pas autre chose.  
501 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 242 : « Encore une fois, c’est en vertu de son insondable grâce que 
Dieu se lie à l’homme, l’appelle à prendre ses responsabilités devant lui et le met en état de le faire ».   



169 
 

ce que pour Barth l’homme  reste capax Dei502 malgré le péché, alors que pour d’autres 

théologiens relationnels, notamment Pierre Bühler, l’homme pécheur cesse d’être capax Dei :  

Comme nous l’avons déjà vu, la tradition catholique établit une distinction entre imago et 
similitudo, une distinction qui porte ses fruits dans l’articulation entre anthropologie, doctrine du 
péché et sotériologie. La position protestante télescope les deux notions pour n’en faire qu’une 
dimension anthropologique fondamentale qui, par là, reçoit d’emblée un accent plus 
sotériologique. En effet, le péché se radicalise : il signifie la perte de l’image de Dieu comme 
relation de correspondance entre l’homme et Dieu. Certes l’homme ne cesse pas pour autant d’être 
homme ; il reste capable plus ou moins de gérer ses affaires séculières. Mais la relation de 
correspondance avec Dieu est résolument perdue. On dira pour cette raison que l’homme sous le 
péché n’est plus ouvert à la vérité, n’est plus capax Dei. L’image de Dieu doit être rétablie, 
l’homme doit être rendu à la vérité. C’est ce qui, en registre protestant, s’effectue dans le Christ 
comme image de Dieu503.  

Nous avons pu déjà citer ce passage du livre de Pierre Bühler pour montrer que la conception 

relationnelle, naissante avec Luther, correspondait à un basculement anthropologique ayant 

pour cause une radicalisation du dogme du péché originel élaboré par Saint Augustin qui a 

conduit à affirmer l’extériorité de l’image de Dieu par rapport à l’homme. Karl Barth continue 

à affirmer l’extériorité de l’image de Dieu par rapport à l’homme, mais il prend en compte le 

fait qu’il n’est dit nulle part dans la Bible que l’homme a perdu l’image de Dieu. D’où le 

critère déterminant d’une anthropologie relationnelle est l’affirmation de l’extériorité de 

l’image de Dieu par rapport à l’homme et non l’affirmation d’une perte totale de l’image de 

Dieu, quand bien même, historiquement, le processus de l’affirmation selon laquelle l’image 

de Dieu est extérieure à l’homme a dû passer par une radicalisation de la doctrine du péché 

originel. Il y a alors ici une prise de distance de Barth par rapport à Luther504, qui n’interdit 

pas, néanmoins l’affirmation d’une conception relationnelle de l’être humain. En comparant 

les conceptions barthienne et ansaldienne de l’image de Dieu, il peut exister différentes 

manières d’exprimer une conception relationnelle selon les contextes et selon les 
                                                 
502 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 244 : Si l’homme est « un être capable de devenir l’alliée de 
Dieu », capacité qui existe « en vertu de l’insondable grâce de Dieu » c’est pace que « la nature ne saurait être 
simplement étrangère ou opposée à cette grâce mais qu’elle possède une certaine affinité avec elle ». Voir aussi 
K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 246 : « si l’homme pèche, Dieu ne cesse pas d’être Dieu, et l’homme 
ne cesse pas d’être homme. Nous devons également dire dans ce contexte : l’homme en péchant ne suscite 
aucune nouvelle création ; il ne peut apporter aucun changement à la nature qu’il a reçue. Il ne peut que la 
déshonorer ou se déshonorer lui-même ». Ces affirmations articulées avec cette autre affirmation barthienne, que 
nous avons mise en avant un peu plus haut, selon laquelle « l’homme ne peut pas perdre ce qui ne lui appartient 
pas » mènent indubitablement à la double conclusion que d’une part l’image de Dieu est extérieure à l’être 
humain puisqu’elle relève uniquement de la volonté de Dieu et de sa grâce et d’autre part que l’homme ne perd 
pas cette image malgré son péché.    
503 Ainsi P. Bühler dans P. BUHLER, op. cit. p. 277. 
504Une telle prise de distance de Barth à l’égard de Luther n’est apparemment pas très étonnante, comme le 
souligne G. Ebeling, « Au-delà de la Réforme ? A propos de la critique de Luther chez Karl Barth (1986 » dans 
G. EBELING, Répondre de la foi, réflexions et dialogues, Genève, Labor et Fides, 2012, p.187-211. Bien que 
très intéressant, cet article n’a pas d’influence directe sur notre raisonnement. Mais il est intéressant de souligner 
qu’une telle prise de distance de Barth par rapport à Luther a pu être constatée dans d’autres domaines et dans 
d’autres travaux. 



170 
 

accentuations. Ce qui est fondamental, c’est l’affirmation de l’extériorité de l’image de Dieu, 

qui permet de souligner la nécessité de la grâce de Dieu pour le salut de l’homme. 

Aussi est-il ensuite nécessaire de préciser que le propos de Barth se situe avant tout dans une 

ontologie, ontologie qui s’exprime ici particulièrement à travers la notion d’existence. Il est 

très important de souligner que pour Barth l’essence de l’homme est véritablement à l’image 

de l’essence divine en ce qu’elle est un « être en acte » :  

« Je suis » par la grâce de mon Créateur, mais je ne peux pas être sans que « tu sois », toi aussi – 
en vertu de la même grâce – et avec moi. Le « je suis » et le « tu es » ne perdent donc ni leur sens 
ni leur force. Je ne deviens pas toi et tu ne deviens pas moi dans cette coexistence. Au contraire : 
c’est parce que le « je » et le « tu » coexistent, que leur être prend un caractère humain, et que, 
respectivement, il est un « je » pour soi et un « tu » pour l’autre. […] Mais il s’agit d’un être qui, 
loin d’être statique, est au contraire tout à fait dynamique, d’un être dont le propre est d’agir – 
c'est-à-dire non pas d’un simple esse mais d’un existere. Qui dit homme dit histoire. […] Ainsi 
donc la formule : « je suis parce que tu es » implique qu’en ce qui concerne l’homme la notion de 
rencontre est non pas fortuite mais essentielle. […] Et ontologiquement, elle signifie que l’homme 
réel n’existe que dans la confrontation, c'est-à-dire sous l’aspect de l’homme lié au prochain505.  

Karl Barth formule bien ici explicitement le fait que son discours sur l’homme s’inscrit dans 

une ontologie qui consiste en un discours sur l’existence, ou plus précisément sur la 

coexistence506 et que cette coexistence est « être en acte », à l’image de Dieu qui rappelons le, 

pour Barth est l’être en acte par excellence, celui qui « est en tant que ». Ainsi la coexistence, 

la relation, n’est pas une conséquence de l’être humain, c’est l’humanité elle-même : 

l’humanité est « en tant que » relation comme Dieu est « en tant que » relation, mais elle l’est 

non pas d’une manière absolue comme Dieu, mais dans l’Histoire, comme nous l’avons vu 

entre homme et femme, entre « je » et « tu » incarnés. C’est en cela que consiste l’analogia 

relationis. Une telle inscription du discours barthien dans l’ontologie de l’existence est loin 

d’être anecdotique et elle doit être soulignée car il existe d’autres manières d’exprimer 

l’image de Dieu, qui conduiront à d’autres conclusions, tout simplement parce qu’elles ne 

seront pas, comme l’anthropologie barthienne, inscrites dans une ontologie de l’existence. Ce 

sera par exemple le cas pour Jean Ansaldi qui fonctionnera avec de toutes autres catégories 

que l’ « être », l’ « existence » ou l’ « être en acte », mais qui pour autant avancera lui aussi 

une conception relationnelle qui sera, elle aussi, sans concession. Cette inscription du discours 

barthien sur l’imago Dei dans l’ontologie souligne un aspect fondamental d’une conception 

relationnelle de l’être humain : il n’est pas question de concevoir Dieu ou l’homme à travers 

                                                 
505 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 269. 
506 Ibid. , pour la définition barthienne de l’existence : « si donc nous disons : "je suis parce que tu es", nous 
indiquons par là la relation de deux réalités non pas simplement statiques, mais qui sortent d’elles-mêmes, qui 
existent, et qui existent pour se toucher, pour se rencontrer ». Nous comprenons alors que la définition 
barthienne de l’existence est  un mouvement de l’être, le fait de sortir de lui-même.   



171 
 

des qualités. La relation n’intervient pas dans un second temps après le fait d’être : l’être et la 

relation ne font qu’un : l’homme, à l’image de Dieu, est relation. Ce principe sera formulé de 

manière plus ou moins claire chez les théologiens relationnels, mais il apparaît de manière 

évidente dans le discours barthien – la relation n’est pas une conséquence de l’être, ni 

d’ailleurs une cause, l’être humain est relation : « Le “je suis” – le vrai “je suis”, le “je suis” 

ayant un contenu – veut dire finalement : je suis dans la rencontre »507. Ce faisant K. Barth 

introduit ici la question de l’authenticité de l’être : c’est le « vrai “je suis” » qui est relation. 

La question est alors de savoir en quoi consisterait un faux « je suis » pour bien comprendre 

son propos : nous allons pouvoir constater que K. Barth prend le surhomme de Nietzsche 

comme type même du faux « je suis »508. 

Nous devons ici préciser, et ce sera très important pour la comparaison entre Barth et Ansaldi, 

qu’inscrivant son propos dans une ontologie de l’existence, K. Barth se détourne d’une 

anthropologie qui s’inscrirait dans une phénoménologie : 

La question de l’humanité de l’être humain se pose indépendamment de ce qui se produit ou ne se 
produit pas au niveau des phénomènes. Ou plutôt tout le domaine des phénomènes, quels qu’ils 
soient, est comme une page blanche que seule viendra remplir la réponse à cette question, c'est-à-
dire, l’histoire, la rencontre du « je » et du « tu ». Ainsi donc ne peuvent entrer en ligne de compte 
comme catégories nécessaires, comme constantes, signes et critères de l’humanité, que les 
éléments qui, au milieu de toutes les circonstances et de toutes les possibilités existantes, 
caractérisent précisément cette rencontre – que les formes dans lesquelles se concrétise 
l’événement : « je suis parce que tu es »509.      

Ansaldi, à travers ses concepts d’ « a-rencontre du Réel » et de « basculement de la structure » 

ne dira pas autre chose que ce qui est dit dans cette dernière citation de Barth. Sauf que son 

discours sera inscrit non pas dans une ontologie de l’existence – ontologie sur laquelle il 

refusera de spéculer, d’où l’élaboration du concept même d’ « a-rencontre » – mais dans une 

phénoménologie particulière qui est celle de Jacques Lacan, qui distingue entre le Réel, le 

Symbolique et l’Imaginaire. Les deux discours, barthien et inscrit dans une ontologie de 

l’existence, ansaldien et inscrit dans une phénoménologie, disent alors, malgré l’utilisation de 

concepts très différents, fondamentalement la même chose. C’est là tout l’intérêt de notre 

comparaison entre ces deux théologiens : mettre en évidence les constantes d’une 

anthropologie relationnelle qui peut se décliner sous plusieurs formes, dans plusieurs 

langages. 

                                                 
507 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 268. 
508 Voir infra, 3.1.3.2. 
509 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 270.  



172 
 

Enfin, il faut souligner que Barth ne méconnait néanmoins pas la phénoménologie ni le 

concept de représentation propre à un tel discours, en ce qui concerne la question de l’imago 

Dei. Le phénomène de Dieu, c’est Jésus-Christ, qu’il « révèle » et « manifeste », c'est-à-dire 

qui représente pour l’homme l’alliance que Dieu a conclue avec l’homme – et c’est à ce titre 

que Jésus-Christ peut être non pas seulement assimilé, mais véritablement identifié à l’image 

de Dieu : « dans l’existence de Jésus pour lui se révèle et se manifeste l’alliance que Dieu a 

conclue avec lui »510. 

Il ne s’agit donc pas pour nous ici de dresser une typologie caricaturale qui montrerait une 

opposition entre le discours ontologique barthien et le discours phénoménologique ansaldien, 

mais plutôt, de manière plus nuancée, de montrer que Barth et Ansaldi accentuent 

différemment leurs propos : refusant de statuer sur l’ontologie, dans le but d’insister sur 

l’altérité radicale de Dieu et préférant fonder son discours dans la phénoménologie 

lacanienne, Ansaldi insistera lui aussi, peut être de manière plus radicale encore, sur le fait 

que Jésus est  phénomène de Dieu, son image : le problème est que pour Ansaldi, Jésus-Christ 

semble bien être le seul phénomène valable de cette alliance,  ce qui explique notamment son 

insistance sur l’idolâtrie comme péché ainsi que sa grande sévérité à l’égard de Calvin, qui 

selon lui avance une théologie naturelle « non barrée par la croix »511. Le registre quasi 

exclusivement phénoménologique du discours ansaldien, qui fonctionne avec les concepts de 

signifiant – signifié, Symbolique, Réel et Imaginaire, conduit nécessairement celui-ci à 

formuler le problème de l’imago Dei, que ce soit dans ses aspects anthropologiques, 

christologiques ou sotériologiques en termes de représentation, comprenant l’image de Dieu 

et l’idole respectivement comme représentations du Tout-Autre et du même, définissant ainsi 

l’homme comme étant coram Deo, face au Tout-Autre, ou incurvatus in se, face à lui-même. 

Le Christ apparaît alors comme l’anti-idole, qui lui seul est à même de libérer l’homme de son 

aliénation, car il est le seul authentique représentant de Dieu. 

La conception barthienne de l’imago Dei sera quand à elle plus insistante concernant la 

question de la Trinité perçue comme « être en tant que » relation, et tout le discours consistera 

à montrer l’analogie entre la Trinité et l’humanité comme êtres en tant que relation, analogie 

qui trouve son point d’orgue et son expression privilégiée dans la cohumanité du Christ, qui 

est Dieu pour l’homme. 

                                                 
510 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 242. 
511 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 110. 



173 
 

Ce faisant, les deux théologiens fondent leur anthropologie dans le fait que Christ, l’image de 

Dieu, est signifiant de l’alliance et que l’homme a été créé selon cette image. Notre réflexion 

s’arrêtera à cette simple constatation qui est suffisante pour notre démonstration. Aller plus 

loin dans cette réflexion nous conduirait indubitablement à dépasser le cadre qui est le nôtre,  

le problème soulevant, au-delà de la limite que nous nous fixons ici, la question de la 

connaissance plus ou moins naturelle de Dieu, question spécifique qu’il ne s’agit en aucun cas 

de traiter dans le présent travail.  

Ayant formulé ces trois précisions, nous pouvons ici montrer les deux piliers de 

l’anthropologie barthienne : la « cohumanité » de Jésus-Christ (3.1.3.1) dans laquelle est 

fondée l’authentique humanité de l’homme, qui est définie comme « coexistence », a 

contrario du surhomme nietzschéen qui apparaît pour Barth comme le mythe de l’homme 

autonome, le faux « je suis » qui prétend être sans autre (3.1.3.2).  

3.1.3.1 La cohumanité du Christ, fondement de l’anthropologie barthienne. 

La christologie de Karl Barth repose sur les deux grands principes de la double nature du 

Christ et de l’identification du Christ à l’image de Dieu.  

D’une part, Karl Barth va insister sur la double nature du Christ :  

Que Jésus, vrai homme, soit aussi vrai Dieu, et que ce soit uniquement dans cette unité (l’unité du 
Fils avec le Père) qu’il constitue l’homme réel, cela ne supprime pas la différence existant 
également en lui entre la déité et l’humanité. Et si, en regard de cette unité, on doit parler d’une 
divinité, c'est-à-dire d’une détermination divine de son humanité, celle-ci n’en possède pas moins 
un caractère purement humain. Il y a une divinité de l’homme Jésus, parce qu’en lui le Dieu 
créateur coexiste directement avec la créature, parce que Jésus est le Sauveur en personne, parce 
qu’en lui la gloire de Dieu triomphe, parce que lui seul est également un homme en tant que Parole 
vivante de Dieu, et que son existence coïncide avec l’action de la grâce ; parce qu’en un mot il est 
l’homme pour Dieu. Mais il y a aussi une humanité de Jésus. […] La divinité de l’homme Jésus 
doit être décrite au total par la proposition : Jésus est l’homme pour Dieu ; en conséquence il 
convient de résumer son humanité en disant tout aussi simplement Jésus est l’homme pour 
l’homme, pour les autres hommes, pour le prochain512. 

Si nous avons montré que Dieu, dans sa Trinité, est défini comme « être en tant que », Jésus-

Christ, quant à lui est défini, dans sa double nature, comme « être pour ». Comme tout le reste 

de son raisonnement concernant l’image de Dieu, la christologie barthienne prend forme dans 

une ontologie : « Nous devons constater finalement que l’être de l’homme Jésus pour le 

prochain constitue un fait de nature ontologique »513. Cette ontologie va s’exprimer à travers 

la notion d’existence :  

                                                 
512 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 224-225. 
513 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 227. 



174 
 

En ce qui concerne Jésus également, nous nous trouvons désormais « ici-bas », dans le cosmos. 
C’est ici, dans ce cadre, qu’il est le Fils de Dieu. C’est ici que la divinité le caractérise en tant 
qu’homme. Mais c’est ici également qu’il est un être humain, cosmique, une créature parmi les 
autres. Et ce qui le distingue comme être cosmique, comme créature, comme homme pur et 
simple, c’est qu’en existant, il se rapporte aux autres hommes, au prochain, et cela non pas en 
partie, en passant ou après coup seulement, mais bien de nature, exclusivement et totalement, si 
bien que lorsque nous pensons à l’humanité de Jésus, nous devons parler sans la moindre 
ambiguïté de cohumanité. Est humain, selon ce que nous permet de voir l’homme Jésus, l’être 
cosmique dont le propre est d’exister pour les autres qui sont ses semblables514.  

Ainsi, la « cohumanité » est-elle définie comme « coexistence », comme « être pour », 

« exister pour les autres ». Mais Jésus c’est aussi celui qui en existant « nous permet de voir » 

ce qu’est l’humain. C’est ici que s’opère l’articulation entre ontologie de l’existence et 

représentation chez Karl Barth à travers la notion d’image de Dieu :  

Puisque l’humanité de Jésus est l’image de Dieu, il est évident qu’elle n’est qu’indirectement 
identique à Dieu. Elle fait partie du monde créé, du cosmos. Elle appartient donc, non pas au 
domaine interne de l’essence de Dieu, mais au domaine externe de son œuvre. Dans le premier 
domaine, Dieu existe en-soi et en relation avec soi-même. Dans le second, il existe en relation avec 
la réalité différente de lui. Dans un cas il s’agit de Dieu et de Dieu ; dans l’autre de Dieu et de 
l’homme. Ce sont là deux réalités distinctes. Il ne faut donc pas s’attendre à trouver d’avantage 
qu’une correspondance et une ressemblance entre les deux relations. […] Il y a un sauveur et un 
sauvé. Dans l’alliance éternelle conclue avec l’homme, et qui est manifeste en Jésus, Dieu ne s’est 
donc pas associé à un second Dieu. De même l’homme ne devient pas un second Dieu parce qu’il 
participe à cette alliance, parce qu’il est délivré par son Sauveur. Il est et reste une créature qui, 
sans le secours de Dieu, serait absolument condamnée, l’homme qui, livré à lui-même, serait 
inévitablement perdu. Et c’est dans l’humanité de Jésus, dans son œuvre de Sauveur, que la 
relation entre Dieu et l’homme nous est présentée et existe réellement515.    

La conception barthienne de l’imago Dei, distingue donc entre le discours sur la 

représentation et celui concernant l’analogia relationis : il y a, d’une part, l’analogie de 

relation  entre « la relation existant dans l’être de Dieu »  et « la relation établie entre cet être 

de Dieu et celui de l’homme »516 qui est toute inscrite dans le Christ image de Dieu – c’est le 

volet ontologique du discours barthien sur l’imago Dei, dans lequel il montre que l’ « être 

pour » est analogue à Dieu qui est « être en tant que relation » et il y a, d’autre part, ce que 

cette image de Dieu représente pour l’homme, tant elle « révèle et manifeste dans le 

temps »517 l’alliance éternelle de Dieu avec l’homme – c’est là le volet sotériologique du 

discours barthien sur l’imago Dei, la représentation pour l’homme de ce qu’est sa destination : 

Nous avons cherché pour commencer à définir le lien interne entre l’homme destiné à être l’allié 
de Dieu d’une part et sa nature créée d’autre part – lien qui n’a pas été affecté par le péché et qui 
par conséquent subsiste chez l’homme pécheur. […] Nous nous sommes demandé ensuite dans 
quelle mesure l’humanité de l’homme pouvait être, dans tous les cas, un signe de sa destination 
divine. Nous avons essayé de trouver l’indication qui, dans la nature humaine elle-même et en-soi, 

                                                 
514 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 225. 
515 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 237 
516 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 238. 
517 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 236.  



175 
 

renvoie à la grâce de Dieu et constitue un mystère que l’on saisit par la foi. Et la réponse que nous 
avons, nous l’avons énoncée d’abord en fonction de l’homme Jésus. Nous avons montré qu’en lui 
le lien interne entre sa destination et sa condition de créature est un lien parfaitement harmonieux, 
parce que son humanité signifie – conformément au fait qu’il existe pour Dieu et qu’il est en 
conséquence l’image de Dieu lui-même – qu’il existe également pour l’homme, pour son 
prochain518.     

Autrement dit, l’humanité de Jésus, qui est l’image de Dieu en ce qu’elle est une  analogie 

entre les relations Père-Fils et Dieu-humain, « signifie » pour l’homme que la destination de 

l’être humain réside dans le fait d’ « exister pour » son prochain. Cette humanité authentique, 

c'est-à-dire l’adéquation de l’humain avec sa destination d’être humain, qui se révèle en Jésus-

Christ et de laquelle relève l’être humain n’a pas ontiquement519, dans son essence même, été 

affectée par le péché : l’essence de l’être humain reste bien celle d’ « être pour » et le discours 

sotériologique de Barth ne définit donc pas le péché comme perte de l’image de Dieu, mais 

bien plutôt comme aveuglement de l’homme à l’égard de sa propre destination, aveuglement 

duquel l’homme peut être libéré dans la foi en Jésus-Christ qui révèle que l’authenticité de 

l’être humain réside dans le fait qu’il « est pour », selon l’image de Dieu qui « est en tant que 

relation ». Autrement dit, la sotériologie barthienne se distingue d’une ontologie en ce que le 

péché est défini non pas comme quelque chose qui affecte l’être même de l’être humain, mais 

bien plutôt comme une illusion qui l’empêche de percevoir en quoi consiste son humanité 

authentique, illusion qui empêche l’adéquation de l’être humain avec sa destination. C’est 

bien de l’authenticité de l’humanité dont il est question : le pécheur par excellence c’est celui 

qui, aveuglé par le péché, prétendra qu’il peut, contre sa nature, exister uniquement pour lui-

même.  

3.1.3.2 La coexistence, forme fondamentale de l’humanité authentique. 

Nous avons pu remarquer que Karl Barth considère l’humanité authentique comme « être 

pour », comme un « je » qui existe pour un « tu » et vice versa. La référence au « je » et au 

« tu » porte la marque de la philosophie de Martin Buber. M. Buber n’est pas le seul 

philosophe qui a pu inspirer K. Barth et la critique barthienne des écrits de Friedrich 

Nietzsche est toute aussi fondamentale pour sa formulation d’une conception relationnelle de 

l’être humain. En effet, la philosophie nietzschéenne, et notamment son anthropologie 

particulière qui est bien connue à travers la notion d’Ubermensch, apparaît pour Barth comme 

                                                 
518 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 239. 
519 Ici encore, il convient de préciser que nous utilisons le terme « ontique » dans son sens général, comme « ce 
qui est relatif à l’être » et non dans le sens précis d’un auteur comme par exemple Heidegger qui utilisait ce 
terme de manière plus restrictive.  



176 
 

le contre-exemple le plus pur de ce que peut être l’anthropologie chrétienne, poussant 

jusqu’au bout un discours sur ce que peut être « l’humanité sans prochain » : 

Si nous en venons à dire ici quelques mots de Friedrich Nietzsche, à titre d’illustration, c’est pour 
deux raisons : tout d’abord, faisant preuve d’une lucidité et d’une logique incomparables, 
Nietzsche a poussé jusqu’au bout cette conception de l’humanité ; ensuite, regardant en face ses 
origines profondes et ses ultimes conséquences, pour les approuver avec enthousiasme, il a dit 
non, ou plutôt il a dû dire non avec autant de décision et de passion à la conception chrétienne de 
l’humanité – non pas seulement à une caricature de l’humanité chrétienne mais, sous la forme 
d’une caricature, à cette humanité elle-même. Sa position illustre la nécessité et l’obligation où 
nous sommes à notre tour de dire non, plus calmement que lui, mais avec la même fermeté, à la 
conception de l’humanité dont il prend exemplairement la défense520. 

Bien que K. Barth indique que c’est seulement « à titre d’illustration » qu’il fait ici un long 

développement sur la philosophie nietzschéenne, sa critique nous semble néanmoins 

fondamentale et contemporaine. L’anthropologie théologique contemporaine ne peut en effet 

pas faire l’économie de la prise en considération du travail de grands penseurs tels que 

Darwin, Marx, Freud ou Nietzsche qui ont profondément marqué leur époque en interrogeant 

certaines affirmations du christianisme. Ces auteurs ont permis aux théologiens chrétiens de 

préciser le propos de l’anthropologie théologique : leur influence est notamment visible dans 

les écrits de K. Barth que nous analysons ici, mais aussi de J.-M. Maldamé521, qui prend en 

considération le darwinisme dans son ouvrage sur le péché originel, ou de manière plus 

évidente encore pour notre propos, de Jean Ansaldi522. C’est pour cette raison que nous nous 

arrêtons là quelques instants pour exposer – seulement pour exposer – ce raisonnement 

barthien relatif à l’anthropologie nietzschéenne. Plus qu’une simple critique de 

l’anthropologie chrétienne, la pensée de F. Nietzsche apparaît pour K. Barth comme l’une des 

meilleures compréhensions de celle-ci, bien que le but du philosophe fut de la combattre : 

Et il faut le dire sans ambages, cette attaque était bien dirigée : elle portait exactement sur le point 
qui devait être touché, selon Nietzsche, le défenseur fanatique et le prophète intraitable de 
l’humanité sans prochain. Que cet homme se soit heurté ici, non pas au point faible, mais au point 
le plus fort de son adversaire, c’est là une autre question ; objectivement parlant c’est tout à son 
honneur. En découvrant le Crucifié et son armée, Nietzsche a découvert l’Evangile lui-même sous 
une forme que ses défenseurs – pour ne pas parler de ses adversaires – n’avaient pas su voir, tout 
au moins au XIXe siècle. Et pour avoir dû le combattre sous cette forme-là, il nous a rendu le 
grand service de nous montrer qu’il nous fallait nous en tenir à cette forme-là, aussi inflexiblement 
qu’il l’a rejetée : nous opposant ainsi non seulement à lui, mais encore à toute la tradition 
philosophique qu’il a défendue en se coupant toute ligne de retraite523.   

                                                 
520 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 250. 
521 J.-M. MALDAMÉ, Le péché originel…, op. cit., p. 255-278 : pour une prise en compte de Darwin ; p. 315 : 
pour la prise en compte de Nietzche et p. 291 : pour la prise en compte d’une lecture freudienne du péché.   
522 L’anthropologie ansaldienne est en elle-même une prise en considération de la psychanalyse lacanienne qui 
fait suite aux écrits de S. Freud. 
523 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 263. 



177 
 

K. Barth le dit lui-même : la théologie ne peut plus être sans prendre en considération la 

pensée de ce philosophe qui a su l’interroger sur ce qu’elle a de plus fondamental. Il convient 

alors de considérer plus exactement en quoi consiste ces affirmations nietzschéennes qui 

permettent à K. Barth de défendre sa conception relationnelle de l’être humain : 

L’événement vraiment nouveau qui se produit avec Nietzsche, c’est que chez lui sa conception de 
l’humanité sans prochain – qui avait été déjà secrètement l’humanité de l’olympien Goethe et des 
autres classiques, puis celle d’esprits plus médiocres – a atteint un stade incomparablement plus 
avancé, plus irritable, plus dangereux qu’ailleurs, mais aussi –dans la dernière phrase, peut être ? –
beaucoup plus vulnérable. Nietzsche a découvert et prêché l’homme de la « solitude azurée », situé 
à six mille pieds au dessus du temps et de ses semblables, l’homme pour qui la créature qui lui 
ressemble et qui s’abreuve pourtant à la même source que lui est devenue simplement 
insupportable, étrangère, inaccessible, l’homme qui ne peut plus avoir d’amis et est réduit à 
mépriser la femme – l’homme qui ne peut plus vivre que dans le voisinage des aigles et des grands 
vents – l’homme qui ne voit plus autour de lui que désert ou paysage d’hiver, et qui ne saurait 
avoir lui-même que l’existence d’une flamme consumante – l’homme par delà le bien et le mal524.           

La description de cette  humanité sans prochain, qui est l’exact contraire de l’humanité 

chrétienne, permet à Karl Barth de préciser son propos : a contrario du surhomme est 

l’homme à l’image de Dieu, qui lui n’en est pas « réduit à mépriser la femme » mais qui, au 

contraire est, dans sa relation avec la femme, l’être humain authentique dont l’aspect le plus 

fondamental est qu’il n’existe pas pour lui-seul, mais qu’il existe seulement dans la mesure où 

il coexiste. Cette lecture a contrario de l’anthropologie nietzschéenne est une base qui permet 

de comprendre le principe de l’anthropologie relationnelle comme discours sur la coexistence, 

mais pour K. Barth, la pointe de la critique nietzschéenne à l’égard de l’anthropologie 

chrétienne, mais aussi son point le plus faible, apparaît au moment où Nietzsche se confronte 

à la figure du Christ : 

Lui, Nietzsche, a été conséquent, il a su suivre jusqu’au bout le chemin de l’humanité sans 
prochain. De là sa faculté de voir, lui le premier, et lui seul, l’élément vraiment dangereux du 
christianisme. Cet élément dangereux que Nietzsche a été seul à discerner, […] le voici : le 
christianisme – et c’est là ce que Nietzsche appelait la « morale chrétienne » – confronte 
précisément l’homme véritable, le surhomme, ce fruit bien mûr, ce fruit suprême et nécessaire de 
toute l’évolution de l’ « humanité » vraie, avec un type d’homme qui vient le mettre radicalement 
en question, le troubler, le détruire, voire le tuer. Il le confronte avec l’homme misérable et qui 
souffre. Il lui demande de voir cet homme ; de consentir à sa présence ; d’être homme, non pas 
sans lui, mais seulement en communion avec lui ; de s’abreuver précisément à ses cotés à la même 
source. Le christianisme place sous les yeux du surhomme le Crucifié : Jésus, le prochain, et dans 
la personne de Jésus lui-même, toute une armée d’autres individus, qui sont exclusivement des 
hommes « vils et méprisés dans le monde » (dans le monde de Zarathoustra, c'est-à-dire de 
l’homme proprement dit), des gens affamés, assoiffés, nus, malades et prisonniers – tout un océan 
de laideurs humaines. […] C’est ce Crucifié qui est Dieu lui-même, et il ne l’est que pour ceux qui 
font partie de son armée. C’est pourquoi ceux-ci sont les élus de Dieu ; c’est pourquoi Dionysos-
Zarathoustra ne serait à son tour un élu de Dieu que s’il appartenait à cette multitude. Mais alors 
adieu les six mille pieds, adieu l’azur, adieu surtout la solitude, finie la source où l’on va puiser 

                                                 
524 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 260. 



178 
 

tout seul ! Car voici que réapparaît tout ce qui trouble et supprime la solitude. Voici revenu ce 
prochain que Zarathoustra avait voulu fuir ; le voici présent sous un aspect qui rend toute fuite 
impossible (incarnant vraisemblablement une réalité que même Zarathoustra ne peut pas 
simplement fuir) et tout martèlement sans objet (sans doute parce qu’il n’y a vraiment plus de 
moyen de marteler le prochain qui se présente sous l’image de la détresse !)525.     

Même Zarathoustra, le surhomme, ne peut fuir le prochain, et cela à cause du Christ qui 

représente « sous un aspect qui rend toute fuite impossible » l’humanité authentique, 

l’humanité qui ne peut se passer du prochain. L’anthropologie Nietzschéenne apparaît alors 

comme l’envers de l’anthropologie barthienne avec Zarathoustra en lieu et place du Christ, 

mais Christ est vainqueur car Zarathoustra est une conception illusoire et impossible d’un être 

humain qui pourrait se passer du prochain. D’où la forme fondamentale de l’humanité, celle 

qu’aucun être humain ne peut ni refuser ni fuir malgré son péché, est la coexistence avec le 

prochain – c’est en cela que consiste l’humanité authentique que représente Jésus-Christ, 

l’image de Dieu selon laquelle l’homme fut créé, une humanité qui ne peut se perdre et qui ne 

peut, tout au plus qu’être cachée sous l’épais voile du péché qui aveugle l’homme : 

L’humanité de Jésus est son être pour l’homme. Nous tirons de là la définition générale suivante : 
l’humanité de chaque homme est une qualification de son être qui le rend propre à coexister avec 
le prochain. L’homme est concrètement un homme, non pas pour soi, non pas dans la solitude, 
mais bien parce qu’il coexiste avec son semblable, parce qu’il vit dans cette dualité : c’est ainsi 
qu’il correspond à sa destination : être l’allié de Dieu ; c’est ainsi qu’il est l’être pour lequel Jésus 
existe, et par conséquent, un homme réel. Si on oublie cela, si on considère l’homme comme être 
pour soi, si, donnant au « je suis » une portée abstraite on envisage l’homme indépendamment du 
prochain, tout ce que nous avons dit jusqu’ici s’écroule : on est condamné à tâtonner dans 
l’obscurité et l’on ne parvient plus à distinguer, de l’inhumanité elle-même, ce qu’on s’obstine à 
appeler l’humanité526. 

Par la suite, K. Barth complètera son anthropologie relationnelle en précisant sa définition de 

l’image de Dieu dont il convient ici de résumer les points principaux.  

Premièrement le discours barthien sur l’imago Dei se décline à la fois dans une ontologie en 

ce qu’elle consiste en une analogie de relation entre l’être divin qui est « en tant que relation » 

et l’humanité révélée en Jésus-Christ comme « être pour », à la fois dans une phénoménologie 

en ce qu’elle consiste en une définition sotériologique de l’image de Dieu comme humanité 

révélée à l’homme en Jésus-Christ qui est décrit comme phénomène de l’humanité 

authentique permettant à l’homme de prendre conscience de sa destination.  

                                                 
525 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 261-262. Le « martèlement » fait référence à une comparaison 
introduite par Nietzsche dans ainsi parlait Zarathoustra, où l’homme est comparé à une « pierre informe, vilaine 
pierre qui appelle le sculpteur », ce qui induit l’idée que l’homme n’est pas une créature aboutie : voir K. 
BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 254.  
526 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 263. 



179 
 

Deuxièmement, soulignant le caractère ontologique de l’imago Dei le discours barthien ne 

méconnait pas la théologie classique en ce que lui aussi souligne que la forme fondamentale 

de l’être humain est déterminée par l’image de Dieu qui n’a pas été perdue par le péché : 

malgré le péché, la nature humaine reste intacte, elle est « existence pour le prochain ». 

L’effet du péché à l’égard de l’image de Dieu est l’aveuglement : il empêche l’homme de 

percevoir sa destination à être l’allié de Dieu dans la relation et lui donne l’illusion qu’il peut 

se passer de l’autre. Le Zarathoustra de Nietzsche apparaît comme le paradigme de cette 

humanité sans prochain, un Zarathoustra dont la position, nous venons de le voir n’est pour K. 

Barth pas réaliste ni tenable. Ce faisant l’ontologie barthienne se distingue de l’ontologie 

classique en ce qu’elle n’avance pas une analogie d’être entre l’être divin et l’être humain, 

mais une analogie de relation.  

Troisièmement, vue à travers le prisme de l’imago Dei, la sotériologie de Barth n’est pas en-

soi originale : elle est une sotériologie de la conscience et de l’aveuglement, concepts qui sont 

naturellement présents dans tout discours sur l’image – la fonction de l’image est bien de 

montrer. Il n’est pas nouveau de dire que Christ, l’image de Dieu, a pour fonction de révéler à 

l’homme l’image selon laquelle il fut créé. Ce faisant c’est bien par la foi en Jésus-Christ que 

l’homme sera sauvé. Ce qui démarque la sotériologie barthienne d’une sotériologie plus 

classique quand elle est formulée à partir du concept d’imago Dei, est l’insistance sur le fait 

que l’on ne saurait identifier l’homme et l’image de Dieu. Son analyse grammaticale de 

Genèse 1,26 est particulièrement significative à cet égard, et son concept même d’analogie 

suppose une telle distinction. D’où K. Barth ne déroge évidemment pas à ce que nous 

percevons comme étant le critère fondamental permettant d’identifier une conception 

relationnelle de l’être humain à travers la notion d’imago Dei : l’affirmation de l’extériorité de 

l’image de Dieu par rapport à l’homme.  

Quatrièmement, et finalement : ce que fait perdre le péché à l’être humain est son humanité, 

c'est-à-dire la conformité à sa destination d’être humain. Barth insistera particulièrement en 

distinguant l’humanité de Christ et l’humanité de l’homme : « les hommes existent aussi  sans 

doute les uns pour les autres. Mais seule l’humanité de Jésus peut être décrite, au sens 

exhaustif, comme un être pour le prochain »527. Ce qui sous-entend que l’homme ne 

parviendra jamais réellement à être conforme à sa destination. On rejoint alors la doctrine 

luthérienne du simul justus, simul peccator, semper penitens : l’homme est toujours pénitent, 

car il ne peut jamais être totalement conforme à l’image selon laquelle il a été créé. 

                                                 
527 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 264. 



180 
 

La difficulté tient du fait que l’on ne peut pas à proprement parler pour K. Barth d’une 

distinction entre image et ressemblance au sens où la théologie classique a pu les distinguer : 

K. Barth distingue certes, d’une part, l’image de la ressemblance mais les choses se 

compliquent lorsqu’il utilise, d’autre part, les termes « correspondance et ressemblance » pour 

définir l’analogia relationis. Il faut bien distinguer entre les deux : d’une part, il est dit que 

l’homme est créé à l’image et à la ressemblance de Dieu, d’autre part, Barth affirme qu’il y a 

« correspondance et ressemblance » entre la relation Dieu-Dieu et la relation Dieu-homme. Ce 

faisant, l’idée d’une persistance de l’image et d’une perte de la ressemblance est absente chez 

K. Barth : le péché ne fait pas perdre la ressemblance entre l’homme et Dieu puisque l’homme 

reste fondamentalement un « être pour » comme Jésus qui « être pour » à l’image de Dieu qui 

est « être en tant qu’il aime ». Ce que l’homme perd par le péché, ce n’est pas la 

ressemblance, mais la conscience de la destination de son être, que Jésus lui révèle. 

Autrement dit, l’homme reste à l’image et à la ressemblance de Dieu. Là où Karl Barth rejoint 

néanmoins la théologie classique, c’est qu’il distingue bien, dans son discours sur l’imago Dei 

un volet ontologique qui consiste en l’affirmation que l’être humain ressemble à l’être divin et 

un volet sotériologique, plus phénoménologique qui décrit le Christ comme image de Dieu, 

phénomène de l’alliance entre Dieu et l’humain, qui révèle à l’homme la destination de son 

être. K. Barth ne refuse pas l’idée de nature humaine, ni de la définir avec l’ontologie 

relationnelle qui est la sienne. Aussi est-il conséquent en affirmant que la nature humaine est 

d’être selon l’image et à la ressemblance de Dieu malgré le péché qui empêche l’homme 

d’être un être humain authentique, c'est-à-dire conforme à sa nature, à son humanité qui est 

l’ « être pour » tel qu’il est parfaitement révélé en Jésus-Christ.  

Ces points ayant été brièvement rappelés, il s’agit maintenant pour nous de comparer la 

conception ansaldienne de l’imago Dei avec cette conception barthienne que nous venons 

d’exposer.  

3.2  L’imago Dei selon Jean Ansaldi 

Il s’agit maintenant de parvenir à une comparaison entre les affirmations barthiennes et les 

affirmations ansaldiennes concernant l’imago Dei. Afin de bien montrer les points de 

comparaison que nous utilisons, nous suivrons le même plan que celui que nous avons utilisé 

pour exposer la pensée barthienne. Tout d’abord, il s’agira de montrer en quoi consiste 

l’ontologie ansaldienne, qui se distingue de l’ontologie barthienne, bien que celle-ci soit aussi 

au service d’une conception relationnelle de l’être humain : contrairement à Barth qui insiste 



181 
 

sur l’essence relationnelle de la Trinité, Ansaldi refusera de spéculer sur l’être Dieu en le 

qualifiant de « Père Radicalement-Autre » (3.2.1.). Ensuite, il s’agira de rappeler en quoi 

consiste plus précisément son interprétation de l’image de Dieu. Conséquente avec sa 

conception de l’ontologie, l’interprétation ansaldienne sera inscrite uniquement dans une 

phénoménologie qui désignera l’image de Dieu en termes de représentation (3.2.2.). Ce 

faisant, la sotériologie ansaldienne consistera, comme la sotériologie barthienne, à désigner le 

Christ comme image de Dieu qui révèle aux hommes ce qu’Ansaldi appelle « l’humanum » et 

que Barth appelle « l’humanité », c'est-à-dire la forme fondamentale de l’humanité, qui 

apparaît comme un discours sur la nature de cet être humain créé selon l’image de Dieu. Tout 

en relevant d’une même logique, les deux discours présentent cependant des différences 

importantes (3.2.3.).  

3.2.1 L’ontologie particulière de Jean Ansaldi : l’emprunt à la psychanalyse 

lacanienne. 

Le grand apport de Jean Ansaldi fut de faire dialoguer psychanalyse et théologie528 : tout au 

long de ses ouvrages, Jean Ansaldi s’est en effet efforcé de mettre en évidence les parallèles 

existants entre la psychanalyse lacanienne et la théologie. 

Il ne s’agira pas ici de développer les aspects psychanalytiques du discours ansaldien529 sur 

l’homme mais il est toutefois nécessaire, à titre introductif, d’en évoquer les lignes principales 

afin de bien comprendre les options théologiques de cet auteur. Schématiquement, les 

emprunts de Jean Ansaldi à Jacques Lacan sont de deux ordres. D’une part, le théologien de 

Montpellier emprunte au psychanalyste son herméneutique particulière qui distingue le Réel, 

le Symbolique et l’Imaginaire pour formuler le volet ontologique de son anthropologie : 

éclairé par certaines affirmations de Kierkegaard concernant la temporalité, cet emprunt va 

conduire Ansaldi à formuler une ontologie négative qui affirme un vide dans l’homme comme 

lieu et place du « Tout-Autre ». Ce faisant, l’ontologie ansaldienne apparaît comme une 

radicalisation de la notion barthienne de « Tout-Autre », radicalisation qui a pour fonction de 

souligner de manière plus efficace la notion de finitude qui sera fondamentale pour son 

propos (3.2.1.1.). D’autre part, le théologien de Montpellier emprunte au psychanalyste ses 

                                                 
528 E. CUVILLIER (dir.), Sola Fide, Mélanges offerts à Jean Ansaldi, op. cit., p. 7. 
529 Nous ne développerons pas les aspects cliniques qui présents à partir du chapitre III du dialogue pastoral, et à 
l’égard desquels nous émettons quelques réserves, notamment concernant les études de cas qui sont exposés des 
p.103 à 127… nous excluons aussi de notre propos les affirmations sur la question de la reformulation,  qui nous 
paraissent néanmoins bien plus pertinentes bien qu’elles sortent ici du champs de notre travail doctoral, 
affirmations que  nous avons par ailleurs pu étudier dans d’autres travaux.    



182 
 

affirmations sur le « stade du miroir » que Jean Ansaldi interprétera, de manière théologique, 

comme « aliénation par l’idole »530. La sotériologie ansaldienne s’inscrit dans le cadre 

spécifique d’une phénoménologie qui refuse de spéculer sur une définition de l’être (3.2.1.2.)  

3.2.1.1. L’ontologie ansaldienne, une radicalisation du tout autre : l’insistance sur la 

finitude de l’être humain. 

Ansaldi emprunte principalement à la psychanalyse lacanienne son herméneutique531 

particulière basée sur le nouage des trois registres du Réel, du Symbolique et de l’Imaginaire.  

Aussi, le discours ansaldien apparaît-il avant tout comme une phénoménologie532 : le but de 

l’ouvrage principal d’Ansaldi est en effet de mettre en évidence l’épistémologie533 particulière 

de la théologie en décrivant l’herméneutique théologique comme L’articulation de la Foi, de 

la Théologie et des Ecritures534. La foi est identifiée comme « a-rencontre du Réel »535, Réel 

qui représente « ce qui, par définition, est radicalement hétérogène au langage »536 ; La 

théologie est identifiée comme « cohérence imaginaire »537 destinée à « fournir un 

langage »538 à la foi, pour éviter qu’elle « disperse l’humanité dans une succession de 

ponctualités voisines de l’hallucination »539 ; Les écritures, quant à elles, sont identifiées 

comme « coupure symbolique »540 en ce qu’elles constituent un  « pacte »541, témoignages du 

passé ayant un statut canonique, destinées à signifier et à pouvoir identifier ce qui constitue 

                                                 
530 Nous utiliserons dans notre exposé beaucoup de guillemets et de références, tant la terminologie d’Ansaldi est 
particulière.    
531 Nous entendons par « herméneutique » la science de l’interprétation : Ansaldi emprunte à Lacan les 
catégories qui lui permettent d’interpréter les faits qui s’offrent à l’interprétation. 
532 Rappelons ici que nous entendons « phénoménologie » dans son acceptation première comme discours sur les 
phénomènes. Ansaldi reconnait en effet la distinction kantienne entre noumène et phénomène et son discours est 
en grande partie une interprétation de cette distinction.  
533 L’épistémologie, science des sciences, est en grande partie dépendante de considérations relevant de la 
phénoménologie et de l’herméneutique, la science étant fondée sur l’observation des phénomènes. Ansaldi 
prétendra que l’ontologie (le discours sur l’être, l’en-soi)  relève plus de la foi que de l’observation scientifique 
qui ne peut qu’être partielle, précisément parce qu’Ansaldi prétendra que l’être, l’en-soi du Réel n’est pas 
observable : il est un continuum signifié par des signifiants discontinus qui ne sont pas en mesure d’en rendre 
compte de manière exhaustive. 
534 J. ANSALDI, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF (Cogitatio Fidei n°163), 
1991. 
535 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 13-36. 
536 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 13. 
537 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 37-105. 
538 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 37. 
539 Ibid. 
540 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 121-175. 
541 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 124. 



183 
 

une véritable expérience de foi542. Dans le système ansaldien, la foi, la théologie et l’écriture 

sont nouées par l’Esprit Saint.  

Ansaldi reprend en effet la célèbre figure utilisée par Jacques Lacan, le nouage borroméen, 

entrelacs de trois cercles qui se séparent si l’un des cercles venait à être coupé. Cet entrelacs, 

qui fut le blason de la famille Borromée, destiné à figurer la Trinité comme unité, a pour 

immense avantage de mettre en évidence l’unité paradoxale de trois registres qui peuvent  être 

perçus de manière autonome mais qui en même temps ne peuvent fonctionner les uns sans les 

autres. Cette figure ainsi que la définition des trois registres du Réel comme ce qui se donne à 

connaître de manière cachée, du pacte Symbolique comme inscription du Réel continu dans 

des signifiants discontinus et de l’Imaginaire comme mise en cohérence des signifiants afin de 

recréer de la continuité constitue pour le théologien de Montpellier un véritable outil 

d’analyse. Par exemple, et de manière assez anecdotique, Ansaldi utilisera cette figure du 

nouage entre les trois registres pour expliquer certains comportements déviants de la foi 

comme non prise en compte par le croyant de deux des trois registres543. En effet, pour Jean 

Ansaldi, le « fondamentalisme sommaire », qui, « analogiquement comparable à une 

répétition maniaque de signifiants » est analysé comme une « obnubilation par le 

Symbolique », de même, le mysticisme catholique ou l’ « enthousiasme » protestant, qui, 

« analogiquement comparable à l’hallucination » apparaît comme une « obnubilation par le 

Réel », et enfin la « théologie comme savoir » ayant selon J. Ansaldi,  comme paradigme la 

théologie du process, qui, « analogiquement comparable à un délire », véritable 

« rationalisation linguistique du désir narcissique de plénitude », apparaît comme « une 

obnubilation par l’Imaginaire » … 

Mais ce qui nous intéresse ici particulièrement est que cette figure sert à Jean Ansaldi pour 

développer son anthropologie. En effet, c’est grâce à ces trois registres qu’il décrira 

l’inscription de l’homme dans le temps et dans le langage, développant ainsi une ontologie 

tout à fait spécifique.  

Le temps est en effet analysé sous trois aspects que sont le temps symbolique, le temps 

imaginaire et le temps réel. Le « temps symbolique »544 pourrait être représenté par le 

calendrier ou la montre, il s’agit du temps vu comme pacte symbolique destiné à mettre en 

                                                 
542 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 124 : les écritures « se manifestent comme discours de l’Autre » ;  
p.174 : « Les écritures, dans la fermeture du canon, font altérité irréductible, creusant la dimension de la finitude 
et balisant l’espace des possibles qui ne sont pas pour autant ramenés à l’unité mais pas non plus ouverts à 
l’infini ». 
543 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 177-186 : « Chapitre IV section I. les synthèses pathologiques ». 
544 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 193. 



184 
 

accord une société sur la fréquence et le comput du temps à partir d’un événement fondateur, 

c'est la datation, l’ « inexorable succession »545. Le « temps imaginaire »546 correspond à la 

durée, la « durée cohérente »547, unité de sens attribuée à un certain écoulement de temps 

symbolique. Le « temps réel »548 correspond au basculement du présent à la présence – tout ce 

que l’on peut dire de lui est qu’il est : c’est le temps « de la persistance, de l’être, de l’en-soi, 

de la res, du noumène »549, mots renvoyant à l’ontologie, qui pour Ansaldi sont 

« inéconomisables »550, bien qu’ils « sonnent creux »551, ontologie qui est néanmoins perçue 

comme véritable « noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut réduire »552.  

Le thème le plus typique de l’ontologie ansaldienne est en effet la discontinuité du registre 

symbolique qui apparaît alors comme « troué », le symbolique ne pouvant qu’ « entourer » le 

Réel continu de signifiants discontinus qui ne peuvent rendre compte de l’en-soi du Réel. 

L’affirmation de ce vide au sein de la structure symbolique, qui apparaît comme l’objet même 

de l’ontologie ansaldienne, est formulée de manière particulièrement claire aux moments où il 

s’agit de décrire tant le langage553 que les temps symbolique554 et imaginaire555. Par 

l’utilisation de cet adjectif « troué », Ansaldi exprime à la fois la finitude qui marque la 

réalité, réalité qui est définie comme la structure symbolico-imaginaire destinée à manifester 

le Réel556, et à la fois son ontologie, ce vide apparaissant comme le lieu même de l’être, ce 

« noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut réduire », qu’il va identifier comme le lieu de 

l’altérité radicale, qui ne peut être ni signifiée, ni imaginée.   

                                                 
545 Ibid. 
546 J. ANSALDI, L’articulation de la foi…, op. cit., p.197. 
547 Ibid. 
548 J. ANSALDI, L’articulation de la foi…, op. cit., p. 200. 
549 J. ANSALDI, L’articulation de la foi…, op. cit., p. 201. 
550 Ibid. 
551 Ibid. 
552 Ibid. 
553 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 42-43 : « Quand l’homme est pris dans la structure 
symbolique, il se divise car l’homme et le langage sont hétérogènes. C’est que le mammifère humain est un 
continuum vital habité d’affects, de sécrétions hormonales et de besoins tandis que le langage est fait de 
signifiants discontinus. […] De ce fait l’homme plongé dans le langage éclate : il ne peut être humain qu’à y 
accéder mais d’y parvenir, il perd son unité. On ne peut à la fois dire et se dire : l’homme est absent du lieu où il 
parle ». 
554 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 196 : « Il faut enfin remarquer que le temps symbolique est un 
temps troué, un temps marqué par la finitude ». 
555 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 200 : « Comme pour le temps symbolique, il faut aussi dire du 
temps imaginaire qu’il est troué, marqué par  la finitude […] ». 
556 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 41-42 : « On peut dire que le réel est inconnaissable, qu’il ne 
peut être compris que comme réalité, c'est-à-dire comme partiellement arraché de son ordre et assumé dans celui 
du langage ».  



185 
 

La description de l’instant paradoxal557, qui apparaît comme la pointe du discours de Jean 

Ansaldi sur le temps, révèle alors du même coup le caractère exclusivement relationnel de son 

ontologie. En effet, traduisant cette notion kierkegaardienne en terme lacaniens, en déclarant 

que l’ « instant c’est le nouage borroméen des temporalités »558, Jean Ansaldi formule surtout 

ce qui apparaît comme le cœur même de son anthropologie : « l’instant, c’est ce qui se passe 

quand l’altérité radicale touche l’homme dans sa finitude »559. Ainsi, le nouage qui s’effectue 

entre le Réel continu et la structure symbolico-imaginaire discontinue et marquée par la 

finitude apparaît comme l’advenue de l'altérité radicale dans l’histoire de l’homme: « à défaut 

d’être représenté, le réel fait choc, butée, a-rencontre. La psychanalyse le repère, entre autres 

comme trauma ; la physique comme incontournabilité […] »560. Cette advenue de l’altérité 

radicale fait alors « basculer la structure »561 engageant l’homme dans son existence.   

La phénoménologie lacanienne conduit donc Ansaldi à formuler une ontologie relationnelle 

sans concession : le temps et le lieu de la « persistance, de l’être, de l’en-soi, du noumène »562, 

sont identifiés comme temps et lieu de l’altérité radicale qui advient dans une a-rencontre, 

c'est-à-dire dans une rencontre qui n’est ni symbolisable, ni imaginable, mais qui pourtant est 

repérable comme source même des basculements de l’existence humaine. En l’absence de 

cette altérité radicale, l’être même de l’homme apparaît comme un vide pour toute 

phénoménologie, l’homme inscrit et perçu à travers le langage et le temps étant « troué », 

marqué par la finitude. Dans ce système, la rencontre avec l’altérité radicale est primordiale et 

déterminante pour l’être humain : l’être humain est avant tout relation, relation qui n’est 

perceptible que par la foi. 

Une telle ontologie en creux, qui affirme l’existence d’un vide, ou plus précisément d’un 

espace dans l’homme qui est le lieu de l’altérité radicale est certes intéressante, parce qu’elle 

permet d’insister particulièrement sur la question de la finitude de l’homme563. L’insistance 

sur la finitude permet de souligner le caractère relationnel de l’ontologie ansaldienne : 

fondamentalement l’homme, être fini, a besoin de l’Autre pour vivre. Mais cette ontologie 

particulière s’interdit du coup de spéculer sur la nature trinitaire du « Père Radicalement-

Autre » et ne permet donc pas d’affirmer, à la manière de l’ontologie barthienne, une analogia 

                                                 
557 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 218 ;  J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral, op. cit., p. 34. 
558 Ibid. 
559 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 218. 
560 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 201. 
561 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral , op. cit., p. 35. 
562 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 201. 
563 Comme le souligne J.-D.CAUSSE, « foi en la résurrection et finitude humaine » dans E. CUVILLIER (dir.), 
Mélanges offerts à Jean Ansaldi, op. cit., p. 153-161. 



186 
 

relationis entre l’être divin comme « être en tant que » relation et l’humanité comme « être 

pour ». L’ontologie ansaldienne s’arrêtera donc à une définition de l’être comme être-autre, 

être profondément marqué par l’altérité. Le problème est qu’il est alors incertain de pouvoir 

qualifier directement l’ontologie ansaldienne d’ontologie relationnelle : l’être n’est pas 

directement définit comme étant relation puisqu’il est avant tout définit comme étant 

« troué ». Ce n’est que parce que cet espace est déclaré comme étant dédié à l’altérité que 

l’ontologie devient relationnelle. Selon Jean Ansaldi, l’homme pécheur n’est plus à l’image 

de Dieu et que l’être à l’image de Dieu dépend de la foi. Ansaldi se distancie ici du propos de 

K. Barth qui, nous l’avons vu, souligne que l’homme reste selon l’image de Dieu malgré son 

péché.  

Ce faisant il y a bien comme avec K. Barth une conception de l'être humain comme 

« existence », c'est-à-dire comme sortie de l’être vers l’autre, mais cette existence est elle 

aussi définie en creux comme « a-rencontre » qui n’est perceptible au niveau phénoménal que 

dans la mesure où elle fait basculer la structure humaine.  

Si l’on doit dire la comparaison de manière plus concise : là où K. Barth formule une 

ontologie relationnelle explicite, c’est une ontologie relationnelle en creux que formule J. 

Ansaldi. Cette différence s’explique par la différence de point de départ : alors que le point de 

départ de K. Barth sera la Trinité comme « être en tant que » relation, élaborant ainsi une 

ontologie, le point de départ d’Ansaldi, qui est pointilleux sur les questions d’épistémologie, 

sera l’affirmation que l’en-soi de l’homme et plus encore celui de Dieu échappe à toute 

phénoménologie et ne peut être désigné que comme « lieu » du « Radicalement-Autre ». 

Toute spéculation tendant à vouloir représenter hors de la foi en Christ ce qui investit ce 

« lieu » sera alors identifié comme élaboration d’une idole, élaboration quasi-névrotique 

destinée à refuser la finitude. Nous pouvons alors affirmer que fondamentalement Barth et 

Ansaldi ne sont pas d’accord sur le lieu précis de l’ontologie, même si les deux avancent 

à leur manière une ontologie relationnelle, c'est-à-dire une définition de l’être en tant que 

relation – l’altérité ansaldienne correspond au « je » et au « tu » barthiens : de même que l’on 

ne peut être « je » que pour un « tu », on ne peut être autre que pour l’autre. Ce faisant, et par 

rapport au discours barthien, le discours ansaldien apparaît comme une radicalisation du 

concept barthien de « Tout-Autre », radicalisation qui aura pour effet de vider de sa substance 

l’aspect ontologique de l’imago Dei pour cristalliser celle-ci dans une phénoménologie : la 

définition ansaldienne de l’imago Dei en terme de représentation et non d’analogie apparaîtra 

alors comme tout à fait symptomatique de cette cristallisation.   



187 
 

3.2.1.2.  La psychanalyse lacanienne et la sotériologie dans la conception ansaldienne  

Outre sa phénoménologie, Ansaldi emprunte à Jacques Lacan sa conception du drame 

humain, lui permettant de développer son anthropologie de manière plus dynamique encore, 

montrant la tension fondamentale, caractérisant l’identité de l’être humain, entre nomination 

par l’altérité suprême et auto-nomination par l’image spéculaire. La question est en effet celle 

de la construction de l’identité de l’être humain, analysée – elle aussi – à la lumière de la 

phénoménologie particulière que nous venons de décrire : « éclaté dans le langage »564 

l’homme cherche à s’unifier dans une fausse image de lui-même qu’il s’est forgé dès sa plus 

tendre enfance. Ici, le paradigme emprunté à Jacques Lacan est celui du stade du miroir565 : 

c’est face au miroir que l’enfant en bas-âge se percevra la première fois dans son unité, unité 

qui sera confirmée par l’approbation maternelle. Cette « capture par l’image »566 spéculaire 

entrainera plusieurs conséquences malheureuses. 

Le problème est qu’en grandissant, l’enfant se forgera une image idéalisée de lui-même à 

partir de cette image spéculaire, qu’il cherchera à confirmer dans l’approbation non plus 

maternelle, mais sociale, se mettant en quête de reconnaissance à travers des signes que la 

société considère comme manifestation de réussite : cette « identité imaginaire »567 apparaît 

alors comme un masque, entrainant « le sujet dans une dimension d’agressivité et de 

concurrence, non seulement pour les images de soi à atteindre mais encore pour les objets 

convoités »568. 

Le passage du moi-idéal, c'est-à-dire de la construction de cette identité imaginaire prenant 

source dans le reflet que l’on a de soi-même, à l’idéal du moi, c'est-à-dire le moi qui, 

acceptant sa finitude et ses limites, peut donner le meilleur de lui-même dans ce cadre-là, 

nécessite là encore l’altérité. L’identité symbolique apparaît en effet comme la seule 

permettant à l’homme de trouver son unité tout en assumant sa finitude : cette identité 

correspond à la nomination par le père. L’identité apparaît alors comme une donnée, dans le 

sens le plus propre du terme, elle ne peut qu’être reçue :  

Le moi s’avère un lieu assailli par la fiction sur soi. Chacun de nous croit que c’est son propre je le 
plus authentique et le plus original ; c’est en fait la partie la plus aliénée aux images, aux valeurs 

                                                 
564 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit.,, p.43 et 48. 
565 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 45. J. LACAN, Ecrits, Paris, Seuil, 1966, p. 94. Voir aussi 
« Stade du miroir » in J. LAPLANCHE et D. LAGACHE, Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF, 2004.  
566 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 49. 
567 Pour la distinction entre « identité imaginaire » et « identité symbolique » voir plus particulièrement J. 
ANSALDI, « L’identité pastorale » ETR, 1985/4, p. 585-593. L’identité symbolique est évoquée dans J. 
ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 48. 
568 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 46. 



188 
 

du groupe social, aux identifications avec les figures parentales, etc. L’homme apparaît là comme 
un être brisé, écartelé […] Il ne pourra « se ramasser » dans l’unité que dans le nom par lequel il 
est appelé et reconnu par le Père. Il n’y a d’identité pour lui que symbolique, que provenant de la 
bouche d’un Autre569.  

Ici encore, le caractère relationnel de l’anthropologie ansaldienne apparaît comme étant sans 

concession : toute tentative de l’homme de se nommer lui-même est d’emblée soupçonnée de 

relever de cette structure imaginaire qui « marque le destin de l’homme en freinant 

l’acceptation de son humanité, de son état de créature marquée par la finitude, la mortalité, la 

faillibilité »570. Le parallèle avec l’anthropologie théologique est alors évident : « Dans cette 

structure, le théologien repère sans faute le lieu où s’enracine l’idole qui se forge autour du 

moi-idéal […] Ce détour par l’anthropologie analytique n’était pas gratuit, […] elle laisse 

apparaître une analogie certaine avec l’anthropologie théologique : création par la parole, 

capture par l’image »571.   

Nous pouvons entrevoir d’emblée la structure de la sotériologie ansaldienne qui consistera en 

une articulation entre mise en évidence de l’idole et image de Dieu. Comme la sotériologie 

barthienne, la sotériologie ansaldienne apparaîtra alors comme une sotériologie de la 

conscience où l’homme trouvera son salut dans l’assomption de la finitude qui caractérise son 

humanité, finitude qui suppose fondamentalement la nécessité de l’altérité pour être humain, 

assomption qui ne pourra se produire que dans la confrontation avec le Christ, le Fils, unique 

signe de la rencontre avec le « Père Radicalement-Autre ».  

D’une certaine manière, la finitude est pour Ansaldi ce que Barth désigne comme forme 

fondamentale de l’humanité et qui emporte la conséquence que l’humain ne saurait être perçu 

d’une autre manière que comme un être fondamentalement relationnel. Cela étant dit, l’être 

pris par l’idole ne peut être qualifié d’être humain : pour reprendre le contre-exemple que 

donnait Barth, l’être pris par l’idole, qui se dit autonome ressemble à s’y méprendre au 

Zarathoustra nietzschéen. Néanmoins, après avoir lu ce que K. Barth dit de la personnalité et 

de la finitude, cette définition de l’être humain comme un être fini pose, de manière accrue la 

question de la conception ansaldienne de Dieu : vis-à-vis de l’homme, cette créature finie, 

Dieu, « le Tout-Autre », serait-il perçu comme un Dieu infini auquel on ne pourrait pas 

attribuer le caractère de la personnalité ? Il semblerait qu’il manque chez Jean Ansaldi le 

concept de « singularité de Dieu » que Karl Barth a pu développer. Mais il n’en est rien, car 

c’est avant tout comme « Père Radicalement-Autre », un Père qui nomme sa créature, 

                                                 
569 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 48. 
570 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 48. 
571 J. ANSALDI, Le dialogue Pastoral,  op. cit., p. 49. 



189 
 

l’appelant et la recréant sans cesse, qu’Ansaldi désigne Dieu. La singularité de Dieu est donc 

sinon formulée, au moins, largement sous-entendue. Le problème reste tout de même 

intéressant à considérer car il montre bien que conception de l’être humain et conception de 

l’être divin doivent se correspondre.  

Il s’agit alors pour nous de considérer de plus près comment Jean Ansaldi perçoit la création 

de l’homme selon l’image de Dieu.   

3.2.2.  L’image de Dieu selon Jean Ansaldi : la fonction icono-sacerdotale. 

Après avoir considéré le contexte philosophique dans lequel Ansaldi formule sa conception de 

l’image de Dieu, il s’agit d’en extraire la matière théologique pour la confronter à la 

conception barthienne. Conséquent avec son ontologie particulière, Jean Ansaldi va refuser de 

spéculer sur le contenu de l’image de Dieu en distinguant entre l’aspect « créationnel » de 

l’image de Dieu et sa fonction. La fonction icono-sacerdotale de l’image de Dieu selon 

laquelle l’homme fut créé sera alors attribuée à Jésus-Christ qui lui seul est à même de 

représenter le « Père Radicalement-Autre » face aux humains et l’humanité face à Dieu. Le 

discours ansaldien sur l’imago Dei a alors une coloration plus phénoménologique 

qu’ontologique (3.2.2.1). Il se distinguera en cela de K. Barth qui lui ne refuse pas de fonder 

son discours sur l’image de Dieu dans une ontologie en affirmant une analogia relationis 

entre l’être de Dieu et l’être humain homme et femme en commentant Gen. 1,26. Jean Ansaldi 

insistera néanmoins comme K. Barth sur la double nature du Christ et sa fonction révélatrice 

de l’humanité à l’être humain (3.2.2.2).  

3.2.2.1. Le refus de spéculer sur l’aspect « créationnel » de l’image de Dieu, et la 

mise en évidence de la fonction « icono-sacerdotale »   

Excepté son ouvrage sur l’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, qui apparaît 

comme un ouvrage sur l’épistémologie de la théologie, les principaux ouvrages théologiques 

universitaires572 de Jean Ansaldi font référence à l’image de Dieu, ou plutôt à sa critique de la 

conception de l’image de Dieu d’Irénée de Lyon. Cette critique ne change pas le long de ses 

ouvrages, et ses affirmations sur l’imago Dei ne varient pas si ce n’est qu’elles sont incluses 

dans des discours qui poursuivent différents buts.  

                                                 
572 Nous excluons ici en effet ses ouvrages ou articles qui traitent plus spécifiquement de la psychanalyse ainsi 
que les ouvrages grand publics publiés aux éditions du Moulin que sont J. ANSALDI, Dire la foi aujourd’hui, 
petit traité de la vie Chrétienne, Poliez le Grand (Suisse), Ed. du Moulin, 1995 et J. ANSALDI, Grande 
Langue ! Un pouvoir de vie ou de mort, Poliez le Grand (Suisse), Ed. du Moulin, 2006.  



190 
 

Dans son commentaire du De homine de Luther, publié en 1982, Ansaldi  montre le 

basculement anthropologique amorcé par Luther, en montrant que celui-ci rompt avec la 

conception classique de l’imago Dei qui avait cours depuis Irénée de Lyon. Il reprendra 

invariablement dans ses autres ouvrages son interprétation de l’histoire de la doctrine de 

l’imago Dei qu’il développe de la manière suivante :  

Avec éclat, Luther se démarque ici de l’anthropologie substantialiste devenue traditionnelle depuis 
Irénée. Celle-ci, jouant avec les deux termes de Genèse 1, distingue l’image de la ressemblance. 
L’image est inaliénable et constitue un humanum minimum caractérisant l’homme en-soi, en 
dialogue ou non avec son Dieu ; la ressemblance est un donum gratiae superadditum, un surplus 
surnaturel offert par la grâce à qui l’accueille. L’homme se définit donc en pleine autonomie, 
quelque soient par ailleurs ses rapports avec Dieu. On le voit, l’Humanisme était en germe dans le 
courant irénéen fortement thématisé par Thomas d’Aquin. Avec sa thèse 32, Luther brise cette 
longue tradition et définit l’humanum par la seule relation vivante et actuelle avec Dieu : il y a de 
l’homme quand une parole hétéronome atteint un homme et suscite en lui une réponse. […] Luther 
constitue bien son anthropologie sur la base de l’imago Dei mais il l’arrache au substantialisme 
pour l’inscrire dans la seule dimension du relationnel. Dès lors, dans le monde de la chute, l’image 
de Dieu n’a plus aucune signification et l’anthropologie flotte. Certes, une structure phénoménale 
perdure et ce, grâce à la raison. (On a pu noter la place qu’elle tient dans les thèses) ; mais 
l’homme n’est plus ancré dans une ontologie : on peut le décrire par sa stature, son code génétique, 
son intelligence, son rire, sa capacité à projeter des fins etc. Toutes ces lectures sont partiellement 
justes ; elles ne constituent toutefois que des approches phénoménologiques, (cf. thèse 19 par 
exemple). Dans la foi l’homme est refondé en son humanum573.  

Ce commentaire de Jean Ansaldi écrit en 1982 est structuré dans deux sous-parties, 

« anthropologie » et « débat avec les sciences humaines », qui apparaissent en fin de compte 

comme les deux grandes orientations qu’aura l’ensemble des travaux du théologien de 

Montpellier par la suite, travaux qui sont tous fortement ancrés dans une phénoménologie. 

Dans ce commentaire, Ansaldi montre clairement l’articulation qu’il établit entre image de 

Dieu et péché : « dans le monde de la chute l’image de Dieu n’a plus aucune signification et 

l’anthropologie flotte »  […]  Par le péché, l’homme ne perçoit plus le sens de l’image selon 

laquelle il a été créée, celle-ci n’a « plus aucune signification ». Du reste, l’homme ne peut 

comprendre par lui-même ce qu’il est : « l’homme n’est plus ancré dans une ontologie ». Il 

n’y a que par la foi qu’il « sera refondé dans son humanum ».  

Dans éthique et sanctification (p. 69-74), publié en 1983, le discours ansaldien sur l’histoire 

de la doctrine de l’image de Dieu sera le même. Il traitera néanmoins le problème plus dans le 

fond, en interprétant l’imago Dei comme « fonction icono-sacerdotale du Christ ». Cette 

conception de l’image de Dieu a pour but de distinguer entre l’éthique et la sanctification : 

insistant sur le fait que l’image de Dieu « n’est pas une substance mais une fonction », il 

montrera que la valeur la plus haute des hommes suivant le Christ qui « fut et sera le seul 

                                                 
573 J. ANSALDI et P. PELISSERO, « Le De homine de Luther », op. cit., p. 483. 



191 
 

sacerdote »574 et qui sont de ce fait « assimilés » à sa fonction icono-sacerdotale est le 

« saint » alors que la valeur la plus haute qui conduit les hommes en dehors de l’Eglise à 

promouvoir des valeurs éthiques est « le bien » :  

La fonction christologique ayant été définie comme icono-sacerdotale, en quoi sommes-nous 
concernés par elle ? […] Si l’Eglise et ses membres sont appelés à vivre un ministère comparable, 
ce n’est que par assimilation à sa propre personne, par intégration au ministère du Seigneur. C’est 
en devenant le corps du Christ que l’Eglise participe au ministère de son Chef ; c’est en devenant 
« une même plante » avec le Christ que les fidèles sont associés au service de leur Seigneur. […] 
En dehors de l’Eglise beaucoup d’hommes sont capables de promouvoir des valeurs éthiques, de 
défendre la justice et les droits des plus pauvres ; nul ne peut à la place des chrétiens, transmettre 
la Parole de Dieu au monde, ni rassembler la joie et la peine des hommes pour les offrir à Dieu en 
louange ou en intercession. […] De même que le bien est la référence du comportement éthique, 
de même le saint est la mesure de l’agir icono-sacerdotal575. 

Cette conclusion de son paragraphe sur la fonction icono-sacerdotale, est très importante pour 

nous parce qu’elle vise exclusivement à montrer comment l’homme est « concerné » par 

l’image de Dieu.  

Dans Le dialogue pastoral576, publié en 1986, ses affirmations sur l’image de Dieu ont pour 

but de montrer l’analogie entre l’anthropologie biblique et la psychanalyse : considéré de 

manière biblique l’homme est comme l’homme considéré par la psychanalyse, un homme qui 

a tendance à s’identifier à une image idéale de lui-même – en théologie c’est l’idole, en 

psychanalyse, c’est le reflet spéculaire et le moi-idéal. Ce faisant, Ansaldi insistera 

grandement sur la dimension sotériologique de l’anthropologie biblique. 

3.2.2.2. Barth et Ansaldi : un relatif désaccord sur le volet ontologique du discours 

sur l’imago Dei, un  accord de fond sur le volet sotériologique du discours sur 

l’imago Dei  

Nous avons déjà pu souligner la différence entre le discours barthien et le discours ansaldien 

relatif au volet ontologique de l’imago Dei. Différemment de Karl Barth qui définit l’imago 

Dei comme une analogie relationnelle entre l’ « être de Dieu en tant qu’il aime » et l’humanité 

en Jésus-Christ comme « être pour », Jean Ansaldi refusera purement et simplement d’utiliser 

la catégorie d’ « être », refusant de spéculer sur un « en-soi » qui est impossible à appréhender 

de manière phénoménologique, scientifique : 

Une science constitue toujours une réalité où le réel vient faire butée sans jamais se donner dans le 
langage. La théologie relève d’un genre identique : contrairement à la foi qui est a-rencontre de 
son réel, mais a-rencontre donnant une certitude et non un savoir, la théologie est a-thée, c'est-à-

                                                 
574 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73. 
575 J. ANSALDI, Ethique et Sanctification, op. cit., p. 73-74. 
576 J. ANSALDI, Le dialogue pastoral, op. cit., p. 23-25. 



192 
 

dire que Dieu y fonctionne à la troisième personne du singulier et non à la deuxième comme dans 
la foi577.    

Prenant en compte la phénoménologie lacanienne, Ansaldi distingue sans cesse – et 

particulièrement lorsqu’il traite de l’épistémologie théologique – entre le réel qui est 

inconnaissable, non langagier, et la réalité qui, langagière, entoure le réel de signifiants 

discontinus qui sont mis en cohérence par l’imaginaire. La théologie, qui est définie comme 

« cohérence imaginaire » ne peut dire Dieu qu’à partir des signes qu’elle peut observer et 

mettre en cohérence. Sans quoi la théologie « néglige ses limites épistémologiques » : 

Inversement, toute théologie qui néglige ses limites épistémologiques tend à reconstruire le Dieu 
du théisme, celui que Freud a associé à notre désir narcissique de toute-puissance. Dans ce dernier 
cas, le théologien se croit autorisé à se prononcer sur à peu près tout : il démonte les mécanismes 
régissant l’intériorité divine, il connait les lieux des interventions de celui-ci, ses préférences dans 
les conflits entre les hommes : il s’en sert pour boucher les trous du savoir, pour délimiter avec 
précision les valeurs, pour garantir les choix politiques, pour définir les relations avec les religions 
non chrétiennes, etc. Bref il s’engage résolument dans l’exploration de l’opus alienum Dei et, par 
là, il dispose d’un savoir surhumain courant le risque de devenir inhumain. Dès lors il tend à poser 
la théologie comme reine des sciences, comme lieu de la synthèse des savoirs578. 

La conclusion est claire : une théologie qui prétendrait pouvoir « explorer l’opus 

alienum Dei » outrepasserait ses limites épistémologiques. La conséquence directe est 

qu’il est alors impossible pour la théologie d’affirmer quoique ce soit sur l’être de Dieu, 

sur son en-soi. Il en est de même pour l’homme : 

S’il est vrai qu’il n’y a pas de savoir sur Dieu en dehors de son a-rencontre avec l’homme, alors il 
n’y a pas de savoir « théologique » sur l’homme en dehors de cette même a-rencontre avec Dieu. 
Toutefois une précision s’impose d’entrée : la théologie n’entend pas dire le dernier mot sur 
l’homme mais seulement sur la manière par laquelle celui-ci se donne à connaître dans la foi ou 
dans l’incrédulité. Sur l’homme en-soi il n’y a d’ailleurs aucun savoir total ; il en existe par contre 
une infinité à partir d’un point de vue. Biologie, paléontologie, ethnologie, sociologie, 
psychologie, psychanalyse, autant de champs qui entendent cerner l’homme entier à partir d’un 
angle de visée et, par suite, développer une pratique et une thérapie spécifiques. La synthèse, dans 
le moment où cet homme se saisit dans l’unité de son être, ne relève pas d’un savoir (comme s’il y 
avait un savoir des savoirs), mais d’un arrachement « idéologique » : malgré l’éclatement des 
savoirs sur moi, je suis un, grâce à tel choix politique, philosophique, religieux, etc. Cela revient à 
dire que l’homme ne se reçoit lui-même dans l’unité que par choc en retour d’une instance devant 
qui il se tient et à qui il confère une dimension d’altérité, c'est-à-dire une dimension idolâtre : dieu, 
valeur éthique suprême, choix politique absolu, travail sacralisé, famille idéalisée, etc. Dès lors, on 
ne peut que tirer les conséquences de l’évolution épistémologique : si la fides est une expérience 
d’unification, la théologie n’est au contraire qu’un champ du savoir parmi d’autres. Elle ne peut 
donc définir et décrire l’homme et par suite déboucher sur une éthique et une thérapie spécifique, 

                                                 
577 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 101. 
578 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 84-85 : Considérant cette dernière citation, et dans le cadre de notre 
comparaison entre K. Barth et J. Ansaldi il est intéressant ici de souligner la différence de volume entre les 
œuvres des deux auteurs : la rédaction d’une dogmatique en 26 volumes ne relève-t-elle pas, au sens d’Ansaldi, 
d’une tentative de synthèse des savoirs ?    



193 
 

qu’à partir d’une hypothèse de travail, en l’espèce, et pour ce qui me concerne, à partir de la 
justificatio impii sola fide579. 

Cette impossibilité pour la théologie d’affirmer quoique ce soit sur l’en-soi de Dieu et sur 

l’en-soi de l’homme, implique l’impossibilité d’affirmer une quelconque analogie, c'est-à-dire 

une quelconque correspondance entre l’essence relationnelle de Dieu et l’essence relationnelle 

de l’homme. Ce faisant, Ansaldi n’insiste pas comme K. Barth sur la Trinité, et préfère 

accentuer la question de l’altérité : ce qu’est l’homme, l’homme ne peut que le recevoir d’une 

« instance devant laquelle il se tient et à qui il confère une dimension d’altérité ». Autrement 

dit, l’homme reçoit son humanité de l’autre, et il la re-présente. Seule cette représentation est 

perceptible par la science théologique comme phénomène, comme il l’écrit : « la théologie 

n’entend pas dire le dernier mot sur l’homme mais seulement sur la manière par laquelle 

celui-ci se donne à connaître dans la foi ou dans l’incrédulité ». Là où K. Barth utilise le 

concept d’analogie, J. Ansaldi s’en tient au concept de représentation, ne voulant pas basculer 

dans une ontologie qui semble échapper à la science théologique et qui ne relève que de la foi. 

Ansaldi reste à un niveau strictement phénoménologique, il prétend n’analyser que ce qui est 

observable, il reste dans la réalité sans spéculer sur l’en-soi du réel. Cela dit, les deux auteurs 

restent fondamentalement d’accord sur la question de la grâce : concernant l’être humain, 

c’est bien la grâce qui est première, que celle-ci soit exprimée comme nous l’avons vu avec 

K. Barth, au moyen d’un champs lexical relevant de l’ontologie, comme « surcroît » d’une 

« essence surabondante », « extériorisation de la plénitude divine » qui « crée effectivement 

dans sa révélation une communion entre lui et nous, à l’image de la communion qui existe 

déjà en son essence éternelle »580, ou que celle-ci soit exprimée au moyen du champs lexical 

issu de la phénoménologie lacanienne comme « advenue du Réel » faisant « basculer » la 

« structure symbolico-imaginaire », advenue primordiale d’une altérité qui, « faisant choc », 

confère à l’homme son unité et son humanité. Dans les deux cas, si l’homme est, ce n’est que 

par pure grâce, son humanité authentique lui étant avant tout donnée, l’homme ne pouvant pas 

acquérir cette humanité par lui-même – encore moins, a fortiori, par son propre mérite. C’est 

là une affirmation que la théologie chrétienne a toujours défendue depuis ses débuts, comme 

notre présent travail tend à le démontrer.  

Si les champs lexicaux diffèrents concernant le volet ontologique de l’image de Dieu, l’un 

élaborant une véritable ontologie relationnelle fondée sur une réinterprétation relationnelle de 

l’analogie entre l’humanité authentique et Dieu, l’autre se cantonnant à une phénoménologie 

                                                 
579 J. ANSALDI, L’articulation…, op. cit., p. 85-86. 
580 K. BARTH, Dogmatique, II,1, op. cit., p. 20. 



194 
 

en se limitant à la question de la représentation de Dieu par l’humain dans son office icono-

sacerdotal plus ou moins assumé, il n’est néanmoins pas étonnant de constater le plein accord 

entre les deux auteurs sur la question de la sotériologie. L’humanité authentique, celle qui est 

pleinement image de Dieu ne peut être acquise que dans la foi en Jésus-Christ qui est cette 

image. 

Nous pouvons en effet constater, dans les deux discours barthien et ansaldien, la persistance 

de trois thématiques fondamentales qui représentent trois mouvements de la sotériologie et 

qui apparaissent à elles seules comme les piliers d’un système sotériologique relationnel. 

Barth et Ansaldi affirment tous deux l’extériorité de l’image de Dieu comme la destination de 

l’humain à être en relation avec Dieu. Barth et Ansaldi considèrent tous deux le péché comme 

une perte de conscience par l’homme de cette destination particulière, c'est-à-dire de leur 

humanité. Barth et Ansaldi affirment tous deux que Jésus-Christ est l’image de Dieu 

représentant l’humanité face à Dieu et la divinité face à l’humain et qu’il révèle ainsi à 

l’homme sa pleine humanité, sa destination à être, selon l’image de Dieu, en relation avec son 

Créateur. Les deux parviennent ainsi à l’affirmation anthropologique fondamentale chrétienne 

selon laquelle l’homme n’est humain que par la grâce de Dieu.  

La question cruciale est celle de la définition du péché. A la suite du basculement 

anthropologique opéré à la Réforme par Martin Luther, la sotériologie relationnelle répond  

toujours à la même logique : l’homme est tellement corrompu par le péché qu’il n’est plus du 

tout selon l’image de Dieu, il ne peut récupérer cette destination fondamentale qui lui a été 

attribuée lors de sa création que par la grâce de Dieu. Cela sous entend que l’image de Dieu 

persiste, non pas en l’homme mais dans la grâce de Dieu. Cela explique aussi pourquoi la 

théologie issue de la Réforme peut affirmer que l’homme est à la fois juste, à la fois pécheur, 

toujours repentant : l’homme est en-soi pécheur, mais il est justifié, l’homme a en-soi perdu 

sa destination, mais elle ne cesse de lui être offerte. D’où l’image de Dieu est externe à 

l’homme parce qu’ayant perdu entièrement sa conformité à l’image de Dieu, celui-ci reste 

entièrement concerné par celle-ci.  

De là, la question est de comprendre comment l’homme a pu perdre entièrement cette 

conformité à l’image de Dieu, et comment celui-ci reste pourtant entièrement concerné par 

celle-ci. Jean Ansaldi comme Karl Barth répondent tous deux, nous l’avons vu, en utilisant le 

concept de conscience581 : l’homme a perdu la conscience de sa destination fondamentale, et il 

                                                 
581 Nous l’avons par ailleurs déjà vu, J.-D. Causse souligne cette prise en compte du concept de « conscience » 
dès la réforme dans J.-D. CAUSSE, La haine et l’amour de Dieu, op. cit., p. 132-133 :« Luther rompt avec une 



195 
 

la retrouve grâce à Jésus-Christ qui révèle l’image de Dieu selon laquelle l’humanité fut créée.  

Cette définition du péché comme perte de conscience est particulièrement thématisée à travers 

les notions de surdité du cœur ou d’aveuglement de l’homme. Ces thématiques sont présentes, 

nous l’avons vu, depuis l’Egypte antique – surdité à la Mâat – jusqu’à aujourd’hui. Karl Barth 

montre à travers son analyse du surhomme de Nietzsche que l’homme pécheur est « l’homme 

pour soi », qui est « condamné à tâtonner dans l’obscurité » et qui « ne parvient plus à 

distinguer de l’inhumanité elle-même, ce qu’on s’obstine à appeler l’humanité »582. Jean 

Ansaldi, nous venons de le voir, montre que l’homme pécheur est celui qui est aveuglé par 

l’idole. Le péché aveugle l’homme qui ne peut plus voir sa destination à être selon l’image de 

Dieu. L’homme ne reste pas moins concerné par cette image qui se révèle en Jésus-Christ : ici 

le dogme de la double nature prend toute son importance. Comme nous l’avons vu, Karl Barth 

insiste en effet, à travers le concept de « cohumanité » que Jésus-Christ est à la fois Dieu pour  

l’homme et l’homme pour Dieu et qu’il révèle ainsi l’ « être pour » qui est la destination de 

l’être humain. Ansaldi ne dit rien de nouveau lorsqu’il définit la fonction icono-sacerdotale du 

Christ qui est de représenter Dieu face à l’homme et l’homme face à Dieu, ce faisant, et par 

une certaine insistance sur la croix, Ansaldi montre que Christ fait prendre conscience à 

l’homme de sa finitude et de sa dépendance au Tout-Autre.  

Conclusion de la section 3. 

La comparaison entre ces deux théologiens contemporains nous permet désormais de 

formuler des affirmations plus générales sur la question de la conception relationnelle de 

l’être humain considérée à travers la question plus particulière de l’imago Dei. 

Premièrement, il est clair que les deux auteurs considèrent l’image de Dieu comme étant 

l’humanité elle-même, c'est-à-dire comme étant la vocation de l’homme : la vocation de 

l’homme est d’être humain et le péché l’a distancé de cette vocation – par le péché, l’homme 

rate effectivement la cible, comme le suggère l’étymologie même du mot « péché ». Le péché, 

en effet, est perçu comme un aveuglement de l’homme qui l’empêche de se conformer à cette 

humanité selon laquelle il fut créé.  

                                                                                                                                                         
anthropologie substantialiste, qui postule une justification progressive de l’existence pour se situer dans une 
anthropologie de la conscience revendiquée : par médiation interposée, l’homme naturel est placé devant lui-
même, c'est-à-dire replié sur lui-même. Dès lors le passage de l’incrédulité à la foi « ne peut pas signifier un 
changement dans la personne – ce qui serait un changement de certaines propriétés et capacités – mais bien un 
changement de la personne elle-même ». 
582 K. BARTH, Dogmatique, III,2, op. cit., p. 263. 



196 
 

La question est alors de savoir en quoi consiste exactement cette humanité. Comme nous 

l’avons vu Karl Barth définit « la forme fondamentale de l’être humain » comme étant la 

coexistence. L’anti-modèle, celui de l’homme pécheur par excellence apparaît alors comme 

étant l’Ubermensch nietzschéen qui tend sans cesse à une plus grande autonomie. De même, 

Jean Ansaldi définit clairement l’être humain en quête d’autonomie comme l’être pécheur par 

excellence, incurvé en lui-même et qui vit dans l’illusion de la toute-puissance. Il en résulte 

que l’être humain ne peut pas être perçu comme authentique en dehors de la relation : l’être 

humain ne peut advenir sans la relation. Ce faisant les deux auteurs défendent une ontologie 

relationnelle, de manière différenciée. Karl Barth avance une ontologie positive où il définit 

clairement l’être humain comme un être à l’image de l’être divin qui est être en tant que 

relation. Jean Ansaldi avance quant à lui une ontologie en creux, refusant de spéculer sur 

l’ontologie qui lui apparaît comme le « noyau dur qu’aucune phénoménologie ne peut 

réduire », et préférant rester sur un niveau purement phénoménologique dans un souci de 

scientificité : il n’attribue pas moins ce « noyau dur » à l’altérité, exprimant ainsi que l’être 

humain ne peut advenir sans autre. Aussi, Ansaldi insiste beaucoup plus que Karl Barth sur la 

finitude de l’être humain, ce qui aura pour conséquence une insistance beaucoup plus grande 

sur la croix, comme nous avons pu notamment le remarquer au moment de conclure notre 

deuxième section. 

De telles ontologies relationnelles qui définissent l’être humain comme un être qui ne peut 

advenir que dans la relation ne sont théologiquement défendables que si l’on considère 

l’imago Dei  comme étant une réalité extrinsèque à l’homme : l’humanité ne peut être acquise 

que par la relation, ce qui induit que l’humanité relève de l’altérité. Le caractère extrinsèque 

de l’imago Dei par rapport à l’homme est de fait clairement affirmé par les deux auteurs qui 

se situent dans la suite du basculement opéré par les réformateurs, basculement que nous 

avons décrit dans notre deuxième section. Karl Barth affirme avec force que l’homme ne peut 

ni perdre, ni transmettre « ce qui ne lui appartient pas », et avance même l’idée d’une sorte de 

reconnaissance de paternité de la part de Dieu, qui lui seul peut reconnaître le nouveau né 

comme une créature à son image : Karl Barth situe donc assez clairement l’imago Dei dans la 

volonté de Dieu, comme le suggèrent les éléments exégétiques que nous avons exposés dans 

notre première section. Jean Ansaldi, quant à lui, restant sur sa ligne méthodologique, refuse 

de spéculer sur l’ « aspect créationnel » de l’imago Dei, donnant à celle-ci une définition 

fonctionnelle comme « fonction icono-sacerdotale » qu’il attribue au seul Christ qu’il qualifie 

d’ « archi-sacerdote ». Il en résulte que la conformation de l’être humain à l’image selon 



197 
 

laquelle il fut créé n’est rendue possible que par une relation effective avec le Christ qui 

révèle en quoi consiste exactement l’humanité. Du reste, nous pouvons remarquer que 

contrairement à Karl Barth, Jean Ansaldi ne considère l’imago Dei que quasi exclusivement 

dans sa dimension sotériologique, ne faisant qu’évoquer avec beaucoup de méfiance sa 

dimension ontologique.  

Notre travail de comparaison nous a en effet permis de bien distinguer entre deux dimensions 

de toute doctrine sur l’imago Dei qui sont, d’une part, la dimension ontologique qui est 

rattachée au principe de la création de l’homme selon l’image de Dieu, le discours sur l’image 

de Dieu servant alors à expliciter en quoi consiste la nature humaine, et, d’autre part, la 

dimension sotériologique qui est rattachée à la qualification de Jésus-Christ comme l’image 

de Dieu, Premier-né de toute Création, le discours sur l’image de Dieu servant alors à montrer 

comment le Christ permet à l’homme de se conformer à l’image selon laquelle il fut créé. Ce 

faisant, et dans une visée exclusivement sotériologique, deux matières philosophiques sont 

mises à contribution dans tout essai de définition de l’imago Dei : l’ontologie qui sert à 

montrer en quoi l’être humain correspond à l’être divin, son Créateur,  et la phénoménologie 

qui sert à définir comment fonctionne l’imago, en terme de représentation.  

Les deux matières philosophiques sont précisément mises à contribution par les deux auteurs 

avec des accents différents. 

Il est, en effet, intéressant de souligner que K. Barth accentue plus l’aspect ontologique en 

fondant notamment son propos sur la philosophie de M. Buber qui lui offre la possibilité de 

souligner la relation entre le « je » et le « tu » pour définir l’être humain comme un être « en 

tant que » relation, à l’image de la Trinité. Ce faisant K. Barth insiste plus que Jean Ansaldi 

sur la Trinité, réflexion sur la Trinité qui est quasiment absente du discours ansaldien sur 

l’image de Dieu. L’analogia relationis est une formulation qui relève selon nous plus de 

l’ontologie que de la phénoménologie, puisqu’il s’agit de montrer la correspondance de deux 

êtres qui sont « en tant que » relation, sans qu’il soit besoin de faire immédiatement appel à la 

sotériologie : l’humanité dans sa forme fondamentale et la divinité sont analogues en ce 

qu’elles sont en tant que relation. Mais une telle formulation suppose forcément une sorte de 

spéculation sur l’être divin « en tant que relation » ce que refuse catégoriquement Jean 

Ansaldi, qui lui, en reste à un niveau plus phénoménologique, faisant appel à la distinction et 

au nouage décrits par J. Lacan entre le Réel, le Symbolique et l’Imaginaire.    

Les deux auteurs sont néanmoins tout à fait d’accord pour définir la fonction sotériologique 

du Christ image de Dieu comme révélateur d’humanité, représentant de Dieu pour l’homme et 



198 
 

représentant de l’homme devant Dieu. En cela le discours sotériologique des deux auteurs se 

situe nécessairement dans une phénoménologie : Christ est image de Dieu en tant qu’il est  

phénomène de l’humanité authentique, c'est-à-dire celle qui est en relation parfaite avec  

Dieu. Il n’y a, selon les deux auteurs, qu’à partir du Christ comme phénomène de Dieu et de 

l’humanité authentique que l’on peut établir une anthropologie théologique : cette précision 

épistémologique n’est possible que parce que le discours sur Christ image de Dieu relève bel 

et bien pour les deux auteurs d’une phénoménologie. La question est alors de savoir en quoi 

Christ représente l’humanité et la divinité, en soulignant évidemment le dogme de la double 

nature qui est d’une importance cruciale pour les deux théologiens relationnels. 

Ces considérations sur l’ontologie et sur la phénoménologie sont importantes à souligner : le 

mérite de Jean Ansaldi est, en effet, de montrer qu’il est possible d’élaborer une anthropologie 

théologique et une sotériologie sans pour autant spéculer sur l’ontologie, tout au plus en 

l’évoquant en creux. 

Exprimée avec force par les deux auteurs, l’affirmation du caractère extrinsèque de l’image de 

Dieu emporte des conséquences sur leur anthropologie, conséquences qu’il s’agit ici de 

préciser.  

La conséquence première est l’élaboration d’un discours destiné à montrer comment l’homme 

reste concerné par l’image de Dieu s’il n’est pas lui-même cette image. Outre le rejet de 

l’analogia entis et la reprise de l’analogia relationis destinée à montrer qu’il existe bien une  

correspondance entre l’être humain et l’être divin en ce qu’ils sont tous deux être en tant que 

relation, K. Barth développe en outre l’idée que Jésus-Christ est « être pour » l’homme, 

destiné à révéler l’humanité authentique à l’être humain, qui a vocation à « être pour » comme 

le Christ. J. Ansaldi, quant à lui, affirme que l’homme est concerné par la « fonction icono-

sacerdotale », par « assimilation » au ministère du Christ, « assimilation » qui n’est effective 

que par la foi, en Eglise. L’accent est donc mis sur la grâce et l’anthropologie est 

nécessairement abordée de manière sotériologique : l’image de Dieu est en quelque sorte sans 

cesse proposée à l’être humain par Dieu en Jésus-Christ et l’être humain ne peut s’y 

conformer que par la foi en Jésus-Christ, sortant alors de l’aveuglement provoqué par le 

péché. Nous retrouvons alors l’intention fondamentale des réformateurs lorsqu’ils ont affirmé 

l’extériorité de l’image de Dieu : la question était évidemment d’insister sur la grâce seule. Du 

reste, nous pouvons constater que même si les deux auteurs emploient des logiques 

différentes, l’affirmation fondamentale reste la même : que la dimension ontologique de 

l’image de Dieu soit affirmée de manière positive à travers la question de l’analogie entre 



199 
 

l’être humain et l’être divin qui se correspondent en tant qu’ils sont relation, ou que celle-ci 

soit formulée en creux en soulignant néanmoins une assimilation qui conduit à une 

correspondance de fonction, la sotériologie et sa structure reste fondamentalement la même 

puisque c’est par la foi en Jésus-Christ que l’image de Dieu est révélée à l’homme et que 

l’homme peut être refondé dans sa vocation d’être humain. Le point de départ du discours sur 

l’image de Dieu ne peut alors être que Jésus-Christ et l’aspect ontologique/créationnel du 

discours ne peut être formulé qu’à partir de cette donnée fondamentale : il est alors fort 

probable qu’une telle ontologie formulée à partir de la christologie soit nécessairement 

relationnelle, à l’image de l’ontologie barthienne583. Sans quoi le risque est de tomber dans un 

discours sur la nature humaine qui n’a plus grand-chose à voir avec la théologie et qui sera 

surtout nourri par des considérations philosophiques s’appuyant sur les sciences naturelles. 

Aussi, nous paraît-il constant qu’une conception relationnelle ne peut élaborer l’humanum 

chrétien qu’à partir d’une christologie, puisque le Christ est désigné comme étant la forme la 

plus authentique de l’humanité.   

Une autre conséquence de l’affirmation de l’extériorité de l’image de Dieu par rapport à l’être 

humain est que celle-ci offre une approche globale de l’être humain : il ne s’agit pas de viser 

un ensemble de capacités ou d’attributs qui seraient semblables aux capacités ou aux attributs 

de Dieu. C’est l’homme tout entier qui est concerné par l’image de Dieu qui lui fait face, c’est 

l’homme en entier qui est déterminé par cette image selon laquelle il fut créé et à laquelle il 

est invité à se conformer. C’est en entier que l’homme se détourne ou se place face au 

Créateur qui le créé selon l’image qu’il a de lui-même. Ainsi l’être humain ne peut être perçu 

que de manière relationnelle, il advient dès lors qu’il est « face à ». La question est alors 

fondamentalement celle de l’authenticité de son humanité, selon qu’il se place face au Dieu 

selon l’image duquel il fut créé, ou face à l’idole selon l’image de laquelle il s’auto-justifie. 

 

  

                                                 
583 Si l’ontologie a pour point de départ la christologie, la question de la double nature sera nécessairement 
d’emblée soulevée, et ilparaît extrêmement compliqué d’évoquer la double nature sans évoquer la relation entre 
le Père et le Fils.  



200 
 

CONCLUSION GENERALE 

Ce parcours qui consistait au départ en la vérification de l’anthropologie relationnelle sans 

concession formulée par Jean Ansaldi au regard des affirmations bibliques, des affirmations 

de la Réforme du XVIème siècle et des affirmations de Karl Barth sur l’imago Dei nous a 

permis de souligner la légitimité de la conception relationnelle de l’être humain telle qu’elle 

peut être formulée par la théologie contemporaine. 

Tout d’abord, notre détour par l’exégèse nous a montré qu’une telle conception est 

bibliquement fondée, trouvant sa source dans les affirmations vétérotestamentaires concernant 

la création de l’homme selon l’image de Dieu ainsi que dans les affirmations pauliniennes et 

deutéro-pauliniennes qualifiant le Christ en tant qu’ « image du Dieu invisible », « Premier-né 

d’une multitude ».  

Nous avons pu souligner que la dimension relationnelle de la créature à l’image de Dieu était 

présente dès la plus ancienne attestation connue du terme dans un écrit sapiential de l’Egypte 

antique. Bien qu’il semble que cette civilisation ne concevait pas encore la divinité comme 

une altérité radicale puisqu’elle percevait celle-ci comme étant immanente, l’Egypte Antique 

comprenait bien, néanmoins, la qualification de l’être humain comme image de Dieu comme 

le fait pour l’homme d’être fondamentalement en relation avec la divinité, comme nous avons 

pu le mettre en évidence avec l’échange de Maât. Distinguant clairement l’ordre transcendant 

de l’ordre immanent, l’Ancien Testament a vu naitre le concept d’idole et a pu reprendre à son 

compte et réinterpréter la qualification de l’homme en tant que créature à l’image de Dieu : 

plaçant l’homme entre les deux pôles de l’image de Dieu comme image de l’altérité radicale 

et de l’idole comme image taillée de la fausse altérité, l’Ancien Testament a pu souligner la 

dimension fondamentalement relationnelle de l’homme qui est déterminée par son 

attachement à l’un des deux pôles. Le péché de l’être humain a été en effet de refuser sa 

dignité d’être créé selon l’image de Dieu, préférant s’assimiler lui-même à une fausse image 

de la divinité qui consiste en une mêmeté idéalisée plutôt que de se laisser assimiler à la 

divinité de Dieu qui est l’altérité suprême. Nous avons pu à cet égard souligner la dimension 

fondamentalement relationnelle du concept même d’assimilation que suppose la création 

selon l’image de Dieu. L’origine sapientiale du concept d’image de Dieu et la compréhension 

relationnelle qui en découle a pu être confirmée par l’examen de l’exégèse néotestamentaire 

qui a pu montrer que l’auteur deutéro-paulinien avait lui-même pu comprendre le Christ 

image de Dieu à partir de la fonction sapientielle de médiation qui est exprimée par le terme 

	
��
�� : en tant qu’image de Dieu, Christ opère une triple médiation entre Dieu et l’homme, la 



201 
 

médiation créatrice, la médiation rédemptrice et la médiation révélatrice. Cette médiation de 

l’eikon tou theou est destinée, comme le souligne J.-N. Aletti, à libérer l’homme de l’idole, 

par l’ « assimilation au mystère du Christ » qui est l’image du Dieu invisible. Quoi qu’il en-

soit, il apparaît dès les débuts qu’il y a bien médiation entre l’homme et Dieu et que cette 

médiation s’opère de manière ontique, les sagesses ayant inspiré les religions qui leur ont 

emprunté le concept d’image de Dieu développant toutes d’une manière ou d’une autre une 

ontologie pour décrire l’union de l’homme avec Dieu : pour la sagesse égyptienne, l’écoute, 

l’interprétation existentielle puis la remontée de la Maât vers la divinité est bien un discours 

destiné à exprimer comment s’opère la relation avec Dieu qui relève de l’ontologie, tout 

comme la sagesse judéo-hellénistique qui considère la sagesse comme quelque chose de 

commun entre Dieu et l’homme, envoyé par Dieu à l’homme, interprété existentiellement par 

l’homme mais n’étant pas l’homme, comme le montre J.-N. Aletti. Ce faisant l’homme sourd 

à la Maât ou à la sagesse est perçu comme celui qui est détourné de son Dieu, et qui est à ce 

titre considéré comme perdu. 

Ensuite, nous avons pu montrer la légitimité de la conception relationnelle de l’être humain  

au regard des affirmations de la réforme du XVIème siècle. Nous avons pu à cet égard 

souligner que les réformateurs n’avaient pas rompu avec la tradition en ce qu’ils gardent 

l’intention fondamentale de l’anthropologie augustinienne : souligner l’absolue nécessité de la 

grâce divine pour le salut de l’homme. L’homme ne peut prétendre parvenir au salut par ses 

propres moyens : c’est ce qu’Augustin affirmait contre Pélage en élaborant le concept de 

péché originel, c’est ce que Luther et par la suite les autres réformateurs ont continué 

d’affirmer contre la dérive pélagienne que sous-tendait la pratique des indulgences, en 

radicalisant les conséquences du péché originel. Si l’intention est restée la même, cette 

radicalisation des effets du péché originel a néanmoins conduit à un basculement 

anthropologique qui consiste en la déclaration de l’extériorité de l’image de Dieu par rapport 

à l’homme. Clairement distingué de l’image de Dieu dont aucun reste ne saurait subsister en 

lui, l’être humain ne peut recevoir sa dignité de créature à l’image de Dieu que par une  

relation effective avec le Créateur qui porte en lui cette image, le Créateur lui offrant par pure 

grâce cette dignité en lui proposant sans cesse d’être recréé selon cette image. La question 

était bel et bien d’extraire de l’être humain toute possibilité ontologique d’accéder par lui-

même à son salut : cela a conduit à une anthropologie pessimiste tendant à montrer l’homme 

comme étant radicalement détourné de Dieu : nous entendons « radicalement » dans son sens 

premier c'est-à-dire dès la racine – il s’agit bien des effets du péché « originel ». L’intention 



202 
 

reste bien la même et la différence entre Augustin qui affirme qu’il subsiste des vestiges de 

l’imago Dei en l’homme qui ne sauraient être suffisants pour que l’homme puisse prétendre 

accéder à son salut sans la grâce de Dieu et Luther qui déclare l’inopérance de ces vestiges de 

l’imago Dei en soulignant que l’imago Dei relève plus de l’intention divine que de 

l’intelligence humaine, et que ce n’est donc que par la grâce que l’homme peut être sauvé, ne 

nous paraît pas suffisante pour affirmer qu’il y a une rupture sévère de l’anthropologie des 

réformateurs avec l’anthropologie classique. Il y a juste deux manières différentes d’expliciter 

un même donné biblique qui permet les deux interprétations, qui aboutit à deux manières 

différentes de formuler une même affirmation fondamentale sur l’homme : l’homme ne peut 

accéder à son salut que par la grâce de Dieu qui est reçue dans la relation avec Dieu. Si les 

deux discours élaborent des ontologies différentes, les deux discours conduisent toutefois à 

souligner que l’homme ne peut être sauvé que parce qu’il est aimé de Dieu, en relation avec 

lui. Au regard des articulations entre imago Dei et péché originel opérées par Augustin et par 

Luther, nous pouvons donc affirmer qu’une anthropologie classique est relationnelle tout 

comme une anthropologie plus contemporaine qualifiée de « relationnelle » en ce qu’elles 

affirment toutes deux que l’homme ne peut être sauvé que par la grâce de Dieu au moyen de 

la foi. Il nous apparaît que ce qui change entre les deux conceptions est l’ontologie qui sert à 

exprimer cette dimension fondamentalement relationnelle d’un homme qui ne peut être sauvé 

que par la grâce de Dieu : en distinguant clairement et en affirmant l’extériorité de l’imago 

Dei par rapport à l’homme. En affirmant qu’il n’y a pas d’étincelle divine en l’homme mais 

que l’être humain reste fondamentalement concerné par sa relation avec Dieu par la seule 

relation en Jésus-Christ qui lui permet de retrouver sa dignité d’être créé selon l’image de 

Dieu, Luther a opéré un basculement ontologique, passant d’une ontologie substantialiste 

affirmant l’existence d’une étincelle divine en l’homme à une ontologie relationnelle 

affirmant une humanité qui ne peut être authentiquement humaine qu’en tant qu’elle est 

assimilée à la divinité de son créateur par la relation.   

Enfin, la comparaison de l’anthropologie ansaldienne et de l’anthropologie barthienne a 

montré la légitimité d’une anthropologie relationnelle contemporaine qui se situe dans la 

droite ligne tracée par Augustin puis par Luther, en ce qu’elle continue à affirmer clairement 

que l’homme ne peut être sauvé que par la grâce au moyen de la foi en Jésus-Christ qui est 

l’image de Dieu. Comme nous avons déjà pu le montrer en concluant notre troisième section, 

ce qui est  intéressant dans cette comparaison entre deux auteurs qui défendent tous deux une 



203 
 

conception relationnelle de l’être humain sans concession, c’est que les deux auteurs 

développent des ontologies très différentes, tout en avançant strictement la même sotériologie.  

Finalement, il nous apparaît à la sortie de ce parcours, que toute doctrine sur l’imago Dei 

répond de fait à deux questions qu’il s’agit de bien distinguer, et dont les réponses ne peuvent 

être formulées qu’en faisant appel à la philosophie ambiante : la science théologique se met 

alors en dialogue avec les matières philosophiques qui s’intéressent le plus à l’image et à la 

représentation, à savoir la phénoménologie et l’ontologie. Nous avons pu souligner ce 

dialogue à plusieurs reprises584.   

D’une part le problème est de savoir comment l’image de Dieu est image. Comme nous avons 

pu le remarquer à plusieurs reprises c’est ici nécessairement la phénoménologie qui influence 

le débat : l’imago Dei est ici analysée comme signe, phénomène de Dieu révélant à l’homme 

son créateur à l’image duquel il fut créé. L’ « image du Dieu invisible » étant identifiée par la 

Bible au Christ, le discours sur l’imago Dei relève alors nécessairement d’une christologie qui 

est formulée en terme de représentation et de révélation : en tant qu’image parfaite de Dieu, 

Christ est pleinement représentant de Dieu pour l’homme, pleinement représentant de 

l’humanité pour Dieu, pleinement représentant de la divinité pour Dieu puisqu’il est l’image 

de Dieu selon laquelle Dieu a créé l’homme, et pleinement représentant de l’humanité pour 

l’homme en ce qu’il révèle à l’homme sa vocation de créature qui est la seule à être créé selon 

l’image de Dieu.  

Les concepts et le champ lexical utilisés pour élaborer une sotériologie à partir d’une 

articulation entre image de Dieu et péché originel relèvent bien de la phénoménologie, jusqu’à 

la description  des effets du  péché comme  « aveuglement ». Tant la Bible que la doctrine 

chrétienne montrent en effet que cet « aveuglement » de l’homme qui a pour cause l’idolâtrie 

qui est l’adoration de fausses images de Dieu, images idéales de l’humanité auxquelles 

l’homme tend à s’assimiler, au lieu de se laisser assimiler à l’image de Dieu selon laquelle fut 

créée son humanité. La problématique centrale est alors de montrer que Christ qui est l’image 

de Dieu permet à l’homme de sortir de cet aveuglement. La réponse à la question de savoir 

comment l’image de Dieu est image consiste donc théologiquement en l’élaboration d’une 

                                                 
584 Encore une fois, et nous y tenons : il ne s’agit pas pour nous de faire appel à la pensée de tous les philosophes 
ayant travaillé sur l’ontologie ou sur la phénoménologie, sans quoi ce travail dépasserait  largement son cadre. 
Aussi, dans un souci de rigueur, nous sommes nous cantonnés à montrer les influences des auteurs que nous 
avons cité, ce qui nousparaît suffisant pour affirmer qu’un tel dialogue entre la théologie et la philosophie existe 
quand il s’agit d’établir une doctrine sur l’image de Dieu, la phénoménologie et l’ontologie étant, en la matière, 
largement mises à contribution. Aussi nous semble-t-il important de répéter ici que nous entendons ces termes 
dans leur sens général. Lorsque nous avons été plus précis sur ces termes, c’est dans l’esprit des théologiens que 
nous avons cité et qui utilisent eux même ces termes. 



204 
 

sotériologie qui utilise les notions d’idole, d’image, de représentation, d’assimilation, 

d’aveuglement, de révélation, donnant à ses termes les accents que leur donnent les derniers 

travaux de la phénoménologie.  

En la matière, l’anthropologie de Jean Ansaldi apparaît comme un paradigme de ce dialogue 

entre théologie et phénoménologie et son grand apport est selon nous d’avoir tenté de montrer 

qu’il est possible d’élaborer une sotériologie en termes strictement phénoménologiques, sans 

qu’il soit nécessaire de « spéculer » sur l’ontologie, si ce n’est en la définissant en creux – ce 

qui constitue certes déjà un échec de cette tentative. En tous les cas, Ansaldi montre bien que  

ce qui est fondamental est d’affirmer l’absolue nécessité de la grâce de Dieu pour le Salut de 

l’homme et qu’il n’est pas primordial de définir le contenu exact de l’image de Dieu pour 

mettre en évidence cette nécessité. Il est même tout à fait éclairant, suivant Ansaldi, 

d’identifier ce contenu à une altérité radicale et de postuler son irréductibilité par la 

phénoménologie, montrant du même coup que la connaissance du contenu de l’imago Dei ne 

peut relever que de la seule foi et certainement pas de la science théologique.  

D’autre part, le problème est de savoir en quoi l’image de Dieu est image. Ici, la théologie fait 

nécessairement appel à l’ontologie : le concept clé est l’analogie, la question est d’affirmer 

qu’il y a bien quelque chose de commun entre le modèle et l’image, entre le prototype et le 

type, et son contraire est la notion biblique de « surdité du cœur » que l’Egypte antique 

connaissait déjà, la notion proche-orientale de cœur exprimant l’être profond de l’homme. La 

question est fondamentalement de savoir en quoi l’homme est concerné par la Parole de Dieu 

et en quoi il en est détourné. Affirmer comme nous venons de le faire que l’altérité est ce qu’il 

y a de commun entre Dieu et l’homme est déjà une réponse de type ontologique. C’est 

pourquoi nous pouvons affirmer qu’il existe bel et bien des ontologies de type relationnel et 

invalider la typologie qui distingue la conception relationnelle et d’une conception 

ontologique de l’être humain585. Nous avons vu deux types d’ontologies relationnelles à 

travers les exemples de K. Barth et de J. Ansaldi, deux ontologies bien différentes, l’une 

décrivant une analogia relationis entre l’être divin et l’être humain, deux êtres analogues car 

ils sont tous deux être en tant que relation, l’autre attribuant le caractère d’altérité radicale à ce 

« noyau dur qu’aucune phénoménologie ne saurait réduire » que constitue l’ontologie, 

établissant du même coup une correspondance d’être entre l’homme et Dieu, les deux étant 

des altérités, ce qu’Ansaldi souligne en distinguant l’autre petit a de l’Autre grand A. De 

                                                 
585 T. COLLAUD, Le statut de la personne démente, éléments d’anthropologie théologique de la personne 
malade à partir de la maladie d’Alzheimer, Fribourg, Academic Press Fribourg, 2003. 



205 
 

manière générale, tout discours tendant à montrer une telle correspondance entre Dieu et 

l’homme ne peut relever que de la spéculation théologique : comme le souligne J. Ansaldi, on 

se place ici au-delà de la phénoménologie, au-delà de l’observation des signes qui nous sont 

donnés, dans un discours véritablement méta-physique qui ne peut relever que de la 

spéculation ou de la foi. Il est d’ailleurs très intéressant à cet égard d’observer la méfiance des 

exégètes vétérotestamentaires à l’égard des interprétations barthiennes de l’imago Dei 

puisqu’ils considèrent que celles-ci relèvent plus de l’eiségèse que de l’exégèse. Il est encore 

plus intéressant de souligner les travaux de G.A. Jonsson qui tend à montrer que de toutes 

manière, les recherches en matière d’imago Dei, qu’elles soient exégétiques ou systématiques 

sont nécessairement influencées par des présupposés qui relèvent plus de l’opinion que de la 

constatation pure des phénomènes. Il y a là une part de subjectivité nécessaire, qui permet 

d’habiter la sotériologie : au fond, la question est de savoir comment l’homme est en-soi 

concerné par l’imago Dei. Nous avons pu remarquer avec Ansaldi et Barth que bien que les 

ontologies soient fort différentes, on peut tout de même affirmer que les deux anthropologies 

sont bien deux anthropologies relationnelles en ce qu’elles sont fondées dans des ontologies 

relationnelles qui interprètent et habitent de manière différenciée une structure sotériologique 

qui reste strictement la même et qui affirme la même réalité fondamentale sur l’homme, à 

savoir qu’il ne peut être sauvé que par la grâce de Dieu au moyen de la foi en Jésus-Christ. 

Dans les deux cas l’homme reste concerné par l’imago Dei en ce que cette image constitue 

l’humanité, la vocation de l’être humain qui est révélée en Jésus-Christ. Il en est finalement 

de même entre Luther et Saint Augustin, comme nous avons déjà pu le souligner : les deux 

manières d’articuler imago Dei et péché originel sont différentes en ce qu’elles contiennent  

toutes deux des affirmations relevant de l’ontologie et qui ont pour but de montrer en quoi 

l’homme est concerné par l’image de Dieu malgré le péché, toutefois la perte partielle ou 

totale de l’image sert dans les deux cas à affirmer la même nécessité absolue de la grâce de 

Dieu pour le Salut de l’homme. L’ontologie change, mais l’intention sotériologique reste 

fondamentalement la même, ainsi que l’affirmation fondamentale qu’elle porte concernant 

l’être humain : ce qui change c’est en quelque sorte la manière d’habiter le cadre 

sotériologique offert par les données bibliques, cadre qui décrit l’homme comme une créature 

à l’image de Dieu, qui, aveuglé par l’idole s’est détourné de son Créateur et qui ne peut être 

sauvé que par la grâce de Dieu qui envoie son Fils unique qui est l’image de Dieu révélant à 

l’homme sa vocation d’être créé selon l’image de Dieu. Ce qui ne change pas c’est 

l’affirmation fondamentale selon laquelle l’être humain ne peut être justifié, rendu conforme à 

sa vocation d’être créé selon l’image de Dieu, que par la grâce de Dieu.  



206 
 

BIBLIOGRAPHIE  

ABOU ASSAF Ali, BORDREUIL Pierre, MILLARD Alan R, La statue de Tell Fekheriye et 

son inscription bilingue assyro-araméenne, Edition recherche sur les civilisations, Paris, 

1982. 

ALETTI Jean Noël S.J., Colossiens 1,15-20, genre et exégèse du texte. Fonction de la 

thématique sapientielle, Biblical Institute Press, Rome, 1981. 

ANSALDI Jean,  « Anthropologie et fécondation in vitro : une éthique sous la croix », ETR 

64 1989/1, p. 45-57. 

ANSALDI Jean, « La création au futur antérieur », ETR 64 1989/4, p. 249-262. 

ANSALDI Jean, « De l’identité pastorale », ETR 60 1985/4, p. 585-593.  

ANSALDI Jean, Dire la foi aujourd’hui, petit traité de la vie Chrétienne, Poliez le Grand 

(Suisse), Ed. du Moulin, 1995. 

ANSALDI Jean, Ethique et Sanctification, Morales politiques et sainteté chrétienne, Genève, 

Labor et Fides, 1983. 

ANSALDI Jean, Grande Langue ! Un pouvoir de vie ou de mort, Poliez le Grand (Suisse), 

Ed. du Moulin, 2006. 

ANSALDI Jean, L’articulation de la Foi, de la Théologie et des Ecritures, Paris, CERF 

(Cogitatio Fidei n°163), 1991. 

ANSALDI Jean, Le dialogue pastoral. De l’anthropologie à la pratique, Genève, Labor & 

Fides, 1986. 

ANSALDI Jean, PELISSERO P., « Le de homine de Martin Luther », in ETR 57 1982/4, p. 

473-489. 

ASSMANN Jan, Maât, l’Egypte pharaonique et l’idée de justice sociale, Paris, Juilliard 

(conférences essais et leçons du collège de France), 1989. 

AUGUSTIN, Œuvres de Saint Augustin. La Trinité. Livres VIII-XV. Texte de l’édition 

bénédictine. Traduction  par P. Agaësse. Notes en collaboration avec J. Moingt, Paris, Etudes 

augustiniennes (Bibliothèque augustinienne 16), 1991. 

BAILLY A., « ����» dans Le Grand Bailly dictionnaire grec-français, Paris, 2000, Hachette, 

p. 1027. 



207 
 

BARTH Karl, Dogmatique II,1, §28, Genève, Labor et Fides,1957, (7ème volume de l’édition 

française). 

BARTH Karl, Dogmatique III,1, Genève, Labor et Fides, 1960 (10ème volume de l’édition 

française). 

BARTH Karl, Dogmatique III,2, §45, Genève, Labor et Fides, 1961, (11ème volume de 

l’édition française). 

BARTH Karl, Dogmatique III,1, Labor et Fides, Genève, 1960. 

BICKEL Suzanne, La cosmogonie Egyptienne avant le Nouvel Empire, Fribourg, Editions 

Universitaires (OBO 134), 1994. 

BIRMELE André et TERME Jacques, Accords et dialogues œcuméniques, Lyon, Olivétan, 

2007. 

BLONDEL Eric, Nietzsche, le 5ème évangile , Paris, les bergers et les mages, 1980. 

BORDREUIL Pierre., « A l’ombre d’Elohim, le thème de l’ombre protectrice dans l’Ancien 

Orient et ses rapports avec l’ « Imago Dei » », RHPR 1966, p. 368-391. 

BRUNNER Emil, La doctrine chrétienne de la Création et de la rédemption, Dogmatique 

T.II., Genève, Labor et Fides, 1965.  

BRUNNER Hellmut,  “Der freie Wille Gottes in der ägyptischen Weisheit” dans, Les 

Sagesses du Proche-Orient Ancien, actes du colloque des 17-19 mai 1962, Paris, PUF, 1963, 

p. 103-120. 

BÜHLER Pierre & alii, Humain à l’image de Dieu,  Genève, Labor et  Fides, 1989. 

CALVIN Jean, Commentaires sur l’Ancien Testament, tome premier : le livre de la Genèse, 

Genève, Labor et Fides, 1961.  

CARBONNIER Jean, Droit Civil, Tome 3, Les biens, Paris, PUF (Thémis Droit Privé), 2000. 

CARRIER Claude, Textes des sarcophages du Moyen Empire égyptien, tome 1 : spells [1] à 

[354], Paris, Ed. du Rocher (Champollion), 2004. 

CAUSSE Jean-Daniel, La haine et l’amour de Dieu, Genève, Labor & Fides, 1999. 

CAUSSE Jean-Daniel, « L’être filial : perspectives anthropologiques et théologiques » dans la 

revue d’éthique et de théologie morale « Le supplément », vol.225/ 2003, p. 97-110. 

CAUSSE Jean-Daniel, L’instant d’un geste, le sujet, l’éthique et le don, Genève, Labor et 

Fides, 2004. 



208 
 

CAUSSE Jean-Daniel, Figures de la filiation, Paris, Cerf, 2008. 

CLINES J.A., “The Etymology of Hebrew selem”,  Journal of Northwest Semitic Languages 

vol. 3 1974, p. 19-25. 

COLLAUD Thierry, Le statut de la personne démente, éléments d’anthropologie théologique 

de la personne malade à partir de la maladie d’Alzheimer, Fribourg, Academic Press 

Fribourg, 2003. 

CUVILLIER E. (dir), Sola Fide, mélanges offerts à Jean Ansaldi, Genève, Labor & Fides, 

2004. 

DELITZSCH F., Prolegomena eines neuen hebräisch – aramäischen Wörterbuchs zum Alten 

Testament, J.C. Hinrichs’sche Buchhandlung, Leipzig, 1886. 

DION P.-E., « Ressemblance et image de Dieu » in L.PIROT/ A.ROBERT, Dictionnaire de 

la Bible, Supplément X, Paris, Letouzey et Ané, 1985, col. 366-403.  

DUNAND Françoise, Dieux et Hommes en Egypte, 3000 av. J.-C. - 395 ap. J.-C., 

anthropologie religieuse, Paris, Cybele, 2006. 

EBELING G., Répondre de la foi, réflexions et dialogues, Genève, Labor et Fides, 2012. 

EYBERS I.H., “the root S-L in Hebrew words”, Journal of Northwest Semitic Languages vol. 

2 1972, p. 23-36. 

FERRY Joëlle, Isaïe « comme les mots d’un livre scellé… » (Is 29,11), Paris, CERF (lectio 

divina n°221), 2008. 

GEISSBÜHLER P., La réception apaisante du manque en Dieu et en l’homme selon Jean 

Ansaldi, le nouage discontinu de la foi, du désir avec le langage, en théologie et en 

psychanalyse, à partir et en vue de l’existence du croyant chrétien, Thèse dirigée par 

K.Lehmkühler, Faculté de théologie protestante de Strasbourg, 2010. 

GROSS W., « Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen. 1,26.27 in der Diskussion 

des letzten Jarhrzehnts », BN. 68 (1993). 

GUILMOT Max, « L’espoir en l’immortalité dans l’Egypte ancienne du Moyen Empire à la 

Basse Epoque » in, Revue d’Histoire des Religions, tome 166 n°1, 1964, p. 1-20. 

GUTIEREZ Miguel, L’homme créé à l’image de Dieu dans l’ensemble littéraire et canonique 

Genèse, chapitres 1 à 11, Strasbourg, (thèse de doctorat en théologie protestante dirigée par 

J.-G. HEINTZ), 1993, 356 p. [inédit]. 



209 
 

HALL D., Etre image de Dieu, le stewardship de l’humain dans la création, Paris, Cerf 

(Cogatio Fidei 213), 1998. 

HEINTZ Jean Georges, «“ L’homme créé à l’image de Dieu” (Genèse 1,26-27) Pierre de 

touche de l’interprétation biblique », Foi et vie – LXXXV – n°5 1986 – Cah. Bibl. 25, p. 53-

63. 

HORNUNG E., Les dieux de l’Egypte. Le Un et le Multiple, Monaco, Ed. du Rocher, 1986. 

HUMBERT Paul, Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans la genèse, Neuchâtel, 

Secrétariat de l’Université, Mémoires de l’Université de Neuchâtel, t. 14, 1940, p. 155-164. 

JACOB Edmond, Les thèmes essentiels d’une théologie de l’Ancien Testament, Neuchâtel, 

Delachaux et Niestlé, 1955. 

JASPERS Karl, NAEF Hélène. (Trad.), Origine et sens de l’Histoire, Paris, Plon, 1954. 

JENNAH Daniel., L’homme créé à l’imago Dei : essai d’une théologie de la ressemblance, 

dirigée par J.-G. HEINTZ, Strasbourg, 2000. 

JÓNSSON Gunnlaugur A., The image of god, Genesis 1, 26-28 in a century of Old Testament 

Research, Almqvist & Wiksell International, Stockholm, 1988. 

JOÜONS P., Grammaire de l’hébreu biblique, Rome, Institut biblique pontifical, 1923. 

KAUFMAN G.D., “The imago Dei as man’s historicity ” , The journal of Religion, vol. 36 

n°3 Juillet 1956, p. 157-168. 

LACOSTE J.-Y. (dir.), Le dictionnaire critique de théologie, Paris, PUF (quadrige), 1998. 

LALOUETTE Claire, Textes sacrés et textes profanes de l’ancienne Egypte, tome1. Des 

pharaons et des hommes, Paris, Gallimard (Connaissance de l’Orient), 1984. 

LAPLANCHE J. et LAGACHE D., Vocabulaire de la psychanalyse, Paris, PUF, 2004. 

LIENHARD Marc, Martin Luther, la passion de Dieu, Paris, Bayard, 1999. 

LUTHER Martin, Le Magnificat, traduit dans MLO III, Genève, Labor et Fides, 1963. 

LUTHER Martin, Traité de la liberté chrétienne, traduit dans MLO II, Genève, Labor et 

Fides, 1966. 

LUTHER Martin, Commentaire de l’Epitre aux Romains, traduit dans MLO XII, Genève, 

Labor et Fides, 1966. 

LUTHER Martin, Commentaire de la Genèse, traduit dans Martin Luther, Œuvres (MLO) 

XVII, Genève, Labor et Fides, 1977. 



210 
 

MALDAMÉ Jean Michel, Le péché originel, foi chrétienne mythe et métaphysique, Paris, 

CERF (cogitatio Fidei n°262), 2008. 

METTINGER T.N.D., « Abbild oder Uhrbild? „Imago Dei“ in traditionsgeschichtlicher 

Sicht » ZAW, LXXXVI, 1974, p. 403-424.  

MILLER J. Maxwell, « In the “image” and “ likeness” of God »,  Journal of Biblical 

Littérature 91/1972, p. 289-304. 

MULLER Denis, Karl Barth, Paris, Cerf, 2005. 

OCKINGA Boyo , « Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im Alten Testament“, 

(Ägypten und Altes Testament 7), Wiesbaden, Harrassowitz, 1984. 

OTTO E., „Die bibliographischen Inschriften der Ägyptischen Spätzeit, Ihre 

Geistesgeschichtliche und Literarische Bedeutung“ dans H. KEES, Probleme der 

Ägyptologie, Leiden, E.J. Brill, 1954. 

PESCH Otto Hermann, VAN CANGH Jean-Marie., L’homme image de Dieu, données 

bibliques, historiques et théologiques, Bruxelles, CERF, 2006. 

RAMSEY P., Basic Christian Ethics, New-York, Charles Scribner’s Sons, 1950. 

SAWYER John F.A., “ The meaning of � ���������(‘in the image of god’) in Genesis I-XI”, 

Journal of theological Studies 25 1974, p. 418-426. 

SCHALLENBERG A., « Humankind as the “Image of God”, on the Priestly predication 

(Gen.1 :26-27 ; 5:1 ; 9:6) and its relationship to the ancient Near Eastern understanding of 

images » in Theologische Zeitschrift 2/65, 2009, p. 106-109. 

SCHEFFCZYK Leo, « Image et ressemblance » dans Dictionnaire de Spiritualité, VII,2, col. 

1401-1472. 

SCHÜLE Andreas,   « Made in the Image of god : The Concepts of Divine Images in Gen. 1-

3 » in ZAW 117/1, 2005, p. 1-20. 

TRIGEAUD Jean Marc, L’homme coupable, critique d’une philosophie de la responsabilité, 

Bordeaux, Editions Bière (Bibliothèque de philosophie comparée – philosophie du Droit 

n°17), 1999. 

VAN KOOTEN G.H., Paul’s Anthropology in context, Mohr Siebeck, Tübingen, 2008. 

VERNUS P., Sagesse de l’Egypte pharaonique, Paris, imprimerie Nationale, 2001. 



211 
 

WESTERMANN Claus, Genesis Kapitel 1-11, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 

1983. 

WESTERMANN Claus, Théologie de l’Ancien Testament, Genève, Labor et Fides, 2002. 

WINTON Thomas, “������ in the old testament”, Journal of semitic studies, ed. By 

BECKINGHAM C.F., ULLENDORFF E. and WEIS P.R., Vol. VII 1962, Manchester 

University Press, p. 191-200. 

WOLFF Hans Walter, Anthropologie de l’Ancien Testament, Genève, Labor et Fidès, 1974. 

WOLFF Hans Walter, Anthropologie des Alten Testaments, Münich, Chr Kaiser Verlag, 

1973. 

ŽÁBA Zbynek, Les Maximes de Ptahhotep, Prague, Editions de l’académie Tchécoslovaque 

des sciences, 1956. 

 

 

 

 

 

 



212 
 

TABLE DES MATIERES 

Remerciements ......................................................................................................................... 3�

Introduction : l’anthropologie ansaldienne, l’affirmation d’une compréhension 

relationnelle de l’homme ......................................................................................................... 4�

Première Section : L’imago Dei dans l’ancien et le nouveau Testament, les fondements 

bibliques de la conception relationnelle de l’être humain. ................................................. 11�

1.0.� Clarification terminologique préalable .................................................................. 15�

1.1.� L’assimilation de l’homme à l’image de Dieu dans l’Ancien Testament ............. 23�

1.1.1.� L’assimilation à l’image de Dieu, fondement de l’anthropologie de l’Ancien 
Testament .......................................................................................................................... 28�

1.1.1.1.� Le Psaume 8 : l’assimilation à Dieu comme dignité humaine .................... 30�

1.1.1.2.� Le cœur de Dieu et le cœur de l’homme : l’assimilation à l’image de Dieu 
par la  miséricorde divine. ............................................................................................ 34�

1.1.2.� L’assimilation à l’idole, le négatif de l’anthropologie de l’Ancien Testament. . 38�

1.1.2.1.� L’idolâtrie dans l’Exode : assimilation et invisibilité de Dieu ................... 38�

1.1.2.2.� L’idolâtrie dans le Deutéronome : assimilation et  jalousie de Dieu ......... 42�

1.1.2.3.� L’idolâtrie dans le second Esaïe : assimilation et sainteté de Dieu ........... 44�

Remarques conclusives ..................................................................................................... 46�

1.2.� L’approche de l’Ancien Testament et les écrits sapientiaux de l’Egypte antique 51�

1.2.1.� L’homme égyptien, alter égo de la divinité : l’homme image de Dieu dans 
l’enseignement pour Mérykarê ......................................................................................... 51�

1.2.1.1.� La Maât selon Jan Assmann, le ������Egyptien ......................................... 58�

1.2.1.1.1.� Maât, une parole qui fonde la communauté entre les hommes ............. 60�

1.2.1.1.2.� Maât, une parole partagée entre l’homme et le dieu-démiurge, la 
communion avec le dieu ........................................................................................... 67�

1.2.1.1.3.� La « Maâtisation », justification par la Maât et le caractère performatif 
de cette parole ........................................................................................................... 70�

1.2.1.2.� Le salut par la Maât, l’édification de l’homme par un �����  immanent ... 72�

1.2.1.2.1.� La chute en théologie égyptienne, cause de la séparation entre les 
hommes et les dieux ................................................................................................. 74�

1.2.1.2.2.� Le pessimisme anthropologique égyptien, l’homme incurvatus in se ... 76�

1.2.1.2.3.� Le cœur qui écoute et agit, l’homme devant Rê .................................... 77�

1.2.1.3.� L’homme image de Dieu en Egypte ............................................................ 79�

1.2.1.3.1.� Le Roi réalisant la Maât, représentant du dieu sur terre ........................ 80�

1.2.1.3.2.� L’évolution vers Mérykarê, le cœur de l’individu à l’image de Dieu ... 83�

Remarques conclusives ..................................................................................................... 88�

1.3.� L’identification du Christ à l’image de Dieu dans le Nouveau Testament ........... 94�

1.3.1.� Le Christ comme 	
��
���et ��
��������, la fonction médiatrice de l’imago Dei 98�

1.3.2.� La conformation à l’image du Christ, le rejet de l’idole .................................. 102�



213 
 

Conclusion de la section 1. ................................................................................................ 105�

Deuxième section : La référence aux affirmations de la réforme du XVIème siècle ..... 111�

2.1. L’élaboration du concept de péché originel et son articulation avec l’imago Dei chez 

Saint Augustin selon Jean-Michel Maldamé. .................................................................. 115�

2.2. La radicalisation du péché originel chez les réformateurs : l’affirmation de 

l’extériorité de l’imago Dei. ............................................................................................... 120�

2.3. La prise en compte de la théologie luthérienne par Jean Ansaldi ............................ 127�

2.3.1. La « proximité et les différences avec la fides selon Martin Luther » .................. 127�

2.3.2 La prise en compte de la « bivalence » luthérienne de l’homme, entre homo 
incurvatus in se et homo coram deo, par Jean Ansaldi. .................................................. 130�

2.3.3. L’imago Dei comme conformation de l’homme à Dieu, une intention de Luther 
reprise et développée par Ansaldi. .................................................................................. 136�

2.3.4. L’épistémologique théologique : la conception luthérienne de la raison reprise par 
Ansaldi ............................................................................................................................ 139�

Conclusion de la section 2. ................................................................................................ 142�

Troisième section : La référence aux affirmations barthiennes. ..................................... 147�

3.1. L’imago Dei selon Karl Barth .................................................................................... 149�

3.1.1. Les affirmations barthiennes concernant l’être de Dieu ....................................... 150�

3.1.1.1. Dieu est Trinité ............................................................................................... 153�

3.1.1.2. Dieu est personne ........................................................................................... 154�

3.1.1.3. Dieu est Amour ............................................................................................... 156�

3.1.2. Les affirmations de Karl Barth concernant la création de l’homme à l’image de 
Dieu. ................................................................................................................................ 158�

3.1.2.1. L’image de Dieu, une analogie de relation .................................................... 159�

3.1.2.2. L’image de Dieu, volonté de Dieu et extériorité par rapport à l’homme ...... 164�

3.1.3. Conséquences christologiques et anthropologiques .............................................. 167�

3.1.3.1 La cohumanité du Christ, fondement de l’anthropologie barthienne. ............ 173�

3.1.3.2 La coexistence, forme fondamentale de l’humanité authentique. ................... 175�

3.2  L’imago Dei selon Jean Ansaldi ................................................................................ 180�

3.2.1 L’ontologie particulière de Jean Ansaldi : l’emprunt à la psychanalyse lacanienne.
 ......................................................................................................................................... 181�

3.2.1.1. L’ontologie ansaldienne, une radicalisation du tout autre : l’insistance sur la 
finitude de l’être humain. ............................................................................................ 182�

3.2.1.2.  La psychanalyse lacanienne et la sotériologie dans la conception ansaldienne
 ..................................................................................................................................... 187�

3.2.2.  L’image de Dieu selon Jean Ansaldi : la fonction icono-sacerdotale. ................. 189�

3.2.2.1. Le refus de spéculer sur l’aspect « créationnel » de l’image de Dieu, et la mise 
en évidence de la fonction « icono-sacerdotale » ....................................................... 189�



214 
 

3.2.2.2. Barth et Ansaldi : un relatif désaccord sur le volet ontologique du discours sur 
l’imago Dei, un  accord de fond sur le volet sotériologique du discours sur l’imago Dei
 ..................................................................................................................................... 191�

Conclusion de la section 3. ................................................................................................ 195�

Conclusion Générale ............................................................................................................ 200�

Bibliographie ......................................................................................................................... 206�

Table des matières ................................................................................................................ 212�

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Raphaël Laurand 

L’être humain image de Dieu, un thème 
théologique majeur relu à travers 

l’anthropologie relationnelle de Jean 
Ansaldi. 

 
Résumé :   
Véritable théologoumène, l’imago Dei apparait comme un thème majeur de la théologie qui permet 

d’élaborer une anthropologie théologique. Aussi l’imago Dei a pu connaitre plusieurs interprétations dans 

l’histoire. Ainsi est-il est possible d’identifier deux grandes catégories d’anthropologies théologiques dans le 

christianisme contemporain : une anthropologie dite « substantialiste » et une anthropologie dite 

« relationnelle ». Selon l’anthropologie théologique que l’on rencontre le plus  fréquemment, l’homme est 

défini par une propriété qui lui est commune avec Dieu comme l’intelligence ou la faculté d’aimer. Le but de 

cette thèse est de montrer, à travers le prisme de l’anthropologie relationnelle sans concession de Jean 

Ansaldi qui interroge sans cesse la légitimité même de l’imago Dei comme fondement biblique d’une 

anthropologie chrétienne, que cette anthropologie qui semble la plus classique n’est en fait qu’une 

parenthèse dans l’histoire du christianisme qui, de l’écriture de la Bible jusqu’à la théologie contemporaine, 

perçoit l’être humain avant tout comme vis-à-vis de Dieu, altérité représentant le Tout Autre, être qui est 

relation comme Dieu est en lui-même relation.  

 

Mots clés : anthropologie relationnelle, Jean Ansaldi, imago Dei, péché originel, salut par la grâce, Altérité. 

 

Résumé en anglais 
Theologoumenon true, imago Dei appears as a major theme of theology that allows to develop a theological 

anthropology. Imago Dei also could know several interpretations in history. Thus it is possible to identify two 

broad categories of theological anthropology in contemporary Christianity: a so-called "substantialist" 

anthropology and called "relational". anthropology According to theological anthropology that the most 

frequently encountered, man is defined by a property that is common with God as the intelligence or the 

ability to love. The aim of this thesis is to show, through the prism of relational anthropology 

uncompromising Jean Ansaldi who constantly questions the legitimacy of imago Dei as a biblical foundation 

of a Christian anthropology, anthropology seems that the classic is actually a parenthesis in the history of 

Christianity, writing of the Bible to contemporary theology sees the human being as primarily vis-à-vis God 

alterity While representing the Other, which is being relationship as God is in himself relationship. 

 

Keywords: relational anthropology, Jean Ansaldi, imago Dei, original sin, salvation by grace, otherness. 
 

 

 



 

 

 

 

 


