
 

École doctorale des Sciences Humaines et sociales – Perspectives Européennes 

Faculté de Sciences Sociales, Pratiques sociales et Développement 

THÈSE 

Pour obtenir le grade de 

DOCTEUR DE L’UNIVERSITÉ DE STRASBOURG 

Département de Sciences sociales 

Présentée et soutenue publiquement par  

Vafa GOULIYEVA 

Le 4 février 2013 

Développement linguistique et transformations sociales et 

politiques : le cas de l’azerbaïdjanais moderne 

Directeurs de Thèse : 

 M. Paul DUMONT, Directeur du Département d'Etudes turques, Université de Strasbourg 

Jury : 

M. Johann STRAUSS, Maître de conférences, Université de Strasbourg 

M. Stéphane De TAPIA, Directeur de recherche au CNRS 

M. Didier FRANCFORT, Professeur d’Histoire contemporaine, Université de Nancy 2  

M. Michel BOZDEMIR, professeur de langue et civilisation turque à INALCO 

M. Maurus REINKOWSKI, professeur des études islamiques et de Moyen-Orient, 

Université de Bâle. 

2013 



 2 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

Tables des matières 

 

Table des matières ………………………………………………………………….….…p 3 

Remerciement …...…………………………………………………………….……….…p 6 

Introduction …………………………………………………………………..………….p 8 

1. Choix et objet de la recherche …………………………………………………..…..p 9 

2. Parcours sociolinguistique : l’étude des problèmes sociolinguistiques et  

de l’histoire de la langue en Azerbaïdjan …………………………………………...….p 17 

3. Classification et périodisation de la langue azerbaïdjanaise …………………..........p 22 

 

PREMIERE PARTIE 

1. La 1ère République d’Azerbaïdjan et le problème du développement  

de la langue nationale………………………………….….……………………....p 27 

 1.1. Les transformations sociopolitiques et économiques de l’Azerbaïdjan 

depuis l’invasion par la Russie. Les conditions de la création de la  

1ère République de l’Azerbaïdjan………..…………………………………..……..p 32 

1.2. La mobilisation politique………………..………………………………….…p 36 

1.3. La création du Gouvernement national……………………..…………….…...p 40 

2. La situation linguistique avant l’époque de la création  

de la 1ère République…………………………………….…………………….…..p 43 

 2.1. La modernisation de la société et l’ouverture des écoles .…….………………p 46 

      3. La transformation de l’identité nationale et le turquisme. Le débat 

sur la langue nationale……………………………………………………..……...p 51 

       3.1. L’apparition de la presse et le « turquisme » dans le mouvement  

  linguistique…………………………………………………………………………p 55 

      4. Le problème de l’enseignement et de la langue pendant la 1ère République  

  Démocratique d’Azerbaïdjan………………………………………………..……p 68 

 4.1. Les démarches concernant la langue du gouvernement de la République. 

  Démocratique d’Azerbaïdjan. Le Türki - la langue nationale de l’Azerbaïdjan  

 en 1918-1920………………………………………………………………..……...p 70 

       4.2. La nationalisation de l’enseignement………………….………..……………..p 73 

       4.3. Le problème de l’écriture……………………………….…………..…………p 83 

 

 

 



 4 

DEUXIEME PARTIE 

1.  Le problème national et la langue littéraire en Azerbaïdjan soviétisée.  

La nouvelle politique linguistique (1922-1991)…………………………….…..p 96 

 1.1. La nouvelle politique linguistique soviétique en Azerbaïdjan. 

       L’indigénisation, (korenizacija) comme le moyen de la soviétisation…….....p 106 

1.1.1. L’expérience soviétique. La latinisation de l’alphabet comme le  

résultat de la modernisation et de l’européanisation dans la nouvelle  

politique linguistique bolchévique en 1922-1939…….………………..….p 114 

       1.1.1.1. L’introduction de l’alphabet latin............................................p 114 

                       1.1.1.2. L’aspect théorique du problème de l’alphabet latin.  

  Le 1er Congrès Turcologique de Bakou…………………………...…..p 126 

                   1.1.1.3. L’unification du nouvel alphabet turc latin…………….……p 132 
  1.2. Le problème de l’orthographe de 1922 à 1939…………………………….…p 137 

 1.3. Le problème de la terminologie dans la langue durant la période  

 l’indigénisation. La simplification et la démocratisation du vocabulaire……...….p 149 

   1.3.1. Les mots arabes et persans dans le vocabulaire de la langue  

   Azerbaïdjanaise…………………………………………………………....p 152 

1.3.2. La création des termes par les moyens internes de la langue  

azerbaïdjanaise. Le purisme comme la démocratisation de la langue…....…p 154 

  1.3.3. L’européanisation sur la base de la langue turque……………………p 160 

  1.3.4. Le problème de la terminologie dans le 1er Congrès Turcologique…..p 162 

2. La politique de dénationalisation et de soviétisation des années 1930 à 1950.  

L’époque stalinienne et le problème de la langue nationale en Azerbaïdjan ……p 167 

   2.1. Le passage à l’alphabet cyrillique……………………………………………p 179  

     2.2. L’évolution de l’orthographe fin des années 1930 jusqu’en 1958....................p 186 

     2.3. L’évolution de la terminologie, 1930-1950 ……………………………….....p 193 

 2.3.1. La rupture avec la tradition de la création des termes. La russification  

de la terminologie sous la forme d’ « internationalisation » …….………….p 193 

2.3.2. Le retour à « l’esprit national » dans la création de termes en 1944....p 198 

3. La déstalinisation. Le problème de la langue nationale de 1954 à 1959.  

L’adoption de la loi sur le statut étatique de la langue azerbaïdjanaise et les  

reformes ultérieures.....................................................................................................p 203 

3.1. Le problème du statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise. L’introduction de 

 l’azerbaïdjanais dans l’enseignement………………………………….…………p 209 



 5 

3.2. Les changements dans l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais. Le problème de 

 l’unification des alphabets cyrilliques des peuples turcophones……………...…p 217 

    3.3. Les changements dans l’orthographe……………….………………………..p 224 

    3.4. La terminologie et la tentative d’un retour à la tradition orientale……..…....p 229 

3.5. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse...…………….....p 238 

4. De l’époque de la stagnation (1964-1982) vers la « perestroïka »  

gorbatchévienne ...…………………………………………………………..…….p 249 

4.1 Le retour à la « ligne dure ». Le bilinguisme langue russe-national,  

le prestige sociale…………………………………………………………….….p 249 

4.2. Les transformations sociales et politiques à la veille de la désagrégation  

de l’URSS. La  situation linguistique en Azerbaïdjan………………………......p 259 

4.3. Les débats autour du problème de l’écriture…………………………………p 265 

 

TROISIEME PARTIE 

1. La réacquisition de l’indépendance en 1991 et le développement de la  

langue azerbaïdjanaise………………...…………………………………………….p 276 

1.1. Le rétablissement de l’alphabet latin……………….………………………..p 282 

1.2. Le débat sur la réinstauration de la « dénomination historique » de la  

langue nationale (turc)………………………………………………………...….p 288 

1.3. L’orthographe……………………………………………………….………. p 294 

  1.4. L’évolution de la terminologie à l’époque de l’indépendance………………p 301 

1.5  Le prestige social de la langue azerbaïdjanaise à l’époque de  

l’indépendance……………………………………………………………………p 307 

 

  Conclusion ………….………………………..………………………………………....p 312 

   Bibliographie    ………………………………………………………………………..p 320 

   Annexe  …………………………………………………………………………….…..p 341 

 

 

 

 



 6 

Remerciements 

Je tiens tout d’abord à remercier toutes les personnes qui ont pris part, de près ou de 

loin, à l’élaboration de cette thèse en accordant leur temps, leur aide et leur amitié. 

Mes remerciements vont spécialement à mes directeurs de thèse, M. Paul Dumont qui 

m’a accordé sa confience d’avoir accépté d’être directeur administratif de ma recherche et M. 

Johann Strauss, pour son intérêt au sujet choisi et encadrement effectif de ma thèse. Sans leurs 

soutiens, précieux conseils tout au long de la recherche, je n’aurais pu mener à bien ce travail 

à son terme. 

Je poursuivrai en remerciant M. Pascal Hintermeyer, Directeur de l’Ecole Doctorale 

qui m’a encouragé et soutenu pour mes voyages de recherches en Azerbaïdjan afin que je 

puisse travailler dans les archives et les bibliothèques de Bakou.  

Mes remerciements vont aussi à M. Stéphane de Tapia, Directeur de recherche au 

CNRS, d’avoir offert son aide et ses conseils tout au long de ces années ainsi que avoir 

accepté d’être le rapporteur interne de ce travail. 

Je remercie également M. Michèle Bozdémir, professeur de langue et civilisation 

turque à INALCO et Didier Francfort, professeur d’Histoire contemporaine à l’Université de 

Nancy 2, d’avoir accépté d’être les rapporteurs externes de ma thèse. 

Je tiens à remercier Maurus Reinkowski, professeur des études islamiques et de 

Moyen-Orient à l’Université de Bâle, d’avoir accépter de participer à ce jury.  

Je remercie l’ensemble de l’Université de Strasbourg et plus spécialement le 

laboratoire Cultures et Sociétés en Europe qui nous a fourni la possibilité de travailler dans les 

bureaux destinés aux doctorants. En effet, j’ai beaucoup apprécié de pouvoir bénéficier de 

l’exclusivité de poursuivre mes recherches au sein des bureaux de la MISHA.  

D’ailleurs, je suis aussi reconnaissante à tous les collègues de l’Université de 

Strasbourg et plus précisément ceux avec qui j’ai partagé mon bureau.  

Je voudrais également adresser un grand merci à Mme Cathy Reibel qui était toujours 

à l’écoute pour m’encourager et faciliter mon travail de recherche tout au long de la thèse.   

Ce travail n’aurait pu aboutir sans l’aide de nobreux personnes. Que me pardonnent 

ceux qui j’oublie ici, mais j’adresse un remerciment particulier aux personnes qui m’ont 

accordé de leur temps et de leur amitié ainsi que tous les amis dans mon entourage qui ont 



 7 

accepté de relire mon travail, et particulièrement Marylène Martinez, Elise Pape, Pascaline 

Lorenz.  

Ces remerciments ne seraient pas complets sans une pensée pour un parent Ahmedov 

Eldar, qui m’a aidé dans la recherche des ouvrages necessaires dans les bibliothèques de 

Moscou. 

Au final, je voudrais remercier infiniment ma famille, qui était toujours présente à 

distance pour me donner plus de force et de courage. De ce fait, j’adresse ma grande gratitude 

à ma chère maman, Guliyeva Naila qui m’a encourragé tout au long de ces années, qui ne m’a 

jamais laissé à me décourrager au moment le plus difficile pour moi. Je suis très 

reconnaissante également à Asgarova Zemfira qui a participé de près dans la vie de mes 

enfants le moment où je n’ai pas pu être avec eux. Mes remerciements spéciaux à mon époux 

M. Vazeh Asgarov pour son écoute et son soutien à l’origine de ma motivation nécessaire 

pour poursuivre mes recherches puis conclure ce travail. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

Introduction 

Dans toute société, la langue est un moyen d’accumulation, de stockage et de 

transmission des connaissances acquises par cette société. De ce point de vue, la langue est 

l’une des composantes centrales de la vie nationale. Celle-ci définit souvent l’appartenance de 

ses porteurs à une entité ethnique. Cette raison explique pourquoi le combat des peuples pour 

la liberté nationale prend une forme de mouvement pour la protection et le développement de 

la langue nationale. 

En outre, c’est la raison pour laquelle la société et les changements sociaux, 

économiques et culturels qui y ont lieu ne peuvent ne pas avoir d’influence sur les différents 

niveaux de la langue. L’évolution de la situation politique dans un pays, le changement de son 

système politique, les transformations économiques, les nouveaux repères dans la politique 

nationale et sociale, etc., tout cela produit son effet sur la fonction sociale de la langue et sur 

ses composantes. De ce point de vue, la description de l’état et du développement du système 

de la langue au cours d’une période concrète qui présente une situation linguistique, revêt 

intérêt d’étude particulier.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 9 

1. Choix et objet de la recherche 

L’objet de cette thèse intitulée « Développement linguistique et transformations 

sociales et politiques, le cas de l’azerbaïdjanais moderne » consiste à analyser le 

développement, l’évolution de la langue azerbaïdjanaise et la situation linguistique au cours 

du XXe siècle, en Azerbaïdjan, sous l’influence du processus complexe des transformations 

sociales et politiques traversées. Le sujet de notre recherche a un caractère sociolinguistique, 

étant donné qu’il envisage l’étude de la langue en rapport avec la société, et vice versa de la 

société par rapport à la langue, dans la conjoncture politique concrète du XXe siècle. 

Les cadres généraux de cette thèse sont déterminés par l’association des théories 

sociales, historiques et linguistiques.  

Notre objectif est de saisir les processus du développement des nouvelles notions 

politiques et sociales ainsi que leur appréhension et leur valeur afin de démontrer le processus 

du changement dans la langue lié à ceux derniers. Nous aborderons notamment le sujet du 

point de vue des aspects linguistiques (différenciation, standardisation, normalisation), des 

transformations dans la langue concernant l’alphabet, l’orthographe, le vocabulaire. Nous 

évoquerons les transformations sociales et politiques dans le pays au cours du XXe siècle et 

étudierons leur impact sur le changement et l’évolution de la langue azerbaïdjanaise. Il s’agit 

concrètement de démontrer comment tel ou tel changement social, l’établissement de telle ou 

telle nouvelle idéologie politique se répercutent sur la fonction sociale et les transformations 

de la langue.  

La construction de l’objet de recherche a évolué à un fil du temps, au fur et à mesure 

que nos connaissances sur le sujet se sont approfondies. 

La recherche donnée n’a pas pour but essentiel d’analyser l’histoire comme telle. Elle 

ne l’envisage que du point de vue des conditions qui ont marqué l’évolution et les 

transformations de la langue. 

L’hypothèse et la problématique principales qui ont guidé notre démarche ont été 

développées afin de saisir le phénomène de la langue le plus largement possible. Les 

changements politiques et sociaux constituent un ensemble d’éléments décisifs pour 

comprendre les enjeux et les effets du processus linguistique.   

Cette thèse a pour ambition de contribuer à l’amélioration des connaissances dans ce 

domaine. 



 10 

L’appel aux sources sociales et politiques incite à prendre un autre regard sur 

l’évolution de la situation linguistique et les transformations dans la langue ainsi que le 

fonctionnement de celle-ci dans la société. Après avoir étudié les dynamiques sociales et 

politique dans une perspective évolutive, nous avons décelé que les transformations dans la 

langue ne revêtent pas, dans une large mesure, un caractère purement linguistique, c'est-à-dire 

que la langue azerbaïdjanaise n’évolue pas d’une manière tout à fait naturelle, mais reflète 

plutôt la domination de telle ou telle situation sociale et politique établie. Ceci est surtout vrai 

pour l’époque soviétique. 

L’orientation de notre recherche s’est définie progressivement. En débutant l’étude de 

ce sujet, nous avons posé plusieurs questions, dont la ligne principale était la suivante :  

1. Démontrer l’évolution de la langue pendant la République Démocratique de 

l’Azerbaïdjan 

2. Etudier le problème national et l’évolution de la langue dans l’Azerbaïdjan 

soviétisé 

3. Analyser le développement de la langue azerbaïdjanaise après la réacquisition de 

l’indépendance en 1991 

Dans le cadre de cette ligne principale, nous nous sommes intéressées à l’évolution du 

problème de l’alphabet, de l’orthographe et du vocabulaire. Le prestige social et la dynamique 

du fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise au cours de la période concernée ont aussi fait 

notre sujet d’étude dans cette recherche. 

Le lexique et l’orthographe sont les domaines qui sont susceptibles d’être les plus 

concernés par la planification et par la réforme. L’action sur la langue par exemple prévoit 

une intervention sur le lexique de la langue et sur la graphie.  

L’autre domaine qui est ouvert aux réformes c’est l’orthographe. L’importance des 

réformes de l’orthographe du point de vue du planificateur consiste tout d’abord en ce que 

l’écriture peut avoir une influence sur la prononciation, deuxièmement, la langue écrite fixe 

une forme stable des usages recommandés. Enfin, la différenciation par l’orthographe est un 

indice d’affirmation nationale1.Cette raison explique les changements orthographiques dans 

                                                 

1 Voir Claude Hagège, « Voies et destins de l’action humaine sur les langues » in István Fodor, Claude Hagège, 

La réforme des langues : histoire et avenir ; The Language reform : history and future, en 6 volumes, vol 1, 

Hamburg, 1983. pp. 11-67, p. 28. 



 11 

les différentes étapes de l’évolution de la langue azerbaïdjanaise qui correspondent également 

à une nouvelle étape de l’évolution nationale. 

L’action sur la langue, notamment l’intervention sur l’écriture et le lexique, peuvent 

avoir différents objectifs, dont les principaux sont la modernisation de la langue, son 

« épuration » ou sa défense2. Cette initiative de modernisation de la langue émanait souvent 

des hommes de lettres et l’intelligentsia azerbaïdjanais. 

Le choix de l’approche descriptive par période s’explique par le fait qu’elle permet 

mieux d’appréhender le sujet traité en mettant en évidence l’influence de tel ou tel 

changement de situation politique et sociale sur la politique linguistique.  

Dans un premier temps, nous nous sommes intéressés aux conditions sociales et 

politiques dans le pays à l’époque concernée en nous interrogeant sur leur impact sur 

l’évolution de la langue. Le contexte de recherche a correspondu au territoire de la 

République d’Azerbaïdjan. La situation linguistique de l’azerbaïdjanais en Iran n’a pas été 

examinée. 

Les événements historiques du XXe siècle ont eu une influence capitale sur l’histoire 

de la langue azerbaïdjanaise. C’est à cette période que la langue azerbaïdjanaise a rencontré 

un problème sans précédent. Certes, le système de la langue n’a pas changé au cours d’un 

siècle car les changements sociaux ne peuvent pas changer intégralement la structure d’une 

langue. Cependant, on peut saisir les transformations dans certains niveaux de langue comme 

l’alphabet, le vocabulaire, la dynamique du fonctionnement social de la langue 

azerbaïdjanaise au cours des différentes périodes du XXe siècle. C’est sur cette période que 

porte notre recherche. 

La présente thèse est structurée en trois parties. 

Dans la première partie, nous analyserons le problème de l’évolution de la langue à 

l’époque de la formation de la République Démocratique d’Azerbaïdjan (RDA) créée entre 

1918 et 1920. Cette partie a pour objectif de décrire les conditions de la formation de la RDA 

et la politique linguistique mise en place par le gouvernement national.  

Afin de démontrer le développement de la situation linguistique à l’époque de la 

création de la RDA, nous analyserons tout d’abord la situation linguistique et le 

développement de la langue à l’époque tsariste qui a précédé l’époque de notre champ 

                                                 

2 Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, P.U.F, « Que sais-je ? », 2009, (6e éd.), p.113. 



 12 

d’étude, et qui est souvent considérée comme le point de départ pour l’étude de la période du 

XXe siècle en général dans l’espace soviétique. 

En décrivant les conditions sociales et politiques nous avons pour but de démontrer 

leur influence sur l’évolution de l’identité nationale et sur la langue. L’association de ces deux 

perspectives aide à comprendre et à mettre en lumière l’évolution de la situation linguistique 

dans la période de l’indépendance nationale en 1918 ainsi qu’à mettre en évidence les 

conditions du passage de la période nationale à la période soviétique. 

Le processus de formation de l’identité nationale a commencé par l’entrée de 

l’Azerbaïdjan dans la phase moderne du développement qui est lié à l’intensité d’action sur la 

modernisation entreprise déjà à partir de l’époque tsariste. La problématique linguistique et 

culturelle était le point majeur dans le processus de la modernisation de la société. Celle-ci se 

croisait avec la recherche de l’identité nationale et trouvait son expression dans le phénomène 

du turquisme. Un certain particularisme azerbaïdjanais a commencé à émerger, et pourtant 

celui-ci n’est pas un phénomène isolé, il se manifeste toujours dans la notion du turquisme en 

général. L’émergence du phénomène de l’azerbaïdjanisme est un résultat de la proclamation 

de la RDA en 1918. Celui-ci se développe avec le renforcement du sentiment du turquisme. 

Tous ces mouvements trouvent leur expression surtout dans la langue littéraire et expliquent 

les transformations concernant des aspects linguistiques comme l’alphabet, l’orthographe et la 

terminologie.  

Au début du XXe siècle, deux courants se sont déployés dans la langue qui se 

manifestent surtout dans la langue littéraire et dans la presse. La première tendance consiste à 

employer la langue populaire en tant que littéraire. Ce courant trouve son expression dans le 

journal Molla-Nəsrəddin et dans les œuvres des collaborateurs de ce journal. Ils choisissent la 

langue la plus proche de l’oral, évitant le plus possible les mots arabes et persans. Ils sont 

considérés comme des démocrates (xalqçı). 

Deuxième tendance dans la langue littéraire s’appuie sur la tradition ottomane. Cela se 

manifeste dans la langue du journal et des revues comme Füyuzat, Həyat et les œuvres d’une 

grande majorité des collaborateurs de ces journaux comme Əli bəy Hüseynzadə, Əhməd bəy 

Ağa-oğlu et d’autres. Ce courant prône l’unité de la langue.   

La fin de cette première partie, consacrée à la période de la 1ère République, étudie la 

politique linguistique et les réformes mises en place par le gouvernement national, parmi 

lesquelles figurent la réorganisation et la nationalisation de l’enseignement, les lois adoptées 



 13 

sur la langue nationale et l’introduction progressive de cette dernière dans l’administration et 

d’autres domaines de la vie sociale et politique, l’ouverture des établissements de 

l’enseignement, etc. Les problèmes linguistiques tels que la réforme de l’alphabet et de 

l’orthographe ont été amorcés à cette époque. Cependant, le mouvement pour la latinisation 

de celle-ci n’a pas eu un grand succès, faute de sentiments univoques par rapport à ce 

processus. 

 La deuxième partie de notre recherche retrace le problème du développement de la 

langue azerbaïdjanaise au cours de l’époque soviétique. Elle analyse un certain nombre des 

changements du caractère idéologique. Cette époque est la plus longue dans le processus de 

l’évolution de la langue au cours du XXe siècle. Elle englobe notamment la période de 

l’indigénisation, de la dénationalisation et de la soviétisation. Elle commence par le processus 

d’indigénisation à la base duquel a été menée la politique d’intégration des nations à 

l’idéologie communiste. A travers l’étude du changement de l’idéologie dans le pays, nous 

mettons en évidence le but même de celle-ci, qui consiste à enraciner le régime soviétique en 

prévoyant de passer par trois étapes : l’épanouissement (rascvet), le rapprochement (sbliženie) 

et la fusion (slijanie) afin de créer un homme soviétique aliéné du sentiment national et 

dissous dans une seule «grande» nation russe. La reconstruction des langues nationales est le 

moyen primordial dans la réalisation de cette idéologie. La nouvelle planification linguistique 

envisage la normalisation de la langue nationale qui doit avoir pour base une langue parlée, 

populaire. Elle prévoit également de l’introduire dans l’enseignement et l’administration.  

 La normalisation de la langue azerbaïdjanaise dans les années 1920 prévoit tout 

d’abord une intervention au niveau de la graphie, à savoir la modification de l’alphabet arabe 

et l’adoption du latin, le changement de l’orthographe et du lexique, surtout en rapport avec la 

création de la terminologie. Ces transformations de différents aspects de la langue se sont 

effectuées dans le cadre de la modernisation et de l’européanisation des cultures nationales. 

Elles revêtaient un caractère idéologique. 

Le deuxième chapitre de la deuxième partie est consacré à la situation linguistique à 

partir des années 1930, qui a été marquée par l’accélération de la politique du rapprochement 

et de la fusion en un seul peuple soviétique. Avec l’introduction de l’apprentissage obligatoire 

de la langue russe dans toutes les écoles des républiques nationales, le gouvernement 

soviétique a déclaré, pour la première fois, la priorité pour la langue russe. Le russe est 

devenu la langue conductrice de la culture soviétique multinationale et une source importante 

de l’enrichissement et du développement pour d’autres langues nationales. La politique du 



 14 

rapprochement et de la fusion s’est manifestée à plusieurs niveaux dans la langue 

azerbaïdjanaise, à savoir l’alphabet, l’orthographe et la terminologie. La cyrillisation de 

l’alphabet a mené à un changement dans l’orthographe qui présente des inconvénients 

majeurs pour la langue azerbaïdjanaise. Ce processus a surtout concerné l’écriture de mots 

scientifiques qui devaient correspondre à leur écriture en russe.  

La fusion dans la langue s’est également manifestée dans la terminologie. A cette 

époque, les différents mots traditionnels d’origine arabo-persane ont été éliminés de la 

littérature. Ces transformations se sont effectuées dans le cadre de la création des cultures des 

peuples de l’URSS, nationales dans la forme et socialistes dans le contenu.   

On assiste à une certaine agitation dans la conjoncture sociale et politique au cours des 

années de la Seconde Guerre mondiale ce qu’on peut également déceler dans l’évolution de la 

langue. Il s’agit notamment de certaines réformes dans l’alphabet, du retour partiel à la 

terminologie traditionnelle et de l’adaptation de l’orthographe aux règles phonétiques de la 

langue azerbaïdjanaise. 

Dans le processus d’évolution de la langue azerbaïdjanaise de l’époque soviétique 

qu’on a pu saisir, l’époque la plus remarquable nous semble être les années 1950, dénommée 

« le dégel khrouchtchévien » ( kruščjovskaja ottepel’). C’est la période la moins étudiée dans 

l’histoire de la langue azerbaïdjanaise, mais elle a pourtant un grand intérêt et une grande 

signification. On y observe le renforcement de l’idée nationale, dans le cadre duquel 

l’introduction de la loi sur le statut étatique de la langue azerbaïdjanaise a été entreprise. 

Celle-ci a eu une influence importante sur l’évolution de la langue et sur la situation 

linguistique dans le pays. L’adoption de cette loi a prévu l’introduction de l’azerbaïdjanais 

dans l’administration, dans l’enseignement et dans d’autres domaines importants. Le 

problème de l’alphabet, de l’orthographe et de la terminologie a été le point le plus important 

dans la révision du problème de la langue.  L’alphabet cyrillique russe, qui a présenté des 

inconvénients majeurs pour l’orthographe azerbaïdjanaise pendant des décennies, a fait l’objet 

de réformes et est enfin devenu compatible avec le système phonétique de la langue 

azerbaïdjanaise, ce qui a également facilité l’orthographe et l’a rendu plus cohérent par 

rapport au système phonétique de la langue. Dans la terminologie, on observe le retour des 

termes traditionnels. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse sont 

également devenus l’objet « de fontes progressives des gels » de l’époque khrouchtchévienne. 

La phase de russification active de l’époque soviétique brejnévienne de 1964 à 1982, 

autrement dit jusqu’à la perestroïka gorbatchévienne, est étudiée dans le IVe chapitre de la 



 15 

deuxième partie. Cette période a été marquée par le retour à «la ligne dure» et à 

l’établissement du bilinguisme russe-national tout en persistant sur l’égalité des nations, des 

langues et de la liberté du choix de la langue. On observe cet état jusqu’à la désagrégation de 

l’Union soviétique. Pourtant, dans les conditions de la domination du russe dans la vie 

étatique et sociale, des démarches épisodiques pour l’amélioration du fonctionnement de 

l’azerbaïdjanais ont été entreprises par le gouvernement. 

Dans les années 1980, avec l’introduction d’une nouvelle politique, on a assisté à 

l’émancipation croissante de la population, ce qui a redynamisé l’activité politique. Ce 

changement a contribué aux réformes.  

A la veille de la réacquisition de l’indépendance, parmi l’élite intellectuelle, le fameux 

problème du changement de l’alphabet a surgi. Celui-ci n’a pourtant pas pu être résolu dans le 

chaos qui régnait dans la vie politique, sociale et linguistique avant 1991. 

Le développement de la langue azerbaïdjanaise à partir de la réacquisition de 

l’indépendance en 1991 est abordé dans la troisième et dernière partie de la thèse. Cette partie 

étudie la situation politique et sociale à l’époque de l’indépendance et le problème de la 

formation d’une nouvelle conception étatique. Celle-ci a correspondu à une réparation des 

conséquences négatives de «l’héritage colonial» dans le domaine national et linguistique. 

Cette partie analyse le processus de « dérussification » et de « renationalisation » (milliləşmə) 

à travers ces changements dans tous les domaines de la vie, sociale et politique, visant à 

rompre définitivement avec l’époque soviétique.  

Celle-ci étudie également l’un des événements les plus importants dans l’histoire du 

développement de la langue azerbaïdjanaise à l’époque moderne, l’adoption de la «loi sur la 

langue d’Etat de la République d’Azerbaïdjan» du 22 décembre 1992 qui définit le statut de la 

langue d’Etat. Cette partie s’intéresse également aux effets et aux conséquences de l’adoption 

de la loi sur la dénomination historique de la langue azerbaïdjanaise en décembre 1992. Elle a 

pour objet d’analyser le débat sur la réforme de l’alphabet azerbaïdjanais, un sujet d’actualité 

autant de l’époque de l’indépendance que des périodes précédentes. L’analyse de l’évolution 

linguistique de l’époque de l’indépendance nous permet de mettre en évidence les tendances 

positives ainsi que négatives dans le fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise. Nous nous 

sommes également penchés sur l’étude des changements dans l’orthographe et les débats sur 

le sujet. L’évolution de la terminologie fait partie de cette étude. On observe une tendance 

négative du parallélisme dans l’emploi des termes. Le processus de « özləşmə» (l’adaptation 

au génie de la langue) se croise avec le processus de « l’européanisation » des termes. En 



 16 

conclusion de cette partie consacrée à l’époque de l’indépendance, la dynamique de 

l’évolution du prestige social et du fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise dans la vie 

politique et sociale est évoquée, ainsi que la manifestation des tendances positives et 

négatives dans ce domaine. 

Dans cette thèse, le but est donc sans cesse de confronter l’impact des transformations 

politiques et sociales à l’évolution de la situation linguistique et aux transformations dans la 

langue. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

2. Parcours sociolinguistique : l’étude des problèmes sociolinguistiques et de 

l’histoire de la langue en Azerbaïdjan 

Les langues n’existent pas sans les gens qui les parlent, et l’histoire d’une langue est 

l’histoire de ses locuteurs3. Pourtant, la langue comme « fait social » devient le sujet d’études 

d’une discipline particulière, dénommée « sociolinguistique », depuis peu seulement. 

L’émergence de cette discipline date des années 1970, avec la parution de plusieurs travaux, 

en particulier dans des revues ou des recueils d’articles, se référant explicitement à la 

« sociolinguistique »4. On date la naissance de cette discipline à partir de 1964, date du 

déroulement d’une conférence consacrée à la sociolinguistique à Los Angeles, initiée par le 

linguiste américain William Bright5.  

A l’origine, c’est le linguiste français Antoine Meillet (1866-1936) qui a défini la 

langue comme « un fait social » au début du XXe siècle, en soulignant son caractère social. 

Lors de la publication du Cours de linguistique générale de Ferdinand de Saussure (1857-

1913), Meillet prend ses distances et souligne que, « en séparant le changement linguistique 

des conditions extérieures dont il dépend, Ferdinand de Saussure le prive de réalité ; il le 

réduit à une abstraction qui est nécessairement inexplicable »6. Meillet associe linguistique 

interne et linguistique externe, il cherche à expliquer la structure par l’histoire. Il considère 

que « le seul élément variable auquel on puisse recourir pour rendre compte du changement 

linguistique est le changement social »7. On trouve la même conception « de l’étude de la 

langue dans son contexte social » chez William Labov, le fondateur de la sociolinguistique 

moderne dans la tradition anglo-saxonne. Pour lui, il n’y a pas lieu de distinguer entre une 

linguistique générale qui étudierait les langues et une sociolinguistique qui prendrait en 

compte l’aspect social de ces langues. En d’autres termes, il voit dans la sociolinguistique la 

linguistique elle-même8. Le professeur de la sociolinguistique, Jean-Louis Calvet, reformule à 

                                                 

3 Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.3. 
4 Ibid., p.15. 
5 Ibid., p.12. 
6 Antoine Meillet, « Compte rendu du Cours de linguistique générale de Ferdinand de Saussure », Bulletin de la 

Société linguistique de Paris, p. 166 in Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.6. 
7 Antoine Meillet, « L’état actuel des études de linguistiques générales », leçon inaugurale au Collège de France, 

13 février 1906 ; in ibid. 
8Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.14. 



 18 

son tour l’affirmation de Meillet en disant que « la langue est l’objet socialement construit »9. 

Quoi qu’il en soit, même la terminologie concernant cette discipline assez récente, le rapport 

entre l’histoire de la langue et celle de la société est évident. D’une part, il existe des 

particularités de la langue. D’une autre part, les situations linguistiques correspondent aux 

étapes concrètes de l’histoire sociale et ethnique.  

L’étude des liens de la langue avec les changements sociaux dans la tradition française 

a été poursuivie par les linguistes français Ferdinand Brunot, Marcel Cohen et d’autres. Ainsi, 

l’ouvrage monumental qui envisage la langue en rapport avec les changements sociaux, 

Histoire de la langue française des origines à 1900 paraît depuis 1905, et devient peu à peu 

un ouvrage collectif qui continue d’être édité jusqu’à aujourd’hui10. Cet ouvrage englobe une 

grande période de l’évolution de la langue française. F. Brunot accorde une attention 

développée aux rapports entre la langue nationale littéraire et le développement politique, 

social et culturel du pays. Une autre étude importante qui démontre les phénomènes 

linguistiques en rapport avec les faits sociaux est celle du linguiste français, Marcel Cohen, 

Histoire d’une langue. Le français (des lointaines origines à nos jours)11.  

Bien que les origines de l’étude de la langue comme fait social et en particulier les 

liens entre la linguistique et la sociologie doivent être cherchées dans la tradition française, les 

problèmes et les recherches sociolinguistiques ont été poursuivies et largement développées 

aux Etats-Unis.  

D’une manière générale, les domaines d’application de la sociolinguistique sont 

nombreux. Mais celui qui nous intéresse ici est l’intervention sur les langues.  

On sait que depuis que l’être humain parle, les langues changent se transforment, 

disparaissent et apparaissent12. Les langues changent sous l’effet de leurs structures internes, 

des contacts avec d’autres langues, et des attitudes linguistiques. Mais on peut aussi les faire 

changer, et intervenir sur leur forme. D’après le linguiste français Claude Hagège, les 

entreprises humaines sur les langues telles quelles sont, à la fois, concevables et effectivement 

réalisées dans le passé lointain et récent, peuvent être regroupées en deux types : une 

                                                 

9 Louis-Jean Calvet, Essais de linguistique. La langue est-elle une invention des linguistes ? Plan, 2004, p. 250. 
10 Ferdinand Brunot, Histoire de la langue française des origines à 1900, (en IX tomes), Paris, Librairie Armand 

Colin, 1927. 
11Marcel Cohen, Histoire d’une langue. Le français (des lointaines origines à nos jours), Paris, 

MESSIDOR /EDITIONS SOCIALES, 1987. 
12 Louis-Jean Calvet, Essais de linguistique, p. 66.  



 19 

intervention externe, qui recouvre la standardisation, et une autre interne, qui recouvre la 

planification et la réforme ainsi que la modernisation. Cependant, la frontière entre ces deux 

formes d’interventions n’est pas fixe. D’après Hagège, « la standardisation prévoit l’adoption 

renforcée par les mass-médias, d’un moyen d’expression linguistique promu au rang de 

langue, soit officielle, soit nationale, soit l’un et l’autre »13. En ce qui concerne la 

planification et la réforme, ces notions recouvrent une action à la fois plus vaste et plus 

ambitieuse. Il s’agit, d’une part, d’organiser l’entité, et non seulement un domaine de la 

langue en fonction du projet. D’une autre part, cette action est fondée sur l’idée que l’homme 

a le pouvoir de contrôler de manière véritable l’évolution d’une langue, qui est une activité 

généralement considérée comme mécanique et naturelle.  

En ce qui concerne la réforme, c’est encore plus que la planification, c’est une 

intervention directe sur le cours des choses, qu’elle ne se contente pas de planifier, mais 

qu’elle entend même modifier14. C’est surtout ce type d’intervention par rapport aux langues 

nationales qu’on observe dans les années 1920 dans l’espace soviétique.  

Le phénomène de la planification linguistique a été étudié par les linguistes 

soviétiques sous le nom de kultura jazyka (culture de la langue), le titre même d’un ouvrage 

de G. Vinokur paru à Moscou en 192515. Cependant, l’étude de la planification des langues 

comme un aspect ou une branche de la sociolinguistique a débuté depuis les années 1960 et 

est devenue une discipline à part. Notamment, c’est le linguiste américain d’origine 

norvégienne, Einar Haugen (1906-1994) qui, en 1959, a lancé pour la première fois, 

l’expression de « language planning » (planification linguistique). Le sociolinguiste 

américain Joshua Fishman a ajouté en 1970 l’expression de « language policy » (politique 

linguistique)16. E. Haugen voit dans la planification « une évaluation du changement 

linguistique », qui aboutit à une série d’actions destinées à contrôler le changement et à 

l’orienter dans des directions précises. J. Calvet fait la distinction entre la politique 

linguistique qui est un « ensemble des choix conscients concernant les rapports entre 

langue(s) et vie sociale », et la planification linguistique qui prévoit la « mise en pratique 

                                                 

13 Claude Hagège, « Voies et destins… », in István Fodor, Claude Hagège, La réforme des langues p. 13. 
14 Ibid., p. 21. 
15 Ibid. 
16 E. Haugen, « Planning for a Standard Language in Modern Norway », Anthropological Linguistics, 1, 3, 

1959 ; J. Fishman, Sociolinguistics, a Brief Introduction, Rowley, Mass., 1970, p.108, in Louis-Jean Calvet, La 

guerre des langues, et les politiques linguistiques, Hachette Littérature, collection Pluriel,1999, p.154, p.158. 



 20 

concrète d’une politique linguistique, le passage à l’acte »17. D’après lui, la planification 

implique trois composantes, dont les deux concernent la langue elle-même et une autre qui 

concerne la capacité de l’action humaine. D’une part, on constate le changement de la langue 

qui se manifeste dans l’histoire, les rapports entre les langues peuvent également changer. 

D’une autre part, la planification implique la capacité d’un homme qui peut intervenir sur les 

deux points mentionnés ci-dessus et peut changer la langue et les rapports entre les langues. 

Cette intervention humaine, J. Calvet la nomme une intervention « in vitro »18. On constate 

une autre terminologie chez Claude Hagège, qui considère la planification comme « activité à 

l’indice perspectif » ou « produit permanent des changements sociaux »19.  

Ainsi, on constate que la sociolinguistique se présente comme une science en devenir. 

On observe également que l’étude des questions sociolinguistiques comme planification 

linguistique et politique linguistique a gagné en importance avec le processus de 

décolonisation amorcé durant la seconde moitié du XXe siècle, qui a accéléré bien 

évidemment le processus de l’évolution des langues aussi20. 

Bien que l’histoire ait connu un mouvement d’émancipation linguistico-culturel, 

l’étude de l’évolution de la langue azerbaïdjanaise s’inscrit effectivement dans le cadre du 

processus de la décolonisation.  

L’histoire de la langue azerbaïdjanaise, comme l’un des problèmes sociolinguistiques, 

si on ne prend pas en considération certaines initiations, est devenue un objet d’étude 

systématique à partir des années 193021. A l’époque soviétique, l’étude de l’histoire de la 

langue azerbaïdjanaise a été opérée à ces périodes suivantes :  

1. Les années 1930-1950 

2. Les années 1960-1980 

3. La période suivant les années 1980 

                                                 

17 Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p. 110. 
18Louis-Jean Calvet, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, p. 159. 
19 Claude Hagège, « Voies et destins… », in István Fodor, Claude Hagège, La réforme des langues pp. 21-22. 
20 Voir ibid., p. 22 ; Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : l’expérience soviétique et le 

Tiers-Monde » in István Fodor, Claude Hagège, La réforme des langues, 1983, vol. 2, p. 211. 
21 Nizami Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Ankara, 1997, p. 3.  



 21 

Les travaux consacrés à l’histoire de l’azerbaïdjanais réalisés entre les années 1930 et 

1980 n’ont pas pris en considération le contexte commun turc dans leur problématique. Cette 

prise en compte n’apparaît qu’à partir des années 198022. Les travaux de cette première 

période sont donc lacunaires.   

A l’époque soviétique, les problèmes sociolinguistiques en Azerbaïdjan faisaient partie 

d’une planification et d’une politique linguistique soviétique sur le plan général. C’est à partir 

de l’époque de l’indépendance que l’étude de l’évolution de la langue azerbaïdjanaise ainsi 

que les questions sociolinguistiques comme planification et politique linguistique sont 

devenues l’objet d’une recherche particulière. La notion de la politique linguistique appliquée 

à la langue azerbaïdjanaise est donc une notion relativement récente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

22 Voir Nizami Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, p. 4. 



 22 

3. Classification et périodisation de la langue azerbaïdjanaise 

La langue azerbaïdjanaise, selon la classification morphologique, fait partie des 

langues turques. Elle entre dans le groupe « oghuz ». Il existe plusieurs classifications des 

langues turques. La classification de Wilhelm Radloff, faite en 1883, est considérée comme 

scientifiquement la plus fondée. L’auteur classifie l’azerbaïdjanais comme « dialectes du 

Sud » ou « du Caucase ». A cette classification appartient également le turkmène, le dialecte 

anatolien, le dialecte de Crimée et le dialecte ottoman. La classification la plus récente a été 

effectuée par Lars Johanson en 199823.  

On parle souvent « des dialectes » et non pas « des langues », étant donné que ces 

derniers se ressemblent beaucoup24. Il est vrai que les langues turques constituent un 

ensemble particulièrement homogène sur le plan linguistique25. Cependant, ces langues 

littéraires qui étaient si semblables à la fin du XIXe siècle et au début du XXe siècle, souvent 

même presque identiques en raison de l’influence de l’ottoman et de la présence de l’alphabet 

arabe qui contribuait à sauvegarder l’écriture commune, présentent aujourd’hui une différence 

assez manifeste du point de vue linguistique. Chacune de ces langues a accédé au rang de 

langue d’Etat par la volonté politique ainsi que par leur importance numérique et par leur 

littérature26.  

Du point de vue de la typologie traditionnelle et morphologique, l’azerbaïdjanais est 

considéré comme une langue agglutinante. Comme dans toutes les langues faisant partie du 

groupe des langues turques, dans la langue azerbaïdjanaise, contrairement aux langues 

flexionnelles, toutes les racines de mots sont des mots indépendants qui ont leur propre sens 

                                                 

23 Sur la classification des langues turques voir Ali Akar, Türk dili tarihi, Istanbul, Ötüken, 2005, p. 42 ; Talat 

Tekin, Mehmet Ölmez, Türk dilleri. Les langues turques, Simurg, Ankara, 1995, p. 116 ; W. Radloff, Phonetik 

der Nördlichen Türkspachen, Leipzig, 1883, p. 280 et suiv., in Jean Deny  Grammaire de la langue turque 

(dialecte osmanli), Paris, Imprimerie nationale, tome V, p. 3-4 ; Lars Johanson « History of Turkic » Edited by 

Lars Johanson and Éva Ágnes Csató, The Turkic Languages, London, New York, Routledge, 1998, pp. 82-83 ; 

voir également Ahmet Caferoğlu, « Azeri, dialecte turc » in Encyclopédie de l’Islam, Leyde E.J. Brill, Paris, 

1960, tome 1 (A-B), p. 197-200 ; A. N. Kononov, Istorija izučenija tjurkskih jazykov v Rossii, Leningrad, Nauka, 

1982, p. 214. A. Kononov appel l’azerbaïdjanais « tatar caucasien, tatar transcaucasien, aderbaïdjanais 

(aderbajdžanskij), aderbeïdjanais (aderbedjanskij), azarbeïdjanais (azarbejdžanskij) » ; 
24 Voir par exemple, Jean Deny, Grammaire, pp. 3-4. 
25 Michel Malherbe, Les langues de l’humanité. Une encyclopédie des 3000 langues parlées dans le monde, 

SEGHERS, Paris, 1983, p. 207. 
26 Michel Malherbe, Les langues de l’humanité. p. 207. 



 23 

lexical et grammatical. Les rapports grammaticaux sont toujours exprimés par des suffixes 

mono-sémantiques qui suivent les racines du mot27.  

La transformation de cette langue en un moyen de communication commun sur le 

territoire de l’Azerbaïdjan est un processus qui a duré plusieurs siècles.  

Bien entendu, tout d’abord, l’apparition et le développement de la langue 

azerbaïdjanaise ont fait partie de l’histoire commune des langues turques28. 

Il existe plusieurs classifications périodiques du développement de la langue 

azerbaïdjanaise.  

D’après le matériel existant à l’heure actuelle, l’histoire de la langue azerbaïdjanaise 

est répartie en deux grandes périodes 29:  

1. L’époque ancienne du développement de l’azerbaïdjanais  

2. L’époque nouvelle du développement de l’azerbaïdjanais  

La langue littéraire des deux périodes englobe différentes étapes. 

La première époque évoquée est répartie en deux étapes : celle de la création de la 

langue ancienne à partir du XIIIe siècle jusqu’au XIVe siècle, et l’époque ultérieure du 

développement de la langue azerbaïdjanaise. 

 D’une manière générale, l’azerbaïdjanais littéraire du XIII-XIV siècles avec ses 

racines est une forme régionale de la langue turque commune. C’est la raison pour laquelle 

étudier la langue littéraire azerbaïdjanaise hors du contexte turc littéraire commun est 

impossible30. De ce point de vue, la littérature azerbaïdjanaise de la période préislamique ainsi 

qu’islamique fait partie d’un patrimoine commun de la littérature turque31. 

Si on met à part le Kitabi Dədə Korgud (Le livre de Dede Korgut) dont on prétend 

qu’il a été rédigé au XIe siècle, bien que le texte n’ait probablement pas été définitivement 

fixé avant le XIVe siècle, le premier grand nome de la littérature azerbaïdjanaise est celui de 

                                                 

27 Sur la typologie linguistique des langues turques voir Jean Deny, Grammaire… ; Michel Malherbe, Les 

langues de l’humanité…, pp.206-209. 
28 Sur l’histoire des langues turques voir Ahmet Caferoğlu, Türk dili tarihi, Istanbul, 1984, cité par Nizami 

Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Ankara, 1997, p. 9.  
29 Voir Azərbaycan ədəbi dili tarixi (dört cilddə), 1er volume, Bakou, 2007, pp.11-12. 
30 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (dört cilddə), 1er volume, p. 17. 
31 Sur la littérature turque voir Alessio Bombaci, Histoire de la littérature turque, Paris, 1968. 



 24 

Shaykh ‘Izz al-dīn Asfarāyinī, célèbre poète du XIIIe siècle qui a écrit sous le pseudonyme de 

Hasanoğlu ou Pur Hasan. Il faut remarquer qu’avant le XIIIe siècle, dans la littérature, 

régnaient les langues arabe et persane. L’arabe était la langue de la science et le persan la 

langue de la poésie (Nizami). 

Un rôle important dans le développement de la littérature azerbaïdjanaise revient à 

deux poètes du XIVe siècle ; le kādi Burhān al-dīn et Nesimi. Une nouvelle ère a commencé 

avec les œuvres littéraires de Shah Ismail Khātaī (1485-1524) qui a fait du turc azerbaïdjanais 

réellement en usage dans le peuple un véhicule littéraire. La tendance adoptée par les 

écrivains après Shah Ismail Khātaī a été axée sur la langue et la littérature populaire32.  

La deuxième période du développement de la langue azerbaïdjanaise, c'est-à-dire la 

nouvelle époque, a commencé à partir du XVIIIe siècle et continue jusqu’à aujourd’hui33. Elle 

contient quatre étapes de développement :   

1. L’époque du rapprochement de la langue littéraire à la langue populaire (XVIIIe s.) 

2. L’époque de la formation et du développement de la langue nationale (XIXe- et 

début du XXe s.) 

3. L’époque soviétique (1920-1990) 

4. L’époque moderne (XXe-début du XXIe s.) 

La langue azerbaïdjanaise de la première période se distingue de celle de la nouvelle 

par des particularités linguistiques. 

La première particularité distinctive, du point de vue lexical, est l’existence d’une 

grande majorité des mots d’origine arabe et persane dans la langue azerbaïdjanaise de la 

première période. Les styles linguistiques de cette période et notamment les genres poétiques 

ont contribué à un flux de ces mots dans la langue. La création de la méthode réaliste en tant 

que dirigeante, dans la deuxième période du développement de la langue littéraire, a servi de 

raison à l’évacuation de mots qui n’ont pas pu entrer dans le fond lexical de l’azerbaïdjanais. 

                                                 

32 Sur la littérature azerbaïdjanaise, voir Ahmet Caferoğlu, « Azeri, dialecte turc » in Encyclopédie de l’Islam, 

Leyde E.J. Brill, Paris, 1960, tome 1 (A-B), p. 197-200 ; également Alessio Bombaci, Histoire de la littérature 

turque, pp. 175-220 ; « Un coup d’œil sur la littérature de l’Azerbaïdjan (Azerbâïdjan Edebiyatina bir nazar) » in 

Revue du Monde Musulman, volume 1, tome 49-50, 1922, Paris, Ernest Leroux, pp.101-118. 
33 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (dört cilddə), 1er volume, pp. 11-12. 



 25 

Dans la nouvelle période du développement de la langue littéraire, il y a eu la 

différenciation, qui est un résultat de l’achèvement du processus de séparation des langues 

turques. 

La différenciation a également eu lieu aux niveaux phonétique et syntaxique de la 

langue. La nouvelle période est également caractérisée par la stabilisation du contenu 

phonématique de la langue. Le modèle syntaxique de la langue arabe et persane de l’ancienne 

période du développement de l’azerbaïdjanais (izafət)34 a été remplacé. Ainsi, si dans 

l’ancienne période, le mot « déterminant » a été employé après le mot « déterminé » dans la 

deuxième période, tout au contraire, le mot déterminant commence à précéder le mot 

déterminé dans la nouvelle période. 

La langue littéraire azerbaïdjanaise du Moyen Âge se distingue de celle de la nouvelle 

période par sa relation à la langue parlée, par l’étendue de son fonctionnement, par sa valeur 

sociale ainsi que par la cohérence et la cohésion de son système normalisé et par les 

particularités de sa construction et de ses variantes stylistiques. 

La langue azerbaïdjanaise de la nouvelle période est entrée dans le chemin d’un grand 

développement à la deuxième époque, c'est-à-dire celle de la formation et du développement 

de la langue littéraire. A côté de la poésie, on écrivait des œuvres dramatiques et prosaïques. 

On a également constaté l’apparition de journaux dans cette langue. Elle s’est de plus 

employée dans certains documents officiels. La différence entre la langue littéraire, la langue 

populaire et les dialectes s’est progressivement effacée. Elle est dorénavant compréhensible 

pour le peuple. 

Les processus politiques du début du XIXe siècle et notamment, l’annexion de 

l’Azerbaïdjan du sud par l’Empire russe ont eu une influence considérable sur le 

développement de la situation linguistique dans le pays. Ces événements ont introduit des 

                                                 

34 La construction des groupes déterminatifs d’après la syntaxe persane. Le turc a emprunté au persan non 

seulement des mots, mais aussi une formation spéciale (se rattachant à la morphologie et à la syntaxe à la fois), à 

savoir la construction de groupes déterminatifs. Ce procédé spécial ne s’applique qu’à des groupes de noms 

persans ou arabes (déjà passés dans le persan). Aussi ne s’agit-il pas, en espèce, d’un emprunt grammatical 

proprement dit, puisque la construction en question ne s’applique pas aux mots turcs. Les groupes déterminatifs 

se construisent en syntaxe persane de la façon suivante : le déterminent se place après le déterminé (inverse de la 

construction turque) et on intercale la voyelle-i entre les différents termes du groupe. Voir Jean Deny, 

Grammaire, pp. 773-785. 



 26 

changements significatifs sur le cours de l’évolution des processus linguistiques dans la 

région et ont amené des changements qualitatifs dans la carte ethnolinguistique du pays.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 27 

I Partie 

1. La 1ère République d’Azerbaïdjan et le problème du 

développement de la langue nationale 

L’Azerbaïdjan, étant le territoire avec une position géographique particulière, qui est 

située au carrefour de l’Asie et de l’Europe, était une voie de la migration perpétuelle et de 

déplacement de différents peuples. D’autre part, ici se croisaient les contradictions historiques 

entre l’Orient et l’Occident. Au tournant du XVIIIe et XIXe siècles, l’Azerbaïdjan vivait dans 

le morcellement féodal. La situation était difficile en raison de l’absence de la base 

économique qui pouvait contribuer à la consolidation de l’unité politique et de la création de 

l’Etat centralisé. La lutte permanente entre les khanats freinait le processus de la 

consolidation. Le long combat entre l’Iran et la Russie pour l’invasion de l’Azerbaïdjan est 

finalement abouti par l’annexe et la répartition du territoire entre ces deux empires le début du 

XIXe siècle35. A partir de là, les deux parties de l’ethnie azerbaïdjanaise ont vécu une 

évolution différente. Même si cette séparation et la différence dans le développement n’ont 

pas étouffé l’idée de l’unité du peuple pourtant, elle a posé la première pierre pour 

l’affaiblissement des liens sociaux, politiques et culturels entre le Sud et le Nord du territoire.  

 La politique de l’administration de l’Empire russe a eu une influence significative sur 

l’évolution sociale, politique et économique ultérieure de l’Azerbaïdjan ainsi que sur la 

situation linguistique. Comme on le sait, la politique linguistique exprime une attitude de la 

société, représentée par une force politique dominante, par rapport à la résolution des 

problèmes de la langue dans tel ou tel pays36. Il faut constater que cette influence de « la 

société » est loin d’être spontanée, c’est un processus conscient. La politique linguistique est 

une réalisation des buts et des tâches de l’idéologie dominant dans le domaine de la langue. 

D’autre part, celle-ci est un outil important dans la réalisation de la volonté du gouvernement 

ainsi que celui de l’influence de la société sur la langue. 

                                                 

35  Sur l’histoire de l’Azerbaïdjan voir Ėl’dar Ismailov, Očerki po istorii Azerbajdžana, Moscou, Izdatel’stvo 

« Flinta », 2010 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule, Stanford, 

California, 1992 ; Antoine Constant, L’Azerbaïdjan, Karthala, 2002. 
36 Voir Louis-Jean Calvet, La guerre des langues ; Guy Imart, « Développement et planification des 

vernaculaires : l’expérience soviétique et le Tiers-monde » in István Fodor, Claude Hagege, La réforme des 

langues vol. 2, pp. 211-240. 



 28 

L’amplification des processus dans le monde donna l’impulsion pour le 

développement de l’idée nationale en Azerbaïdjan. Les éléments de l’identité nationale ont été 

fondés par l’intelligentsia musulmane déjà fin du XIXe siècle sous l’influence du modèle du 

nationalisme et du socialisme européen. Le passage d’une forme de la conscience de l’identité 

basée sur la tradition de la communauté des croyants (umma) à celle de l’identité nationale 

(milliyət) a déterminé le début du processus du développement du mouvement national37. 

Cette évolution allait de l’idée commune religieuse à la domination d’abord de l’idée de 

l’unité de la communauté turque pour finalement s’achever à prendre de conscience d’être un 

peuple particulier - les Azerbaïdjanais. Même s’il n’y avait pas d’Etat national, mais existait 

les idées étatiques. La 1ère République Démocratique de l’Azerbaïdjan était une tentative 

importante de la réalisation de ces idées et le point culminant de cette transformation. 

L’évolution du problème culturel et linguistique était le processus significatif dans la 

formation du mouvement national des Azerbaïdjanais au tournant du XIXe et XXe siècles qui 

est finalement abouti par la création de la 1ère RDA, le 28 mai 1919.  

Pour l’apparition d’un programme politique clair et net il fallait avoir le minimum de 

conditions sans lesquelles le problème national ne pouvait pas se développer et prendre une 

grande ampleur. Tel climat politique n’a été créé qu’avec la Révolution de février (révolution 

russe) en 1917 dans l’Empire russe, qui a contribué à la création des conditions appropriées 

pour l’activité politique dans les périphéries de l’Empire. Dans ce contexte, le premier 

programme politique du mouvement national azerbaïdjanais a été formulé après la Révolution 

de février lors du Congrès des musulmans du Caucase qui s’est tenu à Bakou du 15 à 20 avril 

191738. Celui-ci consistait à acquérir la garantie de l’autonomie nationale et territoriale de 

                                                 

37  Sur la transformation de l’identité nationale voir Tadeusz Swiethochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920. 

The shaping of national identity in a Muslim community, Cambridge University Press, 1985; Ajdyn Balaev, 

Azerbajdžanskoe nacional’noe dvijenie v 1917-1918 god, Bakou, Ėlm, 1998; Chantal Quelquejay, Alexandre 

Bennigsen, « Le problème linguistique et l’évolution des nationalités musulmanes en URSS », Cahiers du monde 

russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3, pp. 418-465 ; pp.418-435. 
38 Rəsulzadə Məmməd Əmin, Azərbaycan Cümhuriyyəti, Bakou, Ėlm, 1990, URL: 

http://www.rasulzade.org/books.html , p. 17, consultée 12 octobre 2012;  

URL: http://www.history.az/pdf.php?item_id=20111201122036634&ext=pdf , consutée 15 octobre 2012; Ajdyn 

Balaev, Azerbajdžanskoe nacional’noe dvijenie 1917-18 god, Bakou, Ėlm, 1998, URL: 

http://gendocs.ru/v20507/?download=1, consultée 20 septembre 2012; sur Congrès des musulmans du Caucase 

voir journal Kaspij, 1917, 15,19, 21 aprelja, cité in Idem, Mammed Ėmin Resulzade (1884-1955), Moscou, 

Izdatel’stvo « Flinta », 2009, pp. 37-40; Tadeusz Swienthochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 89-94. 



 29 

l’Azerbaïdjan au sein de «la fédération», la forme de la construction étatique qui était le plus 

convenable pour la Russie multinationale. Déjà vers cette époque se formait la conception de 

« l’azerbaïdjanisme» qui commençait à se dessiner et s’émanciper de l’entité de la conception 

si populaire à l’époque du « turquisme» et encore plus avant de celle de l’existence d’une 

nation «musulmane». Le promoteur de cette conception est leader national et l’idéologue de la 

1ère RDA, Məmməd Əmin Rəsulzadə (1884-1955), qui l’a déterminé dans son discours au 

Congrès des musulmans de la Russie, tenu à Moscou du 1er à 11 mai 1917. Sans ignorer 

l’origine commune des Turcs-Tatars, il mettait en évidence les particularités entre leurs 

plusieurs «dialectes», en lesquelles ils ont créé un héritage littéraire39.  

Bien évident qu’il est difficile de constater la maturité de ce paradigme ainsi que sa 

large propagation parmi la population toutefois, son existence était déjà apparente à cette 

époque. Le principe de base dans la politique nationale de la 1ère RDA était fondé sur le fait 

que l’Azerbaïdjan est la patrie pour tous les citoyens vivant sur ce territoire sans différence de 

leur appartenance ethnique. 

Concernant la situation linguistique en Azerbaïdjan à l’époque tsariste, celle-ci 

reflétait bien l’idéologie dominante dans ce domaine dans l’Empire russe. L’inégalité des 

peuples au sein de celle-ci établissait l’hégémonie des Russes dans l’empire multinational. 

Cette politique s’appliquait également au domaine linguistique conformément à laquelle la 

langue russe en tant qu’étatique devait prédominer. L’élargissement des fonctions sociales de 

la langue russe s’effectuait au détriment de l’emploi de la langue de la nation titulaire dans la 

vie étatique et sociale. Telle base idéologique ne pouvait pas ne pas être envisagée autrement 

que la politique de la russification dans le domaine de la langue. La politique discriminatoire 

de l’Empire russe envers la langue de la nation titulaire s’expliquait d’une manière générale, 

par la crainte de l’administration tsariste du développement ethnoculturel du peuple dans le 

cas de la création des conditions normales pour le fonctionnement de la langue maternelle. 

Ainsi, le retard dans le développement culturel était en quelque sorte, encouragé par le 

gouvernement tsariste. La position inégale du peuple emmenait à la répartition des peuples 

aux «allogènes » (inorodcy) et les peuples «puissants» (deržavnye narody). De ce point de 

vue, en raison de son développement civique insuffisant les musulmans de l’Azerbaïdjan ont 

été privés de plusieurs ses droits et devoirs civils. Cette inégalité et les limitations dans la 

politique étatique concernaient également le domaine de la langue. Une belle démonstration 

                                                 

39 Tadeusz Swiethochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 91-92. 



 30 

de telle situation de l’encouragement du retard et du freinage du développement culturel du 

peuple est le fait du refus de l’édition du journal en azerbaïdjanais. En effet, Məhəmmədağa 

Şahtaxtinski (Şahtaxtlı ; 1846-1931), orientaliste, publiciste, pédagogue azerbaïdjanais 

connu40, à la fin du XXe siècle, essaya d’obtenir l’autorisation du gouvernement tsariste pour 

l’édition du journal «Tiflis» en langue turque (azerbaïdjanaise). A sa sollicitation il a eu un 

refus du responsable de la Direction Générale de la Presse de l’Empire russe, de Soloviev qui 

s’énonça d’une manière suivante : « Je ne peux pas absolument vous autoriser d’éditer le 

journal azerbaïdjanais. A quoi bon votre peuple a besoin d’un journal ? L’intelligentsia doit 

lire en russe, quant au peuple azerbaïdjanais simple, qu’il garde leurs moutons »41.  

Dans la réponse officielle même de la Direction Générale de la Presse à Şahtaxtinski 

a été écrit : «L’approchement des porteurs des autres langues avec les Russes ne peut se faire 

qu’à la base de la diffusion de l’instruction en langue russe. L’apparition de l’édition 

périodique commune des musulmanes ne rapprochera mais au contraire, éloignera les 

Musulmans des Russes. Le souhait de Şahtaxtinski d’éditer le journal en langue turque-

azerbaïdjanaise peut donner l’impulsion pour la création d’une presse intrinsèque du peuple 

qui, jusque là n’avait pas eu sa propre presse en langue maternelle, et finalement vers 

l’éloignement des Azerbaïdjanais de la Russie»42. 

 En dépit de ses efforts, le tsarisme n’a pas réussi à arrêter d’une manière complète et 

définitive le processus du fonctionnement de l’azerbaïdjanais. Pourtant, l’amélioration 

capitale des conditions pour le développement de la langue azerbaïdjanaise n’est devenue 

possible qu’en résultat d’une rupture radicale du système politique existant dans la Russie à 

l’époque, avec la chute de l’Empire russe.  

Les débats sur la langue ont été le sujet très important à la veille de la création de la 

1ère République. A cette époque, le problème du développement de la langue nationale et son 

libre usage dans les différents domaines de la vie sociale sont devenus l’un des facteurs clés 

du combat politique. Ce n’était peut-être qu’un seul cas dans la situation politique de l’époque 

quand les différents partis de différentes orientations se tenaient en fait, d’une position 

identique.  

                                                 

40 Həbibbəyli Isa, Məhəmmədağa Şahtaxtlı. Taleyi və sənəti (məqalələr), Bakou, Nurlan, 2008. 
41 Tiflisskij listok, 1905, n° 211, cité in Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy v Azerbajdžane v XIX- XX vv, 

Bakou, 2005, p. 12. 
42 Gosudarstvennyj arhiv Gruzinskoj Respubliki, f.480, op. 1, ed. xp.1358, l. 2, in ibid. 



 31 

Vu sa création dans les conditions politiques et sociales très difficiles, la 1ère RDA n’a 

pas pu survivre longtemps. Cependant, le processus commencé à l’époque de sa création est 

devenu irrévocable dans le développement de la conscience nationale y compris le 

développement culturel de la nation au XXe siècle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 32 

1. 1. Les transformations sociopolitiques et économiques de l’Azerbaïdjan depuis 

l’invasion par la Russie. Les conditions de la création de la 1ère République de 

l’Azerbaïdjan 

 Pour mieux comprendre les transformations sociales et politiques en Azerbaïdjan au 

tournant du XXe siècle, ainsi que le problème de la langue liée à ces changements, une 

présentation de la situation à l’époque prérévolutionnaire est indispensable43.  

Au début du XIXe siècle, l’Azerbaïdjan, constitué de différents khanats44, fut partagé 

entre la Russie et l’Iran, conformément aux dispositions de deux traités (1813 Gulistan, 1828 

Turkmentchay). Cette invasion par l’Empire russe de la partie nord de l’Azerbaïdjan a eu pour 

effet de la faire passer en état colonial. En ce qui concerne le terme « colonial », plusieurs 

chercheurs considèrent l’époque tsariste comme l’époque coloniale dans l’histoire des peuples 

musulmans45. Le sud de l’Azerbaïdjan fut rattaché à l’Iran. Les deux parties de l’Azerbaïdjan 

ont dès lors suivi une évolution historique différente. En outre, l’une des parties de 

l’Azerbaïdjan divisé, celle du nord, se trouvait sous l’influence européenne, perceptible à 

partir du prisme de la Russie.  

La transformation sociale de l’Azerbaïdjan fut trop lente et limitée. Toutefois, au fil 

des années, l’image économique et sociale de l’Azerbaïdjan du Nord commence à se 

distinguer d’une manière considérable de celle de l’Azerbaïdjan du Sud.  

La conservation du retard féodal par l’administration tsariste et l’association du pays 

au capital russe ont eu des conséquences néfastes sur le développement du capitalisme en 

Azerbaïdjan. Le fait que les matières premières du pays ont été abondamment utilisées 

                                                 

43 Plusieurs auteurs qui traitent ce sujet reviennent à l’époque prérévolutionnaire pour démontrer la situation 

conflictuelle concernant les langues nationales. 
44 Royaume turc ou mongol dirigé par un khan. Les khanats étaient regroupés en khaganats, sorte d’empire sous 

l’autorité d’un khan, le suzerain le khagan. 
45 « C’est bien un ordre colonial qui règne en Azerbaïdjan. Bien que représentant la majorité des électeurs à 

l’assemblée municipale de Bakou - parce qu’ils sont la majorité des propriétaires, les Azéris n’ont droit qu’à la 

moitié des sièges », in François Georgeon, « Note sur le modernisme en Azerbaïdjan au tournant du siècle » in 

Cahiers du monde russe : Russie, Empire russe, Union soviétique, Etats indépendants, 1996, vol. 37, N°1-2, pp. 

97-106, p. 98 ; Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan : A borderland in transition, 1995, Columbia 

University Press, New York, p. 12 ; sur la conquête coloniale des musulmans de Transcaucasie voir 

aussi Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, Paris, Institut d’Etudes slaves, 1994, traduit de 

l’allemand par Guy Imart, p. 154.  



 33 

démontre, une fois de plus, l’exploitation coloniale de ce territoire46. Les problèmes sociaux 

étaient liés au freinage des réformes foncières, au ralentissement du développement culturel et 

national, à la politique de russification et de christianisation, à la discrimination de la 

population indigène. Cette situation restait conflictuelle et provoqua des mouvements 

insurrectionnels.  

La deuxième partie du XIXe siècle, en conséquence de l’entrée de la Russie sur la voie 

du développement du capitalisme, l’Azerbaïdjan se trouva impliqué à l’activité économique 

du marché russe. Au milieu des années 1960, en raison de l’accroissement des besoins de la 

Russie en pétrole, l’industrie pétrolière adopte le système capitaliste et commence à se 

développer plus vite qu’auparavant. Avec le développement de l’industrie pétrolière de 

Bakou, s’étend également l’industrie du cuivre de Guedabey, de la soie de Nukha (Sheki), de 

la poissonnerie etc. Avant de connaître une longue dépression pétrolière dans les années de la 

crise économique, vers 1901 l’industrie pétrolière connaît un essor foudroyant. A la fin du 

XIXe siècle, Bakou devient la première région productrice de pétrole au monde47. Selon I. 

Levin : « l’exploitation des régions périphériques de différents peuples envahis, leur 

utilisation en tant que terre foncière, le marché pour la réalisation des produits et en tant que 

bases des voies militaires et marchandes était une grande source de puissance pour 

l’impérialisme russe »48. 

Au début du XXe siècle, ne se développaient que des domaines dont avait besoin la 

Russie dans un Azerbaïdjan devenu tout entier la source des matières premières, ce qui 

explique le développement non uniforme de l’économie de ce territoire49. Le port de Bakou 

étant le plus grand sur la mer Caspienne, il assurait les liens économiques de la Russie et de 

l’Iran avec la région. La situation discriminatoire envers la population musulmane n’a pas 

permis d’instaurer les conditions nécessaires pour ériger une puissante capitale nationale. 

D’après l’historien, François Georgeon : «Les Russes favorisent l’élément arménien au 

                                                 

46 Voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 17.  
47 François Georgeon, « Note sur le modernisme... » in Cahiers du monde russe, 1996, Vol. 37, N°1-2, pp. 97-

106, Vol. 37 N°1-2, pp. 98-99. 
48 I. Levin, « Materialy k politike carizma v oblasti pis’mennosti « inorodcev », Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, 

livre 6, Bakou, 1930, p. 3 ; voir également Hüseyin Baykara, Azerbaycan İstiklal Mücadelesi Tarihi, İstanbul, 

Genclik Basımevi, 1975, pp. 36-47. 
49 « Le pétrole de Bakou, le coton du Turkestan sont indispensables à l’économie de la Russie ». Voir Vincent 

Monteil, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 21  



 34 

détriment des Azéris. Car en Azerbaïdjan, le face-à-face Russes /musulmans, tel qu’il existe 

ailleurs dans l’Empire, se complique de la présence d’une troisième communauté importante, 

les Arméniens, qui d’après le recensement de 1897 représente 6,3% de la population dans le 

gouvernorat de Bakou…, forment une communauté prospère, active, soudée qui entretiennent 

des liens particuliers avec les Russes ; ils participent pleinement à l’expansion pétrolière» 50. 

Cependant, avec le développement du capitalisme à la fin du XIXe siècle et au début 

du XXe siècle, on assiste à l’apparition et à la consolidation de la bourgeoisie nationale.  

Les changements dans la vie socio-économique ont eu des conséquences néfastes sur 

l’accroissement de la population et sur la recomposition du fond ethnique de ce territoire. A 

part l’accroissement naturel, le mouvement migratoire a eu une grande influence et surtout la 

politique des déplacements par l’administration tsariste russe de la population chrétienne de 

différentes origines. La population indigène était progressivement expulsée de leur foyer. 

Cette politique avait pour but de créer une majorité chrétienne comme force de l’Empire 

russe. Vers le début du XXe siècle, en raison de ces déplacements de population, l’image 

ethnique de l’Azerbaïdjan a beaucoup changé51. Cette politique de l’autocratie russe 

compliquait davantage la situation sociale et était source de sentiments de haine, ce qui se 

concrétisait très souvent par des conflits et des carnages interethniques. Pour réaliser sa 

politique autocratique, le gouvernement russe n’avait pas manqué l’occasion de provoquer et 

de soutenir ces conflits dans la région52. L’intelligentsia azerbaidjanaise les considérait 

comme une tragédie et faisait état de leur caractère provocateur dans différents journaux. Elle 

                                                 

50 François Georgeon, « Note sur le modernisme... », in Cahiers du monde russe, 1996, vol. 37, N°1-2, pp. 98-

99.  
51  H. Y. Verdieva, « К voprosu o demografičeskih izmenenijah v Severnom Azerbajdžane v načale XIX veka » 

in Trudy naučnoj konferencii, posvaščennoj dnyu vostanovlenija Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Ėlm, 

Bakou, 1991, p. 73-77 ; voir également Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan : A borderland in 

transition, p. 11 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, pp. 29 -33 ; Antoine Constant, Azerbaïdjan, pp.192, 

198. 
52 Sur cela le journal satirique azerbaïdjanais Molla Nəsrəddin, N1, 7 avril 1906, (p.22) dans la rubrique 

« Bilməli xəbərlər », point 8, écrit «Bu nə sirrdir ki, erməni-müsəlman vuruşması düşən kimi hökümət əskərləri 

elə şiddətli azara mübtəla olundular ki təbiblər onların çölə çıxmağını rəva gormürdülər. » (C’est quoi ce secret 

que dès que la guerre commence entre les Arméniens et les Musulmans les soldats du gouvernement attrapent 

une maladie d’une telle gravité que les médecins leur conseillent de ne pas sortir dans les rues) ; Russia, 

Gosudarstvennaja Duma, Vtoroj Sozyv (St. Petersburg, 1907), p.1229 in Tadeusz Swietochowski, Russian 

Azerbaijan 1905-1920, p. 44. 



 35 

ne cessait de lancer des appels afin de mettre un terme à cette guerre civile cruelle et absurde. 

La politique de discrimination religieuse et ethnique était la cause principale de tous les 

conflits sur le territoire. Ainsi, au cours d’une session de la Douma, Ismail bey Ziyadxanov 

disait :  

« Nous53 avons été envahis il y a cent ans. Nos droits sont foulés aux pieds. Nous 

sommes réduits à l’état d’esclavage. Notre existence nationale était empiétée. On nous a 

imposé le refus d’entrer dans certains établissements d’enseignement. Dans les 

établissements d’Etat on ne peut pas rencontrer des fonctionnaires d’origine turque. Nous 

souffrons d’un manque de terres. Cependant, on y installe une masse de paysans de Russie. 

Sur le sol, imprégné du sang des victimes du carnage national, provoqué directement par le 

gouvernement, vous construisez des localités pour les paysans russes. Cela n’est rien d’autre 

qu’une forme d’administration sur le principe de « séparer pour gouverner», discrètement 

organisée réalisée par le gouvernement. Il y a déjà deux ans que nous marchons sur les 

cadavres dans notre patrie, baignée dans le sang. Notre patience a déjà atteint ses limites»54. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 

53Il s’agit des musulmans de l’Azerbaïdjan, Tofiq Vəliyev a explicité « Nous » comme Azerbaïdjanais 

(anachronisme pour cette époque) en adaptant la notion de l’appartenance du peuple, envisagée à l’époque par la 

division de la religion au sens moderne. 
54Tofiq Vəliyev, Azərbaycan tarixi 10, Çaşıoğlu, Bakou, 2000 pp. 356- 357 ; Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti 

Ensiklopediyası, I vol. Bakou, 2005, p. 25.   



 36 

1.2. La mobilisation politique 

Les complexes processus sociaux et nationaux étaient intimement liés. En 1901, les 

difficultés économiques liées à une crise générale ont provoqué différentes insurrections 

d’ouvriers. Les succès du mouvement révolutionnaire ont eu une influence sur les couches 

sociales urbaines moyennes ainsi que sur l’intelligentsia nationale. De plus en plus, il y avait 

le sentiment de recourir d’urgence à des réformes libérales. La révolution de 1905 a créé des 

conditions de réformes et a renforcé le mouvement de libération nationale. La situation 

désastreuse des ouvriers azerbaidjanais, l’autocratie de l’administration locale, les conflits 

interethniques ont suscité au sein de l’intelligentsia azerbaïdjanaise d’origine bourgeoise ou 

aristocratique le besoin de créer les premiers partis en Azerbaïdjan. Ainsi, en 1902, la 

première association politique clandestine, Association musulmane de la Jeunesse (Müsəlman 

gənclik təškilatı) a été fondée par Məmməd Əmin Rəsulzadə. En 1904, une partie de 

l’intelligentsia azerbaïdjanaise a créé l’association politique Hümmət (Inspiration). En 1906, 

cette association devient un parti social démocrate, constituant une branche informelle du 

Parti ouvrier social-démocrate de la Russie, alors que leurs discours avaient un caractère 

social et réformiste plutôt que révolutionnaire et marxiste55. En automne 1905, les leaders 

nationaux azerbaïdjanais Əhməd bəy Ağayev (Ağaoğlu, 1869-1939) et Məmməd Həsən 

Hacinski (1875-1931) avec d’autres ont fondé l’organisation Difaî (Défense) à Gandja. Le but 

principal du parti était de défendre la population musulmane contre les troupes paramilitaires 

arméniennes et la tyrannie de l’administration locale56.  

En 1905, à Nižnij-Novgorod, eut lieu « le Premier Congrès clandestin des musulmans 

de Russie ». Lors de ce congrès, les musulmans « tatares » (turcs) se sont réunis dans le cadre 

d’une formation politique Ittifaq al – Muslimîn (Union musulmane). L’égalité des droits 

civiques, la justice sociale, les réformes foncières, et la création d’instances de décisions au 

niveau local «zemstvo», qui ne furent pas encore étendues au Caucase, étaient les 

revendications principales des leaders azerbaïdjanais57.  

                                                 

55 Antoine Constant, Azerbaïdjan, p. 235 ; Nadir Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi (1905-1917), 

Ankara, Türk tarih kurumu, 1999, pp. 134-135. 
56 Voir Antoine Constant, Azerbaïdjan, pp. 234-241, Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, p. 63-69; Nadir 

Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi, p.196. 
57 Antoine Constant, Azerbaïdjan, p. 238 ; voir également Edith Ybert-Chabrier, « La pétition des musulmans du 

Caucase en réponse à l’Oukase du 18 février 1905 », Cahiers du monde russe 2 /2007, vol 48, p. 2 43-258. 



 37 

En 1906, après l’approbation du tsar pour la création de la Douma d’Etat 

(Gosudarstvennaja Duma)58, l’Azerbaïdjan a été, pour la première fois représentée au niveau 

national. Même à partir de cet événement, toutes les revendications des représentants 

azerbaïdjanais sont restées, finalement, sans réponse. 

En 1914, avec l’éclatement de la Première Guerre mondiale, étant donné que 

l’Azerbaïdjan occupait une place géostratégique importante, le pays devint alors le théâtre de 

la lutte entre les grandes puissances, l’Angleterre, l’Allemagne, la France, les Etats-Unis et la 

Turquie d’un côté et de l’autre, la Russie, pour la sphère d’influence et pour l’appropriation 

des gisements pétroliers de Bakou. D’après Marie–France Toinet, « la lutte pour la possession 

des produits comme le pétrole dominera désormais, en partie, le jeu des relations entre 

nations. Certes, il serait vain de considérer « l’or noir » comme la seule explication logique 

d’une série de phénomènes politiques apparemment irrationnels. Pour séduisante qu’elle soit, 

une telle méthode ne saurait recouvrir une réalité infiniment plus complexe. Mais refuser de 

considérer le pétrole comme élément prépondérant d’explication des relations internationales 

n’est pas se condamner pour autant à négliger son rôle dans la détermination de la politique 

étrangère des pays intéressés. L’enjeu final des batailles qui vont avoir lieu, c’est 

l’hégémonie du pétrole»59. 

Pendant la 1ère Guerre Mondiale, les musulmans de Russie ont apporté leur soutien aux 

Russes, en espérant, à l’issue de cette guerre, acquérir la liberté. En dépit du fait que le 

gouvernement tsariste russe ne les ait pas recrutés pour le service militaire, la plupart des 

azerbaïdjanais de famille noble y sont entrés de leur plein gré, volontaires. Le plus grand 

régiment de l’armée musulmane était « tatar süvari alayı » (régiment de la cavalerie de tatar) 

appelé par les Russes « la Troupe sauvage » (Dikaja Divizija), dirigé par Hüseyin ağa 

Naxçivanski (1863-1919), qui a joué, par la suite, un rôle important dans la formation de 

l’armée nationale de la 1ère République en 1918. Aux cotés de l’armée russe ont combattu les 

éminents officiers azerbaïdjanais comme les généraux, Əli Ağa Şıxlinski (1864-1943), Səməd 

                                                 

58 C’est une chambre basse du parlement (institution législative) de l’Empire russe, la chambre haute étant le 

Conseil d’Etat. En fait, jusqu’à 1905, il n’y avait aucune institution législative au sein de l’Empire russe. Son 

instauration est due à la révolution en 1905. Par le manifeste du 6 août 1905, Nikolaj II instaura cette instance. 

Sur les Turcs dans les Doumas voir Nadir Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi (1905-1917), pp. 115-

124. 
59 Marie-France Toinet, « La politique pétrolière des Etats-Unis à l’égard de l’URSS 1917-1927 », in Revue 

française de science politique, 17e année, n° 4, 1967, pp. 689-691. 



 38 

bəy Mehmandarov (1855-11931), Ibrahim Ağa Vəkilov (1853-1934), Teymur Novruzov 

(1880-1961), Fərrux Ağa Qayıbov (1891-1916), et d’autres60. 

Un climat politique favorable fut instauré avec la Révolution de février, mettant fin à 

l’autocratie tsariste russe et donnant un nouvel essor au développement du mouvement 

national et révolutionnaire sur le territoire de l’ancien Empire. Contrairement à ce qui s’est 

passé en 1905, la vie politique devient active, des organisations nationales et surtout les partis 

politiques sortent de la clandestinité. L’orientation idéologique de ces partis était 

essentiellement basée sur les critères nationaux, sociaux et religieux (musulman) et d’ailleurs, 

ce nationalisme trouvait son expression dans le turquisme (türkçülük). La principale force 

idéologique et politique de cette époque était Musavat (Egalité). Ce parti et son journal, Açıq 

söz (Parole franc), jouèrent un rôle important dans la vie politique de l’Azerbaïdjan. Celui-ci 

fut fondé par les déçus de l’idéologie révolutionnaire de l’organisation discrète Hümmət, en 

1911 à Gandja. La ligne essentielle de ce parti à l’époque était l’égalité des droits pour les 

musulmans de Russie. En 1913, après son retour sur la scène politique, le parti fut obligé 

d’arrêter ses activités en raison des persécutions pour les reprendre après février 1917, après 

la fusion avec le groupe des adeptes de l’ancien Difaî. Cette union, qui avait comme idée 

directrice d’établir un « nationalisme » séculaire turc et de créer une autonomie dans le cadre 

de la Russie fédérative, a pris le nom de « Nouveau parti fédéraliste turc » (Musavat). Selon 

Swietochowski, le programme de la fédéralisation est un témoin d’une nouvelle étape de 

l’évolution historique des azerbaïdjanais - l’étape d’un passage à un état national. D’après lui, 

l’idée du fédéralisme n’était pas transitoire et temporaire, elle était permanente61.  

Les débats sur la future organisation politique de la Russie et sur la base de 

l’autonomie nationale du territoire préoccupèrent les intellectuels azerbaïdjanais lors du 

Premier Congrès des Musulmans du Caucase (Pervyj Obščekavkazskij sjezd musulman) qui 

eut lieu en avril 1917 à Bakou. Ce sujet de la future organisation étatique de la Russie était 

                                                 

60 Voir Antoine Constant, Azerbaïdjan, pp. 243-247 ; Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, 

pp. 75-76 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, pp. 74 ; Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti Ensiklopediyası, 

2ème partie, Bakou, 2005, pp. 393-394. 
61 Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan: A borderland in transition, p. 62. 



 39 

également au centre des discussions pendant le Congrès des Musulmans de Russie 

(Vserossijskij musulmanskij sjezd) qui s’est tenu en mai 1917 à Moscou62. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 

62 Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 89-94 ; Joseph Castagné, Le bolchevisme et 

l’Islam. Les organisations soviétiques de la Russie musulmane, Revue du Monde musulman, vol. 51-52, Paris, E. 

Leroux, 1922, p. 254 ; Nadir Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi (1905-1917), pp. 249-267. 



 40 

1.3. La création du Gouvernement national 

Avec l’éclatement de la révolution russe et la nouvelle époque de liberté commencée 

avec celle-ci en 1917, les puits du Caucase, essentiellement ceux de l’Azerbaïdjan où se 

trouve la plus grande partie des ressources pétrolières alors connues, deviennent l’objet d’un 

regain d’intérêt manifeste63.  

Le gouvernement provisoire se mit en place. Le Comité Spécial de Transcaucasie, 

Ozakom (Osobij Zakavkazskij Komitet) représentait le gouvernement provisoire dans la 

région. A côté du gouvernement provisoire, furent créés les soviets (les conseils de 

représentants des ouvriers et des soldats, créés par les bolchéviks, membres des partis 

communistes), ce qui aboutit enfin au double pouvoir. À la fin de 1917, les bolcheviks 

réussirent à prendre sous leur contrôle toute la région industrielle de Bakou mais ne purent pas 

s’étendre sur toute la Transcaucasie. Le système de représentation du soviet, à Bakou, ville 

devenue multinationale, s’efforçait de marginaliser la composante musulmane, poursuivant 

l’attitude discriminatoire bien rodée consistant à faire de Bakou une île, séparée du reste du 

pays64. Ainsi, vers 1918, dans le Caucase du Sud, se formèrent deux centres opposés : l’un 

d’eux formé par les bolcheviks à Bakou, ville transformée en une place forte du pouvoir 

soviétique ; l’autre, le commissariat d’Ozakom avec un centre à Tiflis, où le pouvoir local se 

mit en place. L’activité du commissariat d’Ozakom coïncidait avec l’intervention étrangère et 

notamment des pays de l’Entente et les Etats-Unis ; les gouvernements de l’Angleterre, de la 

France et des Etats-Unis soutenaient les forces antibolchéviques dans la région. En fait, le 

fonctionnement du Commissariat signifiait, la séparation de la région de la Russie 

bolchévique. 

Cependant, le gouvernement provisoire ne put se maintenir au pouvoir bien 

longtemps. En octobre 1917, après un coup d’Etat, le gouvernement provisoire fut renversé. 

Les bolcheviks, n’ayant pas la majorité dans la session élargie du soviet de Bakou, sous la 

direction de Šaumjan, déclenchèrent un combat ouvert pour acquérir le pouvoir. En dépit du 

renversement du régime par les bolchéviks, les élections annoncées par le pouvoir provisoire 

à l’Assemblée constitutive se tinrent. Le Caucase du Sud fut désigné comme étant la 

                                                 

63 Marie-France Toinet, « La politique pétrolière des Etats-Unis à l’égard de l’URSS 1917-1927 », in Revue 

française de science politique, 17 e année, N° 4, 1967, p. 692. 
64 Antoine Constant Azerbaïdjan, 2002, p. 246 ; voir également Audrey L. Altstadt, The Azerbaijani Turks…, 

p.79. 



 41 

circonscription électorale commune. Les élections sacrèrent les fédéralistes, parmi lesquels le 

parti Musavat qui eut la majorité des voix de la région de l’Azerbaïdjan. Les députés élus du 

Caucase du Sud à l’Assemblée constitutive, dissoute par les bolcheviks, qui n’ont pas voulu 

céder le pouvoir, se sont réuni à Tiflis en février 1918 et ont déclaré la formation d’une 

institution représentative, le Seïm (Diète)65. Le Seïm était composée des députés de trois 

régions du Caucase du Sud (l’Azerbaïdjan, la Géorgie et l’Arménie). Cette déclaration fut la 

concrétisation de l’idée du fédéralisme et aboutit en fait à la séparation du Caucase du Sud de 

la Russie. Déjà en 1917, au cours des négociations entre la Russie bolchévique et les pays du 

bloc austro-hongrois, le gouvernement turc avait proposé au gouvernement transcaucasien un 

traité de paix qui fut signé en décembre à Erzincan. La Turquie exige du Seïm la déclaration 

de la séparation d’avec la Russie bolchevique, et de reconnaissance du traité de Brest-Litovsk, 

signé par les bolcheviks, d’après lequel Batoumi, Kars, Ardahan redeviendraient des 

territoires turcs. Les fractions géorgienne et arménienne du Seïm écartèrent la revendication 

turque ce qui mena finalement à leur intervention dans le Caucase du Sud. Après 8 jours de 

lutte, les territoires revendiqués furent replacés sous contrôle turc.  

En mars 1918, la conjoncture politique à Bakou se caractérise par une tension extrême. 

L’accroissement de l’influence de Musavat représentait un danger pour les bolchéviks dans 

leur combat pour le pouvoir. Cette contradiction, aggravée par la concentration des groupes 

militaires appartenant à différentes forces politiques opposées, créait une situation critique qui 

risquait de dériver vers un conflit armé. La troisième force était l’assemblée nationale 

arménienne qui disposait d’un grand arsenal. Le 29 mars 1918, un affrontement entre les 

bolchéviks et les troupes azerbaïdjanaises qui voulaient partir sur le navire Evelina à 

Lenkoran servit de prétexte à un conflit armé. Le désarmement violent opéré par les troupes 

bolchéviques suscita l’indignation du peuple azerbaïdjanais qui organisa des manifestations 

de protestation causant un grand nombre de victimes66. La fraction musulmane du Seïm 

                                                 

65 Voir le discours de M. Ə. Rəsulzadə devant le parlement de l’Azerbaïdjan le 7 décembre 1918, in Azərbaycan 

xalq cumhuriyyəti (1918-1920,) Parlament (stenoqrafik hesabatlar), Bakou, Azərbaycan nəşriyyatı, 1998, vol.1, 

pp. 33-36. 
66 D’après Vincent Monteil, « A l’intérieur, les bolcheviks et les terroristes nationalistes arméniens (Tashnak) 

s’entendent provisoirement sur le dos des Musulmans, dont 3.000 sont massacrées, à Bakou (mars 1918) à 

l’occasion du débarquement pacifique de la « Division sauvage » - des volontaires musulmans au service du 

tsar-préalablement désarmés ». En avril, la Commune de Bakou interdit toute expression musulmane et 

nationalise le pétrole. Voir Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 29. 



 42 

demanda l’envoi de l’armée à Bakou pour protéger la population musulmane. Dans une lettre 

adressée au Commissariat populaire soviétique de la Fédération de la Russie (Sovnarkom) du 

RSFSR (Sovetskij narodnyj kommissariat Rossiiskoj Sozialističeskoj Federativnoj Respubliki) 

le 13 avril 1918, Šaumjan écrivait : « Les 30 - 31 mars et 1er avril a eu lieu le carnage. Les 

résultats sont excellents pour nous. Dašnakcjucjun avait trois à quatre mille des soldats 

nationales ce qui donnait un caractère de carnage interethnique mais c’était impossible 

d’éviter cela, nous l’avons fait exprès. La population pauvre des musulmans a beaucoup 

souffert »67. 

Le 22 avril 1918, le Seïm déclara son indépendance. Cependant, les contradictions 

entre les intérêts nationaux en politique intérieure comme en politique extérieure ne laissèrent 

pas l’occasion au gouvernement de la Fédération des Républiques de Transcaucasie de 

réaliser des démarches concrètes. Après la séparation de la Géorgie le 27 avril 1918, soutenue 

par le protectorat allemand, la fraction azerbaïdjanaise prit une décision relative à la formation 

de l’Assemblée nationale provisoire et le 28 mai 1918, l’Assemblée nationale déclara la 

création de la République d’Azerbaïdjan. Le 16 juin 1918, l’Assemblée nationale fut 

transférée de Tiflis à la capitale provisoire de la République d’Azerbaïdjan, Gandja. Bakou fut 

occupée par les commissaires bolcheviks. Suite à deux mois de dictature du prolétariat (du 

pouvoir soviétique) qui prit le nom de « la Commune de Bakou »68, le 1er août 1918, la 

Dictature Centro-caspienne (Diktatura Centro Kaspiy), composée du bloc des dašnaks (les 

membres du parti arménien Dašnakcjucjun), des mencheviks et des révolutionnaires 

socialistes, se mit en place. Ce n’est que le 17 septembre 1918 que Bakou fut libérée et que le 

gouvernement de la jeune république indépendante put réintégrer la vraie capitale et ainsi 

restaurer sa souveraineté sur tout le territoire azerbaïdjanais. Ainsi prit fin le double pouvoir 

sur le territoire de l’Azerbaïdjan. Celui-ci aura duré quatre mois.  

 

                                                 

67 Igrar Alijev, Istorija Azerbajdžana s drevnejših vremjon do načala XX veka, Bakou, Ėlm, 1995, p. 432, URL : 

http : //www.preslib.az/ru/view/ebooks/i/, http://www.elibrary.az/docs/istor.pdf, consultée 09. 09. 2010. p. 189; 

Bor’ba za pobedu Sovetskoj vlasti v Azerbajdžane 1918-1920: Dokumenty i materialy, Bakou, 1967, p. 37 in. 

Volhonskij Mihail, Muhanov Vadim, Po sledam Azerbajdažanskoj Demokratičeskoj Respubliki, Serija 

Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, p. 31; Joseph Castagné, Le bolchevisme et l’Islam, pp. 107-108. 
68  Le terme de « la Commune de Bakou » est pris à l’instar de celle de Paris en 1871. Il signifie la dictature du 

prolétariat à l’échelle locale mais liée étroitement avec toute la Russie. Son organe exécutif était le Sovnarkom 

(Sovet Narodnyh komissarov), dirigé par le bolchévik arménien Stépan Shaumjan. 



 43 

2. La situation linguistique avant l’époque de la création de la 

1ère République 

Pour bien comprendre le problème de la langue et de l’enseignement pendant l’époque 

de la création de la première République de l’Azerbaïdjan, il est indispensable d’envisager la 

situation linguistique qui fut créée vers cette époque, depuis l’invasion de l’Azerbaïdjan par 

l’Empire russe69. 

Etant un Etat multinational, l’Empire russe n’avait pas de conception officielle basée 

sur un principe national. La population fut classifiée non pas par nationalités mais tout 

d’abord, par confession. La majorité de la population non chrétienne fut incluse d’abord dans 

la catégorie des hétérodoxes (inovercy), puis dans celle des allogènes (inorodcy) qui ne 

vivaient qu’en partie selon les lois russes et qui furent limités dans leurs droits ainsi que dans 

leurs devoirs70. Levin estime qu’ « afin d’établir sa domination dans les régions 

périphériques, le régime tsariste devait enraciner l’idéologie russe dans la vie des 

allogènes »71. Dans la continuité de cette idée, Alpatov considère que « pour le régime 

tsariste semi féodal, le joug national était l’un des fondements importants (avec l’autocratie 

et l’orthodoxie). Et bien que les Russes n’aient pas eu de supériorités ethniques officielles, 

l’Etat soutenait non seulement la religion orthodoxe mais aussi la culture et la langue russes. 

Cette langue était la langue d’Etat, les autres langues n’avaient pas de statut officiel »72.  

Cependant, la langue russe, même étant la langue imposée par l’Empire comme étant 

celle d’Etat, ne pouvait pas jouer d’une manière effective le rôle d’un moyen de 

communication quotidien utilisé par tout le monde dans cette région à l’époque, car elle avait 

un prestige social très faible parmi la population locale, surtout dans les régions rurales. C’est 

la raison pour laquelle la langue azerbaïdjanaise nommée « le turc-tatar » fut largement 

utilisée par la population locale comme un moyen de communication sur le territoire 

azerbaïdjanais ainsi qu’au sud du Daguestan. 

                                                 

69 Voir Chantal Quelquejay, Alexandre Bennigsen, « Le problème linguistique et l’évolution des nationalités 

musulmanes en URSS », Cahiers du monde russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3, pp. 418-465 ; pp.418-435. 
70 Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, pp. 147-148. 
71 I. Levin, « Materialy k politike carizma v oblasti pis’mennosti «inorodcev», Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, 

livre 6, Bakou, 1930, p. 3. 
72 V. M. Аlpatov, 150 jazykov i politika 1917-2000, Sociolingvističeskie problemy SSSR i postsovetskogo 

prostranstva, Moscou, KRAFT+IV RAN, 2000, p. 29. 



 44 

A l’époque de la création de la 1ère République, l’enseignement national était dans un 

état déplorable. Comme cela fut constaté par I. Lévin, «le joug national a été exprimé, en 

particulier par la persécution de la langue et de la culture « des allogènes », l'expulsion de 

leur langue de la vie d'État, de l'école. Et même si cette politique du tsarisme variait 

concernant chaque peuple, elle consistait, partout et toujours, à appliquer un même principe 

mais d’une manière différente : le joug national et la russification forcée»73. 

Le problème et le retard de l’instruction de la population indigène furent toujours 

ignorés et même furent favorisés par les agents de l’administration tsariste. Dans un 

« Congrès de Moscou de vrais hommes russes » en 1906 (Moskovskij sjezd istinno-russkih 

ludej), le prêtre Vostorgov disait : « parmi tous les peuples du Caucase, les tatares (il s’agit 

des Turcs de l’Azerbaïdjan) sont les plus sympathiques – c’est le peuple le plus fidèle ; il ne 

se distingue pas en avant car il n’a pas ses journaux, il n’a pas d’intelligentsia, il n’a pas 

d’argent pour la corruption et la propagande » 74.  

La nécessité de la communication des périphéries avec le centre fut mise sur les 

épaules des indigènes, parmi lesquelles il y avait des interprètes qui devaient souvent 

accomplir cette mission. Après la politique de « non-ingérence dans la vie des allogènes »75 

de l’époque de la stagnation de Nikolaj I, son successeur Alexandre II, avec d’autres réformes 

dans le but de l’accélération de la capitalisation de la Russie, mit en place également des 

réformes dans le système de l’enseignement, qui avaient pour but l’unification culturelle des 

                                                 

73 I. Levin, « Materialy k politike carizma », Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, livre 6, p. 3. 
74 Samedaga Agamaly-ogly, Sovetskaja Rossija i vostočnyj vopros, p. 11, in F. Agazade, К. Kaškarly Očerk po 

istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostijenija, Izdanie VCK NTA Kazan’, 1928, p. 33. 
75  La « non-ingérence » dans la vie nationale des allogènes était tout d’abord liée à l’insuffisance de la 

familiarisation des Russes avec la région. C’est surtout pour cette raison-là et non pas pour des raisons de 

politique humaine et parce que « la Russie s’en tenait au schéma traditionnel de tolérance et de surveillance 

envers les Musulmans de Transcaucasie » comme cela est vu par Andreas Kappeler, La Russie. Empire 

multiethnique. p. 157 ; Surtout à cette époque-là le problème de la politique de l’assimilation ne se posait pas si 

rigoureusement par rapport aux allogènes-non russe. Les contacts de l’administration russe avec des allogènes 

étant minimes, la communication a été faite par l’intermédiaire des interprètes qui étaient très souvent des 

Tatares (les Turcs azerbaïdjanais ont été inclus aussi dans cette appellation). Concernant la politique de la 

christianisation c’était plutôt l’Eglise orthodoxe qui s’occupait de cette mission en essayant de jouer le rôle actif 

dans le développement culturel des allogènes afin de les convertir au christianisme. Plus précisément voir V. M. 

Alpatov, 150 jazykov i politika, pp. 30-32. 



 45 

peuples de l’Empire, ce qui signifiait en fait la russification76. Cependant, il ne s’agit pas de 

parler ici de l’intensité de la russification, qui n’était pas homogène, d’ailleurs dans tout 

l’Empire russe. Selon Slavinskij, « la politique impériale vis-à vis de la question nationale est 

aussi hétéroclite et multiforme dans ses manifestations que la population de l’empire, elle-

même, est hétéroclite et bigarrée. Il est impossible de réduire cette diversité à un système 

conséquent ou à une unité car celle-ci n’existe pas dans les faits »77. 

L’économie capitaliste exigeait la compétence de spécialistes qualifiés dans les 

différents domaines de l’industrie. Cela provoqua l’accroissement de certains établissements 

de l’enseignement. D’une part, le gouvernement était obligé d’accepter cette dynamique car le 

développement de l’enseignement dans le monde entier exigeait également la reconstruction 

du système de l’enseignement sur le territoire de l’Empire russe. D’autre part, pour freiner le 

processus d’éveil de l’esprit national, il fallait encadrer le processus de l’instruction nationale. 

L’ouverture des établissements scolaires russes, dans les années 1830, correspondait d’une 

manière générale aux besoins de la politique coloniale du gouvernement russe, notamment : la 

formation des cadres de l’administration, des fonctionnaires et de leurs enfants78.  

Dans les années 1870, la politique d’uniformisation administrative et de centralisation 

en Russie prévoyait une intégration des groupes ethniques non-Russes dans tous les domaines 

de la vie, y compris culturel et linguistique. Cette démarche traduisait bien l’intention de 

russification. En Azerbaïdjan, ce processus trouve naturellement la prédominance de la langue 

russe dans le domaine de l’enseignement, du fait que la langue locale n’était pas inclue dans 

les matières obligatoires de l’enseignement. Dans ce système, le rôle principal était toujours 

attribué à la langue russe. La langue russe était celle de l’administration, de l’armée et de la 

justice. Elle véhiculait dans l’enseignement et vers la fin de XIXe siècle devint la langue 

unique de l’enseignement79. 

 

 

 

                                                 

76  V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.33.  
77M. Slavinskij, Nacional’naja struktura Rossii i velikorossy, in Andreas Kappeler La Russie. Empire 

multiethnique. p. 236. 

78François Georgeon, « Note sur le modernisme… », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2. p.98 

79V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 30.  



 46 

2.1.  La modernisation de la société et l’ouverture des écoles 

Après la révolution de 1905, le gouvernement russe a été obligé de céder un certain 

libéralisme dans la politique nationale. Il y a eu l’élargissement des publications des ouvrages 

dans la langue maternelle ainsi que les ouvrages de l’apprentissage de la langue 

azerbaidjanaise (turque) pour l’administration russe80 et le développement de la presse81. Chez 

les Turcs de l’Empire russe s’est déployé le mouvement modernisateur-ğadidisme82.  

Les écoles russes ouvertes par le gouvernement tsariste en Azerbaïdjan, où toutes les 

matières étaient enseignées en russe, n’ont pas été beaucoup fréquentées par les musulmans 

indigènes. Les usūl-i-ğadīd, écoles appliquant une nouvelle méthode d’enseignement, ont 

commencé à s’ouvrir fin du XIXème siècle, sous l’influence des milieux intellectuels et 

modernisateurs musulmans de la Crimée, de la Volga et de l’Oural, confrontés et aux 

traditionnalistes du milieu conservateur (qadimistes). Le rôle important dans ce courant 

modernisateur, fondé sur une redéfinition radicale de la fonction des écoles traditionnelles, 

appartient à Ismail bey Gasp(i) ralı (Gasprinski)(1851-914). En Azerbaïdjan, ce type d’écoles 

a été ouvert par des intellectuels progressistes comme Seyid Azim Şirvani(1835-1888) à 

Shemakha en 1870, Həsənəli Qaradaği (1848-1929) à Shusha, Məmmədtağı Sidqi (1854-

1903) à Ordubad en 1892 et puis à Nakhitchevan, Mir Möhsün Nəvvab Qarabaği (1833-1918) 

à Shusha, Mirzə İsmayıl Qasir (1805-1900) à Lenkoran, Mirzə Kazım Əskərzadə à Erevan 

(Erivan/İrevan)83, Mirzə Həsən Rüşdiyyə (1851-1944) et Mirzə Sadıq ibn Molla Əsədulla 

Təbrizi à Tabriz, Mirzə Əbdülgədir İsmailzadə Vüsaqi à Bakou. La particularité de ces écoles 

consistait en ce que l’enseignement soit organisé en langue maternelle. Pour la première fois, 

les élèves apprenaient la base des sciences en langue maternelle. La nouveauté essentielle de 

ces écoles résidait dans le fait d’introduire d’abord une méthode syllabique de l’apprentissage 

                                                 

80 Voir Ağa-Məmməd Abdullayev, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 1966. 
81 Voir Alexandre Bennigsen, Chantal Lemercier-Quelquejay, La Presse et le mouvement national chez les 

musulmans de Russie avant 1920, Paris, Mouton & Co, 1964. 
82 Edward J. Lazzerini, « Čadidism at the turn of the twentieth century: a view from within » in Cahiers du 

monde russe, Vol. 16, n°2, (avril-juin), 1975, pp. 245-277; Nadir Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi 

(1905-1917), Ankara, Türk tarih kurumu, 1999, pp. 11-28. 
83 Erivan l’appellation russe, Irevan l’appellation azerbaïdjanaise, à partir de 1918 devient la capitale de 

l’Armenie, depuis 17 août 1936 par le decret particulier de la Comité Central du Parti Communist de l’URSS est 

devenu Erevan. Voir Džamil’ Gasanly, Hručšjovskaya « ottepel’ » i političeskaja jizn’ Azerbajdžana (1954-

1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p.142. 



 47 

puis la méthode phonétique (usūl-i sōvtī). Ce type d’école a joué un grand rôle dans 

l’instruction et la modernisation du peuple.  

Les usūl-i-ğadīd ne sont pas le seul instrument des réformes scolaires dans les 

communautés musulmanes de la Russie à l’époque de l’impérialisme libéral. Ces nouvelles 

écoles n’étaient qu’une passerelle entre les məktəb traditionnelles et les écoles « russo-

indigènes » (russko - tuzemnye), dont l’apparition sur le territoire de l’Azerbaïdjan est aussi 

liée au nom du tatar de Kazan Tauxiddin Mamleyev84. Pour la première fois en 1875, il a 

ouvert ce type d’école dans un village Salahlı de Kazakh du gouvernorat (goubernija) 

Jelizavetpol (Gandja aujourd’hui). Par la suite, le développement des écoles russe-

azerbaïdjanais est lié aux noms de Soltan Məjid Gənizadə (1866-1937) et Həbib bəy 

Mahmudbəyov (1864-1928), tous deux diplômés de l’Institut des Professeurs d’Alexandre à 

Tiflis (aujourd’hui Tbilissi-la capitale de la Géorgie).  

La bourgeoisie nationale a joué un grand rôle dans le domaine de l’instruction de la 

population faisant partie du développement culturel de la communauté. Depuis le boom 

pétrolier de la fin du XIXe siècle, si même « les grosses fortunes pétrolières se sont 

concentrées surtout aux mains des Russes et Arméniens… deux seulement appartiennent aux 

Azerbaïdjanais, certains musulmans participent, quand même au mouvement des affaires»85. 

Tel est le cas de Tağıyev, de Nağıyev, de Əssədullayev, de Muxtarov, de Sultanov, de Dadaşov 

et d’autres. Le centre principal de la formation et du développement de la bourgeoisie 

industrielle et marchande azerbaïdjanais devint Bakou, où à la fin du XIXe et au début du 

XXe siècle fut concentrée l’activité de plus grands représentants de celle-ci.  

Au début du XXe siècle, la bienfaisance prend un caractère organisé. Ces magnats 

industriels et les marchands azerbaïdjanais ouvrent les sociétés de charité, financent les 

écoles, les associations pour la diffusion de l’instruction, des bibliothèques dans le but de 

favoriser l’instruction en langue maternelle et le développement culturel du peuple. Parmi ces 

sociétés on peut citer Səadət, Nicat, la société de charité Nəşri Maarif dirigée par l’éminent 

mécène azerbaïdjanais Haji Zeynalabdin Tağıyev (1823-1924). Vers 1917 la société avait 

                                                 

84 Gusein Ahmedov, Istorija razvitija školy i pedogogičeskoj mysli Azerbajdžana, Bakou, 2002, p. 160. 
85 François Georgeon, « Note sur le modernisme… », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.99, voir 

également Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan, pp. 21-22. 



 48 

ouvert 21 écoles86. Avec la soviétisation de l’Azerbaïdjan les sociétés de charité ainsi que 

Nəşri Maarif furent interdites étant considérées comme bourgeoises.  

Pourtant, selon I. Levin, «en refusant d’avoir une école appropriée, le tsarisme 

contrôlait d’une manière vigilante de moindres tentatives des allogènes de créer leurs écoles 

sur leur propre ressource et les étouffait au moment où il commençait à en percevoir le 

danger même minime pour son système d’administration des allogènes» 87. Il considère que 

«si dans son attitude par rapport aux médrésses et aux mekteb le tsarisme était assez patient 

envers les usūl-i-ğadīd cette attitude fut beaucoup plus sévère»88. 

Or, la politique du gouvernement russe restait très dure dans sa globalité envers les 

langues nationales et incitait aux conflits. Ces conflits n’étant à l’état embryonnaire que dans 

certaines régions, dans les régions économiquement et culturellement développées, c’est 

surtout dans la partie européenne de la Russie et en Transcaucasie qu’ils ont été bien rodés 

vers le début du XXe siècle89. Donc, l’inassouvissement de l’identité nationale est devenu un 

véritable problème vers le début du XXe siècle. La propagation du principe de l’égalité du 

peuple dans le domaine de la langue a trouvé appui non pas seulement chez l’intelligentsia 

nationale mais aussi parmi les oppositions russes de différentes orientations des libéraux 

jusqu’aux révolutionnaires. La vision des antagonistes était différente d’après leur 

radicalisme, mais avait pour point commun d’être dirigée contre la politique de l’assimilation 

et la priorité pour le russe90.  

Et bien qu’après le coup d’Etat d’octobre 1917 (« la révolution d’octobre » dans 

l’histoire soviétique) le problème du changement radical de toute la politique, y compris celle 

des langues nationales, est remis à l’ordre du jour, les Bolcheviks font une déclaration le 22 

novembre 1917 concernant « les droits des peuples de Russie ». En effet l’absence de « la 

langue d’Etat obligatoire » signifiait que les exigences sociales et surtout économiques vont 

déterminer cette fameuse langue obligatoire.  

                                                 

86 S. G. Talybova « Iz istorii blagotvoritel’nogo obščestva « Nešri-Maarif » », in Trudy naučnoj konferencii, 

posvjaščennoj dnju vosstanovlenija Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 1991, pp. 105-124. 
87  I. Levin « Materialy k politike carizma», Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, livre 6, pp. 15-16. 
88 Ibid. 
89 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.34. 
90 Ibid. 



 49 

En 1914, Lénine écrit : «Qu’est ce que signifie la langue d’Etat obligatoire ? C’est en 

fait, la langue des velikoross, qui est une partie minoritaire, imposée au reste du peuple de la 

Russie. Nous… voulons qu’entre les classes opprimées de toutes les nations de la Russie 

s’établissent la communication la plus étroite et l’unité fraternelle. Et bien sûr, nous sommes 

pour que chaque habitant de la Russie ait la possibilité d’apprendre une grande langue russe. 

Les exigences économiques vont déterminer cette langue du pays, dont la connaissance est 

prioritaire dans l’intérêt des relations du marché»91.  

Il ne s’agit pas de parler de cette nouvelle politique linguistique ici, qui a été mise en 

place après 1917, nous en parlerons dans la partie suivante. Il est à noter que, dans le point 3 

de la déclaration, elle annonçait « les libertés nationales et la suppression des restrictions 

nationales ». La déclaration fut signée par le gouvernement soviétique sous la direction de V. 

I. Lénine92. Cette déclaration servit de moyen attractif dans la réalisation de la politique de la 

soviétisation. D’ailleurs, elle correspondait bien à la volonté de modernisation de 

l’intelligentsia nationale de l’époque. Pourtant, cette déclaration est restée sur le document et 

ne fut jamais appliquée comme tous les autres démarches de l’intelligentsia, dans le but d’un 

enseignement national. Ce fait a donné une certaine impulsion au mouvement de libération.  

Le problème de l’enseignement national et de la langue fut considéré comme la base 

de formation de la conscience nationale en Azerbaïdjan. Ce sujet préoccupait des intellectuels 

azerbaïdjanais à travers une époque et fut discuté pendant plusieurs années à la Douma 

d’Etat93. Une résolution du rapport d’E. Efendizadé sur la nécessité de l’enseignement 

obligatoire, universel et gratuit en langue turque a été adoptée pendant le Premier Congrès 

des Musulmans du Caucase (Pervyj Obščekavkazskij s’jezd musulman) qui s’est tenu en avril 

1917 à Bakou94. Les délégués ont pris une décision sur le fondement du financement de ce 

projet qui aurait joué un rôle important dans la formation de la conscience nationale. 

Cependant, ces documents sont restés également sans application.  

                                                 

91 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 36. 
92 Joseph Castagné, Le bolchevisme et l’Islam, pp.5-6; Hüseyn Baykara, Azərbaycan istiqlal mübarizəsi tarixi, 

Azərbaycan Dövlət nəşriyyatı, Bakou, 1992, p. 8. 
93D. B. Seidzade, Azerbajdžanskie deputaty v Gosudarstvennoj Dume Rossii, Bakou, Azerbajdžanskoe 

Gosudarstvennoe Izdatel’stvo, 1991, p. 11.  
94 Kaspij, 1917, 22 avril in Ajdyn Balajev, Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane v XIX-XX vv, Bakou, Nurlan, 

2005, p. 58. 

 



 50 

Il a fallu attendre 1918 pour que le gouvernement national de la République 

Démocratique d’Azerbaïdjan mette en place les réformes appropriées. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 51 

3. La transformation de l’identité nationale et le turquisme. 

Le débat sur la langue nationale 

L’expérience historique démontre que dans le processus des mouvements nationaux, à 

l’étape du combat ouvert pour les idéaux politiques précède toujours la période qui se 

caractérise par la domination de la problématique culturelle et linguistique. Selon l’expression 

de Miroslav Hroch, au moment de la création du mouvement national au tournant du XIXe - 

XXe siècle, les appels linguistiques et culturels étaient beaucoup plus accessibles pour la 

compréhension des larges masses de la population que des concepts politiques abstrus, 

insaisissable95. 

D’ailleurs, pour l’apparition d’un programme politique concret, des conditions 

extérieures sont indispensables. Sans ceux-ci le problème national ne peut pas dans une 

grande mesure se développer. Dans ce sens là, la révolution de février créa ces conditions 

minimes pour les démarches politiques dans les périphéries coloniales, qui n’ont pas échappé 

aux forces nationales de l’Azerbaïdjan pour en profiter dans le but de créer un Etat national 

sur la base des valeurs nationales.  

L’émergence de l’intelligentsia azerbaïdjanaise au XIXe siècle, émanant du contact de 

deux civilisations, d’une part, européenne (dans l’image de la Russie) et d’autre part, 

traditionnelle orientale, a donné une impulsion pour le développement de l’identité 

nationale96.  

Dans certains groupes d’intellectuels on assiste à l’émergence de l’intérêt pour la 

langue, la littérature, l’histoire et la culture nationale. Très souvent, ces intellectuels ont eu 

une formation dans des écoles et des gymnases locaux russes par le biais desquelles ils ont 

rencontré la culture occidentale à travers la langue et la littérature russe. S’en tenant aux idées 

de l’instruction, les intellectuels azerbaïdjanais ont porté une grande attention à l’idée 

nationale dans la vie spirituelle du peuple. L’élément essentiel dans la reconstruction de la 

                                                 

95 Miroslav Hroch, « From National Movement to the Fully-formed Nation : the National-building Process in 

Europe », in Gopal Balakrishnan, Mapping the nation, New Left Review, New-York and London, 1996, p. 78.  

URL:http://books.google.fr/books?id=hdrfDqF3fLoC&pg=PA78&lpg=PA78&dq=miroslav+hroch&source=bl&

ots=h_RoDtWO9x&sig=EhOytYwS5vSGfLrVRsKnqcka_f4&hl=fr&ei=StOyTL3iOIbI4AbB57Vc&sa=X&oi=b

ook_result&ct=result&resnum=2&ved=0CB4Q6AEwATgK#v=onepage&q=miroslav%20hroch&f=false 

consultée octobre, 2010. 
96 Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 23-36. 



 52 

société était sa modernisation. D’ailleurs, ce lancement dans le mouvement de la 

modernisation sociale et culturelle des turcs musulmans a été fait pour « faire face à la 

domination russe et aux dangers du panslavisme »97 et non pas « grâce au maintien d’une 

élite autochtone » par la Russie tsariste, comme cela est considéré par certains auteurs98. 

Cependant, cette phase ne restait qu’une phase d’éveil de conscience culturelle avant tout. 

Les changements dans la vie culturelle et politique russe avaient une grande influence 

sur le processus de développement politique et culturel de la nation en Azerbaïdjan, quoiqu’à 

la différence des Russes, les intellectuels azerbaïdjanais n’avaient pas de sentiment d’hostilité 

envers la bourgeoisie. Dans la situation d’absence de structure étatique propre, de tyrannie 

économique, politique, nationale et culturelle de la part de l’administration tsariste russe, le 

principe de différenciation en classes sociales était insignifiant et les exigences nationales 

devenaient primordiales. Ces exigences ne pouvaient être satisfaites que par une classe sociale 

éduquée et économiquement très forte, laquelle devenait la bourgeoisie et l’intelligentsia 

nationale vers le début du XXe siècle.  

La transformation de l’identité de groupe des Azerbaïdjanais, depuis leur invasion par 

la Russie, a été beaucoup plus lente que les transformations économiques et sociales99. Les 

Azerbaïdjanais, jusqu’à la fin du XIXe siècle, identifiés comme les musulmans du Caucase, 

commencent de plus en plus à se détacher de « l’umma », qui est une notion religieuse, et à 

s’identifier comme millet (la nation) - les Turcs100. Pour la première fois, la distinction entre la 

société religieuse musulmane et la nationalité, qui signifiait toujours millet, c'est-à-dire 

« Turc », a été faite dans le journal Kəşkül N° 22 de 1891 (La Sébile). Bien que pour cette 

époque-là, le terme «les Turcs – Tatares» soit aussi répandu. Kəşkül raillait ceux qui 

répondaient à la question «tu es de quelle nationalité» «je suis Musulman». En allant encore 

                                                 

97 François Georgeon, « Note sur le modernisme… », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p. 97 ; David 

Kushner, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and Company limited, 1977, p. 8. 
98 Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, p.157. 
99 Voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 10-23. 
100 Dans le journal Dirilik 1914, n° 3 Məmməd Əmin Rəsulzade fait une distinction entre les notions de « umma » 

et « millet », en démontrant qu’il y a une grande différence entre les deux. Umma exprime une notion religieuse, 

communauté des croyants du monde islamique, alors que millet est une communauté qui est liée par la langue, la 

culture, l’histoire commune du territoire ainsi que la religion, où cette dernière se manifeste comme un élément 

de millet, voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 75 ; David Kushner, The rise of 

Turkish Nationalism  p. 23 ; Sur la domination de la notion d’umma sur la nationalité voir Bernard Lewis, Islam 

and the West, New York, Oxford Université Press, 1994. 



 53 

plus loin dans ce sens-là, cet organe imprimé proposait d’introduire le terme «Turcs 

azerbaïdjanais» pour la signification du peuple vivant sur les deux cotés de la frontière irano-

russe. «Séparément nous ne sommes pas azərbaycanlı (azerbaïdjanais) mais azərbicanlı 

(bicanlı - sans âme, sans vie)» écrit Kəşkül dans son numéro 22 en 1891101.  

Et bien que cette approche fût nouvelle, cette identification n’apparaît pas encore 

comme un particularisme azerbaïdjanais par rapport à la notion «turc» dans son entité, bien 

qu’une certaine conscience de la particularité concernant la langue émerge 102.  

La reconnaissance de l’identité turque des musulmans du Caucase était un phénomène 

d’un processus de développement de l’identité turque en général. Dans sa globalité elle était 

liée à la naissance du « turquisme » dans le monde turc103. Le processus de l’apparition et de 

la réalisation de nouvelles idées comme le nationalisme, la démocratie et le socialisme en 

Europe au XIXe siècle ont eu une influence sur les peuples turcs. Parmi les turcs, ces idées, 

notamment l’idée nationale, ont été perçues par les Turcs (Ottomans), les Tatars de Crimée et 

de Kazan et les Turcs azerbaïdjanais. Dans la Russie même, initialement « le turquisme » est 

né comme une opposition à la politique de la russification et au panslavisme et, après les 

révolutions en Turquie et en Iran, il a commencé à se transformer en mouvement national de 

libération qui a pris un essor après le coup d’état d’octobre 1917104.  

Au sein de la Turquie ottomane, la familiarisation des turcs ottomans avec la culture 

européenne aussi bien qu’avec les ouvrages des orientalistes, et en particulier avec les 

principes du nationalisme, ainsi que les réformes dans la culture turque et dans le système de 

l’éducation (l’époque de Tanzimat) favorisaient la formation de la notion du « turquisme ». 

En même temps, dans le développement de celui-ci, les courants européens comme la 

                                                 

101 Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 32. 
102 Dans le journal Əkinçi 1877, N2, Zərdabi écrit : « En effet la langue ottomane n’est pas tout à fait la même 

que la nôtre, mais la différence n’est pas assez significative pour avoir besoin de recourir à une traduction. Il 

suffit de lire attentivement les livres en ottoman car il y a beaucoup de mots empruntés à l’arabe, au persan et à 

d’autres langues, ce qui parfois empêche de comprendre », in Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan: 

A borderland in transition, pp. 29-30. 
103 Voir David Kushner, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and Company limited, 

1977. 
104 Voir François Georgeon, « Des Ottomans aux Turcs : naissance d’une nation », Volume 16 d’Analecta 

Isisiana, Istanbul, 1995, Les Éditions Isis, 1995, l'Université du Michigan ;  

 



 54 

turcophilie ou la turquerie et le développement de la turcologie culturel et scientifique ont 

également joué un rôle important. Au XIXe siècle, la turcologie comme une branche de 

l’orientalisme commence à se développer en France, Allemagne, Russie, Angleterre et 

Danemark. Les découvertes des orientalistes-turcologues européens, (Arminius Vambéry 

(Rashid Efendi) (1832-1913), Léon Cahun (1841-1900), Josephe de Guignes (1721-1800), 

Arthur Lumley Davids (1811-1832) et russes notamment, Radloff, Barthold) ont 

particulièrement contribué à la formation de la conscience nationale de l’élite turque105. En 

Turquie même, la turcologie a pris un grand essor au XXe siècle, principalement sous 

l’impulsion de Mehmet Fuat Köprülü (zade)106. Les promoteurs remarquables du 

« turquisme » en Turquie ont été Ibrahim Şinasi (1826-1871), Ziya Paşa (1825-1880), Ahmet 

Vefik Paşa (1823-1891), Süleyman Paşa (1838-1892), Mustafa Celâleddin Paşa (Konstanty 

Borzecki) (1826-1876), Ziya Gökalp (1876-1924) et bien d’autres107.  

Le « turquisme» et le processus de modernisation de la société ont été réciproquement 

liés. Dans l’aspiration de l’intelligentsia azerbaïdjanaise à moderniser la société, l’élément 

important était, tout d’abord, le développement de l’instruction et de l’éducation. Dans son 

évolution, l’idée de moderniser la société musulmane a été perçue par l’éminent écrivain 

oriental (Haji) Sayyid Jamāl al-Dīn al Afğānī (1838-1897) et est devenue le fondement pour 

le développement de la conscience culturelle et nationale108.  

 

 

 

 

 

                                                 

105 Voir David Kushner, The rise of Turkish Nationalism, pp. 9-10. 
106 Antoine Meillet et Marcel Cohen, Les langues du monde, p. 368. 
107 Sur l’histoire du « turquisme» voir Ziya Gökalp Türkcülüğün esasları in Bütün eserleri- Bir, Kitaplar 1. p. 

175-185; David Kushner, The rise of Turkish Nationalism, pp.7-14. 
108 Nikki Keddie, « Afğānī Jamāl al-Dīn », in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, fasc. 5, pp. 481-486. URL: 

http://www.iranicaonline.org/articles/afgani-jamal-al-din ; Nikki Keddie, Sayyid Jamal “al-Afghani”: A Political 

Biography, Berkeley: University of California Press, 1972. 

 



 55 

3.1. L’apparition de la presse et le « turquisme » dans le mouvement linguistique 

D’une manière générale, le développement de la littérature, la croissance de l’idée 

scientifique ainsi que l’apparition de la presse, sont dûs au développement du capitalisme, 

commencé en Azerbaïdjan à la fin du XIXe siècle. La presse nationale et le théâtre, apparus à 

cette époque, deviennent un moyen non négligeable pour la diffusion et le développement de 

la littérature, tout en créant un terrain pour l’évolution de l’idée et la naissance de la 

conscience nationale du peuple en Azerbaïdjan.  

Həsən bəy Zərdabi 

 

Source : http://azpress.az/index.php?sectionid=news&id=12358 

La censure de l’administration tsariste, au XIXe siècle, freinant le développement 

culturel, a privé pendant longtemps les Turcs de Russie de la presse. Enfin, le 22 juillet 1875, 

avec le grand effort de Həsən bəy Məlikof (Məlikzadə) Zərdabi (1837-1907), paraît à Bakou, 

le premier journal turcophone en Russie dénommé Əkinçi (L’Agriculteur) pour écarter toute 

suspicion de la part des autorités russes109.  

                                                 

109  En réalité, le premier journal en türki est apparu en 1832.  C’était l’annexe Tatarskie vedomosti au journal 

Tiflisskie vedomosti (1828). L’édition et la rédaction en chef de celle-ci était confiée au fonctionnaire de 

l’Administration Militaire de la Transcaucasie, P.S. Sankovskij. Initialement le journal était publié en deux 

langues : russe et géorgienne. A partir de 1830 en persan, et en 1832 en turc, le rédacteur était l’orientaliste 

Mirzə Apriyam Enikolopov avec la collaboration d’Abasqulu Ağa Bakixanov. Bien que jusqu'à Əkinçi il y ait eu 



 56 

Le journal visait à attirer l’attention du peuple, des paysans. La langue usuelle de 

celui-ci était le « Türki » populaire. Très vite Əkinçi est devenu une tribune pour les 

intellectuels azerbaïdjanais qui luttaient pour la renaissance de la langue littéraire turque. 

Dans le numéro 14, Əkinçi propose d’unir les langues turques et d’introduire l’enseignement 

en turc dans les écoles. Il jouait un rôle important dans la diminution de l’analphabétisme, 

dans l’éveil national ainsi que dans le développement de la terminologie de la langue 

azerbaïdjanaise. 

Première page du journal Əkinçi (langue azerbaïdjanaise, 1875) 

 

Source : http://www.azpress.az/index.php?sectionid=news&id=1089 

Zərdabi a introduit dans la presse les termes de l’agriculture, de la politique, de 

l’économie, de la finance et d’autres termes techniques. Dans la majorité des cas, ces mots 

                                                                                                                                                         

quelques journaux édités, ce dernier est considéré, néanmoins comme le premier journal turcophone en Russie. 

Plus précisément voir K. Enikolopov « Pervaja tjurkskaja gazeta na Kavkaze », Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, 

Bakou, 1928, n° 3 in Ağa-məmməd Abdullayev, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən. p. 64 ; sur la presse voir 

également A. Bennigsen, C. L Quelquejay, La presse et le mouvement national chez les musulmans de Russie 

avant 1920, Paris, 1964 ; Ibrahim Yüksel, Azerbaycan’da fikir hayatı ve basın, Istanbul, Acar yayınları, 1988. 



 57 

usuels étaient d’origine arabo-persane, ou des mots européens. Moderniste et anticlérical110, 

l’homme attirait l’hostilité des conservateurs qui avaient choisi comme langue littéraire le 

persan. Cette vision satisfaisait le gouvernement russe qui voulait affaiblir une identification 

avec l’Iran. Cependant, Zərdabi était un partisan convaincu du « turquisme ». Avec ses idées 

«visionnaires» populaires et turquistes son journal n’a pas évité la censure de l’autorité 

tsariste russe. Avec le déclenchement de la guerre russo-turque en 1877, le journal est interdit 

et Zərdabi, lui-même est exilé111.  

La langue était le sujet de débats dans les journaux Ziyayi Kafkasiya (Aurore de 

Caucase, 1881-1884) et Kəşkül (la Sébile) édités par les frères Səid et Cəlal Üsnizadə à Tiflis 

en 1877. Il est à remarquer qu’après la censure de la publication du journal national Kəşkül en 

1891, malgré de nombreuses demandes, pendant douze ans, les Azerbaidjanais se sont 

retrouvés à nouveau privés de la presse en langue nationale112. Il a fallu attendre 1903 pour 

voir la réapparition de la presse dans la langue nationale. 

Si les pièces écrites par l’auteur dramatique azerbaïdjanais, Mirzə Fəthəli (Fateh Ali) 

Axundzadə (Axundov) (1812-1878) et le journal Əkinçi, publié par Zərdabi dans la langue la 

plus proche du populaire türki, sont considérés comme les pré-conditions de la naissance du 

«turquisme» culturel, pourtant le père des idées turques dans l’Empire russe reste Ismail bey 

Gasp(i) ralı. 

Jusqu'à la fin du XIXème siècle le « turquisme» reste surtout culturel et trouve ses 

incidences dans le développement de la langue. Cela s’exprimait par l’aspiration de réformer 

la langue, de la purifier. Dans une lettre intitulée Türk Lisanı (la langue turque) envoyée de 

Bakou éditée dans le numéro 128 de Malûmat (Information-révue paraissant à Istanbul) de 

1898, il était écrit :  

 « L’Etat ottoman se développe de jour en jour. De là, les rayons de l’instruction se 

répandent au monde islamique. Les âmes de musulmans qui ont besoin de ces rayons de 
                                                 

110 En réalité comme Zərdabi était un sunnite, le journal visait le fanatisme chiite. En général l’anticléricalisme 

en Azerbaïdjan était dirigé plutôt contre le chiisme que contre toute la religion, voir Tadeusz Swietochowski, 

Russia and Azerbaijan : A borderland in transition, p. 30. 
111 Hüseyin Baykara, Azerbaycan’da yenileşme hareketleri : XIX yuzyıl, Ankara, Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü, 1966, pp.132-148. 
112 L’organisation centrale de la presse a considéré la publication des journaux et des revues en langue turque 

comme indésirable et on a donné la possibilité de rejeter toutes les requêtes en la matière. (Fond 776, op. 12, d. 

65) voir Xeyrulla Məmmədov, «Əkinçidən» «Molla Nəsrəddinə » qədər, Bakou, Yazıçı, 1987, p.17. 



 58 

l’instruction, se sont tournés vers là […] Mais à quoi cela sert que la langue des Turcs du 

Caucase soit la même que celle des Turcs anatoliens ? Si on ne peut pas se débarrasser de la 

langue des journaux d’Istanbul… »113 .  

On peut constater le même mouvement linguistique dans les autres régions de la 

Russie à cette époque. 

Surtout après 1905, parmi plusieurs problèmes, la langue littéraire occupe une place 

primordiale. Depuis l’apparition du premier journal, la presse azerbaïdjanaise devient une 

vraie tribune pour le débat sur la langue littéraire. Un certain libéralisme à cette période dans 

des conditions sociopolitiques apaisées contribuait à l’émergence de nombreux courants 

littéraires. Chaque courant trouvait son journal pour exprimer ses idées. Le débat sur la langue 

littéraire trouvait son reflet surtout dans le domaine de l’orthographe et de la terminologie de 

la langue. Ce dernier devient un vrai théâtre de combat entre différentes idéologies. D’une 

part les intellectuels adeptes du journal Füyuzat (l’Abondance), dont la parution date de 1906, 

de l’autre ceux qui sont réunis autour du journal Molla Nəsrəddin (Hoca Nəsrəddin)114, paru 

le 7 avril 1906. L’historien polonais-américain, T. Swietochowski les appelle les 

« azeriçiler » et « osmançılar ». Cependant, les azeriçiler sont plutôt les mêmes türkçüler. 

Les deux journaux pro-turcs ne se distinguaient que par la langue. En réalité, cette 

différenciation était surtout dirigée contre l’envahissement de la langue turque par les mots, 

termes arabes et persans, qui la rendaient incompréhensible pour le peuple. Dans ce sens peut-

être, il est pertinent d’évoquer le grand turquiste, Süleyman Paşa (1838-1892) ; lorsque ses 

contemporains, l’historien et l’homme littéraire, Ahmet Cevdet Paşa (1822-1895) et 

Keçecizâde Fuad Paşa (1814-1868) ont édité la « Grammaire de la langue ottomane » et l’a 

appelé Kavâ’id-i Osmâniyye et l’autre, Recaîzâde Ekrem Bey (1847-1914), « Manuel sur la 

littérature ottomane » Talîm-i Edebiyât-i Osmâniyye115, il s’est opposé au mot « ottoman »116. 

                                                 

113 «Osmanlı devleti ulûm u fünunda günden güne terakki eyliyor. Şems-i maarif oradan âlemi islâma ziyasını 

verir. Maarif ziyasına muhtac olan müslümanların kalbleri oraya yönelir... Amma çi faide ki biz Kafkasya 

Türklerinin dili, Anadolu Türklerinin danıştıkları dil olduğu halde, yine İstanbul gazetelerinin yazdıkları 

karmakarışık dilden baş açamaruh». In Levend Agâh Sırrı, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, Türk 

Dil Kurumu yayınları, Ankara 1972, p. 294. 
114A l’époque on appelait Molla celui qui était sage et intelligent. 
115 Recaîzâde Ekrem argumentait cette appellation comme suite : « Je ne nome pas cette langue turque mais 

ottomane car outre le turc il est composé de deux autre langues et de leurs règles». (Buna Turkçe demeyüp 

Osmanlıca dediğim ise, Arabî, Farsî, sırf Turkçe elfazdan terekküb ve teşekkül etmesinden ve asıl kendi 



 59 

Il considérait, que l’ottoman ce n’est que le nom de l’Empire et donc il vaut mieux employer 

le mot « turc », car ce mot correspond bien au nom du peuple et de sa langue. Quant à 

Süleyman Paşa  lui-même, il a nommé son ouvrage Sarf-i Türki, en considérant bien que la 

langue ottomane est un métissage de trois langues (l’arabe, le persan et le turc)117. D’autres 

intellectuels turcs partageaient les même avis tels qu’Ali Suavi et Şemsettin Sami. 

Certes, ces langues classiques étaient compréhensibles pour les classes instruites mais 

non pas pour le peuple qui parlait un turc populaire. À cette époque, cette «particularité 

trouvait ses équivalents chez les autres peuples turcs de la Russie et était largement répandu. 

En Azerbaïdjan, le dialecte ottoman qui s’est enrichi par des mots arabo-persans, a été 

utilisé en tant que langue littéraire par le journal Füyuzat (1906), qui avait choisi ce dialecte 

étant inspiré par les idées pro-turques. Cela s’exprimait dans la tendance à appliquer 

l’orthographe et la terminologie de la langue ottomane à la langue littéraire dans le but de la 

création de la base lexicale commune à tous les peuples turcophones et par la même de la 

création de la langue turque commune sur la base du dialecte ottoman. Ce courant trouvait son 

fondement dans les idées d’un grand turquiste (türkçü), Ismā’il Bey Gaspralı (Gasprinski), 

qui prônait dans son journal Tercüman (Terdjümān), diffusé depuis 1883 à Baghčesarāy, 

l’unité de tous les peuples turcs dans le cadre d’un empire118. Cette unité prônée était celle 

d’esprit, de langue et de culture, et était s’exprimait dans le slogan «l’Unité de langue, 

d’esprit et d’action» (Dilde, Fikirde, Işde Birlik). La première étape vers cette unité consistait 

à créer une forme littéraire de la langue telle qu’elle pouvait être commune à tous les peuples 

turcs. Le journal Tercüman était écrit dans cette langue - là, dont la base était le dialecte 

                                                                                                                                                         

kavaidinden başka diğer iki lisandan ahzolunan birtakım kaidelere dahi tâbi’ bulunmasından dolayıdır). 

(Recaîzâde Ekrem, Talîm-i Edebiyât, 1330, p. 386 in Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme 

Evreleri, p.136. 
116 Süleyman Paşa ecrivait : « Bana kalırsa söylediğimiz lisan Türkçedir. Osmanlıca ta’biri sahih değildir. 

Osmanlı sifatı tâbiiyyeti bildirir bir ifadedir. Sultan Osman Hazretlerinin teşkil ettiği devlete tâbi’ olan efrada 

denir. Eğer Sultan-ı müşarü’ n’ileyh Hazretleri bu devlet-i muazzamayı teşkile muvaffak olmaya idi de ila’l –an 

saltanat-ı Selçukiyye devam etse idi o vakıt Turkçemizin adı Selçukiyye mi olacak idi... Bugün Kazan’da, 

Kırım’da, Dağıstan’da, Azerbaycan’da, Hiyve’de, Semerkand’da, Kâşkar’da, Siberya’da dahi Turkçe 

söyleşiliyor …Bana kalırsa Anadolu Türkçesi, Dağıstan Türkçesi, Azerbaycan Türkçesi, Semerkand Türkçesi, 

Kırgız turkçesi, Kâşgar Turkçesi demelidir », voir Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme 

Evreleri, p.136-137. 
117 Ziya Gökalp,  « Türkcülüğün esasları »in Bütün eserleri-Bir, Kitaplar 1., İstanbul, 2007  p.177. 
118 Voir Encychlopédie de l’Islam, tome 2, pp.1001-1003. 



 60 

d’Istanbul, mais il faut remarquer que c’était une forme de la langue simplifiée et censée être 

compréhensible par le peuple. La langue de Tercüman était distincte de la langue littéraire des 

écrivains d’Istanbul et accessible pour les Turcs du Nord autant que pour les Turcs du Sud119.  

Journal Füyuzat 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Source : Füyuzat toplusu, Çaşıoğlu, 2007 

En conséquence, une partie des adeptes de «l’Unité de Langue» prônait la langue 

turque plus ou moins pure et simplifiée qui pouvant être accessible au peuple. L’autre partie 

était persuadée qu’il fallait suivre l’ottoman, car «la distinction entre ces deux langues peut 

mener à l’apparition d’une nation particulière». Or, le grand idéologue de ce courant en 

Azerbaïdjan était Ali bey Hüseynzadə (1864-1940), auteur et créateur du journal Füyuzat120. 

Hüseynzadə critiquait l’idée du particularisme, il considérait que les Azerbaïdjanais comme 

les Turcs oghouz - étaient aussi des Turcs ainsi que les ottomans, et la différence entre ces 

deux peuples n’est pas si significative. Dans ce sens là, Hüseynzadə comme Gaspralı 

partageait l’idée à savoir que tous les peuples turcs devaient adopter une langue littéraire 

unifiée. Sur les pages du journal Həyat, Hüseynzadə formule ses idées dans trois principes : 

Türkləştirmək, İslamlaştırmaq, Avropalaştırmaq (Turquisation, islamisation, 

                                                 

119 Ziya Gökalp, « Türkcülüğün esasları » in Kitaplar 1. p.177. 
120 Sur Füyuzat voir Aybeniz Aliyeva Kengerli, Azerbaycan’da Romantik Türkçülük, Istanbul, Doğu 

kütübhanesi, 2008. 



 61 

européanisation)121, idées qui ont été empruntés et approfondies plus tard par Ziya Gökalp, un 

grand sociologue et idéologue du turquisme. Ziya Gökalp publie son ouvrage avec le même 

nom en 1918. Dans cette continuité, il disait que « chaque peuple emprunte les termes de la 

langue de son livre saint ». Il reprend ce fait sur l’exemple des européens qui empruntent les 

termes scientifiques de la langue grecque et latine. De même, concernant les musulmans, ils 

empruntent de l’arabe et du persan. Selon lui, «le livre», dans le cas donné, « exprime l’esprit 

de l’internationalisme et par son intermédiaire de la civilisation. Le turquisme prend le sens 

de la nation alors que l’islam celui de l’internationalisme, et il n’y a pas de contradiction 

entre ces deux. En conséquence, en absence d’un contradiction entre la turcisation et 

l’islamisation, ces derniers ne contredisent non plus au besoin de la modernisation». Dans ce 

cas, selon lui, «de l’Europe il faut n’emprunter que des outils scientifiques, pratiques et des 

disciplines »122.  

Ziya Gökalp considérait plutôt de créer toute la terminologie scientifique des peuples 

musulmans en se basant sur la langue arabe et persane au lieu de les créer en prenant base le 

russe ou le français par exemple, et surtout le faire de manière centralisée. Dans ce but, il est 

nécessaire d’organiser des congrès concernant l’unification de la terminologie (comme cela 

avait déjà été fait avec l’accord conclu à Paris entre les étudiants turcs, égyptiens, indiens et 

iraniens). D’après lui, « cela serait bien de créer tous les termes dans la langue turque mais si 

cela n’est pas possible, les langues arabe et persane seraient préférées ». Il argumentait cette 

idée par le fait que chez les européens cette terminologie trouve sa base dans la langue 

grecque et latine et que c’est grâce à celui-ci qu’ils ont sauvegardé l’unité de leur civilisation. 

En empruntant à l’arabe et au persan, des langues «islamiques» l’unité de «umma» serait 

conservée et si ces termes ont une autre base de création, cette unité recherchée ne serait pas 

reconstituée et, de même, l’unité des langues non plus. Il considère que «du point de vue du 

sens, la langue doit être modernisée, islamisée du point de vue terminologique et turcisée 

quant à la phonétique, l’orthographe et la grammaire »123.  

Pour Gökalp, «le but des turquistes c’est le turquisme islamique». Les turquistes 

doivent avoir un programme commun d’umma, devant se baser sur les principes concrets qu’il 

                                                 

121 Ces principes ont trouvé plus tard leur expression dans les couleurs du drapeau de l’Azerbaïdjan. (Le bleu, le 

vert et le rouge). 
122 Ziya Gökalp, « Türkleşmek, İslamlaşmak, Müasirlaşmak », in Kitaplar 1, p. 47-49. 
123 Ibid, p. 50-52, 65. 



 62 

décrit par la suite. Il poursuit, en disant «qu’il faut que tous les musulmans n’utilisent que 

l’alphabet arabe, qui est commun pour eux, et qu’il faut introduire un système de la décence 

unique dans tous les pays musulmans pour lequel il est nécessaire d’organiser des congrès 

sur les problèmes d’éducation»124. Ziya Gökalp liait la création d’une littérature régionale 

nationale, à l’ennemi du processus du rapprochement des langues turques, le socialisme, qui 

se propageait selon lui artificiellement parmi les turcs, car le socialisme est l’ennemi de tout 

ce qui est national. Cependant, il est clair que dans une langue il existe plusieurs dialectes 

populaires qui peuvent se distinguer les un des autres. La transformation de ces dialectes en 

langues écrites et la création d’une littérature dans chacune de ces langues sont considérées 

comme un danger pour l’unité nationale turque. Les mesures du gouvernement russe, dirigées 

contre l’admission des liens entre les turcs dans le domaine de l’enseignement (notamment 

l’interdiction d’utiliser les ouvrages d’un peuple turc dans les écoles de l’autre peuple turc) 

ainsi que l’idée d’ériger la langue maternelle du peuple en langue de l’enseignement, tout cela 

avait pour but de diviser la nation turque et de la détruire. Ainsi, on constate qu’il existe entre 

les turcs de la Russie deux courants : le premier essaye de développer les dialectes régionaux 

de la langue turque, le deuxième de reconnaître la langue turque d’Istanbul en tant que 

nationale et élargir sa sphère d’emploi125. Alors, suivant ces idées, on peut dire que la langue 

qu’avait créé le journal Molla Nəsrəddin sous l’influence «des ennemis», décrite par Ziya 

Gökalp en 1918, était la langue nationale régionale. Cependant, il considère qu’ils sont 

inconscients dans leur aspiration par là même ils aident aux ennemis du « turquisme ». Dans 

ce cas, les adeptes de Şəlalə et Füyuzat sont considérés d’esprit turc. D’une manière générale, 

toutes ces langues sont envisagées comme étant beaucoup plus compliquées que les dialectes 

et les langues populaires car, dans chaque langue, il y a forcement différents dialectes alors 

que pour créer une norme littéraire c’est le dialecte de la capitale qui a le prestige social. Ziya 

Gökalp, dans son œuvre Türkçülüğün esasları (Fondements du turquisme) publiée en 1923, 

considère que la langue turque ottomane langue écrite correspond à la civilisation et la langue 

parlée populaire à la culture, et pourtant toutes les deux peuvent coexister chez un peuple126.  

De ce point de vue, cette langue de la culture, en Azerbaïdjan, était crée par les Molla 

Nəsreddinçilər, à savoir : les auteurs du journal Molla Nəsrəddin (1906). Ils ont choisi la 

langue la plus proche de l’oral et étaient perçus comme des démocrates (xalqçı). Ils 

                                                 

124 Ibid. p. 65. 
125 Ziya Gökalp, « Türkleşmek, İslamlaşmak, Müasirlaşmak », in Bütün eserleri- Bir, Kitaplar 1,  p.75-77. 
126 Idem, « Türkcülüğün esasları » in Kitaplar 1. p.190-198 



 63 

envisageaient les dialectes locaux comme une source principale de l’enrichissement de la 

langue littéraire alors qu’ils n’étaient pas moins inspirés du « turquisme » et ne niaient pas 

l’unité de la langue turque127. Dès le premier numéro du journal, l’auteur et créateur de Molla 

Nəsrəddin, Cəlil Məmmədquluzadə (1869-1932) exprime son souhait d’écrire en langue 

maternelle turque128. Molla Nəsrəddin critiquait non seulement l’emploi des mots arabes et 

persans, mais il était aussi hostile envers les mots russes inutiles envahissant la langue turque 

azerbaidjanaise. Les articles intitulés « Ana dili »129 (La langue maternelle), N° 47, 1907, p. 3, 

Lisan bəlası130 (Le mal de la langue), N°1 p. 7, Bizim obrazovannılar131 (Nos éduqués), N°2, 

p. 3, ainsi que l’illustration dans le N° 38, 1906 du journal (Ay qardaşlar mən ki dilsiz xəlq 

olmamışam, bu dilləri ağzıma soxursunuz...) (Les frères, je n’ai jamais été un peuple sans 

langue, pourquoi vous me faites entrer ces langues dans la bouche…)132 démontrent bien le 

problème de la langue à cette époque. 

 

 

 

 

 

                                                 

127 Molla Nesreddin, 5 mai 1906, n° 5, p. 2, (50) écrit: Üç minə yavuq nüsxəmiz Krım, Qazan, Orenburq və 

geyri-şimali müsəlman şəhərlərində və kəndlərində dağılır (Söz yox ki dilimizin bir olmağı cox şərtdir). Trois 

mille exemplaires sont diffusés à Kazan, Crimée, Orenbourg et les autres villes et régions musulmanes du Nord. 

Il est évident que l’unité de notre langue est une condition importante.) 
128 Dans le Molla Nəsrəddin, 1906, n° 1, Cəlil Məmmədquluzadə écrit : « Məni gərək bağışlayasız ey mənim türk 

qardaşlarım ki, mən siz ilə türkün açıq ana dili ilə danışıram. Mən onu bilirəm ki, türk dili danışmağ eyibdir və 

şəxsin elminin azlığına dəlalət edir. Amma hərdən bir keçmiş günləri yad etmək lazımdır... Salınız yadınıza o 

günləri ki, ananız sizi beşikdə yırğalaya-yırğalaya sizə türk dilində lay-lay deyirdi... Hərdənbir ana dilini 

danışmaq ilə keçmişdə gözəl günləri yad etməyin nə eybi var ki ? » (Veuillez m’excuser mes frères turcs (il s’agit 

des Azerbaïdjanais) que je vous parle en langue maternelle compréhensible. Je sais que parler le turc est honteux 

et se considère comme un manque de science. Mais des fois il faut se souvenir des jours passés... veuillez vous 

bien souvenir des jours où votre mère vous berçait en langue turque… Qu’il y a- t-il de honteux à ce que, parfois, 

pour se souvenir de ces jours agréables, vous parlez en langue maternelle ?). 
129 Molla Nəsrəddin, 1988, 1vol, ( 1906-1907) p. 355. 
130 Ibid., p. 23. 
131 Ibid., p. 27. 
132 Ibid., p.313. 



 64 

Journal Molla Nəsrəddin, N° 1  Journal Molla Nəsrəddin, N° 38 

           

Source : Molla Nəsrəddin, Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyası Nizami adına Ədəbiyyat 
institutunun Ədəbi abidələr seriyası, on iki cilddə (1906-1931), 1-ci cild 

( 1906-1907), Bakou, Elm, 1988. 

Donc, dans la mesure du développement d’un sentiment de l’azerbaïdjanisme, le 

sentiment du turquisme s’accroissait et au contraire, plus le turquisme se développait plus la 

conscience de l’azerbaïdjanisme augmentait chez les démocrates azerbaïdjanais. Dans ce 

sens-là, cela coïncidait avec les idées d’un célèbre scientifique tatare, Cemaleddin Velidi dans 

son œuvre « Millet ve milliyet » (La nation et la nationalité)133. La langue selon lui est un 

élément de la société et se développe avec la société dans la mesure de ses besoins. Le 

développement des langues régionales comme nationales sont liés aux besoins du peuple dans 

un moment donné. Ce n’est qu’après 1908 que le «turquisme» commence à pénétrer comme 

un courant idéologique dans la vie sociale et culturelle en Turquie.  

Après la révolution des Jeunes Turcs en 1908 et l’apparition du courant réformateur 

yenilisancılar en Turquie, le débat entre azeriçiler et osmançılar prend aussi un autre essor. 

Avec le renforcement du «turquisme», certains intellectuels, et écrivains d’Istanbul ont 

commencé leur campagne pour la purification de la langue ottomane des mots arabes et 
                                                 

133 Djemaletdin Velidi, Millet ve milliet, Orenburg, 1913, p. 34 in Voir R. F. Muhammetdinov, Zaroždenie i 

ėvoljucija tjurkizma, Kazan’: Izd-vo Zaman, 1996, p. 272, http://www.tataroved.ru/publication/tprobl/7/, 

http://www.tataroved.ru/publicat/turkizm.pdf p. 137, consultée 22 septembre 2010.  



 65 

persans. Ce qui est intéressant à voir, c’est que ce nouveau courant réformateur, qui a pris le 

nom de Yeni Lisan (Nouvelle langue) a renforcé les positions des deux courants en 

Azerbaïdjan. Le courant des osmançılar, suivant les idées des réformateurs de Yeni Lisan, fait 

paraître le journal Şəlalə écrit en langue réformée, dont le but est l’unification des langues 

turques ; et le courant des azeriçiler, en se fondant également sur ce dernier, insistent sur 

l’idée de la purification de la langue turque azerbaïdjanaise car l’ottoman n’était pas pour eux 

le « vrai » turc. Les azeriçiler avançaient l’argument que la langue ottomane amènerait à 

l’aliénation de la société de la presse et créerait une littérature qui serait difficile à comprendre 

pour la majorité des lecteurs. Ainsi, le but de l’instruction du peuple deviendrait encore plus 

difficile. Pourtant, d’une manière générale, toute la presse de cette époque fut plus ou moins 

influencée par l’ottoman. 

Toutefois, ce n’est qu’au début du XXe siècle que les conditions favorables à la 

transformation du « turquisme» en mouvement national ont été réellement créées en 

Azerbaïdjan. L’émergence de la bourgeoisie et déjà de la troisième génération de 

l’intelligentsia nationale, des promoteurs de l’idée de liberté nationale, ont déterminé la 

transformation de cette phase d’éveil culturel à celle de la politique. Avec la révolution en 

Iran de 1906 et surtout la révolution des Jeunes Turcs en Turquie en 1908, «le turquisme» a 

commencé à prendre la forme d’un mouvement national de libération. La formation de ce 

dernier a été destinée au développement social et culturel. L’existence d’une grande majorité 

turcophone à l’extérieur de la Turquie était de plus en plus évidente en Turquie. En 1908, 

l’organisation culturelle et académique turque, Türk Derneği (Cercle turc) a été créée à 

Istanbul. Les Turcs immigrés de la Russie, comme Ahmed bey Ağayev (Ağa-oğlu) (1869-

1939), Ali bey Hüseynzade (1864-1941), Məmməd Əmin Rəsulzadə et Yusuf Akçura (1876-

1935), y ont été invités. Ziya Gökalp (1876-1924) est devenu le président de cette 

organisation et l’inspirateur théorique. En revenant en Azerbaïdjan, ces immigrés ont ramené 

avec eux des idées «turquistes» bien arrêtées qui fonderont après 1908, l’idéologie majoritaire 

des intellectuels azerbaïdjanais. Parmi eux il y a le futur leader du mouvement national, 

Məmməd Əmin Rəsulzadə. En profitant de l’amnistie déclarée par l’administration tsariste en 

1913, il quitte l’Empire ottoman, où il s’était réfugié après avoir fui l’Iran, pour rejoindre le 

parti Musavat (Egalité) et puis participe à la création de la Première République 

Démocratique d’ Azerbaïdjan.  

  Le développement de l’idée du « turquisme », commencé à la fin du XIXème siècle, 

a connu son point culminant à l’époque de la 1ère République. La littérature et la langue 



 66 

étaient les éléments principaux déterminant l’identification des Turcs de l’Azerbaïdjan. La 

conscience de l’appartenance des Azerbaïdjanais à la famille du peuple turc a été largement 

diffusée, surtout au sein d’une classe sociale éduquée. Vers le début du XXème siècle, ce 

problème d’identité nationale et culturelle n’a été résolu que pour une classe sociale limitée, et 

le mouvement national n’avait pas encore de conception politique solide, étant donné que sa 

force dirigeante était par excellence la bourgeoisie nationale et l’intelligentsia démocratique. 

Toutefois, la déclaration de la 1ère République Démocratique de l’Azerbaïdjan, le 28 mai 

1918, est devenue un résultat légitime du développement du mouvement national, né au 

tournant des XIXe et XXe siècles134. 

À la veille de la création de la 1ère République Démocratique d’Azerbaïdjan, tous ces 

débats sur la langue occupaient l’esprit des intellectuels azerbaïdjanais. Cependant, le 

gouvernement de la jeune République nationale s’abstenait de prendre position d’un 

particularisme rigoureux de la langue azerbaïdjanaise s’opposant également à l’ottoman. 

L’idée était de mettre en place une langue turque : le türki, mais qui serait commune à tous les 

Turcs. Sur ce point, il est intéressant d’examiner les idées de Məmməd Əmin Rəsulzadə 

énoncées lors du Congrès des Musulmans de la Russie qui s’est tenu du 1er au 11 mai 1917, à 

Moscou. Sur des exemples concrets, Məmməd Əmin Rəsulzadə y démontra la fausseté de 

l’idée de l’existence « d’une nation musulmane» en disant « qu’il n’existe pas de nation 

musulmane, il y a la nation appartenant à la religion de l’Islam », puisque «le signe principal 

d’une nation n’est pas une communauté religieuse, mais l’unité de la langue, de l’histoire, des 

meurs et des traditions». Quant à l’unité de la nation turque, en particulier, il a déclaré que 

« les nations turques-tatares ont les mêmes racines. Pourtant, ils parlent différents dialectes 

et se distinguent avec leurs particularités. Les Tatars de Volga ont leur littérature, leur 

presse, leurs écrivains et leurs poètes. Les Ouzbeks ont également une littérature riche. La 

presse kirghize et kazakhe commence à se développer. Aucune de ces nations n’acceptera de 

renier sa culture. Les Turcs azerbaïdjanais ne renonceront pas non plus à leur langue, à leur 

littérature et à leurs traditions »135.  

                                                 

134 Ajdyn Balaev, « Sozdanie Azerbajdžanskoj Demokratičeskoj Respubliki – Pervyj opyt po vnedreniju 

evropejskoj modeli nacional’nogo gosudarstva na Vostoke », in Azerbajdžanskaja demokratičeskaja Respublika, 

Sbornik statej posvjaščennyj 90-letiju Pervoj Respubliki, Moscou, Izd-vo Salam Press, 2008, p.17. 
135 Rusyada Birinci Musluman kongresi, Ankara, 1990, pp. 164, 166, 298, in Ajdyn Balayev, « Sozdanie 

Azerbajdžanskoj Demokratičeskoj Respubliki… », in Sbornik statej posvjaščennyj 90-letiju Pervoj Respubliki, 

p.19; Nadir Devlet, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi (1905-1917), pp. 249-267. 



 67 

Incontestablement, la question du degré de développement de l’identité nationale chez 

les Turcs de l’Azerbaïdjan ainsi que l’échelle de sa diffusion parmi la population à cette 

époque est discutable, pourtant, son existence est déjà évidente. 

La 1ère République d’Azerbaïdjan fut créée dans des conditions historiques très 

difficiles : une situation sociale désastreuse, des contentieux politiques, l’anarchie, le pillage 

du territoire par les interventionnistes étrangers, le carnage interethnique, la présence d’une 

armée étrangère aggravant davantage une situation déjà critique, la lutte des puissances 

internationales afin de s’emparer du pétrole de Bakou. Donc, ce n’est pas étonnant que, avec   

cette conjoncture, le gouvernement d’un jeune Azerbaïdjan indépendant fût coincé et ne 

pouvait pas trouver de solution. L’intelligentsia, porteuse de l’idée de la reconstruction 

étatique azerbaïdjanaise, ne trouvait pas le soutien du peuple : les événements se précipitaient 

si vite que le peuple n’avait pas de temps de les saisir ; quant aux régions rurales, la 

population ne se rendait même pas compte de la situation. Donc, toutes ces raisons expliquent 

l’écroulement de la 1ère République d’Azerbaïdjan. Cependant, alors qu’il n’existait vingt trois 

mois, le gouvernement de la 1ère République d’Azerbaïdjan a entamé des principes 

fondamentaux de la nation, touchant notamment au problème de l’enseignement à la langue 

nationale et de mettre fin à l’analphabétisme. Même les auteurs, qu’on ne saurait considérer 

comme des sympathisants de la RDA et ses créateurs, reconnaissent ces démarches136. 

Pendant l’époque soviétique l’histoire de la RDA était soit déformée soit complètement 

négligée. Ce n’est qu’après l’accès à l’indépendance en 1991, il y a eu la possibilité de 

démonter les conséquences négatives de la falsification de l’histoire et révéler les vrais 

événements de cette époque. 

 

 

 

 

 

                                                 

136 Voir, Mihail Volhonskij, Vadim Muhanov, Po sledam Azerbaidžanskoj Demokratičeskoj Respubliki, Serija 

Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, p. 221. 



 68 

4. Le problème de l’enseignement et de la langue pendant la 

1ère République Démocratique d’Azerbaïdjan 

Avec la création de la RDA, l’espoir des intellectuels azerbaïdjanais d’avoir un 

enseignement en langue maternelle a commencé à se réaliser. C’était le résultat d’un long et 

difficile combat137. Comme le pouvoir était entre les mains de l’intelligentsia nationale, une 

grande attention à la politique intérieure de la République d’Azerbaïdjan a été attribuée au 

problème de la nationalisation de l’enseignement, qui fut un instrument important dans la 

formation de la conscience nationale. Les réformes appropriées dans ce but ont été mises en 

place.  

 Pendant un court délai de son existence, 23 mois, le gouvernement de la 1ère RDA a 

eu un certain succès remarquable dans la mise en place des conditions nécessaires pour le 

fonctionnement et le développement de la langue azerbaïdjanaise. Parmi ces réalisations il y a 

eu l’attribution d’un statut étatique à la langue azerbaïdjanaise, la déclaration de politique de 

la nationalisation dans la vie linguistique du pays, l’élargissement considérable des domaines 

d’emploi de la langue nationale, le développement du réseau scolaire dans la langue 

maternelle, l’essaie de créer des établissements universitaires en langue nationale, la prémisse 

des réformes de l’écriture et de l’élimination de l’analphabétisme parmi la population et 

d’autres.  

En dépit de la défaite du gouvernement nationale, suite au résultat de laquelle les 

démarches entreprises sont restés également inachevées, le processus amorcé est devenu 

intournable dans l’histoire du développement de la conscience nationale du peuple. Même 

                                                 

137 Dans le journal Azərbayjan du 7 avril 1919, l’article consacré au célèbre intellectuel Ələkbər bəy Rəfibəyli, 

qui avait mené un long combat pour l’éducation nationale, cite sa lettre écrite à vassal (vali) tsariste « Qanuna 

əsasən əcnəbi məmləkətlərdə təhsil alan islamlar, Rusija daxilində icraiji-vəzifə etmək haqq və səlahiyyətindən 

məhrumdur. Ona gorə də hökümət işlərini icra etmək üçün dini və milli alimlər hazırlamaq üçün bir milli məktəb 

güşadına müsaidə edilməsini rica ediyoruz ». (Les musulmans qui font leurs études, selon la loi, dans des 

régions étrangères, à l’intérieur de la Russie, sont privés de droits et de devoirs. C’est la raison pour laquelle on 

demande l’autorisation d’avoir des écoles afin de former des fonctionnaires administratifs, des scientifiques 

nationaux et religieux.) L’un des adeptes de la politique de la russification en Azerbaïdjan, Levits répondait avec 

l’ironie que « Ce n’est pas possible qu’en étudiant la traduction russe du Coran, vos enfants puissent devenir 

axund, mulla ou éfendi » (Ola bilməz ki, sizin cocuqlar rus darülmüəllimin məktəblərində quranın rusca 

tərcüməsini oxuyaraq, sonra sizə axundluq, mollalıq, yaxud əfəndilik etsinlər....) in Cəmil Həsənov, Ağ ləkələrin 

qara kölgəsi, Bakou, Gənclik, 1991, p. 43.



 69 

après l’occupation de l’Azerbaïdjan par les Bolcheviks, ils n’ont pas pu supprimer toutes les 

réalisations nationales dans le domaine de la langue. En outre, le développement de la culture 

nationale est servi un outil dans leur politique pragmatique destiné à consolider une nouvelle 

idéologie dans les républiques nationales. Le gouvernement bolchévik était obligé de créer 

des conditions minimales pour le développement des fonctions sociales de la langue nationale. 

Celui-ci explique le cours de l’évolution dans le domaine national y compris celui de 

la langue de la première décennie de l’époque soviétique. Les processus ultérieurs dans le but 

du développement des fonctions sociales de la langue azerbaïdjanaise en grande mesure, 

étaient inscrits dans la continue et de l’approfondissement des tendances qui ont été fondés la 

période de l’existence de la 1ère RDA. De ce point de vue, les années 1918-1920 peuvent être 

considérées comme une période cruciale dans le développement des processus 

ethnolinguistiques en Azerbaïdjan au cours de deux époques.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 70 

4.1. Les démarches concernant la langue du gouvernement de la République 

Démocratique d’Azerbaïdjan. Le Türki - la langue nationale de l’Azerbaïdjan en 

1918-1920 

Le gouvernement de la 1ère République, siégeant encore à Gandja, capitale provisoire 

de la République, adopte le 27 juin 1918, la loi selon laquelle la langue turque (Türki)138 

devient la langue nationale de l’enseignement. Il faut souligner que depuis la division de 

l’Azerbaïdjan en deux parties, selon les traités Gulistan et Turkmentchay, cette loi est le 

premier document concernant l’utilisation de la langue maternelle comme langue nationale139. 

Jusque là, la langue turque était exclue de toutes les organisations étatiques de la région. 

D’après cette loi, il était admis que les fonctionnaires du secteur de la justice et de 

l’administration, à côté de la langue nationale pouvaient toujours utiliser le russe dans les 

organismes d’Etat. Cette condition, en réalité, serait temporaire jusqu’à ce que les cadres 

nationaux soient formés140. L’obligation des organismes étatiques de correspondre en langue 

nationale a été inscrite dans la déclaration parlementaire de Musavat en décembre 1918. 

Cependant, le processus de nationalisation restait difficile, faute de cadres appropriés. 

Très souvent, l’intelligentsia nationale ayant reçu une formation en langue russe ne maîtrisait 

pas bien la langue turque. En 1919, le gouvernement a organisé les cours dans un but 

d’apprentissage de la langue nationale et de la suppression de l’analphabétisme.  

                                                 

138 La nomination de la langue azerbaïdjanaise au début du XXe siècle. L’idée c’était de faire développer la 

langue littéraire de sorte qu’elle serait commune et compréhensible pour tous les Turcs. 
139 Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti Ensiklopediyası, I partie, p.139. 
140 Après cette loi le ministère des affaires intérieures, Behbud ağa Cavanşir, dans l’interview au correspondant 

du journal Azərbaycan disait « Azərbaycan müəssisələrində rus dilinin işlədilməsi onu sevməkdən deyil, hazırkı 

dövrün zərurətindən irəli gəlir. Əlbəttə, bu çox davam etməyəcəkdir. Yüksək vəzifədə işləyən və türk dilini 

bilməyən məmurlar uzun muddət işləyə bilməyəcəklər. İki ildən sonra Azərbaycanın bütün müəssisələri 

milliləşdiriləcəkdir. Türk dilini bilməyən məmurlar isə vəzifələrini itirməməkdən ötrü bizim dili öyrənməli 

olacaqlar », Azərbaycan, 1918, 1 novembre. (L’emploi de la langue russe dans l’administration ne provient pas 

de l’affection pour cette langue mais est dû à la réalité. Bien sûr, que cela ne dura pas longtemps. Les 

fonctionnaires qui travaillent à des postes supérieurs et ne savent pas le turc ne pourront pas rester long temps. 

Dans deux ans tous les établissements de l’Azerbaïdjan seront nationalisés. Les fonctionnaires qui ne savent pas 

le turc seront obligés de l’apprendre pour ne pas perdre leur poste) voir In Cəmil Həsənov, Ağ ləkələrin qara 

kölgəsi, p. 44 ; Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti Ensiklopediyası, I partie, p. 66. 



 71 

Les débats sur le développement de l’enseignement et sur la langue nationale étaient le 

sujet qui préoccupait les intellectuels azerbaïdjanais dans les sessions parlementaires aussi.141. 

Tous considéraient que l’enseignement à l’Université de Bakou devait être organisé en langue 

nationale mais les difficultés, liées à l’absence des enseignants qui pouvaient enseigner en 

türki, compliquaient la situation. C’est la raison pour laquelle il a été admis d’enseigner en 

russe dans un premier temps et puis au fur à mesure, passer au turki.  

Dans le cadre de l’étude de la langue maternelle, le gouvernement a mis en place les 

directives concernant aussi l’armée. Par la loi N° 34 du 27 décembre 1918, le ministre de la 

défense de la République d’Azerbaïdjan, Samed bey Mehmandarov (1855-1931) proclame le 

türki comme langue nationale. Selon cette loi, les militaires qui ne connaissaient pas la langue 

turque devaient apprendre, au moins les ordres ordinaires dans un délai d’un mois, et donner 

des ordres en türki. Des cours ont été organisés pour l’instruction des militaires. Le 11 février 

1919, dans l’armée nationale de l’Azerbaïdjan, le règlement de la Cavalerie en langue turque 

a été adopté. L’emploi de l’azerbaïdjanais en tant que langue nationale a trouvé sa pratique 

dans les discours du Parlement. Il faut préciser que l’admission de l’emploi temporaire du 

russe dans les structures étatiques ne concernait pas le Parlement. C’est la raison pour laquelle 

le choix de la langue utilisée au sein du Parlement était confié aux membres du Parlement. La 

langue officielle employée dans le Parlement était le türki, la langue nationale du pays, mais 

                                                 

141 Voir la session de 21 août 1919, p. 5-29, Azərbaycan xalq cumhuriyyəti (1918-1920) Parlament (stenoqrafik 

hesabatlar) partie II, Bakou, Azərbaycan nəşriyyatı, pp. 5- 15, consacrée à l’ouverture de l’Université. Abdulla 

Efendizade dans son discours disait : «Söz yox ki, darülfünun güşadi sözü meydana gəldikdə, demirik ki, 

əvvəlimci gündən türk dilində olacak. Bu mümkün olan şey deyildir. Bizim hazirlığımız rus darülfünunda 

oxumaq üçündür. İstəsək də o qədər qüvvə və professor tapmarıq ki, öz dilimizdə elm və fünun keçək... Indiki 

darülfünunu yetişdirən müəllimlər gərək türk dilinə aşına olsunlar. Ona qörədə lazımdır ki, darülfünuna elə 

müəllimlər dəvət edək ki, türk dilini yaxşı bilsin...hər şöbədə, necə ki, qeyd olunubdur, türk dili məcburi 

olsun... », « Bir şəxs ki, darülfünunu icmal etdi, edadi də tədris edəndə darülfünundan özülə götürdüyi elmləri 

lazımdır ki, gözəl ədəbi türk dilində tədrisə muqtədir olsun, islahati-fənniyəyə aşına olsun... » (Sans doute, 

concernant la création de l’université on ne dit pas que dès le premier jour elle sera en langue turque. Cela n’est 

pas possible. Notre formation est faite pour étudier à l’Université russe. En le souhaitant même on ne pourra 

pas trouver autant de force et de professeurs pour avoir l’enseignement dans notre langue… Alors, il faut que 

les professeurs créant l’Université soient fascinés par la langue turque. C’est la raison pour laquelle, à 

l’Université, il faut inviter de tels professeurs qui savent bien le turque et que dans tous les départements il y ait 

l’enseignement obligatoire du turque, comme c’était noté. La personne qui termine l’Université, en enseignant 

une matière il doit savoir enseigner en bon turque les connaissances reçus à l’Université et être fasciné par les 

termes de la matière enseignée). 



 72 

l’emploi du russe par les autres nationalités demeurait recevable. Tous les documents officiels 

ont été rédigés dans la langue d’Etat, c'est-à-dire en turki. Le langage même du Parlement se 

distinguait par sa particularité142. La déclaration de la langue maternelle comme langue 

nationale était étroitement liée à la nationalisation de l’enseignement. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

142 L’expression comme: Həzərat, Möhtərəm parlament ezası, Əfəndilər, Möhtərəm məbuslar, Möhtərəm məclis 

üzvləri, Möhtərəm Azərbaycan parlament əzası, Möhtərəm əzalar, etc. 



 73 

4.2. La nationalisation de l’enseignement 

Le 28 mai 1918, jour de la création de la 1ère République d’Azerbaïdjan au sein du 

premier cabinet du gouvernement organisé par Fətəli xan Xoyski, a été créé le Ministère de 

l’Education nationale (Xalq Maarifi Nazirliyi). Le but de la réforme était le développement 

accéléré du système de l’instruction nationale à court terme et dans les limites du budget de la 

jeune république. C’est ainsi que les postes de directeur des écoles nationales et des autres 

organismes de l’enseignement national ont été supprimés. Toute l’organisation du système de 

l’instruction et de l’éducation nationale a été confiée au Ministère de l’Education nationale.  

Pour former les spécialistes nationaux, le gouvernement prévoyait la réorganisation du 

système éducatif. Par la loi du 28 août, l’enseignement a été nationalisé. La nationalisation de 

l’enseignement signifiait en fait, le passage du système de l’éducation à l’enseignement en 

langue turque. Dans les écoles primaires et secondaires l’enseignement devait se dérouler en 

langue nationale. Pour les élèves qui ne connaissaient pas le turc, en troisième et quatrième 

année d’étude, des groupes russes ont été ouverts. Là, l’enseignement du turc était intensif 

afin de laisser la possibilité aux élèves de pouvoir reprendre et continuer leurs études après 

ces deux ans. Après la cinquième et jusqu’à la fin des études l’enseignement était en russe, 

mais l’azerbaïdjanais était une matière obligatoire. Dans ces classes, l’enseignement de 

l’azerbaïdjanais ne devait pas avoir lieu moins de quatre heures par semaine. 

Prenant en considération l’existence des élèves issus des minorités nationales, le 

gouvernement de la 1ère République, par la loi du 7 septembre 1918, pris la décision 

d’enseigner la religion et la langue maternelle dans les classes où ces élèves n’étaient pas 

moins de dix. En dépit de ces efforts, dans le processus de nationalisation de l’enseignement, 

beaucoup d’élèves restaient en marge de l’enseignement. C’est de cette raison que le 13 

novembre 1918, le gouvernement a ajouté des changements à la décision prise précédemment. 

Selon cette nouvelle décision, dans la ville où il y avait un seul établissement d’enseignement 

et dans les classes préparatoires supérieures, l’ouverture d’un groupe russe a été admise. Dans 

les villes où il y avait plusieurs établissements du même type, l’enseignement dans certaines 

de ces écoles se déroulait en langue nationale, dans les autres écoles, en russe. Néanmoins, 

dans toutes ces écoles, l’enseignement de l’azerbaïdjanais était obligatoire. 

Selon la loi, les Azerbaïdjanais devaient faire leurs études dans les écoles nationales 

ou celles dont la nationalisation était prévue à court terme.  



 74 

Ainsi, au début de 1919, il y avait déjà 637 écoles élémentaires et 23 écoles 

secondaires. Parmi ces dernières l’on comptait 6 écoles pour les hommes à Bakou, Gendja, 

Nukha, 4 établissements scolaires « gymnasium » pour les femmes à Bakou, 5 écoles 

« realny» à Bakou, Salyan et Shousha, 3 séminaires pour les enseignants, 3 écoles de Sainte 

Nina pour les femmes, l’école polytechnique et l’école de commerce. Le 11 août de la même 

année, selon la loi du Ministère de l’Education Nationale, les établissements de Sainte Nina à 

Bakou, Gandja et Nukha ont été renommés : celui de Bakou en Birinci Azərbaycan qız 

gimnaziyası (le premier gymnasium des jeunes filles de l’Azerbaïdjan), ceux de Gandja et 

Nukha, tout simplement, en « gymnasium de jeunes filles » (qız gimnaziyası)143.  

En 1919, le Ministère de l’Education Nationale a proposé des projets pour l’ouverture 

de l’école « realny » à Göyçay, l’école de jeune fille à Bakou, les écoles pour les hommes et 

les femmes à Nukha, une école et un séminaire pour les hommes à Shusha. Malheureusement, 

le budget limité de la République n’a pas permis au Parlement de réaliser ses grands projets, 

une seule de ces écoles a pu être ouverte. Cette ainsi que cette année-là, a été adoptée la loi 

sur l’ouverture de l’école « realny» à Göyçay. Pour l’année scolaire 1919-1920, il y avait 

9611 d’élèves parmi lesquels 3115 étaient des azerbaidjanais et 6496 étaient issus d’autres 

nationalités. Toutes les écoles secondaires ont été nationalisées sauf l’école 3ème, 4ème pour 

les hommes, le gymnase 2ème, 3ème, 4ème pour les femmes et les écoles de commerce et de 

polytechnique de Bakou.144  

Dans le cadre de la réorganisation et de la nationalisation de l’enseignement, il y avait 

un besoin en matériels scolaires et didactiques. Le nombre d’enseignants à cette époque 

n’était pas suffisant pour réaliser ce projet. Pour la résolution de ce problème, le 23 juin 1919, 

la décision du gouvernement azerbaïdjanais d’inviter des professeurs et de se procurer des 

matériels d’enseignement en Turquie a été prise145. Des cours ont été organisés pour former 

les professeurs à court terme. Il a été proposé au Ministère de l’Education Nationale 

d’envoyer pour cette mission en Turquie, Əhməd bəy Ağayev, qui était familier avec la 

                                                 

143 Gusein Ahmedov, Istorija razvitija školy i pedagogičeskoj mysli Azerbajdžana, pp. 299-300; Аziza Nazarli, 

Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), Bakou, Nurlan, 2008,  pp.51-63; 111-129. 
144 Aziza Nazarli, Dejatel’nost’ pravitel’stva Azerbajdžaskoj Demokratičeskoj Respubliki v oblasti srednego 

obrazovanija 1918-1920 gg, pp. 125-130. D’après les chiffres donnés par Gusein Ahmedov, Istorija razvitija 

školy i pedagogičeskoj mysli Azerbajdžana, p. 301,  « de 9711 élèves, 3215 ont été des musulmans et 6496-

autres nationalités ». 
145 Аziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), pp.132. 



 75 

culture locale. Il faut remarquer que cette participation de la Turquie sur le plan pédagogique 

et culturel, dans le but d’instruire le peuple, avait déjà sa tradition historique. En effet, depuis 

la révolution de 1905, on voit le premier pédagogue turc ottoman arriver en Azerbaïdjan. Il 

s’agit d’Ahmet Kemal Bey, diplômé de l’école Darüşşafaka d’Istanbul et rédacteur du Doğru 

Söz en Egypte. Il a été invité par le rédacteur du journal Füyuzat, Ali bey Hüseynzadə. Ahmet 

Kemal Bey commence à enseigner dans l’école de Balaxanı, aux environs de Bakou et en 

même temps publie ses articles dans le journal Füyuzat146. Dans cette école, des cours ont été 

organisés selon des ouvrages que l’on fait venir de Turquie. Il a été bientôt suivi par une 

pléiade de professeurs turcs ottomans qui ont été sollicité par l’Azerbaïdjan. Parmi lesquels 

Muallim (Mehmed) Cevdet (Inançalp) (1883-1935)147, qui est venu grâce au mécène 

Zeynalabdin Tağıyev. Impliqué de la création de l’école Darülmuallimin-î-İptidaiye, Muallim 

Cevdet enseigne selon la nouvelle méthode phonétique (üsuli-sövtî).  

Il faut remarquer que vers la fin de 1918, à peu près cinquante enseignants sont arrivés 

de la Turquie en Azerbaïdjan148. 

En été 1919, dans le cadre de la « nationalisation » du système de l’enseignement et 

dans le but de former les enseignants pour les écoles élémentaires et secondaires, des cours 

pédagogiques spéciaux pour les hommes et les femmes ont été organisés à Bakou, Gandja et 

Nukha et pour les hommes à Shusha, Gazakh, Salyan, Qusar et Zaqatala. A la fin de leurs 

études, ceux-ci pouvaient déjà postuler comme enseignants à l’école. Donc, dans la période 

allant de 1917 à 1919, plus de 300 enseignants149 auront été appelés en Azerbaïdjan pour 

participer à la nationalisation de l’enseignement. Après la soviétisation très peu d’enseignants 

turcs, impliqué de l’instruction et l’éveil culturel restent en Azerbaïdjan. Ils participeront 

encore au processus de korenizacija- l’indigénisation150 du tout début du processus de la 

soviétisation, invités par les communistes nationaux dirigés par Nəriman Nərimanov (1870-

                                                 

146 Dr. Ağayev Mehman Kurtuluş savaşı yıllarında Türkiye Azərbaycan ilişkileri, pp. 389- 394 ; Georgeon 

François « Note sur le modernisme…, Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.102.  
147 Voir, Rekin Ertem, « Inançalp Muallim Cevdet », Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi, vol.4, Istanbul, Dergâh 

yayınları, 1981, pp. 386-388.  
148 G. Musabekov, Dva puti, Bakou,1930, p. 22 in T. A. Musaeva Revoljucija i narodnoe obrazovanie v 

Azerbajdžane, Isdatel’stvo Ėlm, Bakou, 1979, p. 43. 
149 Mehmet Saray, Azerbaycan Türkleri Tarixi, p. 41. in Dr. Ağayev Mehman, Kurtuluş savaşı yıllarında Türkiye 

Azərbaycan ilişkileri, İstanbul, İQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2008, p. 391. 
150 Voir la partie II. 



 76 

1925). Parmi lesquels Muhittin Birgen, convié à l’Université de Bakou en 1922, depuis la 

Russie où il se retrouvait à l’époque, par Mustafa Quliyev, le commissaire de l’Instruction de 

l’Azerbaïdjan. Deux ouvrages ont été écrits par Muhittin Birgen dans les domaines de la 

psychologie et de la grammaire turque. En 1925, il sera obligé de quitter l’Azerbaïdjan, 

poursuivi par Tchéka (ЧК) ou (ВЧК)151. Les autres invités de la Turquie ont été İsmail 

Hikmet Ertaylan et Halil Fikret. Deux ouvrages d’İsmail Hikmet ont été publiés à Bakou Türk 

Edebiyatı Tarihi (1925)-(l’Histoire de la littérature turque), Azerbaycan Edebiyatı Tarihi 

(1928)-(l’Histoire de la littérature azerbaïdjanaise) 152. 

Le transfert, par Firidun bəy Köçərli (1863-1920), du département turc-tatar (ouvert 

en 1879) du séminaire Gori153 de Tiflis à Gazakh était un grand événement dans le processus 

de nationalisation de l’enseignement. Pour cette raison, le gouvernement de la République a 

attribué de la trésorerie 5000 manats à Gandja. Après une courte réorganisation, le 10 

novembre 1918, le séminaire de Gazakh a été ouvert sur la base du département turc-tatar du 

séminaire Gori. 

Une grande attention a été attribuée à l’édition des ouvrages scolaires. Une 

commission spéciale s’est tenue auprès du Ministère de l’Education Nationale. En 1919, ont 

été édités les manuels Türk əlifbası, Təzə elmi-hesab, İkinci il, Yeni məktəb, Ədəbiyyat 

dərsləri, Müntəxəbat, Türk çələngi, Tarixi-təbii, Rəhbəri cəbr, Müxtəsər sərfi-türki (Əhməd 

Rasim). Dans la rédaction et la publication de ces ouvrages, il y a eu la participation 

d’intellectuels comme Hüseyn Cavid (1882-1941), Mahmud bəy Mahmudbəyov (1863-1923), 

Abdulla Şaiq (1881-1959), Cəmo bəy Cəbrailbəyli (1887-1965), Səməd ağa Ağamalıoğlu 

(1867-1930), Fərhad Ağazadə (1880-1931), Ağa(baba)bəy İsrafilbəyov (İsrafilbəyli, 1884-

1968), Abdulla bəy Əfəndizadə (1873-1928) et les autres. Un grand rôle appartient à Qafur 

Rəşad Ələkbər oğlu Mirzəzadə (1884-1943), le géographe qui a écrit le manuel de géographie 

                                                 

151 Vserossijskaja črezvyčajnaja komissija po bor’be s kontrrevoljucijej i sabotažem -Commission extraordinaire 

ou Commission extraordinaire panrusse pour la répression de la contre-révolution et du sabotage. 
152  Sur les enseignants invités en Azerbaïdjan afin de turciser l’enseignement voir Dr. Ağayev Mehman Kurtuluş 

savaşı yıllarında Türkiye Azərbaycan ilişkileri, pp. 389- 394 ; Georgeon François « Note sur le modernisme…, 

in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.102 ; Аziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj 

respublike (1918-1920), pp.148-149. 
153 Le séminaire- dans la Russie prérévolutionnaire, il s’agit de l’établissement pédagogique de l’enseignement 

pour former les enseignants des écoles primaires. Le séminaire Gori- le grand centre de la formation des 

enseignants pour les peuples du Caucase du Sud. 



 77 

pour la première classe des écoles secondaires et les écoles élémentaires supérieures. Il est 

également l’un des fondateurs du journal pour les enfants Məktəb. Le professeur du 

gymnasium à Gandja, Xalid Said a proposé un manuel d’arithmétique au Ministère de 

l’Education Nationale, pour les premières et deuxièmes classes de l’école-séminaire et des 

écoles supérieures. Le manuel d’algèbre en azerbaidjanais Rəhbəri cəbr est paru en 1920, 

rédigé par l’inspecteur de l’école supérieure de Bakou, Səməd bəy Acalov pour les troisièmes 

et quatrièmes classes de l’école secondaire et les écoles supérieures. En prenant en 

considération le besoin en manuels et en matériel scolaire, le Ministère de l’Education s’est 

engagé à munir les établissements scolaires. Beaucoup d’ouvrages étaient amenés de Turquie. 

Le journal Azerbaycan, l’organe de la jeune République est publié en azerbaidjanais et en 

russe. Les maisons d’édition, les librairies et le théâtre des frères de Mailov sont soumis à 

l’administration du Ministère de l’Education154.   

L’organisation de l’enseignement supérieur et l’instruction des cadres et des 

fonctionnaires nationaux avaient une grande importance. Ce problème ont été résolus, d’une 

part, par la construction d’établissements d’enseignement supérieur et d’autre part, par l’envoi 

des jeunes Azerbaïdjanais dans les différents établissements d’enseignement supérieur à 

l’étranger. Le gouvernement de l’Azerbaïdjan a posé devant le Ministère de l’Education 

Nationale l’obligation de l’ouverture de trois établissements supérieurs : l’Université de 

Bakou, l’Institut de l’Agriculture et le Conservatoire d’Etat. Cependant, la situation 

sociopolitique difficile de l’époque ne rendra possibilité pour l’ouverture que d’un seul 

établissement supérieur. Celui de l’Université d’Etat de Bakou (Bakı Darülfünunu)155.  

Le 8 avril 1919, le gouvernement de la République discute le problème de l’ouverture 

de l’Université de Bakou et confie au Ministère de l’Education Nationale la préparation du 

projet qui ne devait pas excéder 10 millions de manats. Faute de spécialistes connaissant bien 

le türki, l’enseignement à l’Université devait se faire, initialement, en russe. Cette situation a 

provoqué beaucoup de débats. Il faut noter que, c’est la raison essentielle pour laquelle 

certains intellectuels azerbaïdjanais étaient devenus des « ennemis » de l’ouverture de 

l’Université. Məhəmməd ağa Şahtaxtlı dans le journal Azərbaycan démontrait l’incrédibilité 

                                                 

154 Аziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), Bakou, Nurlan, 2008,  

pp.111-113. 
155 Sur l’ouverture de l’Université voir A. M. Atakišiev, Istorija azerbajdžanskogo gosudarstvennogo 

universtiteta, Izd-vo, Azerbajdžanskogo univestiteta, 1989. 



 78 

de la méfiance concernant l’ouverture de l’Université avec l’enseignement russe. Il 

considérait que l’Université créerait la base pour préparer les spécialistes connaissant bien le 

turc et en conséquence, au fur à mesure l’enseignement s’y déroulera en turc156. 

Ainsi, le 1er septembre 1919, le Parlement a pris la décision d’ouvrir l’Université. 

Selon cette loi, quatre facultés devaient fonctionner au sein de l’Université : l’histoire-la 

philologie (le département d’études orientales inclus), la physique-mathématique, le droit et la 

médecine. Cependant, pour l’année scolaire 1919-1920, seulement deux facultés ont été 

ouvertes : la médecine et l’histoire-philologie. Dans la faculté d’histoire et de philologie, 

Məmməd Əmin Rəsulzadə et le ministre de l’éducation Rəşid Kaplanov enseignaient la 

littérature ottomane et Məhəmməd ağa Şahtaxtlı donnait des cours sur la grammaire de la 

langue azerbaïdjanaise.  

Dans la déclaration de l’Université de Bakou adoptée par le parlement le 29 septembre 

1919, deux articles sont les plus remarquables. Ils concernent l’autonomie de l’administration 

et le recrutement et d’attribution des postes par le système des concours.157 Pendant l’époque 

soviétique l’autonomie de l’Université a été supprimée158. 

L’ouverture de l’Université n’était pas considérée seulement comme l’ouverture d’un 

établissement pour former les enseignants et les étudiants, mais aussi comme un signe de 

consolidation de la liberté de nation qui affectait l’éveil de la conscience nationale et qui 

servait à la modernisation et à l’européanisation de la société159. En même temps, c’était le 

résultat d’un combat de l’intelligentsia démocratique et de la bourgeoisie nationale contre la 

bureaucratie tsariste russe160. En outre, l’idée d’ouvrir un établissement de l’enseignement 

supérieur était très ancienne.  

                                                 

156 Аziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), pp. 155. 
157 A. M. Atakişiyev, M. Ə. Rəsulzadə adına Bakı Dövlət Universiteti tarixi, en deux volumes, vol.I, Bakou 

Universiteti nəşriyyatı, 1991 p. 87. 
158 Ibid. p.57. 
159 Voir discours du ministère de l’Education Rəşid xan Kaplanov in Azərbaycan xalq cumhurriyəti. (1919-

1920). Parlament. (Stenoqrafik hesabat), vol. II, Bakou, 1998, p. 25). (...darülfünunun mövcüdiyyəti ilə biz 

vətənimizi daha başqa bir surətdə Avropaya qarşı qöstərəcək və yaşamağa layiq bir millət olduğumuzu da bu 

surətlə əda və isbat edəcəyik.) 
160 А. М. Аtakišiev, Isrotija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 34. 



 79 

Déjà depuis la deuxième moitié du XIXe siècle, des demandes pour l’ouverture d’une 

école supérieure en Transcaucasie ont été envoyées à Petersburg161. Dans la Russie tsariste, 

l’école supérieure dans la région du Caucase n’a pas été créée. Avec la création de la 

Fédération des Républiques de Transcaucasie, le problème de la fondation de l’Université a 

été de nouveau remis au jour. Alors qu’il s’agissait toujours de l’Université russe et non pas 

nationale. Et pourtant, le gouvernement azerbaïdjanais a donné son accord, en souhaitant créer 

l’Université non pas à Tiflis mais à Bakou162. Le gouvernement n’a alors pas eu le temps pour 

mettre en place ce projet car la Fédération de Transcaucasie a été dissoute. Ce n’est que 

pendant la 1ère République le gouvernement double ses efforts pour son ouverture. Ce qui est 

intéressant de noter c’est que, à l’époque soviétique, l’ouverture de l’Université de Bakou 

ainsi que d’autres évolutions dans le système de l’enseignement et de l’instruction ont été 

toujours présentées comme un phénomène russe soviétique et l’époque pendant laquelle le 

gouvernement national mettait en place une vraie machine du système de l’éducation a été 

ignorée. L’anniversaire de l’Université a toujours été célébré un an après, pour démontrer 

qu’elle n’a été ouverte qu’à l’époque soviétique163. En 1930, dans l’article du journal 

Bakinskij rabočij, consacré au jubilé, l’Université est mentionnée comme la «création de la 

révolution»164.  

L’autre moyen pour former les cadres nationaux pendant la 1ère République était 

d’envoyer des jeunes étudiants à l’étranger. Le 1er septembre 1919, avec la loi sur l’ouverture 

de l’Université à Bakou, la décision a été prise d’envoyer 100 étudiants à l’étranger165. À 

chaque étudiant une bourse de 400 francs a été attribuée et 1000 francs pour les frais de 

voyage. Aux étudiants qui ont été envoyés en Russie sont attribués 3000 roubles et 1000 

roubles de frais de voyage. Il était prévu que les étudiants envoyés pour faire leurs études aux 

frais du gouvernement, de retour de l’étranger devaient travailler dans l’établissement indiqué 

par le gouvernement. Cependant, l’occupation de l’Azerbaïdjan par la Russie bolchevik a 

empêché de réaliser ce projet, car le gouvernement soviétique a arrêté le versement de la 

                                                 

161 А. М. Аtakišiev, Isrotija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 34. 
162Ibid, p. 42 
163 Cəmil Həssənov, Ağ ləkələrin qara kölgəsi, p. 187. 
164 Ibid, p. 186, 188. N.B. Dans la littérature des années 1920, l’événement d’avril a été présenté comme un coup 

d’Etat, pourtant à la fin des années 1920 « le coup d’état » a été interdit et en 1930 remplacé par la «révolution». 
165 Voir Azərbaycan xalq cumhuriyyəti (1918-1920) Parlament (stenoqrafik hesabatlar), la réunion N 70, p. 75, 

(arxiv, f, siy. I, iş 9, vər. 64-65). 



 80 

bourse aux étudiants à l’étranger et la majorité d’ente eux furent obligés de revenir au pays, et 

sont devenus par la suite les victimes de la terreur rouge. Certain d’entre eux ont passé leur 

vie en exil : Ahmed Rəcəbli, Iskendər Rəcəbli qui ont fait leurs études en Italie, Cəfər Nağıyev 

et Bəhram Abdinov, Hüsü Hacıyev en Allemagne, Cavanşir Ebdulhəmid oğlu et d’autres166. 

Dans le domaine de l’enseignement, à cette époque, le gouvernement a élargi le réseau 

des écoles élémentaires. Les élèves qui terminaient l’école élémentaire pouvaient continuer 

leurs études dans l’école élémentaire supérieure et l’école secondaire. En 1919, 15 écoles 

élémentaires supérieures fonctionnaient. Des cours pour les personnes âgées afin d’apprendre 

la langue turque, ont été donnés à Bakou, Gandja, Nukha, Zaqatala et Qazakh. Les cours 

spéciaux dans langue turque pour former les enseignants ont été organisés par le membre du 

Parlement, Abdulla bəy Əfədndizadə. Pour les ouvriers azerbaïdjanais, les cours particuliers 

ont été également organisés en 1919, à Bakou. Dans l’organisation de ces cours un grand rôle 

revient à l’ingénieur-technicien Aliheydər Babayev. Selon le projet préparé par le Ministère de 

l’Education Nationale, il a été prévu d’attribuer une bourse aux élèves des familles pauvres, 

de créer un pensionnat pour 25 filles, de publier des journaux pédagogiques et scientifiques, 

d’exonérer de la TVA les ouvrages scolaires importés de l’étranger. A partir du 20 août 

jusqu’au 1er septembre, une réunion suprême des enseignants turcs (Türk müəlimər ittifaqının 

qurultayı) a été organisée afin de discuter des problèmes concernant la reconstruction de 

l’enseignement167.  

Le gouvernement de la 1ère République a porté une grande attention à la création des 

musées (en 1919, l’ouverture du musée Istiqlal) et des bibliothèques nationales qui jouent un 

grand rôle dans la formation de l’esprit national. Des projets sont préparés pour la création de 

réseaux de bibliothèques. En 1919, s’ouvrent des bibliothèques pour les ouvriers à Balaxanı, 

Sabunçu, Bibieybət et Ağşəhər. Au sein des syndicats aussi, ont été créées des bibliothèques. 

La plus grande était la bibliothèque du Syndicat des employeurs de la presse, avec un fonds de 

2000 ouvrages. Beaucoup de travaux ont été réalisé pour l’ouverture de la bibliothèque 

nationale. Pour recueillir les ouvrages, les journaux et d’autres documents nécessaires 

concernant l’Azerbaïdjan destinés à la constitution d’un fonds documentaire pour la 

bibliothèque nationale, le gouvernement a envoyé des spécialistes à Istanbul, au Caire, à 

Beyrouth, et dans différentes capitales de pays européens. Au sein de l’Université de Bakou a 

                                                 

166 Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti Ensiklopediyası, II partie, pp 15-16. 
167 Аziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), pp. 92-96. 



 81 

été aussi créée une bibliothèque qui fournissait aux étudiants et aux enseignants les matériels 

nécessaires pour leur formation. Dans le but de la liquidation de l’analphabétisme, les 

bibliothèques de l’Union de la Coopération (Kooperasiya ittifaqı) et de la société Iqla ont joué 

un grand rôle. Afin d’acheter des livres pour les bibliothèques nationales, le 18 septembre 

1919, le Parlement de la République prend la décision d’attribuer un million de roubles au 

Ministère de l’Education Nationale168. Ainsi, à la veille de l’occupation de l’Azerbaïdjan par 

les russes bolcheviks en avril 1920, il y avait 11 bibliothèques et le fonds des ouvrages 

atteignait 95000 exemplaires169. 

Dans la propagation de l’enseignement et de la culture nationale, à coté des réformes 

du système d’éducation nationale, effectuées par le gouvernement de la 1ère République, un 

grand rôle, ont joué des sociétés de charité, des unions et des associations littéraires. Les 

démarches entreprises par toutes ces sociétés et organismes dans le but de l’instruction 

nationale, ont été destinées à l’éveil de la conscience nationale.  

En 1919 à Bakou, auprès de l’Université, a été fondée la Société d’étude des 

musulmans de l’Orient (Müsəlman Şərqini öyrənən cəmiyyət). Cette société jouait un rôle 

important dans l’étude et la connaissance de l’histoire, de la littérature et de la culture de 

l’Azerbaïdjan. Dans le but d’étudier la culture nationale de l’époque ancienne, en 1920, le 

Ministère de l’Education Nationale a fondé le département d’archéologie. Cette époque on 

voit la création de l’union littéraire Yaşıl qələm, Türk ocağı et les autres. Le centre Türk ocağı, 

créé le 18 octobre 1918, avait pour but essentiel le développement et le rapprochement des 

liens culturels entre l’Azerbaïdjan, l’Empire ottoman et les anciens peuples turcs de la Russie.   

Le but de la société Yaşıl qələm était l’éveil de la conscience nationale, la 

modernisation, la turcisation et la simplification de la langue170. Səyid Hüseyn, Məhəmməd 

Ağaoğlu, Ümmügülsüm, Əli Yusif, Mirzə Bala Məmədzadə ont été élus au conseil général. 

L’association littéraire Yaşıl qələm fait une grande déclaration le 26 août 1919 lors de la 

réunion, qui a eu lieu dans le bâtiment du Parlement, sous la présidence de Səyid Hüseyn. 

L’initiative de « retrouver les dictionnaires turcs perdus » (itib batmiş türk lüğətlərinin 

                                                 

168 Voir le rapport Əhmed Cövdət, Azərbaycan xalq cumhuriyyəti (1918-1920), Parlament (stenoqrafik 

hesabatlar), II vol., la réunion N° 74, 18 septembre, 1919, p.77  
169 Azərbaycan Xalq Cumhurriyeti ensiklopediyası, I vol., p. 78 
170 Ibid, p. 434-435. Cəmiyyətin məqsədi Azərbaycan xalqının fikrən yüksəlməsinə çalışmaq, Azərbaycan 

ədəbiyyətında müşahidə edilməkdə olan yeniliyi qüvvətləndirmək, onu türklüyə və sadələşməyə sövq etməkdir.  



 82 

toplanması) de Salman Mümtaz (1884-1941) y a été affirmée171. Les hommes de lettres de 

cette époque ont été inspirés de l’idée de liberté, de turquisme et de modernisation. Le 

mouvement littéraire de la période de la 1ère République a été mobilisé autour de ces idées. La 

liberté de l’écriture a créé les conditions favorables pour le développement de la littérature et 

de la presse172. C’est sur la base de la société Yaşıl qələm qu’à l’époque soviétique et 

notamment en 1922, a été créé l’Union des Ecrivains et des Poètes de l’Azerbaïdjan, dont le 

premier président est devenu Süleyman Sani Axundov (1875-1939). Cependant, le but de 

l’Union n’était pas le même, puisqu’il était destiné à éclairer la vie des ouvriers et contribuer 

au développement d’une nouvelle littérature fondée sur une nouvelle idéologie. 

Il est à noter que le développement de la langue à cette époque, à la différence de 

l’époque suivante est considéré comme naturel en absence de l’autorité qui dirigeait ce 

processus, sauf les idéologies des différents courants formés.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 

171 Azərbaycan xalq cumhuriyyəti ensiklopediyası, I vol., p. 80  
172 Le 9 novembre 1918 le gouvernement adopte la loi sur la suppression de censure sur la presse et le mass-

média. 



 83 

4.3. Le problème de l’écriture 

En général, le problème de l’écriture et de l’alphabet faisait toujours partie du 

problème de la langue nationale. Ceci était lié à l’enseignement et à l’instruction nationale. 

Pourtant, il reflétait aussi la conjoncture politique et sociale du pays. De ce point de vue, 

chaque changement de l’alphabet de la langue azerbaidjanaise peut être considéré comme le 

début d’une nouvelle période historique de développement. Des raisons comme les conditions 

politiques, sociales, le développement de la culture et de la religion, ont joué un grand rôle 

dans ce processus de l’adoption de tel ou tel alphabet en Azerbaïdjan. Au fil des époques, les 

Azerbaïdjanais ont utilisé différentes écritures.  

Après l’islamisation, ils se sont servis de l’alphabet arabe pendant plusieurs siècles. 

Apparu en péninsule d’Arabie et largement répandu par l’islam, cet alphabet a joué un rôle 

très important dans l’histoire culturelle des Azerbaidjanais, d’ailleurs comme dans celle de 

tous les peuples turcs musulmans. Cet alphabet dans lequel a été écrit le Texte Saint des 

musulmans, Coran, ainsi que les œuvres immortelles de plupart des hommes de culture et de 

science, qui font partie du patrimoine culturel de l’humanité. Créé pour les langues sémites et 

bien adapté aux exigences de la langue arabe, il ne pouvait pas refléter correctement la 

structure phonétique assez riche des langues turques.  

Il faut noter qu’initialement les arabes n’utilisaient que les consonnes, et les voyelles 

n’avaient pas de grande importance pour eux. Par la suite, pour ne pas confondre le sens de 

l’écriture du Coran, quelques signes pour les voyelles ont été introduits par les arabes eux-

mêmes, et ensuite par les persans. Et cependant, ce n’était pas suffisant pour les langues 

turques où les voyelles ont un sens significatif et se comptent à partir de 8 et plus. Avec le 

développement de l’imprimerie et de l’enseignement où la méthode phonétique (sövti üsul) 

était largement répandue à cette époque, la non-conformité de l’alphabet arabe est devenue 

encore plus évidente. L’orthographe compliquée en raison de la présence des signes 

diacritiques, l’excès de consonnes, plutôt appropriées à la langue arabe, qui n’avaient aucun 

sens pour les langues turques et au contraire, l’insuffisance des voyelles pour refléter sa 

structure sonore, et les autres difficultés techniques liées au financement de l’imprimerie, ont 

obligé les intellectuels à réfléchir sur ces inconvénients de alphabet arabe. En résultat, une 



 84 

tendance liée à la nécessité d’introduire des changements à l’alphabet est née afin de satisfaire 

les exigences des langues turques173.  

Ainsi, avant la latinisation, la majorité des peuples turcophones utilisaient l’alphabet 

arabe réformé parmi lesquels les Azerbaïdjanais. L’alphabet arabe azerbaidjanais était 

composé de 33 lettres (5 lettres ont été rajoutées aux 28 lettres de l’alphabet arabe). 

Cependant, les Azerbaidjanais, sont restés assez conservateurs par rapport aux réformes dans 

l’orthographe, vu l’expérience échouée des Turcs ottomans dans ce domaine, tout en restant 

en retrait de ses coreligionnaires de l’Empire russe – des Tatares entre autre. Les Tatares ont 

été des pionniers quant aux réformes de l’alphabet arabe parmi les Turcs de l’Empire russe. 

Dans le but de la simplification du processus d’apprentissage de la langue, les intellectuels 

tatares comme Ismayıl Gasp(i) rinski, Hadi Maksudi, Kayyum Nasiri et d’autres ont introduit 

différents changements alphabétiques dans les ouvrages et les alphabets imprimés174. Dans le 

même sens, pour simplifier le processus de l’instruction, l’historien azerbaïdjanais Abbasqulu 

ağa Bakıxanov dans son ouvrage Qanun-i Qüdsi édité à Tiflis en 1831 déjà prévoyait 

certaines suppressions dans l’écriture des mots arabes et persans175. 

Les tentatives de reformer l’alphabet arabe a pris un grand essor à partir du XIX siècle 

avec l’apparition d’une méthode phonétique dans l’enseignement. Le combat pour le 

changement de l’alphabet a été amorcé dans différents pays de l’Orient. Dans ce sens-là, les 

initiatives de Mirzə Fethali Axundzade (Axundov) et Məhəmməd ağa Şahtaxtlı (Şahtaxtinski) 

en Azerbaïdjan, d’Ali Suavi (1839-1878) en Turquie, de (Mirza) Melkum (Melkon) Han 

(1831-1908), (Mirza) Riza Han (Risale-i Rûshdiye)176 et Mirza Ali Mehmed Han Üveysi 

(Elifba-yı hattı nev) 177, en Iran, Saqid Rameyev au Tatarstan et au bord de la rivière Volga 

sont considérées comme les plus fructueuses178.  

                                                 

173 Voir F. Agazade, K. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostiženija, 1928, 

Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 1923. 
174 Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowjettürken (1850-

1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, Budapest, 1993; pp.696-697; Hatice Şirin User, 

Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, Ankara, Akçağ, 2006, pp. 322-327.  
175 Nazif Qəhramanlı, Köhnə-yeni əlifba. Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, Bakou, 2002, p. 11. 
176 F. Agazade, K. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostiženija, 1928, p. 26. 

177 Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, pp.49-50, 153. 
178 Sur les réformes de l’alphabet voir : Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den 

Muslimischen Russland-und Sowjettürken (1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen; 



 85 

Au XIXe siècle le problème de l’alphabet porte un caractère individuel et préoccupe 

des esprits d’une classe sociale très limitée - l’intelligentsia, qui reste pendant un siècle, 

restreinte dans ses initiatives de changer la situation.  

En Azerbaïdjan, la première critique de l’alphabet arabe appartient à l’éminent 

turkologue azerbaïdjanais Mirzə Kazımbəy (1802-1870)179 qui en 1832, dans la préface de son 

ouvrage « Əshabi-səyyar » (Es-Seb’u’s seyyâr, 853), a exposé les difficultés de l’alphabet 

arabe. Plus tard, dans son ouvrage Dərbəndnamə (861) et dans sa recherche intititulée İslam 

(868), il a développé ses idées sur des inconvénients de l’écriture arabe, selon certains 

chercheurs, en citant l’éminent poète turc Fuzuli180. Et pourtant, les travaux les plus élaborés 

dans ce domaine appartiennent à Mirzə Fəthəli Axundzadə.  

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                         

Hatice Şirin User, Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi; Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de 

harf ve yazı meselesi, Istanbul, Dergah yayınları, 1991. 
179 Voir Hüseyin Baykara, Azerbaycan’da yenileşme hareketleri: XIX yuzyıl, Ankara, Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü, 1966, pp. 65-71. 
180 Nazif Qəhramanlı, Köhnə-yeni əlifba. Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p.10.  

Gələm olsun əli ol katibi bəd təhririn,  

Ki fəsadi-rəgəmi sözümüzü şur eylər. 

Gah bir hərf süqutiylə qılar nadiri nar,  

Gah bir nuqtə qusuriylə gözü kur eylər. 

Les mots şur et söz, göz et kur, écrits en alphabet arabe ne changent l’image graphique que si on omet des signes 

diacritiques ou on les rajoute. Cependant, la conviction que l’éminent Füzuli parlait des inconvénients de 

l’alphabet arabe et non pas vraiment de la confusion du secrétaire (katib), n’est pas justifiée. Les chercheurs 

comme Cəlilqızı Z., Hadi Mirzəzadə, Lətif Kərimli, Rafael Hüseynov et d’autres, estiment que Füzuli n’avait 

aucunement parlé de l’inconvénient de l’alphabet arabe, étant lui-même un vrai connaisseur de l’Islam et du 

Coran. D’autre part, il est impossible de se manifester contre l’alphabet arabe au moyen-âge (XVI), des 

chercheurs turcs sont du même avis. C’est justement après l’invasion du Sud de l’Azerbaïdjan par la Russie au 

XIXème siècle que commence cette manifestation contre l’arabe, et c’est surtout la raison pour laquelle c’est en 

Azerbaïdjan et ce n’est pas en Turquie que ce processus commence. Voir, Cemilə Qaçarlı, I Turkoloji 

Qurultayda dil məsələləri, Bakou, Azərnəşr, 2005, p.13-16. 



 86 

Mirzə Fəthəli Axundov (Axundzadə) 

 

Source : http://www.anl.az/el/emb/M.F.Axundzade/fgallery/index.htm 

Il est considéré comme le militant le plus acharné en Orient et dans le monde turc celui 

qui a mené un combat continu et a proposé un nouvel alphabet. Effectivement, il a fondé pour 

la première fois la base théorique de ce problème. A partir 1850, il démontre les difficultés du 

système graphique arabe dans ses œuvres, et il le considère comme un obstacle essentiel dans 

le développement culturel du peuple. En 1857, il écrit l’ouvrage consacré à la nécessité de la 

réforme de l’alphabet arabe. En 1863, son projet de l’alphabet a été imprimé dans le journal 

turc Mecmuayi-Fünun de la Cemiyyet-i Ilmiyye-yi Osmaniyye par l’ordre du vizir ottoman 

Fuad Paşa et il a réussi à le présenter aux lettrés d’abord en Iran, puis en Turquie.  

Cependant, ses conceptions se sont heurtées aux milieux conservateurs et n’ont pas été 

acceptées. L’aspiration d’Axundzadə sur la réforme de l’alphabet était considérée comme 

l’initiative des fonctionnaires de l’Empire russe, qui l’auraient engagé pour cette mission. 

D’ailleurs, il y avait une incertitude sur son appartenance à la confession musulmane mettant 

également des obstacles à la promotion de ses idées181. 

                                                 

181 Rəhimov Əbülfəs dans Tarixi hadisılərin bədii ədəbiyyatda əksi. I məqalə, Azərbaycan EA Xəbərləri. Tarix, 

Fəlsəfə, Hüquq seriyası, 1990, N 2, p. 130 - 141, expose le fait de l’appartenance d’Axundzadə à la confession 



 87 

 

Projet de l’alphabet d’Axundov 

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 

Le système d’écriture élaboré par Axundzadə a été favorablement accueilli dans la 

Cemiyyet-i mais non retenu, bien qu’Axundzadə lui-même ait été honoré d’une médaille. Les 

objections étaient faites non par rapport au projet lui-même mais concernant la nécessité et 

l’importance du changement de l’alphabet arabe en générale. Toutefois, les premières 

                                                                                                                                                         

chrétienne, alors que le fait d’être athée est beaucoup plus répandu. D’autre part, Qəhramanlı Nazif explique 

cette aspiration de reformer l’alphabet par le fait qu’il était familier avec Kazımbey, qui a été déjà converti au 

christianisme.  



 88 

tentatives d’Axundzadə étaient la simplification de l’alphabet arabe et ce n’est qu’il 1878 il 

arrive à l’idée de changer intégralement l’arabe et le faire remplacer par le latin182.  

           Le projet de l’alphabet d’Axundov à la base de l’alphabet européen. 

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 
                                                 

182 Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowjettürken 

(1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, p.58-63; Hatice Şirin User, Başlangıcından 

Günümüze Türk yazı sistemi; Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, pp. 221-222. 



 89 

Presqu’à la même époque, plus précisément en 1862 en Turquie, Münif Efendi a 

exprimé son point de vue dans le cadre d’une conférence à la Société scientifique ottomane- 

Cemiyyet-i Ilmiyye-yi Osmaniyye sur des inconvénients de l’alphabet arabe. Il a décrit deux 

alternatives ; d’une part écrire les mots comme ils sont, en mettant les signes nouveaux et 

existants, d’autre part, écrire les mots sans liaison-séparément. Quant à lui, la première lui 

paraissant difficile, il préfère la deuxième solution. Il fait éditer de petits ouvrages selon ce 

principe et veut le faire enseigner dans les écoles183 . Cependant, dans l’Empire ottoman, le 

problème de la modification de l’alphabet pour la première fois a été porté à la connaissance 

de la nouvelle Académie (Encümen-i Dânış), en 1851, par Ahmed Cevdet Paşa (1822-1895), 

l’ancien étudiant de medrese184. Suite à un échec de tentative des réformes de l’alphabet arabe 

en Turquie, on y revient d’une manière officielle, après la révolution des Jeunes Turcs en 

1909, quand le poète Mahmud Ekrem Recaizâde a formé Islâh-ı hurûf Cemiyyeti (Association 

pour la réforme de l’alphabet), qui faisait paraître le journal, Yeni Yazı. Les adeptes de cette 

association proposent d’écrire les signes graphiques séparément, de sorte qu’à chaque lettre 

corresponde un seul caractère imprimé. Ce courant est appelé huruf-i-munfasılacılar (ceux qui 

écrivent séparément). Le promoteur de cette idée était Dr. Ismail Hakkı Bey (1870-1939). En 

1909, il a été également créé une commission sur l’orthographe auprès du ministère de 

l’Instruction. La dernière tentative sérieuse pour réformer l’alphabet avant 1928 a été menée 

par le ministre de la Guerre, Enver Paşa (1881-1922), pendant la Première Guerre mondiale, 

qui voulait appliquer cette méthode dans la correspondance militaire en créant l’alphabet de 

l’armée (Ordu elifbası ou Hatt-i cedîd, Hatti-i Enverî)185. 

Après Axundzadə, parmi les intellectuels azerbaïdjanais qui ont porté un grand intérêt 

au problème de l’alphabet au XIXème siècle, il y avait Məhəmməd ağa Şahtaxtlı 

(Şahtaxtinski), Ağabəy Yadigarov, Firidun bəy Köçərli, Mahmud Mahmudbəyov et d’autres186.  

L’un des disciples d’Axundzadə, Məhəmməd ağa Şahtaxtlı, rédacteur du journal Şərqi-Rus, 

l’auteur des ouvrages Sövti Şərq Əlifbası (1903, Tiflis) et Təkmilləşmiş müsəlman əlifbası 

(édité dans la lithographie Tomson, à Tiflis en 1879) est allé encore plus loin que Axundzadə 

                                                 

183 Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, p. 153-155. 
184 Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, p. 97. 
185 Voir Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, p. 135-172. 
186 Voir Hatice Şirin User, Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, p. 223-224; Ağa-məmməd Abdullayev, 

Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Maarif, Bakou, 1966, pp. 153-205; 249. 



 90 

lui-même, devenant comme on le considérait « le pape du mouvement du nouvel 

alphabet »187.                                                                                                                                                            

Məhəmməd ağa Şahtaxtlı                                   Ouvrage de Məhəmməd ağa Şahtaxtlı 

        
 Source : Həbibbəyli Isa, Məhəmmədağa Şahtaxtlı. Taleyi və sənəti (məqalələr), Bakou, 

Nurlan, 2008. 

Il a réformé l’alphabet arabe en y introduisant 10 voyelles, à cette fin, il a utilisé les 

chiffres arabes et en même temps il a augmenté la quantité des consonnes, ainsi son alphabet 

atteint 40 lettres afin de satisfaire toutes les langues turques. Cependant, l’alphabet réformé de 

Şahtaxtlı considéré utopique a été beaucoup critiqué par les intellectuels du monde turc et 

notamment par Ahmed bey Ağayev (Ağaoğlu) et Ismail bey Gaspralı. Après l’élaboration du 

projet de l’alphabet arabe réformé, appelé Xətti-Məhəməd ağa, il arrive à élaborer un alphabet 

                                                 

187 Voir Isa Həbibəyli, « Məhəmmədağa Şahtaxtlı: tale yolları və xidmətləri », in Məhəmmədağa Şahtaxtlı. 

Taleyi və sənəti (məqalələr), Bakou, Nurlan, 2008, p.18 ; Ağa-məmməd Abdullayev, Azərbaycan dilinin tədrisi 

tarixindən, pp. 243-249; Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel, pp.113-115; Hatice Şirin User, 

Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, p. 223-224 



 91 

commun pour les peuples turcs Şərq latın əlifbası, en utilisant des éléments de l’alphabet latin 

et de l’écriture d’Orkhon188.  

                       Nouveau projet de l’alphabet de M. Şahtaxtlı 

 

Source : Həbibbəyli Isa, Məhəmmədağa Şahtaxtlı. Taleyi və sənəti (məqalələr), Bakou, 

Nurlan, 2008. 

Dans ces travaux il était inspiré par l’expérience européenne de l’élaboration de 

l’alphabet esperanto. Il s’intéressait du problème de l’alphabet étant encore en France. En 

participant aux réunions de la Société Internationale de la Phonétique à Paris, il s’est 

familiarisé avec les travaux des scientifiques européens consacrés à l’alphabet universel basé 

sur le latin. D’après Vəli Xuluflu, le projet élaboré par Şahtaxtlı a été proposé au Comité d’ 

                                                 

188 Firudin Rzayev, « Məhəmmədağa Şahtaxtlının əlifba layihələrində türkçülük », in Ibid. p.61-80. 



 92 

Instruction pendant le gouvernement du parti Musavat mais n’était pas retenu189. Pendant 

l’époque soviétique, Şahtaxtlı collaborait au Comité du Nouvel Alphabet Turc.  

A partir du XXe siècle, le débat autour du problème de l’alphabet commence à se 

transformer d’un processus à caractère individuel à celui de commun et d’associatif. Les 

tentatives d’adopter l’alphabet arabe aux langues turques, étant considérées comme sans 

succès, ont été abandonnées en Azerbaïdjan et les idées suivantes ont été focalisées 

essentiellement autour du problème du changement de l’alphabet arabe.  

Après la révolution de 1905, le problème de l’alphabet ainsi que de la langue en 

général, devient l’un des sujets les plus débattus dans la presse nationale. Les partisans de la 

réforme et du changement de l’alphabet arabe considéraient les caractères graphiques arabes 

comme un obstacle insurmontable dans l’instruction du peuple. Même si la révolution a révélé 

encore plus les inconvénients de l’écriture arabe par rapport aux langues turques, elle n’a pas 

pu les éliminer. Toutefois, à l’époque de la Russie tsariste, de la Turquie du Sultan, et de la 

Perse du Shah ces tentatives de réforme sont restées inabouties. 

Le coup d’état de 1917 a créé les conditions sociales et politiques favorables pour les 

réformes. Dans cette conjoncture, le problème de l’écriture également émerge à nouveau.  

Ce n’était pas par hasard que le problème de la réforme de l’alphabet suscitant 

beaucoup de débat depuis un siècle, attire autant l’attention pendant la 1ère République 

Démocratique d’Azerbaïdjan.  

 Afin de simplifier l’enseignement, le 21 mars 1919, par la loi du gouvernement a été 

imposée au Ministère de l’Education Nationale la création d’une Commission 

gouvernementale pour la réforme de l’alphabet arabe (Elifba islahatı kommisiyası) et 

l’obligation de présenter des propositions au Conseil des Ministres. La commission spéciale 

pour la réforme de l’alphabet arabe a été créée auprès du Ministère de l’Education, dont la 

direction a été confiée au membre du gouvernement Xudadat bey Melikaslanov (1879-1935). 

Dans une des réunions, Axund Yusif Talibzade a proposé d’adopter l’alphabet latin à l’essai 

pendant un an. En réponse à cette proposition, Sultan Məcid Gənizadə dit qu’il n’y a pas de 

raison de faire une réforme pour un an et que, d’abord, il faut créer l’alphabet, ensuite l’école 

et puis les méthodes d’entraînement (üsüli təlim). Au cours de cette réunion, les membres se 

                                                 

189 Vəli Xuluflu, « Məhəmməd- Ağa Şahtaxtlının jeni turk əlifbası hakkinda jazdığı », Yeni Yol, 5juin, 1923, N° 

17(32), p. 2.   



 93 

sont prononcés sur la question de savoir « si le temps de la réforme de l’alphabet est venu ». 

La majorité a voté « oui ».190  

La réforme de l’alphabet devait servir à la nationalisation de l’enseignement. Dans un 

court délai, la commission a préparé et présenté au gouvernement plusieurs projets d’alphabet. 

Parmi ces projets, celui du professeur Abdulla bəy Əfəndizadə (Ağabəyli) considéré le plus 

convenable a été pris comme modèle pour le nouvel alphabet191. Cet alphabet a été publié 

sous le nom de Son türk əlifbası en 1919, à Bakou.  

Son Türk əlifbası de Əfəndizadə 

 

Source: F. Agazade, K. Karakasly Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego 

dostijenija, Izdaie VCK NTA Kazan, 1928, p. 133. 

                                                 

190  Fərhad Ağazadə Şərqli, Nə üçün ərəb əlifbası türk dilinə yaramır? Bakou, 1922, p.174,175 in Azərbaycan 

xalq cumhuriyyəti ensiklopediyası p. 106.  
191 Azerbajdžanskaja Demokratičeskaja Respublika ( 1918-1920), Zakonodatel’nyje akty( sbornik dokumentov), 

p. 290, n° 27, 21 mars, Postanovlenie po reforme arabskogo alfavita, (archive, f. 51, op. 2, d. 4, l.29).  



 94 

Dans cet ouvrage, l’auteur fait la comparaison entre les alphabets arabe et latin. Dans 

son introduction, il écrit : « si les écoliers apprennent cet alphabet, personne ne nie qu’il soit 

facile pour eux, d’apprendre les langues latine, française, allemande et russe. C’est la raison 

pour laquelle, si on enseigne cet alphabet à coté de l’alphabet arabe, on offre un grand 

avantage à la population. C’est pour cette raison que j’ai écrit cet ouvrage, pour ce qu’il soit 

possible d’enseigner les deux alphabets »192. Cependant, cet alphabet était loin d’être idéal193. 

Il n’a pas trouvé sa pratique et n’a pas été appliqué dans le système de l’enseignement194.  

En 1918, bien que le mouvement pour la latinisation ait fait l’actualité pendant le 

gouvernement national, la majorité des lettrés n’avait pas éprouvé de sentiments favorables à 

ce processus. L’initiative de réformer l’alphabet arabe et notamment celle d’adopter le latin 

pendant la période de la 1ère République n’ont pas connu un grand essor et c’est pour cette 

raison qu’elles n’ont pas eu de succès. Le problème de l’alphabet faisait à cette époque partie 

d’une idée nationale. Cette question complexe de l’alphabet ainsi que les reformes foncières 

et certains autres problèmes présentaient une grande difficulté et ne pouvaient pas trouver de 

solution dans la hâte. Il y avait beaucoup de contradictions dans la réforme de l’alphabet. 

Parmi lesquelles on peut citer le fait que l’Azerbaïdjan se sépare des autres peuples turcs et de 

la Turquie d’une part et de l’autre part de l’Azerbaïdjan du Sud, qui utilisait l’alphabet arabe. 

La deuxième raison serait l’aliénation de son héritage culturel et de son patrimoine littéraire. 

En effet, l’alphabet arabe permettait aux peuples turcs de lire les œuvres écrites dans les 

différents « dialectes » turcs. Donc, le débat sur le projet de la réforme de l’alphabet est resté 

inachevé. Les critiques apportées, souvent par les auteurs soviétiques, au gouvernement 

national de 1918, se fondent surtout sur ces problèmes, bien que la question mérite d’être bien 

étudiée, surtout dans les conditions sociopolitiques du pays à l’époque. 

                                                 

192 « Bu əlifbanı məktəb cocuqları öyrənərlərsə, onlar üçün latın, firəng, nemes və rus dillərini oxumaq nə gədər 

asan bir şey olduğunu kimsə inkar etməz. Buna görə həmin əlifbanı... ərəb əlifbası ilə bərabər ibtidai oxutmuş 

olursaq əhaliyə böyük menfəətlər qazandırmış olarıq. Məhz bu mulahizə ilə mən də həmin əsəri meydana 

gətirdim ki, hər iki əlifbanı birlikdə oxutmaq mümkün olsun... », cité par Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan 

dilinin tədrisi tarixindən, p. 279. 
193 Par exemple, pour la lettre ı a été pris w, pour ş-sh, ce qui compliquait l’écriture et la rendait 

incompréhensible. Par exemple le mot tapşırmışdı a été écrit tapshwrmwshdw. Voir Ə, Z, Abdullayev 

Azərbajcan dili məsələləri, Bakou, Bakı Universiteti nəşriyyatı, 1992, p. 47. 
194 Agazade F. Karakašly К. Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostiženija, p. 56 ; Hatice 

Şirin User, Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, p. 224. 



 95 

Les réformes dans le domaine de l’instruction, de l’éducation comme toute la 

reconstruction nationale de la République demeurent inachevées dans des conditions 

difficiles, sous l’occupation de l’Azerbaïdjan par la Russie bolchevik. Cependant, dans une 

courte période de liberté nationale, les mesures prises par le gouvernement concernant la 

langue nationale ont fait cesser, même si ce n’est pas pour longtemps, le processus de 

russification et d’assimilation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 96 

II Partie  

1. Le problème national et la langue littéraire en Azerbaïdjan 

soviétisée. La nouvelle politique linguistique (1922-1991) 

La période qui va des années 1920, (28 avril 1920) jusqu’à la désagrégation de 

l’Union soviétique et le rétablissement de l’indépendance en 1991, est considérée comme 

l’époque soviétique de l’histoire de la République d’Azerbaïdjan. 

Cette partie du XXe siècle est caractérisée par le changement d’un régime par un autre 

et sa consolidation en Azerbaïdjan. Au joug tsariste russe du XIXe siècle, après une courte 

période de liberté et d’épanouissement national, succède le régime soviétique totalitaire, 

communiste. L’arme de la politique de russification de l’époque soviétique est différente de 

celle de l’époque tsariste. Cette arme est la culture et la science. D’après Lucien Laurat, 

« dans ce débat entre linguistes, la science n’a servi que de paravent à des fins politiques »195. 

Etant une « troisième force qui dirige les masses », 196 la science, malgré la volonté des 

scientifiques, s’avère un outil effectif dans une nouvelle politique de l’indigénisation 

(korenizatcija), soviétisation et ensuite la russification, poursuivi par le «camarade» Lénine et 

ses successeurs. La politique linguistique soviétique de « développement des langues des 

minorités nationales » est considérée comme une conséquence logique en matière de 

« politique des nationalités » de principe plus généraux-ceux du marxisme-léninisme197. Et 

malgré cette russification, considérée comme une conséquence inévitable de la nouvelle 

condition sociale et politique de l’intégration et de la centralisation, où la guerre des 

langues198 devienne un phénomène néfaste, ce processus a eu ses effets considérables.  

Dans le cadre historico-politique, Guy Imart constate que « la politique linguistique 

soviétique des années 1920, tout en lui attribuant le caractère innovateur, révolutionnaire et 

généreux en effet, est un mouvement d’émancipation linguistico-culturel qui prolonge tout 

                                                 

195 Laurat Lucien, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, Paris, Les iles d’or, 1951, p.87. 
196Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenografičeskij otčjot, Bakou, p. 

10. 
197 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : l’experience soviétique et le Tiers Monde » 

in Hagège, Réforme des langues, p. 212. 
198Calvet Louis- Jean, La guerre des langues, et les politiques linguistiques. 



 97 

simplement dans le temps et l’espace, un courant semblable dans toute l’Europe centrale »199. 

En comparant les conditions de l’apparition de ce problème dans le nouvel espace extra-

occidental, il dégage deux constatations essentielles. D’après lui, premièrement, « la question 

linguistico-culturelle apparaît régulièrement en période de crise globale, c'est-à-dire crise de 

la société et de la civilisation. De ce point de vue, l’URSS ne fait pas exception et que 

déclenchement de cette politique linguistique a des causes objectives, autrement plus 

complexes et directes que la seule volonté d’hommes de parti ou la simple logique d’un 

système. Elle doit être le fruit d’une nécessité ». Ce dernier on a pu observer à travers des 

conditions sociales et politiques de l’époque prérévolutionnaire. Il lie cette question, en 

Russie aux crises, parallèles et simultanées, qui secouent d’autres empires 

multinationaux comme la Turquie ottomane, l’Autriche-Hongrie, la Chine. C’est le même 

phénomène de réaction qu’on observe à la disparition des empires coloniaux occidentaux. 

Deuxièmement, « cette conscience d’une spécificité est le résultat d’un « précipité » ethnique 

qui se traduit par un regain d’intérêt, de passion pour les vernaculaires, longtemps inconnus, 

méconnus, méprisés. Cette promotion de l’idiome ethnique au rang de symbole a elle-même 

deux sources. L’une découle d’un réflexe défensif d’enracinement. Ce sentiment devient 

politique dans le mesure où il est contesté ou pour peu qu’il soit utilisé par une force 

extérieure qui cherche à accéder à cette ethnie pour lui imposer ses fins propres. L’autre 

source, conséquence de la première, vise à conserver ou rendre à l’ethnie de contrôle de sa 

destinée surtout spirituelle »200. Cette revendication, d’après lui, est souvent régionaliste, 

autonomiste. On a pu l’observer à travers de l’époque nationale. 

L’époque soviétique surtout, à partir de l’année 1922 (la date de création de l’Union 

soviétique) jusqu’aux années 1928 au plus tard, peut être considéré comme la continuité des 

idées nationales bien que ces idées n’aient pas été vraiment nationales au sens propre de ce 

mot. A la différence des idées généreuses de l’intelligentsia nationale de moderniser la société 

par l’instruction, le but du gouvernement soviétique était la réalisation de leur politique assez 

pragmatique, qui consistait à créer un Etat soviétique avec le peuple uni soviétisé, aliéné par 

un sentiment national, devant passer par trois étapes : l’épanouissement (rascvet), le 

rapprochement (sbliženie), la fusion (slijanie), pour être finalement assimilé et dissous dans 

une seule « grande » nation russe. Le but, bien évidemment, n’est pas de créer un Etat 

                                                 

199 Guy Imart « Développement et planification des vernaculaires » in Hagège, Réforme des langues, p. 211. 
200 Ibid, p. 213. 



 98 

indépendant pour chaque « minorité » nationale mais d’enraciner le régime soviétique dans 

chaque région. Il s’agissait de « people and language building », non de « state building »201. 

Afin de réaliser leur but et attirer à leurs côtés la classe sociale la plus importante, les 

bolcheviks ont déclaré « le droit des nations à l’autodétermination, au point même de leur 

séparation de la Russie »202. Il faut remarquer que l’insuffisance de l’enracinement de 

l’idéologie communiste dans les régions nationales, la nécessité de lutter contre les partis 

nationaux et toutes idées nationales, considérées désormais comme contrerévolutionnaires 

ainsi que les revendications radicales des peuples, ont obligé des communistes à céder sur le 

plan du développement des cultures nationales. 

La reconstruction des langues nationales occupe une place particulière parmi les 

tâches politiques intérieures. Elle fait partie de la politique générale nationale et culturelle du 

pays. Tout d’abord, la nouvelle politique linguistique consistait à satisfaire le « besoin de 

l’identité nationale» qui étaient défaillant pendant l’époque tsariste203. Puisque la langue est le 

reflet de la nation204, il paraît évident dans ce cas que la politique nationale s’intéresse en 

premier lieu aux langues et à leur développement.  

Le développement de la culture nationale n’était pas une fin en soi mais le moyen de 

propager une nouvelle idéologie et de mener efficacement la politique gouvernementale. 

En analysant la politique linguistique soviétique, Guy Imart décrit la situation comme 

ceci : « La propagande officielle ne cache pourtant pas, que cette politique linguistique a été 

                                                 

201 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagège, Réforme des langues, p. 214. 
202 Voir, Deklaracija prav narodov Rossii. Prinjata s’’ezdom Sovetov 15 /2/ nojabrja 1917 g. 
203 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 38. 
204 La religion et la langue, les éléments essentiels dans l’unité de la nation où la langue est déjà déterminée 

comme beaucoup plus fondamentale que la religion. D’après Guy Imart, « le cadre humain-Ethnie, Nation-

apparaît à travers la langue, comme une donnée stable, capable de transcender les bouleversements politiques, 

économiques et culturels », in Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagège, 

Réforme des langues, p. 213. D’ailleurs, la notion d’umma, autrefois principal facteur de l’unité comme c’est 

remarqué plus haut, était affaiblie et ne régissait plus autant l’esprit du peuple déjà à partir de la fin du XIXème 

siècle. Il ne restait que la notion du « turquisme » (turkçülük), accrue depuis la 1ère République, qu’il fallait 

affaiblir. Les éléments très importants sur lesquels s’appuyait ce dernier étaient la langue. Donc, c’est la raison 

pour laquelle la langue devient une cible importante de la politique soviétique. Sur le facteur de la langue pour 

l’existence d’une nation voir également, Chantal Quelquejay, Alexandre Bennigsen, « Le problème linguistique 

et l’évolution des nationalités musulmanes en URSS », Cahiers du monde russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3, 

pp. 418-465 ; pp. 435-444. 



 99 

appliquée non par des allogènes, mais par un appareil étatique étranger-russe- et dans le 

cadre rigide d’une idéologie totale, obstinément fidèle à sa seule logique. L’Etat-Parti devait 

à deux titres s’assurer le contrôle absolu de cette question : parce que dans un système 

global, il fallait une politique de la langue, comme de n’importe quoi ; parce que le contrôle 

des minorités définissait et l’assiette interne et la portée externe de la révolution, en même 

temps que la nature du pouvoir dans ces limites. C’est dans ce cadre unique, idéologique et 

étatique, qu’ont été posées et résolues les questions, même les plus techniques, de  

« languages engeneering »205.   

D’ailleurs, ce processus, comme cela avait été souligné précédemment correspondait 

bien au processus de l’éveil de l’esprit national du peuple et du mouvement de liberté 

nationale répandu pendant une courte période de d’indépendance, au cours de laquelle les 

attributions de la langue nationale furent beaucoup élargies. La culture mondiale devait être 

appréhendée d’abord dans la langue maternelle. En réalité sa partie la plus considérable 

s’avèrera, par la suite, être la culture russe. Ici on peut voir la similitude avec la politique 

d’assimilation de l’époque tsariste, où le rôle principal appartenait à l’Eglise orthodoxe, qui 

développait l’activité missionnaire dans le but de christianiser les peuples non chrétiens.  

C’est donc une « question ancienne, sans doute, puisque déjà posée historiquement en 

terme de prosélytisme, d’imposition d’un modèle conceptuel extérieur, européocentriste, à des 

fins étrangères à celles de l’ethnie »206.  

L’idée était l’appréhension de la culture russe et orthodoxe d’abord en langue 

maternelle. L’adepte d’une telle initiation des peuples non chrétiens à la culture russe était le 

turcologue et missionnaire N. I. Ilminski. Dans ce but, ces missionnaires créaient pour certains 

peuples une écriture en caractères cyrilliques, traduisaient la littérature religieuse dans ces 

langues, ouvraient des écoles où l’enseignement était en langue maternelle207. En 

Azerbaïdjan, cette pratique était diffusée par le turcologue Radloff. Sur ce point, il faut citer 

les souvenirs de Cəlil Məmmədquluzadə qui a écrit que « l’orientaliste missionnaire de Kazan 

Radlov (Radloff) avait proposé un nouvel alphabet pour les Turcs- Azerbaidjanais, composé 

                                                 

205 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagège, Réforme des langues, p. 213. 
206 Ibid, p. 214. 
207 Bien que concernant les musulmans cette pratique missionnaire n’a pas donné beaucoup de résultats, 

cependant on sait que le célèbre turcologue azerbaïdjanais, d’ailleurs qui a pour la première fois parlé de réforme 

de l’alphabet latin, Kazım bey (proche d’Ilminski), a été converti au christianisme (protestantisme).  



 100 

des lettres cyrilliques. Pour les phonèmes qui n’existaient pas dans l’alphabet russe, il a 

inventé des lettres particulières. Cet alphabet a été quelques fois imprimé dans le journal 

« Les matériels sur les études du Caucase» (Qafqazı öyrənmə materialları), édité par 

l’organisme de l’instruction du Caucase. Et moi, qui ne connaissais pas autant la politique 

russe à l’époque, je l’ai approuvé208.  

Mais d’autre part, cette question est nouvelle par le contenu du message inculqué, par 

la nature et par les buts de la force étrangère qui le répand, par ses méthodes surtout. 

Dans la promotion de cette idéologie l’intelligentsia démocratique elle-même devient 

un outil essentiel. D’après Imart, « là, non seulement les instances officielles ont toujours 

analysé comme politiques des options qui pour les élithes allogènes n’étaient souvent que 

linguistiques, mais, inversement, le linguistique doit reconnaître comme fondamentalement 

politique des contre-mesures officielles, présentées comme innocemment thechniques »209. 

La jeune génération de l’intelligentsia azerbaïjanaise (imprégnée des idées 

modernistes à l’époque de l’épanouissement de nouvelles théories politiques et surtout du 

socialisme dans ses différentes formes) y a vu un moyen de résoudre ses problèmes nationaux. 

« Empoisonnés » par les idées de liberté, de fraternité, d’égalité et de progrès, ils se sont faits 

des illusions sur l’idée de révolution sociale et, sous des slogans du « combat contre la 

discrimination et le passéisme » ont emmené le peuple derrière eux.  

La politique linguistique de l’époque soviétique présente « l’intervention organisée du 

pouvoir soviétique et ses organismes scientifiques dans l’affaire du développement des 

langues ». Le développement des langues à l’époque capitaliste étant anarchique, il va à 

l’encontre du socialisme où la régularisation des langues se passe d’une manière consciente. 

                                                 

208 Cəlil Məmmədguluzadə, Dram əsərləri, Bakou, ADU nəşriyyatı, 1958, p. 703 cité par Ağa-məmməd 

Abbdulayev, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, p.159-160, Nazif Qehramanlı, Köhnə-Yeni Əlifba, 

Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p. 20. En effet, Celil Memmedguluzade est allé l’été 1895 à l’imprimerie du 

journal Novoje vremja (Nouvelle époque) à Petersburg et a proposé d’ouvrir un débat concernant le 

remplacement de l’alphabet arabe par le latin, mais, le directeur du journal, Suvorin n’a pas accepté sa 

proposition. L’écrivain a dû faire la propagande de l’alphabet cyrillique élaboré par Radloff. Les premières pages 

de son œuvre « Danabaş kəndinin əhvalatları » ont été transcrites dans cet alphabet. Au cours des années 1920, 

ce n’est pas par hasard que Məmmədguluzadə est élu membre de la délégation pour la propagation du nouvel 

alphabet turc. 
209 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagège, Réforme des langues, p. 214. 



 101 

L’influence particulière des écrivains sur la langue littéraire est désormais considérée comme 

le règne de l’initiative privée et est critiqué210. 

Or, pour la mise en place de la nouvelle planification linguistique, il fallait normaliser 

la langue littéraire nationale (qui devait être basée sur la langue parlée du peuple) et 

l’introduire dans le système de l’enseignement et dans l’administration. Dans la politique 

linguistique soviétique, une telle expérimentation dans la langue, selon le modèle européen, 

était considérée comme progressiste. Ces changements ont pris le nom « d’indigénisation » 

(korenizacija).  

La normalisation de la langue nationale prévoyait tout d’abord, l’intervention au 

niveau de la graphie (c'est-à-dire la modification de l’alphabet), de l’orthographe et au niveau 

lexical, surtout en ce qui concerne la création de la terminologie.  

Donc, la réussite de la révolution sociale dépendait de celle de l’écriture, car le 

gouvernement soviétique comprenait bien qu’avec des peuples illettrés il serait impossible de 

créer la société soviétique. Lénine disait dans ses discours, « tant qu’il y a un phénomène 

comme l’analphabétisme dans notre pays, il est difficile de parler de l’instruction 

communiste. Ce n’est pas une tâche, mais une condition politique sans laquelle on ne peut pas 

parler de la politique. L’homme analphabète est en-dehors de la politique, il faut d’abord lui 

apprendre l’alphabet. Nous avons finalemment réussi, au moins si on s’en tient aux relations 

intérieures - l’époque des conquêtes et de la consolidation du pouvoir mais nous n’avons pas 

créé un pays socialiste et ne pourrons pas le faire sans la révolution culturelle »211.  

Puisque ce processus de reconstruction était prévu à court terme, l’alphabet arabe, 

incompatible avec la structure phonématique des langues turques, était envisagé comme un 

                                                 

210 Louis Jean Calvet, Pascal Griolet, Impérialismes linguistiques hier et aujourd’hui. Actes du colloque franco-

japonais de Tôkyô, (21, 22, 23 novembre 1999), INALCO/EDISUD, p.138. 
211 N.B. Selon Lénine «Poka u nas est’ v strane takoje javlenie, kak bezgramotnost’, o kommunističeskom 

prosvaščenii trudno govorit’. Ėto ne est’ političeskaja zadača, ėto est’ uslovije, bez kotorogo o politike govorit’ 

nelzja. Bezgramotnyj čelovek stoit vne politiki, ego snacala nado naučit’ azbuke. My uspešno zakončili po 

krajnej mere, esli ograničit’sja vnutrennimi otnošenijami-političeskuju ėpohu zavojevanija i ukreplenija vlasti, 

no my ne sozdali i ne možem sozdat’ sozialističeskoy strany bez kultirnoj revoljuzii». Agazade F. Karakašly К. 

Očerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostiženija, p. 51-52 ; voir également Nicolas Werth, 

« Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtième siècle, Révue d’histoire, 1986, vol.10, N°1, p. 24.  



 102 

obstacle qui aurait pu freiner ce processus212. Bien que l’idée même de la nécessité de la 

réforme de l’alphabet (d’abord les réformes puis la latinisation) fût ancienne, elle a commencé 

au XIXe siècle : à l’époque soviétique, cette tendance s’avère incontournable dans la 

conjoncture politique et sociale de la « modernisation » et de « l’européanisation ». Donc, les 

langues transcrites en caractères arabes ont été considérés comme inconciliables avec ces 

changements. D’ailleurs, ce processus de reconstruction et de modernisation commencé par la 

latinisation et puis le changement du vocabulaire bientôt, c’est-à dire sept ans plus tard, 

devient l’affaire non seulement des Turcs soviétiques mais aussi de la Turquie kémaliste. En 

Turquie, cette idée correspondait à la politique de rompre avec le passé ottoman et d’ancrer la 

Turquie à l’Occident, menée par Mustafa Kemal Atatürk213. Le projet de latinisation est rejeté 

d’une manière rigide lors du Congrès Economique, consacré aux problèmes économiques et 

sociaux, réuni à Izmir en février 1923. Dans la presse turque il y avait plusieurs débats sur ce 

sujet ; par exemple le journal Hâkimiyyet-i milliyye a fait paraître l’article intitulé « Latın 

Harflerini Kabul Edemeyiz » (Nous ne pouvons pas accetepter les caractères latins). Dans cet 

article, un grand regret par rapport au processus de la latinisation en Azerbaïdjan a été 

exprimé : « Il est très dommage que nos amis Azerbaïdjanais n’aient pas pu non plus éviter de 

ne pas subir ce catastrophe. Par rapport à celui-ci notre opinion a été aussi demandée »214. 

Après ce dernier rejet, l’usage de l’alphabet latin en Turquie n’était amorcé qu’au mois de 

novembre 1928. Le gouvernement a interdit l’alphabet arabe comme ce soit fait en 

Azerbaïdjan soviétique. Ce fait, assurant les liens de l’Azerbaïdjan avec la Turquie, renforce 

au contraire les différences culturelles par rapport à l’Azerbaïdjan du Sud (iranien), où le 

changement de l’alphabet ne pouvait même pas être pensable. Le passage de la Turquie à 

l’alphabet latin a eu une influence à rebours dans l’accélération du processus de la latinisation 

                                                 

212 Tjurjakulov dévisage ce processus comme suit … « Il est nécessaire, enfin comprendre que le rythme et 

l’échelle de notre construction culturelle sous le pouvoir soviétique, inévitablement devait susciter cet ancien 

problème sur les inconvénients de l’alphabet arabe et les différents moyens de sa résolution, qui devait s’émerger 

lui-même aujourd’hui, quand nous avons une tâche d’organiser l’instruction des millions de personnes ». 

Tjurjakulov N., « K voprosu o latinizacii tjurskih alfavitov », Novyj Vostok, Moskou, 1925, N°10-11, pp. 218-

222. 
213 Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, p.173; également Nicolas Vatin, « De 

l’osmanli au turc, les aventures d’une langue »,Revue de l’Occident musulman et de la Méditerranée, 1988, N°1, 

p. 68-84. 
214 Maa’t-teessüf arzederim ki Azerbaycanlı arkadaşlarımız da bu felâkete bugün düştü. Bu hususta hususî olarak 

bizden de fikir soranlar oluyordu. Voir Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, p. 394. 



 103 

des langues turques dans la Russie. Mais, cette sûreté des liens avec la Turquie n’a pas duré si 

longtemps. La politique de la latinisation s’achève vers la première partie des années 1930 en 

URSS et une nouvelle étape dans la reconstruction de la langue commence. Cette nouvelle 

politique aboutit à l’adoption du système graphique russe, des normes d’écriture également 

basées sur des règles graphiques du russe et finalement à la russification du lexique et 

notamment, de la terminologie de la langue.  

La politique de la reconstruction et de l’indigénisation (korenizacija), qui englobe la 

période à partir de 1920 jusqu’à 1930, prévoyait également de « démocratiser » la langue 

littéraire et la rendre accessible au peuple. Cela passait par la purification de la langue des 

mots arabo-persans en contrepartie des russismes et par la création de nouveaux mots et 

notamment de termes propres à la langue. Ce processus abouti à la chasse aux mots arabo-

persans déjà bien usuels. La même politique de « modernisation linguistique » est observée 

dans la Turquie kémaliste des années 1930. Les mots créés par les moyens propres de la 

langue, c'est-à-dire à la base des mots d’origine turque, jugés artificiels sont remplacés plus 

tard par les mots russes dits « internationaux » et entre-temps, dans les années 1950, par les 

mots arabo-persans usuels. « L’internationalisation » du vocabulaire concerne une grande 

partie des termes. Cependant, à partir de 1930 avec la politique de dénationalisation et de la 

purge de tout ce qui était national amorcée par Staline, on voit un flux de mots russes inutiles 

pénétrés dans la langue.  

Bien que les linguistes azerbaïdjanais de l’époque soviétique idéalisent (il va de soi 

qu’ils ne pouvaient faire autrement) le période soviétique dans le développement de la langue 

azerbaïdjanaise comme étant une époque progressiste et dynamique par sa qualité comparée 

aux périodes précédentes, en réalité cette époque est plein de contradictions quant au 

développement de la norme lexicale de la langue. Dans le lexique, ces contradictions se sont 

surtout exprimées dans le choix du moyen de la création des termes. De ce point de vue, la 

période des années 1920, jusqu’aux années 1930 se distingue relativement de la période 

postérieure aux années 1930, développée dans un régime de répression de tout ce qui était 

national. Cette période est considérée comme plus ou moins stable. En fait, il est évident que 

cette stabilité n’est pas due à l’évolution de la langue elle-même, mais aux faits 

extralinguistiques. 

Quant à l’orthographe, là non plus, il n’y a pas de stabilité. L’adoption du système 

graphique latin à l’époque de l’indigénisation a suscité chez les intellectuels des réflexions 

relatives à l’orthographe aussi. L’emploi de l’alphabet arabe pendant longtemps limitait les 



 104 

réformes dans l’orthographe. Donc la démocratisation et la simplification de l’écriture 

consistaient à la faire se rapprocher de la langue parlée. Les règles phonétiques, notamment 

les principes de l’harmonisation et l’agglutination propres aux langues turques, ont été 

rétablies. Pour l’époque de l’indigénisation une divergence dans les règles d’écriture est très 

caractéristique. Le problème se pose surtout concernant des emprunts. Ce qui est intéressant 

de montrer, c’est qu’il n’y a pas de cohérence dans les principes de la création des termes sur 

la base étrangère. Si, concernant les mots arabes et persans, on a considéré necessaire de les 

adapter aux règles des langues turques, les mots russes ou internationaux, on propose d’écrire 

comme en russe. A partir de 1939, l’adoption de l’alphabet cyrillique handicape également 

l’orthographe. Pendant longtemps le problème de l’orthographe ne peut être résolu, de même 

que celui de l’alphabet.   

On peut observer un certain bouleversement apparent au tournant des années 1950, qui 

a pris le nom de « Dégel khrouchtchévien » (Hruščjevskaja ottepel’). On remarque en effet au 

cours de cette période un affaiblissement du contrôle du centre dans la politique nationale. Ce 

court changement consiste en un retour à un esprit national bien marqué dans le système 

terminologique ainsi que dans les reformes de l’alphabet cyrillique azerbaidjanais et de 

l’orthographe. 

Avec les réformes appropriées dans l’alphabet cyrillique en 1956, le problème de 

l’orthographe trouve aussi une solution. L’époque du « dégel» a eu un effet sur le lexique où 

les mots russes qui ont inutilement envahi la langue azerbaidjanaise sont de nouveau 

remplacés par les mots arabo-persans usuels. Le retour au purisme et aux idées nationales 

dans la littérature de l’époque est considérable. Même si cela est tout de suite réprimé et remis 

sous le contrôle du centre, les démarches faites dans la vie culturelle ainsi que dans la langue 

a joué un rôle important pour le développement de l’esprit national. L’adoption de la loi sur le 

statut étatique de la langue azerbaidjanaise a influencé le développement de la langue ainsi 

que la culture nationale. 

Si on ne prend pas en considération ce petit «répit» dans la politique, les années 

suivantes ne se distinguent pas trop des précédentes décennies de l’époque soviétique.  

Si dans les années 1930, le flux des mots russes est dû à une forte russification, plus 

tard, la situation du bilinguisme lié au prestige social, crée aussi des conditions favorables à la 

pénétration des mots russes dans la langue azerbaïdjanaise. Après les années 1930, on 

n’observe que la langue russe comme la source de la création des termes ; cela concerne 

surtout des termes scientifiques et techniques, bien qu’on les appelle des 



 105 

« internationalismes », et entre autres par les moyens propres de la langue azerbaïdjanaise. Le 

rôle de la traduction de la littérature politique mais aussi de la littérature classique, bien qu’en 

grande partie ce fût la littérature classique russe, n’est pas moins importante dans l’évolution 

de la terminologie de la langue azerbaïdjanaise.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 106 

1.1. La nouvelle politique linguistique soviétique en Azerbaïdjan. L’indigénisation, 

(korenizacija) comme le moyen de la soviétisation 

L’aspect le plus considérable de la politique soviétique dans le problème national 

c’était l’indigénisation (korenizacija), qui prévoyait tout d’abord l’achèvement du processus 

de la consolidation nationale, mettant en place le système national, comptant des indigènes 

dans le parti communiste, comme le pouvoir dirigeant, ainsi que dans la structure étatique. 

Pour que « le pouvoir soviétique devienne naturel aussi pour le paysan national autre que le 

russe, il était nécessaire qu’il soit compréhensible et fonctionne dans la langue maternelle, que 

les écoles et les organes du pouvoir comprennent des indigènes qui connaissent la langue et 

qui sont familiarisé aux moeurs, à la tradition et à la vie quotidienne nationale ». Et alors « ce 

pouvoir, initialement n’étant que russe, deviendra international, compréhensible et naturel 

pour les ouvriers de toutes les républiques »215. C’est comme ça que Staline exposait le 

problème national pendant le XIIe congrès (s’’jezd) du Parti Communiste des Ouvriers au 

printemps 1923. 

Il a été considéré qu’ « à coté de l’intelligentsia et des travailleurs qualifiés des 

«grandes russes»-velikoruss, parmi la population indigène, les cadres des travailleurs aussi 

bien qualifiés doivent émerger. Cette novelle force des paysans qui est liée à Hinterland étant 

un élément nécessaire à la construction socialiste pourrait émerger plus vite si, à la base de 

l’école, de la presse, de la littérature et de la vie sociale on met une langue littéraire plus 

proche de la langue parlée du peule »216.  

La compagne de l’indigénisation, amorcée à partir du XIIe congrès, s’est réalisée dans 

le sens de transformer des langues nationales en langues véhiculaires pour «réconcilier» les 

nationaux avec le pouvoir soviétique : c'était à proprement parlé l’enracinement du pouvoir 

soviétique dans les régions nationales. Donc, le but de la politique de l’indigénisation 

consistait l’accroissement des cadres nationaux dans le Parti et dans l’administration 

soviétique afin d’affermir le pouvoir des bolchéviques. Une quantité minime des cadres 

nationaux dans le Parti et dans les organes soviétiques a suscité l’inquiétude dans le pouvoir 

central car cela affaiblissait beaucoup son autorité et le rendait moins attractif aux yeux des 

                                                 

215 I.V. Staline, Sobraniye socineniy, Moskou. Vol. 5, p. 241, cité dans V. М., Alpatov, 150 jazykov, p. 42.  
216 Le discours de Zilfeldt, voir Pervyj Vsesojuznyj s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, 

Bakou, 1926, p.187. 



 107 

nationaux217. L’indigénisation se présentait comme une sorte de contrat selon lequel les 

nationaux recevaient l’autonomie culturelle et toute tentative de russification était « 

rigoureusement » interdite.  

En Azerbaïdjan, cet enracinement a pris la forme d’une turcisation. Pour mettre en 

place cette indigénisation de la structure étatique (l’administration, la presse, l’enseignement, 

etc.) il fallait préparer la base linguistique, correspondant aux revendications des idées 

soviétiques, et préparer des cadres nationaux qualifiés qui n’étaient pas si nombreux. Un rôle 

important dans la réalisation de cette politique a été attribué à l’intelligentsia nationale. Mais, 

après la défaite de la République nationale, une partie de l’intelligentsia a survécu et a 

immigré et l’autre partie, inspirée par une ancienne idée de l’instruction, a été impliquée dans 

ce processus d’indigénisation. Selon la décision du congrès azerbaidjanais du Soviet le 5 mai 

1922, dans les travaux scientifiques et dans l’enseignement une attention particulière devait 

être attribuée à la nature, les particularités économiques, la vie quotidienne, la culture, les 

langues et l’histoire de l’Azerbaïdjan et de l’Orient musulman218.  

Un rôle important dans le processus de l’indigénisation appartenait à la turcisation de 

l’enseignement, où l’Université de Baku a particulièrement pris part entre 1922 et 1928. A la 

nationalisation de l’université a été consacrée une partie spéciale dans la décision du Comité 

Central. D’ailleurs toute la résistance à ce processus devait être considérée comme la 

manifestation nette des tendances impérialistes.  

L’introduction de l’enseignement en langue maternelle et du développement des 

langues nationales dans le but de l’appréhension des idées communistes était une étape pour 

passer à la langue russe. Ce refus du terme même de « langue d’Etat » du gouvernement 

soviétique en tant que celle de velikoross, était faite dans ce sens-même. La «possibilité pour 

chaque citoyen d’apprendre le russe comme une langue unique de la communication étroite et 

de l’unité fraternelle » a été sous-entendue comme « des exigences du développement 

économique », ce qui éviterait « une coercition»219. 

                                                 

217 Sur l’évolution du pourcentage des musulmans dans le Parti communiste voir Vincent Monteil, « Les cadres 

du Parti », in Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p.55. 
218 А. М. Аtakišiev, Istorija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 65. 
219 « Que signifie la langue nationale obligatoire ? En fait, cela veut dire que la langue de velikoross, qui est 

utilisée de fait partie minoritaire de la population de la Russie est imposé au reste de la population de la 

Russie… les marxistes russes disent qu’il est nécessaire : l’absence de la langue d’Etat avec la garantie pour la 



 108 

Le Comité Central du Parti Communiste de l’Azerbaïdjan (CCPCA) le 3 avril 1927 a 

proposé d’accélérer le processus de la turcisation de l’Université. En 1925-1926 une décision 

d’introduire l’enseignement de la langue azerbaidjanaise à la première et deuxième année 

d’étude dans toutes les facultés a été prise par le collège du Commissariat de l’instruction 

populaire. Au cours de l’année universitaire 1926-1927 l’enseignement de l’histoire de 

l’Azerbaïdjan a été mise en place. Dans la résolution du troisième Congrès du Soviet 

concernant le rapport d’un nouveau commissaire de l’instruction du 1 décembre 1923, M. Z. 

Guliyev s’est exprimé pour le renforcement de l’école supérieure et pour la garantie de 

l’enseignement en langue maternelle. Ainsi, le nouveau pouvoir prenait en concidération dans 

sa politique de la formation des étudiants, l’appartenance sociale et nationale de classe.220 En 

fait, la prolétarisation et la turcisation de l’enseignement ont été menées en même temps. Par 

exemple, dans la proposition des candidatures pour la promotion des personnes, connaissant 

bien la langue azerbaidjanaise, la condition de prendre rigoureusement en considération 

l’appartenance à la classe sociale était primordiale. Les étudiants azerbaidjanais « solides dans 

leur idéologie et socialement acceptables » avaient la possibilité d’être mise en avant pour 

travailler dans les différentes chaires et départements universitaires. Ce sont les mêmes 

étudiants issus du milieu prolétaire qui ont été envoyés dans différents établissements 

supérieurs de la Fédération Soviétique de la République Socialiste de la Russie221. Cependant, 

très souvent, le processus de l’indigénisation portait un caractère formel en Azerbaïdjan ; les 

fonctionnaires soviétiques du Parti communiste ne connaissant pas la langue indigène 

nationale n’étaient même pas censés l’apprendre et avaient une attitude négligente envers la 

tradition et la culture du peuple indigène. Aux stades précoces de l’indigénisation, notamment 

en 1924, le communiste Eyyub Xanbudaqov, secrétaire du Parti Communiste de l’Azerbaïdjan 

(PCA), a proposé d’accroître l’élément national parmi le prolétariat de Bakou, ce qui du point 

de vue ethnique a été encore particulier pour la république222, car le Parti a été composé, à 

priori de Russes et d’Arméniens. Il a formulé ses démarches comme suit : « Il faut mettre fin 

                                                                                                                                                         

population de créer les écoles avec l’enseignement en toutes les langues régionales. (Lénine, vol. 24 p.293-295). 

Nous … voulons qu’entre tous les classes réprimées de toutes les nations sans exception de la Russie 

s’établissent la communication la plus étroite possible et l’unité fraternelle. Et il va de soi que nous voulons que 

chaque citoyen de la Russie ait la possibilité d’apprendre la grande langue russe. Nous ne voulons pas de la 

coercition vol. 23, p. 424) cité in V. М. Alpatov, 150 jazykov, p. 36. 
220Аtakišiev A. М. Istorija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 65. 
221 Atakişiyev A. M., M. Ə. Rəsulzadə adına Bakı Dövlət Universiteti tarixi, p.187- 189. 
222Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan, p.112. 



 109 

à l’ingérence dans les affaires intérieures de l’Azerbaïdjan par Moscou. Les Azerbaidjanais 

étant capables d’auto-administration, les administrateurs moscovites empêchent un 

fonctionnement indépendant, en l’estampillant de tendance nationaliste. Les associations 

d’ouvriers, les coopératives et les autres organismes étatiques seront turcisés non pas dans la 

parole mais dans la réalité. On mettra fin à la politique de déplacement des Russes sur le 

territoire de l’Azerbaïdjan, menée par le gouvernement russe »223. Le discours de 

Xanbudaqov a provoqué des mécontentements à Moscou. Le fait que les Russes et les autres 

nationalités minoritaires devaient apprendre le turc-azerbaidjanais a été mal vu et rejeté par 

les dirigeants du Parti et lui-même a été accusé à l’implication aux tendances nationalistes et 

renvoyé de la CCPCA et par la suite est devenu une victime de la terreur rouge.  

Pour impliquer les Azerbaidjanais dans le prolétariat, le 15 juin 1923 le CCPC décida 

d’accepter les candidatures prioritairement azerbaidjanaises pour entrer dans les écoles 

supérieures. De même, le Commissariat de l’Instruction nationale, en 1924, a été engagé 

d’initier plus des Azerbaidjanais aux affaires scolaires224. D’autre part la direction de 

l’Université devait organiser des démarches pour renforcer l’enseignement de la langue russe. 

L’idée que le prolétariat devait parler le russe a été très vite répandue et justifiée par plusieurs 

raisons. Par exemple, le directeur de l’Université T. A. Şahbazi, dans son discours à la réunion 

de l’association communiste de l’Université le 9 février 1928, disait : « Nous renforçons 

l’enseignement du russe carcelui-cil est nécessaire pour nous, afin que les étudiants puissent 

utiliser les ressources, les manuels et les ouvrages scientifiques écrits en russe. Sans 

connaissance du russe nous ne pouvons pas nous imaginer un étudiant, terminant la faculté 

pédagogique, même si elle serait turcisé à cent pour cent »225. 

Donc, toutes les démarches dans le but de l’indigénisation entrepris par le pouvoir 

soviétique dans la région ont été unilatérales quant à la population concernée, et bilatérale 

concernant la langue enracinée. En réalité, la majorité des faits restaient sur le papier alors que 

le russe s’implantait d’une manière progressive, assurant des besoins très souvent 

                                                 

223 sur Eyyub Xanbudaqov voir M. Ə Rəsulzadə, Çağdaş Azərbaycan tarixi, Bakou, Gənclik, 1991, p. 95 ; 

http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, consultée 7 octobre 2010; L. Polonskij « Inokomyslie»,  Bakinskij 

rabočij, 1989 n° 5, 6. 
224Atakişiyev A. M. M. Ə. Rəsulzadə adına Bakı Dövlət Universiteti tarixi s.141 
225 CGAOR Azerb SSR (Central’nyj Gosudarstvennyj Arhiv Oktjabrskoy Revolucii Azerbajdžanskoj SSR), f. 

1640, op. 5, d. 379, l. 11,  cité A. М. Аtakišiev Istorija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 

137.  



 110 

économiques. D’autre part, il s’agissait toujours des indigènes qui devaient être impliqués 

dans ce processus. Cependant, quand il s’agissait des relations avec l’administration, l’emploi 

du russe a été préférable, faute de connaissance de la langue indigène par les étrangers qui 

travaillaient dans l’administration226. Pour cette raison-là, les indigènes étaient obligés 

d’apprendre le russe en sachant que, finalement, ils devaient se mettre en relation avec 

l’administration en cette langue, qui n’acceptait pas d’ailleurs les documents écrits en langue 

azerbaidjanaise. Par exemple, dans la période de la turcisation, les décrets émanant du 

gouvernement ont été imprimés en azerbaïdjanais en caractères arabes, en nouvel alphabet 

turc (NAT) et en russe. Les destinataires des décrets, pour gagner du temps, au lieu 

d’apprendre à les lire en turc, en deux caractères graphiques différents préféraient les lire en 

russe. En effet, en raison de ce que dans plusieurs organismes les postes ont été occupés par 

les étrangers, la turcisation était impossible227. Bien evidemment, quand le gouvernement 

évoquait des exigences économiques il comptait sur ces circonstances.  

Quoi qu’il en soit, à partir de la fin des années 1920, ce processus se ralentit et 

s’achève avec l’amorce de la campagne « du combat contre le nationalisme bourgeois, le 

déviationnisme national des années 1930 ; en Azerbaïdjan, il a également pris la forme du 

combat contre le panturquisme, le panislamisme et le musavatisme ». L’intelligentsia 

nationale qui a pris part dans le processus de l’indigénisation et de la turcisation, a été 

persécutée et est devenue victime des répressions et de la Grande Terreur Rouge228.  

Ainsi, l’indigénisation étant une sorte de palliatif apparent pour l’esprit déjà éveillé de 

l’intelligentsia nationale, elle devait en fait affaiblir les sentiments autonomistes et 

révolutionnaires du peuple d’une part et d’autre part, satisfaire les exigences de l’identité 

nationale. Elle devient désormais assez dangereuse pour la mono-idéologie suivie par le 

gouvernement soviétique russe. Après le coup d’état d’octobre, une courte période 

                                                 

226 Dans l’article « Dekretə əməl edilməlidur », il s’est agi d’un travailleur Nağızadə qui se plaignait de ce qu’il 

avait présenté une lettre de motivation pour changer son acte de naissance à la secrétaire russe Mechenina. La 

lettre a été rédigée évidemment en langue turque azerbaïdjanaise, elle y a jeté un coup d’œil, puis elle lui a 

demandé que c’est-il et quand il lui a répondu en azerbaïdjanais, en jetant la lettre sur son visage elle lui a 

répondu qu’elle ne sait pas le turc. Puis, elle a écrit sur le verso de cette lettre en russe en lui disant pour qu’il la 

recrive en russe, après quoi, elle peut l’accepter. Voir Yeni Yol, 1923, N°27 (42), p. 4, « Dekretə əməl 

edilməlidur ». 
227 Yeni Yol, 1923 n°31, p. 1, « Belə olmaz, Milliləşmə ətrafında », n° 36 (51). 
228 Voir Ziya Buniyadov, Girmizı terror, Bakou, Azernəşr, 1993. 



 111 

d’indépendance avait eu une grande influence sur les sentiments nationaux et, avec 

l’indigénisation et « l’autonomie culturelle » des années 1920, a encore plus augmenté les 

sentiments nationaux. Cette circonstance a suscité constamment une tension dans le travail du 

système soviétique. Il va de soi, que le gouvernement ne pouvait pas être content d’un tel 

épanouissement impétueux de la culture nationale229.  

Dans ce processus, le département des études orientales de l’Université, qui a préparé 

une grande multitude des spécialistes nationaux dans une courte période de la turcisation, a 

commencé à susciter l’inquiétude de certains cercles du Parti. C’est la raison pour laquelle, ce 

département a été réorganisé et intégrée, d’abord à la faculté pédagogique, puis entièrement 

dissous sous prétexte d’absence de nécessité. L’Université, ouverte en 1918 durant la période 

de la République Démocratique d’Azerbaïdjan, suite à un long combat de l’intelligentsia 

nationale avec l’autocratie tsariste, est de nouveau devenue la cible du gouvernement. Après 

la dissolution du département d’études orientales en 1928, l’Université, étant répartie en 

plusieurs établissements supérieurs, s’est dissoute en 1930, dans le processus de la 

« réorganisation » du système de l’enseignement. Ce n’est que le 25 mai 1934 et déjà dans 

une autre conjoncture politique et sociale que le Soviet du Commissariat Populaire de la 

République Soviétique Socialiste de l’Azerbaïdjan a pris une décision sur la réouverture de 

l’Université.  

Ainsi, bien que la politique nationale du gouvernement soviétique ait été destinée de 

créer l’élite régionale soviétisée (l’indigénisation) en effet, ce sont des étrangers, qui 

orientaient les changements économiques et administratifs. Ceci n’a pas été accueilli avec joie 

parmi la population indigène. D’après Geoffrey Hosking, le principe de «séparer pour 

gouverner» se développe grâce au fait que les principaux postes administratifs ont été occupés 

par des étrangers230.  

Parmi les transformations de la nouvelle politique linguistique et celles faisant partie 

de l’indigénisation, une place importante était occupée par le processus de la latinisation de 

l’alphabet des peuples turcs de l’Union soviétique. La latinisation qui devait, à priori, 

englober toutes les langues régionales de l’Union soviétique, même le russe, en effet n’a visé, 

                                                 

229 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, 1985, Fontana Presse, p. 253. 
230 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 251. 



 112 

dès le début, qu’essentiellement l’alphabet arabe231. Au début des années 1930, la latinisation 

ne se passe plus de manière arbitraire et le combat pour la latinisation anticipée a été 

amorcé232. Dans les années 1930, «l’Alphabet d’Octobre dessert pratiquement toutes les 

langues sur le territoire de l’URSS sauf le russe, l’ukrainien, le biélorussien, l’arménien, le 

géorgien, l’hébreu et le grec »233. 

Donc, le changement de l’alphabet arabe, en réalité, entraînait des conséquences 

politiques, culturelles et religieuses pour l’Azerbaïdjan. L’alphabet arabe, comme il l’a été 

mentionné plus haut, symbolisait une unité religieuse et puis nationale pour la seule raison 

qu’elle unissait une grande majorité des Turcs, alors qu’il n’avait même rien à voir avec ces 

derniers. Et pourtant, il servait, en raison de quasi absence du système vocalique, à 

sauvegarder une norme unique de la langue littéraire pour tous les Turcs, car l’alphabet arabe 

ne reflétait pas les particularités sonores de différentes langues et dialectes turcs. La politique 

de la différentiation nationale des musulmans et notamment des Turcs, menée par Moscou ne 

correspondait pas à cette idée. Le particularisme naissant et consolidant dans les différentes 

régions turques de l’ancien Empire russe par rapport aux langues nationales a été bien soutenu 

et encouragé par le Centre soviétique. A partir des années 1920, les orientalistes russes, 

suivant la conjoncture politique de l’état, commencent à répartir les Turcs à plusieurs peuples 

en s’en tenant à certains particularismes de différents dialectes turcs. Une bonne illustration 

de ce fait réside en ce que l’orientaliste Jakovlev dans le 1er Congrès Turcologique en 1926 

fait une classification des Turcs en s’appuiyant sur la carte préparée par le Comité d’Etude des 

Peuples Orientaux à Moscou.  

Sous le régime soviétique ont été créées de vraies conditions favorables pour la 

décision radicale du problème de l’alphabet bien que le débat sur le sujet ne cessait d’être 

d’actualité depuis longtemps. Le processus de la latinisation a suscité la résistance non 

                                                 

231 N.B. A. Lunačarskij, le partisan ardent de la latinisation, qui était très proche de Lénine témoigne qu’il était 

contre la latinisation de l’alphabet russe. Il disait : « si nous allons nous précipiter pour introduire l’alphabet 

latin, lequel il faudra, absolument adapter à la notre, nous pouvons faire des erreurs et créer un sujet pour la 

critique, pour parler de nôtre barbarie etc. Je ne doute pas, que le temps pour la latinisation de l’alphabet russe 

arrivera mais, maintenant agir à la hâte sera une imprudence ». A. Lunačarskij, « Latinizacija russkoj 

piss’mennosti », Kultura i pismennost’ Vostoka, 6, Bakou, 1930, p. 20-26. 
232 V. M. Alpatov, 150 jazykov, p. 68. 
233 G. Imart, «Le mouvement de « latinisation» en URSS » in Cahiers du monde russe et soviétique, 1965, Vol. 6, 

n° 2 p. 233. 



 113 

seulement des traditionnalistes, qui ont considéré l’alphabet arabe comme une succession 

historique et culturelle, mais aussi de l’intelligentsia nationale de la vision turquiste et des 

communistes tels que des adeptes des idées islamiques du tatar de Volga, de Sultan Galiyev 

(1892- 1940), (sultangaliévistes). Les partisans de sultangaliévisme, se feront remarquer plus 

tard dans le 1er Congrès Turcologique, où ils viendront avec l’éspoir de changer le cours des 

choses.  

Après la victoire du latin, l’alphabet arabe même reformé était pérsécuté et considéré 

comme réactionnaire. La campagne de la brulure des ouvrages précieux, anciens écrits en 

caractères arabes, a été amorcée déjà fin des années 1920. Garder des ouvrages en arabe est 

alors devenu très dangereux. L’un des auteurs écrit en se souvenant que « dans la 

bibliothèque de la ville Şamaxı tels ouvrages ont été jetés dans la rue et brulés, cela 

continuait pendant quelques jours. Ce n’est pas difficile d’imaginer combien des ouvrages 

précieux, les manuscrits anciens - combien de ce riche héritage a été détruit »234. La rupture 

avec l’héritage culturel aura des conséquences importantes pour le peuple. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

234 Ə. Z., Abdullayev, Azərbaycan dili məsələləri, Bakı, Bakı Universiteti nəşriyyatı, 1992, p. 11-12. 



 114 

1. 1. 1. L’expérience soviétique. La latinisation de l’alphabet comme le résultat de 

la modernisation et de l’européanisation dans la nouvelle politique linguistique 

bolchévique en 1922-1939 

1.1. 1. 1. L’introduction de l’alphabet latin 

La fixation de l’alphabet étant une chose technique et neutre en apparence était en 

réalité d’un enjeu idéologique et politique du régime soviétique. La consolidation du pouvoir 

bolchévique dans l’Empire russe, le processus de la formation du régime totalitaire et 

l’établissement d’une mono-idéologie transforment le problème qui relevait de la linguistique 

le faisant relever de la politique. Le problème de la réforme de l’écriture a été érigé à l’échelle 

étatique, à la résolution duquel ont été destiné toutes les initiatives du gouvernement ainsi que 

celles des organisations scientifiques235. 

La latinisation, correspondait en général à l’idée dominante à l’Union Soviétique de 

l’internationalisme. Le succès de la construction socialiste dépendait de la résolution rapide 

du problème de l’instruction des indigènes et de la suppression de l’alphabétisme. L’objectif 

de la latinisation, consistait en réalité à européaniser (moderniser) rapidement des peuples de 

l’URSS, bien qu’à cette époque cette politique linguistique n’est pas formulée d’une manière 

si évidente. Cependant, la latinisation, menée sous l’égide de l’accélération de la « liquidation 

de l’analphabétisme » (likbez-likvidacija bezgramotnosti)236 était en effet dirigée par les 

représentants de l’appareil étatique et du parti communiste contre tout ce qui était religieux et 

national. Et surtout, « c’est le caractère irréductiblement « aristocrato-bourgeoiso-médiéval » 

de l’alphabet arabe, qui suscitait l’inquiétude du nouveau gouvernement communiste237. Le 

nouveau régime aspire à enraciner avec la suppression de l’analphabétisme une nouvelle 

idéologie et déposséder le peuple de ce qui lui appartenait par l’histoire. 

                                                 

235 Voir Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : l’experience soviétique et le Tiers 

Monde » in Hagège, Réforme des langues, p. 212 ; Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation dans les 

Républiques soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études 

islamiques, 1928, tome II, cahier IV, Vol. 1, p. 560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner ; Idem, « La 

latinisation de l’Alphabet Türk dans les Républiques Turko-Tatares de l’U.R.S.S. » in Revue des études 

islamiques, 1927, tome I, cahier III, Vol. 1, p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner. 
236 Nicolas Werth, « Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtième siècle, Révue d’histoire, 1986, 
vol.10, N°1, pp.19-36. p. 24. 

237 Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, Paris, Seuil, 1957, p. 90. 



 115 

Le processus de la latinisation a affecté tout d’abord les peuples musulmans de 

l’espace soviétique. Dans les années 1920, il y avait trois possibilités pour résoudre le 

problème de l’écriture des peuples turcs : l’alphabet arabe réformé, le latin et le cyrillique. 

Comme expliqué dans la 1ère partie, le retour à l’écriture traditionnelle arabe a été déjà 

abandonné par la majorité des Turcs de la Russie, alors que l’introduction du cyrillique pour 

les Turcs a été considérée comme une utopie238. Il ne restait que d’une part l’arabe réformé, 

qui a été beaucoup répandu chez les Tatares, les Bachkirs, les Kazakhes, les Ouzbeks et les 

Kirghizes et les autres Turcs, et de l’autre, le système d’écriture sur la base du latin. Il faut 

remarquer qu’au début des années 1920, l’idée de garder l’alphabet arabe réformé a été encore 

considérée comme admissible pour les peuples turcs. Par exemple, Jakovlev estime que « par 

rapport aux peuples de la culture musulmane, il est nécessaire de poser le problème de 

l’introduction de l’alphabet européen dans ce cas, si la tradition de l’écriture religieuse et une 

large expansion de l’instruction à la base de l’arabe ne suscite pas chez les masses du peuple 

une résistance et ne menace pas de faire des masses instruites des illettrés ».239 Cependant, 

vers la fin des années 1920, l’attitude envers la réforme de l’alphabet arabe devient intolérable 

et le choix de l’adoption du système graphique latin devient prépondérant.  

L’alphabet latin, « étant le système d’écriture européen et n’ayant aucun lien avec la 

nationalité russe », a été considéré comme « neutre par rapport au sentiment national » 240 et 

d’ailleurs il avait une qualité précieuse pour la modernité – « l’internationalisme »241. Au 

profit de l’alphabet latin il y avait encore un argument, selon le professeur Bartol’d, c’est 

« qu’il est le seul alphabet, ayant des possibilités de devenir un alphabet universel, comme 

celui de la culture occidentale, l’alphabet européen qui occupera encore longtemps, une place 

prioritaire dans la vie culturelle du monde », (la théorie de l’alphabet universel, qui était 

                                                 

238 Polivanov l’exprimait comme suit : « La haine envers les transcriptions missionnaires (d’origine Kazan à 

l’époque de la russification) était tellement évidente …que proposer le projet de l’alphabet sur la base du russe 

serait au moins une utopie ». E. D. Polivanov, « Osnovnyje formy qrafičeskoj revoljucii v tureckih 

pis’mennostjah SSSR », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°23-24, pp. 314-330.  
239 N. Jakovlev, « Problemy nacional’noj pis’mennosti vostočnyh norodov SSSR », Novyj Vostok, Moscou, 

1925, N°10-11, стр. 236-242.  
240 Ibid p.242.  
241 L. Žirkov, « K reforme alfavitov vostočnyh narodnostej », Novyj Vostok, Moscou, 1925, N°10-12, pp. 223-

235. 



 116 

encore très populaire à l’époque, élaborée par le professeur Marr, était aussi à la base de 

l’écriture latine)242.  

Cependant, «ce processus de la latinisation, n’étant pas uniforme, a fait se confronter 

deux peuples turcs « avec la tradition d’écriture la plus développée-les Azerbaidjanais et les 

Tatares qui se positionnaient vis-à-vis de ce problème de manière contradictoire »243. Le 

principal centre de l’opposition pendant longtemps restait Kazan, où il y avait les traditions 

les plus développées de l’imprimerie à la base de l’arabe réformé et la part d’intellectuels était 

assez élevée244. 

Quant à l’Azerbaïdjan, les tentatives de réforme de l’alphabet arabe y sont 

abandonnées depuis longtemps alors que les opposants à l’alphabet latin, même pendant les 

années 1920, n’ont pas été négligeables245. Malgré tout, parmi l’intelligentsia nationale, il y 

avait toujours une certaine réticence envers l’alphabet latin car cela aurait entraîné, bien sûr, 

des conséquences graves pour l’esprit national, telle que la rupture avec l’héritage culturelle 

ou la séparation définitive de ses compatriotes azerbaïdjanais de l’Iran et du monde turc en 

général. Etant donné qu’une partie de la population savait bien se servir de l’alphabet arabe, le 

nouveau gouvernement, pour atteindre le but sus-mentionné, considérait comme nécessaire la 

manipulation des masses populaires hésitantes.  

Ce sont surtout les socialistes, anciens membres du parti Hümmət, impliqué déjà dans 

le parti communiste, qui se sont exprimés en faveur de la disparition de l’alphabet arabe. Déjà 

depuis 1906, le congrès des instituteurs azerbaidjanais se prononçait pour la disparition de 

l’alphabet arabe et les membres du parti Hümmət en avaient fait un point essentiel de leur 

programme246. Dans le choix de l’alphabet ils s’en sont tenus à deux principes essentiels : la 

simplicité et la vitesse dans la suppression de l’analphabétisme.  

Les partisans des idées nationales et les traditionalistes, ainsi que tous ceux qui avaient 

déjà été instruits dans cet alphabet (par rapport aux communistes indigènes, ils étaient tout de 

                                                 

242Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, Bakou, Izdanie Komiteta Novogo 

Тyurkskogo Аlfavita, 1925, p.73. 
243 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 68. 
244 Voir Hatice Şirin User, Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, pp.318-327 ; Ingeborg Baldauf, 
Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowjettürken (1850-1937) : ein Symptom 
Ideengeschichtlicher Entwicklingen, pp. 696-697. 

245  Voir Partie I. (4.3. le problème de l’écriture) 
246 G. Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS in Cahiers du monde russe et soviétique, p. 230 ; voir 

également la partie I, (le problème de l’écriture). 



 117 

même assez majoritaires), le corps enseignent, les lettrés, tous étaient opposés à latin247. Cette 

résistance a occupé une place non moins importante dans le programme de l’activité 

clandestine du Musavat après 1922, la force politique autrefois dirigeant en Azerbaïdjan248. 

Pour empêcher ce processus de latinisation, la société a mené une campagne de propagande. 

Le but était toujours le même : résister à l’éloignement de l’héritage historique et culturel du 

peuple, au morcèlement du monde turc par l’usage de différents alphabets ; renforcer l’esprit 

turque menacé et réprimé par les Soviets et résister à la russification249.  

L’opposition, considérée comme « assez faible » en Azerbaïdjan, était tout de même 

significative, surtout concernant la classe sociale l’intelligentsia nationale, particulièrement 

touchée par ce perocessus car il est évident que pour les paysans - la classe analphabète, cela 

ne présentait pas de grande différence, par ailleurs, le peuple non plus n’avait pas choisi ce 

mouvement de « modernisation » qui devait mettre en place l’alphabet latin250.  

Quoi qu’il en soit, pour faire « la révolution en Orient » (c’est ainsi que Lénine 

appelait la latinisation en Azerbaïdjan) concernant l’écriture, ce n’était pas par hasard que 

c’était surtout l’Azerbaïdjan et notamment la capitale du pays Bakou, qui fut choisie. Elle est 

devenue « le centre de prolétariat à la frontière de l’Orient »251 ainsi qualifiée par S. 

Ağamalıoğlu (1867-1930)252, portant déjà en elle l’histoire d’un long combat des intellectuels 

nationaux pour la réforme de l’alphabet, dans le but d’intruire la nation. Il faut remarquer que 

l’idée et le but de l’intelligentsia nationale dans ce problème de l’alphabet ne coïncidaient pas 

du tout avec les fins politiques que poursuivait le gouvernement bolchévique, en faisant « la 

                                                 

247 F.Agazade, К. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostijenija, Kazan’, 

Izdanie VCK NTA 1928, p.40. 
248 Xaləddin İbrahimli, Azərbaycan Siyasi mühaciratı (1920-1991), Bakou, Elm, 1996, pp.73-74. 
249 Ibid. p. 74. 
250 Voir G.Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS » in Cahiers du monde russe, p. 230. Sur la 

latinisaton de l’alphabet voir également Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation dans les Républiques 

soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études islamiques, 1928, 

tome II, cahier IV, Vol. 1, p.560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner ; Idem, « La latinisation de 

l’Alphabet Türk dans les Républiques Turko-Tatares de l’U.R.S.S. » in Revue des études islamiques, 1927, tome 

I, cahier III, Vol. 1, p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner. 
251 Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, p. 68 ; voir également Partie 1er (les 

conditions sociopolitiques). 
252 Guy Imart, « Un intellectuel azerbaïdjanais face à la Révolution de 1917 : Sämäd-aga Agamaly oglu », 
Cahier du monde russe et soviétique, vol. 8, N°4, octobre-decembre 1967, pp.528-559. 



 118 

révolution » de l’écriture parmi les peuples turcs de l’Empire soviétique. Cela explique bien la 

réticence de l’intelligentsia par rapport au mouvement de la latinisation, qui était initialement 

à priori favorable au processus de la modernisation et avait déjà commencé à réfléchir sur le 

changement de l’alphabet (voir, le problème de l’alphabet pendant la 1ère République). En ce 

qui concerne la prolétarisation de l’Azerbaïdjan, ici non plus on ne peut accepter le fait que le 

peuple indigène a été beaucoup impliqué dans le prolétariat, car le gouvernement bolchévique 

n’avait jamais eu confiance envers les Turcs dans cette affaire. Rien illustre mieux cette 

situation que le fait que le communiste convaincu Nəriman Nərimanov (1870-1925) ainsi que 

plusieurs autres ont été jugés par la suite, ennemis de la nation pour la seule raison que, bien 

qu’étant communistes, ils ont pensé au destin de la nation.  

Dans cette problèmatique comme dans plusieurs autres, la capitale Bakou a été 

opposée à l’Azerbaïdjan entier, au vu de son « internationalisation » forcée. 

Or, le début des années 1920, on voit le changement de l’alphabet attirer tout 

particulièrement attention du Comité Révolutionnaire de l’Azerbaïdjan soviétisé sous la 

direction de Nəriman Nərimanov. Depuis décembre 1921, les débats entre partisans de la 

latinisation et réformateurs ont été organisés sous la direction de Nərimanov. Chacun des deux 

courants ont apporté leurs arguments restant fidèle à leur idéologie. Nərimanov a confié la 

résolution de ce problème au Commissariat de l’Instruction de la République Soviétique 

Socialiste de l’Azerbaïdjan (CIRSSA). Le Commissariat a réuni une commission scientifique 

sur le sujet. Initialement, le problème de la réforme de l’alphabet arabe a été confié à la 

commission composée de Sultan Məcid Gənizadə (Gəniyev), Həmid Şahtaxtlı, V. Tomaševski 

et le poète national Hüseyn Cavid (1882-1941), et dirigée par le professeur orientaliste de 

l’Université de Kazan, missionnaire de l’école spirituelle de Kazan d’origine arabe orthodoxe 

et professeur de l’Université de Bakou (depuis 1922 renommé à l’Université d’Azerbaïdjan) 

Pantelejmon Krestovitč Žuze (né Bandali Ibn Saliba Al Djauzi) 253. Le 5 janvier 1921, le 

CIRSSA a pris la décision de changer l’alphabet arabe du professeur Žuze par le latin car à 

cette époque il a proposé un alphabet arabe réformé. Le CIRSSA a été alors engagé dans la 

propagation du nouvel alphabet. 

Le processus de l’introduction du Nouvel Alphabet Turc – NAT (Yeni Türk Əlifbası) a 

été réellement amorcé au mois de mars 1922, pendant la réunion des enseignants et de 

l’intelligentsia citadine dirigée par Nəriman Nərimanov. De cette réunion émanera un rapport 

                                                 

253 Voir Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p. 36 ; Cəmilə Qacarlı, I 
Turkoloji Qurultayda dil məsələləri, Bakou, Azərnəşr, 2005, p. 29. 



 119 

mettant en avant le problème de l’alphabet. L’idée qu’il soit beaucoup plus rationnel de 

changer l’alphabet arabe en latin était la ligne essentielle du rapport, car on ne peut pas 

réformer l’alphabet arabe par différents ajouts et retouches, en raison des possibilités 

restreintes de ce dernier. Au cours de cette réunion, deux commissions, dont l’une a été 

composée des réformistes (islahistes) et l’autre des latinistes, ont été élues. Toutes deux ont 

été chargées de préparer les supports pour la conférence prévue des peuples orientaux, où ce 

problème devait trouver une solution définitive. Cependant, la mise en place de cette 

conférence sera jugée irréaliste en l’absence de supports pratiques nécessaires à cette « affaire 

révolutionnaire », à laquelle la majorité des peuples turcs ne sont pas prêts et, finalement sera 

rapportée à un moment ou les démarches pratiques seront effectives. Quant au côté pratique 

de ce problème, il s’agissait d’avoir « non seulement le matériel académique mais aussi la 

presse et le milieu des lecteurs en NAT »254.  

Donc, tout était prévu : les conditions politiques exigeaient qu’au premier plan il y ait 

la création du terrain, cela signifiait l’introduction du NAT dans la pratique avant de passer à 

l’aspect théorique du problème.  

Les réformateurs n’ont pu tomber d’accord sur une résolution du problème. Quant aux 

latinistes, ils avaient aussi des difficultés à introduire l’alphabet latin et se heurtaient à la 

résistance de la société255. Dans l’élaboration du projet il y avait aussi des difficultés, car 

l’alphabet latin dans son intégralité ne convenait pas non plus au système phonétique des 

langues turques. L’insuffisance du système graphique latin (24 graphèmes) pour exprimer 

tous les sons de la langue turque (32 phonèmes) suscitait différents débats entre les latinistes. 

Le projet du NAT était composé de 32 lettres et un signe (apostrophe) pour exprimer 

l’aspiration dans les mots d’origine arabe. Les sons qui n’étaient propres qu’à la langue arabe 

ont été supprimés. Le reste des voyelles et consonnes qui relevaient du système phonétique 

propre à la langue turque ont reçu leur image graphique correspondant dans l’alphabet latin. 

La règle - un signe graphique correspondant à un seul phonéme - a été mise à la base du 

nouveau projet. Pour le NAT, 25 graphèmes du latin (a, b, c, d, e, f, g, h, i, j, k, l, m, n, o, p, q, 

r, s, t, u, v, x, y, z) parmi lesquelles 6 voyelles ( a, e, i, o, u, y) et 19 consonnes (b, c, d, f, g, h, 

j, k, l, m, n, p, q, r, s, t, v, x, z) ont été adoptés. Bien que dans la langue azerbaidjanaise il y ait 

9 voyelles et 23 consonnes. Pour créer les sons, qui n’existaient pas dans l’alphabet latin, les 

                                                 

254 Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, p.60. 
255Ağazade estime qu’ « Il n’y avait même pas de volontaires qui voulaient faire ses études en NAT », 

F.Agazade, К. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostijenija, p. 68  



 120 

signes diacritiques (c-ç ; n-ŋ, (sağır nun) ; o-ө ; z-z ; i-ı ;) et des formes changées (e-ə) ont été 

introduits. Pour exprimer le son « ş » le graphème « з » a été emprunté à russe. La lettre « w » 

jugée difficile pour l’écriture a été refusée. Le projet prévoyait encore le système européen de 

classification des lettres. Enfin le projet a été soumis à l’approbation du gouvernement avant 

d’être imprimé256.  

Nouvel alphabet turc 

 

Source : Xuluflu Vəli, İmla Lüğəti, Bakou, Azərnəşr, 1929 

Le 22 juillet 1922, le Comité Central Exécutif de l’Azerbaïdjan (CCEA) promulgue un 

décret sur le remplacement de l’alphabet arabe par le latin après que le 21 juillet 1922, le 

premier comité, qui devait s’occuper de la mise en place de l’alphabet latin, fut créé. Le 

CCEA était composé de S. Ağamalioğlu, X. Melikaslanov, A. Pepinov, F. Ağazadə, V. Xuluflu 

entre autres. Saməd ağa Ağamalıoğlu (1867-1930), le président de la CCEA, issu de la classe 
                                                 

256 Sur NAT voir F.Agazade, К. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego dostijenija, 

pp. 65-71 ; Gülarə İsmayılova, Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli, Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4. p. 128-144, Idem, Sovet dövründə 

Azərbaycan yazısının inkişafı, ( 1920-1926). Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının xəbərləri, İctimayi elmlər 

seriyası, 1963, N 5, p. 45-56, également Bilâl N. Şimşir, Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, Ankara, Atatürk 

kültür, dil ve tarih yûksek kurumu, Türk dil kurumu yayınları, 1991, pp. 3-5; A. Samojlovič, « Novyj tureclij 

alfavit (pis’ma iz Azerbajdžana) », Novyj Vostok, 1924, N°5 стр. 389-391...  



 121 

paysanne et militant acharné de NAT est devenu le président de ce comité. La période allant 

de 1922 à 1925 est considérée comme celle de la propagation et de l’exploration du NAT. 

Le 20 octobre 1923, le NAT est officiellement introduit dans tous les actes, les 

journaux, les communications écrites officielles et particulières émanant de l’administration 

ou de personnes privées, parallèlement à l’alphabet arabe existant. Pourtant, les gens instruits 

déjà habitués aux caractères arabes recouraient à l’alphabet arabe pour leurs propres notes 

rapides. Depuis 1923, à côté de l’arabe, l’emploi de l’alphabet latin a été officialisé.  

La presse soviétique azerbaïdjanaise communiste joue un rôle important dans la 

diffusion du NAT et de « liquidation de l’analphabétisme ». En septembre 1922, le journal 

Yeni Yol (Jeni Jol -Nouvelle Voie) imprimé en NAT est publié à Bakou.  

 

Journal Yeni Yol de 1923 

 

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 



 122 

Yeni Yol, devenant un véritable promoteur du NAT azerbaidjanais, publiait en page 

quatre, le projet du nouvel alphabet et diffusion des articles concernant l’évolution de la 

latinisation. En même temps, le journal consacrait une multitude de ses pages à la lutte 

acharnée contre les « adversaires » de ce NAT et contre l’influence de l’ottoman. Yeni 

Yol, depuis 1922 jusqu'à 1924, parut une fois par semaine et, à partir du décembre 1924, 

chaque jour. Le premier rédacteur en chef était Cəlil Məmmədquluzade, le fondateur de l’un 

des plus populaires journaux en Orient, Molla Nəsrəddin257.  

 

Nouvel Alphabet Turc 

 

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 
                                                 

257 Sur Yeni Yol  voir F. Agazade, К. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i ego 
dostijenija, pp. 65-72; Bilâl N. Şimşir, Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, pp. 5-7. 



 123 

L’essentiel du journal Yeni Yol était consacré au problème de la démocratisation 

(xəlqiləşdirmək) de la langue, nottament à la terminologie et l’orthographe de la langue turque 

azerbaïdjanaise et en général au processus de la turcisation. C’était le journal le plus lu par les 

ouvriers et les paysans (batrak). Presque chaque numéro contenait un article consacré à la vie 

des ouvriers européens, l’expérience européenne dans le domaine de la langue, de la 

technologie, etc. D’autre jurnaux avaient la même fonction : le quotidien Yeni fikir, une page 

de İşiq Yol et deux pages de Yeni kənd, qui ont été publiés en NAT par le CNAT de la Géorgie 

pour les Turcs-Azerbaidjanais de la Géorgie, Dan Yıldızı, Xalq Maarifi, Zəngi, Kızıl Şəfək 

pour les Turcs - Azerbaidjanais d’Irevan (Erevan), publiés par le CNAT de l’Arménie. Les 

bureaux du CNAT ont été installés à Axiska, Borcalı et Batum pour la propagande du NAT et 

la « liquidation de l’analphabétisme » de la population turque258. 

En 1923, le NAT est introduit dans les écoles primaires. Cela prévoyait qu’à la fin de 

la huitième année d’étude, en 1932 au fur à mesure du passage à l’étape suivante, 

l’enseignement aux écoles primaires serait exclusivement en NAT. Quant aux organes 

administratifs, jusqu’à la fin de 1924, l’arabe a été également utilisé parallèement avec le 

NAT. 

Depuis 1924, on assiste à l’accélération du processus de la latinisation en Azerbaïdjan 

et la décision radicale d’en finir avec ce problème. N’ayant pas encore de base solidement 

préparée, et toujours face à la présence d’une résistance pas moins infime de l’intelligentsia 

nationale et des traditionnalistes à ce mouvement, en 1924 le CCEA promulgue un décret de 

reconnaissance du NAT comme alphabet obligatoire d’Etat. Il faut considérer que le passage à 

l’alphabet latin a été imposé non seulement en Azerbaïdjan mais aussi dans les autres 

républiques turcophones. Par ailleurs, jusqu’en 1924, le gouvernement central ne se précipitait 

pas en général, d’accélérer la latinisation afin de pouvoir sauvegarder le caractère 

révolutionnaire de la latinisation, évidemment par crainte de nuire aux bouleversements en 

marche. 

L’année 1925 est plus remarquable dans l’histoire du NAT puisqu’a partir de cette 

année scolaire 1925-1926 il a été introduit dans l’enseignement dans toutes les écoles. En 

raison de l’absence de cadres professionnels familiarisés au NAT, des cours pour les 

enseignants azerbaidjanais ont été organisée par le CNAT de Bakou. Des brochures du NAT 

ont été éditées pour les « centres de liquidation de l’analphabétisme ». Des écoles formant les 

                                                 

258 Sur NAT dans la Transcaucasie voir F. Agazade, К. Karakašly, Očerk po istorii razvitija dviženija novogo 

alfavita i ego dostijenija, pp. 74-77; Bilâl N. Şimşir, Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, pp.13-16. 



 124 

dactylographes et les employeurs de l’imprimerie ont été ouverts. Dans la résolution sur 

l’introduction du NAT azerbaïdjanais du 16 mars 1925, consacrée aux affaires de l’instruction 

et de l’édition, la nécessité de créer la fondérie des polices particulières en métal a été inscrite. 

Durant l’année 1925, 96 livres ont été publiés en NAT259. L’apparition de chaque nouvel 

ouvrage publié en NAT a été annoncée dans le journal Yeni Yol. Le CNAT a étroitement 

collaboré avec la Société de recherche et d’étude de l’Azerbaïdjan (Azərbaycanı öyrənmə 

cəmiyyəti) qui a été créée en 1923 et sa Section Turcologique dirigée par Bekir Çobanzade, le 

directeur du département oriental de l’Université d’Etat d’Azerbaïdjan. 

De point de vue idéologique le succès du NAT symbolisait la rupture définitive avec le 

passé, avec la tradition orientale et un revirement vers l’Occident. Le changement de 

l’alphabet, lancé par une grande politique du gouvernement, qui le considérait comme un outil 

de l’influence idéologique sur les musulmans, a également contribué à la sécularisation de 

l’Azerbaïdjan, le but non moins important de la politique bolchévique. L’enracinement du 

NAT en Azerbaïdjan, ainsi que dans toutes les républiques et les régions, a suscité un combat 

si acharné qu’il est peu probable qu’une autre réforme sociale peut être comparée à cette 

dernière par l’acuité et la largeur des collisions idéologiques.  

La campagne de la diffusion du NAT a été plus opérationnelle parmi la classe sociale 

des ouvriers et surtout dans des domaines-clés pour le gouvernement comme gisements 

pétroliers, administration, armée, etc. Par exemple, des centres pour la suppression de 

l’analphabétisme ont été organisé en réseau dans les régions de Bakou (la Ville Noire et 

Blanche), dans les lieux de travail des ouvriers-pétroliers, parmi les soldats de l’Armée rouge 

et les employeurs260. Le quotidien Gızıl əskər (Soldat rouge) a été publié à ces fins, par le 

département politique du régiment d’infanterie, pour des commandants et des soldats de 

l’Armée rouge.  

Tout le travail effectué dans la pratique, comme s’est prévu initialement, servira 

d’argument lors du Premier Congrès Turcologique en faveur de la latinisation. Rien l’illustre 

mieux que le discours de Žirkov, qui en faisant valoir, disait : « Voilà, il y a quelques temps 

qu’en Azerbaïdjan le journal Yeni Yol a été imprimé. Si vous pouvez laisser passer en vain ce 

travail, alors on va réformer l’alphabet. Mais si vous allez reconnaître que dans les milieux 

                                                 

259 Tamilla Musaeva, Adil’Mammedov, Važnaja veha na puti razvitija pis’mennosti, Azerbajdžanskogo naroda 

(k 80-letiju Pervogo Tjurkologičeskogo s’’ezda), Bakou, Izdatel’stvo Tahsil, 2006, p. 9. 
260 Tamilla Musaeva, Adil’Mammedov, Važnaja veha na puti razvitija pis’mennosti, Azerbajdžanskogo naroda 

(k 80-letiju Pervogo Tjurkologičeskogo s’’ezda), p.7.  



 125 

considérables du peuple cet organe imprimé a, tout de même, reçu le droit de citoyenneté, ces 

organes imprimés que nous avons ici en exposition, sont aussi lus, …nous ne pouvons pas 

faire échouer cette affaire »261.  

Quoi qu’il en soit, le Congrès Turcologique est apparu comme l’événement 

officialisant le processus de latinisation des langues turques de l’espace soviétique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

261 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, Bakou, 1926, p. 

237. 



 126 

1.1.1.2. L’aspect théorique du problème de l’alphabet latin. Le 1er Congrès 

Turcologique de Bakou 

La création de la base théorique pour le passage à l’alphabet latin a été l’une des 

mesures dans la réalisation de celui-ci et un point déterminant dans cette histoire de la 

latinisation des alphabets des peuples turcs. Le Congrès Turcologique est considéré comme un 

événement important et même définitif dans le processus de la latinisation des alphabets des 

peuples turcs. Cependant, il faut remarquer que la latinisation, ainsi que la convocation du 

Congrès portait bien évidemment un caractère plutôt politique que scientifique, bien que pour 

les scientifiques il s’agissait d’un véritable « événement d’une grande échelle ». Et même si 

Žirkov dans le Congrès Turcologique, en se montrant comme « l’expert et le partisan » de la 

latinisation, exclut le fait que « les scientifiques sont soumis à l’influence du pouvoir et 

suivent le courant existant où le pouvoir les emmène », il n’ignore pas l’existence de ce 

dernier262. Et pourtant, ce n’est pas étonnant, car « il n’y a pas de planification linguistique 

sans linguistes et ceux-ci ont sans cesse à négocier avec le pouvoir politique dont les objectifs 

sont rarement scientifiques, voire même à négocier avec eux-mêmes, entre leurs positions 

scientifiques et leurs positions idéologiques »263.  

Le Congrès Turcologique est considéré aussi comme une nouvelle étape dans le 

développement de la turcologie comme une science, avec de nouvelles méthodes, dans la 

conjoncture de la nouvelle politique, qui se retourne finalement contre le monde turc sous la 

forme du drame de la terreur rouge et de la répression. 

Or, dans le but de la campagne de la propagande du NAT en 1924, une délégation 

composée de C. Məmmədquluzadə, V. Xuluflu et Xalid Səid et dirigée par Ağamalıoğlu a été 

envoyée dans différentes villes de l’Asie Centrale, la Crimée, (Simferopol, Orenbourg, Oufa, 

Kazan, Moscou, Tachkent). Ce voyage a en effet déterminé le fait de se réunir à une 

conférence des représentants des peuples « turcs - tatares » pour la résolution de la majorité 

des problèmes culturels ainsi que celui de l’écriture. Cette mission de propagande a été une 

répétition pour le Congrès Turcologique264. Une commission y a été composée d’Osman 

Aqçokraqlı, Kərim Çəmallədin, Mahmud Nədim, Çobanzadə, İlyas Talxan, Çəfər Qafarov. En 

1925, dans la réunion des orientalistes, sous la présidence d’Ağamalıoğlu, organisée à 

Moscou, il a été décidé de convoquer le 1er Congrès Turcologique, où seront réunis des 

                                                 

262 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, p. 237.  
263 Louis Jean Calvet, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, p. 245. 
264  Voir Xalid Səid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, Bakou, 1929. pp.9-10. 



 127 

turcologues et d’autres scientifiques de l’URSS. Les observateurs scientifiques occidentaux 

européens ne sont pas bien évidemment restés à l’écart et ont observé les événements 

« révolutionnaires » avec un grand intérêt.  

Les représentants ont été bien sélectionnés. L’organisation de ce Congrès a été confiée 

à l’Union Scientifique des Orientalistes de l’URSS et à la Société de recherche et d’étude de 

l’Azerbaïdjan. Après de longues discussions, le lieu du Congrès a été fixé à Bakou, capitale 

de l’Azerbaïdjan. Ce choix du lieu fût plutôt symbolique et reflétait bien la conjoncture 

politique et sociale. Par exemple, le responsable du bureau du CNAT à Tiflis Əziz Şərif dans 

le journal İşıq Yol, remarque que la possibilité de convoquer le Congrès à Moscou et Saint-

Petersburg, considérés comme cenre d’étude turque, aurait été aussi envisagé265.  

Le 26 février 1926, le 1er Congrès Turcologique commence son travail dans le Palais 

de la Culture (bâtiment d’Ismailiye), sous la présidence d’Ağamalıoğlu, qui durera jusqu’au 6 

mars266. Le Congrès, pendant ces 9 jours de travail, eut une importance historique et culturelle 

du fait que c’était la première fois dans l’histoire que des peuples turcs se réunissaient à 

l’occasion d’une conférence scientifique. Le problème du développement culturel des peuples 

turc-tatars était le sujet essentiel qui devait préoccuper les participants du Congrès, mais 

bientôt le problème de l’alphabet d’elle même se retrouve naturellement au centre de 

l’attention des scientifiques réunis et d’ailleurs devient le problème le plus préoccupant aux 

yeux des scientifiques et des politiques. De la neuvième à la quatorzième session, le Congrès 

se consacre au problème de l’alphabet. En effet, trouver une solution définitive à ce problème 

était le point-clé lié à d’autres problèmes pratiques non moins importants, tels ceux de la 

terminologie, de l’orthographe, et des méthodes d’enseignement dans les écoles.  

Les participants ont été divisés en deux fractions : les communistes-partisans de 

l’alphabet latin, ou comme on les appelle très souvent les latinistes et ceux qui soutenaient 

l’idée de réformer l’alphabet arabe - les islahistes. C’est vrai que les réformateurs invités au 

Congrès étaient moins nombreux que les communistes-latinistes. Ils étaient essentiellement 

représentés par la fraction des Tatares de Kazan, sous l’égide de Galimdjan Şeref et 

                                                 

265 Əziz Şərif, « Türkoloji qurultay », İşıq Yol, 27 juin 1924, Nazif Qəhrəmanlı Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan 

əlifbasında dəyişmələr, p. 25. 
266 Sur le Congès Turcologique voir Joseph Castagné, « Le Congrès de Turkologie de Bakou ; Mars, 1926 », in 

Revue du monde musulman, tome 63, p. 15-90, Edition Ernest Leroux, Paris, 1926, également Bilâl N. Şimşir, 

Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, pp.16-20; Cəmilə Qacarlı, I Turkoloji Qurultayda dil məsələləri, Bakou, 

Azərnəşr, 2005; Buludxan Xəlilov, Birinci  Beynəlxalq türkoloji qurultay, Bakı, Elm, 1999. 



 128 

Galimdjan Ibrahimov, des intellectuels appartenant à l’ancienne bourgeoisie ayant reçu une 

formation traditionnelle orientale et occidentale, et des Kazakhes derrière la personnalité 

d’Ahmet Bay Tursun et d’autres. Se retrouvant dans la minorité, les partisans de la réforme ne 

désespèrent pas de convaincre le Congrès de l’avantage de la réforme, dont le but était de 

sauvegarder une culture nationale, alors qu’ils ne rejetaient pas l’idée socialiste qui 

préoccupait les esprits. Ils décrivent les différents atouts de l’alphabet arabe réformé en 

faisant même le reproche aux Azerbaïdjanais, « le seul peuple turc en URSS qui reste 

carrément sans bouger, autrement dit conservateur par rapport aux réformes de 

l’orthographe du système d’écriture arabe. Et ce fait ne signifie pas encore, qu’il faut 

reprocher au système graphique le fait qu’ils ne veulent pas réformer leur orthographe. Cette 

remarque également est destinée aux professeurs russes de Leningrad et Moscou, citant la 

conclusion de la reconnaissance de l’inutilité totale du système graphique arabe pour 

exprimer les sons de la langue turque fait par la science russe267. Les méthodes 

révolutionnaires sont acceptables », selon lui, « si elles font émerger les problèmes qui ont 

mûri et se trouve dans un état d’effervescence et quand dans le processus de sa réalisation de 

la rupture inévitable des masses, au moins toute la classe active et instruite ne souffre pas268. 

C’est vrai que ce n’était pas le cas mais, quoi qu’il en soit, les faits étaient là. Les 

réformateurs reprochaient encore aux scientifiques russes leur « manque de sincérité ». En 

prônant déjà les avantages du système graphique russe, les scientifiques russes proposaient 

malgré tout le latin comme palliatif temporaire269. Selon Galimdjan Şeref les résultats du vote 

étaient déjà évidents270. Effectivement, la délégation envoyée en 1924 dans les différentes 

villes de l’Asie Centrale, Crimée, (Simferopol, Orenbourg, Oufa, Kazan, Moscou, Tachkent) 

a eu préalablement l’opinion des différentes parties qui vont participer au Congrès271 .  

Il s’agit de remarquer que la délégation turque, représentée par Fuad Mehmet 

Köprülüzade (1890) et Ali bey Hüseynzade (intellectuel, émigré azerbaidjanais) (1864) et 

                                                 

267 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, p. 247- le 

discours de Galimdjan Şeref. 
268 Ibid. 258. 
269 Ibid. p. 307, « Les gens pensent à une chose mais on nous fourre temporairement une autre pour rompre la 

graphie arabe ». 
270 Ibid, p. 309 « Ici nous sommes présents en jugement publique sur l’ancienne écriture arabe. Cependant, nous 

savons que les cours publiques arrêtent telle ou telle décision qui est toujours dépendante de l’opinion politique 

des juges ».  
271 Xalid Səid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, pp.7-84. 



 129 

Cabbar Efendizade qui se retrouvait parmi les neutres, était déjà un signe bienveillant pour les 

latinistes. Avant le Congrès, Ağamalıoğlu assurait les représentants de la délégation de ce que 

la Turquie adopterait cet alphabet sous peu272. Selon le témoignage de Xalid Səyid Xocayev 

(professeur de littérature à la Faculté de l’ouvrier et membre de la délégation azerbaidjanaise 

d’origine ouzbèque), qui a eu l’occasion de connaître l’opinion non formelle de la délégation 

turque avant le Congrès Turcologique, le processus de latinisation en Turquie était considéré 

comme difficile au vu des conditions économiques qui vivait la Turquie à cette époque. 

Cependant, il a jugé possible l’admission par la commission de l’alphabet turque de 

l’adoption de l’alphabet latin au nom de l’unité des peuples turcs. Avant le Congrès, la 

délégation turque a rassuré les représentants azerbaidjanais sur la neutralité dans le 

Congrès273. Outre cela, il faut remarquer que cette attitude de la Turquie envers la latinisation 

n’était pas moins importante pour ce mouvement en général. A la fin du Congrès, une 

commission de l’alphabet latin a été organisée en Turquie, à laquelle Fuad Mehmet 

Köprülüzade a pris part. Dans la presse turque les débats sur la latinisation sont remis au goût 

du jour, une série d’articles ont été consacré à ce sujet. Le journal Akşam du 28 mars 1926 

publie un article intitulé « Lâtin Harflerini Kabul Etmeli mi etmemeli mi ?». On constate que 

la majorité des intellectuels turcs se sont exprimés contre cette idée274. L’attitude envers le 

projet de l’alphabet latin, proposé par les Azerbaïdjanais, n’a pas été univoque non plus. Par 

exemple, dans le journal Cumhuriyyet, Yunus Nadi (1880-1945), l’un des militants pour 

l’alphabet latin en Turquie entre 1927 et 1928, critique l’alphabet adopté par l’Azerbaïdjan en 

le considérant comme « non compatible avec la prononciation turque »275. Yunus Nadi 

critique aussi la tendance en Turquie à adopter le latin correspondant à la prononciation 

française. Quand même, deux ans plus tard, la Turquie adopte l’alphabet latin dans un climat 

politique tout aussi révolutionnaire. Cet événement à rebours a eu l’influence considérable 

                                                 

272 « Mən Anadolu turklərinin yeni əlifbaya keçəcəklərinə arxayınam, ondan ötrü, ki Mustafa Kemal inqılabı 

kəskin bir yolda aparır, inqilabın ən boyügü də bizim üçün əlifba inqılabıdır. Görəcəksən, ki M.Kemal yakın 

zamanda birdən-birə yeni əlifbanı keçirəcəkdir ». Xalid Səid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, p. 

93. 
273 Xalid Səid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, pp.91-92. 
274 Agâh Sırrı Levend, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, p. 396; également Ertem Rekin, Elifbe’den 

alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, pp. 191-195. 
275 Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p. 61. 



 130 

dans l’évolution du processus de la latinisation des alphabets turcs sur le territoire de 

l’URSS276. 

La nécessité de la création de nouveaux alphabets ou la réforme radicale des anciens a 

été considérée comme « l’aspiration à une nouvelle culture nationale et à une littérature 

comme une des conséquences renouvelants des percussions révolutionnaires »277. Dans le 

choix de l’alphabet, deux principes devaient prévaloir : le rapprochement de la culture 

occidentale-européenne, et la suppression rapide de l’analphabétisme des paysans-ouvriers278. 

Les idées, que la latinisation permette aux Russes et aux Européens d’apprendre les langues 

turques vernaculaires, que c’est un moyen rapide d’adopter la culture soviétique, car le latin 

est mieux adapté pour publier la littérature marxiste, toutes ces idées sont jugées 

prépondérantes dans le choix de l’alphabet latin. Les scientifiques russes envisageaient le 

processus de latinisation comme une expérimentation, qui était « peut-être une erreur, mais 

c’est à l’histoire de la démontrer »279.  

Finalement, le Congrès Turcologique s’est prononcé avec (101 voix pour, 7- contre et 

9 abstentions) en faveur de l’adoption de l’alphabet latin, « en constatant la prépondérance et 

la prééminence technique du NAT sur l’alphabet arabe réformé, ainsi que le grand sens 

culturel et historique progressiste du NAT par rapport à l’arabe. Le Congrès a considéré que 

l’introduction de l’alphabet latin et les méthodes de l’appliquer dans les différentes 

républiques turque-tatares relève de tâche de chaque république. Chacune devait créer son 

comité de l’alphabet et élaborer un projet, en prenant en considération les particularités de 

leur langue, et le déposer au CNAT. Même après le Congrès Turcologique, certaines 

républiques, comme le Turkménistan où l’Ouzbékistan, se traînaient dans la préparation de 

projets de l’alphabet et dans leur adoption. Le problème essentiel était l’unification de tous les 

                                                 

276 Sous le titre « Un pas de plus » M. Melnik dans les Izvestia (19/9) examine l’état actuel de la question de 

l’adoption de l’alphabet latin par la Turquie républicaine. Voir Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation 

dans les Républiques soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des 

études islamiques, 1928, tome II, cahier IV, Vol. 1, p.560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner, pp. 

591. 
277 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, p. 231- le 

discours de Žirkov. 
278 Ibid.p. 312 discours de Turakulov, « Nous avons une tâche, pour l’anniversaire de la Révolution d’Octobre, 

de liquider coûte que coûte l’analphabétisme, qui touche 80% de la population. Quelle base est la plus facile ? 

… Le latin. ». 
279 Ibid, p. 314, Žirkov. 



 131 

signes alphabétiques. La future, 2ème Congres Turcologique, initialement prévue pour se tenir 

à Samarkand n’aura pas eu lieu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 132 

1.1.1.3. L’unification du nouvel alphabet turc latin 

Lors du Congrès Turcologique, il a été décidé de confier la création de l’alphabet latin 

unifié pour les peuples turcs au professeur turcologue, Bekir Tchobanzade. La divergence 

dans le travail de CNAT des républiques, mené sous les propres initiatives locales, a exigé un 

organe de coordination avec des responsabilités plus étendues. Après le 1er Congrès 

Turcologique, le CNAT et les représentants des républiques, qui ont déjà adopté l’alphabet 

latin, se réunissent le 7 mars 1926 et décident alors de créer un seul centre qui dirigera et 

réglementera le problème de l’alphabet à l’échelle interfédérale. Provisoirement, ce travail a 

été confié au CNAT de l’Azerbaïdjan. Au mois de juin 1926, a eu lieu la première session 

plénière du Comité Interfédéral Central du Nouvel Alphabet Turc (CICNAT) dont le siège 

était initialement à Bakou avec une représentation à Moscou280. A partir de 1930, avec la 

centralisation définitive du pouvoir à Moscou, il sera transformé en CICNA (Comité 

Interfédéral Central du Nouvel Alphabet). Créé dans un premier temps dans le but d’élaborer 

l’alphabet turc, bientôt son activité dépasse les langues turques, et le CICNAT devient le 

centre des travaux sur la reconstruction des langues dans le pays. Le mot « turc » a été 

supprimé au fur à mesure. Le CICNAT a remplacé le CNAT de l’Azerbaïdjan et installé ses 

filières dans les différentes républiques ; il commence à éditer sa revue « Kul’tura i 

pis’mennost’ Vostoka » (Culture et Ecriture de l’Orient). A partir de ce moment-là, le 

financement de toutes les démarches a été réalisé sur les moyens budgétaires étatiques, et les 

organes républicains appropriés avaient pour obligation de délivrer les sources pour la 

campagne de la propagation du réapprentissage de l’alphabet latinisé.  

Le CICNAT devait veiller à ce que chaque république adopte un seul signe graphique 

pour les mêmes phonèmes et uniformise les nouveaux caractères diacritiques adoptés. À partir 

de 1927, le CICNAT tenait ses sessions plénières dans différentes républiques (Tachkent, 

Kazan, Alma-Ata) afin de discuter autour de différents problèmes linguistiques et culturels, 

notamment assurer l’unification du NAT et résoudre l’aspect technique de ce problème281. La 

première session a lieu le juin 1927 à Bakou, où l’unification de tous les projets de l’alphabet 

présentés par les républiques a été envisagée. Dans ces projets, 17 lettres étaient communes 

(a, ə, i, b, p, t, d, r, z, s, h, f, x, n, h, m, l) et 16 lettres étaient, pour de différentes raisons, 

distinctes. Il a été présenté à peu près 17 projets d’alphabet, à la base desquelles un seul projet 

                                                 

280 Voir Bilâl N. Şimşir, Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, pp.20-22 ; 24-26. 
281 Voir Stenografičeskij otčjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta Novogo Tjurkskogo 

Alfavita (zasedavšego v Taškente ot 7-go po 12-e janvarja 1928, Bakou, 1929. 



 133 

de l’alphabet unifié, devenu désormais obligatoire pour tous, a été adopté. Dans l’élaboration 

de l’alphabet unifié, les différentes particularités phonématiques des langues turques ont été 

prises en considération. L’alphabet unifié était distinct de celui qui est introduit en 

Azerbaïdjan en 1924. Cela posait aussi des problèmes dans ce travail, bien qu’il ait été décidé 

que l’Azerbaïdjan n’appliquerait pas tout de suite le nouvel alphabet unifié mais l’adopterait 

d’une manière progressive. Il a été décidé d’introduire les lettres « ş » et « ь » de l’alphabet 

unifié. Le CICNAT s’était aussi occupé des problèmes de l’unification des phonèmes 

particuliers à chaque langue turque, de l’adoption des majuscules, de l’ordre de classification 

des lettres, des points de ponctuation. Après la session de janvier 1928 à Tachkent, le nouvel 

alphabet a été adopté définitivement par les républiques282.  

Cependant, il faut remarquer que si même tous les alphabets ont été adoptés, leur 

perfectionnement n’étant pas fini, le processus de l’unification n’était jamais achevé. 

L’unification des alphabets a duré jusqu’en 1932, date à laquelle le dernier projet de 

l’alphabet unifié et simplifié a été adopté. Il était composé de 33 lettres ; le ŋ (sagır nun) et 

« ’ » (apostrophe) ont été considérés comme nécessaires dans cet alphabet, en prenant en 

considération les particularités des autres langues turques. Cet alphabet a été utilisé jusqu’à 

l’introduction de l’alphabet cyrillique, sauf que ce dernier projet de 1938 a spprimé le ŋ (sagır 

nun), tombé en désuétude, et contient un petit changement par rapport à l’ordre de la 

classification des lettres. Le problème des lettres majuscules a suscité une grande discussion, 

du fait que l’alphabet arabe a ignoré leur emploi. Elles ont été alors définitivement introduites 

dans le NAT.  

Le 2 juin 1928, le Comité Central Exécutif de l’Azerbaïdjan promulgue le décret de 

l’adoption définitive de l’alphabet latin unifié. D’après le décret du 1 janvier 1929 qui émane 

du Conseil des Commissaires prolétariens, toutes les organisations, les établissements de 

l’enseignement et la presse passent à l’utilisation de l’alphabet latin unifié. Avec l’adoption 

définitive de l’alphabet latin unifié par les peuples turcs, le CICNAT a délégué ses 

responsabilités au Commissariat de l’instruction avant d’être supprimé. En 1932, on assiste à 

l’achèvement du processus de l’adoption du nouvel alphabet turc unifié. En 1937, le CICNA 

                                                 

282 Voir « II Plenum Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta(VCK) novogo-tjurkskogo alfavita, Hronika », Novyj 

Vostok, Moscou, 1928, N°20-21, pp. 489-493 ; Stenografičeskij otčjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo 

Central’nogo komiteta novogo tjurkskogo alfavita, Taškent, ot 7 po 12 janvarja 1928, Bakou, 1929 ; Bilâl N. 

Şimşir, Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, pp. 25-26. 



 134 

est aussi abolit. L’organisme qui aurait dû être responsable dans les réformes suivantes de 

l’alphabet ne sera jamais créé. 

Ainsi l’alphabet arabe, soumis à des critiques répétées depuis le XIXème siècle a été 

remplacé par le latin. L’indigence vocalique et les polyvalences consonantiques, une 

variabilité des caractères arabes selon leur position dans le mot ainsi que les entraves 

techniques et financières dans l’imprimerie étaient les reproches essentiels faits à l’alphabet 

arabe.  

Le passage à l’alphabet latin a duré dix ans et s’est achevé sur « le succès » chez les 

peuples turcs de l’espace soviétique. Ce qui est intéressant à noter, c’est que ce processus a 

été initialement confié au centre régional, Bakou, et non pas à Moscou, qui constamment 

supervisait ce processus malgré tout. Le gouvernement n’était pas si pressé dans cette affaire 

de latinisation, étant toujours très prudent eu égard à la conjoncture socio-politique de 

l’époque, parfois ne manquant pas une occasion de prendre des décisions radicales. Effectuant 

tous les actes par des directives, le gouvernement ne promulgue pas de décret tout de suite 

mais n’hésite pas à le faire au fur et à mesure des circonstances. L’enracinement de l’alphabet 

latin a été réalisé par le Parti communiste et le pouvoir soviétique dans les régions nationales. 

Le financement de toutes les démarches liées à ce processus a été effectué sur le budget d’Etat 

et des organes étatiques des Républiques soviétiques.  

Pour ce qui est de l’imprimerie, l’Etat a préféré éditer des ouvrages concernant la 

nouvelle politique plutôt que l’héritage littéraire national considéré désormais comme 

bourgeois. La démarche d’imprimer de nouveaux ouvrages en caractères latins a connu la 

crise alors que ceux en arabe n’ont plus été imprimés. En effet, une grande majorité des 

ouvrages en caractères arabes n’ont pas été réimprimés en latin et par la suite, avec la 

campagne d’auto de feu, lancée par le Centre, détruite entièrement.  

Pendant à peu près quinze ans de la survie officielle de l’alphabet latin à partir 1923 

jusqu’à 1938, on a tout de même publié une multitude d’ouvrages scientifiques, littéraires, des 

manuels etc. Pourtant, tout ce qui a été traduit et publié en NAT a été également détruit fin 

des années 1930 comme on a détruit l’héritage culturel en arabe dans les années 1920. Il reste 

très peu d’ouvrages qui ont survécu au gré du. Dans les années 1930, les ouvrages de 

centaines d’auteurs réprimés ont été interdits puis détruits. 

En pratique, la latinisation a participé à la « liquidation l’analphabétisme », mais 

seulement en ce qui concerne la lecture et de l’écriture, et notamment chez le prolétariat, tout 

en privant les peuples de leur héritage national et éloignant de plus en plus les peuples turcs 

les uns des autres. En même temps, la latinisation a engendré un problème nouveau non moins 



 135 

important : une partie de la population est devenue analphabète en raison de leur 

alphabétisation en arabe. Les communistes encourageaient les nationaux parce que bientôt le 

latin deviendrait l’alphabet unique universel de tout le prolétariat libéré du monde. Pourtant 

au contraire, bientôt il s’est avéré que le prolétariat européen et mondial en général, comme 

prévu, n’était pas censé suivre les idées fantasques des communistes russes et encore moins 

l’idée de s’allier dans ce sens-là avec l’URSS ; donc, il a été décidé « d’enfermer » ces idées 

dans un seul état isolé, et certes dans ce cas l’alphabet latin ne pouvait plus satisfaire les buts 

sociaux et politiques poursuivis par ce régime. Vers la fin des années 1920, l’alphabet arabe a 

disparu et pourtant le latin n’a pas pu se maintenir très longtemps non plus. La bienveillance 

envers l’alphabet latin a été remise en question déjà dès les années 1930. Guy Imart décrit la 

nouvelle époque comme suit : « Une flambée du nationalisme, pouvant aller jusqu’à l’action 

ouverte contre le gouvernement, inquiète les milieux officiels qui, abandonnant par ailleurs 

une certaine conception de la Révolution à l’échelle mondiale, s’attachent à consolider les 

résultats acquis en URSS. Ne songeant plus à « exporter » la révolution, le gouvernement 

s’attacherait plutôt à empêcher l’importation de la contre-révolution, notamment sous la 

forme d’un nationalisme centrifuge. De là viendrait la suppression de l’alphabet latin, 

symbole désormais inutile ; sur le plan culturel et administratif, la naissance d’un patriotisme 

collectif, axé sur la nation majoritaire »283 .  

Au fur et à mesure du passage des alphabets des peuples turcs à l’alphabet latin, il 

s’est avéré que cela ne résolvait pas tout à fait la tâche essentielle, c'est-à-dire ne contribuait 

pas à la victoire idéologique du communisme et d’ailleurs, n’aidait pas à évincer des idées 

anciennes de la conscience des peuples non-russes. L’étape ultérieure de la russification, 

érigée au rang de politique d’état, a exigé d’enraciner les caractères cyrilliques, ce qui 

s’expliquait très souvent comme la tendance de la centralisation dans la politique étatique et 

l’unification dans le domaine de la culture ainsi que dans plusieurs autres. Il faut remarquer 

que cette idée de fusion a toujours été présente dans la politique des bolchéviques et il va de 

soi que la russification faisait partie intégrante de cette politique. 

La latinisation, occupant une place primordiale dans la reconstruction linguistique en 

Azerbaïdjan, a été menée d’une manière progressive. A partir du XIXème siècle jusqu’à 1918, 

il y a une prédominence des initiatives individuelles, nottament des hommes de lettres. Dès 

1918, ce mouvement pour l’aménagement de l’alphabet prend un caractère associatif. Destiné 

                                                 

283  Guy Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS » in Cahiers du monde russe et soviétique, 1965, 

Vol. 6, N° 2, p.234. 



 136 

dès le début à simplifier l’écriture des peuples turcs, le processus de la latinisation est marqué 

par un certain démocratisme ; différents congrès et des conférences ont été organisés dans ce 

but. Il est à noter que le gouvernement a été très sensible au fait de ne pas étouffer le caractère 

révolutionnaire de ce processus.  

Une deuxième étape commence par la centralisation de ce processus, où 

l’enthousiasme se transforme en une politique dirigée, de même que le CICNAT se 

transforme en CICNA, (où le mot « turc » a été supprimé) et le siège transféré de Bakou à 

Moscou, à la surveillance directe du Comité Central Exécutif des Soviets de l’URSS. Ce 

dernier, enfin, est devenu le mode préparatoire du passage de l’alphabet latin au cyrillique 

n’étant ainsi qu’une étape intermédiaire dans la politique du régime bolchévique. Au début 

des années 1920, la cyrillisation des alphabets des peuples turcs était presque impossible au 

vu de son association avec les tendances colonisatrices de créer un peuple fusionné 

soviétique, privé des sentiments nationaux, ce qui n’était pas compatible avec le processus de 

l’éveil national, orienté par les représentants de l’intelligentsia encore vivante. La latinisation 

s’avère être un moyen palliatif dans le processus de modernisation de la société, où 

l’instruction nationale a joué un rôle très important. Le 1er Congrès Turcologique a laissé le 

souvenir amer d’une intelligentsia impliquée dans le processus de la turcisation et accusée 

dans le nationalisme bourgeois n’ayant pu éviter la purge lancée par le gouvernement central. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 137 

1. 2. Le problème de l’orthographe de 1922 à 1939 

Le changement du système graphique entraîne la création de nouvelles normes 

orthographiques. La création de l’orthographe basée sur l’alphabet latin prévoyait la 

simplification au maximum de l’écriture, sa standardisation et son rapprochement à la parole 

orale des masses illettrées, notamment des ouvriers et des paysans issus du milieu des 

kolkhozes.  

Au début du XXème siècle, l’application du principe phonétique, afin de faire se 

rapprocher la langue écrite de la langue parlée azerbaidjanaise, a contribué au rétablissement 

de la règle de l’harmonisation dans l’écriture, très caractéristique pour le vocalisme des 

langues turques et pourtant délaissé pour cause d’une mauvaise adaptation de l’alphabet arabe 

au système sonore turc. Pourtant, la réinstallation de ce phénomène phonétique n’a pas résolu 

le problème d’écriture mais l’a rendu encore plus compliqué. Ces difficultés étaient de deux 

types : d’une part, par rapport à l’écriture des mots arabes et persans, de l’autre, par rapport 

aux mots turcs. Quant aux mots arabes et persans, certains déjà empruntés n’avaient pas 

l’orthographe unique même transcrits en caractères graphiques arabes. Le même mot avait 

deux, parfois trois images graphiques. Ce phénomène était dû au fait que les mots persans 

empruntés par les arabes ont été arabisés avant d’être introduit dans le vocabulaire arabe alors 

que les Turcs ont empruntés les mêmes mots d’abord à persan en sauvegardant l’image 

graphique de cette langue d’origine puis, de la même manière, de l’arabe toujours en gardant 

l’orthographe de la langue empruntée284.   

D’autre part, cette divergence est dûe aussi à l’absence de normes dans la 

prononciation ; en raison du fait que d’après le type de l’harmonisation, les zones des 

dialectes de la langue azerbaidjanaise se distinguent l’une de l’autre par leurs particularités, 

qui n’ont pas été jusque là érigées aux normes écrites stables et codifiés. Bien qu’il soit connu 

que la norme littéraire de la langue azerbaidjanaise se développait à la base de la tradition 

littéraire classique, les faits dialectaux et la langue populaire, où le groupe de dialectes et des 

koinès de l’ouest, du point de vue phonétique et morphologique ont joué un rôle principal285. 

Donc, cette instabilité se manifeste dans l’alternance des consonnes finales sourdes avec des 

sonores. D’un côté, on aperçoit la tendance à sonoriser des consonnes, ce qui est très 

caractéristique pour la tradition littéraire classique et, de l’autre la tendance à assourdir les 

consonnes finales afin de faire se rapprocher l’écrit et la langue populaire ; outre cela, le 

                                                 

284 Yeni Yol, 1923, N° 16, p.3. 
285 Tofiq Hacıyev, XX əsrin əvvəllərində Azərbaycan ədəbi dili, Bakou, Maarif, p. 81-82. 



 138 

régionalisme domine largement dans l’orthographe. Ainsi, au XXe siècle, l’époque de 

l’édification de la langue littéraire azerbaidjanaise à la base de la langue populaire, le dialecte 

de la capitale du pays, de Bakou qui fait partie du groupe de dialecte de Shirvan, a été mis à la 

base de la langue littéraire286. Le fait de l’ériger de la koinè de Bakou à la norme de l’écriture 

s’explique par la place que la capitale a joué dans le développement social, politique et 

culturel du pays à partir de la fin du XIXe et au début du XXe siècle. Cependant, d’après 

Tofiq Haciyev, cette tradition existait déjà depuis la formation de la langue littéraire, car à côté 

du dialecte de la capitale à l’époque, de Tabriz, ont pris part aussi les dialectes de Shirvan. 

Quant au dialecte de Bakou au XXe siècle, il est considéré plutôt comme une langue usuelle 

et non pas comme un dialecte local de Bakou. Du point de vue de la langue, Bakou 

représentait tout le pays entier et en raison de ce qu’elle était la ville industrielle, elle a réuni 

la population de différentes régions du pays qui ont apporté divers dialectismes dans la langue 

littéraire287. Alors, on peut conclure que dans le développement de la norme littéraire de la 

langue ont pris part dans une certaine mesure, tous les dialectes représentés dans le pays.  

Avant l’adoption des caractères latins de l’écriture, les Azerbaidjanais possédaient une 

tradition historique de l’orthographe, notamment en ce qui concernait les emprunts arabes et 

persans. Les hommes de lettres avaient tendance à suivre l’orthographe originale de ces 

emprunts, en créant leurs œuvres. Pourtant, il faut remarquer que ces emprunts, une fois 

devenus usuels, acquéraient une forme orale alors qu’à l’écrit ils conservaient toujours la 

forme d’origine, ce qui rendait ces mots incompréhensibles pour le peuple. L’évolution de la 

lutte pour le changement de l’alphabet contribuait également à la résolution du problème des 

règles d’écriture et leur simplification, concernant les mots d’origine turque ainsi que les 

emprunts.  

Des initiatives pour réformer l’orthographe ainsi que l’alphabet ont été prises par M. 

F. Axundzadə. Il a proposé d’écrire les mots arabes et persans conformément à leur 

prononciation. En 1905, cette initiative pour réformer l’orthographe a été prise par les autres 

intellectuels. Ce besoin est né du fait de l’enseignement de l’alphabet par la méthode 

phonétique. Dans l’alphabet rédigé par un groupe d’enseignants dirigé par F. Ağazadə, les 

mots en caractères arabes ont été écrits comme ils se prononcent en négligeant des règles 

d’écriture arabe, c'est-à-dire qu’ils transcrivaient également toutes les voyelles sur l’écrit. 

Quelques années plus tard, le professeur, méthodiste M. Mahmudbəyov, dans ses manuels 

                                                 

286 Tofiq Hacıyev, XX əsrin əvvəllərində Azərbaycan ədəbi dili, p. 81-82. 
287Idem, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Bakou, 1976, p. 53-55. 



 139 

« İkinci il » (1908) et « İmlamız » (1911), touche aux principes de la création des normes 

d’écriture. Il considère que « la prononciation ne peut pas être prise comme principe pour la 

création des normes orthographiques car dans chaque ville, chaque région, il y a une 

prononciation. Si on prend pour modèle la prononciation, on peut arriver à avoir quarante, 

cinquante types d’orthographe »288. Il propose alors d’accroître le nombre de signes pour les 

voyelles et ainsi bien refléter la règle de l’harmonie très caractéristique pour la structure 

phonétique turque. Le principe morphologique, ou autrement dit étymologique, a été envisagé 

par lui comme le plus approprié, ce qui était déjà beaucoup plus évolué par rapport à ce que 

disait M. F. Axundzadə, préférant le principe phonétique pour la langue azerbaidjanaise. Dans 

İkinci il, pour supprimer la divergence dans l’orthographe, il conseille de se conformer au 

principe de l’harmonisation de la langue turque dans l’écriture des suffixes finaux : lar رلآ- , 

lər - mək ,ماق – maq , -رل مك289  . 

Ainsi, jusqu’aux années 1920, les débats sur l’orthographe, lié à l’alphabet, ont été 

mené dans deux sens. Premièrement, c’est l’expression des consonnes sur l’écrit ; 

deuxièmement c’est l’élimination de l’écrit des sons particuliers à l’arabe et en déduire les 

signes. Le combat mené à cette époque a donné certains résultats positifs mais n’a pas résolu 

le problème d’une manière générale et le conservatisme dans l’écriture persistait. D’autre part, 

il était impossible de réformer l’orthographe avec l’existence de l’alphabet arabe. 

La résolution du problème de l’alphabet et son changement rend cette question de 

l’orthographe très actuelle et pertinente, car le NAT reflétait désormais relativement le 

vocalisme de la langue turque-azerbaïdjanaise. Depuis l’introduction du NAT à côté de 

l’alphabet arabe à partir de 1922, plusieurs ouvrages ont été imprimés. Pourtant, dans ces 

ouvrages dont les articles étaient imprimés en NAT, il n’y avait pas de règles d’orthographe 

uniforme. Les divergences dans l’écriture sont visibles dans les organes imprimés de 

l’époque. Chaque journal utilise ses règles d’écriture. Par exemple, dans le journal Yeni Yol ou 

Molla Nesreddin, la divergence dans l’écriture persistait. L’orthographe de ces journaux a été 

influencée par les différents dialectes régionaux, de même parfois que la prononciation 

particulière des différents auteurs. Cette divergence dans l’orthographe étant sujet à la critique 

dans la presse, il a été proposé de créer une orthographe uniforme. C’est dans ce but que dans 

l’article intitulé « Bir imla olmalıdır » édité dans les journaux Yeni Yol, Kommunist et Maarif 

                                                 

288 M. Mahmudbəyov, İmlamız, 1911, p. 8, cité in A. Məhərrəmov, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Bakou, 

1961. p. 43. 
289 Ağa-məmməd Abdullayev, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, p. 197. 



 140 

işçisi, il était noté qu’il est nécessaire d’avoir une orthographe uniforme. En 1925, dans 

l’article intitulé « İstilah və imla məsələləri » du journal Maarif işçisi, il était écrit : 

« Concernant l’écriture, elle est encore plus déplorable... quant au nouvel alphabet c’est 

pareil. Il y a les discussions sur l’écriture du mot « fabrika » ; faut- il écrire fabrig ou 

fabrika. Les éditions du Nouvel Alphabet sont aussi variées. Le mot gedəcəgəm s’ecrit avec 

une différente orthographe gedəcəm, gedəcəyəm, gidəcəm, gedəcəkəm»290. Malgré des 

critiques sur la divergence dans l’écriture et plusieurs débats concernant ce sujet, le journal 

Molla Nəsrəddin dans son numéro 50 de 1925, a demandé la liberté dans les règles 

d’écriture : « Je ne suis le partisan ni de l’écriture x, ni de l’écriture g. Je dis, jusqu'à ce que 

tout soit arrangé, écrivez ce que vous voulez, mais veuillez expliquer vos arguments »291. De 

ce point de vue, l’orthographe du journal Molla Nesreddin a été considérée comme une 

référence, étant donné que ce journal réunissait toutes les tendances, même controversées ; 

d’une part il reflétait la langue parlée par le peuple, allant très souvent jusqu’à utiliser des 

régionalismes, d’autre part, il essayait tout de même de suivre la tradition d’écriture classique. 

Dans le débat sur « quel principe et quelles règles il fallait utiliser dans la création des 

nouvelles règles d’orthographe » plusieurs propositions étaient faites. Pour les mots d’origine 

turque, il a été proposé essentiellement les principes phonétique et morphologique. L’adoption 

du principe phonétique a été soutenue particulièrement par les journaux Yeni Yol et Molla 

Nəsrəddin. Dans les articles édités dans ces journaux il était noté que, pour créer les règles de 

l’écriture en NAT, il fallait se référer à la langue populaire et à la prononciation dans les 

différents dialectes régionaux. Les journaux Kommunist, Maarif işçisi et Yeni məktəb ont 

proposé d’utiliser à côté du principe phonétique également le principe morphologique. 

Ensuite, la question était de savoir « à quel point il faut se conformer à la règle de 

l’harmonisation dans l’orthographe des mots turcs ». Dans la majorité des supports a été 

remarqué qu’il est nécessaire de suivre la règle de l’harmonisation. Le numéro 28 du journal 

Yeni Yol du 4 février 1923 remarqait qu’en ajoutant des radicaux à la racine des mots il fallait 

les écrire en les accordant avec l’harmonie des mots. Par exemple, gəlməli-dir, olmalı-dır, 

onun-la. Les radicaux adjectivaux doivent être ajoutés aux mots en accord avec la règle de 

l’harmonisation. Par exemple, qoyun-lu et non pas qoyun-li292. 

                                                 

290 « İstilah və imla məsələləri », Maarif işçisi, 1925, N 2. 
291 N.B. « Mən nə x-çıyam, nə də g-çıyam. Mən deyirəm, işlər düzəlincə  hansı ilə yazirsınız yazın, ancağ 

məqsədinizi anladın », Molla Nəsrəddin, N 50, 1925. 
292 Yeni Yol, 1923, 4 février, N° 28. 



 141 

 Une grande difficulté se posait surtout par rapport à la norme d’écriture des mots 

empruntés traditionnellement de l’arabe et du persan ainsi que du russe.  

Pourtant, l’attitude envers les règles d’écriture des mots arabes et persans était 

équivoque. Concernant les règles d’écriture des mots arabes et persans qui sont entrés dans le 

vocabulaire de la langue azerbaïdjanaise, il y avait différentes opinions et propositions. 

Certaines propositions ont été faites dans le sens de se conformer aux règles phonétiques de la 

langue turque et de les écrire conformément à leur prononciation dans la langue populaire. 

Certains considéraient qu’il suffisait de les adapter à la règle de l’harmonisation de la langue 

azerbaïdjanaise. Les partisans de ce principe se sont montrés en général contre le principe 

traditionel et historique. D’autres considéraient qu’il fallait complètement éliminer des mots 

qui ne pouvant pas être adaptés. 

En ce qui concerne les mots russes – internationaux, il y avait très peu de débat sur ce 

sujet. Pourtant, il y avait deux points de vue tout à fait controversés ; les uns considéraient 

qu’il fallait se tenir à principe phonétique et appliquer les règles de la langue parlée à ce 

groupe de mots, alors que les autres insistaient sur l’idée qu’il soit nécessaire de garder leur 

orthographe d’origine. Quant aux derniers, ils évoquaient l’impossibilité d’écrire des mots 

internationaux conformément à leur prononciation dans la langue parlée car cela pouvait 

mener à une confusion. Donc, les partisans de ce point de vue ont été aussi divisés en deux 

groupes : ceux qui ont voulu garder l’orthographe russe de ces mots et ceux qui s’en tenaient à 

la forme initiale de la langue empruntée. Par exemple, ils ont proposé les formes telles que : 

teori, kooperasiyon, stasiyon, etc. et non pas teoriya, kooperatziya, stantziya, etc. Cette 

période, de 1922 jusqu’en 1926, est considérée comme la première étape, celle de la recherche 

d’un meilleur principe pour établir l’orthographe claire, et c’est la raison pour laquelle une 

divergence dans l’écriture subsisterait encore longtemps. 

Le problème de l’orthographe était le sujet des discussions pendant le 1er Congrès 

Turcologique aussi. Des discours particuliers ont été consacrés à ce problème. Le plus 

remarquable est le discours du linguiste Lev Vladimirovič Šerba qui, de toute sa « discrétion 

et prudence », considère le plus convenable pour les langues turques, de « combiner la 

méthode phonétique et étymologique », car en envisageant « la valeur sociale» comme un 

élément essentiel, le principe phonétique c'est-à-dire « écris comme tu parles » est « le plus 

démocratique, simple et abordable » 293. Quant au principe historique, il trouve que « vu que 

le principe historique ait des liens avec le passé, il nous lie à l’expérience de nos ancêtres, 
                                                 

293 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenografičeskij otčjot, p. 159-161. 



 142 

accumulée dans la littérature, les livres et dans les bibliothèques, l’orthographe historique 

nous permet de nous servir facilement de cet expérience de nos ancêtres ». En citant 

l’exemple de l’anglais, Šerba considère que « si les Anglais rompent avec la tradition 

historique de l’orthographe, qui posent quand même des difficultés, alors ils mettraient 

beaucoup de monde dans une situation triste et les nouveaux apprenants ne pourraient lire des 

livres anciens, ne pourraient se servir du bien de l’ancienne culture accumulée». « Le principe 

historique a tout à fait une valeur sociale pour le peuple avec son passé, avec son héritage 

culturel riche »294. Alors, on peut déduire de son discours que ce n’est pas le cas pour des 

langues turques et que ce n’est pas pertinent de se servir de l’héritage culturel qui appartient 

au peuple, lequel est d’ailleurs considéré comme « nationaliste et bourgeois ».  

Pour l’orthographe des langues turques, le problème de l’écriture des mots arabes 

devenus usuels a été considéré comme « le point le plus vulnérable », car d’après des 

scientifiques soviétiques, « la littérature turque a été basée non pas sur la langue populaire et 

n’était pas destinée au peuple mais aux classes supérieures de la société, à l’aristocratie ». De 

cette « raison historique » que les mots arabes ne sont pas écrits conformément à leur 

prononciation, résultait la problématique de la langue azerbaïdjanaise295. 

Au vu de l’existence de trois types d’orthographe (turque, arabe, persane) dans la 

création des règles d’écriture pour les langues turques, Halimdjan Ibrahimov (Tatar) insistait 

sur la prise en considération de deux points essentiels : le principe de l’harmonisation et celui 

de l’agglutination. D’après lui, il faut se tenir à un principe morphologique (étymologique) et 

pour que celui-ci soit unique et commun, concernant les nouveaux emprunts, afin de ne pas 

s’éloigner les uns des autres. Il parle d’une sorte de « fédéralisme culturel et littéraire », 

proposant de prendre en considération deux catégories de propriétés ; la première concerne les 

propriétés de chaque langue particulière et la deuxième, celles qui sont communes pour toutes 

les langues turques. Ce terme de « fédéralisme » il l’est décrit de manière très floue. En tous 

cas, ce principe n’a pas été suivi dans la création des règles orthographiques, ce qui a conduit 

à la divergence dans l’écriture de mêmes emprunts dans différentes langues turques. Ce fait 

est déjà dû à la distinction des caractères graphiques des alphabets, adoptés par chaque langue 

turque. 

                                                 

294 Ibid. p. 160. 
295 Voir discours de Žirkov, Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). 

Stenografičeskij otčjot, p. 162. 



 143 

Ainsi le 1er Congrès Turcologique établit le principe phonétique comme essentiel pour 

la création des règles d’écriture, d’une manière ou d’un autre combiné avec le principe 

morphologique. Donc, il s’agissait surtout d’éviter le principe historique d’écriture, qui a été 

considéré comme contradictoire au développement des langues nationales. Le Congrès n’a 

pas non plus accepté « le provincialisme » (le morcellement) existant dans certains dialectes 

turcs ; à ces fins on propose de rédiger des dictionnaires orthographiques des langues turques-

tatares avec l’écriture phonétique rationnelle établie, ainsi que la création de la transcription 

phonétique scientifique à la base de l’alphabet latin pour transmettre tous les sons des langues 

turques. Ces principes ont été ultérieurement discutés et soulignés au Plénium (réunion 

plénière d’une assemblée) du conseil scientifique du CICNA. D’une part, le principe 

morphologique devait servir à ce que l’orthographe reflète les éléments morphologiques 

particuliers à chaque langue donnée et de l’autre le principe phonétique devait contribuer à 

l’application ultérieure de l’orthographe à la langue parlée en utilisant au maximum l’écriture 

phonétique dans le cadre du même système morphologique296. Le but essentiel de l’adoption 

de ces méthodes était d’assurer l’acquisition de l’instruction intégrale rapide des ouvriers et 

des paysans nationaux dans des kolkhozes. 

Apres le 1er Congrès Turcologique, où les principes essentiels de la création des règles 

de l’écriture dans les langues turques ont été posés, en 1929, pour faire le bilan, a été 

convoquée la 1ère conférence azerbaïdjanaise sur le problème de l’orthographe. Suite à cette 

conférence ont été rédigés « le Dictionnaire de l’orthographe » (İmla lüğəti) et « Les règles de 

l’orthographe », à la base des normes établis pendant cette conférence (Azərbaycan birinci 

imla konferansı).  

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

296 Jazyk i pis’mennost’ narodov SSSR, p. 280, cité in К. М. Musaev, « Voprosy razrabotki i dal’nejšego 

soveršenstvovanija orfografij tjurkskih literaturnyh jazykov Sovetskogo Sojuza », in Orfografii Tjurkskih 

literaturnyh jazykov SSSR, Akademija Nauk SSSR, Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, Moscou, 1976, p. 

10. 



 144 

Dictionnaire orthographique de V. Xuluflu de 1929 

 

Source : Xuluflu Vəli, İmla Lüğəti, Bakou, Azərnəşr, 1929 

La rédaction de ce dictionnaire dura trois ans et la conférence y introduit certaines 

corrections. Les rapports concernant l’orthographe ont été faits par B. Tchobanzade dans 

« Principes généraux de l’orthographe » (İmlada ümümi prinsiplər), V. Xuluflu dans « Les 

fondements orthographiques dans le nouvel alphabet » (Yeni əlifbada imla əsasları) et G. 

Imanof dans « Orthographe des termes européens » (Avropa istilahları yazılışı)297. 

L’importance de ces règles imposées consistait en liquidation de l’existence de différentes 

variantes d’écriture du même mot et de la même forme grammaticale, ainsi qu’en une certaine 

stabilité dans l’écriture des mots essentiellement internationaux, empruntés à la langue russe. 

Vəli Xuluflu, dans l’article « Düzgün yazı », considère que « Le nouvel alphabet a été destiné à 

normaliser les divergences dans l’écriture ». Des lecteurs et des lettrés, d’après lui, devaient 

porter leur attention sur l’image graphique des mots, surtout celle des mots étrangers. Dans ce 

sens, il propose de suivre la même écriture pour les emprunts, mots qui devraient tout d’abord 

être turcisés c’est à dire correspondre aux règles de la langue turque. Et si chaque citoyen 

suivait cette voie du journal Yeni Yol, l’écriture d’une région serait compréhensible pour 

l’autre. De cette manière, la même écriture des mots turcs serait diffusée parmi d’autres 

peuples turcs et ainsi contribuerait à la création d’une même écriture et d’une langue turque 

                                                 

297 Xuluflu Vəli, İmla Lüğəti, p. 9-20. 



 145 

commune298. Il faut remarquer que la rédaction des autres dictionnaires ultérieurs a été basée 

sur celui rédigé par Xuluflu.  

Cependant, ce dictionnaire n’est pas considéré comme satisfaisant, bien qu’il ait au 

moins posé certaines règles d’écriture. L’application à l’excès du principe phonétique a eu 

pour conséquence que la majorité des mots ont été écrit comme ils étaient prononcés dans les 

différents accents régionaux. Par exemple, au lieu de la forme littéraire commune du mot yəni 

(autrement dit), a été codifiée une variante régionale yanı, noğda au lieu de nöqtə (point), 

xançal au lieu de xəncər (poignard), əffayı au lieu de havayı (gratuit), etc. Les mots qui se 

terminaient par c avaient été écrits avec un ç dans le dictionnaire, par exemple ağaç (arbre), 

dilmanç (interprète), burğaç, arğaç. Le radical final a des mots empruntés à russe a été 

supprimé sans distinction : sistem, problem, dialektik, didaktik, mexanik, fizik, botanik, etc., 

alors que ces mots, s’ils ont un a à la fin, sont des noms par leur forme grammaticale et des 

adjectifs s’ils ne l’ont pas. L’absence d’un principe unique dans l’écriture des mots arabes et 

persans posait toujours des difficultés. Les mots arabes qui commençaient par un elif - ا ont 

été écrits confomément à leur prononciation dans le langage parlé, avec un e (par exemple ; 

ehtiyat, ehtiyac, ehtiram) et certains avec un i comme ils l’étaient à l’origine (par exemple ; 

ihtikar, ihya). Les mots avec les radicaux iyyət, iyyat, iyyə dans certains cas s’écrivaient avec 

un seul y : hüriyət, bələdiyə, bəqiyə ; alors que dans les autres cas ils s’écrivaient avec deux 

y : cümhuriyyət, içtimayyət, səhiyyə299.  

 Pendant la période de la « turcisation », entre 1922 et 1929, le problème des règles de 

l’écriture se pose essentiellement en ce qui concerne les mots arabes et persans, ainsi que les 

mots turcs compliqués, dans un but de recherche de la voie la plus simple pour l’écriture afin 

de faire se rapprocher la langue écrite et la parole. En outre, dans ce dictionnaire, on peut déjà 

voir l’introduction et le renforcement d’un particularisme de la parole azerbaidjanaise 

également dans l’écrit ; par exemple, dans le point 37, il est proposé d’écrire mən, min, indi, 

mənimsəməq au lieu de bən, bin, imdi, bənimsəməq300. 

Quant aux normes d’écriture des mots internationaux-russes, la question ne se pose 

pas encore si rigoureusement car ce type de mots n’a pas encore une forte tendance à pénétrer 

dans la langue. Il y a pourtant une ébauche des règles qui seront par la suite plutôt destinées 

au rapprochement de l’écriture de la langue azerbaïdjanaise à l’orthographe du russe. 

                                                 

298 Vəli Xuluflu,« Düzgün yazı », Yeni Yol, 1923 n° 16, p. 2. 
299 Xuluflu Vəli, İmla Lüğəti, p. 9-20. 
300Xuluflu Vəli, İmla Lüğəti, p. 9-20. 



 146 

Cependant, il faut remarquer que İmla Lüğəti rédigé par Vəli Xuluflu n’a pas été la première 

tentative, celle-ci appartient à Azərbaycanı Öyrənən Cəmiyət (Société étudiant l’Azerbaïdjan). 

Même après la rédaction de ce dictionnaire, la divergence dans les règles d’écriture persistait ; 

chaque journal continuait à appliquer ses règles, ce qui rendait difficile le travail dans 

l’enseignement. 

Le problème des normes d’écriture ne cesse d’être le sujet des discussions à partir de 

la première conférence orthographique. En 1931 la deuxième conférence de l’orthographe a 

été organisée où les règles d’écriture ont été révisées. Tout cela en a fait le sujet des débats 

dans la presse : le journal « Azərbaycanı öyrənmə yolu » (la voie d’étude de l’Azerbaïdjan) en 

1931 a publié des thèses sur les nouvelles normes d’écriture qui étaient basées sur les 

principes phonétique et morphologique. Ces thèses établissaient les règles d’écriture pour les 

mots d’origine turque, les mots arabes et persans usuels ainsi que littéraires et les mots 

internationaux-russes. Les règles de l’orthographe ont été basées sur les principes phonétique 

et morphologique. 

Concernant les mots d’origine turque, il s’agissait d’écrire les mots prononcés par les 

consonnes initiales b ou p avec b, par exemple biçmək. Les mots écrits soit avec un b soit avec 

un m les écrire avec m par exemple, min, mən. Les mots avec g ou y au milieu les écrire avec 

un g, dəgirman, ignə, igirmi. Les mots commençant par d qui s’écrivent parfois avec t n’écrire 

qu’avec d. La sonorisation de la consonne finale x, q, ğ par exemple papaq, çanaq, almaq. 

Les mots comme yapraq, topraq, iləri, köprü écrire comme yarpaq, torpaq, irəli, körpü 

conformément à la règle de la métathèse. Les mots prononcés dans les syllabes finales avec u 

ou ı n’écrire qu’avec ı par exemple, pambıq, sabın, çapıq, qarpız. La particule possessive 

comme ki devait correspondre à la règle de l’harmonisation, par exemple, aradakı, mənimki, 

özünkü, onunku.   

Quant à l’écriture des mots arabes et persans, les règles phonétiques de la langue 

turque devaient être appliquées et il s’agissait d’adapter ces mots à la prononciation. 

Cependant, par rapport aux emprunts arabes et persans littéraires qui ne sont pas devenus 

usuels dans la langue parlée, il a été décidé de les écrire sous la forme littéraire classique. 

Pour les emprunts russes-internationaux, l’orthographe russe de ces mots a été 

considérée comme convenable, sauf qu’il a été proposé d’écrire les mots avec suffixe a à la 

fin sans a, par exemple, problem, sistem, aptek, kontor. Le suffixe russe cija (ция), pour la 

raison de l’absence de cette phonème dans le système phonétique, devait être remplacé par 

siya ; kooperasiya, par exemple. Le suffixe en russe izacija (изация) devait s’écrire laşma-

ləşmə, laşdırma-ləşdirmə, et le suffixe nat écrire là où cela est possible avec lıq. Cependant, il 



 147 

faut remarquer que dans ces thèses aussi le principe de rapprochement de la langue littéraire 

avec l’oral a été fait de manière excessive. Les mots où à la position finale, on entend s ou z 

devaient s’écrire avec un s, par exemple ; uldus, aras, almas, etc. Les particules ilə, lə, la 

devaient être écrites liées aux mots conformément à leur prononciation dans la langue parlée ; 

par exemple çay-nan, ördək-nən, bala-y-nan, dəvə-y-nən, etc. Les mots comme atlar, itlər, 

gözlər, narlar, ərlər, günlər sont écrits comme ils se prononcent atdar, itdər, gazdər, narrar, 

ərrər, günnər. Les radicaux des noms dan, dən sont écrits nan, nən ondan-onnan, məndən-

mənnən, etc301.  

Dans le journal Kommunist aussi, l’article « Azərbaycan dili imlasının islahı 

haqqında » (N°12-13) (Concernant la réforme de l’orthographe azerbaidjanaise) a été 

imprimé. Dans cet ouvrage, il s’est agi de réformer complètement l’orthographe et le rendre 

conforme à la langue parlée, ainsi que de la nécessité de prendre le principe phonétique de 

l’orthographe comme base sans exception302.  

Donc, avec le raprochement de la langue littéraire à la parole, on assite également à 

l’approfondissement de la particularité et de la différenciation de la langue azerbaïdjanaise par 

rapport aux autres langues turques, et surtout la codification de ces divergences en écrit. 

 Ainsi, en 1934 et 1935, plusieurs projets concernant les normes d’écriture ont été 

proposés et discutés et, fin 1936, le Comité Central Exécutif de l’Azerbaïdjan fait entériner 

l’approbation de la décision concernant des normes d’écriture et fait publier le dictionnaire 

d’orthographe sous la direction de K. Məmmədli. Il est intéressant de voir que, si concernant 

les mots d’origine turque, arabe ou persane, avec la simplification il s’agissait toujours de 

codifier leur différence par rapport aux autres langues turques, concernant les mots russes-

internationaux il s’agissait de les faire se rapprocher le plus possible de la langue russe. Dans 

les règles d’écriture de 1936 on assiste toujours au processus du rapprochement de l’écrit à la 

langue parlée, par exemple les mots écrits au milieu et à la fin par un x ont été écrits avec un 

q. Il est remarquable qu’à cette époque il y ait aussi un essai de retour aux radicaux persans 

dans l’écriture de certains mots, ce qui devient tout de suite l’objet d’une grande critique : 

vaxtsız - bivaxt, məzəli- baməzə, mümkünsüz-namümkün. Donc, en 1937, le nouveau projet 

des normes d’écriture a été établi, où il a été considéré que l’orthographe doit être basée sur la 

langue parlée du peuple et que dans l’écriture des mots internationaux il faut se conformer au 

                                                 

301 A. Məhərrəmov, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Bakou, 1961, p. 49-51. 
302 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (sous la rédaction Məhərrəmova R. C.), p.29. 



 148 

principe du soviétisme,303 consistant à rapprocher les langues nationales de la langue russe. La 

proposition de 1937 prévoyait les changements suivants : 

1. Concernant l’orthographe des mots qui se prononcent avec un x ou q au milieu ou à 

la fin, il a été proposé trois variantes :  

a). Ecrire ce type de mots conformément à leur prononciation dans la langue parlée 

c'est-à-dire avec x ; çox, ox, papax, yuxu, yaxşı, etc. 

b). Ecrire les mots monosyllabiques avec x et avec q si ce sont les mots 

polysyllabiques ; çox, ox, papaq, parlaq, pambıq, etc. 

c). Ecrire avec ğ des mots qui se prononcent à la fin soit avec x soit q ; çoğ, papağ, 

yarpağ, etc. 

2.  Concernant les mots qui se prononcent à la fin acvec k, g, y: 

a). Certains ont considéré que les infinitifs des verbes qui se terminent par q, k tels 

olmaq, gəlmək, doivent être écrits olmağ, gəlməg. Tous les mots qui se prononcent avec k, g 

ou y doivent être écrits soit avec un k soit avec un y (əmək, çiçək) ; əmək /əməy, çiçək 

/çiçəy304. 

Concernant les mots internationaux, il a été proposé de les écrire conformément à leur 

pronociation dans la langue russe : qoqol, hektar, qidro ; et pour les abreviations comme YIK, 

AKP, XKS, il a été proposé de les écrire tout comme dans le russe : VKP, AKP, etc. Les mots 

se terminant par un a devaient être écrits comme dans le russe : problema, direktiva, drama, 

apteka, etc. Donc, ces règles ont été approuvées en 1938 et appliquées jusqu’à l’introduction 

de l’alphabet cyrillique en 1940. Dans les règles d’écriture de 1938, ont trouvé leur place 

surtout les descriptions de l’orthographe des mots russes-internationaux305. 

 

 

 

 

1. 3. Le problème de la terminologie dans la langue durant la période de 

l’indigénisation. La simplification et la démocratisation du vocabulaire 

                                                 

303 Məhərrəmov A., Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü,p. 49-51. 
304Idem, p. 52. 
305 Z. I. Budagova, G. G. Ismailova, « Orfografija Azerbajdžanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh 

jazykov SSSR, p. 52. 



 149 

L’évolution de la terminologie, comme celles de l’alphabet et de l’orthographe, reflète 

bien les transformations politiques de l’époque. Comme dit précédemment, après l’alphabet le 

problème qui préoccupait les intellectuels azerbaïdjanais dans la formation et l’évolution de la 

langue littéraire était celui de la création de la terminologie. D’ailleurs, le problème de la 

création de la terminologie étroitement lié à celui de l’alphabet, car la reconstruction de la 

langue consistait en générale non seulement à changer l’écriture mais aussi à reformer le 

lexique, susceptible de refléter la culture soviétique et mondiale. La politique de 

l’indigénisation menée dans les années 1920 par le gouvernement bolchévique prévoyait la 

« démocratisation » de la langue littéraire nationale. Cette démocratisation était envisagée 

comme la rupture avec le patrimoine littéraire et culturel qui, désormais, était considéré 

comme bourgeois. Ce processus a touché la terminologie aussi, le domaine du lexique le plus 

sensible aux changements de la vie sociale et politique, dans la science et la technologie. 

Pour démentir l’idée que la création des termes dans la langue azerbaïdjanaise est 

« l’acquisition d’Octobre » de l’époque soviétique du développement de la langue, comme 

c’est toujours mentionné dans les ouvrages concernés, il faut préciser que la terminologie 

azerbaïdjanaise a connu une longue histoire dans son développement.  

L’évolution du système des termes aussi, comme toute la tradition linguistique, trouve 

sa base dans le lexique turc commun306. Bien que l’époque soviétique soit beaucoup plus 

remarquable par le fait que la création et l’évolution du système terminologique sont 

organisées et contrôlées par les organes qui sont très souvent supervisés par l’état. En outre, 

les étapes précédentes reflètent plutôt l’évolution naturelle et désorganisée de la langue. 

Le début de l’époque soviétique, à partir des années 1920 jusqu’aux années 1930, pour 

la création des termes ainsi que pour l’alphabet il y avait trois possibilités qui découlaient des 

idées de courants formés : garder des langues de la culture traditionnelle comme une source 

de création des termes, c'est-à-dire l’arabe et le persan, emprunter aux langues européennes et 

au russe, créer les termes selon les moyens propres à la langue azerbaïdjanaise, autrement dit, 

sur la base du turc. Cette troisième possibilité était divisée en deux : d’une part, les 

« azericiler » c'est-à-dire ceux qui ont voulu créer les termes scientifiques sur la base des 

dialectes populaires et, d’autre part, les partisans de la turcisation des termes dans le but 

d’avoir une langue unifiée qui sera compréhensible pour tous les Turcs.  

                                                 

306 М. М. Adilov, « Azerbajdžanojazyčnye pismennye pamjatniki i terminologija (institut rukopisej) », 

Azərbaycan terminologiyası problemləri, Bakou, Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının terminologiya 

komitəsi, 1988, p. 209. 



 150 

La première possibilité était vite écartée, car la tendance de la modernisation de la 

langue nationale ne correspondait pas du tout à l’idée d’emprunter à ces langues de l’écriture 

ancienne. Elles étaient jugées difficiles pour la compréhension, alors qu’il s’agit de remarquer 

que l’arabe et le persan pendant plusieurs siècles étaient la principale source pour la création 

des termes dans la langue azerbaïdjanaise ; d’ailleurs, jusqu’au XIXème siècle, ces deux 

langues restaient la seule source d’enrichissement de la langue azerbaïdjanaise. La campagne 

contre les mots arabo-persans atteints un degré tel qu’on évince les mots déjà bien usuels. 

Cette possibilité d’emprunter aux langues arabe et persanne était même considérée comme 

réactionnaire et panislamiste par certains307. Au même processus de purification de la langue 

des mots arabo-persans afin de turciser et rendre la langue littéraire plus populaire, on assiste 

dans la Turquie kémaliste en 1929. 

Imposer le russe, en tant que source de création des termes, au début des années 1920, 

ce n’était pas encore si tangible, ainsi que dans le problème de l’alphabet car les peuples, 

comme déjà mentionné, venaient de se libérer du joug tsariste et de la politique de la 

russification et étaient très prudents, sinon hostiles à cette idée assez ancienne. 

Ainsi, l’époque précoce de la soviétisation (l’indigénisation) est marquée par la 

tendance d’une part, à rendre plus national, c'est-à-dire turciser, de l’autre à « moderniser » le 

vocabulaire pour le rendre complètement soviétique. Il faut remarquer que la turcisation prend 

un aspect particulier dans la langue azerbaïdjanaise. L’emploi des mots turcs anciens, qui sont 

déjà sortis de l’usage azerbaïdjanais mais employés dans les autres langues turques, est 

largement rependu dans le vocabulaire de la langue azerbaïdjanaise dans les années 1920, 

ainsi que les mots turcs beaucoup plus employés en ottoman qu’en azerbaïdjanais même.  

Dans le but de la turcisation du vocabulaire, on assiste également à la traduction de 

tous les termes sociopolitiques en langue maternelle, ainsi qu’au processus de la création des 

termes par les moyens propres à la langue azerbaïdjanaise. Cette méthode a été considérée 

comme la plus optimale du fait qu’elle rendrait la langue beaucoup plus compréhensible pour 

le peuple. Pourtant, cette alternative jugée artificielle et d’inspiration nationaliste plus tard, à 

partir des années trente, a pris le nom de « purisme » dans les ouvrages linguistiques 

azerbaïdjanais de l’époque soviétique et cette idéologie a été persécutée. 

                                                 

307 Le discours de Zifeldt dans le Congrès Turcologique de Bakou, voir Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij 

s’’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenografičeskij otčjot, p. 186. 



 151 

Par ailleurs, on observe l’introduction de termes internationaux dans la langue par les 

modernistes et, pourtant, l’on estime que la première tendance était beaucoup plus 

repandue308. 

Donc, vers la fin des années 1920 et le début des années 1930, dans le choix de la voie 

de la création de la terminologie aussi, on s’est arrêté sur l’idée de l’internationalisation. Les 

termes internationaux ont été considérés comme « anodins » pour la création d’un nouveau 

vocabulaire soviétique aussi bien que l’alphabet latin pour l’écriture, alors que ces 

internationalismes n’étaient même pas vraiment des internationalismes mais les termes 

internationaux morphologiquement russifiés, ce qui se manifeste aussi dans les règles 

d’écriture de ces mots. Cependant, dans les années 1920, ces termes sont encore difficilement 

implantés dans la langue alors qu’à partir des années 1930, la terminologie azerbaïdjanaise se 

développe de plus en plus par l’enrichissement des termes russes-internationaux avec 

l’orthographe russe à priori. 

Ainsi, dès l’époque précoce de la soviétisation on assiste au processus 

d’encouragement à la différenciation et la particularisation des langues turques menées par le 

Centre.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

308 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, Bakou, Elm,1973, p. 65. 



 152 

1.3.1. Les mots arabes et persans dans le vocabulaire de la langue 

azerbaïdjanaise 

La langue azerbaïdjanaise, comme les autres langues turques, avait un contact très 

long et étroit avec les langues classiques comme l’arabe et le persan. Les écrivains 

azerbaïdjanais ont largement utilisé ces langues classiques pour créer leurs œuvres 

immortelles. On peut dire que tous les termes scientifiques, politiques, sociaux et 

philosophiques ont été empruntés à ces langues. Cependant, cet abus des emprunts a été trop 

critiqué déjà a partir du XIXème siècle. Avec l’amorce du processus de la « démocratisation » 

et de la turcisation dans les années 1920, les vrais conditions ont été crées pour les 

changements. Par exemple, dans l’article « Türk kəlmələrinin unudulmasına səbəb nə 

dür », l’auteur écrit : « les derviches emmènent avec eux une soupière qui s’appelle 

kəşkül (une sébile). Chacun y jette ce qu’il a à la main. Notre langue turque est actuellement 

la sébile des langues orientales ; vous pouvez y trouver les mots, les expressions et des terkib 

de toutes les langues »309. 

Du point de vue de la place des mots dans le système de la langue et leur emploi, on 

envisage deux groupes des mots arabes et persans. D’une part, ce sont des mots qui ont joués 

un rôle important dans le développement du vocabulaire de la langue. La majorité de ces mots 

empruntés ont adaptée aux normes phonétiques et grammaticales de la langue azerbaïdjanaise 

et on les considère comme le fond lexical usuel de la langue. Ce groupe de mots est employé 

dans les années 1920 aussi bien qu’aujourd’hui. Par exemple : xalq (peule), əlifba (alphabet), 

qəbul (réception), mədəni ((culturel), inkişaf (développement, progrès), dövr (période, 

époque), vahid (unique), təsərrüfat (agriculture), qərar (décision), məqsəd (but), istehsal 

(production), əlaqə (relation, rapport), cəlb (attraction, implication), ziyalı (intellectuel), cəmi 

(totalement, seulement), idarə (administration, gestion), azad (libre), maarif (instruction), 

hesab (calcul, compte), təbliğat (propagande), məktəb (école), kitab (livre), təşkilat (société, 

organisation), etc. D’autre part, ce sont des mots assez difficiles à comprendre et qui sont 

susceptibles d’être remplacés par leurs équivalents plus simples. Ce groupe de mots est aussi 

très largement employé dans les années 1920 mais ils ont perdu leur usage dans la langue 

moderne. C’est par rapport à ce dernier groupe que les intellectuels azerbaïdjanais déjà au 

XIXème siècle émettaient de vives critiques. Ce sont des terkib(s) et des izafet(s)310 qui ne 

                                                 

309 Yeni Yol, 1923, N° 2(17), p. 3. 

310 Voir Introduction. 



 153 

correspondent pas tout à fait au contenu phonétique et à la structure grammaticale des langues 

turques. Par exemple, des mots comme binagüzarlığ, fügərayi-kasibə, darülfünun, madiri-

məsul, tarixi-ədəbiyyat, ümure-mülkiyyə, Bəhri-mühiti-kəbir, bəhriyyun, nəhr, təriq, mabər, 

müvqüf et d’autres étaient considérés comme faisant partie de cette catégorie. Ce type de mots 

a été remplacé plus tard par leurs équivalents azerbaïdjanais ou arabes et persans plus usuels, 

ou bien par les mots russes ou internationaux par la suite. Par exemple : rəhbərlik (direction, 

administration), proletar (prolétariat), universitet (université), redaktor (rédacteur), ədəbiyyat 

tarixi (histoire de la littérature) mülki işlər (affaires civils), Sakit okean (Océan Pacifique), 

dənizçi (marin), çay (rivière), yol (chemin, voie), nəqliyyat (transport), stansiya (station, 

arrêt). 

Ces mots arabes et persans usuels dans différents domaines de la science, sous prétexte 

de d’arabisation et de persanisation, ont été littéralement chassés et évincés de la langue 

pendant certaines périodes, étant remplacés par les mots russes. Par exemple, le mot iqlim 

(climat) était remplacé par klimat, xəritə (carte) par karta, təbliğat (propagande, agitation) par 

agitasiya, təqvim (calendrier) par kalendar, mədəniyyət (culture) par kultura, inqilab 

(révolution) par revolusiya, hesab (calcul) par arifmetika, nəbz (impulsion) par puls. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 154 

1.3.2. La création des termes par les moyens internes de la langue 

azerbaïdjanaise. Le purisme comme la démocratisation de la langue 

La période de l’indigénisation, de l’époque soviétique jusqu’aux années 1930, est 

marquée par le purisme dans la langue littéraire. Ce phénomène dans l’azerbaïdjanais s’est 

manifesté dans deux voies. La première s’est consistée à démocratiser la langue. Cette 

démocratisation de la langue a été comprise, par les puristes tout d’abord, comme l’épuration 

de la langue des mots arabo-persans, considérés comme encombrants et pesants. Cependant, 

là aussi il y avait deux idées ; l’une consistait à n’évincer que les mots compliqués et la 

deuxième qui consistait à purifier complètement la langue des mots arabes et persans ; même 

les mots déjà bien usuels et qui ont fait partie du fond lexical de la langue n’ont pas échappé à 

ce processus. Mais cela a conduit à des lacunes importantes dans la langue, donc il s’est agi de 

créer des mots nouveaux. Les puristes ont proposé d’aller chercher les termes dans la langue 

populaire sinon de les créer à la base des racines des mots populaires. Pour ce qui est la 

seconde voie, le purisme étant dirigé contre les termes dits internationaux, la traduction des 

termes a été très répandue.  

Le dictionnaire russe-azerbaïdjanais Təfsirli Xalq Lüğəti de Qafur Rəşad, édité par 

Mərkəzi Turk Mətbuat Nəşriyyatı (Imprimerie Centrale de la Presse Turque) en 1921 à Bakou, 

composait des différents termes traduits. 

 Par exemple :  

Havada uçmaq (aviasiya) - l’aviation, hökümətsizlik (anarxiya) - l’anarchie, 

əhəmiyyətsiz, zərrə (atom) - l’atome,  xalq tərəfdarları-(demokra)t- le démocrate, baş idarə 

(departament) - le département, ümumilik (kommunizm)- le communisme, darülfunun rəisi 

(rektor)- le recteur, muzaxana (ermitaj) – l’ermitage, hifzüssihhə (gigiyena)- l’hygiène, 

muzanülhəva (barometr)- le baromètre, həvayi-nəsimi (atmosfer) –l’atmosphère, əncümən 

(konqres)- le congrès, istibdad məmuru (bürokrat) - le bureaucrate, tul dairəsi (meridian)- le 

méridien, rəisi-cumhur (prezident)- le président, heyəti-rəyasət (prezidium) - la présidium, 

mizanülhərarə (termometr)- le thermomètre, canbazxana (sirk) -  le cirque etc. 

Qafur Rechad, dans son dictionnaire géographique, a traduit aussi des termes comme : 

Dövlət – toplantay, mədən suları - qırılğan suları, metal – yayxan, əhali - yaşaq, mühit 

(okean) – bürüyən, rəsədxana - baxovilak, sənaye - törədiş, president (rəisi-cümhur) - 

başmaq, maddə - nəsnək311. 

                                                 

311 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p.67-68. 



 155 

Afin d’organiser l’enseignement dans la langue maternelle il fallait créer la 

términologie appropriée. Dans ce but, en 1922, la Commission de la Terminologie (Istilah 

Komissiyası) a été créée auprès du Conseil des Commissaires Populaires de l’Azerbaïdjan 

(Azərbaycan Xalq Komissarları Şurası) sur l’initiative de Nəriman Nərimanov et Samedağa 

Ağamalıoğlu. Tağı Şahbazi est devenu président de la commission. En 1923, cette 

commission a été transférée au Comité Central Exécutif de l’Azerbaïdjan et la présidence 

transmise à S. Ağamalıoğlu. La Commission de la Terminologie a rédigé et imprimé plusieurs 

dictionnaires terminologiques pour enseigner la mathématique, la géographie et d’autres 

disciplines dans les écoles. Les dictionnaires rédigés par la commission ont été composé 

d’abord d’un terme russe suivi de son équivalent azerbaïdjanais usuel à l’époque puis, des 

néologismes proposés par la commission elle-même312.  

Il s’agit de remarquer que ces termes créés par les moyens propres à la langue 

azerbaïdjanaise avaient une grande importance pour l’évolution des termes en général. Le 8 

décembre 1922, le journal Yeni Yol dans son numéro 12 écrivait : 

« Le travail de la Commission de la Terminologie du Comité Central Exécutif apporte 

déjà ses résultats. Ces termes seront très utiles pour rédiger des manuels scolaires pour les 

écoles primaires. Parce que, sans doute, les ouvrages composés ou traduits en ces termes 

seront compréhensibles pour les enfants ainsi que pour les ouvriers et les paysans. 

L’existence de ces termes va contribuer à l’aspiration de ceux qui rédigent et traduisent des 

livres »313 .  

Dans le dictionnaire de la terminologie concernant la nature de C. Cəbrayılbəyli, les 

mots comme : tənəffüs-hən alma (la pause, la récréation), heyvan-dirgi (l’animale), təbiət- 

varış (la nature) ont été traduits314. 

Le dictionnaire concernant la mathématique de Sami Kamal est remarquable quant à la 

traduction des termes suivants : 

                                                 

312 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 67. 
313 « Mərkəzi İcrayyə Komitəsinin İstilah Kommissiyasının çalişması nəticə verməyə başlayır. Bu istilahlar 

birinci mərtəbə məktəblər üçün… dərs kitabları hazırlamağa artıq dərəcədə əlverişli olacağdır. Çünki bu 

istilahlarla düzəlmiş və ya tərcümə olunmuş bilgi kitablarının həm usağlar, həm də kəndli və fəhlələr üçün 

aydın, asan olacağı şübhəsizdir. Bu istilahların varlığı kitab yazanların və tərcumə edənlərin cürətlə işə 

girişmələrinə yol olacaqdır », Yeni Yol, 1922, 8 decembre, N°12. 
314 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 69. 



 156 

Nöqtə - bənək, həndəsə - biçimbil, aksioma - özübəlli, nisbət – tutuş, düstur - çeşni, 

mənfi-tərs, istiqamət - çığır, mütənasib - tutaş, pərgar - fırlaq, plyus - topaq, rəqəm – 

sayac315. 

Parmi les dictionnaires édités par la Commission de la Terminologie on peut citer 

İdarə istilahları (1924) (Les termes administratifs), Nəbatat istilahları (1926) (Les termes 

botaniques), Hüquq istilahatları (1926) (Les termes juridiques), entre autres. 

Le dictionnaire du chemin de fer (Dəmir yol işlətmə istilahları, Bakı, 1924) a fourni 

des termes comme : Aktiv- işlək, hərəkətli, diri ; allur- gediş ; avanqard- qabaq yolu ; 

aviator- uçucu ; aviasiya-uçuculuq ; akt-iş, hərəkət. 

Le dictionnaire militaire de Əliağa Şıxlinski « Ruscadan türkçəyə qısa döyuş 

sözlüyü », édité à Bakou en 1926, contient la traduction de termes comme : aeronavtika - 

havada üzmə ; abidə - andırğac ; partizan - qoşuntu, yan tutan, yan basan ; paroxod-buğ 

gəmisi ; paravoz - buğ arabası ; dövr - çağ dönümü ; planet - gəzən ulduz, nəzəriyyə - bilgi ; 

cərəyan - axıntı, nəqliyyat – daşıntı, daşıyıcı ; dəstə - ayrıltı ; təyyarə - uçqac ; quruluş- 

düzgü ; lövbər-ləngər, etc316. Il faut remarquer que c’était le seul dictionnaire de termes 

militaires édité à l’époque soviétique.  

L’autre moyen pour pallier aux lacunes dûes à l’élimination des mots arabes et persans 

de la langue était d’emprunter à la langue russe et surtout à son fond lexical international. 

Durant les années 1920, ce sujet a été beaucoup discuté dans la presse azerbaïdjanaise en 

raison de l’attitude équivoque envers celui-ci. Certains proposaient d’emprunter le moins 

possible au russe et d’adopter les mots empruntés aux règles phonétiques de l’azerbaïdjanais. 

Parmi les partisans de cette idée, il y avait Bekir Çobanzadə qui a exprimé son point de vue 

dans l’article Elmi və ədəbi dil məsələsi317.   

L’autre partie des adeptes s’en tenait à la même idée, pourtant étant moins rigoureuse. 

Les spécialistes qui participaient à ce débat ont expliqué qu’en supprimant des mots arabes et 

persans de la langue il fallait emprunter à la langue russe d’une manière systématique, 

notamment à son fond international. Dans l’article « İstilah esasları », en première page du 

journal intitulé Dilimizin islahı, publié en 1923, on pouvait lire : « Si on recourt aux réformes 

dans l’azerbaïdjanais et si les termes arabes et persans sont refusés, alors il faut sauvegarder 

les mots internationaux utilisés par les Azerbaïdjanais. Par exemple, les mots suivants : 

                                                 

315 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 69. 
316 Ibid., p. 74. 
317 Bekir Çobanzadə,  « Elmi və ədəbi dil məsələsi » Maarif işçisi 1927, N 5. 



 157 

kapital, internacional, burjua, kapitalist, radion, konqra, konfrans etc. Dans le problème de 

la terminologie, il faut faire avancer le point de vue de l’internationalisation… c'est-à-dire 

dans la langue réformée, il faut emprunter, tout d’abord les mots internationaux »318.  

Au contraire, le purisme dirigé contre la langue russe se manifestait dans la tendance 

de créer de termes par des emprunts à la langue ottomane d’une part et d’autre part, à la 

langue arabe et au persan. On observe cette influence dans les dictionnaires cités plus haut. 

Dans le dictionnaire du chemin de fer, certains termes internationaux ont été donnés dans les 

formes employées dans la langue ottomane et non pas dans la langue russe. Par exemple 

diametro (diametr), metro (metr), kadro (kadr), ampermetro (ampermetr), voltmetro 

(voltmetr), jenerator (generator), briqad (brigada), kablo (kabel), manometro (monometr), 

stansyon (stansiya), jimento (sement). 

Fərhad Ağazadə, dans l’article intitulé « Məktəb kitabları və istilahlarlar » (Les 

manuels scolaires et les termes), paru dans le journal Maarif işçisi, a considéré le 

remplacement artificiel des mots internationaux par les mots arabes et persans, comme une 

erreur. « Certes, il n’y a aucun sens à nommer les objets créés par la culture européenne par 

les mots arabes et non pas européens… il faut emprunter la désignation de l’objet ou la 

dérivation du terme de cet objet selon son origine. Il n’y a de place ni dans l’histoire ni dans 

la logique pour que aeroplan soit emprunté à l’Europe et sa désignation « təyyarə » de 

l’Arabie. Déjà, tandis que le mot « aeroplan » se turcise facilement le mot « təyyarə » n’a 

même pas tendance de le faire »319. 

La presse azerbaïdjanaise a aussi joué un grand rôle dans la création des termes. 

Cependant, la traduction hâte et souvent mécanique, à partir de la langue russe bien sûr, 

induisait assez de fautes dans la création des termes320. 

La création des néologismes par les moyens propres à la langue azerbaïdjanaise était 

« encouragée » par le 1er Congrès Turcologique aussi. Par exemple, Zilfeldt remarque dans sa 

thèse qu’ « il ne faut pas renoncer aux mots comme yerbiliq-géographie, yulduzbiliq-

astronomie, subiliq-hydrologie, daşbiliq-pétrographie et d’autres ». 

                                                 

318 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 80-81. 
319 Fərhad Ağazadə, « Məktəb kitabları və istilahlar », Maarif işçisi, 1926, N° 8-9, p.14-15, cité in 319 M. Ş., 

Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 80. 
320 Voir la thèse de Cebiyev dans le 1er  Congrès Turcologique, in Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd ( 26 

fevralja-5 marta 1926 g.). Stenografičeskij otčjot, p. 331-332. 



 158 

Le purisme n’a pas fait suite dans la langue azerbaïdjanaise comme dans la langue 

turque et a été beaucoup critiqué par les linguistes azerbaïdjanais de l’époque soviétique après 

les linguistes russes. Pourtant, au début des années 1920, il a joué un rôle et a eu une influence 

non moins importante dans le développement de la langue littéraire : d’un côté, simplifier les 

expressions difficiles comme terkib et, de l’autre, empêcher un flot de mots russes inutiles de 

pénétrer dans la langue. Odabache, dans son rapport préparé à l’occasion du 1er Congrès 

Turcologique, remarque que « le purisme dans les langues ottomane et azerbaïdjanaise, qui 

est très proche de la première, s’exprime dans le désire d’épurer ces langues de l’influences 

des règles des langues arabe et persanne et de l’autre des mots arabo-persans ; même si telle 

tendance n’a pas eu un succès complet mais a eu une grande influence dans le changement de 

ces langues»321.  

Le fait intéressant est que l’attitude des linguistes azerbaïdjanais envers le purisme 

n’est pas claire. Dans les ouvrages consacrés à la terminologie azerbaïdjanaise de l’époque 

soviétique, les linguistes critiquent le purisme tout en remarquant l’importance de ce 

phénomène dans le développement de la langue azerbaïdjanaise. Cette attitude ambiguë 

s’explique évidemment par la conjoncture politique établie par le régime communiste. 

Par exemple N. Xudiyev écrit : « En général dans les années 1920, le purisme a joué 

un rôle positif ; du point de vue non seulement de l’enrichissement de la langue maternelle 

par le matériel national mais aussi du point de vue de la définition des principes de la 

dérivation des mots. Le contenu révolutionnaire du processus historique et culturel, 

l’accélération de la construction de la langue ont orienté les recherches du purisme et certes, 

le rôle progressif de ce phénomène était déterminé par ceci. Bien sûr, le principe de se baser 

sur les moyens propres à la langue nationale dans les recherches de la création des mots était 

primordial et productif aux époques qui suivront aussi, «l’influence du purisme dans ce 

principe est bien visible »322. 

A cette époque, les mots comme : bildiriş, giriş, uduş, baxış, sonluq, işçi, əməkçi, 

araşdırma, ildönümü, seçki, özək, et d’autres qui sont bien usuels aujourd’hui sont créés grâce 

au purisme.  

Cependant, au cours des années 1920, le développement de la langue par les moyens 

propres était beaucoup plus fort et d’ailleurs très productif. Même après le 1er Congrès 

Turcologique, l’attitude envers les mots russes-internationaux n’a pas été détérminée pendant 

                                                 

321 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd ( 26 fevralja-5 marta 1926 g.). Stenografičeskij otčjot, p. 201. 
322 Nizami Xudiyev,  Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Bakou, Maarif, 989, p. 72. 



 159 

longtemps. Ce type de mots s’implante de manière encore réservée. Dans la majorité des cas à 

côté des mots internationaux, les équivalents usuels dans la langue azerbaïdjanaise ont été 

aussi cités. Prenons le cas du dictionnaire russe-turc (Rusca-Turkçə lüğət), édité sous la 

rédaction de R. Axundov en 1928-29. Par exemple, revizionizm-təftişçilik, prezidium-rəyasət 

hey’əti, passivizm-sülhpərvərlik, partija- firqə323.  

A l’époque précoce soviétique, l’une des méthodes les plus repandues dans la création 

des termes a été celle du calque. La majorité des termes ont été calqué sur le russe. Par 

exemple, le mot samoupravlenie (самоуправление) a été traduit özünüidarəetmə, dans les 

années 1920 que l’on peut de temps en temps rencontrer sous la forme öz-özünü idarəetmə, 

puis dans le dictionnaire de 1959 on voit employer özünüidarə, muxtariyyat324. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

323 R. Axundov, Rusca-türkçə lüğət, vol 2, Bakou, Azərnəşr, 1929. 
324 M. Ş., Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 82. 



 160 

1.3.3. L’européanisation sur la base de la langue turque 

Dans les années 1920, les adeptes de la purification de l’azerbaïdjanais des mots 

arabes et persans et de leur remplacement par d’autres mots ont proposé de revenir à l’emploi 

des mots turcs anciens. Par exemple F. Ağazadə, dans l’article intitulé « Türkçənin 

zənginləşdirilməsi yolları » (Les voies de l’enrichissement du turc) publié dans le 

journal « Maarif işçisi » écrivait «… Il y a des centaines, sinon des milliers des mots qu’on ne 

peut turciser. Même si cette possibilité existe on n’éprouve aucune affection envers ces mots. 

Puisque les façons de les turciser sont inutiles, il faut trouver d’autres moyens. Par exemple, 

il faut chercher et trouver les équivalents turcs anciens pour les mots étrangers qui ne 

peuvent pas être turcisés, et les ressusciter ; par exemple au lieu de « sərya, zəhrə, dübbi-

əkbər, səttarə, məstərə, tərcuman, səndəliyyə », ressusciter les mots « ülkər, colpan, (coban 

ulduzu), yeddigər (yeddi ulduz), cızğac, köçürgəc, popurğac ». Deuxièmement, s’il n’y a pas 

d’équivalents turcs anciens pour les mots qui ne peuvent pas être turcisés, il faut les 

emprunter aux autres dialectes turcs, par exemple au lieu de zərbül-məsəl si on emprunte 

hövcək de tchaghataï dans quelques temps il peut l’emporter sur le mot arabe inventé. De la 

même manière, au lieu du mot əfsanə (une légende) qui ne peut être turcisé le mot çörnək de 

l’altaïque s’établira très vite dans notre langue. En ajoutant le mot etmək (faire) à chaque 

mot arabe il a été inventé des milliers des mots-terkib comme müharibə etmək (faire la 

guerre), təsadüf etmək (se coïncider). Par contre, cela salit et défigure l’image de la langue 

turque. Alors que le verbe çəriləşmək de tchaghataï est pareil à ce terkib arabe, çərik sinifie 

əskər (soldat) en tchaghataï »325. 

  Pendant les années 1920, l’emploi des mots turcs ottomans est dû au fait que les 

intellectuels, influencés par la tradition littéraire turque, ont beaucoup utilisé les éléments 

turcs ottomans dans leurs œuvres. Cette tradition date d’une époque bien plus antérieure aux 

années 1920. A cette époque, l’influence du turc ottoman a trouvé sa place surtout dans la 

langue littéraire. Les journaux comme Füyuzat, Şəlalə, Həyat, İrşad326et plusieurs autres 

étaient les proliférants de cette tradition. Dans ces journaux, les phrases, d’après leur structure 

et leur expression, correspondaient tout à fait à celles de la langue ottomane. Ce qui 

provoquait les critiques des azeriçiler327, c’était le fait que l’ottoman n’était pas une langue 

                                                 

325 F. Ağazadə. Türkçənin zənginləşdirilməsi yolları « Maarif işçisi », 1926, N6-7, p.37-38  
326 Voir 1ère partie.  

327 Voir 1ère partie. 



 161 

purement turque, mais le turc est trop influencé par la structure grammaticale des langues 

arabe et persanne, et chargé des mots de ces deux langues. Cette langue était considérée 

comme très éloignée de la langue populaire. Les vestiges des éléments ottomans sont visibles 

au début de l'époque soviétique aussi. On peut les appréhender sous la forme de deux 

groupes : en premier, ce sont les mots qui ont leurs équivalents sémantiques et lexicaux dans 

la langue azerbaïdjanaise populaire. Ce groupe de mots turcs trouve son origine dans le fond 

lexical turc commun. Cependant, dans le processus de la différenciation lexicale et 

sémantique, leur usage est moins accentué dans la langue littéraire azerbaïdjanaise alors que 

la langue turque ottomane littéraire les a bien sauvegardés, et elle contue de les employer. 

L’emploi de ces mots dans l’azerbaïdjanais des années 1920, est lié à l’initiative des 

intellectuels, adeptes de l’Union de la langue (Dil birliyi), d’adopter une langue turque 

unifiée, compréhensible pour tous les Turcs. Par exemple : les mots pək, əvət, həp, iştə ont été 

employés au lieu des mots ən, bəli, bütün, budur; ou bien, erkək, köy, sıkı, yovuq, nərədən, 

hanki, kac,  kəndi, hepsi, şu, şöylə, şunlar, böylə, şimdi, ileri, bulmaq, çınlamaq, qullanmaq 

au lieu de kişi, kənd, möhkəm, yaxın, hardan, hansi, neçə, öz, hamısı, bu, elə, bunlar, belə, 

indi, irəli, tapmaq, çinləmək, işlənmək bien usuels, etc. Ce processus a été considéré comme 

« antidémocratique » par plusieurs linguistes de l’époque soviétique.  

Le deuxième groupe de mots employés à cette époque a été des mots d’origine 

européenne empruntés par l’intermédiaire du turc ottoman. Par exemple : parlaman-

parlament, Orupa-Avropa, stasiyon-stansiya, teatro-teatr, etc. Certains de ces mots ont été 

modifiés dans la langue azerbaïdjanaise. Par exemple le mot parlamento en turc a été modifié 

comme parlaman en azerbaïdjanais, stasiyon-istasiyon, Arupa-Orupa, vapur-vapor etc328. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

328 Nizami Xudiyev,  Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, p.87 



 162 

1.3.4. Le problème de la terminologie dans le 1er Congrès Turcologique 

La terminologie a été l’un des problèmes essentiels étroitement liés à celui de 

l’alphabet discuté dans le 1er Congrès Turcologique de 1926 organisé à Bakou. La huitième 

session du Congrès, qui a eu lieu le 2 mars 1926, était consacrée aux problèmes de la 

terminologie scientifique dans les langues turques. Les thèses préparées sur ce sujet ont été 

très contradictoires, les résolutions du Congrès seront aussi divergentes dans les principes. 

Cependant on peut en conclure que la décision était beaucoup plus axée vers 

« l’européanisation et la modernisation sur la base de la langue turque » ce qui coïncidait bien 

avec le processus de l’indigénisation. 

A. R. Zilfeldt-Simumiagi, dans sa thèse, distinguant quatre courants par rapport à la 

langue littéraire parmi lesquelles il nomme les premiers «les panislamistes », les 

deuxièmes « les européanisateurs », les troisièmes des « panturcs » et les derniers les 

démocrates, lui-même se tient à l’écart des démocrates (narodniki) et considère qu’il faut 

créer les termes à la base de la langue populaire. Quand aux premiers, il les désigne les 

réactionnaires, les bourgeois qui ne veulent pas de se débarrasser de cette langue de « Moyen 

Age » enrichie des mots arabo-persans. Concernant les européanisateurs, il se montre hostile 

alors qu’il préfère les mots « revoljucija » et « sovet » aux termes bien usuels comme 

« inqilab » et « şura ». Pourtant, il est difficile d’accepter que le peuple emploie les mots 

« revoljuciya » et « sovet » au lieu de « inqilab » et« şura ». Les « panturcs » d’après lui aussi 

sont réactionnaires. Il les divise en deux parties ; d’une part, ce sont les « ottomanisateurs », 

ceux qui veulent introduire l’ottoman comme la langue littéraire et d’autre « les songeurs, les 

utopistes » de la langue unique turque pour tous les peuples turcs. Dans ce Congrès il parle 

déjà de ce que « cette langue sera compréhensible aux turcologues mais non aux peuples 

turcs ». D’après lui, « Si on peut parler du rapprochement jusqu'à une fusion de différentes 

langues turques ce n’est que des langues très proches entre elles et les porteurs desquelles en 

demeurant en voisinage sont liés économiquement entre eux, (il s’agit de la langue 

azerbaïdjanaise, turque et d’autres) ». Et en résumé, « comme il n’y a pas de lien économique 

et politique entre eux, cela ne peut être possible et de toute façon, les projets les plus grands 

des panturcs sont condamnés à l’échec »329. Donc, Zilfeldt est visiblement contre le 

rapprochement des langues turques, sinon la création de la langue turque unique en 

                                                 

329A. R. Zilfel’dt-Simumjagi, « K voprosu o principah obrazovanija naučnoj terminologii v tjurkskih jazykah », 

Bjuljuten’ Organizacionnoj Komissii po sozyvu Vsesojuznogo Tjurkologičeskogo S’’ezda, № 2, Bakou, 28 

fevrier 1926, pp. 120- 121, citée in Buludxan Xəlilov, Birinci Beynəlxalq türkoloji qurultay, pp. 116-117. 



 163 

considérant cette idée réactionnaire. Il voit les liens économiques et politiques comme des 

aspects essentiels pour le rapprochement des langues et leur fusion. Il soutient la langue 

populaire, car il considère que « seulement une telle langue peut contribuer au succès de 

l’éducation politique, agricole… du peuple »330. L’expression « l’éducation politique, agricole 

du peuple », démontre qu’il s’agit bien de la réalisation de la politique bolchévique et non pas 

du souci d’une révolution culturelle. Il propose les mots comme « uşkula » (škola) au lieu du 

mot très usuel « məktəb », « komandarm, ispolkom, komintern, nep, ves » etc., en disant que 

ces mots deviennent déjà internationaux. Apparemment, le mot « international » devait 

combler l’esprit éveillé des intellectuels. Parmi des mots arabes, il propose tout de même de 

sauvegarder « ceux qui sont peu nombreux et bien implantés dans la langue populaire 

comme : Allah, şaytan, rasul, molla, axund, namaz, hacı, padişah, darviş, etc, pour exprimer 

les notions religieux et monarchiques qui sont en train de disparître de l’esprit du peuple ». 

En décrivant tout le patrimoine cultruel des peuples turcs comme bourgeois et réactionnaire, il 

dit que « En ces jours de croissance rapide des forces productrices…il n’y a pas de temps 

pour attendre le développement de la science, de la culture et de la langue littéraire par la 

voie naturelle… Le travail comme la création de la terminologie et de la grammaire ne doit 

pas dépendre du groupe particulier des intellectuels nationaux, mais doit se passer à la vue 

de tout le monde et être corrigé par l’opinion de la société331. Il ne reste qu’à comprendre ce 

qu’est cette « opinion de la société » : c’est le contrôle et la censure du Centre, de toute 

évidence. 

Parmi les thèses faites sur le problème de la terminologie dans le Congrès 

Turcologique, il faut s’arrêter sur celle du grand turcologue B. V. Tchobanzade. Représentant 

de l’intelligentsia nationale, Tatare de Crimée, il a terminé l’université de Budapest. La 

particularité de son idée consiste une proposition d’unification des termes de tous les peuples 

turcs. En se basant sur l’expérience de création de la terminologie dans les langues 

européennes, il remarque que celles-ci ont une terminologie scientifique commune. Il propose 

le même système pour les peuples turcs. Au cours de sa thèse, il distingue trois bases de 

vocabulaire dans les langues turques. Premièrement, il parle de la base turque commune et 

bien qu’il y ait des distinctions entre les différents dialectes, il y a également un grand 

                                                 

330 A. R. Zilfel’dt-Simumjagi, « K voprosu o principah obrazovanija naučnoj terminologii v tjurkskih jazykah », 

Bjuljuten’ Organizacionnoj Komissii po sozyvu Vsesojuznogo Tjurkologičeskogo S’’ezda, № 2, Bakou, 28 

fevrier 1926, pp. 120- 121, citée in Buludxan Xəlilov, Birinci Beynəlxalq türkoloji qurultay, p. 118. 
331 Ibid. p. 112. 



 164 

matériau commun pour toutes les langues turques. C’est cette base–là qui doit être prise en 

compte pendant la création des termes. La deuxième base importante également commune 

pour les langues turques c’est celle des mots arabes et persans grâce auxquels on peut 

comprendre les écrivains classiques tchaghataïs ainsi que ottomans. Pour la troisième base on 

peut s’orienter vers les langues européennes. Pour la création des termes, il trouvait important 

de prendre en considération les relations entre les langues, par exemple les terminologues 

kazakhs doivent s’accorder avec les Ouzbeks, alors que les Azerbaïdjanais doivent prendre en 

considération ce qui se passe dans ce domaine chez les Ottomans. Par rapport aux termes 

européens, il considère qu’ils doivent avoir pour base la même source. « Si on prend la racine 

grecque alors tous les peuples turcs doivent emprunter ces termes dans la forme grecque »332. 

Il remarque que « les peuples turcs n’ont pas encore la langue scientifique commune 

mais ils ont une base pour cela». Il répond au discours de Zilfelt par une conception 

controversée qui consiste en « nécessité de créer un bureau de traduction scientifique turc qui 

pourrait fonctionner, non pas sous les ordres de Narkompros ou des organes administratifs, 

mais dans le but d’étudier la littérature classique européenne, et créerait la langue 

scientifique et fixerait les sens pour les expressions particulières etc. »333. 

Une alternative de créer la terminologie par le principe de groupes des langues très 

proches a été proposée par Zeynallı au lieu de créer la terminologie turque commune. Dans sa 

thèse consacrée aux principes de la création des termes dans les langues turques, il considère 

que les mots arabo-persans turcisés ne doivent pas être éliminés de la langue. Concernant les 

termes empruntés, ils doivent être pris avec la prononciation française ou italienne. Pour les 

mots étrangers, il ne faut prendre que des racines.  

Lors du 1er Congrès Turcologique, deux autres thèses encore ont été consacrés au 

problème de la terminologie : celles de Bay-Tursunov Ahmed sur la terminologie kazakhe et 

de Khabibulla Odabache sur la terminologie dans les langues turques. 

La période qui suit le Congrès Turcologique est considérée comme une nouvelle étape, 

plus organisée dans la création des termes. En 1929, auprès du Commissariat de l’Instruction 

Populaire de l’Azerbaïdjan a été créée l’Administration supérieure des organismes 

scientifiques (Baş Elmi Müəssisələr İdarəsi). Tous les problèmes relatifs à la terminologie ont 

été confiés à cette organisation. Au sein de l’administration supérieure des organismes 

scientifiques, la Commission d’Etat de la terminologie a été fondée. Au début des années 

                                                 

332 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij otčjot, p. 193. 
333 Ibid. 



 165 

1930, elle a été transférée à l’Institut de la Recherche Scientifique d’Etat. L’Institut accueillait 

les spécialistes universitaires dans le but de créaer des termes. La création des normes 

d’écriture a été aussi confiée à cette Commission. Elle a été chargée : 

1. De définir le dialecte qui forme la base de la langue azerbaidjanaise ; 

2. De se fonder sur trois sources pour la création des termes : 

a) le fond lexical propre à la langue azerbaidjanaise elle-même,  

b) les langues européennes (d’une manière générale, le russe bien évidemment),  

c) les langues, arabe et persanne.  

Concernant la première source de création des termes, c'est-à-dire, pour créer les 

termes sur la base de l’azerbaïdjanais, le principe était d’envoyer des expéditions spéciales 

dans les différentes régions afin de recueiller le matériel et l’exploiter. 

En se servant des langues européennes comme une source, il fallait prendre en 

considération des conditions économiques et culturelles et les particularités de 

l’azerbaïdjanais.  

En se servant des langues, arabe et persanne, il ne fallait garder que les mots usuels 

dans la langue parlée et ne plus emprunter de nouveaux mots à ces langues.  

1. De faire attention à l’écriture exacte des termes du point de vue de l’orthographe. 

2. De réviser le matériel recueilli par la Commission de la terminologie (İstilah 

Komissiyası) à l’époque ; d’impliquer tous les employeurs de la presse et de la 

traduction dans ce travail de la Commission334. 

La création des termes s’est réalisée sous le contrôle du Soviet du Commissariat 

Populaire. En 1929, le Soviet du Commissariat Populaire de la RSSA a décidé que ce ne sont 

les termes qui ont été approuvés par le Commissariat de l’Instruction Populaire qui doivent 

être employés dans la presse et dans les écoles et cela de manière obligatoire. 

A cette époque, ont été publiés les dictionnaires terminologiques comme «Dictionnaire 

terminologique sur la mécanique théorique » (Nəzəri mexanikadan istilah lüğəti, Bülleten, N° 

1, Bakou, ADETİ nəşriyyatı, 1930), « Dictionnaire des termes électrotechniques » 

(Elektrotexnika istilahları, rusca-turkcə, Bakou, Azərnəşr, 1931) « Dictionnaire des termes 

scientifiques » (Riyaziyyat terminləri, Bakou, Azərnəşr, 1931)335.  

                                                 

334 İstilah Komitesinin bülleteni, N 1, Bakou, ADETİ Nəşriyyatı (1930) in M, Ş.,Qasımov, Azərbaycan dili 

terminologiyasının əsasları, p. 85. 
335 M, Ş. Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p.88. 



 166 

Le processus de « l’indigénisation » s’achève à la fin des années 1920. Avec l’arrivée 

des communistes au pouvoir et l’enracinement de la nouvelle politique dans le but de créer un 

nouvel homme soviétique, a été détruit tout ce qui était national et religieux, considéré 

dorénavant comme bourgeois et antisoviétique. Il faut remarquer que, même si le 

gouvernement considérait cette époque comme celle de la révolution, en réalité le peuple 

n’avait pas participé à ce processus, mais il a été plutôt imposé au peuple de changer sa 

manière de vivre ainsi que sa culture et sa langue. Quant à l’intelligentsia nationale, qui 

s’avère finalement être un outil dans la prolifération des idées communistes, elle deviendra 

par la suite, victime de ce régime totalitaire.  

L’introduction de l’alphabet latin ainsi que de la terminologie européanisée considérée 

comme neutre dans le processus de la turcisation se manifeste comme palliatif, qui finalement 

ne s’avère plus compatible avec la mono-idéologie du régime soviétique qui a été plutôt 

destinée à créer avec un nouvel état, un nouvel homme soviétique. La politique de 

l’épanouissement (rastsvet) s’achève en fait par une nouvelle étape qui aura été destinée au 

rapprochement et à la fusion dans une grande nation soviétique, sujet de notre chapitre 

suivant.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 167 

2. La politique de dénationalisation et de soviétisation des 

années 1930 à 1950. L’époque stalinienne et le problème de 

la langue nationale en Azerbaïdjan 

Depuis déjà la fin des années 1920 et surtout à partir des années 1930, on assiste à un 

changement dans le cours de la politique linguistique, faisant partie de la politique nationale 

du gouvernement soviétique, en général dirigé vers l’accélération de la politique du 

rapprochement et de la fusion dans un seul peuple soviétique. Cependant, d’après certains 

auteurs, « ce n’est pas le cours lui-même qui a autant changé au tournant des années 1930 

mais surtout les méthodes de l’application de cette politique linguistique »336. Le 

« rapprochement » et la « fusion » ont fait partie intégrante du processus de l’accroissement 

de la centralisation du pouvoir politique du gouvernement soviétique.  

Certes, la soviétisation, finalement, ne pouvait pas présenter un autre visage que celui 

de la russification, car il s’agissait toujours de l’intégration à la culture russe, qui devait être 

considérée commune pour les peuples soviétiques bien que la forme nationale, en effet, n’ait 

pas été tout à fait détruite. La politique de « l’internationalisme » masqué commence à se 

transformer en nationalisme russe très évident. Les chercheurs occidentaux envisagent cette 

période de l’histoire de l’URSS comme époque « d’une reviviscence du nationalisme russe 

ou, pour être précis, grand-rissien et la tendance à imposer le russe comme impérialisme 

culturel337.  

Pourtant, ce revirement dans la politique doit être envisagé comme tout à fait régulier ; 

il y a rien d’étonnant à ce qu’après son installation totale le pouvoir soviétique, supposé 

devenir « natal » et « compréhensible » pour les nationaux, n’avait plus besoin du « masque » 

de l’internationalisme. Donc, ce rapprochement et cette fusion se réaliseront dans le but de la 

création d’un nouvel homme intellectuel soviétique parlant une seule langue commune, 

intégré à une « culture soviétique » commune. Pour comprendre cela, il suffit d’évoquer le 

rapport, fait par Staline lors de la XVIème session du Parti Communiste. Selon lui « le 

dialectisme léninien de la question posée sur la culture nationale consiste en 

l’épanouissement des cultures nationales par leur forme et socialiste par leur contenu, dans 

les conditions de la dictature prolétarienne dans un pays, pour leur fusionner dans une seule 

culture socialiste commune de leur forme et leur contenu, avec une seule langue, après que le 

                                                 

336 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.73. 
337 Lucien Laurat, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, p.62. 



 168 

prolétariat remportera dans le monde entier et le socialisme entrera dans la vie 

quotidienne ». Il continue avec la formule suivante : « l’épanouissement des cultures 

nationales et des langues durant la période de la dictature prolétarienne, c’est le but pour 

préparer des conditions pour leur disparition et leur fusion dans une seule culture socialiste 

et dans une seule langue commune, à l’époque du socialisme prédominant dans le monde 

entier »338.  

Avec la fusion des cultures, il s’agissait de la disparition des langues nationales pour le 

passage définitif à une seule langue, le russe.  

Au cours des années 1930, il a eu également un changement dans la vision sur 

l’époque prérévolutionnaire ; si à l’étape précoce de la soviétisation, l’époque tzariste a été 

envisagée comme réactionnaire, coloniale et la Russie elle-même comme « prison des 

peuples », cette attitude a été réapprécié et considéré désormais comme tout à fait 

bienveillante. Il a été envisagé que « les tsars créèrent entre autre, sur ces territoires l’état, 

devenu maintenant l’Union Soviétique ; le tsarisme développa et diffusa la langue russe, qui à 

présent s’avère être le moyen de liaison dans la construction de la société socialiste. Tous 

ceux qui menaient le combat et résistaient contre l’intégration à la Russie sont devenus des 

agents de l’impérialisme»339.  

L’amorcement de la purge dans les années 1930, par le gouvernement stalinien contre 

l’intelligentsia et des communistes nationaux, a détruit la classe importante de la nation, en la 

privant des porteurs de la culture traditionnelle. Cette époque est considérée également 

comme l’époque de «l’acculturation c'est-à-dire, plus ou moins, la perte de sa propre 

ethnicité et la « modernisation » de façon de vivre, sur la base de la culture russe 

moderne»340. 

Le processus de centralisation se manifestait dans la nouvelle répartition 

administrative et territoriale, ainsi que dans tous les domaines de la vie sociale, politique et 

culturelle de la république.  

En 1936, la nouvelle constitution, connue aussi sous le nom de « la Constitution 

stalinienne » a été adoptée par le gouvernement soviétique. Elle a aboli la Fédération 

Soviétique de Transcaucasie crée tout de suite après l’établissement du pouvoir soviétique sur 

                                                 

338 I.Staline,  Voprossy leninizma, 2e édition, pp. 702- 703, in B.Grande, « К voprosu ob alfavitnom stroitel’stve 

SSSR », Prosveščenie nacional’nostej, 1931, N°10, p. 72. 
339 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 254. 
340 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 50. 



 169 

ce territoire (1921), et a créé les Républiques autonomes, y compris la République soviétique 

de l’Azerbaïdjan. Suite à l’adoption de la constitution de l’URSS, le 14 mars 1937, fut 

également adoptée la Constitution de la République d’Azerbaïdjan soviétique. Dans le 

processus de ces transformations, la désignation de la nation, ainsi que celle de la langue ont 

aussi évolué. Si avant les années 1930, le terme « Azerbaïdjanais » en tant que langue n’est 

pas encore rigoureusement appliqué, à partir de l’adoption de la Constitution de 1937, ce 

terme s’y intègre et devient stricte. Le terme désignant la nationalité Azerbaïdjanien employé 

déjà pendant la Première République d’Azerbaïdjan en 1919,341 bien que ce ne soit pas de 

manière régulière comme « les Turcs de l’Azerbaïdjan » ou « les Tatares » (Tartares) du 

Caucase, devenu depuis peu de temps obsolète. 

Notons que dans la première Constitution adoptée en Azerbaïdjan, après 

l’établissement du pouvoir soviétique, pareil à la Constitution de l’URSS, il n’y avait aucun 

article concernant la langue d’Etat. L’absence de tel article est remarquable aussi dans la 

Constitution de 1937, bien que l’article 121, prévoie « le droit de chaque citoyen à 

l’enseignement en langue maternelle »342. Il semble évident que la langue maternelle n’a pas 

de prétention à devenir langue d’Etat. Cette ambigüité concernant la langue laisse à deviner de 

quelle « langue maternelle » dans l’enseignement il pouvait s’agir. Donc, cette question 

demeurait assez vague sous l’époque stalinienne aussi, et ne devient l’objet d’une révision 

réelle pas avant l’époque du « dégel » (Ottepel’), à partir des années 1950.  

Il faut remarquer que déjà à la fin des années 1940 et au début des années 1950, les 

tentatives d’introduire la langue azerbaïdjanaise en tant que langue d’Etat ont été entreprises 

sous le gouvernement du premier secrétaire du Comité Central du Parti Communiste de la 

RSSA entre 1933 et 1955, de Mir Cəfər Abbas oğlu Bağırov (1896-1956). Dans ce but, la 

réunion des enseignants de la langue et de la littérature azerbaïdjanaise fut organisée sous la 

présidence de Mirzə Ibrahimov (1911-1993) (Annexe). Il fut décidé de créer une commission 

de 15 personnes afin d’assurer la pratique de l’azerbaïdjanais dans des organismes et des 

établissements. La commission, composée de M. Ibrahimov, S. Vurqun, Ç. Aslanova et 

                                                 

341 Revendications de la Délégation de Paix de la République de l’Azerbaïdjan du Caucase, présentées à la 

Conférence de la Paix, à Paris, 1919, p. 3. 
342 Constitutcija (Osnovnoj Zakon) Sojuza Sovetskih Socialističeskih Respublik, Utveržden Čerezvyčajnym VIII 

sjezdom Sovetov Sojuza SSR 5 dekabrja 1936 qoda, 1987, article 121. 



 170 

d’autres, a commencé les travaux préparatoires et avec l’arrestation de M. Bağırov, elle n’a 

cependant pas eu d’issue343.  

Ce n’est qu’en 1956, par la décision du Soviet Suprême de la République Soviétique 

Socialiste de l’Azerbaïdjan, qu’un article a été intégré dans la constitution de 1937 qui 

stipulait que la langue azerbaïdjanaise est langue d’Etat. Cette tentative concernant le statut de 

la langue en 1956, a suscité beaucoup de débats et est même devenue la raison du « grand 

ménage » aux plus hauts échelons du gouvernement. Mirza Ibrahimov et Imam Mustafayev, 

étant considérés comme nationalistes, ont été renvoyés de leur poste pour « la dissidence sur 

les questions nationales»344.  

Dans les années 1930, la centralisation se manifeste aussi dans l’amorce de 

l’organisation de filiales et de bases de recherches scientifiques des Académies des Sciences 

dans les républiques et les régions de l’URSS. Parmi les premières filiales créées sous 

l’auspice de l’Académie des Sciences de l’URSS, il y a les filiales de Transcaucasie. En 1932, 

à la base de l’Institut d’Etat de la Science et de la Recherche de l’Azerbaïdjan a été créé le 

département azerbaïdjanais de la Filiale Transcaucasienne de l'Académie des Sciences de 

l'URSS, dont la présidence a été confiée à R. Axundov (1897-1938). Avec l’abolition du statut 

fédéral de la Transcaucasie en octobre de 1935, le département a été retourné à la Filiale 

Azerbaïdjanaise de l’Académie des Sciences de URSS, où parmi d’autres, l’Institut de la 

langue et de la littérature a été aussi fondé.  

Le rapprochement et la fusion en communauté unique a été « codifié » dans la 

décision du Comité Central du Parti Communiste (CC PC) de toute la Russie, ainsi que du 

Conseil des Commissaires Populaires du 13 mars 1938, sur l’introduction de « l’apprentissage 

obligatoire de la langue russe, dans toutes les écoles des républiques et des régions 

nationales » (ob objazatel’nom izuçenii russkogo jazyka v školah nazional’nyh respublik i 

oblastej). Selon cette loi, la langue russe devait régner dans tous les domaines.  

C’était donc, la première fois, depuis son arrivé au pouvoir dès 1917, que le 

gouvernement soviétique déclarait d’une manière ouverte ses priorités pour le développement 

                                                 

343 Gosudarstvennyj arhiv političeskih partij i obščestvennyh dviženiy Upravlenija delami prezidenta 

Azerbajdžanskoj Respubliki (GAPPOD UDPAR), f.1, оp.43, d.228, l. 52, voir Gasanly Džamil’, Hruščjovskaja 

Ottepel’ » i nacuonal’nyj vopros v Azerbajdžane (1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 141. 
344 Fəxrəddin Yadigar, Dilimiz, qeyrətimiz, qayğılarımız, Bokou, Maarif, 1997, p. 53; Yaroslav Bilinsky, The 

soviet education Laws of 1958-59 and Soviet Nationalities Policy, Soviet Studies 14 N 2 (Octobre 1962), p.138; 

Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule, p. 166. 



 171 

du russe. Suite aux événements de mars, en avril 1938, les décisions analogiques ont été 

prises dans toutes les républiques de l’Union.  

En Azerbaïdjan, telle décision « Sur l’apprentissage du russe dans les écoles non 

russes » (Ob objazatel’nom izučenii russkogo jazyka v nerusskih školah respubliki) est déjà 

prise le 23 mars 1938, par le CC PCA et le Soviet du Commissariat Populaire de la RSSA345.  

Dans la résolution du XIVe congrès du PCA, prise au mois de juillet de 1938 à cet 

égard, fut remarqué ceci : « On apporte une valeur exceptionnelle à la connaissance de la 

langue russe dans notre grande Union des Républiques Soviétiques, en tant qu’outil puissant 

de la communication entre les peuples fraternels de l’URSS. Elle contribuera à leur 

développement économique et culturel ultérieur, en tant que moyen du développement 

ultérieur des cadres nationaux dans le domaine de la science et des connaissances 

techniques. A cet égard, le XIVe congrès du PC de l’Azerbaïdjan charge des organes de 

l’instruction nationale, des organisations soviétiques et du Parti d’assurer l’aménagement 

d’un bon apprentissage du russe dans les écoles de l’Azerbaïdjan, conformément à la 

décision du Soviet des Commissariats Populaires et CC PCA »346.  

L’étude de la langue russe devait désormais se passer d’une manière centralisée, alors 

que l’introduction et le renforcement de l’enseignement du russe furent imposés bien avant 

1938, encore à l’époque de l’indigénisation (voir 1 chapitre).  

Le programme scolaire de 1938 - 1939 prévoyait déjà l’enseignement du russe à partir 

de la deuxième ou troisième année scolaire puis son introduction ultérieure à partir de la 

première année scolaire. Cela contribuera à l’accroissement du nombre des heures accordées 

pour l’enseignement du russe dans toutes les écoles nationales, à l’élargissement de la 

formation des cadres des enseignants du russe, l’activation d’édition de la littérature 

méthodique et scolaire. 

En 1938, le Congrès du PCA, a programmé de former 2000 professeurs de russe à 

court terme. A ces fins, au sein de l’Institut Pédagogique de l’Azerbaïdjan et à l’Université de 

Bakou, les départements de la langue et de la littérature russe ont été ouverts. En outre, ont été 

fondés l’Institut Pédagogique indépendant et deux écoles pédagogiques. Les cours particuliers 

ont commencé à fonctionner afin de former des enseignants de la langue russe pour les écoles 

                                                 

345 Bakinskij rabočij, 1 avril, 1938, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p.104. 
346 Rezoljucii XIV s’’ezda KPb (komunističeskaja bolševickaja partija) Azerbajžana i XIII obščebakinskoj 

partijnoj konferencii, Bakou, 1938, p. 21, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p.104. 



 172 

non russes de l’Azerbaïdjan. Durant l’année scolaire de 1938 – 1939, le russe a été enseigné 

dans 1892 écoles et en 1939 - 1940 ce nombre est passé à 2549 écoles347. 

D’autre part, si avant cela, l’étude de la langue russe n’avait pas de résultats effectifs 

au niveau de l’apprentissage, faute d’enseignement bien organisé, ce travail était dorénavant 

en train de changer d’une manière aussi bien qualitative que quantitative. Il a eu 

l’accroissement des écoles russes, qui facilitait évidemment la vie des Russes dans les 

républiques nationales et contribuait à l’ambition des nationaux voulant appréhender « la 

langue impériale » afin de pouvoir bien intégrer dans la vie sociale et politique de l’Etat348. 

D’après les calculs basés sur les archives, en Azerbaïdjan, le nombre des étudiants dans les 

écoles russes entre 1930 et 1939, a été multiplié par 3, tandis que dans les écoles 

azerbaidjanaises par 2,6349. Il faut prendre en considération que l’élargissement de la position 

de la langue russe n’a cependant pas été uniforme dans toute la république, il a 

essentiellement touchée la capitale et des grandes villes de la république. Cela explique 

pourquoi « la langue azerbaïdjanaise sauvegardait ces positions de la langue principale de 

l’enseignement dans les écoles de la république »350 et la statistique d’après laquelle l’année 

scolaire 1939-1940, sur 638425 élèves de l’école primaire et secondaire 68,6% ont fait leurs 

études en azerbaïdjanais (dans ce pourcentage sont incluses également les petites minorités de 

la république), 18,9% - en langue russe, 12,1% - en arménien, 0,4 % – en géorgien351. 

L’introduction du russe en tant que langue commune, considérée comme « tendance 

chauviniste de grand-rissien », a été relancée dans les années 1930, où le russe était de 

nouveau appréciée comme langue la plus riche avec une tradition ancienne. Par exemple, en 

1945 l’académicien V. V. Vinogradov écrit un ouvrage, «Velikij russkij jazyk» (La grande 

langue russe), consacré au « rôle historique universel de la langue russe». Son livre est plein 

d’expressions comme « la richesse et la puissance de la langue russe sont communément 

                                                 

347 Gosudarstvennyj Arhiv Azerbajdžanskoj Respublik (GAAR), f. 57, op.13, ed. hr. 50, l. 31, voir Ajdyn 

Balaev, Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane, p.105. 
348 Voir Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 256. 
349 GAAR, f. 57, op. 5, ed. hr. 326, l. 65; f. 57, оp. 11, ed. hr. 475, l. 1, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye 

processy, p.105. 
350 Rezoljucii XIV s’’ezda KPb (komunističeskaja bolševickaja partija) Azerbajžana i XIII obščebakinskoj 

partijnoj konferencii, Bakou, 1938, p. 21, voir ibid. 
351 GAAR, f. 57, op. 11, ed. hr. 475, l, 1, voir ibid, p.105. 



 173 

reconnues. Cette reconnaissance a profondément imprégné les consciences de tous les 

peuples et de toute l’humanité»352. 

Dans la continuité de ces idées, le professeur russe Lomtev écrit dans Voprossy 

Filozofii (Question de Philosophie) N° 2, 1949 : «La langue russe est l’instrument de la 

civilisation la plus avancée, la civilisation socialiste ; elle est la langue de la paix et du 

progrès… la langue russe est grande, riche et puissante… De ses inépuisables trésors, les 

langues nationales de l’URSS tirent un élixir vivifiant ; elle est étudiée avec amour par tous 

les peuples de la grande Union soviétique, qui voient en elle un puissant outil de leur progrès 

culturel et de la transformation socialiste »353.  

Bien qu’il soit difficile d’accepter ces visions comme étant tout à fait soviétiques, 

appréhender la langue russe devenait aussi une nécessité en raison des exigences de la vie 

sociale et politique ainsi qu’économique.  

Alors, la langue russe fut érigée à l’échelle d’ « une langue conductrice de la culture 

soviétique multinationale » 354 ainsi qu’à «une source la plus importante de l’enrichissement 

et du développement d’autres langues fonctionnant dans le pays »355. Sans connaître le russe, 

il était impossible d’avancer et se promouvoir dans tous les domaines de la vie sociale, 

politique et économique. Le russe est aussi devenu la langue de l’enseignement militaire en 

raison de la suppression des régiments nationaux de l’armée, ce qui a servi de facteur de 

renforcement de l’unité nationale aussi bien que de l’école, et leur intégration dans une seule 

Armée Rouge.  

A l’époque soviétique donc, l’on assiste au processus du développement du 

bilinguisme russe-national comme un phénomène naissant en quelque sorte de la nécessité 

sociale et économique. Le besoin de la communication entre différentes nations renforçait 

également cette tendance. L’aspiration d’appréhender la langue comme étant prestigieuse, ce 

qu’était devenu le russe, était primordial. Comme souligné par Dixon, « il est difficile 

d’apprendre la langue pour la seule raison de fierté nationale, il faut qu’il y ait également les 

                                                 

352 Voir V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 97. 
353 Lucien Laurat, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, p. 73-74. 
354 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-199, p. 256. 
355 D. Ju. Dešeriev, Razvitie nacional’no-russkogo dvujazyčija, Moscou, Nauka, 1976, p. 6. 



 174 

raisons pratiques »356. Les raisons pratiques concernant les langues nationales ont cependant 

été au fur à mesure réduites au minimum. 

Dès novembre 1949, le professeur Jakovlev proclame, pendant la conférence des 

linguistes, que « la langue russe n’est pas seulement la langue de l’URSS, mais aussi la 

langue internationale dans les démocraties populaires »357. 

Les programmes scolaires standards soviétiques furent établis dans le système de 

l’enseignement. La littérature concernant l’indépendance et l’histoire nationale a été retirée 

des bibliothèques nationales.  

Le développement de la langue de l’époque soviétique devait correspondre à la 

création des cultures des peuples de l’URSS qui devaient être « nationales » d’après leur 

forme et « socialistes » d’après leur contenu. Cela explique évidemment, la raison pour 

laquelle, la russification faisait partie de la politique de la soviétisation et n’allait jamais 

jusqu’à la destruction totale de la culture nationale. Au contraire la « liquidation de 

l’analphabétisme », l’organisation de l’enseignement universel commun, le déplacement de la 

population rurale dans les villes continuait à contribuer à l’accroissement de l’esprit national 

dans les régions, bien que les républiques aient été privées de pouvoir politique et 

économique. Notons pourtant que le processus migratoire de la population rurale dans les 

régions urbaines en Azerbaïdjan ne put s’amorcer qu’avec la délivrance des passeports à la fin 

des années 1950. 

L’une des démarches importantes dans la réalisation de la politique du rapprochement 

et de la fusion consistait en la création d’un seul alphabet commun pour toutes les langues. Un 

grand événement dans ce sens fut le revirement dans le processus de la latinisation, qui 

aboutit à l’imposition de l’alphabet cyrillique, d’ailleurs sous sa forme russe. L’introduction 

de l’alphabet cyrillique correspondait bien à l’idée de faciliter l’apprentissage de la langue 

russe considérée désormais comme lingua franca, qui aspirait à être commune pour tout le 

monde. En effet, le processus du cyrillisation de l’alphabet n’a de nouveau touché que les 

alphabets latins adoptés depuis à peu près une dizaine d’années. A l’échelle de l’URSS, une 

                                                 

356 R. M. W.Dixon, The Rise and Fall of Language, Cambridge, 1997, p. 111, cité in V. M. Alpatov, 150 jazykov 

i politika, p. 85. 
357 « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik 

Akademii Nauk, 1950, №2, p. 78.  



 175 

décision d’introduire des caractères graphiques cyrilliques a été prise déjà dès 1933, bien que 

réellement, le passage à l’alphabet cyrillique n’ait commencé qu’en 1935358.  

Quant à l’Azerbaïdjan, l’introduction de l’alphabet cyrillique y est apparue tout de 

suite après l’abolition du Comité Central International du Nouvel Alphabet en 1937. 

L’Azerbaïdjan se retrouvait parmi les premiers à passer à l’alphabet latin alors que le 

processus de cyrillisation l’a touché en 1940. Evidemment, cela était lié au processus de la 

réconciliation des nationaux avec le pouvoir communiste et l’achèvement de l’indigénisation.

 Sous l’influence de la russification de l’alphabet, les changements dans l’orthographe 

aussi contribuaient à ce processus de la fusion. Cela concernait surtout, l’écriture des termes 

scientifiques et techniques russes-internationaux qui devaient correspondre à leur écriture 

russe. Les transformations dans le fond lexical fait également partie de « la fusion » qui se 

manifeste surtout dans le processus de remplacement des mots usuels par les mots russes, 

notamment concernant les termes relatifs à la vie quotidienne. En Azerbaïdjan, à cette époque 

on a éliminé de la littérature des mots fondamentaux sous l’influence de la théorie, 

considérant le langage comme un phénomène de « classe ». La nouvelle politique a été 

destinée de reconstruire la langue sur la base socialiste et cela, par la voie de la rupture. 

Dans les années 1940, la guerre a contribué à l’agitation des mouvements nationaux, 

qui n’ont pas cessé la résistance même après la fin de la guerre. Cette agitation trouva son 

reflet dans les transformations de la langue aussi. Le 23 janvier 1945, par la décision du 

Soviet du Commissariat Populaire de l’URSS, la filiale azerbaïdjanaise de l’Académie des 

Sciences (AS) fut transformée en l’Académie des Sciences de la RSSA. Ce fut une démarche 

importante dans la vie culturelle et scientifique de la République. Le fondement de l’Institut 

de la Langue au sein de l’AS de la RSSA donna l’impulsion pour le développment de la 

linguistique comme science. Il y fut formé une pléiade de linguistes azerbaïdjanais comme 

Məmmədağa Şirəliyev, Ebdüləzəl Dəmirçizadə, Əliheydər Orucov, Muxtar Hüseynzadə, Səlim 

Cəfərov, Əlövsət Abdullayev, Fərhad Zeynalov et d’autres. Grâce à ces linguistes, plusieurs 

recherches et travaux furent réalisés dans des domaines linguistiques comme la dialectologie, 

la linguistique moderne, la lexicologie, l’histoire de la langue etc.  

Le relâchement des liens entre les centres linguistiques des régions et les Instituts de 

l’Académie des Sciences de l’URSS a introduit de la souplesse dans le contrôle de la politique 

linguistique menée par le centre, qui fut tout de suite profité par l’administration nationale 

                                                 

358 En 1935 le présidium du Comité Central de l’URSS a pris une décision sur le passage des langues des peuples 

du Nord à l’alphabet cyrillique, voir V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 87. 



 176 

pour introduir certains changements nécessaires dans l’alphabet, l’orthographe et la 

terminologie. Ces changements sont remarquables à cette époque. La période commençant de 

1944 mérite d’être étudié plus particulièrement. Bien que cette tentative de retour à la 

tradition des années 1920 n’ait pas eu d’issue réelle, le rejaillissement des mouvements 

nationaux a provoqué une nouvelle vague de répressions. Les persécutions furent effectuées 

non seulement sous forme d’arrestations, d’exils et de fusillades, mais les œuvres nationales 

furent également interdites, la publication des ouvrages en langues nationales fut limitée (à 

l’exception de la littérature de propagande idéologique) et le nombre des écoles nationales a 

été réduit. Les changements, effectués dans les différents domaines de la langue à partir de 

1944, devient l’objet de critique du « centre » dans « la conférence consacrée aux problèmes 

du développement des langues nationales des peuples de l’URSS », convoquée sur la décision 

de la Ve session du Soviet, sur la coordination de l’activité des Académies des Sciences des 

Républiques de l’Union. Dans ce but, le Présidium de l’AS de l’URSS confia au département 

de Moscou de l’Institut de Langue et de Psychologie (Institut jazyka i mišlenija) au nom de 

l’académicien N. R. Marr, d’organiser cette réunion scientifique. Les délégations de toutes les 

Académies des Sciences des Républiques de l’Union y prirent part. Cette conférence a eu une 

influence capitale sur les changements et le développement ultérieure dans le domaine 

linguistique. Le gouvernement central ramène la situation dans la politique linguistique au 

même ordre qui régnait avant l’époque de la guerre et renforce son contrôle. 

Or, la conférence a souligné qu’ « on a découvert dans certains travaux des linguistes 

soviétiques, des vestiges des doctrines réactionnaires idéalistes et formalistes, ainsi que les 

éléments du cosmopolitisme et l'inspiration de la science réactionnaire bourgeoise. Dans 

certains travaux le rôle de la grande culture russe et de la langue russe dans le 

développement des cultures nationales et des langues est sous-estimé. Devant l'Académie des 

Sciences, en tant institution scientifique supérieure du pays, qui assume la responsabilité de 

toute la science soviétique, il y a la tâche de corriger les erreurs commises et d’améliorer le 

travail linguistique non seulement dans les institutions de l'Académie des Sciences de l'URSS 

et les Académies des Sciences des Républiques de l’Union, mais aussi dans les centres des 

recherches qui n'entrent pas dans le système de l'Académie»359.  

                                                 

359 Le discours de l’académicien Topčiev dans la conférence consacrée au « développement des langues 

nationales des peuples de l’URSS 11-14 novembre 1949, « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh 

jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, №2, 1950, №2, p. 74. 



 177 

Donc, la conférence visait de manière générale, de remettre en « ordre » les 

« déviances » dans la politique linguistique. Le travail de la conférence a été également 

consacré aux problèmes concrets comme l’alphabet, l’orthographe, la terminologie des 

langues nationales. « Les tentatives d’introduire les différents changements mal fondés dans 

l’alphabet russe, qui violent le principe naturel de l'unification des alphabets et des 

orthographes à la base des graphèmes russes » ont été critiquées d’une manière acerbe et 

appréciées comme « les défauts importants dans le domaine du développement des langues 

nationales des peuples de l'URSS, empêchant l'épanouissement de la culture, socialiste selon 

le contenu et nationale selon la forme ». « Les insuffisances dans le développement des 

langues nationales » se révélaient surtout dans la question de l’orthographe, qui « semblait 

particulièrement en souffrance » et ce « non-règlement dans l’orthographe posait des 

difficultés insurmontables dans le travail de l’enseignement et de la presse »360. Le professeur 

Serdiuščenko soulignait également que « l'absence de terminologie méticuleusement élaborée 

et politiquement vérifiée se laisse sentir d’une manière défavorable sur la traduction des 

documents politiques les plus importants, les œuvres du marxisme-léninisme, dans les langues 

nationales »361. La rédaction des règles d’écriture du russe devait être utilisée dans la révision 

ultérieure des normes d’écriture des autres langues des peuples de l’URSS. Dans la continuité 

de cette vision, le professeur Jakovlev insistait sur « l’importance de l’enrichissement du 

vocabulaire par les néologismes crées dans la société socialiste»362 dans les principes de 

création de la terminologie dans des langues nationales. Autrement dit, tout ce qui n’est pas 

russe est honni et doit être éliminé. Tous ceux qui contredisaient la russification devraient être 

considérés comme « les nationalistes bourgeois, qui ne sont pas capables de se dépouiller des 

vestiges du passé ». Les linguistes qui s’opposent à l’introduction des désinences et de termes 

d’origine russe dans leurs langues nationales sont mal vus. Tous ces faits critiqués sont 

qualifiés de « cosmopolitisme » et de déviationisme et entraine des sanctions appropriés, 

faciles à deviner. La résolution prise dans cette conférence contient « l’appel à tous les 

linguistes et les scientifiques de lutter contre toutes les manifestations des idées 

                                                 

360 Le discours du professeur Serdiušenko dans la conférence consacrée au « développement des langues 

nationales des peuples de l’URSS 11-14 novembre 1949, voir « Naučnaja sessija po voprosam razvitija 

nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, №2, 1950, №2, p.77. 
361 Ibid, p. 77. 
362 Le discours de Jakovlev, voir « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti 

narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, №2, 1950, №2, p. 78. 



 178 

réactionnaires de la linguistique bourgeoise, contre toute sorte de réconciliation avec 

l’ancienne conception idéologique et son développement »363.  

A cet égard, fut décidé de créer des comités linguistiques à Moscou et de leur confier 

la coordination du travail concernant la langue.  

Dans le but de la résolution du problème des normes d’écriture, qui sont importantes 

dans le développement ultérieure des langues nationales, a été considéré nécessaire 

d’approuver l’édition des « Règles de l’orthographe russe et de la ponctuation » ainsi que 

du « Grand dictionnaire orthographique russe », « Dictionnaire orthoépique et 

orthographique », « Dictionnaire des nomes propres et géographiques ». Cela signifiait que 

dans la création des normes d’écriture, il fallait se référer à ces sources, c'est-à-dire, 

l’orthographe devait correspondre à l’orthographe russe.  

Ainsi, avec l’imposition de l’alphabet russe, on assiste également à l’imposition de 

l’orthographe russe, ainsi que la terminologie qui devait aussi correspondre au schéma russe.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

363 « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik 

Akademii Nauk, 1950, №2, 1950, №2, p. 80. 



 179 

2.1. Le passage à l’alphabet cyrillique 

En effet, le passage de l’alphabet latin à l’alphabet cyrillique en Azerbaïdjan, a été 

amorcé en 1939. Il est considéré qu’outre l’objectif politique, la cyrillisation de l’alphabet 

avait un objectif à la fois social et économique, même si le dernier découlait évidemment du 

premier.  

A partir des années 1930, émergea l’idée que le passage à l’alphabet latin prévoyait 

strictement une approche linguistique. Au cours de ce passage, ont été prise en considération 

surtout les particularités phonétiques des langues, mais les conditions, politique, sociale et 

économique du peuple ainsi que son développement ultérieur ont par contre été ignorés. Cette 

« erreur », ne pouvait être corrigée que par l’adoption de l’alphabet cyrillique, considéré 

comme un processus naissant de la nécessité économique et politique de la société. 

Dans la pratique, l’introduction obligatoire de la langue russe dans le système de 

l’enseignement accéléra le processus du passage à l’alphabet cyrillique russe. Les avantages 

de l’alphabet latin furent remis en question ; il était considéré que l’alphabet latin affaiblissait 

le lien avec le russe, ainsi que le processus de l’apprentissage de cette langue, et qu’il rendait 

difficile le processus de « liquidation de l’analphabétisme ». Chaque homme instruit doit 

d’abord apprendre l’alphabet latin pour maîtriser la langue maternelle, puis l’alphabet 

cyrillique pour maîtriser le russe. Donc, si l’alphabet de la langue maternelle est cyrillique 

cela permettrait d’apprendre facilement le russe, en faisant moins d’effort et en perdant moins 

de temps pour maîtriser les deux langues en même temps. A toutes ces conditions pratiques 

fut ajoutée encore les conditions sociales et économiques telles que la production des polices 

d’écritures, l’édition des ouvrages, des journaux, etc. Par conséquent, il fut considéré que « les 

républiques nationales ne sont pas dans la mesure de maîtriser et traduire dans leur langue 

la littérature concernant la science, la technique et la culture» 364.  

 

 

 

 

 

 

                                                 

364 D. Ju.Dešeriev, Razvitie nacional’no-russkogo dvujazyčija, p. 7, (Malye gosudarstva uje sejčas ne v sostojanii 

osvoit’ i perevesti na svoi jazyki vyhodjaščuju literaturu po nauke, tehnike i kul’ture).  



 180 

Dictionnaire orthographique de 1940 en caractères cyrilliques  

 

Source : Orfoqrafiya lüğəti, (Ə. Babazadə, D. Guliyev, Ə. Əliyev...), Bakou, 1940 

D’une manière générale, le passage à l’alphabet cyrillique devait contribuer à un bon 

apprentissage du russe et au rapprochement avec la nation russe. Cette réforme était 

inattendue non seulement pour le peuple mais aussi pour les intellectuels azerbaïdjanais.  

Au mois de janvier 1939, s’est tenue la Conférence des intellectuels de Bakou, où a été 

réunie le groupe qui devait élaborer le projet de l’alphabet sur la base des caractères 

cyrilliques. Le poète azerbaïdajanais Səməd Vurğun qui a pris part dans cette conférence 

essayait d’argumenter ce changement en expliquant la priorité de la langue russe et de son 

alphabet365. Cette conférence était en quelque sorte une démarche d’approbation. 

Or, le 8 mai 1939, sur l’ordre de Soviet du Commissariat Populaire de RSSA, l’Institut 

de la Langue et de la Littérature de Nizami de la filiale azerbaïdjanaise de l’Académie de la 

Science de l’URSS avec la collaboration de l’Union des Ecrivains soviétiques de 

l’Azerbaïdjan a discuté de la question du passage à l’alphabet cyrillique et envisagé le projet 

du nouvel alphabet azerbaïdjanais en caractères cyrilliques. Celui-ci a été imprimé dans le 

journal Kommunist le 9 mai 1939366. La réunion a constaté que le passage à l’alphabet russe 

                                                 

365 Samed Vurgun, « Sozdadim bogatyj i kul’turnyj alfavit (dicours dans la réunion des intellectuels), Bakinskij 

rabočij, 19 mai 1939, citée in Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p.70. 
366 G. H., İsmayılova, « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4. p. 36. 



 181 

s’impose par les exigences de la vie. Cet alphabet a des avantages : politique, culturel et 

technique. Il consolidera « l’amitié des peuples du vaste pays de socialisme, contribuera au 

développement politique et culturel du peuple azerbaïdjanais ». Les « avantages » de 

l’alphabet russe ont été résumés. 

Au mois de juillet 1939, pendant la session du Soviet Suprême de la RSSA, le 

commissaire de l’Instruction Mirzə Məmmədov a fait un discours déclaratif, dans lequel à 

propos du rôle de l’alphabet latin dans le développement culturel de l’Azerbaïdjan, il a 

constaté qu’au cours de l’année scolaire 1938-1939, 627 000 élèves sont scolarisés dans les 

écoles secondaires, le nombre des étudiants dans les écoles supérieures atteint 10807, celui 

des enseignants 16500, les ingénieurs et les employeurs - 13200. Il a aussi constaté que des 

cadres nationaux ont été formés et cela grâce à la latinisation de l’alphabet. Cependant, « la 

nouvelle étape du développement culturel impose cette nécessité de remplacer l’alphabet latin 

par celui du russe »367 .  

Il est intéressant de considérer ces arguments du point de vue idéologique, Mirzə 

Məmmədov fait un effort pour apporter des raisons à ce processus, même absurdes : 

« L’alphabet latin qui a joué un rôle positif dans une époque concrète de la construction 

culturelle ne peut plus satisfaire le développement de la langue azerbaïdjanaise. La culture de 

l’Azerbaïdjan soviétique atteint un tel niveau de supériorité qu’il exige une nouvelle révision 

de l’écriture sur une nouvelle base»368.  

C’est le russe qui doit servir cette nouvelle base car « c’est la langue du grand peuple 

russe qui a monté le drapeau de la Grande Révolution d’Octobre ouvrant une nouvelle 

époque dans l’histoire de l’humanité »369. De même, les intellectuels essayent de donner 

l’explication brève et laconique qu’il est très difficile de ne pas considérer cela comme 

aberrant, sans savoir pour autant que cela ne pouvait se faire autrement. Le poète Səməd 

Vurğun déclare qu’ « aujourd’hui on voit le nouvel alphabet azerbaïdjanais à la base des 

caractères graphiques russes beaucoup plus avantageux », les professeurs, K. Babayeva dit 

qu’ « en examinant les alphabets donnés l’alphabet russe apparaît comme prioritaire », H. 

                                                 

367 Əhməd Aslanov, Lenin milli siyasəti və Azərbaycan dilinin yeni mərhələsi, Bakou, Azərbaycan SSR Bilik 

Cəmiyyəti, 1980, p.18. 
368 Azərbaycan SSR Baş sovetinin sessiyasının stenoqrafik hesabatı, Bakou, Azərnəşr, 1940, 4 sentyabr, p. 14, 

citée in  Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, p.71. 
369 Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr,p.116. 



 182 

Nəzirova confirme : « maintenant que notre culture fait un si grand pas, l’alphabet latin ne 

peut refléter le processus de l’enrichissement de notre langue »370.    

Après la décision du 15 novembre 1939, du Présidium du Soviet Suprême de la RSSA 

et du Soviet des Commissaires du Peuple fait remplacer, le 1 janvier 1940, l’alphabet latin par 

le cyrillique russe. La décision de 1940 stipulait que cet alphabet devait être introduit à partir 

du 1 septembre dans les écoles primaires, les professeurs devaient être préparés à cette fin et 

les manuels scolaires nécessaires devaient être édités en alphabet russe. Tous les organismes 

étatiques, administratifs ainsi que la presse périodique passe à l’usage de l’alphabet russe à 

partir du 1 janvier 1940.  

Toutes ces démarches pratiques étaient soumises au contrôle de la Commission créée 

par le Soviet du Commissaire du Peuple de la RSSA. Le projet élaboré par la Commission a 

été mis à la base de l’alphabet. Le passage à l’alphabet cyrillique a été réalisé dans un court 

délai sans période préparatoire, sous le contrôle du Parti Communiste et du Centre. 

Contrairement au processus de latinisation, ici on ne voit pas la manifestation de 

l’opposition à l’introduction de l’alphabet cyrillique parmi les intellectuels, on n’assiste même 

pas au débat sur ce sujet. C’est vrai que dans la situation de la répression des années 1930, des 

débats sur ce sujet n’étaient même pas possibles. Dans les ouvrages des années 1930, on ne 

peut même pas observer le moindre débat, on ne parle déjà pas de la critique ou de 

l’opposition au changement d’alphabet. Les raisons linguistiques de cet événement ne sont 

pas révélées comme cela fut le cas pour l’alphabet latin. Les raisons les plus répandues étaient 

la situation sociale et politique, la facilité d’apprendre la langue maternelle en même temps 

que le russe comme langue commune de la communication d’un grand pays. Il a été aussi 

considéré que « l’alphabet russe a des avantages graphiques par rapport à celui du latin » et 

que « le russe est plus avantageux pour refléter les phonèmes de l’azerbaïdjanais, car dans 

l’alphabet russe, il y a 32 lettres alors que dans le latin, il y en a 24. Ainsi parmi les avantages 

ont été aussi cités les avantages techniques qui contribueront à améliorer l’imprimerie»371.  

En 1939, ont été élaborés trois projets. Le projet du 14 mai 1939, paru dans le journal 

Kommunist372, ne contenait pas les lettres particulières au système phonétique du russe (я, ю, 

                                                 

370 Ibid. p. 117- 130. 
371 G. H. İsmayılova « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4, p.136. 
372 Kommunist, 14 mai, 1939, voir G. H.İsmayılova « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », 

Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4, p. 138. 



 183 

ё, е, щ ц, э, ь, ъ). Vingt-cinq lettres de l’alphabet russe ont été adoptées sans aucun 

changement (а, б, в, г, д, е, ж, з, и, й, к, л, м, н, о, п, р, т, с, у, ф, х, ч, ш, ы), pour les 

phonèmes particuliers à l’azerbaïdjanais ont été adoptés les graphèmes suivants :  ə, ө, һ, oן, 

pour exprimer certains phonèmes de nouveaux graphèmes ont été créés, en ajoutant des signes 

diacritiques aux lettres russes déjà adoptées (ч-ҹ, к-ҝ, y-y). Les majuscules et les minuscules 

ont été sauvegardées comme dans le russe. La lettre e (j+e) a été utilisée pour écrire le mot ev. 

Le projet du 14 mai 1939 a été révisé et un nouveau projet a été publié les 10 et 12 août de la 

même année. Dans ce projet, pour le graphème q a été adopté le г russe, g g intégré dans 

l’alphabet pour désigner g, qui n’existait pas dans le premier projet. Pour le graphème y du 

premier projet, il a été adopté un nouveau graphème ү, pour le graphème russe й a été adopté 

j.  

Parmi les intellectuels de l’époque, il s’est formé deux points de vue : les partisans du 

premier considéraient qu’il fallait adopter tous les graphèmes russes sans exceptions, en 

négligeant les particularités phonématiques de l’azerbaïdjanais, en ne prenant en compte que 

les difficultés de l’apprentissage de ces deux langues, pour le rendre plus facile et pour 

sauvegarder l’écriture des emprunts dans les deux langues373. En conséquence, il a été 

considéré comme nécessaire d’intégrer les graphèmes particuliers de la langue russe tels que : 

я, ю, ё, е, щ, ц, ъ, ь, э. Les partisans du deuxième point de vue au contraire, en prenant en 

considération les particularités phonématiques de l’azerbaïdjanais, insistaient sur ce qu’il ne 

fallait pas introduire ces graphèmes inutiles du russe pour la langue azerbaïdjanaise en 

apportant leurs jugements scientifiques374. Notons que, bien qu’en 1939, trois projets aient été 

élaborés, pendant le passage à l’alphabet cyrillique en 1940, ces projets n’ont pas été pris en 

compte et n’ont jamais été appliqués dans la pratique. 

Quoi qu’il en soit, le projet élaboré par la Commission du Soviet du Commissariat 

Populaire en 1940, qui a été réellement appliqué, a été basé sur le principe suivant : remplacer 

l’alphabet latin par celui du russe en adoptant le même sens des graphèmes qu’en russe. Cela 

                                                 

373 Y. Zeynalov, « Bəzi qeydlər », Müəllim, 10 septembre 1939, Üzeyir Hacıbəyov, « Mənim qeydlərim », 

Ədəbiyyat, 23 mai 1939, etc., voir G. H.İsmayılova « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », 

p.139. 
374 S.Vurğun, « Kültür və mükəmməl əlifba uğrunda », A Abdullayev, « Mənim qeydlərim », Kommunist, 12 mai 

1939; S. Süleymanov, « Bəzi mübahisəli məsələlər haqqında », Kommunist, 14 mai 1939, C. Zeynallı, « Mənim 

təkliflərim », Ədəbiyyat, 23 mai 1939 etc, voir G. H.İsmayılova « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba 

məsələsinin həlli », p.139. 



 184 

voulait dire que les sons du nouvel alphabet azerbaïdjanais devaient exprimer les mêmes sons 

du russe. Pour exprimer les phonèmes particuliers à l’azerbaïdjanais, il fallait adopter des 

graphèmes spéciaux, d’ailleurs ils devaient correspondre à l’alphabet russe. 

L’alphabet de la langue azerbaïdjanaise en 1940, a donc été créé sur la base de celui du 

russe. Il atteignait 36 lettres et un signe (’) – apostrophe (même plus que dans l’alphabet russe 

- 32 lettres), 29 lettres russes ont été adoptées (а, б, в, г, д, е, ж, з, и, й, к, л, м, н, о, п, р, т, 

с, у, ф, х, ц, ч, ш, ы, э, ю, я) sans aucun changement, avec la même graphie et le même usage, 

sauf щ, ъ, ь, ё qui n’ont pas été intégrés dans le nouvel alphabet. Les particularités 

phonétiques de l’azerbaïdjanais ont été complètement ignorées. Les phonèmes particuliers à 

l’azerbaïdjanais ont été aussi créés en se basant sur le russe (г-ғ, к-ҝ, у-ү, ч-ҹ), et il n’y a que 

trois phonèmes et un signe (ə, ө, һ, ’), qui ont été sauvegardés de l’alphabet latin. Le 

graphème k a été adopté pour exprimer les phonèmes de deux différentes positions 

phonématiques pour k - postlinguale et le k- de la position prélinguale, par exemple : колхоз 

(kolhoz), коммунист (kommunist), коммуна (komuna) empruntés au russe et кəлəм (chou), 

кəл (buffle), кал (vert).  

Cet alphabet avait beaucoup d’inconvénients et ne correspondait pas du tout au 

système phonétique de l’azerbaïdjanais, et pourtant les changements ont été presque 

impossibles. Pendant à peu près dix ans, les aménagements de l’alphabet n’ont pas pu se faire. 

En effet, l’alphabet cyrillique a été créé pour les langues slaves et a subi au cours des 

différentes époques certaines réformes. En dépit de l’existence d’une quantité excessive de 

lettres, l’alphabet cyrillique ne pouvait pas refléter le système phonétique des langues turques. 

La lettre e signifiait e telle une diphtongue j+e, le son ц n’existant pas du tout dans le 

système phonématique de l’azerbaïdjanais. Cela a été fait pour pouvoir sauvegarder le schéma 

graphique des emprunts du russe. Ce fait contribuera par la suite à la fusion de l’orthographe 

azerbaïdjanaise avec celle du russe375. Tous ces inconvénients constituaient l’handicap de 

l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais.  

En 1939, les linguistes azerbaïdjanais ne participent pas aux débats sur le sujet, il n’y a 

qu’un trop petit groupe d’intellectuels qui osent exprimer quelque point de vue avec une 

grande précaution. Les inconvénients de l’alphabet cyrillique ne deviennent le sujet de débats 

qu’à partir de 1947. En ce qui concerne la lettre ц, elle n’a été supprimée de l’alphabet qu’en 

1947, alors que les autres lettres inutiles comme я, ю, е, qui posaient beaucoup de difficultés 

                                                 

375 G. H.İsmayılova, « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », p. 139. 



 185 

n’ont été éliminées que dans les années 1950, à l’époque d’un certain « dégel » dans la 

conjoncture politique que l’on abordera dans le chapitre suivant.  

Le passage à l’alphabet cyrillique sera effectué en quatre mois alors que le processus 

de la latinisation avait duré sept ans. Ce bref délai a tout de suite révélé toutes les difficultés et 

les inconvenients de l’adoption de cet alphabet. 

Signalons que le passage à l’alphabet cyrillique en Azerbaïdjan n’a aucunement 

signifié l’achèvement des réformes de l’écriture. L’introduction hâtive de l’alphabet cyrillique 

a entraîné des conséquences négatives sur les normes d’orthographe, qui resteraient très 

longtemps insurmontables. Ce défaut de l’alphabet handicape également l’orthographe 

jusqu’en 1958. Ce n’est qu’en 1958 qu’il est devenu possible d’adopter un alphabet cyrillique 

plus ou moins cohérent avec l’azerbaïdjanais.  

L’alphabet latin était enterré en Azerbaïdjan en 1939. Mais il restait usuel parmi les 

immigrés azerbaïdjanais dans le monde. Quant à l’alphabet arabe, il n’est pas tout à fait sorti 

de l’usage non plus. En 1941, l’armée soviétique est entrée sur le territoire de l’Iran. Dans ce 

cadre, un groupe appelé « groupe de Əziz Əliyev » composé d’écrivains, de journalistes, 

d’intellectuels et d’autres spécialistes a été envoyé pour mission officielle en « l’Azerbaïdjan 

du Sud»376. A cette période, de nombreuses démarches dans le domaine de l’instruction ont 

été mises en place, ont été imprimés plusieurs journaux en azerbaïdjanais en caractères arabes. 

Les journaux comme « Azərbaycan » et «Vətən yolunda» (Pour la patrie) ont été imprimé à 

Tebriz, dans langue azerbaïdjanaise. Le journal populaire «Vətən yolunda» a joué un rôle très 

important dans la formation du mouvement national chez les Azerbaïdjanais de l’Iran à cette 

époque. Dans ce journal, qui était rependu non seulement à Tebriz mais aussi à Ourmia, 

Khoy, Marand, Mian, Zendjan, Kazvin, Sarab et d’autre villes, a travaillé un groupe 

d’intellectuels et d’écrivains comme Mirzə Ibrahimov, Suleyman Rüstəm, Israfil Nəzərov, 

Osman Sarıvelli, Mehtixan Vəkilov, Qılman Musayev, Şəmsi Bədəlbeyli et d’autres.  

 

 
                                                 

376 En mai-juin 1941, à la veille de l’intervention de l’armée soviétique, 3816 personnes de l’Azerbaïdjan 

soviétique ont été mobilisées pour partir en « Azerbaïdjan du Sud ». Parmi les représentants de différentes 

spécialités, 150 personnes ont été des publicistes et des journalistes. Ce groupe de spécialistes a été dirigé par le 

secrétaire du CC PC de la RSSA Əliyev Əziz Məmmədkərim oğlu. A cette époque, parmi les intellectuels de 

ce « groupe », il y avait aussi Mirzə Ibrahimov (écrivain azerbaïdjanais) en tant que rédacteur du journal militaire 

qui devait paraître en langue azerbaïdjanaise, voir Džamil’ Gasanly, SSSR- Iran : Azerbajdžanskij krizis i načalo 

holodnoj vojny 1941-1946, Moscou, Geroi Otečestva, 2006, pp. 28-31,214. 



 186 

2.2. L’évolution de l’orthographe fin des années 1930 jusqu’en 1958 

A la fin des années 1930, avec le passage à l’alphabet russe, l’orthographe a aussi subi 

des changements. Déjà à partir des années 1930 et notamment en 1933, les exigences 

principales par rapport aux normes orthographiques ont été exposées par le turcologue russe 

N.F. Jakovlev, qui considérait « le rapprochement entre les langues nationales et leur 

enrichissement par les éléments internationaux comme une exigence primordiale du 

développement des langues littéraires nationales au contenu socialiste »377. Il s’agissait bien 

du rapprochement des langues régionales à la langue russe dans la création des normes 

d’écriture aussi. Dans la conférence « sur l’Orthographe et la terminologie » qui a eu lieu à 

Bakou en 1937, deux courants se sont formés ; le premier des russophiles et le deuxième, 

ceux qui tendent encore à orienter le développement de la langue dans « l’esprit national ». 

Les russophiles voulaient établir l’écriture des mots internationaux dans leur orthographe 

russe et non comme dans leur shéma graphique d’origine. Selon eux, l’orthographe des 

emprunts au russe devait être sauvegardée. Les mots empruntés à l’arabe, au persan ou à 

l’ottoman devraient être remplacés par leurs équivalents russes. Au contraire, les adeptes 

nationaux ont voulu se conformer aux règles de la langue nationale et en même temps, 

sauvegarder le plus possible la communauté d’orthographe avec d’autres peuples turcs378.  

On peut donc, observer ladite russification dans les normes orthographiques établies à 

cette époque, notamment concernant les emprunts européens. Il est clair que l’orthographe 

avec toutes ses évolutions doit être assez stable. Les changements fréquents des règles 

orthographiques entraînent des difficultés énormes dans l’écriture. L’orthographe de la langue 

azerbaïdjanaise a été changée si souvent que cela a conduit à une multitude d’écriture dans la 

langue.  

En 1940, pour la première fois, dans le journal «Müəllimə kömək» (1940 N° 1), a été 

imprimé l’article de Davud Quliyev, «Azərbaycan dili orfoqrafiyası haqqında» (Sur 

l’orthographe de l’azerbaïdjanais). Quliyev proposait de se servir de trois principes : 

morphologique, phonétique et historique, pour la normalisation des règles d’écriture. 

« Aujourd’hui on doit se servir des documents créés par nos écrivains, de la meilleure 

                                                 

377 N. F. Jakovlev, « Osnovy orfografii », Revoljucija i pis’mennost’, p. 28, voir К. М. Musaev, « Voprosy 

razrabotki i dal’nejšego soveršenstvovanija orfografiy tjurkskih literzturnyh jazykov Sovetskogo Sojuza », in 

Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, (rédacteur K., M., Masaev), Moscou, Akademija Nauk SSSR, 

Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, 1976, p. 7. 
378 Rəsulzadə Məmməd Əmin, Çağdaş Azərbaycan tarixi, Bakou, Gənclik, 1991, pp. 93-94. 



 187 

richesse de notre héritage littéraire. C’est la raison pour laquelle les règles d’orthographe de 

la langue azerbaïdjanaise doivent être rédigées en prenant en considération les traditions du 

développement de l’azerbaïdjanais, et être tout à fait conformes à toutes les particularités de 

notre langue d’aujourd’hui. Dans le processus de correction des règles d’écriture, plusieurs 

problèmes discutables surgissent… L’un d’eux est l’adaptation de tel ou tel mot à la langue 

littéraire. Le deuxième, c’est sa prononciation par le peuple. Le troisième c’est la référence à 

l’histoire… Finalement, le dernier, c’est la cohérence du mot du point de vue scientifique »379.  

Après le passage à l’alphabet cyrillique, les premières règles d’écriture ont été rédigées 

en 1940380. Dans les normes orthographiques éditées en 1940 ont été introduites presque 

toutes les règles de 1938381.  

L’orthographe de 1940, aussi bien que celle de la période précédente ont été basées sur 

le principe phonétique, sauf les mots d’origine russe qui restaient basés sur le principe 

historique. Celui-ci consistait à sauvegarder l’orthographe russe dans l’écriture des emprunts 

via la langue russe.  

Il est à noter que le dictionnaire édité en 1940 est très différent de celui édité en 1929. 

Dans ce dernier, une grande attention a été portée à l’écriture des mots arabes et persans 

difficiles, les dialectismes, alors que dans le dictionnaire de 1940 on ne peut plus rencontrer 

ce type de mots382. Ici, plus d’attention est portée aux mots arabes et persans usuels et surtout 

aux termes russes-internationaux. Les règles d’orthographe de 1940 contenaient 104 articles. 

L’orthographe de 1940 était très insuffisante. Les mots internationaux empruntés au russe 

n’ont pas été adaptés aux règles de l’azerbaïdjanais. Nous allons citer quelques exemples : 

dans les règles d’écriture de 1940, la lettre г (q) est considérée comme le son positionnel. La 

lettre г (q) se prononce et s’écrit comme dans les exemples suivants : газ (qaz), гуш (quş), 

агроном (aqronom), грамматика (qrammatika), галиб (qalib); sauf pour les mots 

internationaux, où devant les voyelles « molles » e, и (e, i), elle se prononce comme ҝ 

(g), c’est-à-dire encore plus mollement, par exemple география (geoqrafiya), гитара 

(gitara) alors que le mot география (geoqrafiya), comme le remarque bien Məhərrəmov, 

                                                 

379 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), p. 33. 
380 M. A.Şirəliyev, « Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası », Azərbaycan məktəbi jurnalı, 1951, N 9, p.18. 
381 Z. I. Budagova, G. G. Ismailova, « Orfografija Azerbajdžanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh 

jazykov SSSR, p. 53. 
382 Voir Xuluflu Vəli, Imla lüğəti, Bakou, 1929; Orfoqrafiya lüğəti, ( Ə. Babazadə, D. Guliyev, Ə. Əliyev...), 
Bakou, 1940. 



 188 

pendant une longue période s’employait comme ҹографија (coqrafiya), ce qui signifit que la 

forme география (qeoqrafiya) n’avait aucune importance. La deuxième raison, c’est que dans 

l’alphabet, cette lettre n’a pas été adoptée pour exprimer le phonème positionnel. La lettre г 

(q) n’a qu’une seule position en raison de l’existence de la lettre ҝ (g) pour exprimer les mots 

russes qui commencent par le phonème le plus moue comme par exemple dans les mots 

гитара- ҝитара (gitara), гимнастика-ҝимнастика (gimnastika). Donc, étant donné qu’il y 

a la lettre ҝ dans l’alphabet pour se conformer à l’orthographe russe dans l’écriture de ces 

mots, ceux-ci ont été transcrits avec un г, par exemple ; генерал (qeneral), гимнастика 

(qimnastika), гитара (qitara). Avec la présence de la lettre ү (ü) dans l’orthographe de 1940, 

les mots internationaux sont écrits avec le graphème russe ю (ju), alors que dans la 

prononciation d’origine c’est le son ү (ü) et ce n’est que par son absence de la langue russe 

qu’il est transcrit par ю. Par exemple ; бюро (bjuro), парашют (parašjut). La règle de 

l’harmonisation n’a pas été prise en considération dans l’écriture des mots et des radicaux. 

D’après le professeur, M. Şirəliyev, cela était fait pour affaiblir la règle de l’harmonisation 

propre à l’azerbaïdjanais. Par exemple, le mot Бакы (Bakı) était écrit comme Баки (Baki), les 

radicaux comme кы (kı), ки (ki), ку (ku), кү (kü), n’en étaient traduits que par ки (ki). Encore 

un eautre exemple, selon les règles de l’azerbaïdjanais, il n’y a pas de consonnes géminées 

dans les mots polysyllabiques. Dans les règles de 1940, les consonnes géminées sont 

introduites dans l’écriture de ce type de mots. Par exemple, металл (metall), мүһүмм 

(mühümm), сəрһəдд (sərhəd), прогресс (proqress) etc.383. 

Un point particulier a été consacré à l’écriture des mots avec l’apostrophe (’) ; cette 

règle concerne les mots d’origine arabes (cf. chapitre 9), ainsi que russes (cf. chapitre 10), 

sachant que les raisons d’écriture des mots arabes avec l’apostrophe sont complètement 

distinctes de celles de l’écriture des mots russes. Quant aux mots arabes, l’écriture de 

l’apostrophe est liée à l’emploi du son ع particulier à la langue arabe alors que concernant 

l’écriture de l’apostrophe dans des mots russes об’ект, суб’ект, celle-ci est liée au problème 

de l’alphabet et notamment aux lettres particulières russes. Puisque ces mots ne s’écrivent pas 

avec la lettre j comme cela dévrait être faite, l’apostrophe est introduit d’une manière 

artificielle, parce qu’il est nécessaire de séparer les syllabes384. 

                                                 

383 M. A.Şirəliyev, « Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası », Azərbaycan məktəbi jurnalı, 1951, N 9, p.18. 
384 A. Məhrrəmov, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Bakou, 1961, pp. 54-56, voir également, Orfoqrafiya 

lüğəti, ( Ə. Babazadə, D. Guliyev, Ə. Əliyev...), pp.10-11. 



 189 

Certains mots arabes s’écrivant à l’époque avec le ع ont perdu l’apostrophe, car ils ont 

subi l’influence phonétique de l’azerbaïdjanais et son emploi n’a pas été jugé nécessaire, 

comme dans les exemples suivant : Ҹəфəр (Cəfər), дəфə (dəfə- fois) ; alors que dans le même 

sens, les mots comme рə’ј (rə’j-avis), сə’ј (sə’j- éffort) ont gardé leur apostrophe, même si 

dans la langue parlée ils ont la même prononciation courte que les premiers. L’écriture des 

mots comme шө’лə (şölə-brillance), шө’бə (şöbə-département) qui s’écrivaient avec (ayn- ع) 

se prononcent comme шөjлə (şöylə), шөjбə (şöybə) conformément à leur prononciation dans 

la langue populaire385.  

À partir de l’époque soviétique, sous l’influence du russe, des mots complexes se sont 

écrits avec un trait d’union. L’orthographe des emprunts via le russe correspondait à leur 

schéma graphique de la langue russe, sauf pour les mots qui avaient été empruntés au début 

du XIXème siècle. Ces mots ont été introduits dans les normes d’écriture conformément à leur 

forme usuelle de la langue populaire.  

Le problème d’écriture liée aux lettres particulières russes я (ja), ю (ju), е (e), ц (c) 

persistait toujours dans l’écriture, sans trouver de solution et ne devait être résolu que par 

l’élimination de ces lettres de l’alphabet.  

Donc, les règles orthographiques éditées en 1940 n’étaient pas non plus satifaisantes. 

Elles étaient passibles d’être détaillées et corrigées ultérieurement. Il est intéressant de noter 

que les linguistes azerbaïdjanais aient lié les défauts dans les règles orthographiques de 1940, 

à l’imperfection de la théorie linguistique du professeur N. Y. Marr, qui envisageait la langue 

comme un phénomène de classe et cela après que Staline a fait le revirement dans sa vision 

sur sa théorie sur l’évolution des langues386. Quoi qu’il en soit, les réformes dans 

l’orthographe ont été aussi destinées pour créer la base terminologique internationale qui 

devait être commune pour tous les peuples de l’URSS. A partir de 1944 jusqu’à 1958, de 

nombreux changements ont été faits dans l’orthographe. 

Au cours des événements de l’époque de la guerre, le 27 juin 1944, la Conférence 

linguistique a eu lieu à Bakou. Parmi les différents problèmes linguistiques, les principes de 

l’orthographe de l’azerbaïdjanais ont été de nouveau mis à jour. Ce projet est paru dans le 

journal Azərbaycan məktəbi (1946, N° 1)387.  

                                                 

385A. Məhrrəmov, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, pp. 54-56. 
386 Voir M. A. Şirəliyev «Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası» in Azərbycan məktəbi journalı, 1951, N 9, p. 18. 
387 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), p.34. 



 190 

Le projet d’orthographe, qui a été l’objet de la discussion pendant cette Conférence, 

était composé de 97 paragraphes, 85 articles et 25 notes. Le nombre des mots écrits avec 

l’apostrophe a augmenté d’une manière artificielle388 à cause des mots empruntés au russe qui 

contenaient les lettres particulières au russe ъ, ь absentes en azerbaïdjanais. Par exemple : 

об’ект (ob’’ekt- objet), суб’ект (sub’’ekt-sujet), фел’етон (fel’’eton- feuilleton), п’еса 

(p’’esa- pièce), ател’е (atel’’e-atelier), Мол’ер (Mol’’er -Molière).  

Avec les autres problèmes linguistiques, l’orthographe restait le sujet de débats dans 

les différents journaux. A ce propos, dans le journal Kommunist de 1944, on pouvait lire 

l’article de M. Ş. Şirəliyev intitulé Ədəbi dilimizin zərurəti məsələləri (Les problèmes de 

l’importance de la langue littéraire), dans le journal Ədəbiyyat de la même année, l’article 

Azərbaycan dilinin imla qaydaları haqqinda (Concernant des règles d’écriture de 

l’azerbaïdjanais) d’A. Əfəndiyev, dans le journal Azərbaycan Muəllimi, İmlamız haqqında 

(Concernant notre écriture) de Ə. Dəmirçizadə. Concrètment, on parlait de l’impossibilité de 

suivre uniquement le principe phonétique dans la normalisation et des réformes des règles 

d’écriture dans la langue. M. Ş. Şirəliyev considère qu’à côté du principe phonétique, il faut se 

servir également du principe morphologique. Ə. Dəmirçizadə et A. Əfəndiyev ont proposé que 

tous les principes, c'est-à-dire phonétique, morphologique et historique, devaient être utilisés 

pour corriger les défauts de l’orthographe azerbaïdjanaise. Ils argumentaient qu’en publiant 

des ouvrages des écrivains classiques, il fallait surtout suivre le principe historique. A. 

Əfəndiyev écrit : « Il me semble qu’on n’aura besoin du principe historique que dans la 

rédaction des ouvrages de nos classiques »389. Concernant ce problème, Ə. Dəmirçizadə, dans 

le N° 25 du journal Azərbaycan Muəllimi de 1946, écrit : « En éditant nos écrivains 

classiques, on rencontre des difficultés. C’est la raison pour laquelle, il faut prendre en 

considération ce fait. Il existe deux moyens et il faut se servir de ces deux moyens :  

a). parmi les principes essentiels, il faut conserver les anciennes règles d’écriture qui 

peuvent se conformer aux exigences, à l’esprit et aux particularités de notre langue 

moderne...  

b). les règles qui ne peuvent pas s’accorder avec les exigences et les particularités de 

notre langue, il faut y consacrer une partie particulière »390.  

                                                 

388 Əhməd Aslanov, Lenin milli siyasəti və Azərbaycan dilinin yeni mərhələsi, p.19. 
389 Voir Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), p. 35. 
390 Voir ibid. 



 191 

Plusieurs opinions existaient par rapport à la règle de l’harmonisation. M. Ş. Şirəliyev 

et A. Əfəndiyev remarquent que dans les règles de l’orthographe, il faut surtout se conformer à 

la règle de l’harmonisation. M. Ş. Şirəliyev considère que la règle de l’harmonisation rend 

douce la langue azerbaïdjanaise. Par contre le professeur Ə. Dəmirçizadə ne considère pas 

comme indispensable de suivre la règle de l’harmonisation des voyelles. Selon lui, cette règle 

à laquelle on a dérogée dans plusieurs mots et qui continue de ne pas être respectée. Il 

remarque également que dans l’orthographe, il faut prendre en compte l’accord des voyelles 

avec les consonnes. La même idée a été avancée par Ə. Mahmudov dans le n° 4 du journal 

Azərbaycan məktəbi de 1946. Notons que l’accord des voyelles avec les consonnes correspond 

à nouvelle règle, formulée tout récemment. Ə. Dəmirçizadə démontre que, d’après la 

concordance des voyelles avec les consonnes, les radicaux de possession et ceux des adjectifs 

doivent être écrits non pas dans quatre formes mais dans une seule forme. Par exemple, 

onunki, mənimki, ondaki, etc., car la consonne k est suivi par une voyelle douce391. Le respect 

de la règle de l’harmonisation ne rend pas difficile l’orthographe de l’azerbaïdjanais mais au 

contraire la facilite. Dans la majorité des cas, la palatalisation des consonnes est définie par 

les voyelles dures et douces, ce qui veut dire que les voyelles normalisent, équilibrent la 

palatalisation des consonnes. Cependant, cette règle n’étant pas étudiée en profondeur, son 

application à l’orthographe peut susciter des difficultés392.  

Il y avait eu certains débats consacrés à l’écriture des mots russes qui s’écrivent avec 

un o et se prononcent avec un a. Par exemple, il a été proposé que ces mots ne s’écrivent pas 

conformément à leur orthographe russe mais par contre à leur prononciation russe, c'est-à-dire 

au lieu de kolxoz-kalxoz, sovxoz-savxoz, kontor-kantor, etc. 

La tentative de réformer l’orthographe en 1950 a de nouveau échoué en 1951 malgré 

l’élaboration de nouveaux projets. Concernant les mots arabes et persans, le principe 

phonétique a été de nouveau ignoré. L’apostrophe a été éliminée, ce qui a également entraîné 

la complication de l’écriture. Concernant les mots russes, l’approche équivoque subsistait 

dans leur écriture : les mots anciennement empruntés ont été écrits selon le principe 

phonétique alors que ceux qui ont été empruntés à l’époque soviétique gardaient leur schéma 

graphique russe. Cette ambiguïté dans l’écriture des mots du même groupe persistait toujours.  

                                                 

391 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), p. 35. 
392 Ibid. p. 36. 



 192 

Dans le projet de 1950, de nouvelles règles concernant la lettre ц (c), qui avait été 

enfin retirée de l’alphabet en 1947, ont été proposées393. En 1951, l’Institut de la Langue et de 

la Littérature au nom de Nizami de l’Académie de la Science de la RSSA a édité le nouveau 

projet de l’orthographe de la langue azerbaïdjanaise, en corrigeant plus ou moins les règles 

d’écriture de 1940394. Les nouvelles réformes sont devenues possibles grâce au changement 

dans l’apporche de la théorie linguistique de Marr à l’Union soviétique. En comparaison des 

règles d’orthographe de 1940, dans l’orthographe de 1951, le défaut concernant le radical ки 

(ki) a été corrigé et adapté à la règle de l’harmonisation de la langue. Par exemple ; ахшамкы 

(axşamkı), сəһəрки (səhərki), онунку (onunku), ҝүндүзкү (gündüzkü), etc. Dans les mots 

internationaux, l’apostrophe ne s’écrit que si on entend « йе » (je), par exemple об’ект 

(ob’ekt), суб’ект (sub’ekt), фель’етон (fel’eton), п’ес (pées), Мол’ер (Mol’er). Cela est dû à 

la présence du graphème russe e. Dans le reste des cas, l’apostrophe ne s’écrit que dans les 

mots suivants : бə’зəн (bə’zən) (parfois), бə’зи (bə’zi) (certains), мə’дəн (mə’dən) (mine), 

нə’рə (nə’rə) (esturgeon), э’лан (e’lan) (annonce), тə’нə (tə’nə) (reproche), шə’н (şə’n) (gai, 

réjoui), мəс’ул (mə’sul) (production, résponsable), сүр’əт (sür’ət) (vitesse)395. 

Notons que les projets de 1950 et 1951 n’ont pas été approuvés et appliqués étant 

considérés comme insuffisants. 

Avec l’alphabet, l’orthographe continuait d’être l’objet de débats aux cours des années 

1950, dont découlèrent les nouvelles règles de l’orthographe élaborées et approuvées par la 

décision 189 du Soviet des ministres de RSSA, le 24 février 1954 396. Ce projet a fait surtout 

disparaître l’apostrophe de l’alphabet. 

Pourtant, remarquons que ces règles de l’écriture, approuvées par le Soviet des 

ministres de la RSSA, n’ont pas été non plus appliquées dans la pratique. Même si 

l’orthographe de 1954 a apporté certaines corrections aux normes d’écriture établies 

précédemment, elle contenait encore des insuffisances sérieuses. Ces lacunes compliquaient le 

travail de l’enseignement dans les écoles, de la presse et suscitaient de nombreux débats dans 

le milieu intellectuel. Cependant, ce n’est qu’en 1955 que le nouveau projet sera mis en place 

afin de corriger les défauts et combler les lacunes de l’Orthographe de 1954.  

                                                 

393 « Azərbaycan dilinin imla qaydaları (layihə) », Bakou, 1950, in Z. İ. Budagova, G.G. Ismailova, « Orfografija 

Azerbajdžanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, p. 53. 
394 Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası, Bakou, 1951, Azərbaycan Elmlər Akademiyasının Nəşriyyatı. 

395 Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası, 1951, p. 11. 
396 A. Məhərrəmov,  Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, p. 63. 



 193 

2.3. L’évolution de la terminologie, 1930-1950 

2.3.1. La rupture avec la tradition de la création des termes. La russification de la 

terminologie sous la forme d’ « internationalisation »  

Les changements politiques et sociaux ainsi que l’achèvement du processus de 

l’enracinement d’une nouvelle idéologie au cours des années 1930, avaient des influences sur 

la terminologie de la langue aussi. Si dans les années 1920, on observe plutôt la tendance de 

« l’esprit national », destinée à traduire des termes à la langue maternelle, à partir des années 

1930 on assiste alors, à une rupture dans la tradition de la création des termes. Cette rupture 

s’exprime surtout par le passage de la source de création de la terminologie de « l’est à 

l’ouest ». Cela veut dire que si à l’époque précoce de soviétisation, les traditions littéraires 

antérieures ne sont pas encore tout à fait déracinées, l’époque stalinienne a connu un 

changement radical. Le choix de la source de création des termes sera dorénavant orienté vers 

l’occident, concernant surtout les termes techniques et scientifiques.  

Avec les années 1930, l’influence des langues orientales, comme l’arabe et le persan 

ou encore de l’ottoman, s’arrête, mais le combat contre les mots arabes et persans se poursuit. 

La terminologie de l’époque, surtout fin des années 1930 est remarquable du renforcement de 

« l’internationalisme », qui a pris l’image de l’implantation du russe comme une source 

essentielle de création des termes. Ce processus a touché tous les styles de la langue, c’est à 

dire la littérature, les ouvrages scientifiques et techniques, les ouvrages scolaires, la littérature 

sociale et politique, la presse. Le flux des mots russes - internationaux, très souvent inutiles, 

envahissent la langue. Au lieu des mots arabes et persans éliminés ont été introduits les mots 

russes- internationaux. Parmi ces mots, il faut remarquer qu’il y a les termes aussi bien que les 

mots usuels. Par exemple, le mot şura (conseil) a été remplacé par sovet, firqə (parti) par 

partiya, sərmayə (capital, fonds) par kapital, sərmayədar (capitaliste) par kapitalist, füqareyi-

kasibə (pauvreté, prolétariat) par proletar, beynəlminəl (international) par internasional, 

inqilab (révolution) par revolüsiya, mədəniyyət (culture) par kultura, dairə (district, région) 

par rayon, manqa (lien, anneau) par zveno, maliyyə (finance) par finans, miz ( table) par stol, 

xasiyyət (caractère) par xarakter, yoxlama (contrôle, renseignement) par spravka397. En outre, 

un nombre important des mots concernant la vie quotidienne comme peç (four), stol (table), 

stul (chaise), tumboçka (table de chevet), şifaner (chiffonnier, armoire), platye (robe) a été 

introduit dans la langue. D’après Qasimov, « l’introduction excessive des mots russe-

                                                 

397 A. Məhərrəmov,  Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, p. 39. 



 194 

européens dans la langue azerbaïdjanaise et notamment dans la terminologie a amené à 

« l’apparition d’une langue artificielle et grossière qui n’est compréhensible pour 

personne»398. En 1935-1936 et plus tard, les mots bien implantés dans la langue comme xəritə 

(carte), iqlim (climat), kainat (univers), hərəkət (mouvement), mualicə (traitment, soigne), 

məna (sens), fasilə (pause), məsdər (infinitif), dastan (fable), həcv (brochure), faciə (tragédie), 

inqilab (révolution), faiz (pourcentage, intérêt), əzələ (musculation), əsəb (nerfs), kürrə (rond, 

balle, cylindre), cəbr (algèbre), həndəsə (géométrie), hesab (calcul), miqyas (échelle), kəsr 

(fractionne), üslubiyyat (stylistique), dərəcə (degré), naqis (imparfait, vicieux), şaquli 

(vetical), qütb (pôle), təkamül (évolution), ont été remplacés. Cette influence s’observe dans 

l’ecriture des noms géographiques aussi, par exemple, Белчика (Belçika-Belgique) a été 

remplacé par Белҝија (Belgija), Авропа (Avropa-Europe) par Европа (Evropa), Норвеҹ 

(Norvec-Norvège) par Норвеҝија (Norvegija), Исвечрə (Isveçrə-Suisse) par Швесија 

(Şvecija), Ҹеневрə (Cenevrə- Génève) par Женева (Ženeva), etc. 

Quant au purisme des années 1930 dans la langue azerbaïdjanaise, qu’on a  pu 

évoquer, il est mort et même, les tentatives suivantes de création des termes par les moyens 

internes de la langue était considérées comme le retour au purisme et devenues sujet de 

critiques virulentes, telle une tendance chauviniste et nationaliste, et abandonnées par la suite. 

Dans ce sens, Dešeriev écrit : « Elle est étrangère aux peuples de l’URSS l’aspiration de créer 

des cultures « folkloriques » régionales, isolées de l’influence externes avec ses langues 

maternelles et reflétant les tendances puristes. Après la révolution dans notre pays, on luttait 

toujours contre les tendances chauvinistes, nationalistes et puristes dans le développement 

des langues et des cultures ainsi que contre la contrainte de la vie morale et la conscience 

sociale de chaque nation dans les cadres de leurs cultures originales folkloriques basées 

seulement sur la langue maternelle. L’idée d’implanter dans la vie, les modèles enfermés des 

cultures nationales, qui prévoient la création des conditions pour isoler les cultures 

nationales par les barrières linguistiques sous prétexte de sauvegarder leur pureté et 

l’originalité est scientifiquement inconsistant et nuisible… »399.  

En 1931, le Parti communiste de l’Azerbaïdjan a pris la décision de traduire en 

azerbaïdjanais « le recueil des ouvrages » en six volumes de V. I. Lénine. Pour cette fin, il 

fallait d’abord rédiger un dictionnaire des termes philosophiques, qui a été édité par le Comité 

Terminologique de l’Institut d’Etat de la Recherche Scientifique en 1932. Une grande partie 
                                                 

398 M, Ş. Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 95. 

399 Ju. D. Dešeriev, Razvitie nacional’no-russkogo dvujazyčija, p. 8. 



 195 

de ce dictionnaire a été composée de mots russes-internationaux400. Cependant, le dictionnaire 

a été considéré comme insuffisant en raison de ce qu’il contenait certains mots internationaux 

traduits en azerbaïdjanais. Evidemment, les œuvres également traduites à l’aide de ce 

dictionnaire étaient aussi considérées comme étant incompréhensibles et pervertissant le sens. 

Dans ce but, dans la presse de la fin des années 1930, il y a eu une tentative de proposer de 

perfectionner la création des termes avec les moyens internes de la langue. Le journal 

Kommunist écrit, dans son numéro 209 de 1936, un article intitulé Azərbaycan dilində 

marksist ictimai - siyasi və fəlsəfi terminologiya haqqinda (Concernant les termes 

sociopolitiques et philosophiques dans la langue azerbaïdjanaise), où il dit que : « Tout en 

sauvegardant les mots internationaux dans la traduction des œuvres du marxisme et du 

léninisme, il faut continuer à travailler sur la terminologie nationale »401. Cette idée a 

influencée la création des termes. Par exemple, l’on a été crée les calques philosophiques 

comme dünyagörüşü (conception du monde), dünyabaxışı (vision) 402. Cependant, ce principe 

n’avait pas connu de suite non plus, en raison de ce qu’il a été considéré comme un retour au 

purisme et ainsi mal vu par le Parti Communiste. Les « défauts » dans la traduction des 

œuvres classiques du marxisme-léninisme sont devenus l’objet d’une critique acerbe pendant 

la troisième conférence sur la terminologie et l’orthographe azerbaidjanaises ainsi qu’au XIIIe 

Congrès du Parti Communiste de l’Azerbaïdjan. La décision prise par le Parti 

Communiste disait ceci : « l’une des tâches les plus importantes qui s’imposent au Parti 

Communiste c’est « de corriger dans un court délai les fautes graves commises dans ces 

traductions concernées »403. Donc, cette décision a eu des conséquences immédiates. Le flux 

des mots russes a été introduit dans le « Dictionnaire des termes sociopolitiques » édité à 

Bakou en 1937 par Azərnəşr (Azərbaycan nəşriyyatı). Les mots bien usuels dans la langue ont 

été remplacés, par exemple, nəzəriyyə par teoriya (théorie), tarix (histoire) par istoriya, 

müəllif (auteur) par avtor,  layihə  (projet) par proyekt, iqtisadiyyat (économie) par 

ekonomiya,  nümayəndə (délégué) par deleqat, sənəd ( document) par dokument, təlimatçı 

(instructeur) par instruktor, namizəd (candidat) par kandidat, riyaziyyatçı (mathématicien) par 

matematik,  əxlaq (moral) par moral, vətənpərvərlik  (patriotisme) patriotizm, mükafat (prime) 

                                                 

400 M, Ş. Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 92. 

401 «Marksizm-leninizm klassiklərinin əsərlərini tərcümə edərkən internasional terminologiyanı mühafizə 

etməklə bərabər, milli terminologiya üzərində dəxi calişmağ lazımdır». 
402 M, Ş. Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 93. 
403 Kommunist, 12 juillet, 1937, n° 135, voir M, Ş.Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 93. 



 196 

par premiya, inqilab (révolution) par revoluziya, mövzu (thème, sujet) par tema404. Dans le 

« Dictionnaire russe-azerbaïdjanais des termes linguistiques et grammaticaux », (Rusca-

azərbaycanca dil və grammatika terminləri) paru en 1939, ont été introduits des mots 

étrangers qui n’ont pas même été employés par des intellectuels à cette époque. Par exemple, 

des mots comme alveolyar, amorf, linqvist, linqvistika, veyarizasiya, etc. Outre cela, dans le 

dictionnaire, les mots familiers aux écoliers comme əlifba (alphabet), imla (dictée) ont été 

remplacés par alfavit, diktant, sans répondre à aucun besoin405. De 1936 jusqu’à 1944, le 

nombre de mots russes–intérnationaux a augmenté encore plus. Məhərəmov affirme qu’ « aux 

cours de ces années, dans le lexique et la terminologie, sous l’influence des extrêmes et 

prétextant que « c’est le mot ancien », « arabe » ou « persan », les mots usuels et 

compréhensibles pour tout le monde comme hesab, çeşid, əkən, dastan, əkən maşın, döyən 

maşın, inqilab, medəniyyət, məhsul, ərzaq, xəritə, iqlim, kainat, təlimat ont été éliminés»406. 

M. Ş. Şirəliyev indique dans l’article İstilahlar yaradılmasındakı əsas prinsiplər (Les 

principes fondamentaux dans la création des tèrmes), qu’ « en disant que l’existence des mots 

arabes et persans reflète l’ancienneté et attarde notre langue, que pour son développement et 

pour rendre civile notre langue, il faut y introduire des mots russes et européens dans une 

quantité énorme, on emploie une quantité infinie de mots étrangers sans en avoir aucun 

besoin dans la langue littéraire. Surtout ces derniers temps, l’utilisation inappropriée des 

mots étrangers a pris une telle ampleur que les scientifiques ou les traducteurs s’éloignent de 

la création des termes. En rencontrant les mots russes-européens, lorsqu’ils écrivent ou 

traduisent une œuvre originale, ne cherchent même pas à savoir si nous avons déjà les mots 

qui peuvent remplacer ces derniers. Ils emploient ces mots tels qu’ils sont dans les ouvrages 

russes, sans même les adapter aux règles de la langue azerbaïdjanaise. Les mots étrangers, 

incompréhensibles pour tout le monde et rendant grossière la langue, doivent être remplacés 

par les termes créés à la base de la langue populaire. Sous prétexte de l’arabisation et de la 

persanisation, la mise à l’écart des mots usuels, employés depuis des siècles dans la langue, a 

conduit à deux grandes erreurs. Premièrement, il s’agit de la pollution de la langue par des 

mots européens superflus. Deuxièmement, c’est le détachement de la science, de la littérature 

de notre histoire. En résultat, ces derniers temps, un intellectuel azerbaïdjanais, en lisant la 

                                                 

404 Ibid., p. 94. 
405 M, Ş.Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 94.  
406 Ibid. 



 197 

littérature classique et les ouvrages consacrés à la nature, au développement de la science ou 

de la langue, ne comprennent pas les termes qui y employés»407.  

D’après de nombreux linguistes, à l’époque de répressions, la langue a été caricaturée 

et barbarisée à tel point qu’elle en devenue incompréhensible. On ne pourra observer aucun 

changement dans le sens d’un retour à un développement logique de la langue jusqu’à 1944. 

Le recours à ces « extrêmes » dans la langue ne devient le sujet de débat qu’en 1944. Durant 

la Deuxième Guerre mondiale, il y a eu une souplesse dans la politique nationale dans le but 

d’encourager les nationalités dans la guerre. Cet assouplissement a profité aux intellectuels 

nationaux afin d’introduire des corrections dans la langue subsistant pendant toute l’époque 

stalinienne, et de ramener à l’esprit national le développement de la langue.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

407 M. A. Şirəliyev, İstilahlar yaradılmasındaki əsas prinsiplər, Dil İnstitutunun əsərləri, vol.1, Az SSREA 

nəşriyyatı, p. 27-28, 32, 35. 



 198 

2.3.2. Le retour à « l’esprit national » dans la création des termes en 1944 

Le 27 juillet 1944, la conférence linguistique a eu lieu à Bakou. Le sujet essentiel de la 

conférence était focalisé autour du choix de la source de création des termes. Il a été proposé 

de se servir de trois sources : de la langue populaire, de l’arabe et du persan, du russe (et des 

langues européennes). Le principe d’emprunter des mots étrangers superflus a été critiqué 

ainsi que les fautes commises dans ce sens jusqu’ à cette époque. Le linguiste M. A. Şirəliyev, 

dans son discours a remarqué qu’ « il faut débarrasser la langue des mots étrangers 

empruntés inutilement et qui ne correspondent pas à l’esprit de la langue »408. La décision de 

remplacer les mots russes par les mots usuels (qui ont été éliminés de la langue littéraire pour 

donner leur place aux mots russes) a été prise. C’est avec cette décision, qu’a commencé le 

processus de retour des mots fondamentaux qui constituaient la base littéraire de la langue, 

éliminés depuis l’établissement du régime soviétique. Les mots russes inutiles qui ont 

« envahi » la langue à partir des années 1930 jusque 1944 en ont été retirés. Suite à cette 

conférence, des débats sur la création de la terminologie parraissent dans la presse. L’article 

Təmiz və zəngin ədəbi dilimiz uğrunda (Pour la langue littéraire purifiée et riche), publié dans 

le numéro 34 du journal Kommunist, disait qu « en sélectionnant soigneusement et en retirant 

de la langue des mots inutilement introduits sous prétexte qu’ « il est impossible de trouver 

leur équivalent »,  il ne faut pas chercher non plus de trouver les équivalent  de termes comme 

materializm, proletariat, kapital, renta, etc., concernant la philosophie, les mathématiques, la 

physique, la chimie, l’agriculture, qui ne peuvent être exprimés par d’autres mots et même il 

n’y en a pas la nécessité»409.  Dans l’article Ədəbi dilimizin zəruri məsələləri (Les problèmes 

importants de la langue littéraire), du numéro 43 du même journal était écrit : « les termes 

employés dans notre littérature classique, dans nos sciences et qui sont maîtrisées depuis les 

temps anciens, doivent retrouver leur place »410.  

De ce fait, la langue maternelle a été considérée comme une source importante dans la 

création de la terminologie. Dans l’article Elmi istilahlarımız haqqında (Concernant les 

termes scientifiques), on incitait à « créer les termes en puisant le plus possible dans notre 

langue. Pour cela, nous avons des possibilités, car notre langue est assez riche. Mais 

                                                 

408 M. A. Şirəliyev, İstilahlar yaradılmasındaki əsas prinsiplər, Dil İnstitutunun əsərləri, vol.1, Bakou, 1947, Az 

SSREA nəşriyyatı, p. 27-42. 
409 Kommunist, 1944, N°34, « Təmiz və zəngin ədəbi dilimiz uğrunda », voir Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet 

dövrü), vol. III, p. 52. 
410 Kommunist, 28 février 1944, N° 43, voir ibid. 



 199 

malheureusement, cette richesse est encore désordonnée et les mots littéraires azerbaïdjanais 

ne constituent encore qu’une partie d’une quantité très infime des mots utilisés par le peuple. 

Il faut appréhender ces mots et utiliser ceux qui sont convenables pour les rendre usuels. De 

cette façon, nous faciliterions, dans une certaine mesure, le problème de la terminologie ». 

Les articles « Azərbaycan dilinin təmizliyi » (La pureté de l’azerbaïdjanais), « Ədəbi dilimizin 

zəruri məsələləri » (Les problèmes importants de la langue) et « Müasir dilimiz, Azərbaycan 

klassik ədəbiyyatı və xalq dilinə əsaslanır » (Notre langue littéraire se base sur la littérature 

classique et la langue populaire azerbaïdjanaises) sont également consacrés à ce problème. 

Dans l’article intitulé « Azərbaycan dilinin təmizliyi uğrunda», il était écrit : « Retraçant notre 

langue littéraire d’aujourd’hui et malgré son grands succès, il faut remarquer avec regret la 

pollution et l’encombrement de la langue par des mots étrangers, surtout ces derniers temps. 

Il faut avouer que, ces dernier temps, notre langue littéraire a tendance à s’éloigner de la 

langue du peuple et de notre patrimoine littéraire, et elle est en danger de perdre d’une 

manière progressive son harmonie et ses particularités. La pollution de notre langue, son 

éloignement de la langue parlée, sa barbarisation de ces derniers temps découlent de 

l’introduction à l’excès de façon irresponsable et sans limite des mots étrangers »411. Il est 

intéressant d’observer que les emprunts arabes et persans ne soient pas considérés comme des 

mots étrangers. Quand on parle de mots étrangers il s’agit toujours de mots russes-européens.  

Dans les années 1940, il y a très peu de mots d’origine turque qui sont utilisés comme 

des termes scientifiques. Dans l’article intitulé Elmi istilahlarımız (La terminologie 

scientifique) du numéro 80 du journal Kommunist de 1944, il est remarqué que « Les mots 

azerbaïdjanais qui sont entrés dans la langue littéraire constituent un pourcentage très faible. 

Il faut appréender ces mots et utiliser les plus appropriés »412. 

Donc, en 1944, on observe une tentative de retour à la tradition des années 1920. Dans 

la terminologie, cela s’exprimait dans l’aspiration à créer les termes par les moyens internes, 

se reposer sur la langue populaire, utiliser les dialectismes. On assiste également au retour des 

termes arabes et persans, retirés de la langue dans les années 1930. Deux méthodes de 

création des termes ont été proposées : la méthode morphologique et la méthode syntaxique. 

Concernant la première, il s’agissait de créer les termes par le moyen de dérivations 

morphologiques. La deuxième, par la cohésion des mots. Quant à la méthode sémantique, elle 

                                                 

411 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), vol. III, p. 52. 
412 Ibid., p. 53. 



 200 

n’était pas beaucoup utilisée étant donné qu’une simple tentative a tout de suite suscité une 

vive réaction du « centre ».  

Dans la conférence sus-mentionnée, consacrée aux problèmes du développement des 

langues nationales des peuples de l’URSS et qui a eu lieu à Moscou du 11 au 14 novembre 

1949, Jakovlev a critiqué « les fondements vicieux dans la pratique de la terminologie, 

l’invasion de la langue littéraire par des mots étrangers incompréhensibles pour les masses 

populaires, les manifestations du cosmopolitisme et l’ignorance du fonds commun de la 

terminologie russe, etc.». Dans Pravda du 11 novembre 1949, le professeur Serdjuščenko 

continue la liste des critiques en disant, « dans différentes Républiques d’Asie Centrale et du 

Caucase, il arrive fréquemment que l’on remplace des termes sociopolitiques soviétiques et 

internationaux par des termes créés artificiellement, ou par des termes d’origine arabe, 

panislamique ou panturc »413. Donc, le fait d’utiliser de nouveau d’autres langues que le russe 

dans la création des termes a été considéré comme la tendance à « diminuer l’importance de 

la langue russe »414. Il a été noté que la révision de la terminologie induisait nécessairement 

l’élimination de tous les termes qui ne reflètent pas la réalité soviétique ou le trahissent, ainsi 

que la précision et la distinction des mots au sens similaire. La conférence a jugé souhaitable 

de rétablir les commissions terminologiques étatiques dans les Républiques et les régions 

autonomes415. 

A partir de 1944 et jusqu’à 1952, il n’y a aucun dictionnaire édité, bien que différents 

projets aient été préparés416. Donc, l’époque de la guerre, et l’absence d’organe de contrôle 

concernant la création des termes, a laissé une souplesse dans cette affaire. Suite à la 

conférence susmentionnée, en Azerbaïdjan, une décision sur la création du comité 

terminologique auprès du Présidium de l’Académie des Sciences de la RSSA a été prise en 

1952 : le Comité a été chargé de mettre en ordre la création des termes et d’éliminer les 

divergences des termes. 

                                                 

413 Pravda, 11 novembre 1949, voir Lucien Laurat, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, p.75. 
414 M. Lomtev ecrit : « Les nationalistes bourgeois ont tenté d’utiliser des langues étrangères comme modèles en 

s’efforçant avec persistance de diminuer l’importance de la langue russe », Voprosy Filosofii (Questions de 

philosophie), N° 2, 1949, voir Lucien Laurat, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, p.74. 
415 « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik 

Akademii Nauk, 1950, №2, p. 80. 
416 M, Ş.Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p. 99. 



 201 

Ainsi, d’une manière générale, l’époque stalinienne a été orientée vers la fusion des 

nations ainsi que des cultures nationales. La fusion se manifestait dans deux sens ; une 

centralisation dans l’économie, la russification-dans la culture et dans le domaine linguistique.  

Les changements en Azerbaïdjan à l’époque soviétique ne laissaient pas indifférente 

l’intelligentsia nationale immigrée. Tous ces processus ont été considérés comme « une crise 

de l’idéologie nationale »417. Dans les années 1950, l’ancien leader du mouvement national en 

Azerbaïdjan, l’immigré Məmməd Əmin Rəsulzadə décrit l’époque soviétique de la manière 

suivante : « La terminologie turque a été interdite ainsi que le turquisme et l’idéologie turque. 

Les soviétismes l’emporteront dans la terminologie de même que le communisme dans 

l’idéologie ; cela s’exprime dans la transformation du système « islamique » et européen des 

termes en système russe, les mots qui n’existent pas dans la langue azerbaïdjanaise ne sont 

plus empruntés à l’arabe, au persan ou à une autre langue turque mais seulement à la langue 

russe. On voulait créer une grande nation soviétique. Les provinces multilingues du Soviet 

serviraient les intérêts supérieurs de cette nation et les petites nations fusionneraient dans une 

Grande nation Russe. Tel était l’esprit dominant. La politique de la russification du régime 

bolchévique en Azerbaïdjan a été menée dans deux sens : la centralisation dans l’économie, 

la russification dans la culture. En ce qui concerne l’économie cela s’exprimait dans 

l’aspiration de Moscou à soumettre la région aux plans économiques. Dans ce but, l’industrie 

pétrolière de l’Azerbaïdjan était dirigée directement de Moscou. L’Azerbaïdjan a été 

transformé en deuxième région de l’industrie du coton après le Turkestan (en Asie centrale) 

au profit commun de l’Union Soviétique. Le territoire de l’Azerbaïdjan est peuplé de 

populations déplacées de la Russie. Dans les établissements politiques et économiques, il n’y 

a que des facteurs étrangers qui règnent. Les villes perdent leur originalité nationale. Le 

nombre des ouvriers de l’industrie change au détriment des Azerbaïdjanais. Finalement, du 

point de vue de la Constitution stalinienne considérée comme la plus démocratique de 

l’époque, la République de l’Azerbaïdjan « indépendante » dans la parole, est soumise au 

pillage et à l’exploitation. La russification de la culture est une tragédie réelle de la 

soviétisation. A son stade précoce, cette politique était camouflée sous la formule 

« bolchévique-nationale » pour la forme et communiste pour le contenue. Le gouvernement 

soviétique a autorisé d’abord à écrire en caractères arabes. Cependant, un peu plus tard, les 

lettrés soviétiques ont arraché la littérature azerbaïdjanaise à ses racines culturelles 

historiques afin de mettre tout le système culturel populaire dans le nouveau chemin 
                                                 

417А. Aršaruni,  « Кrizis tjurkskoj ideologii », Novyj Vostok, 1928, N° 22, pp. 249-253.  



 202 

soviétique. La russification des cultures multilingues dans l’Union soviétique était l’idéal du 

bolchévisme. La soviétisation était l’instrument de cet idéal. Entre le soviétisme et le 

nationalisme se déclenche un dur combat. Un petit geste en direction de la protection de la 

tradition culturelle est perçu comme un crime contre le régime soviétique. La nationalisation 

poursuit un seul but celui de fusionner toutes les valeurs morales. Bien que la langue 

orthodoxe du communisme n’est pas un moyen de communication unifiant les différents 

classes d’une nation mais est tout simplement un outil de la lutte des classes. Pour cela, il ne 

fallait pas faire monter des classes populaires au niveau de la compréhension de la langue 

littéraire mais au contraire faire baisser la langue littéraire au niveau de la compréhension 

des ouvriers. Il est remarquable que cela se soit appliqué aux langues turques et aux autres 

langues nationales exceptée la langue russe »418. Cette description correspond bien à la 

transformation de l’époque stalinienne, étudiée plus haut. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

418 Memmed Emin Resulzade, Çağdaş Azərbaycan Tarihi, Ankara, 1951, p. 16, également Rəsulzadə Məmməd 

Əmin Çağdaş Azərbaycan tarixi,  http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, 7 octobre 2010.  

                                       



 203 

3. La déstalinisation. Le problème de la langue nationale de 

1954 à 1959. L’adoption de la loi sur le statut étatique de la 

langue azerbaïdjanaise et les reformes ultérieures 

La politique linguistique des années 1950 ainsi que la période qui suivra ne se 

distingue pas trop de la politique générale des années 1930. Une attention particulière était 

portée sur la langue russe et c’était le but même de la politique linguistique du gouvernement 

soviétique, même si elle restait souvent discrète. Cependant, pour être juste, il faut remarquer 

que certaines périodes de l’époque soviétique ont connu une dérogation à cette politique. De 

ce point de vue, à dater de la mort de Staline, l’époque du « dégel » ainsi que celle de la IIe 

Guerre Mondiale méritent d’être étudiées de manière plus détaillée.  

Notamment, l’amorce de la guerre en 1941 avec l’Allemagne a créé un vide dans la 

politique linguistique et même a incité le gouvernement soviétique à y introduire certaines 

corrections. Le Kremlin a profité des sentiments nationaux pour les mobiliser dans le combat. 

Par exemple, à l’époque de la guerre, on fait appel à l’histoire héroïque nationale que l’on 

utilise dans la propagande pour remonter le moral de la population. Les langues nationales ont 

été également un outil dans un but de propagande idéologique, car une partie importante de la 

population n’avait pas de bonne connaissance du russe. Souvent, ils ne comprenaient même 

pas d’ordres simples en langue russe ce qui causait des difficultés dans la gestion des 

conditions de combat. C’est la raison pour laquelle étaient formés les régiments nationaux. 

C’est le cas du « 416-ème régiment azerbaïdjanais de fusiliers de Taganrog », formé en 

février 1942, dans les rangs duquel l’usage de l’azerbaïdjanais a été admis419. 

Cette politique du fonctionnement relativement satisfaisant de la langue nationale se 

poursuivit de cette façon quelques années après la fin de la guerre. La reconstruction de 

l’économie ruinée et les conditions internationales difficiles reléguaient au dernier plan le 

problème linguistique. Au début des années 1950, on assiste de nouveau au retour de la ligne 

dure dans le problème de la langue qui perdurera en Azerbaïdjan jusqu’à l’époque 

khrouchtchévienne. 

                                                 

419  Voir vidéo : « 416-ja divizija – « My pobedili vmeste » (la division 416 nous avons emporté la victoir 

ensemble) – 1 parie, (régisseur Ėmilja Jusifova., scenario - Аnar Gasanov) (www.9may.az) . 

http://bashtube.ru/video/104548/%20-%2024%20janvier%202011 

http://www.9may.az/article_az.php?subaction=showfull&id=1114772895&archive=&start_from=&ucat=14& 

consultée 24 janvier 2011. 



 204 

 La fin des années 1950 est remarquable pour le renforcement de l’idée nationale dans 

la formation de l’esprit social, où l’influence de la loi sur le statut de la langue et sur les 

processus historiques ultérieurs est considérable.  

Après la purge nationale de l’époque stalinienne, où l’élite nationale est devenue la 

victime principale, on assiste à un certain affaiblissement de la politique du « centre » par 

rapport aux périphéries nationales et, sur le fond de ledit affaiblissement ou 

l’«adoucissement » du totalitarisme soviétique, un certain libéralisme dans la politique 

nationale commence à émerger. Cette période est connue dans l’histoire comme celle du 

« dégel khrouchtchévien » (Hrjuščovskaja ottepel’), qui a pris son nom à partir de l’ouvrage 

d’Ilia Ehrenbourg, Ottepel’ (Dégel). Cet adoucissement s’exprime par une certaine ébauche 

de « démocratisation » dans la vie politique et sociale, l’apparition d’une liberté de parole au 

détriment du régime totalitaire. Cependant, malgré cette « fonte progressive du gel » du 

totalitarisme stalinien des années 1930 et 1940, l’époque khrouchtchévienne du milieu des 

années 1950 ne l’a pas totalement fait fondre. Les réformes de l’époque de Khrouchtchev 

avaient un caractère incomplet et n’ont pas touché aux fondements du système soviétique 

d’une manière générale. Ceci d’autant plus que le gouvernement se retournera vers un 

durcissement du régime tout de suite après ce court moment de répis vers 1957. En effet, les 

critiques de Khrouchtchev n’étaient pas destinés à dénoncer les violences exercées contre les 

nationaux, qui cherchaient à défendre leur identité nationale en s’opposant à la russification 

imposée par le pouvoir soviétique. Les méthodes brutales n’ont pas été non plus remises en 

question, pratiquées contre les paysans nationaux qui s’opposaient à la collectivisation des 

terres.  

Or, le « dégel khrouchtchévien » a remué la vie politique en Azerbaïdjan aussi. Au 

début de 1954, une nouvelle administration nationale fut formée. Elle se composait du 

premier secrétaire du Parti Communiste de l’Azerbaïdjan, Imam Mustafayev (1910-1997), le 

président du Soviet des ministres Sadığ Rəhimov (1914-1975) et le président du Présidium du 

Soviet Suprême de la RSSA Mirzə Ibrahimov (1911-1993). La nouvelle administration a 

essayé de profiter des conditions politiques pour éveiller l’esprit national et protéger les 

intérêts nationaux qui, à cette époque, « supportaient une certaine pression de la part de non-

Azerbaïdjanais »420.  

                                                 

420 Sur les lettres de plaintes de la part des Azerbaïdjanais concernant des atteintes sur leurs droits nationales de 

la part des non -Azerbaïdjanais voir « Stenogramma VIII Plenuma CK KP Azerbajdžana, 16.06.1959, GAPPOD 

UDPAR, f.1, op. 46, d. 16, l. 109. », Obraščeenie k I. Мustafaevu, S. Ragimovu, mars, 1955, GAPPOD UDPAR, 



 205 

Ainsi, dans les processus de changements dans l’Union soviétique, parmi les 

problématiques majeures devant être résolues par les dirigeants de la république, celles de la 

langue, de la culture et de l’histoire nationales étaient les plus importantes. La nouvelle 

administration devait résoudre également les problèmes des cadres nationaux, 

d’accroissement de leur nombre dans les établissements étatiques, dans les organes dirigeants 

du Parti et du gouvernement, la suppression des limites imposées aux Azerbaïdjanais pour 

habiter de grandes villes, etc.421.  

En effet, vers les années 1950, si l’on reprend les mots de Vincent Monteil, « on à 

peine à croire qu’après 37 ans de régime, la bien réelle intelligentsia «musulmane » ne soit 

pas encore capable de gérer elle-même ses propres affaires. Et bien que « le système 

soviétique ne fasse, volontairement, aucune distinction ethnique (article 18 de la Constitution 

de 1936), Slaves, Arméniens ou Géorgiens, contrairement à la loi, avaient « des chasses-

gardées », « des emplois réservés », des privilèges ? »422. 

C’est la raison pour laquelle, la nouvelle administration, inquiète de cette situation, 

prend l’initiative d’éveiller l’esprit national, qui avait été réprimé pendant l’époque de la 

purge nationale. Les événements des années 1950 peuvent être considérés comme une 

tentative de retour à l’indigénisation, qu’on a déjà pu décrire dans le chapitre précédent. Cette 

fois-ci, l’indigénisation n’était pas une émanation du « centre » mais une aspiration nationale. 

Cette tentative aurait une grande influence sur le développement ultérieur de la vie sociale et 

culturelle de la République. 

La démarche la plus importante de cette époque est l’intégration, en août 1956, d’un 

article dans la constitution de la RSSA, apportant à l’azerbaïdjanais le statut de langue d’Etat. 

L’adoption de cet article prévoyait la réintroduction de la langue azerbaïdjanaise dans 

l’administration, dans les établissements de l’enseignement et a donné une impulsion au 

développement de l’esprit national. Les valeurs nationales sont devenues l’axe principal dans 

le développement de la science et de la littérature. La loi sur la langue d’Etat a contribué à la 

création des conditions favorables pour la renaissance des bases spirituelles et 

l’approfondissement de l’étude de la passée historique et la transformation intégrale de la 

culture sur les fondements nationaux. Il faut remarquer que ce droit a été utilisé par les 

                                                                                                                                                         

f. 1, op. 43, d. 228, l. 51-53, voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ » i nacional’nyj vopros v 

Azerbajdžane (1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 139. 
421 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 23. 
422 Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, p. 54. 



 206 

républiques transcaucasiennes voisines de l’Azerbaïdjan (la Géorgie et l’Arménie) déjà à 

partir de l’année 1937. Quant à l’Azerbaïdjan, elle n’arrive à égaliser ses voisines qu’en 1956, 

donc 20 ans plus tard.  

Il est évident que l’adoption de cette loi sur la langue ne fut pas accueillie comme tout 

à fait raisonnable et ne pu échapper aux critiques acerbes ; étant considérée comme 

nationaliste dans l’ésprit, parfois même suscitant le mépris de la part des autres communautés 

non-azerbaïdjanaises, demeurant à priori à Bakou. Surtout ces critiques venaient des 

communautés russe et arménienne de Bakou, qui n’ont pas accueilli avec joie cette décision. 

Plusieurs lettres de plainte adressées au centre, souvent déformant la situation réelle dans la 

République, sont rapportées par des représentants de ces communautés423. Le problème de la 

langue a suscité surtout beaucoup de débats dans la capitale de la République. Dans le 

problème de la langue, ainsi que dans la plupart d’autres enjeux nationaux, la question ne se 

posait pas d’une manière unanime dans l’intégralité de la République, il s’agissait toujours de 

faire se détacher la capitale du reste de la république424. Des réactions attendues dans les 

régions de la République par rapport à l’introduction de la loi sur la langue ne se sont pas 

manifestées. C’était logique puisque, même si cela peut paraître caricatural dans certaine 

mesure, tandis que la communication et la correspondance entre les organismes régionaux ont 

été menés en azerbaïdjanais, avec la capitale de la république cela se faisait dans la langue 

russe. Souvent les dirigeants républicains eux-mêmes n’entraient pas en contact avec le milieu 

des paysans régionaux du fait de ne pas maîtriser la langue azerbaïdjanaise, en se servant d’un 

interprète.  

Notons que l’introduction de l’azerbaïdjanais comme langue d’Etat a cependant mis 

dans l’embarras les nationaux de la capitale aussi, toujours en raison de l’insuffisance des 

cadres concernés connaissant bien la langue maternelle.  

                                                 

423 Voir les archives utilisées par Cəmil Həsənli, Prinjatie zakona o gosudarstvennom jazyke v Azerbajdžane in 

Hruščjovskaja » Ottepel’ », p. 137-216. 
424 20 jours après l’adoption de cette loi, le 10 septembre 1956, les ouvriers non-Azerbaïdjanais des usines et des 

fabriques ont envoyé une lettre de plainte à N. Khrouchtchev, où ils ont protestés contre l’adoption de la loi sur 

la langue en considérant celle-ci « inacceptable » à Bakou, car 50% de la population sont des Russes, Arméniens 

et des Juifs. Ils écrivaient qu’on les obligait contre leur volonté à apprendre la langue tatare (il s’agit de 

l’azerbaïdjanais), faisant valoir qu’à Bakou c’était impossible. Voir Rossijskij gosudarstvennyj arhiv istorii 

(RGANI), f. 5, op. 31, d. 60, l.10-14, citée in ibid. p. 180. 



 207 

Donc, autrement dit, la situation était presque la même que dans les années 1920. 

Cette fois-ci, étant donné qu’il y avait les écoles nationales, l’absence d’une bonne maîtrise de 

la langue maternelle résultait d’une raison sociale.  

Dans des conditions déterminées, l’apprentissage de la langue acquièrt pour l’individu 

une grande valeur, car la langue est un outil de promotion dans la société425. Cette utilité fut 

attribuée au russe, lingua franca de la République.  

En effet, les enfants ayant terminés des études dans les écoles secondaires et dans les 

établissements universitaires en langue azerbaïdjanaise furent obligés, au moment d’entrer au 

travail dans les organismes étatiques, de passer un examen de russe et s’il s’avérait que leur 

connaissance du russe était insuffisante, même si c’était un bon spécialiste, il était obligé de 

travailler en bas de l’échelle, étant considéré comme ignorant et inculte. Les parents, 

souhaitant un bon avenir pour leurs enfants, étaient obligés de les mettre dans les écoles 

russes, sachant que de toute façon c’est la connaissance du russe qui déterminerait la 

promotion de leurs enfants dans l’échelle sociale. Ce ne sont pas les valeurs nationales qui 

comptaient pour les nationaux mais les besoins sociaux, qui rendaient la langue russe 

indispensable voir vitale. 

Quoi qu’il en soit, la loi sur le statut étatique de l’azerbaïdjanais a joué un rôle capital 

dans la vie républicaine et malgré la pression de Moscou a pris un caractère incontournable.  

Cette époque est aussi marquée par le fait que les œuvres littéraires ont été imprégnées 

de l’idée nationale : il y a eu une réhabilitation littéraire. En même temps, le patriotisme est 

devenu le sujet essentiel de la littérature qui chantait le destin de l’Azerbaïdjan du Sud et de 

ses compatriotes de l’autre coté de l’Araxe. 

L’époque du « dégel » a aussi introduit des changements dans les relations entre 

l’Azerbaïdjan et la Turquie, « gelées » à partir des années 1930, quand les derniers 

intellectuels de la Turquie, qui avaient encore participé au processus de « l’indigénisation » 

dans les années 1920, quittent Bakou. La tension des années 1940, jusqu’au début des années 

1950, entre l’URSS et la Turquie a influencé le refus de l’origine commune turque de deux 

peuples. L’interdiction de toute idée turque atteint un point tel qu’on renie l’origine turque 

commune de l’héritage culturel. L’appartenance de l’azerbaïdjanais au groupe des langues 

turques a été aussi reniée426. En 1951, les monuments historiques et culturels comme « Le 

                                                 

425 Uriel Weinreich, Languages in Contact, Columbia University, New York, 1953, p. 135. 
426 Voir, Ağa-məmməd Abdullayev, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, p. 11. 



 208 

livre de Dede Korkut » (dastan Kitab-i Dede Qorqud)427 ont été interdits en tants que 

symboles du panturquisme et du panislamisme, qui prône des idées nationales. La décision 

particulière prise à l’époque, a aboli ce refus sur « le Livre de Dede Korkut et fait réhabiliter 

cet ouvrage pour les Azerbaïdjanais.  

Dans le but de l’étude de l’histoire et de la culture de l’Orient, il a été décidé 

d’introduire des langues orientales comme l’arabe, le persan et le turc dans certaines écoles de 

la république. La loi sur la langue a eu une influence sur le regain d’intérêt envers l’héritage 

des hommes de culture aussi.  

Cependant déjà en 1957, sur fond de changements dans la situation politique dans 

l’espace soviétique, les initiatives de l’administration nationale s’écroulent.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

427  Voir Louis Bazin, Altan Gokalp, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz, (traduction), avec préface 
de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998. 



 209 

3.1. Le problème du statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise. L’introduction de 

l’azerbaïdjanais dans l’enseignement 

La XXème session du Parti Communiste a introduit certains changements dans la vie 

politique et sociale. Surtout, les décisions de cette session ont été destinées à la déstalinisation 

et la décentralisation de la politique, à la réhabilitation des réprimés et des membres de leur 

famille. Les changements successifs, intervenus dans le « centre », ont entraîné un certain 

nombre de changements dans les républiques nationales aussi. Si l’époque stalinienne est 

surtout marquée par une forte russification, dans ce sens-là, il y a eu une certaine 

dérussification dans les années 1950, même si elle fut aussi limitée dans le temps que dans les 

démarches. La dérussification a été menée d’une manière différente selon les républiques. Ces 

transformations ont été interprétées comme le début d’une nouvelle politique du « centre » à 

l’égard des Républiques nationales. Les décisions prises dans cette session du Parti 

communiste ont été différemment perçues par les républiques de la Transcaucasie. 

En Azerbaïdjan, les décisions de cette session ont conduit au combat pour les valeurs 

nationales et la langue qui, au fur à mesure depuis la soviétisation jusqu’à la fin de l’époque 

stalinienne, comme on a pu l’étudier, fut réduite à une fonction grégaire, évinçée par le russe 

qui est devenu la langue dirigeante et vernaculaire même sans être inscrit dans la Constitution 

de la RSSA. Surtout, cette position du russe était manifeste dans la capitale de la République. 

Cette lacune dans la Constitution a officialisé progressivement l’emploi du russe dans tous les 

établissements étatiques.  

Quant à la loi sur la langue d’Etat, comme cela a été déjà mentionné, depuis 1917, elle 

ne fut jamais introduite dans les Constitutions des Républiques soviétiques, sauf à partir de 

1936, elle ne fut introduite par une décision particulière que dans les Constitutions de deux 

républiques soviétiques en Transcaucasie, la Géorgie et l’Arménie. La loi sur la langue d’Etat 

promulguée par ces républiques ne devint jamais un sujet de discussion et surtout ne suscita 

pas de critique du « centre » et du Comité Central du Parti Communiste de l’Union 

Soviétique428.  

En ce qui concerne l’Azerbaïdjan, dans les années 1950, le problème de la langue 

d’Etat devint un sujet très complexe. D’une part, cela se manifestait par le fait que le russe, 

devenant la langue dirigeante, évinçait l’emploi de l’azerbaïdjanais des établissements 

étatiques et d’autre part, le problème concernait d’innombrables changements effectués sur la 

                                                 

428 Zasedanie Bjuro CK KP Azerbajdžana ot 16 marta 1957, (GAPPOD UDPAR, f.1, op. 44, d.50, l. 37-44), voir 

Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 248. 



 210 

langue (notamment sur l’alphabet, l’orthographe, la terminologie) qui rendait difficile la 

maîtrise et l’enseignement de celle-ci. En sachant que, la première raison fut beaucoup plus 

évidente que la deuxième.  

En effet, dans les années 1950, l’enseignement de la langue nationale dans les écoles 

russes et d’autres écoles des Républiques nationales suscita beaucoup de discussions sur le 

territoire de toute l’URSS. Pour résoudre ce problème, le président du Soviet des Ministres de 

l’URSS, N. Bulganin, prit une décision particulière : elle stipulait qu’il fallait « dispenser les 

élèves des écoles primaires, secondaires et septennales dans les Républiques de l’Union, de 

l’étude obligatoire de la langue de la république nationale indigène, si cette langue n’est pas 

leur langue maternelle et si l’enseignement à l’école ne se fait pas en langue de cette 

république nationale. Mais pour ceux qui souhaitaient étudier la langue de nation indigène 

(titulaire), l’école était obligée d’organiser cet enseignement dans les cadres scolaires»429.  

Cette décision fut un bstacle pour l’enseignement de l’azerbaïdjanais dans les écoles 

russes, arméniennes et géorgiennes en Azerbaïdjan. Faisant suite à l’instance supérieure, le 

Soviet des Ministres de la RSSA, le 31 mai 1955, prit une décision selon laquelle dans toutes 

les écoles russophones les étudiants non-azerbaïdjanais devaitent être dispensés de l’étude de 

l’azerbaïdjanais. L’enseignement de l’azerbaïdjanais fut supprimé du plan scolaire de 1953-

1954, en troisième et quatrième année d’études scolaires dans les écoles russes, bien que la 

quantité des heures de l’azerbaïdjanais n’ait pas augmenté dans les années supérieures 

de l’étude. Ce fait rendit difficile l’apprentissage de la langue du point de vue méthodique 

aussi. Ce problème devint l’objet de discussions auprès du gouvernement. Dans le but de 

résoudre ce problème, une réunion des enseignants de la langue azerbaïdjanaise dans les 

écoles russes fut organisée le 20 avril 1956. Le débat fut essentiellement focalisé sur la 

réintroduction de l’enseignement de l’azerbaïdjanais, comme avant, à partir de la troisième 

année d’études scolaires. Depuis cette décision en 1955, l’enseignement de la langue pour 

seulement les Azerbaïdjanais dans les écoles russes, fut également un grand problème. Les 

difficultés essentielles concernaient l’organisation des leçons dans le cadre des horaires de 

cours : les enseignants furent obligés d’introduire des heures supplémentaires. Alors que les 

autres enfants avaient cinq leçons dans la journée, les Azerbaïdjanais devaient rester pour la 

sixième ou la septième leçon, ce qui déstabilisait les enfants. Ce fait amenait à ce que souvent 

l’enseignant se retrouve devant une classe presque vide. L’attitude des enfants par rapport à 

                                                 

429 Rasporjaženie šoveta ministrov SSSR ot 9 maja 1955, N° 3947, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 41, d. 545, l.161, 

voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 145. 



 211 

cette discipline n’était pas rigoureuse non plus, car voyant leurs camarades de classe rentrer 

après l’école, ils n’avaient pas envie de rester plus longtemps. Les professeurs se plaignaient 

du fait que, tout d’abord, deux heures d’études de la langue maternelle à partir de cinquième 

année d’étude scolaire ne suffisent pas pour apprendre la langue, ils demandaient donc, de 

réintroduire l’étude obligatoire de l’azerbaïdjanais pour tous les écoliers (sans distinction de 

leur nationalité), de deuxième année d’étude scolaire dans les écoles russes et augmenter le 

nombre d’heures de leçons. En faisant cette demande, les enseignants firent valoir 

l’expérience des autres Républiques nationales qui introduisaient déjà leur langue nationale en 

tant que langue principale dans les études scolaires. Donc, d’après l’affirmation d’un 

responsable du système éducatif, dans aucune école de Bakou l’enseignement de 

l’azerbaïdjanais ne fut pas organisé correctement et cela venait du fait que cette langue était 

obligatoire pour certains, c'est-à-dire les Azerbaïdjanais, et non pas pour les autres430. Donc, 

pendant cette réunion, des enseignants de la langue azerbaïdjanaise dans les écoles russes, 

ayant lieu 20 avril 1956, auprès de l’Administration des écoles du Ministère de 

l’enseignement, de nobreuses causes de ce problème furent révélées.  

Déjà vers le milieu des années 1950, de nombreuses plaintes des Azerbaïdjanais, 

venant des quatre coins de la République, furent rejetées comme n’étant pas importantes. Les 

archives démontrent ce fait. Par exemple, l’on peut citer le comptable d’une entreprise qui 

rejette la lettre de la demande de congé d’un ouvrier azerbaïdjanais en disant « Je ne 

comprends pas votre « français » »431. Le nombre de lettres de ce genre est incalculable. 

 Ainsi, vers l’année 1956, dans le milieu de l’intelligentsia nationale, le 

mécontentement concernant la langue s’accroît. Par exemple, un collaborateur scientifique de 

l’Institut de la littérature et de la langue de l’Académie des Sciences de la RSSA, Ramzi 

Yuzbaşev, adressa une lettre à N. Khrouchtchev, N. Boulganine et A. Mikhoian. Dans cette 

lettre, il exprimait son mécontentement de la politique nationale dans la République. Il fit 

valoir que « il y a 25 ou 30 ans, nos établissements ont commencé leur activité dans la 

réalisation du programme du PC en langue maternelle à l’aide d’une poignée de 

l’intelligentsia azerbaïdjanaise. Mais au cours de l’administration de M. Bagirov, la langue a 

                                                 

430 М. Мamedov- I. Мustafaevu, 23. 03. 1956, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 43, d. 91, l. 157-159, voir Džamil’ 

Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 148. 
431 Stenogramma VIII Plenuma CK KP Azerbajdžana, 16.06.1959, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 46, d. 16, l. 109; 

Obraščenie k I. Mustafaevu, S. Ragimovu i М. Ibragimovu, mars, 1955, GAPPOD UDPAR, f.1, op. 43, d. 228, l. 

51-53, citée in ibid. p. 139. 



 212 

commencé à tomber en désuétude. Maintenant, il n’y a aucun établissement à Bakou qui 

gérerait l’administration en langue maternelle. D’une année à l’autre, il y a une diminution 

des écoles azerbaïdjanaises. Les gens parlant azerbaïdjanais sont considérés comme étant 

des arriérés et incultes. Cela ne saurait pas être agréable pour aucun peuple qui a un respect 

minimum envers soi-même. Je me souviens, quand les allemands ont écrit les noms des rues 

sur les panneaux en allemand en haut et en russe en bas, le peuple en était mécontent. 

Cependant, vous ne verrez aucun nom en azerbaïdjanais à Bakou. Aujourd’hui, celui qui 

termine l’école secondaire dans les régions de la République en langue maternelle pourra à 

peine trouver un travail dans les établissements de Bakou. Il doit soit devenir un ouvrier soit 

continuer ses études ailleurs »432. Selon lui tous ces désagréments étaient liés à 

l’administration de M. Bağırov. Et néanmoins, sa lettre démontrait une réalité évidente dans la 

République. Dans les années 1950, des lettres de ce genre, adressées au gouvernement 

républicain ainsi qu’à celui du centre, étaient abondantes.  

En effet, « ces mécontentements liés à la politique linguistique surgirent déjà au cours 

des années 1920-1930, quand les postes-clés furent occupés par les non-Azerbaïdjanais et la 

langue azerbaïdjanaise fut progressivement écartée des organismes étatiques »433, démontre le 

professeur Cəmil Həsənli.  

Pourtant, l’auteur Vincent Monteil, qui a longtemps vécu en Afrique du Nord et 

séjourné au Proche et au Moyen-Orient, en Iran en Extrême- Orient en Indochine, dans son 

ouvrage sur « Les musulmans soviétiques » dans les années 1950, compare entre eux les 

musulmans soviétiques fréquentant les écoles russes. Il constate, qu’ « il reste, en tout cas, 

qu’un jeune « Turc » de l’Azerbaydjan apprend à lire et à écrire sa propre langue (ce qui 

n’est pas le cas pour ses « frères séparés » de l’Iran voisin, dont s’est la revendication 

fondamentale) ». Selon lui, « une étonnante réaction vient d’ailleurs d’avoir lieu contre la 

russification linguistique, en Azerbaydjan soviétique ». Le journal officiel du Parti 

Communiste républicain (Bakinskij Rabočij) a publié, le 28 août 1956, le texte d’une 

intervention, au Soviet Suprême de la République, de deux députés - Rezâyev et Mirzâ 

Ibrâhimov - osant condamner la politique russificatrice de l’ère stalinienne, qu’ils ont 

qualifiée de « nihiliste et cosmopolite ». Ils ont été jusqu’à conclure que, « quel que soit 

                                                 

432 R. Juzbašev-N. Hrjuščevu, N. Bulganinu i А. Mikojanu, 13.03.1956, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 44, d. 103, 

l. 221-222, voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 170. 
433 Ibid., p. 232. 



 213 

l’intérêt et le mérite de la langue russe, le turc azéri doit occuper la première place et devenir 

seule langue officielle de la République »434. 

C’est vrai que la relativité de ce problème est évidente, surtout si on étudie ce 

problème dans les frontières de l’union soviétique et non pas par rapport aux confrères 

iraniens qui étaient privés même de l’autonomie culturelle. Cependant, il faut prendre en 

considération que le problème national ainsi que de la langue en faisant partie, dans le cas de 

« l’Azerbaïdjan du Sud », ne ressamble pas à celui de « l’Azerbaïdjan iranien ». 

L’étude et l’emploi de l’azerbaïdjanais et le fait d’en faire le moyen de communication 

de toute la république prenaient tout son sens dans l’obtention du statut étatique. En sachant 

qu’en Azerbaïdjan, il y avait des écoles russes, arméniennes et géorgiennes, l’enseignement 

de l’azerbaidjanais dans ces écoles est devenu un « casse-tête » et a suscité de nobreux débats. 

Finalement, par une multitude de demandes, faites dans ces différentes réunions 

organisées, concernant ce problème, le Bureau du Comité Centrale de la Parti Communiste de 

l’Azerbaïdjan (CCPCA), le 14 août 1956, prit une décision sur « l’enseignement de la langue 

azerbaïdjanaise dans les écoles russes, arméniennes et géorgiennes de la RSSA à partir de 

l’année scolaire 1956-1957435. Cette démarche, considérée comme très courageuse à cette 

époque-là, qui allait d’ailleurs en contradiction avec la décision prise par Moscou, avait une 

valeur très importante dans l’adoption ultérieure du statut étatique de l’azerbaïdjanais.  

Après de nombreux débats, il y a eu un échange entre le président du Soviet Suprême 

de l’URSS et K. E. Vorošilov à Moscou, et le 24 juillet, le Bureau du Comité Central a 

approuvé le texte du projet de loi sur l’ « introduction de l’article sur la langue d’état de la 

RSSA à la Constitution ». Finalement, la troisième session s’est achevée sur l’adoption de la 

loi sur l’addition de l’article sur la langue d’Etat dans la Constitution de la RSSA. L’article 

151 de la Constitution de la RSSA stipulait : « La langue d’Etat de la RSSA est 

l’azerbaïdjanais. Le droit du libre développement et l’emploi de la langue maternelle dans 

leurs établissements culturels et étatiques pour les minorités nationales demeurant sur le 

territoire de l’Azerbaïdjan sont assurées »436. Le même jour, la nouvelle rédaction de la 

                                                 

434 Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, p.94. 
435 « Rešenie Bjuro CK KP Azerbajdžana « O prepodavanii azerbajdžanskogo jazyka v školah Azerbajdžanskoj 

SSSR s russkimi, armjanskimi i gruzinskimi jazykami obučenija », 14. 08. 1956 GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 43, 

d.91, l. 135, voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 151. 
436 Azerbajdžanskaja SSSR Verhovnyj Sovet, Sozyv 4, сsessija 3, Stenografičeskij otčjot, Bakou, 1956, p.154, 

voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 178. 



 214 

Constitution de la RSSA a été approuvée et l’article 128 stipulait « les citoyens de la RSSA ont 

droit à l’enseignement. Ce droit est assuré par l’instruction septennale obligatoire, avec le 

développement de l’enseignement secondaire gratuit ainsi que l’enseignement supérieure, le 

système de la bourse d’Etat pour les étudiants de l’école supérieure avec l’enseignement en 

langue maternelle », etc. 437.  

A l’égard de l’adoption du statut d’Etat de l’azerbaïdjanais, le gouvernement a 

commencé à réaliser les démarches pratiques nécessaires. 

Le 28 octobre 1956, dans le journal Kommunist, paraît l’article intitulé « La langue 

azerbaïdjanaise dans les organismes étatiques » de Mirzə Ibrahimov. Il écrivait : « Dans 

certains organismes certaines personnes ont une attitude méprisante par rapport à 

l’azerbaïdjanais. On évoque déjà le cas de bureaucrates qui ne répondent pas aux lettres des 

citoyens écrites en azerbaïdjanais, en langue maternelle. Lutter contre ces bureaucrates c’est 

le devoir de tout le Parti, des organisations soviétiques et de tous les citoyens. Les personnes 

qui ont du mépris par rapport à la langue azerbaïdjanaise au sein des organismes 

républicains, sociaux et du parti, commettent une erreur grave. Certains prétendent que cela 

est dû à la particularité des organismes. Par exemple, ils disent que dans le système du 

Ministère des Finances, l’usage de l’azerbaïdjanais est difficile. Il est clair que ces prétextes 

sont nuls et sans fondements »438. 

Après l’adoption du statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise, les employeurs dans les 

établissements étatiques ne connaissant pas la langue nationale furent obligés de l’apprendre 

dans un délai de six mois. En même temps, Mirzə Ibrahimov prévoyait les excès qui 

pouvaient se produire dans cette affaire et c’est la raison pour laquelle il fut ordonné à tous les 

organismes de ne pas renvoyer dans la hâte des employeurs ne connaissant pas la langue. A 

cet égard, dans ledit article il écrivait : « Gérer l’administration en azerbaïdjanais ne signifie 

pas qu’il faut laisser les attentes de la personne ne connaissant pas l’azerbaïdjanais sans 

réponse, ni qu’il faut répondre à ces plaintes en langue qu’elle ne connait pas. Certes, cela ne 

serait pas correct. Il faut lui répondre en russe et lui expliquer afin de la rassurer »439. M. 

                                                 

437 Azerbajdžanskaja SSSR Verhovnyj Sovet, Sozyv 4, сsessija 3, Stenografičeskij otčjot, Bakou, 1956, p. 143, 

voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 178. 
438 Mirzə İbrahimov, «Azərbaycan dili dövlət idarələrində », Ana dili hikmət xəzinəsi ( məqalələr), Bakou, 

Azərbaycan dövlət nəşriyyatı, 1991, p. 70-71. 
439 « Respublikanın dövlət idarələrində və içtimai təşkilatlarında işlərin azərbaycanca aparılması isə qanuni bir 

haldır. Cünki bu xalqın öz idarələrini ana dilində idarə etmək arzusundan təbii bir şey ola bilməz. Sovet 



 215 

Ibrahimov considérait, « l’usage de l’azerbaïdjanais dans les organismes étatiques comme 

légal, car il n’y a rien de plus naturel que l’aspiration de ce peuple à administrer ses 

organismes dans sa langue maternelle. Dans le système soviétique, c’est le droit inviolable de 

chaque peuple. C’est le devoir de chaque citoyen de le respecter»440. D’une manière générale, 

l’article de M. Ibrahimov présentait un intérêt particulier car dans un contexte purement 

communiste et d’esprit léniniste pourtant, il révélait la vérité amère de la position de la langue 

azerbaïdjanaise dans les établissements étatiques. Il faisait référence à l’époque tsariste et au 

joug national, où la langue nationale fut bannie. A cet égard, dans son article Ibrahimov 

écrivait : « le tsarisme foulait les peuples non-russes avec des méthodes brutales et sauvages 

de gendarme et menait la politique de la « russification » forcée d’une manière effrontée, 

commettait des actes d’agression contre les cultures et les langues nationales, même n’a pas 

évité les carnages interethniques. Dans le but de détruire et anéantir les autres peuples et les 

faire fusionner à l’intérieur de l’empire, le tsarisme peuplait par la force les périphéries avec 

les déplacés russes»441. Comme cela fut remarqué dans les chapitres précédents, critiquer 

l’époque tsariste n’avait plus d’actualité, et en outre, cela risquait au contraire de susciter des 

jugements acerbes. C’est à quoi M. Ibrahimov ne put échapper. 

Malgré toutes les difficultés et critiques, le processus de l’adoption du statut d’Etat de 

l’azerbaïdjanais eu une influence capitale sur le changement effectif dans l’administration du 

point de vue de la langue.  

En effet, le CC PC de l’Azerbaïdjan était, depuis son fondement jusqu’à l’adoption de 

la loi sur le statut d’Etat de la langue, une organisation russophone. Toutes les 

correspondances et l’administration furent gérées en langue russe. Le 22 mars 1957, le 

secrétariat du CC PC de l’Azerbaïdjan prit une décision concernant l’accroissement des 

documents reçus et envoyés en azerbaïdjanais du CC PC de l’Azerbaïdjan. Dans la décision, il 

fut noté que : « ces derniers temps en raison de l’accroissement des documents reçus et 

envoyés de CC PC de l’Azerbaidjan, l’obligation d’envoyer des décisions prises par le 

secrétariat du Bureau du CC PC de la RSSA, dans les différentes régions de la république 

ainsi que l’accroissement des discours des communistes en azerbaïdjanais dans des réunions, 

des plénums du Bureau du CC PC, ont créé le besoin d’une traduction en azerbaïdjanais. A 

                                                                                                                                                         

quruluşunda hər bir xalqın pozulmaz hüququdur. Bu hüquqa hörmət etmək hamının vətəndaşlıq borcudur», 

Mirzə İbrahimov, «Azərbaycan dili dövlət idarələrində », Ana dili hikmət xəzinəsi ( məqalələr),  
440 Ibid. p.71-72. 
441 Mirzə İbrahimov, «Azərbaycan dili dövlət idarələrində », Ana dili hikmət xəzinəsi ( məqalələr), p. 68. 



 216 

cet égard, il faut demander au CC PC de l’US d’autoriser d’augmenter le nombre des 

fonctionnaires de l’appareil du CC PC de l’Azerbaïdjan à cinq personnes »442.  

L’adoption d’un article sur le statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise dans la 

Constitution de la RSSA suscita autant de débats qu’elle sera l’objet des VIIIe et IXe plénums 

du CC PC en 1959, c'est-à-dire trois ans plus tard.  

Notons que, sur l’adoption de la loi du statut d’Etat de l’azerbaïdjanais, il y eut aussi 

l’influence de l’étude de la base scientifique de la langue et le développement de la littérature, 

une multitude de traductions de la littérature étrangère. 

Le 4 janvier 1958, le CC PC d’US et le Soviet des ministres de l’URSS prirent une 

décision « Sur la « liquidation de l’analphabétisme » parmi la population ». A cet égard CC 

PC de l’Azerbaïdjan et le Soviet des Ministres de la RSSA préparèrent un plan important dans 

le but du développement de la science de l’instruction et de la culture dans la République. 

Dans la décision fut particulièrement soulignée que l’alphabétisation des illettrés devait se 

faire en langue maternelle. Le ministère de la culture avait l’obligation de fournir des manuels 

manquants en azerbaidjanais et en d’autres langues443. 

Donc, les années 1950 peuvent être considérées comme la renaissance des traditions 

culturelles, de la littérature, de la science et de l’art dans l’histoire de l’Azerbaïdjan. Tous ces 

processus eurent une influence sur le développement de l’esprit nationale de la société. Ainsi, 

au fur et à mesure de l’approfondissement du processus de l’auto-reconnaissance nationale, la 

lutte pour la langue, pour lui apporter le statut d’Etat et les démarches faites dans ce sens-là 

devinrent le problème central de tous les événements politiques du milieu des années 1950.

  

 

 

 

 

 

                                                 

 442 O meroprijatijah v svjazi s uveličeniem količestva korrespondencii na azerbajdžanskom jazyke, 

postupajuščej i ishodjaščej iz CK KP Azerbajdžana. Postanovlenie sekretariata CK KP Azerbajdžana ot 22 marta 

1957. Pis’mo pervogo sekretaja CK KP Azerbajdžana I. D. Mustafaeva v CK КPSS po etomu voprosu. 

GAPPODAR. f.1, o.44, d.103. r. 82 in Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : 

XVI-XX əsrlər, http://www.elibrary.az/docs/bal.pdf 9 fevrier 2011. p. 32. 
443 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 461. 



 217 

3.2. Les changements dans l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais. Le problème de 

l’unification des alphabets cyrilliques des peuples turcophones 

C’est à partir de 1947 que les linguistes azerbaïdjanais ayant survécus à l’époque des 

purges comme Əbdüləzəl Dəmirçizadə, Məmmədağa Şirəliyev, Muxtar Hüseynzadə et 

d’autres participent aux débats sur les problèmes de la langue notamment, celui de l’écriture, 

de la terminologie et d’autres. 

Ces linguistes insistent sur le fait que les lettres ц (c), я (ja), ю (ju), е (e), qui ont été 

introduites dans l’alphabet d’une manière mécanique, ne correspondent pas du tout aux règles 

phonétiques de la langue azerbaïdjanaise. Il a été considéré qu’une trop grande quantité de 

lettres dans l’alphabet est un défaut. L’augmentation du nombre des lettres ramène au non 

respect des règles phonétiques et orthographiques de la langue et à l’accroissement des règles 

artificielles. Le nombre des lettres doit être inférieur à celui des phonèmes dans la langue. 

L’introduction de la lettre ц dans l’alphabet afin de sauvegarder l’écriture des mots 

internationaux et russes est une erreur. D’après les règles linguistiques, les mots empruntés 

doivent correspondre aux règles de la langue où ils sont introduits. Si pour chaque mot 

emprunté on introduit où on crée une nouvelle lettre dans l’alphabet, le nombre des 

graphèmes serait infini444. Concernant le graphème ц, le son qui est exprimé par ce graphème 

ne correspond pas à un contenu phonétique de l’azerbaïdjanais. Dans l’azerbaïdjanais ainsi 

que dans d’autres langues turques, il n’y a pas ce phonème dans la langue orale. Les mots 

contenant ce graphème sont d’origine étrangère et notamment ce sont des emprunts de la 

langue russe. Une partie de ces mots et surtout ceux qui ont ce graphème en position initiale 

se prononcent et se transcrivent en azerbaïdjanais par (c) s, ou par ч-(ç) exemple, цирк –сирк 

(sirk)-cirque, цех- сех (sex)- atelier, цемент- семент (sement)-ciment, царь- чар (çar)-tsar. 

Dans les mots où ce graphème se rencontre (au milieu dans les noms), ils se prononcent et se 

traduisent par la combinaison des lettres тс (ts) Моцарт- Мотсар (Motsar). De ce fait, il ne 

subsiste plus le besoin d’avoir ce graphème. Tous ces inconvénients ont rendu difficile 

l’apprentissage de l’alphabet ainsi que les règles d’écriture. Dans la presse (les journaux 

Kommunist, Ədəbiyyat qəzeti, Azərbaycan müəllimi) de 1947, il s’agissait essentiellement de 

la nécessité d’exclure des lettres ц, я, ю, е, de l’alphabet azerbaïdjanais. Suite à ces longs 

débats, la lettre ц a été éliminée de l’alphabet, alors que les lettres я, ю, е continuaient de 

rester dans l’alphabet jusqu’en 1958.  

                                                 

444 M. A. Şirəliyev, « Əlifbamızın bəzi nöqsanları haqqında », Konnunist, 22 iyun 1947. 



 218 

Dictionnaire de l’Azerbaïdjan de 1951 

 

Source : Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası, Bakou, 1951, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyasının Nəşriyyatı. 

En ce qui concerne les inconvénients des lettres я, ю, е, ils étaient suivants : pour 

exprimer ces diphtongues dans l’orthographe azerbaïdjanais ont été utilisés des lettres j (y) et 

a, y (u), e, et l’usage excessif des lettres amène à la confusion, ce qui a été déjà 

scientifiquement démontré par les linguistes azerbaïdjanais445. Dans les articles consacrés à ce 

                                                 

445 M. Hüseynzadə, « Əlifbamızın bəzi hərfləri haqqında », Kommunist, 18 iyun 1947; M. A. Şirəliyev. 

« Əlifbamızın bəzi nöqsanları haqqında »,  Kommunist, 22 iyun 1947, Ə. Dəmirçizadə, « Əlifbamız haqqinda »,  

Azərbaycan müəllimi,, 19 iyun 1947, Ə. Mahmudov, « Əlifba və orfografiyamızın bəzi məsələləri », Ədəbiyyat 

və incəsənət, 9 iyul 1955; M. A. Şirəliyev, Ə. Dəmirçizadə, R. Rüstəmov, Z. Budaqova, « Azərbaycan dilinin 

orfoqrafiya qaydaları layihəsi və «  я, ю, е j+e » qoşa səsli hərfləri haqqında, Kommunist, 29 sentyabr 1957; Ə. 

Cavadov, R. Xəlilov, « Azərbaycan əlifbasında edilən bəzi dəyişiklər haqqında », Sovet Ermənistanı, 10 fevral 



 219 

problème les raisonnements étaient les suivants : dans chaque langue les sons ont divisés en 

voyelles et consonnes. Les lettres я, ю, е (j+e), du fait qu’elles expriment deux sons, elles 

n’appartiennent ni aux voyelles ni aux consonnes. Dans l’azerbaïdjanais, il n’y a pas de 

phonèmes diffus ; il y a les sons indépendants j (y) et a, ү (ü), e, en ajoutant donc, ces lettres 

я, ю, е au nouvel alphabet azerbaïdjanais, on arrive à la complication des règles 

d’orthographe. Le son j est un phonème indépendant dans la langue azerbaïdjanaise tandis que 

cela n’est pas le cas dans le russe, de même que dans le russe il n’y a pas de variantes douces 

des voyelles a et y, en azerbaïdjanais, il y a des voyelles dures telles que a, y, ы, o (a, u, ı, o) 

et molles telles que ə, ү, и, ө, е (ə, ü, i, ö, e). Les consonnes qui se rajoutent à ces voyelles se 

prononcent dures ou douces en fonction de ce que ces voyelles sont dures ou molles. 

L’adoption de ces lettres я, ю, е déroge aussi au principe de l’unité dans l’écriture, c'est-à-dire 

tant que les j+a, j+y, j+e peuvent être écrits par un seul graphème я, ю, е, alors que cela n’est 

pas possible pour la combinaison des sons j+ə, j+ү, j+o, j+u, j+ө, j+ы à défaut de lettres 

indépendantes pour ces phonèmes. En raison du caractère agglutinant de l’azerbaïdjanais les 

radicales s’ajoutent à la racine des mots et dans la majorité des cas, les racines gardent leur 

indépendance. Au contraire я, ю, е dérogent à ce principe de l’indépendance des racines 

(тоя–toya, чая-çaya, ая-aya) et compliquent l’écriture. Dans les mots polysyllabiques, quand 

on ajoute des radicaux commençants par des voyelles, a lieu la chute de la voyelle de la 

dernière syllabe, par exemple гојун-гојнун (qoyun-qoynun), бојун-бојнун (boyun-boynun). 

Alors que le graphème russe ю ne permet pas la démonstration de ce phénomène phonétique.  

D’une manière générale, chaque phonème doit correspondre à un seul graphème dans 

l’écriture, cependant, d’après l’alphabet cyrillique le phonème indépendant e s’exprime par 

deux lettres e et э. D’autre part, l’adoption de ces lettres suscitait aussi d’autres problèmes tels 

que la rédaction des dictionnaires et leur utilisation, l’adoption des normes stables d’écritures, 

la répartition des mots aux syllabes, etc. 

L’adoption de la loi sur le statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise en 1958 a 

influencé les corrections de ces inconvénients de l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais adopté 

en 1940. Le projet de juin 1955, préparé par l’Institut de la littérature et de la Langue de 

l’Académie des Sciences, prévoyait les réformes de l’alphabet aussi. Dans le document, il a 

                                                                                                                                                         

1959; A. Məhərrəmov, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, pp. 80-84, etc.;  G. H. İsmayılova, « Sovet 

dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının xəbərləri, 

Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4. p. 141. 

 



 220 

été remarqué que c’était à juste titre qu’en 1940, les nouvelles lettres avaient été introduites 

pour exprimer les sons particuliers à l’azerbaidjanais. Cependant, même avec les démarches 

justes, il y a eu des erreurs, notamment l’introduction des lettres я, ю, ё, alors que la 

correction de cette erreur et l’exclusion de ces graphèmes de l’alphabet a été jugée 

scientifiquement et méthodiquement acceptable446. 

Donc, en prenant en considération les débats sur ces inconvénients, dès l’adoption de 

l’alphabet cyrillique entre 1955 et 1958, les lettres я, ю, ё, э, й sont exclues de l’alphabet. Le 

graphème e a été introduit pour transcrire э russe. Le graphème й ne pouvant pas 

complètement exprimer le phonème y azerbaïdjanais, il a été remplacé par le graphème j de 

l’alphabet latin. Cependant, le remplacement de graphème й par j latin a été fait « pour 

faciliter la technique de l’écriture et l’apprentissage de l’alphabet, pour rendre plus rationnels 

les processus de l’enseignement et de l’édition»447. 

En effet, d’après Ismayılova le remplacement du phonème й par j a été justifié d’une 

manière unilatérale. En général, la traduction de ce phonème par le graphème й ou j n’était 

pas en soi une erreur phonématique, car dans l’azerbaïdjanais il y avait le même phonème qui 

était exprimé par le même graphème. Le graphème й pouvait rester pour traduire ce phonème 

dans le système alphabétique de l’azerbaïdjanais. Cependant, la raison du remplacement du 

graphème й par j était de manière principale de pouvoir exclure les lettres-diphtongues я, ю, ё, 

qui ont été complètement incompatibles avec le système phonétique azerbaïdjanais.448 

Le projet de l’alphabet adopté en 1958 était constitué de 23 lettres pour exprimer les 

consonnes б, в, г, ғ, д, ж, з, ј, к, ҝ, л, м, н, п, р, с, т, ф, х, h, ч, ҹ, ш ; et  9 lettres pour les 

voyelles a, e, ə, и, ү, о, ө, у, ы. Les réformes alphabétiques de 1958 ont été basées surtout sur 

les principes de l’enseignement des langues russe et azerbaïdjanaise dans les écoles. Pour 

éviter que les enfants azerbaïdjanais, dans l’apprentissage de la langue russe, transcrivent я, 

ю, ё, comme й+a, й+y, й+o, il a été considéré comme pertinent de remplacer dorénavant le 

graphème й par le j dans l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais. 

 

 

                                                 

446 Ədəbiyyat və incəsənət, 1955, 25 juin. 
447 М. Ibragimov-CK KP Azerbajdžana, 15.01.1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op. 45,  d. 101, l. 29, voir Džamil’ 

Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ »,p. 463. 
448 G. H. İsmayılova, « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4, p.142. 



 221 

L’alphabet azerbaïdjanais de 1958 

 

Source : Azərbaycan dilinin orfoqrafiya qaydaları, Bakou, 1958, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyasının Nəşriyyatı. 

Cet alphabet, plus ou moins compatible avec le système phonétique de la langue 

azerbaïdjanaise, sera utilisé jusqu’à la réacquisition de l’indépendance en 1991. Pourtant, il 

n’a pas été non plus considéré comme étant parfait pour le système phonétique de 

l’azerbaïdjanais. L’ambiguïté du graphème k, exprimant toujours les deux phonèmes 

positionnels (kənd-kolxoz), l’existence des signes diacritiques (ө, ҝ, ҹ, ғ)-(ö, g, c, ğ) et 

l’absence de graphème particulier exprimant le son (saqır nun)- (n) éliminé de l’alphabet latin 

continuaient d’être sujets à la critique.  

Au cours des années 1960, le sujet de l’unification des alphabets cyrilliques des 

peuples turcs redevient le cœur de débat. En effet, les alphabets créés à partir de l’alphabet 

cyrillique russe pour les langues turques étaient si disparates, tant par la quantité des 



 222 

phonèmes que par le sens ou l’image graphique pour les mêmes phonèmes, qu’ils suscitaient 

la critique des linguistes. L’alphabet latin unifié contenait 39 graphèmes alors que l’alphabet 

unifié, créé en se basant sur les caractères cyrilliques, allait jusqu’à 74 signes bien que le 

nombre des sons des langues turques demeurait inchangé et ne comptait que 39 unités. 

Baskakov expliquait cet accroissement des signes d’une part par l’introduction des graphèmes 

я, ю, ё qui traduisent les combinaisons des sons et les graphèmes ъ, ь exprimant des nuances 

des consonnes et servant à la répartition des syllabes, d’autre par l’adoption des différents 

graphèmes pour le même phonème dans les différentes langues449. Certainement, pendant le 

passage à l’alphabet cyrillique, les réformes dans les langues turques ont été menées de 

manière isolée. Après la suppression de la CICNAT il n’y avait aucune organisation 

commune scientifique qui s’occupait du problème de l’unification des alphabets turcs. Dans 

certains alphabets ont été introduites toutes les lettres de l’alphabet cyrillique mais, dans les 

autres, les lettres cyrilliques russes ont été utilisées conformément au contenu phonétique des 

langues. Pour transcrire les mêmes phonèmes dans les langues turques ont été introduits 

différents graphèmes. Ainsi, le principe selon lequel le même phonème devait correspondre à 

un signe graphique unique n’a pas été respecté. D’après Baskakov, « si le changement de 

l’alphabet latin unifié en alphabet cyrillique avait été fait d’une manière mécanique, les 

lettres latines de l’alphabet auraient été unifiées. Puisque l’alphabet cyrillique russe a été 

adopté avec toutes ses particularités, afin de rendre facile l’apprentissage du russe et surtout 

son écriture, la divergence des alphabets semble évidente ». Selon lui, « dans aucun des 

alphabets turcs n’ont été prises en compte les particularités de l’alphabet russe, qui sont 

étroitement liées à l’orthographe russe. Ces divergences dans les alphabets turcs ont amené à 

la désunion et l’éloignement des langues turques les unes des autres, de même qu’elles n’ont 

pas non plus facilité l’apprentissage du russe, entraînant des confusions »450. Afin d’éliminer 

cette disparité dans les alphabets et créer une seule base polygraphique, améliorer le problème 

de l’édition et régulariser la création de la terminologie, l’unification des alphabets acquière 

une actualité primordiale dans les années 1960.  

                                                 

449 N. A. Baskakov, « O sovremennom sostojanii i dal’nejšem soveršenstvovanii alfavitov tjurkskih jazykov 

narodov SSSR », Voprosy soveršenstvovanija alfavitov tjurkskih jazykov SSSR, Moscou, Izdatel’stvo Nauka, 

1972, p.7. 
450 N. A. Baskakov, « O sovremennom sostojanii i dal’nejšem soveršenstvovanii alfavitov tjurkskih jazykov 

narodov SSSR », Voprosy soveršenstvovanija alfavitov tjurkskih jazykov SSSR, p. 8. 



 223 

En 1964, le problème des alphabets était le sujet du débat au cours de la session réunie 

à Alma-Ata, consacrée au développement des langues littéraires des peuples de l’URSS. Les 

réformes de l’alphabet azerbaïdjanais et l’exclusion des lettres inutiles a été sujet à la critique. 

Parmi les reproches rapportés, il y avait les suivants : la divergence des signes graphiques des 

lettres ajoutées aux alphabets et la dérogation à l’ordre alphabétique russe. C’est surtout par 

rapport à ce deuxième point que les alphabets azerbaïdjanais et ouzbek ont été considérés 

comme les plus vicieux. Le rapporteur K. K. Sartbaev a remarqué que les auteurs des 

alphabets azerbaïdjanais et ouzbek n’ont pris en compte que les particularités phonétiques de 

leurs langues et ont failli au but de l’enrichissement du vocabulaire par les mots scientifiques 

et techniques censés avoir un schéma graphique commun et unique dans les deux langues, 

nationale et russe. L’exclusion des graphèmes de l’alphabet azerbaïdjanais (ё, й, ц, щ, ъ, ь, э, 

ю, я) et de l’alphabet ouzbek (щ, э) représente une grave erreur451. 

Quoi qu’il en soit, les réformes de l’alphabet en 1958 ont été considérées par les 

linguistes, les écrivains, les professeurs, les enseignants et tous les milieux instinctuels de la 

République comme constituant une démarche importante dans le développement de la langue 

et surtout facilitant les règles d’écriture qui pendant une longue période restait un 

inconvénient majeur de la langue.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

451 К. К. Sartbaev, Vystuplenie, Voprosy razvitija literaturnyh jazykov narodov SSSR, Alma-Ata, 1964, p. 217-

218, voir G. H. İsmayılova, « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 1967, N 3-4, p. 143. 



 224 

3.3. Les changements dans l’orthographe 

A partir de 1955, le sujet de l’orthographe de la langue azerbaïdjanaise ainsi que celui 

de l’alphabet ont été remis en question. L’orthographe de 1954, édité suite à la décision du 

Soviet des Ministres avait beaucoup de lacunes et de défauts, comme cela a été mentionné 

précédemment. Ces lacunes ont été la cause de difficultés dans l’enseignement dans les écoles 

et dans la presse. Cette problématique était au cœur de débats entre les intellectuels dans les 

différentes réunions organisées sur ce thème. Finalement, en juin 1955, l’Institut de la langue 

et de la littérature de Nizami de l’Académie des Sciences de la RSSA a remis à l’ordre du jour 

le projet prévoyant des changements dans l’orthographe ainsi que dans l’alphabet 

azerbaïdjanais. A cette réunion présidée par l’écrivain azerbaïdjanais Səməd Vurğun ont pris 

part des savants, des écrivains et des enseignants entre autres. Au total, 14 personnes ont été 

réunies. La commission a recueilli toutes les propositions faites dans la presse et dans les 

nombreuses réunions avant de les soumettre, le 14 mars 1957, au Présidium du Soviet 

Suprême, présidé par M. Ibrahimov. Ayant pris connaissance de différentes propositions, le 

Bureau du Comité Central a décidé de les faire publier dans la presse et a recommandé de les 

approuver bientôt.  

Le nouveau projet insistait sur l’élimination de l’apostrophe de l’alphabet qui 

représentait une grave erreur dans la rédaction de « l’Orthographe de 1954 ». En effet, il a été 

souligné que dans la nature de la langue azerbaïdjanaise, il n’y a pas de mot qui exige la 

présence de l’apostrophe, cependant concernant des mots arabes, entrés dans le vocabulaire de 

l’azerbaïdjanais, leur sens étymologique ne serait pas accessible sans apostrophe. 

 Ce projet prévoyait aussi les réformes des règles d’écritures grammaticales. L’article 

14 de l’orthographe de 1954 prévoyait que si le mot s’écrit avec « o » mais se lit comme « a », 

alors le mot doit être écrit par « a » et non pas par « o ». Ainsi, dans les débats en 1955, il a 

été démontré que, l’écriture de certains noms propres et de différents mots susciterait des 

difficultés452. Le projet a été publié en septembre 1957 dans différents journaux tels que 

Kommunist, Azərbaycan müəllimi, Ədəbiyyat və incəsənət, Azərbaycan gəncləri. Dans son 

introduction, on peut lire que « le projet présenté à la connaissance des lecteurs a été discuté 

au cours de différentes réunions de spécialistes des écoles supérieures, de professeurs des 

écoles secondaires, des organisations scientifiques et de la presse. Toutes les propositions 

utiles ont été prises en compte dans l’élaboration de ce projet. Il est demandé aux lecteurs 

d’envoyer toutes leurs suggestions par rapport à ce projet sur les règles d’orthographe 
                                                 

452 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 144. 



 225 

azerbaidjanais à la rédaction du journal»453. Les nombreux articles concernant ce projet ont 

paru dans les journaux. Les différentes propositions ont été adressées à la commission. Le 

professeur A. Məhərrəmov remarque particulièrement la mise à l’écart des lettres я, ю, е. Il 

considère ce fait comme relevant « de l’importance culturelle », ce qui démontre bien que les 

intellectuels en préparant ce projet ont porté une attention particulière à ce problème »454. 

Parmi les suggestions de modifications à apporter au projet de 1957, A. Məhərrəmov cite 

l’absence d’une partie particulière expliquant les dernières fautes orthographiques et les 

principes sur lesquels sont rédigées les règles d’orthographe. Pour ce qui est de l’écriture des 

mots russes, la majorité des fautes ont été corrigées. Cependant, le mot педагожи (pedaqoji- 

pédagogique) devait correspondre à sa prononciation dans le langage oral, où au lieu de г (q) 

on prononce ғ (ğ) (педағожи-pedağoji) (article 15 du projet). Dans les mots internationaux-

russes avec les radicaux иа (ia), ио (io), il faut écrire иа, ио, peu importe s’ils se prononcent 

comme иа, ио ou йа (ya), йо (yo), par exemple, диалект (dialekt), аксиома (aksioma) 

(article 17 du projet). La particularité de l’azerbaïdjanais, selon lequelle une voyelle ne peut 

être suivie d’une deuxième voyelle n’a pas été prise en considération. La prononciation de 

deux voyelles pose des difficultés dans la prononciation. C’est pour cette raison qu’à l’oral, 

on introduit une consonne entre deux voyelles dans les mots étrangers ou une voyelle se 

remplace par й (y). De ce point de vue, il a été proposé d’écrire les mots avec les radicaux иа, 

ио comme йа, йо, par exemple, дийалект (diyalekt), аксйома (aksiyoma), матерйализм 

(materiyalizm), etc. Certaines suggestions ont été également apportées concernant l’écriture 

des mots composés et plusieurs autres remarques ont été discutées dans la presse455. 

Le 10 juin 1958, le Bureau du PC avec la participation des membres de la commission 

a discuté du problème concernant « Les règles orthographiques de lazerbaïdjanais et les 

changements partiels dans l’alphabet » (Ob orfografičeskih pravilah azerbajdžanskogo jazyka 

i častičnyh izmenenijah v azerbajdžanskom alfavité). On a évoqué l’histoire de ce problème, 

en faisant remarquer que l’introduction des lettres superflus dans la langue a été faite de 

manière artificielle et que cela a rendu les gens analphabètes. Si on ne les élimine pas, ces 

lettres seront toujours des obstacles dans l’instruction des gens. C’est la raison pour laquelle il 

n’y a pas de place pour les lettres я, ю, э dans la langue ; elles y ont été introduites faute de 

                                                 

453 Azərbaycan dilinin orfoqrafiya qaydaları (layihə), Azərbaycan müəllimi, 1957, 5 septembre. 
454 A. Məhərrəmov, « Orfoqrafiya qaydaları layihəsi daha da təkmilləşdirilməli», Azərbaycan müəllimi N° 38, 19 

septembre, 1957, p. 4. 
455 Voir ibid. 



 226 

conscience du problème. Concernant la lettre й remplacée par le j latin, cela s’est fait pour la 

commodité de l’écriture. La diminution des lettres de 35 à 32 a été considérée comme 

favorable. Concernant les règles d’orthographe, les changements et la précision des règles 

d’écriture contribueront à l’accroissement de l’alphabétisation et de l’apprentissage de la 

langue456. M. Ibrahimov, en tant que président de la commission orthographique, a éclairé ces 

zones d’ombre en disant : « le problème est que nous avons été mis dans une telle situation à 

partir 1930 qu’on était obligé de le faire (d’adopter l’alphabet cyrillique russe sans 

exception). A l’époque le problème s’était posé ainsi : ceux qui sont pour l’alphabet russe 

sont pour le peuple russe et au contraire ceux qui ne sont pas pour l’alphabet russe sont 

contre le peuple russe. Je considère que nous n’y gagnerions rien du point de vue matériel. 

Au contraire, nous risquerions de rendre analphabètes les masses à cause de ce que notre 

grammaire n’est pas rédigée correctement. Dans la réunion il a été aussi remarqué que cela 

contribuerait à la suppression de nombreuses difficultés, dues à l’existence des lettres 

mentionnées, dans le processus de l’instruction. Enfin, il a été proposé d’approuver le projet 

présenté en excluant trois lettres inutiles et changeant le graphème й par j »457 

Après avoir discuté, au cours de la réunion du CC PC de l’Azerbaïdjan le 15 janvier 

1958, les nouvelles règles d’orthographe ont été approuvées le 24 juillet par l’Ordre du Soviet 

des Ministères de la RSSA et éditées la même année, sous la rédaction de R.Ə. Rüstəmov et de 

Z. İ. Budaqova. 

Dans la décision du Bureau du CC PC de l’Azerbaïdjan a été noté ceci : « Puisque 

dans la langue azerbaïdjanaise il n’existe pas de phonèmes exprimant des sons diffus, comme 

э, ю, я, étant donnée que leur existence dans l’alphabet déroge à certains phénomènes et 

règles morphologiques de la langue, et dans le but de faciliter l’enseignement de la langue 

maternelle dans les écoles, il faut : 

 a) exclure de l’alphabet azerbaïdjanais les lettres ю, я ; 

 b) changer la fonction du graphème et par cette lettre désigner ultérieurement le 

phonème э, et outre cela, changer й par j.  

                                                 

456 Discours de İ. Mustafayev dans le Comitéé Central du PC de la RSSA, Zasedanie Bjuro CK KP Azerbajdžana 

10.06.1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op.45, d. 101, l.5-13, voir, Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 

464. 
457 Ibid. 



 227 

Il a été recommandé au Soviet des Ministres d’approuver les règles orthographiques de 

la langue azerbaïdjanaise, présentées par le Présidium de l’Académie des Sciences de 

l’Azerbaïdjan, et de déterminer le délai de leur introduction réelle458. 

Les nouvelles règles orthographiques sont considérées comme cohérentes avec le 

contenu phonétique de l’alphabet azerbaïdjanais. Les défauts de l’alphabet ont été supprimés, 

grâce aux réformes. Ces nouvelles règles correspondaient aux principes phonétique, 

morphologique, et traditionnel considérant le schéma des emprunts au russe, on a conservé les 

formes cohérentes de la langue russe, par exemple : les mots колхоз (kolxoz), коммунист 

(kommunist), оперетта (operetta), Одесса (Odessa). Les mots contenants les lettres 

particulières au russe comme е, ц, щ, э, ю, я, s’écrivent suivant les règles orthoépiques de 

l’azerbaïdjanaise, par exemple : доцент-досент (dosent-maître de conférences), консерт-

консерт (konsert-concert), Цеткин-Тсеткин (Tsetkin), Моцарт-Мотсарт (Motsart-

Mozart), Ницца-Нитса (Nitsa- Nice), Щедрин- Шедрин (Şedrin), борщ-борш (borş), 

мещанин-мешшан (meşşan-méchant), эврика-еврика (evrika-eurêka), эстетика-естетика 

(estetika-estétique). Les mots empruntés, tels que гуманизм (gumanizm- humanisme), гимн 

(gimn-hymne), джемпер (džemper-cardigan), генерал (general-général), гимнастика 

(gimnastika-gymnastique), биология (biologija-biologie), ont été adaptés aux règles de 

prononciation de l’azerbaïdjanais, prenant les formes hуманизм (humanizm), hимн (himn), 

ҹемпер (cemper), ҝенерал (general), ҝимнастика (gimnastika), биолоҝија (biologiya), etc. 

Quant aux abréviations, elles correspondent à l’écriture du russe, étant donné que ces mots 

sont entrés dans le vocabulaire de l’azerbaïdjanais de manière générale, à l’époque soviétique. 

C’est la raison pour laquelle pour écrire des abréviations, des règles orthographiques du russe 

ont été utilisées. L’orthographe réformée en 1958, a joué un grand rôle dans la normalisation 

de l’écriture azerbaïdjanaise. Il faut remarquer que ces nombreux changements effectués dans 

l’alphabet et l’orthographe ont cependant créé beaucoup de difficultés et de confusions dans 

l’enseignement, la presse, etc. 

La politique linguistique mise en place à l’époque soviétique a aussi eu une grande 

influence sur les changements de l’écriture des désignations géographiques dans la région. 

Souvent, l’écriture russe des noms géographiques azerbaïdjanais ne correspondait pas à la 

prononciation azerbaïdjanaise. Dans les années 1950, le processus de changement des noms 

                                                 

458 « Ob orfografičeskih pravilah azerbajdžanskogo jazyka » i častičnyh izmenenijah v  azerbajdžanskom 

alfavite, 10. 06. 1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op. 45, d. 101, l. 1, voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja 

« Ottepel’ » p. 465. 



 228 

géographiques a été mise en place. Le 2 février 1953, le président du Présidium du Soviet 

Suprême de la RSSA, N. Heydərov, écrit au secrétaire du Présidium du Soviet Suprême de 

l’URSS, A. Guorkin, qu’il y a une nécessité à faire correspondre l’orthographe russe des noms 

de 8 villes, 6 centres régionaux et 12 districts urbains à la prononciation azerbaïdjanaise. Il a 

été jugé juste des points de vue historique et phonétique d’éliminer cette disparité dans 

l’écriture ainsi que dans la prononciation. A ces fins, la commission de la transcription a été 

chargée de révoir l’orthographe de ces noms, et de les corriger conformément à la 

prononciation azerbaïdjanaise 459. Le secrétaire du Soviet Suprême fait parvenir cette lettre à 

l’Institut de Langue de l’Académie des Sciences de l’URSS d’où la réponse est revenue, 

signée par l’académicien V. Vinogradov comme quoi, après avoir consulté avec les 

turcologues, la proposition, émanant de l’Azerbaïdjan a été acceptée avec cette petite 

exception460.  

Donc à l’époque du « dégel », on assiste non seulement au rapprochement des règles 

d’écriture au système phonétique de l’azerbaïdjanais mais aussi, ce qui n’est pas moins 

important, à l’adoption des noms géographiques en langue russe conformément aux normes 

orthoépiques de l’azerbaïdjanais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

459 N. Gejdarov -А. Gorkinu, 02.02.1953, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 39, d.162, l. 97-100, voir Džamil’ 

Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ » , p. 141. 
460 Ibid., pp.141-143. 



 229 

3.4. La terminologie et la tentative du retour à la tradition orientale 

Pendant toute l’époque soviétique, avec l’enracinement des mots internationaux- 

russes dans le vocabulaire de l’azerbaïdjanais, beaucoup de mots arabo-persans ne sont plus 

usités. Cependant, avec le processus naturel de désuétude des mots arabes et persans, on a 

également assisté, pendant plusieurs périodes, comme on a pu l’observer, à la mise à l’écart 

sans équivoque de ce type de mots. Ce processus est si évident que vers les années 1950, le 

système lexical subit une transformation très visible.  

Le retour aux idées nationales au cours des années 1950 n’est pas passé sans laisser de 

traces dans la création et le développement de la terminologie et de manière générale, dans le 

système lexical. Dans son ensemble, la politique linguistique dans la création des termes se 

fonde sur la base scientifique élaborée dans les années 1920. 

Cette période est marquée de retour des mots arabes et persans dans la langue. Les 

mots usuels, éliminés et remplacés par les mots russes à l’époque stalinienne, sont revenus 

dans la terminologie azerbaïdjanaise. Le développement de la terminologie sur la base 

orientale s’est fait dans deux sens : d’une part, c’est la création des mots par le moyen interne 

de la langue et, de l’autre le retour des termes arabes et persans usuels. Pourtant, ce dernier ne 

signifiait nullement de réintroduire des mots difficiles et incompréhensibles, sortis de l’usage 

depuis longtemps. Cette tendance était toujours le sujet à la critique. Il s’agissait de ne 

conserver que les termes usuels entrés dans le vocabulaire de la langue. 

Les mots remplacés par leurs équivalents azerbaïdjanais sont employés jusque dans les 

années 1940. Par exemple, параход (paraxod- paquebot, bateau à vapeur), отделение 

(otdelenie-département), лагер (laqer- camp) au cours des années 1960 ont été remplacés par 

gəmi, bölmə, düşərgə. L’emploi de mots comme xolodilnik (réfrigérateur), radio-priyomnik 

(radio), tyorka (râpe) et uje (déjà) dans le langage sont critiqués et sont remplacés par leurs 

équivalents azerbaïdjanais comme soyuducu, radiotutan, sürtgəc, artıq. 

Dans les années 1960 on observe également le processus de « démocratisation » du 

vocabulaire. Les mots russes et internationaux qui n’ont pu devenir usuels ont été de nouveau 

remplacés par les mots arabes et persans. Par exemple, les mots aktiv, revolusiya, proqressiv, 

largement utilisés dans les années 1940, furent remplacés vers les années 1960 et plus tard par 

les mots fəal, inqilab, mütərəqqi. Notons cependant que, si le mot inqilab s’est enraciné et a 

pu remplacer le mot revolusiya dans la langue, les mots aktiv et proqressiv y sont revenus 

ultérieurement. Les mots internationaux-russes comme конкурс (konkurs-concours), 

кандидат (kandidat-candidat), культура (kultura-culture), интиллигент (intilliqent –

intelligent), тема (tema-thème), стипендија (stipendiya-bourse), qui sont entrés dans le 



 230 

vocabulaire vers les années 1940, furent remplacés par les mots arabes et persans écartés à 

cette époque, comme müsabiqə, namizəd, mədəniyyət, ziyalı, mövzu, təqayüd. Des mots très 

caractéristiques des années 1940 comme oblast (district), posyolka (banlieu, cité), naçalnik 

(chef, responsable, supérieur), deleqasiya (délégation) furent remplacés dans les années 1960 

par leurs équivalents comme vilayət, qəsəbə, rəis, nümayəndə. Les termes internationaux 

empruntés à la langue russe dans les années 1940, avec l’orthographe, conservaient souvent 

les indices grammaticaux du russe. Ce sont les radicaux particuliers de la langue russe comme 

a, оn, еt. Par exemple, proqramma (programme), teleqramma (télégramme), tonna (tonne), 

komitet (comité, commission). Les linguistes considèrent que parmi les mots arabes et persans 

qui sont de retour dans la langue azerbaïdjanaise dans les années 1950 et 1960, il y avait un 

groupe de mots qui ne se distinguaient pas des mots arabes et persans écartés dans les années 

1920-1930461. Cependant, ce type de mots ne survivra pas très longtemps dans la langue 

littéraire. Par exemple, darülfünun (université), məfkurə (idéologie), qui sont de retour dans la 

terminologie des années 1950, ne s’emploient plus en 1960 et sont remplacés de nouveau par 

ideoloqiya, universitet. Fin des années cinquante, les mots arabes et persans compréhensibles 

et cohérents avec les normes orthoépiques de l’azerbaïdjanais ont remplacé une partie des 

mots russes. Il est considéré que « parfois, ce processus était tellement fort que, parmi les 

mots réhabilités, il y avait des mots qui ne correspondaient pas aux normes orthoépiques »462. 

Pourtant, ce type de mots ne sera plus utilisé à l’époque suivante. A partir des années 1960, le 

nombre des mots russes commence à s’accroître encore plus. Le russe joue de nouveau le rôle 

d’une source de création des termes463. 

Comme nous l’avons déjà mentionné, en 1952, fut créé le Comité de la terminologie 

auprès de l’Académie des Sciences de la RSSA. Il était chargé de régulariser la création des 

termes et de supprimer la disparité existant dans ce domaine. Depuis 1952, certains termes ont 

été précisés, plusieurs dictionnaires terminologiques ont été édités. Le Comité terminologique 

a confié aux instituts scientifiques et aux écoles supérieures de la République, la rédaction des 

dictionnaires dans le domaine concerné. Le débat sur la création des termes a été remis au 

goût du jour dans la presse. Dans les différents articles publiés entre 1952 et 1953, le fonds de 

la langue azerbaïdjanaise a été considéré comme une source principale dans la création de la 

terminologie. La plupart des spécialistes ont insisté sur le fait que, dans le processus de 

                                                 

461 Nizami Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili lüğət tərkibinin inkişafı (sovet dövrü), Bakou, 1986, p.56.  
462 Ibid., p.63. 
463 Ibid. 



 231 

création de la terminologie, il faut particulièrement se baser sur la langue azerbaïdjanaise et 

utiliser les moyens internes de la langue. Parmi les articles publiés dans le journal Kommunist, 

on peut citer les suivants : « Les notes sur la création des termes » (Terminlər yaratmaq 

haqqında bəzi geydlər) de M. Abdullayev (N° 159, 6 juin 1952) ; « Concernant les termes 

psychologiques » (Psixologiya terminləri haqqinda) de A. Abdullayev et Ş. Ağayev (N° 186, 7 

août 1952), « Les termes scientifiques et thechniques » (Elmi-texniki terminlər haqqında) de 

İ.Guliyev, (N° 193, 15 août 1952); « Concernant les termes pédagogique » (Pedagoji 

terminlər haqqında) de M Muradxanov, (N° 19, 23 janvier 1953); « Concernant les termes 

géologiques la géologie pétrolière » (Ümumi geologiya və neft geologiyası terminləri 

haqqında) de Cingiz Tahirov (N° 20, 24 janvier 1953);  « Les termes de trasport doivent être 

précisés » (Nəqliyyat terminləri dürüstləşdirməlidir)de Mustafa Sadiğov (N° 20, 24 janvier 

1953); « La terminologie juridique doit être rédigée » (Hüquq terminləri yenidən 

hazırlanmalıdır)de Ə. Ibrahimov (N° 20, 24 janvier 1953). En conséquence, à cette époque, 

en ajoutant des radicaux à la racine des mots, a été créée toute une série de termes. Dans 

l’article sus-cité de A. Abdullayev, il est remarqué qu’en utilisant les règles intérieures de la 

langue ont été créés les termes sarğac (bobine), tıxac (bouchon), qısqac (bec de corbeau, 

pince coupante), sıxac (étau) et qu’il fallait continuer d’utiliser cette méthode de création des 

termes. L’auteur attire l’attention sur le fait qu’à première vue ces termes peuvent paraître 

artificiels à tout le monde ; ces termes pourtant étant de plus en plus employés dans le langage 

scientifique, cette impression finira par disparaître. Donc, il faut inciter de créer de tels 

termes. Dans l’article de İ.Guliyev, il a été proposé de créer de nouveaux termes par la 

combinaison des mots et de ne pas emprunter aux langues étrangères comme lift (ascenseur, 

treuil), erlift (élévateur), unistok (grue de levage) sans en avoir besoin, mais de les remplacer 

par qaldırıcı, havaqaldırıcı, cənqaldırıcı.464  

Dans l’article du professeur, Ə. H. Orucov, intitulé « Sur le problème de la 

terminologie » (Terminologiya məsələsinə dair), publié dans le journal Kommunist, le 17 juin 

1952, il s’agissait « des lacunes dans la création de la terminologie et la voie de leur 

résolution ». Il a été exposé des moyens de création d’une nouvelle terminologie et les 

principes d’emprunter à d’autres langues et de les utiliser dans la langue azerbaïdjanaise. 

Dans l’article publié dans le journal Kommunist du 6 avril 1952, intitulé «Sur les termes 

linguistiques» (Dilçilik terminləri haqqında), il était dit : « Pour la création de la terminologie, 

                                                 

464 Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), vol. III, p. 54-55. 



 232 

la base essentielle doit être la langue populaire. Dans la création de la terminologie, les 

dialectes vivants de la langue parlée ont aussi l’importance. Dans nos dialectes, il y a des 

milliers de mots concernant l’agriculture, la biologie et les autres sciences ». L’article, publié 

dans le même journal de 24 janvier 1953, intitulé « Les termes juridiques doivent être rédigés 

à nouveau» (Hüquq terminləri yenidən hazırlanmalıdı) a critiqué le fait que « le fond lexical 

de l’azerbaïdjanais, bien qu’extrêmement développée, n’est pas suffisamment utilisé dans la 

création des termes. Ce n’est pas difficile de trouver l’équivalent azerbaïdjanais dans la 

littérature juridique. C’est la raison pour laquelle on ne peut tolérer l’existence de certains 

termes étrangers dans notre langue… təfsir, təsnif, əqd, təəhhüd, mütəzərrir, iddia, cinayət 

təqibatı, müruri zaman, istinaf, təmyiz, irs buraxmaq, sui-istifadə, etc. »465. Il a été proposé 

d’utiliser « izah au lieu de təfsir, bölgü au lieu de təsnif, saziş au lieu de əqd, öhdəlik au lieu 

de təəhhüd, zərər çekən au lieu de mütəzərrir, tələb au lieu de iddia, cinayət işinə başlamaq au 

lieu de cinayət təqibatı ». Il a été décidé d’inciter à créer l’équivalent approprié azerbaïdjanais 

pour chaque mot russe. Donc, dans le but du développement de la terminologie, il a été jugé 

nécessaire de :  

a). Rédiger les dictionnaires dans les différents domaines, 

b). Publier la littérature scientifique et méthodologique, 

c). Organiser les émissions de radio et de télévision. 

 Il est intéressant de voir comment le retour à l’emploi des mots arabes et persans dans 

les années 1960 et 1970, devient à chaque fois, sujet à la critique. Les linguistes estiment que 

« certes, au cours de l’enrichissement de la langue, d’une part par les moyens internes et de 

l’autre par la stabilisation du fonds général du lexique, il n’y a aucune nécessité à employer 

des mots arabes et persans incompréhensibles. L’emploi de mots comme izalə etmək 

(éliminer) au lieu de yox etmək, dübarə-səbarə (deux n trois fois, de plus) au lieu de iki üc 

dəfə, məbhut au lieu de heyrətli (incroyable, surprenant) ou gərən-gərən au lieu de 

dəfələrlə (plusieurs fois, à plusieurs reprises) ne reflète pas l’esprit de l’auteur»466. De même, 

l’emploi excessif des mots internationaux-russes n’échappait non plus aux critiques. L’emploi 

des différentes variantes des emprunts avait une influence négative sur la standardisation du 

système lexical ainsi que sur celle des normes de la langue. En sachant que dans 

l’azerbaïdjanais la catégorie du genre du nom n’existe pas, dans la presse et la littérature des 

                                                 

465 M, Ş. Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p.100. 
466 Nizami Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili lüğət tərkibinin inkişafı (sovet dövrü), p. 61. 



 233 

années 1970 on se heurte à cette différenciation grammaticale, par exemple, artist - artistka, 

aktrisa467. 

Au cours des années 1950, la terminologie s’enrichit également par les dialectismes et 

se normalise. Pour recueillir les dialectismes, différents groupes ont été créés sur l’initiative 

des Instituts de la Zoologie et de la Biologie de l’Académie des Sciences de l’Azerbaïdjan et 

ont été expédiés dans les différentes régions de la république. On estimait que dans les 

différents dialectes de la langue, il y avait un matériel riche pour la création de la 

terminologie. Depuis les temps anciens, le développement de l’artisanat, de l’industrie de 

soie, de l’industrie pétrolière, de l’agriculture, de l’élevage des animaux, de l’aquaculture, de 

l’alevinage et du jardinage ont leur incidence dans la terminologie. C’est la raison pour 

laquelle une multitude des termes concernant ces domaines se retrouvent dans les dialectes 

régionaux. D’après les dialectologues azerbaïdjanais, par exemple, il existe 120 sortes de 

pommes dans la région de Guba, 35 sortes de raisins à Bakou, au Karabagh et au Qazax, il y a 

plus d’une centaine d’espèces de chevaux, classifiés d’après leur allure et la couleur du 

pelage468. 

 Pourtant, il a été noté qu’ « on ne peut pas introduire dans la langue, n’importe quel 

mot des dialectes régionaux sans distinction. Le mot introduit dans la langue littéraire ne peut 

pas porter un caractère local et doit pouvoir au fur et à mesure, devenir usuel. La presse joue 

un rôle important dans ce processus ; tel ou tel mot introduit dans la langue littéraire de 

différents dialectes régionaux, entre dans le vocabulaire et dans le fonds lexical par 

l’intermédiaire de la presse et ainsi devient usuel. Les mots herik şumu, dondurma şumu, fəraş 

herik, körpə herik, bitkili herik, baş herik et d’autres, à un moment donné, étant employés 

dans les différents dialectes de la langue et connus dans un domaine très limité, sont employés 

pour la première fois, dans le journal Kommunist et par cela, introduits dans la langue 

littéraire469. Envisager les dialectes comme seule source de l’enrichissement de la langue est 

aussi une erreur, car « cela peut amener d’un chemin large à un sentier étroit ». Le linguiste 

Qasımov estime qu’ « il faut suivre quelques principes en utilisant les dialectes comme une 

source de création des termes :  

                                                 

467 R. İsrafilova, « Dilimizin qayda-qanunlarını gözləyək », Dil mədəniyyəti, III buraxılış, Elm, Bakou, 1979, p. 

103-104, voir in Xudiyev, Azərbaycan ədəbi dili lüğət tərkibinin inkişafı (sovet dövrü), p. 61. 
468 M. A. Şirəliyev, « İstilahlar yaradılmasındaki əsas prinsiplər », Dil İnstitutun əsərləri, vol. 1, p. 30. 
469 R. Rustəmov, « Azərbaycan ədəbi dili lüğət tərkibinin zənginləşməsində Kommunistin rolu », Kommunist, 20 

novembre 1955, voir Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), p. 89. 



 234 

1. Sachant qu’en Azerbaïdjan, les différents domaines de l’agriculture se développent, 

il faut donner la préférence au dialecte de la région où le domaine concerné est 

caractéristique. Par exemple, pour les termes concernant l’horticulture il faut préférer la 

région de Guba, pour l’élevage, Gazakh, Karabagh pour l’aquiculture et pour l’alevinage il 

faut se tourner vers les dialectes de Salyan et de Lenkoran, pour les termes de l’industrie 

pétrolière et différents métiers il faut donner la préférence au dialecte de Bakou, pour la 

terminologie concernant l’industrie de la soie au dialecte de Şəki. 

 2. Il n’est pas juste de généraliser un terme qui s’emploie dans un ou deux dialectes, 

comme portant un caractère accidentel. Dans ce cas, il vaut mieux utiliser les mots qui sont 

repérés dans les œuvres littéraires.  

3. Pour exprimer la même notion dans les différents dialectes, différents mots peuvent 

s’employer. Cependant, il faut choisir parmi ces mots le plus convenable.  

4. Il ne faut pas employer les termes composés de plusieurs mots, car le terme doit être 

concret. 

 5. Chaque mot employé doit être justifié scientifiquement, c'est-à-dire, qu’il ne doit 

pas être accidentel et doit exprimer la notion dans son intégralité et d’une manière précise. 

 6. Les termes empruntés aux dialectes régionaux doivent être cohérents avec les 

normes littéraires de la langue. Une multitude de mots exprimant les différents outils, leurs 

parties et les notions liées à ces outils sont entrés dans la terminologie de différents dialectes. 

Dans les dialectes, il existe différentes prononciations pour ces mots. Pourtant, ces variétés 

phonétiques n’apparaissent pas dans les dictionnaires »470. 

Certains régionalismes ont apparu dans les différents dictionnaires de la langue. Par 

exemple, dans le dictionnaire terminologique concernant l’agriculture ont été introduits des 

termes comme şırım, kəltən, herik, bozqır, cayır ; dans la terminologie géographique ont été 

introduits les termes yal, tirə, gedik, qıjov, sır-sıra, caylaq ; dans la terminologie technique 

ont été introduits les mots qırma, vərdənə, məngənə, tirə, bıçqı, şadara, isgənə ; dans le 

dictionnaire concernant l’élevage, les mots ağıl, yataq, arğac, güz, şişək471. Cependant, il faut 

remarquer que les dialectes ne furent pas exploités de manière suffisante. Par exemple, 

Qasımov estime que « dans les œuvres concernant la géologie et la géographie, le terme 

exprimant une masse de neige qui se détache du haut des montagnes et dévale un versant de 

montagne en hiver (l’avalanche) n’a pas été précisé. Dans certains dictionnaires pour 

                                                 

470 M, Ş.Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p.119. 
471 M, Ş.Qasımov, Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, p.117. 



 235 

exprimer cette notion, il a été utilisé le mot russe лавина (lavina) dans d’autres, qar uçqunu 

alors que dans les dialectes du nord pour exprimer cette notion de manière précise, il existe le 

mot marxal. Dans la littérature sur l’agriculture on emploie naxır bulağı qui est le contraire du 

mot russe водопой (vodopoj), bien que dans les dialectes il existe le mot exact exprimant cette 

notion suvat (abreuvoir). Dans la littérature concernant la géographie on emploie l’expression 

süni göl ou gölməçə comme contraire du mot russe пруд (prud), en ignorant que dans 

différents dialectes il y a le mot nohur (l’étang) qui peut exprimer cette notion beaucoup plus 

précisément »472. 

Les changements dans le processus social et économique après les années 1950, ainsi 

que le développement de la technologie et de la science se reflètent également dans la création 

de la terminologie et dans sa stabilisation. A cette époque on peut observer un développement 

de la terminologie concernant des domaines comme la chimie et la biologie. A priori ce sont 

des termes empruntés au russe. La plupart des termes ont été crées par le moyen du calque sur 

la langue russe : par exemple, kvadrat-yuva üsulu, traktor-tarlaçılıq briqadası, təmir-tikinti 

idarəsi, maddi-texniki baza, texniki-təmir stansiyası, etc. La majorité des calques créés 

concernaient le domaine de l’agriculture ou le domaine astronautique, par exemple, daşıyıcı 

raket, ay-yer raketi, endirmə pilləsi, idarəetmə ucluqları, qazıma maşını, özüyeriyən aparat, 

əksetdirici cihaz, cəkisizlik, uçuş, trayektoriya, mühərrir, bucaq, müstəvi, ekvator, gəmi, 

sükunət, tormoz. Avec le développement du domaine de la médecine dans les années 1960, le 

nombre de termes médicaux aussi s’accroît dans le vocabulaire terminologique. Les termes 

anciens de médecine ont été remplacés par les mots internationaux-russes, par exemple göy 

damar, qızılğan damarı, qızılazar, gəvəş, malixulya ont été remplacés par vena, arteriya, 

skarlatin, raxit, melanxoliya. La plupart des termes médicaux sont devenus des mots usuels : 

rentgen, diaqnoz, travmatologiya, ginekologiya, kurort, sanatoriya, gipertoniya, 

epidemiologiya, gigiyena, qrip, preparat, aptek, operasiya, stomotoloq, dizenfeksiya, mikrob 

etc.  

Dans la création des termes par les moyens internes, les règles de la syntaxe et de la 

morphologie de la langue ont un rôle important. A cette époque, les radicaux comme -çı, -çi, -

çu, -çü furent très largement utilisés. Ces radicaux ont eu une importance dans la création des 

termes concernant notamment la profession, la spécialité, la formation. Par exemple, üçyüzçü, 

redaktorçu, təşəbbüsçü, universalçı, podratçı, yemçi, avtomobilçi, hüquqçu, et d’autres. A 

cette période ont été créés des mots à l’aide de l’addition des radicaux -çı et -lıq, par exemple, 
                                                 

472 Ibid. p. 118. 



 236 

kartofçuluq, təsərufatçılıq, baramaçılıq, qarğıdalıçılıq, et d’autres. Pour démontrer les 

particularités du développement de l’agriculture, ont été créés des termes grâce aux radicaux –

ıci (-ici, -ucu, -ücü) par exemple, gostərici, sazlayıcı, ciləyici, tozlayıcı. Les mots comme 

əməkçı, zəhmətkeş sont très productifs du point de vue de création des termes. Les radicaux -

laş, -ləş ont permis de créér plusieurs termes. La particularité de ces radicaux est qu’ils n’ont 

pas la capacité de créér des mots indépendants. Par exemple, səmərə-ləş-mək, səmərə-ləş-dir-

mək, səmərə-ləş-dirmə, səmərə-ləş-dirilmək, səmərə-ləş-diril-mə, səmərə-ləş-dirici, 

səmərələşdici-lik. Les mots créés avec le radical ləş peuvent acquérir des radicaux comme -

dır, -ıl, -ıcı -lıq, -ma, -mək. Par exemple, şuralaşma, kooperativləşmə, ellikləşmə, 

kollektivləşmə, layihələşmə, sabitləşmə, saflaşma, etc. Comme on le voit ces radicaux 

s’ajoutent aux mots internationaux-russes ou arabes ou persans et créent des nouveaux termes 

dérivés. Pour exprimer la notion de négociation, les radicaux -sız, -siz, -suz, -süz ont été 

utilisés. Par exemple, sistemsiz, çəkisiz, ölçüsüz, etc.  

Des termes sont créés avec les radicaux -acak, -əcək, -ası, -əsı, -mış, par exemple, 

görüşəcək, dayanacaq, duracaq, görüləcək, yanacaq, yığılası, elektrikləşdiriləsi, 

avtomatlaşdırılası, goşalaşdırılmış, yaşıllaşdırılası, etc. Les radicaux -ış, -iş, -uş, -üş ont été 

aussi productifs, par exemple, qaçış, bildiriş, axtarış, görüş, baxış, açılış, ödəniş, satış, gediş, 

buraxılış, etc. A l’aide des radicaux -ıntı, -inti, -untu, -üntü ont été créés des termes comme 

tapıntı, ərinti, qazıntı, tikinti, çöküntü, tullantı, çıxıntı, sıyrıntı, etc. La création des termes par 

les moyens internes sera effectuée pendant toute l’époque soviétique d’une manière 

épisodique. 

Le développement de la culture et de la langue en se basant sur les valeurs nationales, 

à la fin des années 1950, fut qualifié de « retour au nationalisme bourgeois ». Le 

remplacement des termes étrangers par des dialectismes et parfois par des archaïsmes fut très 

mal accueilli.  

Dans les années 1960, les points « négatifs » dans la création des termes étaient l’objet 

de débats dans différentes conférences. Le retour à l’esprit national dans la planification 

linguistique fut qualifié de « conservatisme » et censuré. La critique a touché particulièrement 

la traduction des œuvres du marxisme et du léninisme. L’on considéra que la terminologie 

devait être conservée dans la traduction de ces œuvres. 

D’une manière générale, pendant l’époque soviétique, le développement du fonds 

lexical de l’azerbaïdjanais n’est pas stable et passe par des étapes, sous l’influence de la vie 

sociale et surtout de la politique. La norme lexicale s’adapte aux processus de telle ou telle 



 237 

époque et la reflète. Cependant, certains linguistes estiment que « le fonds général du lexique 

fut sauvegardé »473. 

On observe d’une époque à l’autre le retour des termes arabes et persans et 

l’accroissement de la création des termes par les moyens internes de la langue alterner avec le 

retour du russe comme source de création des termes.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

473 Nizami Xudiyev,  Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, p.149. 



 238 

3.5. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse 

La fonte progressive du « gel » de l’époque khrouchtchévienne a touché le domaine de 

la culture aussi. Avec l’élargissement du processus de la réhabilitation politique des victimes 

des répressions des années 1930, on assiste également à la réhabilitation de leurs œuvres 

littéraires. Le changement de l’opinion sur l’héritage historique et culturel des nations et 

l’élargissement des relations internationales qui avaient été gelées depuis l’époque stalinienne 

sont également particuliers à cette période. 

Ainsi, les processus nationaux des années 1950 ont eu une influence sur les relations 

entre la Turquie et l’Azerbaïdjan et ont également ressuscité le sentiment du turquisme, si 

longtemps interdit. A cause des relations tendues entre l’Union soviétique et la Turquie, les 

mots « turc » et « Turquie » sont devenus tabou. Dans le processus de « réchauffement » des 

relations entre ces deux pays, en automne 1957, le célèbre poète turc Nâzım Hikmet (1902-

963), très aimé en Azerbaïdjan non seulement comme poète mais aussi parce qu’il est Turc, 

s’est rendu à Bakou. À l’Université, une rencontre a alors été organisée ce qui a beaucoup 

ému les jeunes de la République474. 

Avec l’adoption du statut étatique de la langue azerbaïdjanaise, le monument 

historique et littéraire des Turcs oghûz « Le livre de Dede Korkut / Dede Qorqut» (dastan 

Kitāb-i Dedem Qorqud)475 , interdit parce que prônant le panturquisme et panislamisme en 

1951, a aussi été réhabilité à la fin des années 1950.  

En effet, au début des années 1950, l’œuvre épique « Le livre de Dede Korkut / Dede 

Qorqut» fut interdite. Les linguistes se sont retrouvés paralysés dans leurs recherches 

scientifiques, ne pouvant plus s’en servir. Il y avait la tendance à considérer que cette œuvre 

n’avait aucun lien avec le peuple azerbaïdjanais et son histoire. Cette idée implantée suscitait 

l’inquiétude des scientifiques azerbaïdjanais. Les linguistes comme Ə. Dəmirçizadə, M. 

Şirəliyev, B. Ibrahimov, İ. Hacıyev, H. Mirzəzadə et d’autres ont subi des critiques pour leurs 

recherches démontrant cette œuvre comme le monument historique des Azerbaïdjanais aussi. 

Leur affirmation que la langue de Dede Qorqut était la base du développement de 

                                                 

474 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ » , pp. 402-403. 

475  Voir Louis Bazin, Altan Gokalp, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz, (traduction), avec préface 
de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998 voir également Alessio Bombacı, Histoire de la 
littérature turque, (traduit par Irène Melikoff), 1968, pp. 186-199. 



 239 

l’azerbaïdjanais était considérée comme une grande erreur476. Le linguiste Buludxan Xəlilov, à 

juste titre considère que « l’œuvre épique Kitab-i Dedem Qorqud (t) en tant qu’une source 

écrite reflétant l’histoire de la langue littéraire, joue un rôle scientifique important dans 

l’étude comparative et relative de la base lexicale et de la structure grammaticale de 

l’azerbaïdjanais depuis le XIe siècle. Cependant, c’est une erreur de chercher à cent pour cent, 

le vocabulaire et la structure grammaticale employés dans cette œuvre aux étapes ultérieures 

du développement de la langue azerbaïdjanaise, car la langue se développe, se transforme. 

Surtout, son fonds lexical reflète bien le caractère social, politique, économique, culturel, 

scientifique, philosophique et psychologique entre autre de l’époque »477. 

Le bureau de la « propagande et de l’agitation » du CC PCA a confié aux professeurs 

Q. Araslı, Ə. Dəmirçizadə, M. Şirəliyev, M. Quluzadə et M. Təhmasib d’exposer noir sur 

blanc leur opinion sur le dastan (œuvre épique). En novembre 1956, cette équipe a préparé un 

rapport composé de 18 pages sur le sujet. Dans ce rapport, il était souligné qu’un exemplaire 

de ce monument fut retrouvé pour la première fois dans la bibliothèque royale de Dresde. Un 

certain Fleischer, mettant une note sur la couverture du manuscrit, a déterminé que l’objet 

datait de l’époque du XVIème siècle. En 1815, l’orientaliste Fr. Von Dietz l’emmène 

d’Istanbul à la bibliothèque de Berlin478. Dans le rapport était aussi mentionné que pour la 

première fois, à la base de l’exemplaire de Berlin, l’ouvrage fut publié en caractères arabes 

par le professeur et chercheur turc Rifat Kilisli (1873-1953) en 1914 (1916). Ensuite, 

l’intellectuel turc Orhan Şaik Gökyay (1902-1994) l’a publié en nouvel alphabet turc latin 

(1938). En 1956, Q. Araslı a fait publier cet ouvrage à Bakou également en caractères 

latins479. La publication d’un article scientifique concernant l’ouvrage épique, Kitab-i Dedem 

Qorqut fut proposé dans le journal Kommunist, à un groupe de scientifiques et d’écrivains. Il 

fut confié à l’Institut de la Littérature et de la Langue de l’Académie de la Science qui avait 

pour charge de le publier en grand tirage, avec une préface exhaustive, avec des commentaires 

                                                 

476 M. Cəfər, « Azərbaycan ədəbi dilinin bəzi məsələləri haqqında», Təbliğatçı, N°2, fevrier 1952, p. 62, voir 

Buludxan Xəlilov, Azerbaycan dili: dünən bu gün, Adiloğlu, Bakou, 2004, p. 212. 
477 Buludxan Xəlilov, Azerbaycan dili: dünən bu gün, p. 212. 
478 L’ouvrage a été concervé dans deux manuscrits, datant tous deux de la fin du XVI e siècle; l’un, celui de la 
Bibliothèque Vaticane, découvert et publié en facsimile » par E. Rossi, comprend six récits et porte le titre 
Hikāyet-i oghuz-nāme-i Qazan Beg ve ghayrǐ (Récit du oghuz-nāme de Qazan Beg et d’autres), l’autre, complet, 
de Dresde, annoté et édité en facsimile par Muharrem Ergin (1958), est intitulé Kitāb-i Dedem Qorqud (Livre de 
mon Dede Qorqud-dede « grand’ père » est un titre de respect), voir Alessio Bombacı, Histoire de la littérature 
turque, pp. 186 

479 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 197. 



 240 

et un lexique des mots incompréhensibles480. Le 29 janvier 1957, le Bureau du CC PCA a 

approuvé ces propositions.  

En 1958, plusieurs démarches dans le cadre de la célébration du 400ème anniversaire de 

la mort de l’éminent poète Məhəmməd Füzuli (Fuzūlī, 1494- 1556)481 ont été entreprises. Les 

informations sur la vie et l’œuvre du poète ont été envoyées dans les différentes républiques 

de l’Union soviétique, tout le matériel le concernant a été recueilli et ramené de l’étranger. 

Deux premiers volumes de ses œuvres ont été édités et le troisième était en cours de 

préparation. Il a été décidé de constituer un recueil de ses œuvres et éditer le poème « Leyli et 

Mejnun » (Leylā et Medjnūn)482, dont 5000 exemplaires devaient être imprimés en caractères 

arabes. 

Pour participer à la grande célébration, il fut décidé d’inviter des scientifiques de 

Turquie, d’Iran et de pays arabes. Après avoir eu la permission du ministère des affaires 

étrangères de l’URSS,  le représentant de la société de l’amitié et des relations culturelles à 

Istanbul, V. Lobanov, le 9 mai 1958, a rencontré le professeur de la faculté philologique de 

l’Université d’ Istanbul, Ahməd Cəfəroğlu, immigré azerbaïdjanais, déporté en 1918. Il a 

proposé d’inviter six personnes pour la célébration de l’anniversaire de Füzuli et, en tant que 

président de la délégation, il a proposé la candidature de l’ex-ministre des affaires étrangères, 

le spécialiste sur la littérature turque moderne, Köprülü (zade) Fuad (1890-1966). La 

délégation, ainsi que le prévoyait Cəfəroğlu, devait être composée des intellectuels suivants : 

le professeur d’arabe et de persan de l’Université d’ Istanbul, Ahmet Ateş (1917-1966), le 

secrétaire général de la société linguistique de la Turquie, le professeur, Agâh Sirri Levend 

(1894-1978), le professeur de la littérature contemporaine Mehmet Kaplan (1915-1986) et le 

professeur de l’histoire de la littérature contemporaine de l’Université d’Ankara, Kenan Akyüz 

(1911-1996). Finalement, de tous ces professeurs cités, seul Agâh Sirri Levend a pu venir au 

jubilé483. 

Dans les années 1950, on assiste à l’élaboration et à la publication de plusieurs 

ouvrages et journaux concernant l’histoire et la culture de l’Azerbaïdjan.  

                                                 

480 Ibid., p.148. 
481 Alessio Bombacı, Histoire de la littérature turque, pp. 203-213. 

482 Voir ibid. 

483 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 480. 



 241 

Ainsi, le premier ouvrage sur la morphologie de la langue azerbaïdjanaise paraît en 

1951, rédigé par les linguistes de l’Institut de la Langue. L’application de la méthode 

historique-comparative a permis aux linguistes de faire des recherches précieuses surtout sur 

l’histoire de la langue. On observe également un développement remarquable dans la 

lexicographie. En 1956 et 1959, paraît le dictionnaire bilingue russe-azerbaïdjanais sous la 

rédaction de Ə. Orucov. 

Dans un but d’instruction et de formation des enfants surtout, dans les régions rurales 

en 1957, on juge important d’éditer le journal déstiné aux enfants Göyərçin (Pigeon). Pour 

aider à l’instruction du peuple dans les différents domaines de la science et de la culture en 

langue maternelle ainsi que dans le travail quotidien des intellectuels et spécialistes, il a été 

décidé d’éditer l’Encyclopédie azerbaïdjanaise soviétique (Azərbaycan Sovet 

Enciklopediyası). 

Déjà début 1957, la question de l’ouverture de la faculté orientale a été soulevée et 

l’édition du journal « Orientalisme soviétique » (Sovetskoe Vostokovedenie) était lancée. Le 

président de l’AS de la RSSA remarquait que « la faculté orientale ne répond pas aux 

exigences contemporaines, que les facultés et les départements de la philologie arabe et turque 

ont été fermés, l’orientalisme n’a été limité qu’à l’étude de la langue et de la littérature 

persane. On ne fait pas attention à l’histoire de la culture, de l’ethnographie, de l’art, de 

l’économie des peuples de l’Orient, de leur langue et surtout, cela concerne la langue arabe et 

turque ». Ainsi le président de l’AS, Məmmədəliyev proposait de réorganiser les départements 

de la philologie arabe et turque durant l’année scolaire 1957-1958, les départements arabe et 

turque ont été rétablis. Avec la permission de Moscou, l’Institut Oriental a commencé son 

travail en 1958. La création de l’Institut Oriental contribuait non seulement à étudier l’histoire 

et la culture des pays du Proche et Moyen Orient mais aussi l’histoire médiévale de 

l’Azerbaïdjan. Deux mois après son ouverture, l’administration de l’Institut Oriental a 

proposé la publication du texte scientifique et critique de l’œuvre de l’éminent Nizami 

Gəncəvi, Xəmsə, qui devait être préparé pour le XXVème Congrès international qui se 

dessinait pour 1960 à Saint-Pétersbourg. Ce texte a été préparé en se basant sur le manuscrit 

de la bibliothèque nationale de Paris, du musée de l’Oxford, de Bretagne, de l’Ermitage, de 

l’Université de Saint-Pétersbourg, celle des fonds de l’Institut de l’orientalisme de l’URSS et 

de l’Institut de la littérature et de la langue de Nizami484. 

                                                 

484 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 496. 



 242 

Au milieu des années 1950, l’administration républicaine avait encore une démarche 

importante à réaliser : l’édition de « l’Histoire de l’Azerbaïdjan » censée paraître en deux 

volumes. Cependant, celle-ci traînait, en raison de l’absence de confirmation de Moscou. 

Pendant le débat au Comité Central du Parti Communiste de l’Azerbaïdjan, l’administration a 

insisté pour retirer une partie concernant l’Azerbaïdjan du Sud et finalement, le premier 

volume de l’ouvrage paraît en 1958485. L’édition de « l’Histoire de l’Azerbaïdjan » est alors le 

grand succès de la science historique de la fin des années 1950. L’historien Cəmil Həsənli 

estime que l’édition académique de « l’Histoire de l’Azerbaïdjan » se fait dans un but de 

contre-propagande étrangère car, à cette époque en France paraît l’ouvrage intitulé « les 

Musulmans Soviétiques » de Vincent Monteil. Effectivement, l’auteur français considérait 

qu’en principe le colonialisme soviétique ne se distinguait pas beaucoup de celui de l’époque 

tsariste. Ces jugements ne pouvaient pas ne pas inquiéter l’administration du CC PC de 

l’Union Soviétique et par conséquent, pour affaiblir l’influence idéologique de pareils 

ouvrages, Marcel Egretaud, membre du CC PC français qui s’occupait du problème colonial, 

a été envoyé dans les Républiques « musulmanes » notamment en Asie Centrale et en 

Azerbaïdjan, avec la mission de recueillir des informations sur la question nationale. Marcel 

Egretaud séjourna trois semaines en Azerbaïdjan et, sur les instructions venues de Moscou, il 

devait prendre connaissance des matériels, dont la liste avait été rédigée préalablement. 

D’après cette liste, Egretaud devait s’informer sur le développement de la langue et de la 

littérature azerbaïdjanaise, la presse, l’enseignement, etc. Certes, le séjour d’Egretaud en 

Azerbaïdjan et en général en Union soviétique devait rester discret486. 

D’une manière générale, dans les années 1950, il y a eu l’apparition de plusieurs 

ouvrages concernant l’histoire de l’Azerbaïdjan qui ont contribué à l’édition académique de 

« l’Histoire de l’Azerbaïdjan ». En 1957, à Bakou, il a été édité la traduction d’un immense 

ouvrage, « l’Histoire universelle » (l’histoire persane), Jāmi al-Tawārīkh en trois volumes de 

Rashīd al-Dīn (1247-1318), constituant la source la plus importante concernant l’histoire du 

période ilkhanide et l’Empire mongol, où trouvait sa place l’histoire sur l’Azerbaïdjan aussi, 

avec des commentaires d’A. Alizadə. En 1959, il a été édité l’ouvrage de Mirzə Camal 

                                                 

485 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », pp. 496-497. 
486 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 503. 



 243 

Cavanşir Qarabağlı « l’Histoire de Karabagh » traduit par F. Babayev sous la rédaction de R. 

Əliyeva et Ş. Tağıyeva487. 

 « L’histoire de l’Azerbaïdjan » fut introduite en tant que discipline indépendante dans 

le programme au cours de l’année scolaire 1958-1959 dans les neuvièmes et dixièmes classes. 

A cet égard, le manuel, le programme scolaire, les cartes et les autres outils pédagogiques 

furent créés.  

Notons qu’en observant toute l’époque soviétique, la production des ouvrages en 

langues nationales était nombreuse surtout en 1945 et qu’elle atteindrait son point le plus 

élevé pendant les années 1950488. 

Cette époque, chargée d’évènements dans le cadre national, même si dans un contexte 

particulièrement communiste, eut une grande influence sur le développement ultérieur du 

problème de la langue nationale dans la république et en général, sur la vie culturelle. Les 

processus commencés à la fin des années 1950 devinrent irrévocables dans le problème 

national.  

La fin logique des transformations commencées à l’époque khrouchtchévienne fut la 

décision sur le « renforcement des liens de l’école avec la vie et le développement ultérieur du 

système de l’instruction publique de l’URSS » (Zakon ob ukreplenii svjazi s žizn΄ju i 

dal΄nejšem razvitii sistemy narodnogo obrazovanija SSSR), prise le 24 janvier 1958489. Cette 

loi réservait aux parents le droit du choix de l’école (celui entre l’école russe et l’école 

nationale). Elle prétendait faciliter les surcharges de l’apprentissage des langues pour les 

enfants. En même temps, cela simplifiait de manière considérable non seulement la 

transformation massive d’une partie importante des écoles nationales à l’enseignement en 

langue russe, mais aussi leur transformation en écoles ordinaires russes avec une langue 

maternelle qui devait être supplémentaire en tant que discipline. Ainsi, dans la pratique, si 

l’enfant faisait ses études à l’école nationale d’après cette loi, il devait apprendre le russe alors 

que s’il faisait ses études à l’école russe il ne pouvait apprendre la langue nationale que par sa 

volonté ou celle de ses parents. La loi de 1958, présentant en apparence une mesure 

démocratique, en effet contribuait à évincer progressivement, l’enseignement de la langue 

azerbaïdjanaise du programme scolaire et donner la priorité au russe. Finalement, une raison 

                                                 

487 Ibid, p. 499. 

488 Ajdyn Balaev Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane, pp. 212-213. 

489 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 543. 



 244 

certainement importante dans la mise à l’écart de la langue et de la culture nationale du 

système de l’éducation s’avérait être la volonté des parents préférant pour la prospérité de 

leurs enfants les instruire en une langue qui contribuerait ultérieurement à leur carrière. Ainsi, 

la réforme scolaire de 1958 mettait au point la réforme de 1938, introduisant l’enseignement 

obligatoire du russe dans les écoles nationales.  

Par conséquent, le mars 1959, le projet analogique d’une nouvelle loi concernant « le 

renforcement des liens de l’école avec la vie et le développement ultérieur de l’instruction 

nationale dans la RSSA » fut rédigé en Azerbaïdjan490. Dans ce projet, l’article 11 présentait 

un intérêt particulier. Il stipulait qu’ «il est décidé que dans les écoles de la RSSA, les leçons 

soient en langue maternelle des écoliers. Le droit de choisir la langue d’enseignement à 

l’école appartient aux parents. Le Soviet des Ministres de la RSSA est chargé de mettre en 

place les démarches nécessaires pour créer des conditions sine qua non pour l’étude de 

l’azerbaïdjanais, du russe et des langues étrangères dans les écoles de la RSSA»491. Autrement 

dit, apprendre l’azerbaïdjanais dans les écoles russes et le russe dans les écoles 

azerbaïdjanaises devenait obligatoire. Cette décision correspondait à celle prise en Lettonie au 

même moment sauf qu’elle excluait l’étude de la langue étrangère supplémentaire, qu’y fut 

introduite492.  

En fait, les lois adoptées dans ces deux républiques contredisaient celle prise en 

URSS. Donc, il n’est pas évident que l’introduction de cet article soit devenue décisive pour 

irriter l’administration de Moscou. Ainsi, seulement dans deux républiques de l’Union, la loi 

ne correspondait pas à la 19ème thèse du CC PC de US avancée en 1958.  

Le 20 juin 1959, tout de suite après le VIIIème plénum, où le problème de la langue en 

Azerbaïdjan fut sujet à la critique, les démarches pour le renforcement de la position du russe 

furent reprises. Le CC PC et le Soviet des Ministres de la RSSA prirent une décision « sur les 

démarches pour l’amélioration de l’étude de l’azerbaïdjanais et du russe dans les écoles de la 

RSSA ». Elle était composée de dix articles. Dans un seul article, il s’agissait de mettre en 

place des démarches afin d’améliorer l’enseignement de l’azerbaïdjanais. L’article premier 
                                                 

490 Ibid., p. 548. 
491 « Məktəbin həyatla əlaqəsini möhkəmləndirmək və Azerbaycan SSR-də xalq maarifi sistemini daha da inkişaf 

etdirmək haqqında Azerbaycan Sovet Sosialist Respublikasının 26 mart 1959-cu il tarixli qanunu », Beşinci 

çağırışı. Azerbaycan SSR Ali Sovetinin iclasları. Birinci sessiya (25-26 mart 1959- cu il), Stenoqrafik hesabat. 

Bakou, 1959, voir Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : XVI-XX esrlər, p. 

34. 
492 Voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 549. 



 245 

stipulait qu’il fallait mettre en place des mesures importantes pour l’amélioration de 

l’enseignement du russe. L’importance de l’étude du russe fut particulièrement remarquée493. 

La décision recommandait également des démarches générales dans la formation des 

enseignants du russe, la publication des ouvrages didactiques et les manuels de la langue 

russe, l’élargissement des activités parascolaires, l’organisation des cours, séminaires 

particuliers, des émissions de radio et de télévision, des méthodes auditives. Une disposition 

particulière prévoyait : « dans les écoles où les conditions pour l’enseignement de la langue 

étrangère ne sont pas réunies, il faut consacrer à l’enseignement du russe les heures dans les 

programmes scolaires accordés à cette discipline »494.  

Le problème de la langue prit un essor encore plus marqué au cours des réunions du 

IXème plénum, en 1959. Les critiques apportées dans ces réunions concernaient également le 

fameux article 11 du nouveau projet sur « le renforcement des liens de l’école avec la vie et le 

développement ultérieur de l’instruction dans l’Azerbaïdjan ». Vəli Axundov, dans son 

discours pendant ce plénum, disait : « Il faut remarquer que l’adoption de la loi concernant 

l’école et le problème de la langue en Azerbaïdjan, ces derniers temps, préoccupent de 

nouveau le grand public. La deuxième partie de l’article 11 de cette loi, concernant la 

réorganisation du travail de l’école, ne correspond pas aux thèses prises par le CC PC de 

l’US et le Soviet des Ministres de l’URSS »495. Une critique intéressante fut exposée par 

rapport au choix d’une langue étrangère. Le secrétaire du CC PC de l’Ouzbékistan, N. 

Muhiddinov, critiqua le fait que l’attitude et les exigences envers l’étude de la langue russe ou 

étrangère furent la même dans ledit article. « Chers amis, est-ce que pour nous il n’y a pas de 

différence entre la grande langue russe et une langue étrangère ? Comment on peut avoir la 

même attitude envers toutes ces langues. …Pourquoi dans une seule république, en 

Azerbaïdjan, fallait-il évoquer le même article de loi dans une autre rédaction, avec cela, 

réviser ce que le CC PC de l’US a approuvé, et introduire une confusion nuisible dans cette 

                                                 

493 Azərbaycan SSR məktəblərində rus və Azerbaycan dillərinin öyrənilməsini yaxşılaşdırmaq tədbirləri 

haqqinda. Azərbaycan KP Mərkəzi Komitəsi və Azərbaycan SSR Nazirlər Sovetinin 20 iyun 1959-cu il tarixli 

qərarı, Kommunist, 21 iyun 1959, voir Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : 

XVI-XX əsrlər, p. 33. 
494 Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : XVI-XX əsrlər, p. 33. 
495 « O sostojanie del v partijnoj organizacii respubliki, o serjoznyh nedostatkah v rabote bjuro CK KP 

Azerbajdžana i pervogo sekretarja t. Mustafaeva », Stenogramma zasedanij IX plenuma CK KP Azerbajdžana 

(7-9 ijulja 1959) GAPPODAR, f. 1, o. 46, d. 26, p. 16, voir Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi 

təşəkkülü tarixindən : XVI-XX əsrlər, p. 34. 



 246 

affaire claire et nette ?... En fait, celui qui a une attitude indifférente envers l’étude du russe, 

même s’il se déclare sous la bannière de protection de la langue nationale, il nuit tout 

d’abord à son peuple et à sa culture »496.  

Le rapport de la commission fut envoyé à Moscou concernant « le problème » de la 

langue en Azerbaïdjan. Au cours du plénum des 24 et 29 juin 1959, N. Khrouchtchev 

déclarait publiquement : « Comme je le comprends, les enfants doivent faire leurs études dans 

la langue qui a été choisie par leurs parents. Pourquoi s’y oppose-t-on ? Parce que le russe 

va influencer les langues nationales ? Qu’est-ce que vous voulez dire, camarades, que vous 

voulez l’influence de la Turquie ? 497.  

Une grande commission envoyée en Azerbaïdjan fut chargée de « mettre en ordre les 

erreurs idéologiques». Une cible essentielle de la critique dans ce problème devint également 

le fameux article de Mirzə Ibrahimov, « La langue azerbaïdjanaise dans les organismes 

étatiques » (Azərbaycan dili dövlət idarələrində), paru dans le journal Kommunist en 1956. 

Pour « les erreurs commises dans le domaine de la politique nationale », l’administration de la 

RSSA, composée du premier secrétaire du CC PC de la RSSA Imam Mustafayev, Mirzə 

Ibrahimov et Sadığ Rəhimov, fut destituée498.   

Après le plénum, le 26 novembre 1959, une décision pour la modification de l’article 

11 de la loi sur « le renforcement des liens de l’école avec la vie et le développement ultérieur 

de l’instruction nationale dans la RSSA » fut prise lors de la troisième session de la cinquième 

convocation du Soviet Suprême de la RSSA. Cette loi définit l’étude vraiment volontaire de 

l’azerbaïdjanais dans les écoles non-azerbaïdjanaises, alors que dans toutes les écoles non-

russes, où devait apparaître la notion de choix en réalité, l’étude du russe fut obligatoire. 

Après l’époque stalinienne et la révélation du culte de la personnalité, l’illusion 

concernant la correction des erreurs commises dans le domaine de la langue, faisant toujours 

partie du problème national en général, avait disparue. A la fin des années 1950, l’époque des 

réformes incomplètes s’achève. Comme il fallait s’y attendre, les démarches de 

l’administration azerbaïdjanaise pour garantir le statut d’Etat de la langue nationale a suscité 

l’inquiétude du gouvernement central. Le gouvernement soviétique n’était pas content de 

l’ensemble de circonstances sur le front idéologique en Azerbaïdjan. Bientôt et sur les 

indications directes du centre, toutes les démarches dans ce sens ont été stoppées. L’adoption 

                                                 

496 Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : XVI-XX əsrlər, p. 35. 
497 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p.565. 
498 Voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 608. 



 247 

de la loi sur le statut d’Etat de l’azerbaïdjanais (et tous les processus liés à ce fait) fut perçue 

comme un ensemble « d’irrégularités graves » dans la politique nationale et en général dans 

l’idéologie. Après la destitution en 1958, de M. Ibrahimov, personnage important dans la 

réalisation les démarches destinées à ériger l’azerbaïdjanais au rang de langue d’Etat, la 

situation linguistique existant jusqu’au mois d’août 1956 fut rétablie. Cela signifiait que la 

position dominante du russe comme lingua franca dans les organismes étatiques était 

restaurée.  

Malgré tout, l’article sur le statut de la langue azerbaïdjanaise fut maintenu dans la 

Constitution. Même s’il portait un caractère purement formel, il a joué un rôle fondamental 

non seulement dans le ralentissement du processus de russification dans les établissements 

étatiques mais aussi dans le réveil de la conscience nationale voire dans la protection des 

droits de l’azerbaïdjanais au cours des années suivantes. En 1991, M. Ibrahimov se souvenait 

des années passées, quand il avait réussi à faire adopter la loi sur le statut d’Etat de 

l’azerbaidjanais. Il disait : « Néanmoins, l’azerbaïdjanais a pu échapper le cas de 

Kirghizistan avec le kirghize (et pas seulement là), observé par Čingiz Ajtmatov, écrivain 

kirghize, avec amertume »499 .  

Les processus sociaux et politiques commencés à la fin des années 1950 ont ralenti, 

dans une certaine mesure la russification. La délivrance des passeports à la population rurale, 

commencée au milieu des années 1950, a donné une impulsion au processus migratoire dans 

la république, entraînant l’accroissement de la population urbaine. L’afflux de la population 

rurale commence également à changer la composition nationale de la population dans la 

capitale et les grandes villes, établie depuis l’époque soviétique. Les conditions rurales 

contribuent à la préservation des traditions linguistiques dans la communication quotidienne. 

Progressivement le taux de la population nationale accroissait ainsi dans les organismes 

étatiques.  

                                                 

499 Mirzə Ibrahimov, Hikmət xəzinəsi, Bakou, 1991, p. 125.  

N.B. Le mai 2000, le Soviet Suprême de Kirghizistan a adopté la loi « Sur la langue officielle de la République 

Kirghize ». Cette loi stipule que le russe peut être utilisé dans le travail des organes étatiques, dans la législation 

et dans la procédure judiciaire, dans la statistique, la finance les documents téchniques, à l’égal du kirghiz, ainsi 

qu’il est une dicsipline obligatoire dans tous les types d’établissements d’enseignement et fait partie du diplôme 

de fin d’études. Depuis le fevrier 2003, le statut officiel du russe est incéré dans la nouvelle rédaction de la 

Constitution ainsi que dans la nouvelle loi « Sur la langue étatique de la République Kirghize » adopté en fevrier 

2004. 



 248 

Vers les années 1960, la vision sur le passé du pays commença également à changer. 

Cela se manifestait surtout dans l’interprétation des événements du XIXème siècle. En fait, 

dans l’historiographie soviétique l’intégration de l’Azerbaïdjan à la Russie fut qualifiée 

« d’attachement ». Les historiens azerbaïdjanais renoncèrent à l’hypothèse de « l’attachement 

volontaire » et le nommèrent « l’invasion », ce qui correspondait à la réalité historique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 249 

4. De l’époque de la stagnation (1964-1982) vers la 

« perestroïka » gorbatchévienne 

4. 1. Le retour à la « ligne dure ». Le bilinguisme russe-national, le prestige social 

A partir de 1964 et jusqu’à l’arrivée au pouvoir de Mikhaïl Sergueyevitch Gorbatchev, 

c’est le gouvernement de Léonid Ilitch Brejnev en URSS. L’époque de son administration est 

nommée aussi « l’époque de la stagnation » (zastoj) dans l’histoire soviétique. Autrement dit, 

au « volontarisme khrouchtchévien » succède « la stabilité de la politique modérée » 

brejnévienne. D’une manière générale, à partir des années 1960 et jusqu’à la fin du régime 

soviétique et la désagrégation de l’Union soviétique au début des années 1980, la politique 

linguistique fut axée vers le renforcement de la position du russe. De ce point de vue, on 

distingue deux périodes intenses : la fin des années 1960 et la deuxième moitié des années 

1970.  

La politique linguistique de l’époque brejnévienne est considérée comme une phase de 

russification active. Ce processus était destiné essentiellement d’ériger le russe en deuxième 

langue maternelle et d’établir du bilinguisme russe-nationale. Et ceci, bien que des slogans 

sur l’égalité des nations, par conséquent des langues ainsi que sur le droit de choisir la langue, 

n’ont pas disparu. En novembre 1966, le CC PC de l’URSS statue sur « Les mesures de 

l’amélioration ultérieure du travail dans les écoles secondaires » et, en 1972, sur 

« L’achèvement du passage à l’instruction secondaire universelle et le développement 

ultérieur de l’enseignement secondaire »500. Ces deux décisions soulignaient l’importance de 

l’amélioration de l’enseignement du russe dans les écoles nationales des Républiques.  

A cet égard, en mars 1972, une décision sur « L’état et les mesures de l’amélioration 

de l’enseignement ultérieur de la langue russe dans les écoles azerbaïdjanaises de la RSSA » 

fut adoptée par le Collège ministériel de l’Instruction de la RSSA501 et, en mai de 1972, par le 

CC PCA sur « Les mesures pour l’amélioration de l’enseignement du russe dans les écoles 

secondaires de la république »502. La dernière décision du CC PCA prônait un programme 

                                                 

500 Ajdyn Balaev Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane, p.128. 

501 Russkij jazyk i literatura v azerbajdžanskoj škole, Bakou, 1972, n° 8, p.80-85, voir Ajdyn Balaev 

Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane, p.128-129. 
502 М. М. Mehti-zade « О hode vypolnenija postanovlenija CK КP Azerbajdžana « О merah po dal’neyšemu 

ulučšeniju prepodavanija russkogo jazyka v obščeobrazovatel’nyh školah respubliki», Russkij jazyk i literatura v 

azerbajdžanskoj škole, 1975, N°2, p. 4, voir ibid. 



 250 

large dans le développement et l’amélioration de l’enseignement du russe dans les écoles 

azerbaïdjanaises de la république. Dans toutes les écoles azerbaïdjanaises de la république, 

l’enseignement du russe fut introduit, dès la première première classe. Eu égard à cette 

démarche, l’imprimerie de « Maarif » déclara ouvert un concours dans le but de la rédaction 

de nouveaux manuels de russe, plus développés, pour les écoles nationales et en 1976-1980, 

ils furent tout à fait renouvelés. Dans le but de l’amélioration de l’efficacité des séances et de 

la qualité des connaissances des écoliers en langue russe, à partir de 1972-1973, les classes 

contenant plus de 25 élèves furent divisées en sous-groupes. Dans le cadre de ces démarches, 

le 2 novembre 1972, le Soviet des Ministres de l’Azerbaïdjan décidèrent d’ouvrir 

l’établissement de l’enseignement supérieur de l’Institut pédagogique de la langue et de la 

littérature russe de M. F. Axundov503. L’ouverture de cet établissement supérieur devait 

contribuer à la formation des spécialistes et des enseignants du russe. L’activité de l’Institut 

favorisait l’accroissement considérable des cadres pédagogiques de la langue russe dans les 

écoles nationales de la république. Pour entrer à l’Institut de la langue et de la littérature russe, 

200 places, hors concours, furent attribuées aux candidats de différentes régions 

montagnardes. Chaque année, l’Institut délivrait un diplôme à 400 voire 500 spécialistes504. 

Ces démarches consistaient à assurer aux écoles rurales des enseignants qualifiés. La 

réalisation du programme de la propagation du russe a été faite sous le contrôle des organes 

centraux de l’administration du Parti. La meilleure démonstration de ce fait c’est que, au 

cours de sa mise en œuvre, la décision du 1972 fut rediscutée trois fois au sein des organes 

administratifs de la république (le 21 mars dans le présidium du Soviet des Ministres et en 

mai au secrétariat du CC PCA)505.  

Le 19 juillet 1974, le Ministère de l’Instruction émet un décret spécial « Sur les 

mesures supplémentaires dans l’amélioration ultérieure de l’enseignement de la langue russe 

dans les écoles secondaires de la république »506. Comme on le voit, toutes les démarches 

furent destinées à renforcer la position du russe. De telles impositions successives du russe 

suscitaient des inquiétudes quant aux perspectives de la langue nationale.  

                                                 

503 Kommunist Azerbajdžana, 1983, N9, p.71, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykove prožessy v Azerbajdžane, p. 129. 
504 Ibid., p.129. 
505 Ibid. 

506 Sbornik prikazov i instrukcij Ministerstva prosveščenija Azerb. SSSR,. Bakou, 1974, N 8, pp. 10-19, cité in 

Ajdyn Balajev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p.130. 



 251 

On sait que la langue se développe par le biais de son usage dans les différents 

domaines de la vie sociale, notamment elle s’enrichit des termes, les styles s’affinent et 

s’améliorent également. A l’époque de la « stagnation », l’interdiction de l’écriture en langue 

maternelle des thèses et travaux scientifiques eut également des incidences négatives sur le 

développement de l’azerbaïdjanais507. L’emploi insuffisant de la langue conduit à 

l’appauvrissement de la terminologie qui à son tour se répercute sur son usage. 

Dans les années 1970, l’emploi du russe s’est élargi ; tous les événements 

gouvernementaux se produisent en russe. D’autre part, le prestige du russe augmentait 

également avec la nécessité de la communication entre les différents nationaux, ainsi qu’avec 

l’urbanisation et l’industrialisation permanente de la population dans l’Union. Les linguistes 

considéraient que l’usage du russe en tant que moyen de communication était une nécessité 

pratique. L’emploi des langues nationales dans les différents domaines de l’administration 

était déraisonnable car entraînerait la duplication d’une grande partie de l’information et 

rendrait difficile les fonctionnements des domaines appropriés de l’activité sociale508.   

Cette situation du « bilinguisme » s’avéra tout à fait propice pour la population russe. 

Avec un besoin d’identification, elle comblait également un besoin de communication. 

Pourtant, il faut remarquer que le bilinguisme s’imposait de manière unilatérale. Le meilleur 

exemple de cette situation c’est le fait que l’étudiant de l’Université d’Etat de Moscou, issu 

d’une famille instruite, habitant dans son enfance à Bakou, à la question de savoir s’il parlait 

l’azerbaïdjanais, répondait : « Je ne connais que des gros mots »509.  

La situation pour les autres nationalités fut tout à fait l’inverse, il fallait sacrifier soit le 

besoin de l’identité soit le besoin de la communication et de la compréhension réciproque.  

Certes, au cours des années 1960-1970, le développement fonctionnel du russe 

renforça sa position surtout dans la vie sociale et étatique de la république mais ne put écarter 

entièrement la langue azerbaïdjanaise.  

En 1977, fut adoptée la constitution de l’URSS. Dans cette Constitution, à la 

différence de celle de 1936, il ne s’agissait pas du droit mais au moins de la possibilité de 

l’enseignement en langue maternelle. Cependant, jusqu’à 1990, il n’y avait toujours aucun 

article réglementant véritablement le statut des langues nationales de l’Union soviétique510.  

                                                 

507 Əlövsət Abdullayev, Azərbaycan dili məsələləri, Bakou, 1992, p. 21. 
508 V. M. Аlpatov, 150 jazykov i politika, p. 107. 
509 Ibid., p. 105. 
510 Ibid., p. 112. 



 252 

Conformément à la Constitution de l’URSS, les républiques nationales également 

furent tenues d’adopter leur constitution. Lors de la préparation des constitutions nationales, 

les trois républiques du Caucase du Sud furent contraintes d’exclure du texte de leurs 

constitutions l’article sur le statut d’Etat de la langue nationale. Dans le journal « Pravda », le 

25 mai 1977, fut publié l’éditorial concernant la nouvelle constitution de l’URSS, où le 

problème national fut commenté de manière suivante : « L’égalité des nationalités dans notre 

pays n’est pas seulement un droit mais est aussi un fait. Toutes les républiques soviétiques ont 

déjà atteint un haut niveau de développement. L’amitié inaltérable entre les classes 

d’ouvriers, la paysannerie des kolkhozes et l’intelligentsia nationale a été renforcée. La 

frontière entre les groupes sociaux importants est en train de s’effacer, toutes les nations et 

tous les peuples se mélangent de manière plus étroite. Déjà, une nouvelle unité historique 

apparaissait – le peuple soviétique » 511. L’éditorial de « Pravda » était vu comme « les 

instructions originales pour les républiques nationales de se tenir au principe « une nation-une 

langue ».  

Le projet de la Constitution était imprimé dans la presse. L’article intégré en 1956 fut 

retiré du projet de la constitution de la RSSA. Il n’y fut réinséré que lors de l’adoption de la 

Constitution mais dans l’autre partie, concernant « la structure nationale, étatique et 

territoriale, administrative de la RSSA » 512. En sachant que, dans la Constitution de 1956, 

l’article sur la langue figurait dans la partie intitulée « la langue d’état, le blason, le drapeau et 

la capitale » ; ce déplacement de la disposition a été apparemment fait pour ne pas agacer le 

« centre ».  

Concernant les débats sur l’introduction de l’article sur le statut d’Etat de la langue 

nationale dans la constitution, les administrations des trois républiques de Transcaucasie 

prirent la même position, ce qui permit de résister au refus de Moscou. La première parmi les 

républiques transcaucasiennes fut la Géorgie, où fut organisée la manifestation du peuple 

dirigée par l’intelligentsia nationale513.  

Quant à l’Azerbaïdjan, le 20 avril 1978, le projet de la nouvelle constitution de la 

république fut discuté dans la session extraordinaire du Soviet Suprême de la RSSA. Le 

rapport concernant ce projet et sa discussion publique vinrent du premier secrétaire du CC PC 

de la RSSA (depuis 1969), Heydər Əliyev (1923-2003). Il nota « qu’il est bien raisonnable de 

                                                 

511 Voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 638. 
512 Xaqan Balayev, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən: XVI-XX esrlər, p. 36. 
513 Voir Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 640. 



 253 

terminer « L’organisation nationale-étatique et administrative-territoriale de la RSSA » avec 

l’article particulier sur le statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise. L’article 73 de la nouvelle 

Constitution de l’Azerbaïdjan adoptée par la session du Soviet Suprême le 21 avril, stipulait 

que « La langue d’état de la RSSA est l’azerbaïdjanais. La RSSA garantit l’emploi de la 

langue azerbaidjanaise dans les organes étatiques et sociaux, les établissements de la culture, 

de l’instruction et d’autres et réalise le soin étatique dans son développement possible »514.  

L’article 73 se distinguait de l’article 56 par son essence même. Si dans l’article 151, 

le droit de l’emploi de leur langue maternelle ne fut attribué aux nations minoritaires que dans 

le domaine de la culture et dans les établissements étatiques, l’article 73 garantissait l’emploi 

libre, sur la base de l’égalité des droits, de la langue russe ainsi que d’autres langues dans tous 

les établissements étatiques et les organisations publiques de la RSSA515. Donc, en pratique 

cela signifiait que le russe avait toujours une position prioritaire. Le statut d’Etat de 

l’azerbaïdjanais portait plutôt un caractère déclaratif malgré son introduction dans la 

Constitution de la RSSA. De ce point de vue, il est peu probable que la situation linguistique 

en Azerbaïdjan se distinguait vraiment de celle des autres républiques, où l’article sur le statut 

d’Etat de leur langue nationale n’a pas été incéré dans leur constitution. De manière générale, 

malgré son statut incertain, le russe se positionnait toujours au sommet de la hiérarchie 

linguistique. 

L’emploi de l’azerbaïdjanais, dans la plupart des domaines de la vie sociale, dans 

l’administration étatique, dans l’activité des organisations sociales et politiques, dans les 

démarches politiques et sociales etc., fut réduit au minimum. Le renforcement de la position 

de la langue russe fut également poursuivi au cours des années suivantes. 

Ainsi, en décembre 1978, le collège ministériel de l’Instruction de la RSSA émet un 

nouveau décret « Sur le développement ultérieur de l’apprentissage et de l’enseignement du 

russe dans les écoles nationales ». Dans ce décret il fut constaté que « dans certaines écoles, 

notamment rurales, les lacunes dans le niveau de l’enseignement et dans la qualité des 

connaissances des étudiants de la langue russe persistent »516. Le décret prévoyait 

également : 

                                                 

514 Džamil’ Gasanly, Hruščjovskaja « Ottepel’ », p. 640. 
515 Xaqan Balayev Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən: XVI-XX əsrlər, p. 36. 
516 Tekuščij arhiv Ministerstva prosveščenija Azerbajdžanskoj respubliki, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye 

prožessy v Azerbajdžane, p.130. 



 254 

1. L’amélioration du programme et des manuels concernant la langue et la littérature 

russes pour les écoles azerbaïdjanaises.  

2. L’introduction dans le plan scolaire pour les années scolaires 1979-1980 de deux 

heures par semaine d’enseignement du russe dans les classes préparatoires durant toute 

l’année scolaire.  

3. Dans les plans scolaires de l’année 1980-1981, dans les premières classes, 

l’augmentation du nombre d’heures pour l’étude du russe, de trois heures à partir du deuxième 

semestre jusqu’à trois heures durant toute l’année scolaire »517.  

Déjà, en 1985-1986, le temps attribué pour l’apprentissage du russe dans les plans 

scolaires des écoles non-russes atteint 51,5 heures par semaine, ce qui faisait la sixième partie 

du temps d’enseignement entier. En outre, l’Institut des recherches scientifiques des sciences 

pédagogiques élabora un programme d’introduction progressive de l’étude de la langue et du 

langage parlé russe dans les établissements préscolaires de la république. Début des années 

1980, une telle méthode de l’enseignement fut introduite déjà dans 302 établissements 

préscolaires nationaux. Il était prévu d’élargir l’enseignement du langage russe dans tous les 

établissements préscolaires de la république518.   

Dans les années 1970, le russe était déclaré de manière officielle deuxième langue 

maternelle. Malgré cette déclaration et toutes les mesures prises à cette époque pour la 

propagation et le développement du russe en fait, sa connaissance ne devint cependant pas 

universelle et la qualité de l’enseignement du russe ne s’améliora pas. La raison de ce fait était 

bien évidente. 

En effet, une grande partie des régions rurales de l’Azerbaïdjan étant mono-ethniques, 

le russe en tant qu’environnement linguistique était exclu. Dans ces conditions, la 

connaissance du russe devient quasi impossible. Même si l’enseignement est devenu bilingue, 

en pratique, cela ne signifiait pas du tout une large diffusion du bilinguisme parmi toute la 

population de l’Azerbaïdjan. Quant à la population masculine des zones rurales, à priori ils 

faisaient connaissance avec la langue russe grâce au service militaire. Quant au reste de la 

population, l’absence de connaissance du russe suscitait des problèmes dans l’acquisition des 

professions, ce qui entraînait à son tour, la concentration de la population rurale dans les 

domaines traditionnels notamment dans l’agriculture. Ainsi, comme on a pu l’observer, le 

                                                 

517 Russkiy jazyk i literatura v azerbajdžanskoj škole, 1979, N. 2, p. 69, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye 

prožessy v Azerbajdžane, p.130. 
518 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p.131. 



 255 

bilinguisme ne pouvait se développer que dans les régions urbaines, notamment dans la 

capitale, Bakou, dans les grandes villes comme Gandja, Soumgait, où la population russe était 

relativement nombreuse, du fait des contacts intralinguistiques.  

Notons pourtant que, malgré la domination du russe dans la vie politique et sociale, les 

démarches sporadiques pour améliorer le fonctionnement de l’azerbaïdjanais furent 

entreprises par le gouvernement. Bien que cela n’ait pas pu contribuer au changement 

fondamental du fonctionnement de l’azerbaïdjanais.  

En mai 1980, le collège ministériel de l’instruction de la RSSA a pris une décision 

spéciale « Sur l’état de l’enseignement de l’azerbaïdjanais et les mesures de son 

développement ultérieur dans les écoles russes de la république »519. Dans cette décision, il 

fut marqué des insuffisances sérieuses dans l’étude de l’azerbaïdjanais dans les écoles russes 

de la république. Pour améliorer la situation, certaines mesures furent envisagées ; 

l’introduction de l’étude de l’azerbaïdjanais dès la deuxième classe dans les écoles russes, 

l’augmentation du nombre d’heures scolaires attribuées à l’enseignement de cette matière, 

l’élaboration des programmes pour l’azerbaïdjanais, basés sur ce dernier, la rédaction de 

nouveaux manuels (pour les classes 2ème à la 10ème) dans les écoles russes520.  

Cependant, dans son intégralité, même après la prise de cette décision, des 

changements positifs dans la qualité de l’enseignement de l’azerbaïdjanais dans les écoles 

russes n’avaient pas lieu. L’absence d’enseignants de la langue azerbaïdjanaise dans les écoles 

russes était une cause primordiale. La spécialité des enseignants de l’azerbaïdjanais dans les 

écoles russes ne correspondait pas souvent à leur métier, car il n’y avait aucun établissement 

supérieur ou spécial pour former les spécialistes de la langue azerbaïdjanaise pour les écoles 

russes. En pratique, souvent ces enseignants ont terminé l’étude de la langue et de la 

littérature azerbaïdjanaise sans avoir la méthodologie pour enseigner dans les écoles russes. 

L’absence d’une bonne connaissance du russe n’était pas une insuffisance moins considérable 

dans l’enseignement de l’azerbaïdjanais dans les écoles russes. Quant à la méthodologie 

scientifique fondée sur l’enseignement de l’azerbaïdjanais, elle était absente. Donc, en fait, on 

s’est heurté à la situation où certains connaissaient la langue mais n’avaient pas de 

qualification pédagogique pour enseigner, les autres ne connaissaient pas bien la langue et 

pourtant avaient cette qualification. Dans ces conditions, l’enseignement de l’azerbaïdjanais 

                                                 

519 Prepodavanie azerbajdžanskogo jazyka i literatury, 1981, N° 1, pp. 86-93, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye 

prožessy v Azerbajdžane, p.133. 
520 Ibid. 



 256 

dans les écoles russes portait un caractère purement facultatif. En résultat, la majorité des 

écoliers ayant terminé les écoles russes soit ne connaissaient pas du tout, soit avaient une 

connaissance insuffisante, voire très mauvaise de l’azerbaïdjanais. Sachant que, pour entrer 

dans les établissements supérieurs, ces étudiants n’avaient pas non plus d’obligation de passer 

d’examen de l’azerbaïdjanais, donc la connaissance de celle-ci n’avait pas de sens.  

L’autre démonstration de la portée symbolique de l’article sur la langue inséré dans la 

Constitution de 1978, c’est qu’en 1988 c'est-à-dire dix ans après son adoption, parmi des 

centaines de dactylos dans les nombreux ministères, comités étatiques et organisations 

administratives, il n’y en avait que quatorze qui possédaient un clavier azerbaïdjanais521. 

Les lacunes dans l’élaboration et l’édition des ouvrages concernant l’azerbaïdjanais 

avaient une incidence sur le développement de la langue. Par exemple, l’édition du 

dictionnaire explicatif azerbaïdjanais fut prolongée à trois décennies. Le premier volume de 

celui-ci a paru en 1966, le dernier volume en 1987 (entre-temps, le deuxième volume -en 

1980, le troisième - en 1983). Quant au dictionnaire orthographique, il a paru pour la dérnière 

fois en 1975 en caractères cyrilliques et jusqu’à 2004 il n’y a pas eu de nouvelle édition. Dans 

la publication des ouvrages didactiques pour l’apprentissage de ces deux langues, le russe et 

l’azerbaïdjanais, il n’y avait pas non plus d’égalité. 

Dans les années 1970, en Azerbaïdjan, paraîtront 144 périodiques didactiques de séries 

« Aide aux apprenants le russe » (V pomošč’ izučajuščim russkij jazyk) avec un tirage de 298 

milles exemplaires. Alors que la seule publication pour la période de 1940 jusqu’en 1980, 

destinée à apprendre l’azerbaïdjanais de manière autonome parmi la population russophone, 

fut publiée en 1977, avec un tirage très limité sous le titre « Manuel autodidacte » 

(Samoučitel’ azerbajdžanskogo jazyka)522. Ce fait, dans une certaine mesure, était la raison de 

la connaissance insuffisante de l’azerbaïdjanais chez la population russophone (sachant que 

les Azerbaïdjanais connaissant bien le russe sont également inclus dans cette désignation).  

Le nombre insuffisant de manuels et d’ouvrages récents en azerbaïdjanais, concernant 

différents domaines de la science était un problème important dans les établissements 

d’ensegnement supérieur azerbaïdjanais vers les années 1980. De ce point de vue aussi, les 

étudiants faisant leurs études dans les différents établissements d’ensegnement en 

azerbaïdjanais se retrouvèrent dans une position inférieure par rapport aux étudiants des 

groupes russes. Si l’étudiant connaissait un peu le russe, il pouvait traduire des cours en 

                                                 

521 Kommunist, 17 août 1988, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 132. 
522 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 134. 



 257 

azerbaïdjanais et donc réussir dans ses études. Souvent, ils venaient de différentes régions de 

l’Azerbaïdjan et ne connaissaient pas le russe ; l’absence des ouvrages posait des difficultés 

dans leurs études.  

Ainsi, on constate une pauvreté de l’édition des ouvrages en langue nationale qui à son 

tour avait une influence négative sur le niveau de l’instruction dans les établissements 

d’enseignement. L’insatisfaction des Azerbaïdjanais à l’égard des ouvrages nationaux restait 

un problème non moins considérable, car souvent ce fait ainsi que la qualité assez basse de 

l’enseignement dans les écoles nationales incitaient certains parents à inscrire leurs enfants 

dans les écoles russes.  

C’est vrai que depuis les années 1970, on constate l’accroissement de la fonction de 

l’azerbaïdjanais dans l’enseignement scolaire et dans l’édition et, pour autant, l’aménagement 

des positions prioritaires pour la langue russe restait un axe essentiel dans la politique 

linguistique du gouvernement central.  

Le mass-média étant un moyen important dans la diffusion et le développement de 

telle ou telle langue démontre de manière assez apparente, la situation linguistique dans la 

république dans cette période de développement. D’après l’analyse faite par l’éthnosociologue 

Aydın Balayev, la production des journaux en langue russe dans la république était plus élevée 

par rapport à ceux en azerbaïdjanais, bien qu’entre 1959 et 1979, le nombre total des journaux 

s’accrut de 87 à 98. Par le biais de la radio et de la télévision, le russe se diffusait et 

s’implantait de manière beaucoup plus intense par rapport aux moyens imprimés. Ainsi, le 

poids fonctionnel du russe dans le domaine de la radio et de la télévision accroissait plus vite 

que celui de l’azerbaïdjanais523. 

La situation avec l’enseignement de l’azerbaïdjanais était également décevante. La 

qualité de l’enseignement de la littérature, de la langue et de l’histoire azerbaïdjanaise était 

très mauvaise. En analysant l’état des ouvrages sur la langue azerbaïdjanaise, l’un des auteurs 

de cette époque remarquait, dans le journal « Gənclik » : « si on fait la traduction littérale de 

l’expression « Ana dili », cela veut dire « la langue maternelle » ou « la langue de notre 

mère ». Mais est-ce que cette langue lourde correspond à celle que nos mères parlent ? Le 

moment est venu de soulever ces questions dans l’ensemble en les associant étroitement avec 

                                                 

523 Ajdyn Balajev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, pp.147-152. 



 258 

la qualité de l’enseignement de la langue et de la littérature azerbaïdjanaise dans les 

écoles »524.  

Quant à l’enseignement de l’histoire de l’Azerbaïdjan, il était facultatif. La situation 

avec l’enseignement de l’histoire azerbaïdjanaise dans les écoles fut bien démontrée sur les 

pages du journal Gənclik de 1988, N° 4 : « Dans les écoles, on étudie l’histoire de 

l’Azerbaïdjan comme une histoire du pays étranger. Il est intéressant de savoir comment nous 

allons construire l’avenir si on ne connait pas le passé ? Pourquoi toute notre histoire 

séculaire ne doit-elle tenir que dans cent pages ? Qui empêche d’enseigner notre histoire 

dans les écoles ainsi que l’époque la nécessite ? »525. 

Donc, en résumant, on a pu constater que suite à l’adoption de la constitution de 

l’URSS, le 21 avril 1978, fut adoptée la Constitution de la RSSA. Cette constitution déclarait 

de nouveau la langue azerbaïdjanaise en tant que langue nationale de la République. Cette 

modification dans la Constitution faite en 1978 concernant le statut de l’azerbaïdjanais ne 

changea cependant pas dans les faits la situation fonctionnelle, sauf qu’elle ralentissait peut 

être en quelque sorte la russification totale de la capitale et des grandes villes de la république. 

Or, au moment de la désagrégation de l’URSS, le faible prestige social de 

l’azerbaïdjanais suscitait des mécontentements parmi l’élite intellectuelle azerbaïdjanaise. De 

nombreux débats s’étendirent à toute la société et paraissaient dans la presse. Ces débats 

évaluèrent en mouvement pour le développement de la langue nationale, qui se manifesta par 

la résistance à la politique de l’aliénation et l’accroissement de l’intérêt envers l’histoire et 

l’héritage culturel azerbaïdjanais. 

Le renforcement du développement du bilinguisme russe-national souvent entraînait 

des résultats tout à fait contraires. Plus la langue russe était implantée du « haut » plus ce 

processus s’est heurtée aux oppositions parmi les nationaux. Cependant, ces manifestations 

n’étaient pas toujours systématiques. 

 Ainsi, vers la fin de l’époque soviétique, le problème de la langue aussi bien que le 

problème de la culture dans son intégralité restaient toujours le noyau dur du combat 

idéologique entre les forces russificatrices et les intellectuels nationaux pour assurer la 

protection des traditions nationales.  

 

 

                                                 

524 Gənclik, 1988, n° 1, p.37, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 203. 
525 Gənclik, 1988, N° 4, p. 21, in Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p.202. 



 259 

4.2. Les transformations sociales et politiques à la veille de la désagrégation de 

l’URSS. La situation linguistique en Azerbaïdjan 

A partir des années 1980, on assiste à une crise économique, politique et culturelle 

dans l’Union soviétique. 

L’arrivée au pouvoir de M. Gorbatchev, en mars 1985, est marquée par de grandes 

réformes dans l’espace soviétique, qui débutèrent par la « reconstruction » (perestroïka). 

D’une manière générale, elle devait contribuer à l’apparition des premiers germes de la 

démocratie et de la liberté de penser, encore inhabituelles pour l’Union soviétique. La 

libéralisation de la presse et toutes les actions entreprises devaient passer par la 

« transparence » (glasnost’). Cela caractérisait le début d’une nouvelle époque pour l’Etat 

soviétique. La politique de la « reconstruction et de la transparence » de Gorbatchev a 

déterminé la dissolution de l’Union soviétique. La crise et la chute de l’ancien mécanisme du 

système entraînèrent le déclin du système soviétique dans les conditions où la nouvelle 

idéologie ne s’est pas encore enracinée d’une manière solide. La crise importante dans 

l’économie rendait la vie des peuples encore plus désastreuse. 

Quant à l’Azerbaïdjan, au moment de la dissolution de l’Union soviétique, étant donné 

son développement social, économique et culturelle, était l’un des pays les plus sous-

développés de l’US. Le déficit dans le secteur social était considérable. Déjà à partir des 

années 1980 on assiste de plus en plus aux pénuries alimentaires. Le niveau de vie en 

Azerbaïdjan était beaucoup plus bas par rapport aux paramètres analogiques dans les autres 

républiques de l’union. Cet état désastreux se manifestait également dans le système de 

l’instruction526. Une situation si accablante dans le domaine social était due à une mauvaise 

distribution du revenu national, produit dans la république. La part de l’Azerbaïdjan dans la 

formation des fonds de l’union consistait 20 à 25 % du revenu national. De ce point de vue, 

l’Azerbaïdjan était leader parmi les autres républiques soviétiques. Ainsi, seulement 1970 à 

1988 pour la formation de différents fonds de l’Union, l’Azerbaïdjan contribua à 30 milliards 

de roubles527. C’était énorme par rapport aux autres républiques, même les plus grandes de 

l’Union soviétique. Ce n’est pas surprenant que’une telle politique destructrice dans 

l’économie ne puisse qu’avoir des incidences négatives sur le développement de la culture 

nationale. Le fait démontrant cette situation est que pendant 1980 à 1990, la publication des 

                                                 

526 Voir les chiffres in Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 197-198. 
527 Kommunist, 1989, 14 septembre, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 198. 



 260 

ouvrages azerbaïdjanais diminua528. Une influence non moins considérable sur cette situation 

fut l’aliénation du peuple de son passée historique, falsifié durant toute l’époque soviétique.  

Depuis la création de l’union soviétique le problème national était un point très 

sensible de l’URSS bien qu’il n’était pas convenu d’en parler. Les changements dans l’union, 

et notamment la « reconstruction » et la « transparence », ont fait ressurgir les ressentiments 

intérethniques qui avaient un caractère latents durant toute l’époque soviétique. 

En 1988, « le problème du Karabagh », dans lequel l’Azerbaïdjan était impliqué sans 

en avoir la volonté, a incité des centaines de milliers de personnes autrefois apolitiques au 

combat politique et poussa le peuple à créer une organisation capable de défendre l’intégrité 

territoriale de la république menacée par les revendications arméniennes. La situation est 

comparable avec celle du début du XXe siècle, où le « fait arménien » était en quelque sorte 

un catalyseur dans la création des premiers partis azerbaïdjanais pour défendre le territoire. 

Cette fois-ci, dans un autre contexte politique et social, presque à la veille de la dissolution de 

l’US, les revendications territoriales de l’Arménie provoquent et activent le sentiment national 

réuni autour d’une seule et unique idée de l’intégrité territoriale.  

Il faut remarquer que les mécontentements et les revendications arméniennes furent 

satisfaits par certains transferts du territoire azerbaïdjanais à l’Arménie soviétique tout au long 

de l’époque soviétique. Ces territoires furent annexés à l’Arménie malgré les maintes 

protestations de l’Azerbaïdjan, sous le prétexte que « dans l’espace soviétique, la question de 

savoir « sous contrôle de quelle république ces territoires se trouvent–ils » est moins 

importante529. 

Le 20 février 1988, la majorité arménienne du Soviet du district du Karabagh vote le 

rattachement de la région autonome à la république soviétique de l’Arménie. Celui–ci se 

transforme à une idée nationale de la diaspora arménienne. Ce fut un choc, inattendu pour les 

                                                 

528 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p.199. 
529 Notamment, en 1922 à l’Arménie furent annexés les territoires de Göytcha (Göycə) et de Dilidjan (Dilican). 

En 1923, furent transférés 9 villages de Nakhitchevan, en 1929–le territoire de Meghri, en 1938- une partie des 

villages de Sədərək et Kərki, en 1969 - Qaragöl de la régon de Latchin (Laçın), le territoire de Çayzəmi de 

Qubadlı, le village Kəmərli de la région de Gazakh, le territoire des gisements d’or Zod de Kəlbəcər, en 1982, la 

prairie d’ Incədərə, la partie des villages Aslan bəyli et Qaymaqlı de Gazakh, 1986 – 2500 hectares zone de 

paturage de Gazakh, voir, Vaqif Arzumanlı, Nazim Mustafa, Tarixin qara səhifələri. Deportasiya. Soyqırım. 

Qaçqınlıq, Qartal, Bakou, 1998, p. 129 ; Erməni iddialarının « sovet dövrü », Bakou, 2009, 

http://www.history.az/pdf.php?item_id=20100722115604240&ext=pdf consultée 20avril 2011. 

 



 261 

Azerbaïdjanais et eut comme conséquence l’escalade des affrontements. Des dizaines de 

milliers de réfugiés azerbaïdjanais arrivèrent d’Arménie530.  

Dans ce contexte, en 1988, fut organisé un groupe d’initiative pour la création du 

« Front populaire de l’Azerbaïdjan » (FPA) (Azərbaycan xalq cəphəsi) par les intellecuels 

réunis dans un « Club des savants de Bakou ». Le programme de cette organisation fut 

emprunté à celui des fronts populaires des Pays Baltes. Il prévoyait l’accès à la souveraineté 

dans le cadre de l’URSS. Ce groupe organisait des séminaires sur les différents problèmes 

républicains y compris les problèmes culturels et de l’histoire passée du peuple 

azerbaïdjanais. Vers cette époque furent créées plusieurs autres organisations informelles. 

L’une de ces organisations était Varlıq, qui par la suite devint la base pour la création du FPA. 

Son but principal était une « garantie de la participation du peuple » dans la résolution des 

problèmes sociaux, politiques, économiques et culturels de la République. Une vague 

continue de meetings envahit Bakou. Des centaines de milliers d’hommes sortent dans les 

rues de la capitale. La situation du blocus informatique en Azerbaïdjan aggravait encore plus 

la situation dans la république. Pendant ce temps, la presse centrale et mondiale diffusait une 

information unilatérale et injuste sur les événements au Karabagh et autour531. 

Le 20 janvier 1990, l’intervention de l’armée soviétique en Azerbaïdjan, au cours de 

laquelle furent massacrés des innocents, mit un coup d’arrêt au prestige du régime 

communiste en Azerbaïdjan. Il est difficile de comprendre et d’apprécier les événements de 

ces années. Il est possible que les enjeux politiques de cette époque deviennent plus claires 

dans la rétrospective de plusieurs décennies même peut être des siècles. 

Quoi qu’il en soit, le processus de la réacquisition de l’indépendance en Azerbaïdjan 

ainsi que dans plusieurs autres Républiques de l’URSS fut évidement amorcé par l’expression 

du problème de la langue comme faisant partie de la renaissance de l’idéologie nationale. Le 

fait de la langue jouait un rôle exceptionnel dans les processus sociaux-politiques de l’époque 

et dans la renaissance des idées nationales. Chaque fait de discrimination de la langue 

maternelle fut perçu par presque toutes les classes sociales comme une mise en danger de la 

préservation de l’originalité ethnique. C’est la raison pour laquelle, en fait le combat pour la 

                                                 

530 Ali Abbasov, « Azerbajdžanskaja revoljucija », Azerbajdžan i Rossija : obščestva i gosudarstva, (rédacteur 
D. E. Furman), Publikacii Muzeja i obščestvennogo centra imeni Andreja Saharova, Moscou, 2001, p.125. 

531
 Ali Abbasov, « Azerbajdžanskaja revoljucija », Azerbajdžan i Rossija : obščestva i gosudarstva,  p. 127. 



 262 

protection de la langue nationale et de la culture servit pour la mobilisation politique du 

peuple à la fin des années 1980. 

Le gouvernement central était très sensible à ce problème surtout prenant en 

considération les derniers événements. Il adopta une nouvelle stratégie concernant les langues 

nationales pour au moins « améliorer » la situation. Sous la sanction de Moscou et pour 

corriger la situation d’un fonctionnement très limité de la langue nationale, en août 1989, le 

CC PCA prend une décision « Sur les mesures de garantie du fonctionnement plus actif de la 

langue azerbaïdjanaise comme langue d’Etat de la RSSA ». C’est bien évident que cette 

décision fut prise sur les recommandations de Moscou, car tout de suite après cette décision le 

Soviet Suprême du Kazakhstan, du Kirghizistan, de l’Ouzbékistan et du Tadjikistan prirent la 

même décision532.  

Le contenu de cette décision fut imprimé dans le journal Bakinskij rabočij du 19 avril 

1989. Il y fut marqué « les faits de l’insatisfaction de l’usage de l’azerbaïdjanais au sein des 

du Parti, ainsi que dans les organisations sociales et économiques soviétiques de la 

république ». Il y fut également souligné que « la majorité des fonctionnaires étatiques non 

seulement du haut échelon mais aussi de celui du moyen et du bas ne connaissent pas assez 

bien la langue nationale ou ils ne trouvent pas digne la parler » 533. Pour l’élargissement des 

fonctions sociales et culturelles de l’azerbaïdjanais ainsi que pour garantir son statut 

constitutionnel, la décision envisageait un ensemble de démarches : de l’équipement des 

établissements étatiques par la quantité nécessaire de machines à écrire, jusqu’à l’amélioration 

de son étude et de son enseignement dans l’instruction. Cependant, il faut remarquer que ces 

démarches aussi portaient un caractère déclaratif car il ne changea pas la situation grégaire de 

l’azerbaïdjanais.  

Après la prise de cette décision au niveau national, un peu plus tard, au cours de la 

montée des ressentiments interethniques, le Soviet Suprême de l’URSS, en hâte, le 24 avril 

1990, prend une « décision sur les langues des peuples de l’URSS » ( Zakon o jazykah 

narodov SSSR). Dans sa préparation prirent part des spécialistes et des sociolinguistes. Elle 

reconnaissait le russe en tant que langue d’Etat de l’URSS et prônait le développement large 

des fonctions sociales des langues nationales des républiques. Dans son contenu, la décision 

                                                 

532 Voir Sovetskaja Kirgizija, 29 septembre  1989; Kazahstanskaja pravda, 28 septembre 1989; Pravda Vostoka, 

24 octobre  1989; Komsomolec Tadjikistana, 2 août 1989, in Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v 

Azerbajdžane, p. 206. 
533 Ibid. 



 263 

avait le caractère en apparence « démocratique », même si un peu tardif, car dans les 

conditions sociopolitiques difficiles où les conflits internationaux resurgissaient sans cesse 

partout dans l’union, cette mesure sur la langue était très insuffisante voire inutile. Il faut 

d’ailleurs remarquer que c’était la première loi depuis la création de l’US qui déclarait d’une 

manière assez explicite le statut étatique du russe et réglait les obligations par rapport aux 

langues dans les républiques nationales. Ainsi, l’article 4 de la loi stipulait « en prenant en 

considération des conditions historiques et dans le but de la garantie des tâches de l’union, le 

russe est reconnu en tant que langue officielle de l’US sur tout le territoire de l’URSS et 

utilisé en tant qu’un moyen de communication internationale »534. Le droit de définir le statut 

de la langue de la république ainsi que de la constituer en tant que langue d’Etat fut attribué 

aux républiques nationales et aux régions autonomes de l’US. Dans l’article sur les garanties 

des langues des peuples de l’URSS, il est noté que « les républiques et les régions autonomes 

doivent créer la base et les autres conditions pour le développement progressif des langues du 

peuples de l’URSS et encourager leur étude ». La loi garantissait aux citoyens le doit de 

choisir la langue de l’éducation et de l’enseignement, ce qui signifiait toujours que le russe 

restait prioritaire dans ce choix. Bien qu’elle garantît également la création des conditions 

pour la langue maternelle, l’étude de la langue officielle de l’URSS était obligatoire en tant 

que discipline dans le programme scolaire des écoles nationales, ce qui devait d’une manière 

générale contribuer à satisfaire le besoin de communication internationale. La langue des 

procédures judiciaires dans la Cour Suprême de l’URSS et dans les tribunaux militaires fut 

déclarée comme étant le russe.  

La nouvelle ligne dans la politique linguistique du centre était dictée par la crise 

progressant chaque jour et par l’accroissement des mécontentements dans les républiques 

nationales. Par cette décision, le gouvernement soviétique voulait stopper au moins la 

transformation du développement du mouvement national en combat pour l’indépendance 

dans les républiques. Pourtant, ces démarches, dès le début, furent condamnées à l’échec. 

Leurs insuffisances furent apparentes. En fait, même dans ces conditions sociopolitiques 

difficiles, la politique par rapport aux langues nationales ne fut pas changée dans son intégrité. 

C’était l’impasse, car le gouvernement soviétique n’avait pas toujours une planification 

linguistique concrète et réelle, ne réagissant qu’aux émeutes nationales dans les républiques 

qui prirent cours vers le détachement de l’US. 

                                                 

534 Zakon SSSR ot 24 aprelja 1990 g. «O jazykah narodov SSSR ». 



 264 

En Azerbaïdjan, les événements du « Janvier noir » (Qara yanvar) et la crise dans le 

Karabagh accélèrent le processus de la mobilisation nationale et le mouvement vers 

l’indépendance et certainement devient le début du déclin de l’URSS. Dans ces conditions 

critiques, le gouvernement communiste de la république n’était pas capable de résoudre le 

problème du Karabagh et de faire sortir le peuple de la morosité morale, économique et 

politique. Il ne put qu’adopter des réformes purement symboliques dans le domaine culturelle 

et entre autre linguistique comme l’établissement du jour férié du 28 mai en tant que la 

commémoration de l’indépendance de 1918, l’adoption du drapeau tricolore et d’autres 

attributs étatiques de l’époque de la RDA, rétablir la fête nationale Novruz, renommer 

l’Université de Bakou du nom de Memmed Emin Resulzade. Parmi les réformes hâtives de 

cette époque de désordre, il y avait celle de l’alphabet qui, cette fois-ci, émanait de la société 

scientifique de la république. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 265 

4.3. Les débats autour du problème de l’écriture 

 A la veille de la réacquisition de l’indépendance, le premier sujet du débat parmi 

l’élite intellectuelle dans la presse redevint le fameux problème du changement de l’alphabet. 

Ce vieux problème s’inscrivait bien dans la conjoncture sociopolitique décrite plus haut.  

A partir de la fin des années 1980, la majorité des spécialistes de la langue et de la 

littérature envisagaient la nécessité de lancer la réforme de l’alphabet qui était disscutée sur 

les pages de la presse. Dans le débat sur ce sujet, les parties se sont divisées essentiellement 

en deux. Les partisans des réformes et ceux qui ont voulu sauvegarder l’alphabet 

azerbaïdjanais cyrillique. Quant aux réformateurs, ils ne partageaient pas le même point de 

vue : des latinistes d’un coté et des arabistes de l’autre. Notons que parmi les réformateurs, il 

y avait également les partisans du retour à l’alphabet runique ancien. 

En effet, l’alphabet cyrillique était envisagé comme le résultat de la politique de la 

russification imposée par le gouvernement soviétique. De ce point de vue, la renonciation à 

celui-ci correspondait à la volonté d’une grande partie de la société intelectuelle 

azerbaïdjanaise de se débarasser de ce « passé colonial », que l’alphabet cyrillique 

symbolisait. Le cyrillique, même réformé n’est jamais devenu l’alphabet estimé des 

Azerbaïdjanais comme le latin, en raison de son imposition en 1939 d’une manière 

inexpliquée et forcée, bien qu’il soit devenu usuel et, du point de vue psychologique habituel, 

pour être changé à nouveau. Ce point de vue était surtout défendu par les intellectuels 

conservateurs. Le philologue, Fəxrəddin Veysəlli, les caractérise comme « le groupe des 

intellectuels qui utilisent très peu l’alphabet azerbaïdjanais voire ne l’utilise même pas. Ils 

veulent à tout prix conserver l’alphabet qu’on utilise maintenant, n’en ayant pas de 

justifications raisonnables». Pourtant, concluait-il « à l’époque de la démocratisation de la 

société, ils ne peuvent pas réussir car le peuple ne l’acceptera pas »535. Pourtant, ce problème 

de la conservation du cyrillique allait beaucoup plus loin, ce que l’on va envisager plus loin. 

En outre, l’abandon de l’écriture en caractères cyrilliques correspondait à l’aspiration 

des intellectuels nationaux de se débarrasser de la tradition soviétique et changer également 

l’orientation politique et culturelle. Donc, le gouvernement n’a pas manqué à ces « humeurs » 

parmi l’élite nationale pour en faire la ligne essentielle dans sa politique. 

Ainsi, dans les années 1990, l’amorce du passage à l’alphabet latin était l’une des 

premières démarches prise par le gouvernement. Cette réforme fut dictée par la précipitation 

                                                 

535 Fəxrəddin Veysəlov Yadigar, « Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür » (mütəxəssiz rəyi), Ana sözü, 1990, N°2, p. 

33. 



 266 

du gouvernement de diminuer les sursauts dans la république qui se manifestaient avec une 

acuité particulière. Dans ce contexte, le problème de l’alphabet acquérait une valeur purement 

politique en raison de son association au « passé amer ».  

Le choix de l’alphabet n’était pas difficile à deviner. C’est pour l’alphabet latin que la 

grande majorité des intellectuels se sont prononcés.  

La restauration de l’alphabet latin fut envisagée comme « le rétablissement de la 

justice historique » et sinon comme un événement de l’intégration à la communauté mondiale, 

notamment européenne. Le fait intéressant est que la latinisation s’associait au phénomène de 

l’époque de l’indépendance bien que, comme on a pu l’observer, il n’ait pu aboutir à un réel 

succès pendant l’indépendance (1918-1920). Le retour au latin symbolisait aussi la 

réhabilitation des intellectuels réprimés à l’époque stalinienne, durant les années 1930. « Le 

détachement de l’alphabet latin et le passage au cyrillique » étaient appréciés comme « un 

coup fort porté sur la morale du peuple » (xalqın mənəviyatına vurulmuş boyük zərbə)536 et sa 

restauration était jugée très importante. 

D’une manière générale, l’écriture latine représentait une universalité puisque tous les 

pays de l’Occident l’utilisaient. Pourtant, un modèle légal permettant de s’orienter également 

vers le monde turc dans son intégralité était la Turquie, qui continuait à l’utiliser depuis 1928. 

Le rétablissement du latin permettrait à l’Azerbaïdjan de reconstruire des liens avec le reste 

du monde turc qui furent brutalement rompus avec la soviétisation. Dans ce sens, la Turquie 

était le seul pays turcophone ayant pu conserver des traditions culturelles turques. Cependant, 

le problème de l’écriture ne s’épuisait pas par un simple changement et un passage à 

l’alphabet latin. D’autre part, la latinisation était considérée comme une possibilité pour 

instaurer l’unité de l’écriture dans le monde turc et réaliser l’ancienne idée de l’unification des 

alphabets basés sur le latin.  

En fait, suite au passage au système cyrillique de l’écriture, les mêmes phonèmes des 

langues tuques furent désignés par différents graphèmes. En conséquence, cela a ramené à 

l’éloignement de ces langues l’une de l’autre.  

Certainement, de manière générale, l’adoption du latin, visé par le gouvernement, 

permettait également de rompre avec la politique linguistique soviétique imposée par le 

régime communiste.  

                                                 

536 Fəxrəddin Veysəlov Yadigar, « Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür » (mütəxəssiz rəyi), Ana sözü, 1990, N° 2, 

p. 33. 



 267 

En faveur de l’alphabet latin il y avait encore un argument : il permettait de réaliser 

l’aspiration de l’Azerbaïdjan de s’intégrer au monde occidental. Pourtant, ce processus de la 

relatinisation a pris un caractère progressif en présence de difficultés de différents caractères. 

Le problème important envisagé du passage du cyrillique au latin c’était l’éloignement des 

valeurs spirituelles car, pendant l’époque soviétique, il fut créé un héritage culturel important 

qui serait par la suite inadmissible pour la génération suivante, faute de connaissance de 

l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais. Par conséquent, les intellectuels azerbaïdjanais ont 

considéré qu’un nouveau changement de l’alphabet aurait une incidence négative sur la 

culture nationale.  

En effet, au cours des derniers cinquante ans, un grand nombre d’ouvrage ont été 

publiés en caractères cyrilliques. D’autres problèmes non moins importants c’était le coût 

assez considérable qui devait ponctionner une économie nationale ruinée à la veille de l’accès 

à l’indépendance. Cependant, les latinistes ont considéré que « ayant conscience des valeurs 

culturelles communes qui sont irremplaçables, on ne doit pas renoncer au processus du 

changement définitif et intégral de l’alphabet, quel que soit son coût »537. 

Bien que la grande majorité des intellectuels ait opté pour l’alphabet latin, celui-ci 

n’était cependant pas le seul alphabet envisageable. Etant en minorité, les partisans de 

l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais n’ont pas pu influencer l’opinion publique. Leur 

raisonnement essentiel etait plutôt d’ordre psychologique.  

En apportant differents arguments en faveur de l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais, 

plusieurs spécialistes, pour le justifier et ne pas laisser de l’envisager comme « l’alphabet 

indésirable », soulignaient également le caractère « hybride » de celui-ci. Par exemple, 

académicien Məmməd Cəfər dans le journal «Kommunist» touche aux plusieures aspects du 

problème de l’alphabet en disant que «ce sont des considérations faux et non scientifiques de 

lier celui-ci à la réligion chrétienne ou musulmane, à la foi, ou à qui que ça soit. En adoptant 

le latin, les Turcs ne sont pas devenus autre que des musulmans. Les alphabets ainsi que les 

langues ne connaissent pas la limite nationale ou réligieuse »538. Dans son article, il insiste 

sur l’idée de «l’impartialité de l’alphabet cyrillique qui n’est pas purement cyrillique mais le 

mélange du cyrillique avec le latin». D’ailleurs on peut voir ces visions chez les autres 

participants de ce fameux débat de l’alphabet. Le directeur de l’école n° 101 de Bakou 

                                                 

537 Fəxrəddin Veysəlov Yadigar, « Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür » (mütəxəssiz rəyi), Ana sözü, 1990, N°2, p. 

32. 
538 Cəfər Məmməd, « Latın əlifbası lazımdırmı?», Kommunist, 16 octobre 1990. 



 268 

Allahverdi Bəşirov dans le journal Bakı decrit les mérites de l’alphabet cyrillique et les 

inconvénients du latin en considérant que dans le problème de la réforme de l’alphabet «les 

linguistes ont succombés à des sentiments». Il souligne la conséquence psychologique de cette 

réforme en disant : «Est-ce qu’il y a la necessité de mettre en difficulté le peuple qui est 

habitué à l’usage de cet alphabet depuis plus de cinquant ans»539. 

Il y avait également des partisans du retour à l’alphabet arabe. Sans être en majorité 

non plus, ils ont déployé une vraie propagande. Certains débats dans la presse, l’édition de 

brochures (Əski əlifba), voire l’émission à la télé dans le but de faire apprendre l’alphabet 

arabe fut diffusée. Les raisonnements de ce groupe d’intellectuels étaient surtout fondé sur le 

fait qu’en adoptant de nouveau l’alphabet arabe, on aura l’accès à l’ancien héritage littéraire et 

mettre en lumière le passé obscur de l’histoire nationale.  

Les adeptes du retour de l’alphabet arabe ont également vu cette écriture comme un 

élément unificateur avec ses compatriotes en Iran. Ils considéraient que la culture écrite 

séculaire trouva son reflet en caractère arabe et que les frères au-delà de l’Araxe ne 

connaissent que cet alphabet. Il paraît intéressant d’évoquer les réflexions de Doktor Cavad 

Heyət540 interviewé par un journaliste de l’Azadtrubun par rapport à ce sujet. Il considère que 

« l’alphabet arabe» étant arabe, en même temps était persan et turc car « à partir de la Chine 

jusqu’aux Balkans les turc pendant des siècles l’utilisaient ». Même il le nomme « l’ancien 

turc » (gədim turkçə). Quant à l’écriture latine et cyrillique, il explique que les intellectuels 

azerbaïdjanais iraniens savent lire non seulement le latin mais aussi le cyrillique pour suivre 

leurs compatriotes en Azerbaïdjan. Quel que soit l’avenir pour les réformes alphabétiques en 

Azerbaïdjan, il considère très important que « les Azerbaïdjanais apprennent « l’écriture 

ancienne » afin d’avoir l’accès au patrimoine culturel et par cela ne pas s’aliéner du passé 

historique ». Concernant le latin, il l’envisageait comme une écriture phonétique et simple à 

apprendre mais « on ne peut pas aller au fond avec le latin ». Pour « celui qui apprend la 

langue et la littérature », il considère « indispensable la connaissance de l’écriture 

arabe »541. 

                                                 

539 Bəşirov Allahverdi, « Mənim fikrimcə… », Bakı, 16 octobre 1990. 
540 Doktor Cavad Heyət - le savant azerbaïdjanais ressortissant de Tebriz (Iran), médecin-chirurgien, turcologue, 

le fondateur du journal Varlıq - le journal turc (azerbaïdjanais) édité en Iran, URL : 

http://www.azadtribun.net/101.htm, consultée 17 mai 2011. 
541 Interview avec Doktor Cavad Heyət fait par Bəsti Əlibəyli, http://www.azadtribun.net/101.htm, consultée 17 

mai 2011. 



 269 

Les adeptes de l’alphabet arabe envisageaient ce problème comme celui qui « ne 

devrait être résolu qu’après la résolution politique du « destin du peuple ». C'est-à-dire, «la 

réforme de l’alphabet ne pourrait s’émerger qu’après le tranchement politique du problème 

de l’unification du peuple qui était divisé en deux. C’est l’histoire, elle-même qui doit 

résoudre ce problème… Changer l’alphabet sans prendre en considération le Sud c’est une 

expérience ridicule»542. Ce point de vue était adopté également par le chercheur-linguiste 

Xalıq Koroğlu qui vit et travaille à Moscou. Il dévisageait important le « facteur de 

l’Azerbaïdjan du Sud » dans la réforme alphabétique. Dans son interview éditée dans le 

journal Azərbaycan, il disait : « Le problème de l’alphabet c’est le linceul que le peuple a 

cousu pour lui-même. Je n’imagine pas crime plus grave que celui-ci pour détruire une nation 

pour faire disparaître son unité». En terminant son idée il dit : « Si on veut nous rendre 

l’unité nationale, discuter sur le sujet de l’alphabet aujourd’hui sans la participation de 

l’Azerbaïdjan du Sud, nous n’en avons pas de droit moral»543. 

En parlant des inconvénients de l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais, le linguiste Afat 

Qurbanov s’est exprimé par rapport à ce problème de la manière suivante : «Les peuples 

possédant une connaissance solide utilise une seule système alphabétique. Tout le peuple doit 

avoir un seul alphabet peu importe leur séparation géographique ou les besoins réels, cet 

alphabet doit unifier leur divergence des opinions, des acquits culturels, des objectifs 

universels. D’après l’information donnée, il y a trente millions d’Azerbaïdjanais dans le 

monde. Les Azerbaïdjanais vivant en Azerbaïdjan du Sud et dans les pays arabes utilisent 

l’arabe, à la Turquie, en Allemagne, en France et aux Etats-Unis ils utilisent le latin et nous, 

en Azerbaïdjan du Nord, le cyrillique. Cette disparité dans l’usage de l’alphabet a une 

mauvaise influence sur l’unité culturelle de notre peuple. Les Azerbaïdjanais vivant dans les 

différents cotés ne peuvent pas être directement informés des réussites des autres. A cet 

égard, un lien solide dans la culture nationale ne s’établit pas»544. 

L’autre argument des adeptes du passage à l’alphabet arabe se fondait sur le fait que 

cette écriture permettra de se rapprocher de la culture de l’Islam.  

                                                 

542 Rəhim Əliyev, « Əlifba məsələsi və millətin oyanması », Azərbaycan gəncləri, 14 septembre 1990, p. 4. 
543 « Əlifba məsələsi millətin öz-özünə öz əlilə toxuduğu kəfəndi. Milləti parçalamaq üçün, onun birliyini məhv 

eləmək üçün bundan ağır cinayət təsəvvür eləmirəm... Əgər milli-mənəvi bütövlüyümüzü qaytarmaq istəyiriksə, 

bu gün əlifba məsələsinimüzakirəetməyə Cənubi Azərbaycanın iştirakı olmadan bizim mənəvi 

haqqımız çatmır», Xalıq Koroğlu « Mən sözümü demişəm », Azərbaycan, 15 juin 1990, p. 6. 
544 Afat Qurbanov, « Azərbaycan əlifbası problemi », Kommunist, 1 août 1990, p. 4. 



 270 

Ces humeurs dans la société intellectuelle furent encouragées par les émissaires 

iraniens. De ce point de vue, cela apparaissait comme une rivalité entre le renforcement de la 

Turquie où de l’Iran dans la région. Dans ce but, en 1991, en Iran, il fut édité le livre de Fared 

Musavi «Problème de l’alphabet» (Əlifba məsələsi), qui fut diffusé parmi les étudiants et les 

intellectuels azerbaïdjanais. Ce livre était une sorte de propagande de l’alphabet arabe545. Il 

faut remarquer que cet ouvrage a été imprimé en caractères cyrilliques. Les ouvrages en 

cyrillique édités en Iran, portaient de manière générale un caractère religieux ou de 

propagande. A ce genre appartenait également l’ouvrage de Ə. Musazadə « Les problèmes 

intélectiels et sociaux » (Ziyalı və içtimai məsələlər) paru à Tabriz. Quant à l’ouvrage de F. 

Musavi, celui-ci critiquait l’écriture cyrillique en considérant que «même en subissant une 

multitude de modification l’alphabet cyrillique avec ses plusieurs signes diacritiques est un 

alphabet de graphème inventé…»546.  

Le choix du tel ou tel alphabet à savoir le latin ou l’arabe, se présentait dans ces 

conditions comme une influence des pays voisins, en particulier, de la Turquie et de l’Iran.  

C’est vrai que la grande majorité du peuple azerbaïdjanais aujourd’hui même utilise 

l’alphabet arabe. On ne peut pas effacer cette réalité de la vie culturelle du peuple. L’adoption 

de l’alphabet arabe pourrait avoir ses incidences sur la conscience nationale d’une grande 

majorité des Azerbaïdjanais du Sud au sein de l’Iran, privés de tous ses droits nationaux. 

D’autre part, la situation-même que la moitié du peuple azerbaïdjanais utilise l’alphabet latin 

et l’autre moitié - l’arabe est loin d’être adéquate. Pourtant, il faut remarquer que ce problème 

ne pourrait même pas se poser, faute d’aucune condition élémentaire (l’enseignement de la 

langue, la presse) pour le développement ainsi que le fonctionnement de l’azerbaïdjanais au-

delà de l’Araxe. Les gens simples ne savaient ni lire ni écrire en langue maternelle. En ce qui 

concerne les intellectuels, il était considéré qu’ils savent bien d’utiliser le latin. On peut le dire 

en tout cas, concernant les immigrés azerbaïdjanais de l’Iran en Europe et aux Etats-Unies.  

C’est la raison pour laquelle, la probabilité de l’adoption de l’alphabet arabe en 

Azerbaïdjan était déduite à zéro. Un autre argument qui n’échappa pas aux émissaires iraniens 

c’est l’appartenance de l’alphabet arabe à la civilisation musulmane. Étant donné que c’est 

une écriture du Coran, d’après eux, elle doit être obligatoire pour tous les musulmans. De ce 

point de vue, des latinistes furent considérés comme « les hommes semant de l’immoralité et 

                                                 

545 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 211. 
546 Fəryad Musəvi, Əlifba məsələsi, Tebriz, 1369, p. 39, in Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə-yeni əlifba, p.68. 



 271 

des impies ». Il y en a même eu certains pour considérer que le passage au latin «faisait partie 

d’un plan secret du Vatican dans le cadre de la propagation du christianisme»547. 

 Dans le problème de l’alphabet on ne peut pas négliger la vision de la diaspora 

azerbaïdjanaise. Dans l’interview donnée au journal Odlar Yurdu, Doktor Nurəddin Qərəvi 

vivant en Allemagne, disait : « Actuellement la disparité de l’alphabet est un coup très 

important asséné à l’unité morale de l’Azerbaïdjan du Nord et du Sud. Ce qui est écrit de 

l’autre côté ne peut pas être lu par la population de ce côté et vice-versa. Je pense que les 

idées d’Axundov de réformer l’alphabet arabe sont de nouveau d’actualité. L’alphabet arabe 

ne répond aucunement à la phonétique de notre langue. Je vais citer juste un exemple, seul 

graphème «و-vav» traduit cinque phonèmes, v, o, ö, u, ü, le graphème «ى ,ر - y» traduit les 

sons i, ı, y »548. Il a préparé lui-même quelques projets, fait imprimer le journal « Ana dili » en 

caractères arabes et latins et fait édité l’ouvrage de l’alphabet «Ana dilimizi oyrənək»549. Il se 

préoccupait lui aussi, plutôt de l’unité du peuple pourtant sans avoir oublié les inconvénients 

de l’alphabet arabe pour la langue azerbaïdjanaise et le turc en général. 

Quant à la latinisation de l’alphabet, elle était souvent perçue comme le renforcement 

de la position de la Turquie dans la région et une des formes de la propagande de l’unité 

turque. Il faut remarquer que ce n’est pas tout à fait faux, car après une longue période 

d’interruption obligée des relations avec la Turquie, le passage à l’alphabet latin se considérait 

comme un élément unificateur de deux peuples turcophones. Pourtant, cette attitude univoque 

envers ce processus ne répond pas tout à fait à la réalité. D’une part, parce qu’en effet, la 

latinisation avait également un objectif destiné à ancrer l’Azerbaïdjan dans la communauté 

internationale ainsi qu’au système de l’information mondiale (à cet égard, dans le monde 

globalisé la prépondérance du latin est évidente). D’autre part, pendant l’époque soviétique, il 

y a eu un renforcement de la conscience nationale incorporé à l’identification azerbaïdjanaise 

et la présence de la Turquie comme une tutelle même parentale n’était pas acceptable, bien 

que le slogan « deux pays, un peuple» ou « le grand frère» était assez répandu dans les années 

1990. 

 En réalité, le passage à un autre alphabet, soit arabe ou latin, présumait un ensemble 

de difficultés très apparentes du point de vue technique, économique, psychologique, pour 

lesquelles il fallait trouver une solution. Techniquement, la nouvelle réforme alphabétique 

                                                 

547 Azərbaycan, 30 mai 1991, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, p. 211. 
548 Nurəddin Qərəvi, «Ağ dəvə düzdə qalmaz », Odlar yurdu, 1988, N° 2, janvier, p. 2.  
549 Nazif Qəhrəmanlı, Köhnə-yeni əlifba, p. 77. 



 272 

entraînait le changement de l’équipement polygraphique, la publication à nouveau et la 

translittération du fonds essentiel de la littérature parue en caractères cyrilliques. En sachant 

que c’était un héritage assez important, c’était très coûteux du point de vue économique. Le 

problème le plus important c’était la réalphabétisation de la population entière. Une question 

importante se posait : est-ce qu’il est nécessaire d’enseigner l’alphabet ancien en même temps 

que le nouvel afin d’éviter l’écart entre les différentes générations ? Du point de vue 

psychologique, cela présentait également une rupture entre les générations.  

Quoi qu’il en soit, pour la première fois, d’une manière officielle, le problème de la 

réforme de l’alphabet fut posé début du mai 1990. Dans le département idéologique du CC PC 

de l’Azerbaïdjan, il y a eu une réunion consacrée à ce problème où se sont réunis les 

historiens, les philologues et les culturologues azerbaïdjanais. Dans la réunion, il fut remarqué 

qu’au cours du dernier siècle l’écriture azerbaïdjanaise fut changée deux fois. Outre cela, « si 

le passage à l’alphabet latin était dicté par la nécessité culturelle et historique, le changement 

de l’écriture latine par le cyrillique était le résultat du diktat administratif du régime stalinien 

et ne se fut justifié d’aucun aspect »550. Il fut reconnu raisonnable de revenir à l’usage de 

l’alphabet reflétant bien la sonorité et les particularités de la langue. À cet égard, il fut 

proposé de créer un groupe scientifique au sein de l’Institut du Manuscrit de l’Académie de la 

Science de l’Azerbaïdjan qui s’occuperait de l’étude des questions pratiques et scientifiques 

liées au changement de l’alphabet. Dans la commission, les intellectuels comme İ. 

Mustafayev, M. Ibrahimov, Ə. Sumbatzadə, M. C. Cəfərov, A. Qurbanov, C. Qəhrəmanov, Ə. 

Abdullayev, Y. Seyidov, Y. Yusifov, M. Adilov, Y. Qarayev et F. Cəlilov ont fait un discours. Ils 

ont exprimé leur attitude face au problème de l’alphabet. La commission a commencé son 

travail par la question : « Est-ce qu’il y a la necessité d’un passage à l’alphabet latin ? »551.  

Le 11 septembre 1990, dans le but de « l’étude approfondie et de la préparation des 

propositions nécessaires », le Présidium du Soviet Suprême de l’Azerbaïdjan a prit une 

décision. D’après cette décision, fut créée la commission chargée de préparer le nouvel 

alphabet latin azerbaïdjanais sous la direction du secrétaire du CC PCA F. Muradaliyev552. 

Parmi les qualités de l’alphabet latin a été également mentionnée son universalité, la base 

téchnologique de la langue de l’informatique. D’une manière particulière, les participants de 

                                                 

550 Bakinskij robočij, 5 mai 1990, voir Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye prožessy v Azerbajdžane, pp. 212-213. 
551 « Əlifba komissiyasında », Elm, 3 juillet 1990, voir Ibid. 

552 Ibid. 



 273 

la comission ont considéré que « La souveraineté de l’Azerbaïdjan doit trouver son incidence 

aussi dans l’alphabet »553. 

Comme cela a été mentionné plus haut, le problème du changement de l’alphabet ne se 

terminait pas par une simple latinisation. Les différentes opinions sur la version finale 

existaient parmi les intellectuels - « latinistes ». Un véritable débat s’est déployé entre des 

« latinistes » concernant les projets de l’alphabet latin. Les partisans de la première opinion 

proposaient d’adopter la version de la Turquie sans aucun changement. Un deuxième choix 

correspondait à l’idée de revenir à l’usage de l’alphabet latin des années 1920-1930. La 

dernière option était de créer un nouvel alphabet à la base du latin.  

Quant au premier choix, c'est-à-dire adopter l’alphabet latin-turc, le problème essentiel 

correspondait à ce que dans l’alphabet latin-turc il y avait 29 lettres et il n’y avait pas des 

graphèmes particuliers correspondant aux sons qui ont des graphèmes particuliers en 

azerbaïdjanais comme ə, q, x. Certains spécialistes proposaient pour ə adopter ä, q transcrire 

comme k, x comme h. En sachant que dans la langue azerbaïdjanaise, q et k, x et h sont des 

phonèmes différents.  

Les partisans de l’unification intégrale de l’orthographe turque proposaient de 

supprimer intégralement lesdits sons particuliers et n’adopter que tous les sons et les 

graphèmes du turc moderne. Leur raisonnement à ce sujet-là c’était que « l’apparition des 

sons « q» et « x» était le résultat de la politique de la russification de l’époque soviétique et 

qu’il faut s’en débarrasser»554. Ces arguments assez aberrants discréditaient généralement 

l’idée de l’unification des alphabets turcs. Pour l’adoption de l’alphabet turc se sont 

prononcés particulièrement des idéologues et turcologues comme Əbülfəs Elçibəy, Kamil Vəli 

Nərimanoğlu, Tofiq Hacıyev. A cet égard, le philologue Əziz Əfəndizadə dans le journal Bakı 

disait : «Certains nos intellectuels proposent d’adopter l’alphabet turc sans aucune exception 

et même cela paraît surprenant, ils aprécient comme «une condition de l’ouverture vers la 

Turquie». Même, il y a certains qui veulent se renoncer à l’emploie de phonème « x » et 

reduire au minimum celle de « ə » afin d’homogénéiser les deux nations indépendantes… il 

est faux de considérer l’uniformité des graphèmes comme celle de l’alphabet»555.  

Plusieurs points de vue ainsi que projet de l’alphabet furent présentés dans la presse. 

Par exemple, dans celui du professeur de l’Université d’Etat de Bakou, Firidun Cəlilov 

                                                 

553 « Latın əlifbasına keçməyə ehtiyac varmı ? » Kommunist, 23 juin 1990, voir Ajdyn Balaev. 
554 Azərbaycan, 20 fevrier 1992, voir ibid, p. 214. 
555 Əziz Əfəndizadə, « Əlifbalarda eynilik olmur », Bakı, 25 octobre 1990. 



 274 

Ağasıoğlu, imprimé dans le journal Azərbaycan en 1990, il y avait 33 lettres. Dans le projet, 

les lettres furent classifiées non pas par un seul principe établi. D’après Həsrət Həsənov, cet 

alphabet ne se distingue pas, à la base, de celui du turc556. Dans l’article Ziyanın yarısından..., 

paru le 30 mars 1990 dans le journal Azərbaycan, Firidun Ağasıoğlu, en touchant le problème 

des difficultées des réformes alphabetiques, considère que le changement du cyrillique 

azerbaïdjanais est dû à une necessité importante. Il estime qu’ « il est injuste de changer 

seulement tel alphabet qui servait pendant des siècles à la culture du peuple, qui n’était pas la 

cause de la séparation de ses parents par le sang et par la langue. Malheuresement, on ne 

peut pas le dire concernant l’alphabet actuel»557. 

Un autre projet de l’alphabet fut présenté par Fəxrəddin Veysəlli Yadigar dans la 

rubrique «Yeni grafika : siz ne dušünürsüz ?» du journal Ana sözü558. En présentant son projet 

il explique « d’une manière générale il n’y a pas une différence significative entre l’alphabet 

cyrillique azerbaïdjanais et le latin proposé. Dans le premier, il y a 32 graphèmes dont 24 

sont pris de l’alphabet cyrillique et 8 y sont rajoutés » 559. En comparant les deux alphabets, il 

explique qu’il y a 6 graphèmes identiques. Dans l’alphabet latin et cyrillique les graphèmes 

Aa, Ee, Kk, Oo, Tt, Mm sont les mêmes. Les 8 autres s’écrivent d’une même manière et se 

prononcent différemment : B b, U u, P p, X x, Gg, Y y, H h, C c.  

Ainsi, jusqu’en 1991, le problème de l’alphabet préoccupait l’esprit des intellectuels et 

des scientifiques azerbaïdjanais. Notons que ce ne sont pas seulement des intellectuels qui 

s’intéressaient à la réforme alphabétique comme cela était précédemment mais aussi le peuple 

qui voulait à tout prix avoir des changements dans ce domaine. Surtout cela s’exprimait dans 

la volonté d’abandonner le cyrillique. Le choix d’un autre alphabet restait flou et incertain. 

Parmi le peuple, le passage à l’alphabet latin est perçu comme l’adoption d’un alphabet 

étranger. Le période de son usage n’était plus dans les mémoires. Les gens simples parlaient 

de l’alphabet arabe comme le vrai alphabet azerbaïdjanais avant l’adoption du cyrillique. 

Certains se mettaient spontanément à apprendre à écrire en alphabet latin, d’autres 

continuaient le cyrillique. Ce désordre régnait dans la langue ainsi que dans tous les autres 

                                                 

556 Həsrət Həsənov, Yazılar və əlifbalar, Bakou, 2001, p. 256. 
557 Firidun Ağasıoğlu, « Ziyanın yarısından… », Azərbaycan, 30 mars 1990. 
558 Fəxrəddin Veysəlov Yadigar «Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür» (mütəxəssis rəyi), Ana sözü, 1990, n°2, p. 

31-33.  
559 Fəxrəddin Veysəlov Yadigar « Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür » (mütəxəssiz rəyi), Ana sözü, 1990, n°2, p. 

32. 



 275 

domaines de la vie azerbaïdjanaise. Jusqu’à 1991 et même par la suite aussi, la disparité dans 

cette affaire de l’écriture était assez forte. Les débats sur l’alphabet continuaient dans les 

années 1991 et 1992, c'est-à-dire après l’entrée en vigueur de la loi signée par le président de 

la république « sur la restauration de l’alphabet latin azerbaïdjanais » en 1991. Bien que 

l’intensité des débats commence à diminuer. A cette époque, il ne s’agissait plus du choix de 

l’alphabet mais de sa qualité et de sa mise en œuvre.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 276 

III Partie  

1. La réacquisition de l’indépendance en 1991 et le 

développement de la langue azerbaïdjanaise 

Les évènements d’août et de décembre 1991 ont posé le problème national de manière 

tout à fait différente. A cet égard, le problème de la langue a également acquis une autre 

image.  

Suite à l’échec de la tentative d’un coup d’Etat à Moscou, le 30 août 1991, 

l’Azerbaïdjan déclara son indépendance. Le 18 octobre de la même année, fut adoptée une loi 

constitutionnelle sur la souveraineté étatique de l’Azerbaïdjan, approuvée par voie de 

référendum le 23 décembre 1991. Plus tard, cette constitution fut envisagée comme « l’acte 

prise pour la période transitoire ». En conséquence, cette période dura quatre ans, c'est-à-dire 

jusqu’en 1995. 

A côté des problèmes de la consolidation de l’indépendance politique et de 

l’autonomie économique, devant le pays nouvellement indépendant, il y avait également le 

problème de la régénération de la culture nationale et de la réparation des conséquences de la 

politique linguistique soviétique dans le développement de la langue. 

Il semble qu’après le démantèlement du système soviétique qui avait créé de 

nombreux obstacles artificiels d’ordre politique et administratif, dans les pays nouvellement 

indépendants, le développement ultérieur des langues nationales sera sans obstacle. 

Cependant, pendant la période de la première décennie de l’indépendance, des tendances 

multiples, positives ainsi que négatives, dans le développement des fonctions sociales de la 

langue nationale se révélèrent. 

Les premières années de son indépendance, l’Azerbaïdjan vécut une période 

d’instabilité politique. La dégradation économique devint un facteur provoquant l’insurrection 

interethnique qui exprimait la tension dans la société. Le renforcement des tendances 

séparatistes créa un danger réel pour l’intégrité territoriale du pays. Cette situation s’aggrava 

encore plus avec la guerre de l’Arménie contre l’Azerbaïdjan pour le Kharabagh et l’escalade 

des événements liés à celle-ci.  

Les relations interethniques acquirent encore plus d’acuité par la position géopolitique 

importante de l’Azerbaïdjan. Les intérêts stratégiques de plusieurs puissances et des pays 

voisins s’y croisaient. Le rôle le plus destructif a été joué d’une part par la Russie, qui ne 

pouvait se résigner à la perte de la sphère d’influence dans la région du Caucase du Sud, qui 

contient l’Azerbaïdjan et d’autre part, par l’Iran qui n’était pas non plus intéressé au 



 277 

renforcement de la souveraineté du pays, en raison de la crainte d’une insurrection d’une 

grande majorité de la population azerbaïdjanaise présente sur son territoire et privée de droits 

nationaux.  

Dans ce contexte de chaos politique et de crise économique, où le gouvernement ne 

pouvait pas trouver de solution, la politique linguistique se dessina comme une sorte de 

palliatif pour l’esprit des gens. D’ailleurs, il faut remarquer que le problème de la langue 

restait toujours le plus important pour la nation dans chaque nouvelle étape de 

développement. Elle s’inscrivait dans le contexte politique et social du pays. 

Le déclin de l’URSS et la réacquisition de l’indépendance ont posé le problème de la 

formation d’une nouvelle politique linguistique avec beaucoup d’acuité. La politique 

précédente du régime soviétique dans ce domaine ne correspondait pas aux exigences de la 

nouvelle réalité politique et sociale en raison de son caractère discriminatoire par rapport aux 

peuples non-russes et à leurs langues. A cet égard, la première démarche des gouvernements 

ayant accédé à l’indépendance, y compris le gouvernement azerbaïdjanais, a consisté à 

dévoiler et à réparer plus rapidement possible les conséquences négatives de « l’héritage 

colonial » dans le domaine national, comme par exemple la langue.  

De manière générale, il s’est agi de la mise en place d’un ensemble de mesures 

destinées à élargir des fonctions sociales de la langue azerbaïdjanaise dans tous les domaines 

de la vie sociale, sans exception. Cela a représenté, tout d’abord, le rétablissement du statut 

d’Etat de la langue azerbaïdjanaise dans la pratique réelle dont elle était privée durant toute la 

période soviétique pour faire de l’azerbaïdjanais la langue principale dans l’enseignement. Il a 

également fallu reconstruire le système lexical en accord avec les exigences communicatives 

modernes de la langue ainsi que corriger les falsifications dans l’étude de l’histoire de la 

langue nationale et dans l’histoire nationale en général. 

Ce processus était souvent considéré comme « dérussification ». Il était d’ailleurs 

amorcé dans toutes les républiques désormais indépendantes après la dissolution du régime 

soviétique. C’était une sorte de la renationalisation (milliləşmə) dans tous les domaines 

sociaux et politiques, y compris celui de la langue.  

Le vecteur principal de cette nouvelle politique était destiné à rompre définitivement 

avec l’époque soviétique. Le mot « soviétique » s’associait désormais à celui de « russe ». 

Tout ce qui était « russe » devait être éliminé le plus rapidement possible. Dans ce cadre, le 

gouvernement de la jeune république entreprit des démarches afin de ralentir la propagation 

du russe, largement pratiqué dans l’Union soviétique. Une série de décisions fut prise dans le 

domaine social et dans l’éducation dans le but d’élargir la sphère d’emploi de la langue 



 278 

nationale et de lui donner la priorité. Plusieurs fois déclaré langue d’Etat, l’azerbaïdjanais ne 

fonctionnait cependant pas conformément à son statut. Celui-ci était de caractère déclaratif. 

Dans ce cadre, le 22 décembre 1992, le parlement adopta « la loi sur la langue d’Etat 

de la République de l’Azerbaïdjan » qui définissait en fait le statut de la langue d’Etat. 

Cependant, la loi ne contenait pas de paragraphe concernant l’obligation de l’étude de la 

langue d’Etat par tous les citoyens. Cela signifiait également qu’il n’y avait aucune restriction 

pour accéder à n’importe quel emploi au sein de l’administration, y compris les postes clés 

dans le gouvernement. Cette démarche a été apparemment réalisée dans le but d’étouffer 

l’instabilité interethnique dans la région. 

L’un des éléments essentiels de la réacquisition de l’indépendance dans l’espace 

postsoviétique a également consisté dans la réforme de l’alphabet. Cependant, comme nous 

avons déjà pu le constater, ce processus a commencé déjà la veille de la dissolution de 

l’URSS à la fin des années 1980. Se heurtant à de nombreuses difficultés, il ne pouvait pas 

aboutir à un passage définitif à l’alphabet latin. Le débat sur la réforme de l’alphabet se 

poursuivra ainsi à l’époque de l’indépendance.  

Une démarche plus décisive, à caractère plus concret dans la réalisation de l’idée de 

réforme de l’alphabet azerbaïdjanais a été son introduction dans l’ordre du jour lors de la 

première session du Soviet Suprême de l’Azerbaïdjan en février 1991. Pour éviter un choc 

dans la société et pour rendre ce processus moins malaisé, il fut décidé de procéder aux 

démarches nécessaires de manière progressive. 

Pourtant, le problème de l’adoption de l’alphabet ne s’est pas limité à la latinisation de 

l’écriture azerbaïdjanaise. L’idée de l’unification des alphabets des peuples turcophones a 

également été débattue. Celle-ci s’est inscrite dans l’idée du retour au « turquisme culturel» 

que nous avons exposé dans la première partie.  

En effet, l’époque de l’indépendance a été marquée par le retour à une recherche de 

l’identité ethnique de la nation dans le pays qui s’est exprimée par deux visions du monde, par 

deux paradigmes : « l’azerbaïdjanisme » et le « turquisme ». Ce nouveau retour à la recherche 

de l’identité nationale s’est expliqué par le fait que pendant toute une longue période de 

l’époque soviétique, les Turcs de l’Azerbaïdjan vivaient dans une situation d’aliénation et de 

déethnicisation totale, en cultivant un « universalisme azerbaïdjanaise »560. Le retour aux 

                                                 

560 Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdžanskogo nazional’nogo samosoznanija »,  

URL : http://kultura.az/articles.php?item_id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011. 



 279 

idées du « turquisme » a été lié au fait que durant des époques transitoires, quand les 

anciennes valeurs sont remises en cause et que les nouvelles ne sont pas encore formées et 

instaurées, les gens se retournent vers des idées simples et déjà connues561. Il est évident que 

les années 1980 se sont inscrites dans ce contexte politique particulier et qu’elles sont 

considérées comme une époque transitoire dans l’histoire d’Azerbaïdjan. Les éminents 

représentants de l’élite azerbaïdjanaise se sont empressés de trouver une réponse aux 

questions d’actualité dans les idéaux du passé et notamment de l’unité et de la solidarité des 

peuples turcs. Dans ce contexte, l’idée la plus simple et assez connue capable remplir ce vide 

idéologique consistait dans une idée « ethno-nationale », c'est-à-dire « turquisme ». L’attitude 

officiellement bienveillante envers les idées turquistes reflétait en quelque sorte l’opinion 

dominant dans la société à cette époque. Notons que la bienveillance excessive du 

gouvernement envers le «turquisme», parfois interprétée comme étant politique, a été mal vue 

par une partie de la population d’Azerbaïdjan. L’idéalisation de la Turquie et son imitation ont 

provoqué, et non sans fondement, une protestation de la société azerbaïdjanaise. Néanmoins, 

l’idée d’unité ethno-nationale est restée particulièrement importante dans le fondement d’une 

nouvelle idéologie à l’époque de l’indépendance. 

Dans ce cadre, plusieurs conférences et symposiums ont été consacrés au problème de 

l’unité des langues des peuples turcophones562. 

L’autre problème de l’adoption de l’alphabet latin fut la disparité dans le système 

d’écriture. Une fois adopté, le projet ne pouvait plus redevenir un objet de modifications. 

L’alphabet latin azerbaïdjanais subissait encore plusieurs modifications qui suscitaient une 

confusion dans l’écriture. A cet égard, on a assisté à un décroissement considérable de 

publications en azerbaïdjanais. Les difficultés dans le processus du passage intégral à 

l’alphabet latin ont aussi formé un obstacle pour l’enseignement. Dans l’enseignement 

secondaire, cela s’est manifesté par une augmentation des élèves dans les écoles russes et par 

une diminution des effectifs dans les écoles azerbaïdjanaises, cette fois-ci en raison de la 

baisse de la qualité d’enseignement dans ces établissements. 

La latinisation de l’alphabet azerbaïdjanais a été effectuée à partir d’août 2001 de 

manière définitive et irrévocable. La loi de 2001 a posé une obligation pour toute la presse 

nationale de passer à l’écriture latine. C’est à partir de cette époque qu’on a assisté à la fin de 

                                                 

561 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovyje processy v Azerbajdžane v XIX-XX vv, Bakou, Nurlan, 2005, p. 228. 
562Voir Əlövsət Abdullayev, Azərbaycan dili məsələləri, Bakou, Bakı Universiteti nəşriyyatı, p. 67. 



 280 

la période transitoire, qui aurait dû à priori se terminer dès 1993. Le passage obligatoire et 

définitif à l’alphabet latin a progressivement éliminé la disparité dans le sytème d’écriture. 

L’adoption de l’alphabet latin prévoyait également des réformes dans l’orthographe. 

Les règles d’orthographe, quant à elles, n’ont été établies définitivement qu’en 2004 par la loi 

n° 108 du 5 août de la même année563. 

L’autre démarche dans le processus du rétablissement des valeurs nationales de 

l’époque de l’indépendance a consisté dans la décision prise par l’Assemblé national (Milli 

Məclis) de la république sur l’adoption de la dénomination historique de la langue d’Etat en 

décembre 1992. Cette décision était prise dans le but d’éliminer les effets négatifs de la 

politique linguistique de l’époque soviétique. Celle-ci n’a pas été accueillie favorable par 

toute la population, faute de propagande explicite nécessaire pour expliquer un tel 

changement. L’ambiguïté a été liée à plusieurs raisons que nous étudierons plus bas. Il est 

intéressant de voir que ce problème de dénomination de la langue d’Etat redevient un objet de 

débats aux années ultérieures, notamment en automne 1995, à la veille de l’adoption de la 

nouvelle constitution de l’Azerbaïdjan indépendant. La loi de 1992 était fortement critiquée et 

même considérée comme reflétant un esprit « volontariste » et est devenu un sujet des vifs 

débats lors de séances parlementaires. Cependant, l’étude des matériels à ce sujet démontre 

que ces critiques tendaient plus à discréditer le gouvernement de l’époque qu’à trouver une 

véritable solution logique de ce problème. Finalement, ce problème a été résolu par la 

suggestion du gouvernement d’un retour à l’appellation de « langue azerbaïdjanaise » 

(Azərbaycan Dili) et son insertion dans la constitution du pays. Cependant, il faut, remarquer 

que cette décision avait également ses explications raisonnables que nous étudierons plus bas.  

 Le 12 novembre 1995, la Constitution de la République d’Azerbaïdjan fut adoptée. 

L’article 21 de la constitution a inséré le statut d’Etat de la langue azerbaïdjanaise. Le premier 

alinéa de cet article stipulait la garantie du développement de l’azerbaïdjanais par la 

République d’Azerbaïdjan. La deuxième assurait la liberté d’emploi et de développement des 

autres langues parlées par la population564.   

A l’époque de l’indépendance, on assistera également à un processus de 

« nationalisation » dans le domaine du lexique, notamment de la terminologie. Celle-ci s’est 

manifestée par l’apparition de la langue turque (de Turquie), de nouveau, comme source 

terminologique dans l’azerbaïdjanais. En même temps, les mots russes d’origine slave, (qui 

                                                 

563 Azərbaycan dilinin orfoqrafiya lüğəti, Bakı, 2004, Lider nəşriyyatı, p. 2. 
564 Azərbaycan Respublikasının Konstitusiyası, Bakou, 1996, article 21. 



 281 

n’ont pas été nombreux dans la langue azerbaïdjanaise), ont été évincés et remplacés par des 

mots européens dans leur forme turque ou par des mots créés par des moyens internes de la 

langue. Dans le développement de la terminologie, on constate cependant une disparité et 

pluralité dans l’emploi des termes. Ceci est surtout apparent dans la presse. Certains auteurs 

utilisent des termes européens-internationaux, d’autres préfèrent les termes traditionnels 

arabo-persans. D’autres encore emploient des termes du turc de Turquie. Cette divergence 

dans l’emploi des termes porte souvent à confusion quant au sens des mots. 

Les démarches entreprises après l’indépendance pour un bon fonctionnement de 

l’azerbaïdjanais dans les différents domaines de la vie sociale et culturelle auraient dû 

contribuer à l’accroissement du prestige social de celle-ci. A l’époque soviétique, l’usage de 

l’azerbaïdjanais était limité au domaine culturel. Le prestige social de la langue était 

considérablement bas. Après l’indépendance, on a assisté à l’élargissement des sphères 

d’emploi de l’azerbaïdjanais. De manière générale, il s’agissait des domaines de 

l’administration dans des organismes étatiques et régionaux. On a pu observer un changement 

positif dans le domaine de la publication avec la suppression de la censure. Il s’est agi 

notamment de la diversité de la littérature. Cependant, à côté du renforcement de la position 

de l’azerbaïdjanais, on a pu également constater l’apparition de l’anglais en tant que langue 

indispensable dans le domaine de l’information et de la communication. Elle a acquis un 

prestige social important.  

L’époque de l’indépendance, malgré ses tendances positives, a également révélé des 

cas négatifs dans le fonctionnement de l’azerbaïdjanais. Il s’est agi surtout de l’enseignement, 

et de la culture, à savoir la radio, la télévision, les organismes diplomatiques, les entreprises 

étrangères, la diminution du tirage de publications dans la littérature, etc. 

Pourtant, en dépit de ces tendances négatives, on considère aujourd’hui que le niveau 

de développement de la langue azerbaïdjanaise concernant l’expressivité littéraire et la 

communication infranationale répond en grande mesure aux besoins du pays.   

Le phénomène sociolinguistique tout comme le développement du bilinguisme reste 

important du point de vue informatique pour l’Azerbaïdjan, sauf que le bilinguisme langue 

nationale-russe commence à être remplacé par celui de la langue nationale-anglais. Puisque ce 

processus n’a pas encore pris une grande ampleur dans le pays, il faut prendre en 

considération que le russe reste malgré tout une des langues d’information centrales, bien que 

jouissant d’un prestige moins considérable. 

 

 



 282 

1.1. Le rétablissement de l’alphabet latin 

Après deux ans de vifs débats aux différents échelons étatiques, les 18-20 novembre 

1991, a eu lieu un symposium consacré au problème de l’alphabet à l’Institut de Recherches 

turcologiques à l’Université de Marmara à Istanbul565. Cette conférence s’est tenue dans le 

cadre de l’unification des alphabets des peuples turcs.  

Des représentants des peuples turcophones y ont participé, notamment : des 

Azerbaïdjanais, des Ouzbeks, des Turkmènes, des Kazakhs, des Kirghizes, des Tatars, des 

Bachkirs, des Gagaouzes, des Balkars et des Turcs. Plusieurs intellectuels ont pris part à la 

conférence qui a été organisée par le professeur de l’Université de Marmara, Orhan Oğuz, et 

le directeur de l’Université de recherches turcologiques, Inci Enginün. Parmi les intellectuels 

de Turquie, on compte les professeurs Dr. Hasan Eren, Dr. Ahmet Bican Ercilasun, Zeynep 

Korkmaz, Ahmet Temir, Ali Yavuz Akpinar, Osman F. Sertkaya, de l’Azerbaïdjan, Əlövsət 

Abdullayev, Vagif Aslanov, Firidun Cəlilov. Parmi les intellectuels de Moscou, on compte K. 

M. Musayev, parmi ceux de Kazan, M.Z. Zakiyev, parmi ceux de l’Oufa, T. Garibov, et enfin 

parmi ceux de l’Achkhabad, B.Ç. Çayırov et d’autres566.  

Dans ce congrès, l’alphabet turc unifié ainsi que le futur projet de l’alphabet latin 

azerbaïdjanais ont été approuvés. Parmi les 34 graphèmes de l’alphabet unifié, les 

Azerbaïdjanais en ont adopté 32 qui reflétaient la particularité sonore de l’azerbaïdjanais. 

L’avantage de cet alphabet, recommandé à tous les peuples turcs, consistait dans le fait qu’il 

était considéré comme relativement uni et en même temps à même d’exprimer les 

particularités phonématiques de chaque langue turque. Pour cette raison, des phonèmes 

particuliers comme « x, ə, q » ont été sauvegardés dans l’alphabet azerbaïdjanais. 

Suite à cette conférence, la loi, « sur la restauration de l’alphabet azerbaïdjanais à la 

base du latin » fut adoptée le 25 décembre 1991. Cette loi a aboli celle qui avait été votée le 

11 juillet 1939. Le deuxième alinéa de la loi avait pour projet de « restaurer l’alphabet latin 

azerbaïdjanais composé de 32 graphèmes qui était en usage avant 1940, avec certaines 

modifications »567. Le Conseil national du Soviet Suprême de la République de l’Azerbaïdjan 

                                                 

565 Əlövsət Abdullayev, Azərbaycan dili məsələləri, Bakou, Bakı Universiteti nəşriyyatı, 1992, p. 67. 
566 Ibid. 
567 « Latın qrafikalı Azərbaycan əlifbasının bərpası haqqında Azərbaycan Respublikasının Qanunu (25 decembre 

1991) » Bakı şəhəri, 1991-ci il, N° 33. Voir Azərbaycan dili, Azərbaycan Respublikası Prezidentinin İşlər 

İdarəsinin Prezident Kitabxanası, p. 36, http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consutée 20 juin 

2011. 



 283 

a également pris une décision sur les règles pour appliquer cette loi. La première disposition 

réglementait l’ordre alphabétique qui devait être le suivant : Aa, Bb, Cc, Çç, Dd, Ee, Əə, Ff, 

Gg, Ğğ, Hh, Xx, Iı, İi, Jj, Kk, Qq, Ll, Mm, Nn, Oo, Öö, Pp, Rr, Ss, Şş, Tt, Uu, Üü, Vv, Yy, Zz.  

La loi prévoyait l’introduction de l’enseignement basé sur l’alphabet latin 

azerbaïdjanais à partir du mois de septembre 1992, dès la première année de l’école primaire. 

L’organisation de cours facultatifs dans le but d’apprendre l’alphabet latin a alors été prévue 

pour le niveau supérieur des études (lycée, collège, institut, universités et autres). Pour les 

professeurs et les autres employés du secteur de l’enseignement, l’organisation de conférences 

sur l’étude de l’alphabet ont été envisagées. La loi imposait également des démarches 

garantissant l’apprentissage de l’alphabet latin par les employés du domaine de la presse et de 

l’imprimerie, notamment des dactylos, des correcteurs et d’autres salariés.  

Pour cette période du passage à l’alphabet latin azerbaïdjanais, l’emploi de l’écriture 

en caractères latins était obligatoire à côté de l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais. Le 

changement des polices et des outils polygraphiques a été également prévu par le 

gouvernement ainsi que d’autres démarches visant le passage effectif à l’alphabet latin.  

L’adoption de l’écriture latine devrait se réaliser de manière progressive. Le délai pour la 

période transitoire était fixé à trois ans, c'est-à-dire vers 1993, le processus de la latinisation 

devrait alors à priori s’achever568.  

Cependant, les événements ultérieurs ont révélé le caractère irréalisable de cette idée. 

La sous-estimation de toutes les difficultés réelles dans cette affaire ont prolongé la 

latinisation d’une décennie. En effet, pendant dix années, la république s’est retrouvée dans 

une incertitude absolue face à ce problème. De manière formelle, l’alphabet officiel était le 

latin. Pourtant, en réalité, c’était le cyrillique qui fonctionnait dans l’imprimerie concernant la 

production en langue azerbaïdjanaise. La documentation dans les bureaux des établissements 

étatiques et privés continuait d’être menée en cyrillique. 

La situation incertaine de l’enracinement du nouvel alphabet s’aggravait davantage par 

le fait que dans la presse nationale, la question de la restauration de l’alphabet avait été mise 

en cause. Ainsi, dans la presse, l’éventualité de l’abolition de la loi « sur la restauration de 

l’alphabet latin » adoptée en 1991 ainsi que la nécessité possible d’utiliser ultérieurement le 

cyrillique en tant que base graphique de l’azerbaïdjanais était soulevée de manière 

permanente. Certains considéraient qu’on assisterait peut-être encore au retour du cyrillique. 

                                                 

568 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 215. 



 284 

D’autres proposaient de nouvelles réformes de l’alphabet. D’autres encore estimaient que 

d’autres reformes n’étaient pas nécessaires.  

 Ce flottement dans le passage à l’alphabet latin a eu également une influence négative 

sur la qualité de l’enseignement en langue azerbaïdjanaise. Le manque de littérature et 

d’ouvrages didactiques, diffusées en langue azerbaïdjanaise en caractères latins a eu des 

incidences néfastes sur l’enseignement. Bien que les manuels scolaires aient été déjà réédités 

en caractères latins, d’autres ouvrages littéraires nécessaires à l’enseignement n’ont toujours 

pas été rééditées. 

Une situation encore plus ambigüe a été établie dans les universités, où tous les 

ouvrages concernant l’enseignement ont été diffusés en caractères cyrilliques. Par conséquent, 

les étudiants terminant leurs études scolaires, où ils avaient employé les caractères latins, se 

retrouvaient dans une situation non seulement incertaine mais aussi embarrassante, car ils 

devaient de nouveau utiliser le cyrillique à l’université. Tous ces facteurs ont eu un impact 

négatif sur la qualité déjà faible de l’enseignement dans les écoles azerbaïdjanaises. 

Le ralentissement excessif de la relatinisation de l’alphabet azerbaïdjanais a eu comme 

conséquence le rétablissement de l’intérêt de suivre un enseignement dans des écoles russes. 

Nombreux parents préféraient alors former leurs enfants dans des écoles russes, d’autant plus 

que les rapports annuels de la commission étatique d’admissions des étudiants témoignaient 

du niveau incomparablement plus élevé dans les écoles russes que dans les écoles 

azerbaïdjanaises569.  

Toutes ces raisons ont contribué à un nouvel accroissement du besoin social de la 

langue russe en tant que langue de science, d’enseignement, de culture et surtout de mobilité 

sociale et professionnelle en Azerbaïdjan. Tous ces faits reflètent le recul des fonctions 

sociales de la langue azerbaïdjanaise dans la période de la première décennie de 

l’indépendance.  

D’un point de vue psychologique, la réforme de l’alphabet a mis les générations en 

difficulté, qu’il n’a pas été possible de surmonter pendant trois ans, prévus comme délai pour 

la période transitoire, dans le processus de latinisation. Le meilleur exemple de cette situation 

est que même dix ans après le passage à l’alphabet latin, la génération ancienne instruite à 

l’époque soviétique avait des difficultés à lire et écrire en caractères latins. D’un point de vue 

technique et matériel, ce changement a entrainé des obstacles encore plus difficiles à 

surmonter et ne peut pas être comparé à la première latinisation. Il serait suffisant de 
                                                 

569
 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 244. 



 285 

remarquer que pendant l’époque soviétique, des milliers de nominations d’ouvrages sont 

apparus, il fallait les rééditer en caractères latins. Malheureusement le programme étatique de 

translittération et de réédition du fond essentiel des ouvrages en langue azerbaïdjanaise en 

caractères latins n’a pas été élaboré par le gouvernement dans le long terme. Ainsi, la 

génération de cette époque s’est retrouvée privée de l’usage de la littérature en azerbaïdjanais 

en caractères latins. 

Dans son discours à l’école n°18 de Bakou, durant l’année scolaire 1997-1998, le 

président de la République H. Aliyev, en s’adressant aux écoliers, aux parents et aux 

enseignants, a remarqué que « le processus de la latinisation se passe très lentement ». Il a 

considéré qu’ « il faut accélérer ce processus. La génération âgée a des difficultés pour lire 

en caractères latins car ils ont fait leurs études en cyrillique ». Cependant, « il faut se donner 

de la peine et se débarrasser le plus vite possible du cyrillique. C’est au latin qu’est lié notre 

présent et notre futur ». Il s’est également adressé aux maisons d’éditions pour qu’elles 

impriment tous les livres en caractères latins. Il a remarqué que « si on ne passe pas le plus 

vite possible au latin dans tous les domaines, nous serons en retard. Ces démarches doivent 

être particulièrement organisées dans les écoles », a-t-il exigé vis-à-vis du Ministère de 

l’Enseignement570. 

Pourtant, le point définitif dans le passage à l’alphabet latin n’a été mis en place qu’en 

juin 2001 par le décret du président de la République « sur l’amélioration de la réalisation du 

travail de la langue étatique »571.  

Dans le troisième alinéa de cette loi, il s’agit de l’obligation d’améliorer le 

fonctionnement de la langue d’Etat, la mise en pratique de l’alphabet latin, et d’organiser les 

démarches nécessaires pour cela. La période définitive pour ces démarches a été fixée pour 

août 2001. Il a également été imposé à l’Académie Nationale des Sciences, au Ministère de 

l’Enseignement, et à l’Union des Ecrivains de préparer la liste d’ouvrages scientifiques, de 

littérature, de dictionnaires et de manuels proposés pour une réédition en caractères latins. La 

loi prévoyait également le renforcement de la mise en pratique de l’alphabet latin. Le 

neuvième alinéa de la disposition imposait au Cabinet des Ministres de garantir le passage de 

toute la production imprimé dans le pays à l’alphabet latin, et cela jusqu’au premier août 

                                                 

570 Azərbaycan müəllimi, 4 sentjabr, 1997. 
571 « Dövlət dilinin tətbiqi işinin təkmilləşdirilməsi haqqında » Azərbacan Respublikası Prezidentinin Fərmanı 

(18 iyun 2001), Bakı şəhəri, 18 iyun 2001-ci il, N° 506, voir Azərbaycan dili, p. 42, 

http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consultée 20 juin 2011. 



 286 

2001. Dans le but de l’application de la loi « sur l’amélioration de la réalisation du travail de 

la langue étatique », la Commission étatique de la Langue de la République d’Azerbaïdjan a 

été créée, dont le contenu a été approuvé le 4 juillet 2001572. Par la déclaration du 1er août en 

tant que jour de la langue et de l’alphabet azerbaïdjanais, le président de la République a 

annoncé la fin de l’époque transitoire et de l’emploi équivoque du latin à côté du cyrillique.  

Le processus lent de la relatinisation a également révélé une évolution négative du 

fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise dans le domaine de l’imprimerie. 

De manière générale, d’après l’analyse faite par l’ethnosociologue Aydın Balayev, le 

développement de la langue azerbaïdjanaise, durant la première décennie de l’indépendance, a 

été marqué par une morosité concernant le domaine de l’imprimerie.  

Etant donné que l’imprimerie était un domaine fortement idéologique durant l’époque 

soviétique, des dotations étatiques étaient mises à disposition, qui contribuait à une production 

de tirages importants pour un prix réduit des livres. En passant à l’économie de marché, des 

dotations du budget étatique furent arrêtées et l’imprimerie devint une activité commerciale. 

Cela a débouché sur la diminution de la production et l’augmentation du prix des ouvrages573.  

Ce n’est qu’au début de janvier 2004 que le président de la République a décrété la loi 

sur « la réalisation d’édition de masse en langue azerbaïdjanaise en caractères latins »574. 

Cette loi a imposé à plusieurs instances, notamment au Ministère de l’Enseignement, au 

Ministère de la Culture et du Tourisme, à l’Union des Ecrivains azerbaïdjanais en 

collaboration avec l’Académie Nationale de l’Azerbaïdjan de rédiger une liste de la littérature 

à rééditer entre 2005 et 2008 et de présenter celle-ci au président de la République pour 

approbation. Le Cabinet des Ministres a été engagé en collaboration avec les établissements 

financiers afin d’assurer l’édition de ladite liste d’ouvrages. La disposition prévoyait 

également la mise en place d’une bibliothèque virtuelle et la diffusion de la version imprimée 

de ces ouvrages sur l’Internet.   

On peut ainsi constater que si on a assisté, durant la période soviétique, à des obstacles 

d’ordre politique et administratif dans le développement des fonctions sociales de la langue 

                                                 

572 Azərbaycan Respublikası Dövlət Dil Komissiyasının tərkibinin təsdiq edilməsi haqqında Azərbaycan 

Respublikası Prezidentinin Sərəncamı (4 iyul 2001), Bakı şəhəri, 4 iyul 2001, n° 766 in Ibid. 
573 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 244-246. 
574 Azərbaycan dilində latın qrafikası ilə kütləvi nəşrlərin həyata keçirilməsi haqqında Azərbaycan Respublikası 

Prezidentinin Sərəncamı (12 yanvar 2004), Bakı şəhəri, 12 yanvar 2004 il, n° 56, in Azərbaycan dili, p. 42, 

http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consultée 20 juin 2011. 



 287 

azerbaïdjanaise, les obstacles sont davantage de caractère économique depuis la réacquisition 

de l’indépendance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 288 

1.2. Le débat sur la réinstauration de la « dénomination historique » de la langue 

nationale (turc) 

Après la réacquisition de l’indépendance, on a assisté à un processus de rétablissement 

des attributs de la 1ère République Démocratique créée en 1918. Le drapeau bicolore de la 

république soviétique fut remplacé par le drapeau tricolore de l’indépendance. L’hymne et le 

blason de la république indépendante furent également rétablis. Parmi les démarches 

nécessaires pour le rétablissement du prestige social de la langue azerbaïdjanaise, on observa 

une tentative de réinstaurer la dénomination historique de la langue nationale.  

D’autre part, comme on a pu le constater, à partir des années quatre-vingt, on a assisté 

au retour de la recherche de l’identité ethnique en Azerbaïdjan. Celle-ci suppose deux 

paradigmes qui sont basés sur la conception de « l’azerbaïdjanisme » d’une part, et d’autre du 

« turquisme ». Quant à la conception du « turquisme », elle est assez ancienne par rapport à 

celle de « l’azerbaïdjanisme », qui est relativement récente et date à peu près du XXe siècle. 

« L’azerbaïdjanisme » dans sa globalité est une conception syncrétique qui réunit les nations 

vivant sur le territoire de l’Azerbaïdjan qui ont vécu la même histoire, ont la même culture et 

parlent la même langue. Pendant toute une époque, l’idéologie soviétique a contribué à 

cultiver l’idée de « l’universalisme azerbaïdjanaise »575 et a favorisé son renforcement pour 

finalement obtenir pour résultat la déethnicisation et la dissolution du « turquisme » dans 

« l’azerbaïdjanisme universel ».  

Il faut remarquer que l’apparition de ce dernier est dans un premier temps le résultat de 

la proclamation, le 28 mai 1918, de la 1er République Démocratique de l’Azerbaïdjan. Son 

fondateur est leader national Məmməd Əmin Rəsulzadə. A cette époque, toutes les ethnies 

vivant sur le territoire de l’Azerbaïdjan et incluses dans la notion de « musulman » ont été 

considérées comme des Azerbaïdjanais. Par ailleurs, la conception de « l’azerbaïdjanisme » 

dans sa globalité n’excluait guère la notion de « turquisme », nous l’avons vu. Ces deux 

conceptions n’étaient pas antagoniques et complétaient en quelque sorte l’une l’autre.  

La deuxième raison du développement de « l’universalisme azerbaïdjanaise » a été 

liée au changement officiel de la dénomination du peuple « Turc » en «Azerbaïdjanais» en 

1936, à l’époque du gouvernement d’I. L. Staline. Cette fois-ci, il s’agissait d’une aliénation 

totale des racines ethniques turques. Ces dernières devaient entièrement entrer dans le 

phénomène de « l’universalisme azerbaïdjanais ». Toutefois, quelle que soit l’origine 

                                                 

575 Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdžanskogo nazional’nogo samosoznanija »,  

URL : http://kultura.az/articles.php?item_id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011. 



 289 

ethnique de ce peuple, il aurait été une erreur évidente d’écarter l’origine turque puisque, si 

l’on prend en considération le facteur linguistique dans la formation d’un peuple, 

l’azerbaïdjanais est une langue appartenant à la famille turque. De plus, dans les documents 

officiels, cette langue était nommée Türk dili jusqu’en 1936.  

Ainsi, en renonçant à l’idéologie turque, les Azerbaïdjanais ont suivi la voie pour 

développer l’azerbaïdjanisme. En perdant en partie leur identité turque, ils ont acquis une 

unité dans la diversité et l’universalité de leur peuple576.  

L’activation du turquisme dans les années quatre-vingt a joué son rôle central dans 

cette prise de décision. Celui-ci se présentait comme l’un des aspects les plus importants 

influençant l’idéologie dans la société et dans la politique en Azerbaïdjan. Cependant, il faut 

remarquer que la population était plutôt sous l’emprise de l’émotion que de l’idée en elle-

même. C’est la raison pour laquelle deux opinions opposées dominaient dans la société 

azerbaïdjanaise. Une partie de la population éprouvait un contentement à l’idée du retour au 

turquisme. L’autre partie, au contraire, éprouvait une certaine résistance vis-à-vis de celle-ci, 

et cela souvent sans s’être informé de manière détaillée. C’est dans ce cadre que s’est inscrite 

la réinstauration de la dénomination de la langue. 

En décembre 1992, le parlement national a discuté le projet de loi « sur la langue 

d’Etat de la République d’Azerbaïdjan ». Globalement, cette discussion s’est déroulée dans 

une atmosphère très tendue. Bien évidemment, le point de dissension majeur a concerné le 

premier article du projet de loi introduisant la dénomination de la langue d’Etat. 

Ce projet de loi était composé de 21 articles. Le premier article, qui stipulait que « la 

langue de la République d’Azerbaïdjan est l’azerbaïdjanais (azerbaïdjanais-turque) », a suscité 

beaucoup de débats. La dénomination de la langue azerbaïdjanaise a été considérée comme un 

compromis à ce problème. Pourtant, elle n’a pas été acceptée à l’unanimité par la majorité des 

députés. Treize députés sur cinquante ont voté pour cette variante577. Une deuxième 

discussion de ce problème n’a abouti sur aucun résultat. Un groupe de députés s’est opposé à 

cette dernière variante de la dénomination (l’azerbaïdjanais-azerbaïdjanais-turc) et a proposé 

que celle-ci s’inscrive comme suit : « la langue de la République de l’Azerbaïdjan est la 

langue turque », en supprimant le mot « azerbaïdjanais ». Les adversaires de la dénomination 

de la langue comme azerbaïdjanais-turc argumentaient en soulignant le caractère 

                                                 

576 Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdžanskogo nazional’nogo samosoznanija »,  

URL : http://kultura.az/articles.php?item_id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011. 
577 Azərbaycan, 1992, 22 décembre. 



 290 

polyethnique de l’Azerbaïdjan et la nécessité de la sauvegarde de la paix interethnique dans 

les conditions déjà difficiles liées à la guerre du Karabagh.  

Cependant, aucune des deux propositions n’a obtenu la majorité des voix pendant le 

vote. Seize députés ont voté pour cette dénomination de la langue en tant que « turque », dix-

sept contre et cinq se sont abstenus. Le second tour pour la première variante de la 

dénomination « azerbaïdjanais-azerbaïdjanais-turc » n’a également abouti à aucun résultat. 

Quinze députés ont voté pour, dix-sept contre, et six se sont abstenus578. 

Dans cette impasse, il fut décidé de revoir ce projet de loi dans la commission 

concernée du parlement sur la question de la science, de l’enseignement, de la culture et de la 

langue. Le 21 décembre 1992, la commission se réunit, à laquelle prirent part des scientifiques 

et des écrivains éminents ainsi que des représentants des partis politiques et des organisations 

non gouvernementales. Après la discussion, la Commission prit une décision de compromis, 

et décida de dénommer la langue d’Etat, « azerbaïdjanais-turc ». Cependant, il faut remarquer 

que les représentants d’un seul parti, Parti Islamique n’ont pas consenti à cette décision et ont 

quitté la session, en menaçant d’organiser un djihad en cas d’adoption de cette 

terminologie579.   

Enfin, le 22 décembre 1992, lors de la session parlementaire, les trois décisions furent 

soumises à un « vote de notation » afin de définir la variante la plus préférable pour les 

discussions ultérieures. On compta 25 voix pour la dénomination de la langue d’état comme 

« le turc », 15 pour « l’azerbaïdjanais-turc » -, et 9 pour « l’azerbaïdjanais ». Par conséquent, 

la première variante – « la langue d’état de l’Azerbaïdjan est le turc », ayant eu la majorité des 

voix pendant le vote, fut mise en second vote et adopté avec 27 voix «pour», 8- «contre», et 5 

abstentions (2 députés ne prirent pas part au vote)580.  

Ainsi, dans la constitution, la dénomination de la langue d’état de l’Azerbaïdjan est 

inscrite comme « langue turque ». 

Dans la prise de cette décision, il fallait obtenir la majorité qualifiée 

(constitutionnelle), c'est-à-dire deux tiers des voix de députés, et non pas la majorité simple 

comme cela était la règle. On constate donc une violation de la procédure dans la prise de la 

décision concernant le problème de la dénomination de la langue d’Etat.  

                                                 

578 Azərbaycan, 1992, 22 décembre. 
579 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 233. 
580 Millət, 1992, 24 décembre. 



 291 

D’une manière générale, dans un contexte de démarches entreprises pour le 

rétablissement des attributs de la 1ère République de 1918 et de démontage des conséquences 

négatives du régime totalitaire dans la vie culturelle et linguistique de l’Azerbaïdjan, la 

restauration de la dénomination historique de la langue d’état est considérée comme 

cohérente. Ceci est renforcé par le constat que dans tous les documents historiques jusqu’à la 

fin des années 1930, cette langue était dénommée « turque». Ce n’est qu’à la fin des années 

1930 que la dénomination de la langue et du peuple a été changée par le dictateur du Kremlin. 

Cette décision parlementaire pourrait donc s’inscrire dans un contexte de réinstauration de 

justice historique. C’est dans cette logique même que s’affirmaient les partisans de la 

dénomination de la langue en tant que « turque ». Pourtant, il y a eu plusieurs raisons pour 

lesquelles cette décision n’a pas été acceptée à l’unanimité dans la société azerbaïdjanaise. 

Depuis le changement de la dénomination de la langue à la fin des années 1930, 

plusieurs générations ont grandi avec le terme de « la langue azerbaïdjanaise », qui s’est 

instauré dans leur subconscient. Ce problème a suscité beaucoup de confusions en raison de 

l’orientation pro turque du gouvernement au pouvoir à l’époque, qui laissait penser que 

l’Azerbaïdjan, en se débarrassant du diktat d’un « grand frère russe », s’associait à un autre 

dans l’image de la Turquie. Contrairement au russe, où le mot turok, tureckij et tyurk sont 

distincts autant en ce qui concerne le sens que la forme, les deux dimensions sont désignées 

par le même terme türk dans la langue azerbaïdjanaise. Dans le contexte de propagande de 

l’idée du « turquisme », le changement de la langue d’état a été perçu comme une tentative 

d’effacer l’identité nationale des Azerbaïdjanais et de la dissoudre dans la nation turque. 

Même si cela était loin de la réalité, cela a pourtant suscité une certaine inquiétude dans la 

population. Il n’est pas surprenant que de nombreux représentants de la société 

azerbaïdjanaise aient considéré le changement de la dénomination de la langue d’état comme 

une démarche prématurée et ont proposé de reporter la résolution de ce problème581. 

Deux années après l’adoption de cette loi, le terme «turc» n’est pas encore entré ni 

dans l’usage courant, ni dans la presse, ni dans le langage, ou plus exactement il n’a pas pu y 

être introduit pour de bonnes raisons. 

Tout d’abord, aujourd’hui, le turc est connu comme la langue d’état de la Turquie. De 

ce point de vue, en disant le turc, on ne peut pas distinguer de quelle langue turque étatique il 

s’agit, s’il s’agit de celle de la Turquie ou de celle de l’Azerbaïdjan.  

                                                 

581 Ajdyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 232. 



 292 

En ce qui concerne la réinstauration des attributs de la Première République 

Démocratique ainsi que la dénomination de la langue d’état, son existence et son activité 

datent de 1918 à 1920, lorsque la Turquie était encore connue comme Empire ottoman et que 

la langue se dénommait « l’ottoman ». A cette époque, dans la formulation « le turc », il 

s’agissait bien évidemment de l’azerbaïdjanais actuel. Cependant, après le déclin de l’Empire 

ottoman et la création de la république de Turquie en 1924, les Turcs ont dénommé leur 

langue conformément à la dénomination de leur état – la Turquie. 

C’est la raison pour laquelle cette démarche concernant la dénomination de la langue 

d’Etat était considérée comme un acte hâtif de gouvernement. La négligence absolue par 

celui-ci de l’importance des démarches explicatives nécessaires parmi la population a mené à 

un effet complètement négatif dans la résolution de ce problème.  

Ainsi, lors des débats parlementaires, non seulement les anciens communistes, mais 

aussi les représentants des minorités nationales se sont opposés au changement de la 

dénomination de la langue d’état, ainsi que certains écrivains azerbaïdjanais : Ismayıl Şıxlı et 

Yusif Samədoğlu, et même les hauts fonctionnaires du gouvernement de Ə. Elçibəy, par 

exemple, Tofiq Qasımov, le ministre des affaires étrangères de l’époque. Ce dernier a 

directement prévenu que la prise de décision sur le changement de la dénomination de la 

langue d’Etat contredisait à ce moment les intérêts de l’Etat et aurait des conséquences 

politiques de taille pour le gouvernement582.    

D’une manière générale, cette période se démarque par la recherche intense de 

variantes optimales afin de résoudre les problèmes nationaux linguistiques donnés dans le 

contexte ethnique national de l’époque. Bien évidemment, ce processus n’est pas passé sans 

bévues et sans difficultés ayant leur incidence négative sur le développement et le 

fonctionnement de la langue nationale. Cependant, il faut remarquer qu’après la prise de cette 

décision, dans les documents officiels, la langue d’Etat de l’Azerbaïdjan était malgré tout 

désignée comme le « turc ». Des manuels d’enseignement de la langue pour les écoles 

secondaires dénommés Türk Dil, ont été édités. 

Le problème de la dénomination de la langue azerbaïdjanaise en tant que langue d’Etat 

est revenu à l’ordre du jour trois ans plus tard, en 1995. Ce retour était dû d’une part à 

l’aspiration du nouveau gouvernement de reconstituer l’unité de la nation polyethnique de 

l’Azerbaïdjan. Les événements de l’époque ont démontré que le changement en principe 

logique de la dénomination de la langue et le retour de l’attribut ethnique à la nation ont été 
                                                 

582 Millət, 1992, 24 décembre, in Aydyn Balaev, Ėtnojazykovye processy, p. 232. 



 293 

perçus par certaines classes sociales comme une perturbation de l’équilibre national et culturel 

ainsi que comme une tentative d’empiéter sur les droits des groupes ethniques non turcs en 

Azerbaïdjan. De plus, l’encouragement au cosmopolitisme dans la société à cette époque 

n’était pas du tout compatible avec le retour à la conception du turquisme. 

A la veille de l’adoption d’une nouvelle Constitution du pays durant l’automne 1995, 

le gouvernement a initié une discussion autour de la dénomination de la langue d’Etat à 

l’Académie de la Science de l’Azerbaïdjan. Celle-ci s’est passée dans le cadre de la critique 

du gouvernement précédent. Après de longs débats, trois variantes d’inscription de l’article 

concernant la dénomination de la langue d’état dans la Constitution ont été proposées : 1. La 

langue d’état de l’Azerbaïdjan est l’azerbaïdjanais. 2. La langue d’état de l’Azerbaïdjan est 

l’azerbaïdjanais (l’azerbaïdjanais-turc). 3. La langue d’état de l’Azerbaïdjan est le turc. 

Depuis l’adoption de cette loi, plusieurs propositions ont été faites afin de changer la 

dénomination de la langue. Le débat s’est poursuivi au sein de l’appareil du président. 

Plusieurs versions de la dénomination de la langue d’état ont été entendues.  

Le 12 novembre 1995, la nouvelle constitution de l’Azerbaïdjan a été adoptée. 

L’article 21 de la constitution stipulait que : « 1. La langue de la République d’Azerbaïdjan 

est l’azerbaïdjanais. 2. La République d’Azerbaïdjan garantit la liberté d’emploi et le 

développement des autres langues parlées par la population »583. 

Avec la résolution du problème de la dénomination de la langue et de la nation de 

l’Azerbaïdjan, on observe le rétablissement de la fameuse conception de « l’universalisme 

azerbaïdjanais », qui semble constituer la seule possibilité aujourd’hui pour assurer la 

solidarité et l’entité du peuple azerbaïdjanais. D’autre part, il s’agit de constater que la 

conception de « l’universalisme azerbaïdjanais » correspond au processus d’intégration de 

l’Azerbaïdjan dans la globalisation occidentale. De ce point de vue, l’universalisme consiste 

le caractère commun avec le monde européen. Aujourd’hui, l’idéologie officielle se base sur 

la prédominance de la conception de « l’azerbaïdjanisme » politique, tout en sauvegardant la 

position honorable du turquisme culturel.  

 

 

 

 

 
                                                 

583 Azərbaycan Respublikasının Konstitusiyası, Bakou, 1996, p.17. 



 294 

1.3. L’orthographe 

Avec le passage à l’alphabet latin, on a constaté la nécessité d’établir de nouvelles 

règles d’écriture en caractères latins. Dans ce contexte, la rédaction d’un nouveau dictionnaire 

orthographique est devenue actuelle. Il s’agit de remarquer que la dernière version du 

dictionnaire orthographique est apparue en 1975. Depuis cette dernière version du 

dictionnaire orthographique, pendant quarante cinq ans, il n’y a pas eu de dictionnaire 

établissant des normes d’écriture.   

Les derniers changements dans le domaine de la langue, l’accroissement de nouveaux 

mots, nécessitaient la rédaction d’un nouveau dictionnaire orthographique. En outre, avec le 

passage à l’alphabet latin, il y a eu la suppression de l’apostrophe qui devrait également 

trouver sa place dans de nouvelles règles d’écriture afin d’écrire les mots concernés 

correctement. La disparition de l’apostrophe a créé des irrégularités orthographiques dans 

l’écriture des mots d’origine arabo-persane, ce qui s’est manifesté dans la presse de l’époque.  

A partir du milieu des années quatre-vingt, les normes orthographiques ont été 

rédigées au sein de l’Institut de Langue de Nəsimi et ont été largement discutées dans la 

Commission gouvernementale sur l’application de la Langue d’Etat d’Azerbaïdjan qui existait 

à cette époque. Le projet a été imprimé dans les différents journaux de la république comme 

Azərbaycan, Respublika, Xalq qəzeti, Ədəbiyyat qəzeti et Azərbaycan müəllimi. Durant les 

deux mois de débats sur le projet, plusieurs propositions ont été révisées par la Commission 

en question. Les questions les plus importantes ont été essentiellement consacrées aux 

problèmes suivants : 

1. La rédaction du préambule du dictionnaire. Il a été proposé de rédiger une préface 

importante prenant en considération vingt, trente ans de l’évolution de la langue.  

2. La responsabilité pour la violation des règles d’orthographe. En effet, on constate la 

violation des normes d’écriture dans la presse. 

3. L’écriture de consonnes géminées. Certains linguistes proposaient d’écrire les mots 

contenant deux consonnes avec une seule. Par exemple, les mots comme sirr-sir, tibb-tib, 

xətt-xət, hədd-həd, həll-həl, ləzzət-ləzət, müəllim-müəlim, müəssisə-müəsisə, ədəbiyyat-

ədəbiyat, kommunist-komunist, qrammatika-qramatika etc. Ces linguistes ont fait valoir que la 

différence entre la langue parlée et la langue écrite devait diminuer le plus possible et que ces 

acquisitions phonétiques devaient également être inscrites dans les normes d’écriture. Le 

linguiste Ağamusa Axundov considère que « c’est vrai, les règles d’écriture se basent sur le 

principe phonétique, et pourtant à l’époque donnée il était impossible de supprimer l’emploi 

des consonnes géminées en position finale, car si on rajoute des radicaux commençant par 



 295 

une voyelle à ce type des mots, ces consonnes rétablissent leur durée, c'est-à-dire se 

prononcent avec des consonnes géminées. Par exemple, zənnimcə, qalanın sirri, tibbi xidmət, 

həddini aşmaq, məsələnin həlli etc. »584. 

4. L’écriture du radical « istan », qui a quatre variantes d’écriture. Il a été proposé de 

l’écrire dans une seule variante comme pour la dénomination qui se termine par une voyelle. 

Par exemple, Gürcü-stan, etc.  

5. L’écriture des mots se terminant par « -iy, -skiy ». Cette proposition a été prise en 

compte dans la rédaction du dictionnaire de l’orthographe et a été insérée dans le paragraphe 7 

du dictionnaire. Celui-ci concerne l’écriture de mots désignant des éléments chimiques qui se 

terminent en russe par « –iy, -skiy », par exemple, kaliy, maqneziy, natriy. Il a été suggéré de 

les écrire comme à leur origine, c'est-à-dire, kalium, maqnezium, natrium etc. 

6. L’écriture des abréviations. La proposition fréquente a consisté à élargir et 

concrétiser l’écriture des abréviations. A. Axundov a proposé de répartir les abréviations de la 

manière suivante : a). Les abréviations complètes qui doivent s’écrire avec une majuscule ou 

une minuscule selon qu’ils sont des noms propres ou communs, par exemple Azərbaycan 

Respublikası (AR), Beynəlxalq Millətlər Təşkilatı (BMT), Milli Məclis (MM), metr (m.), cild 

(c.).  

b). Les abréviations incomplètes doivent correspondre aux mots qu’elles désignent, les 

mots composés doivent être écrits ensemble, par exemple, akademik (akad.), professor (prof.), 

Azərbaycan Nəşriyyatı (Azərnəşr), Azərbaycan kitabı (Azərkitab)… 

c). Les abréviations créées par l’abrégement de la partie du milieu doivent être écrites 

avec un trait d’union. Par exemple, doktor (d-r), zavod (z-d)…585 

Certaines propositions ont été consacrées au problème de l’écriture des mots religieux 

comme Allah (Dieu) et Peyğəmbər (Prophète). A. Axundov a estimé que l’écriture de ces 

mots avec une majuscule est un fait orthographique dans la langue azerbaïdjanaise et que cela 

doit être inséré dans les règles d’écriture. Le mot peyğəmbər, le mot commun, doit s’écrire 

avec une minuscule, mais si ce mot s’écrit avec une majuscule, c’est qu’il désigne certains 

prophètes concrets. Il estime également que le mot Allah s’écrie avec une majuscule s’il s’agit 

de son unicité, et qu’il doit, dans les autre cas, s’écrire avec une minuscule. Il constate aussi 

qu’il y a plusieurs unités phraséologiques qui sont créées avec ce mot, dans ce cas aussi ce 

mot s’écrit avec une minuscule. Par exemple, allah qoysa, allah eləsin, allah xatirinə, allah 

                                                 

584 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, Bakou, Gənclik, 2003, pp. 111-115. 
585 Ibid., pp. 111-130. 



 296 

yolunda, allah vergisi etc. De ce point de vue, l’écriture de ce type de mot est considérée 

comme difficile et doit trouver son reflet dans le dictionnaire orthographique. 

L’écriture des noms de lieux et des toponymes a également suscité une grande 

discussion. Selon A. Axundov, d’après la tradition linguistique universelle, il a été proposé 

d’écrire tous les mots correspondant à des toponymes avec une majuscule. Cependant, 

plusieurs propositions ont été faites pour écrire des expressions composantes des toponymes 

comme (dəniz, okean, qala, meydan, etc.) avec une minuscule.  

L’un des problèmes importants qui a soulevé beaucoup de débats a été le problème de 

l’apostrophe dans la langue azerbaïdjanaise et son introduction ainsi que sa suppression dans 

la langue, et ainsi les normes d’écriture concernées établies. En effet, dans tous les 

dictionnaires rédigés jusqu’à la rédaction d’un nouveau projet, il y avait une partie consacrée 

à l’écriture des mots avec une apostrophe. Ledit projet a passé ce problème sous silence. 

Pourtant, l’écriture des mots avec apostrophe reste le problème le plus important. Certains 

spécialistes ont considéré qu’il fallait sauvegarder l’apostrophe dans le dictionnaire 

orthographique, d’autres ont estimé le contraire. Quoi qu’il en soit, une explication doit être 

apportée à ce problème qui a suscité autant de débats. La presse a immédiatement opté ne pas 

utiliser ce signe particulier, alors qu’un grand problème se posait pour le personnel 

pédagogique des établissements de l’enseignement et pour l’édition d’ouvrages scolaires. 

Dans certains ouvrages scolaires édités en caractères latins, l’apostrophe a été sauvegardée, ce 

qui n’est pas considéré comme cohérent ; d’autres l’ont supprimé. Ainsi, dans l’emploi de 

l’apostrophe, on assiste également à l’anarchie. 

D’autres questions et problèmes posés dans la presse dans le cadre de la discussion 

autour des règles d’orthographe ont été les suivantes : 1. Certains lettrés ont reproché que le 

problème sur l’accent dans l’écriture n’a pas été éclairé586. 2. Un autre problème a concerné 

l’écriture des mots empruntés au russe. La critique était que le projet a été influencé par le 

russe et par la manière de penser soviétique. Cette critique s’est notamment dirigée vers 

l’article 7 du nouveau projet concernant les mots qui se terminent en russe par -iy, -skiy. En 

effet, le projet prévoyait l’écriture des mots concernés, en les adaptant plus ou moins aux 

règles d’écriture de l’azerbaïdjanais, et de les écrire sans – y à la fin, par exemple, sanatoriy- 

sanatori, profilaktoriy-profilaktori etc.587.  

                                                 

586 Xalq gəzeti, 27.03.1999. 
587 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, pp. 121-122. 



 297 

Certaines criques ont été tournées vers l’article 13 du projet, relatif à la norme 

d’écriture des consonnes et des voyelles géminées du type ; maaş, saat, camaat, bədii, əmtəə 

etc. Il a été estimé qu’il s’agissait de l’écriture de voyelles et de consonnes longues, alors que 

dans le projet, elles étaient nommées et placées dans la partie concernant les voyelles et les 

consonnes géminées. A. Axundov estime que dans ce cas, il ne s’agit pas des consonnes et des 

voyelles longues proprement dites, et qu’il ne faut pas identifier la longueur avec la 

prononciation des deux consonnes ou des voyelles se suivant. D’après lui, même sans recourir 

à la phonétique expérimentale, il est aisé, par un simple moyen de prononciation des 

différentes syllabes des mots, d’observer qu’il ne s’agit pas des voyelles ou des consonnes 

longues comme cela est estimé dans la critique mais des sones géminées. A cet égard, il fait la 

distinction entre les mots comme alim (savant), məna (sens), idi (était, le verbe être au passé), 

etc., qui ont effectivement une prononciation longue et les mots maaş (salaire), əmtəə 

(coefficient, module), bədii (artistique, littéraire) etc. 588. 

L’écriture des mots hospital et hotel a aussi été contestée. Les opposants ont souligné 

que ces mots étaient déjà entrés dans l’usage quotidien et s’étaient normalisés dans la langue 

comme gospital et otel, et qu’il n’y a aucune nécessité d’échanger leur orthographe 

traditionnellement établie, c’est-à-dire de les écrire avec un h. Les autres opposants estimaient 

que l’introduction de ces mots dans le dictionnaire orthographique suscite une contradiction. 

La plupart des participants aux débats ont insisté sur le fait qu’il fallait écrire le mot lisey 

également comme ils se prononcent habituellement dans l’usage quotidien, c’est-à-dire litsey. 

Par rapport à ces estimations, le linguiste A. Axundov considère qu’ « il y avait une époque, 

quand le changement de l’écriture du mot dotsent à une variante adaptée à la langue 

azerbaïdjanaise dosent a ainsi été attaqué. Cependant, aujourd’hui personne ne va accepter 

d’écrire dosent comme dotsent »589.  

Il faut remarquer que l’écriture des mots, dont les exemples ont été apportés ici, est 

liée à leur écriture dans la langue russe. Les mots hotel, hospital, lisey ou dosent sont 

empruntés au russe. Les mots hotel et hospital ont une forme appropriée gospital et otel dans 

la langue russe. En ce qui concerne des mots comme dosent et lisey, ils se transcrivaient 

comme dotsent et litsey, car en caractères cyrilliques, ils correspondaient à la forme docent 

(доцент) et licey (лицей) et s’écrivaient dans la langue russe, avec la lettre particulière russe 

ц. A l’époque, lorsqu’ils ont été empruntés, ils ont été introduits dans le langage comme ils 

                                                 

588 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, pp.123-124.  
589 Ibid. p.124. 



 298 

étaient prononcés dans la langue russe, sans prendre en considération les règles 

orthographiques et ortho-épiques de l’azerbaïdjanais dans le cadre de la politique linguistique 

de rapprochement des langues menée à l’époque.  

L’application intégrale de l’alphabet cyrillique russe à l’orthographe azerbaïdjanais 

posait d’énorme difficultés dans les normes orthographiques de l’azerbaïdjanais. D’une 

époque à l’autre, la prononciation et l’écriture de ces mots ont été rectifiées et adaptées aux 

normes linguistiques de l’azerbaïdjanais. (Ce problème a été déjà traité dans la partie 

précédente). A l’époque de l’indépendance, la régularisation de l’écriture et l’adaptation de 

certains mots à l’orthographe azerbaïdjanaise ont provoqué des difficultés, car certains 

participants des débats sur les normes d’écriture voulaient rester fidèles à la tradition 

phonétique établie à l’époque, même si cette tradition, dès le début, était en quelque sorte 

erronée, dû à la politique linguistique contraignante de l’époque soviétique.  

Dans le débat sur le projet d’orthographe, une autre critique a concerné les règles 

d’écriture des mots comme irtica (réction), mənafe (intérêt), mənbə (source), mənşə (origine), 

məcmu (agrégat), tale (sort, destin) et d’autres, les formes déclinées et les cas de rajout des 

radicaux à ces mots. Il a été considéré qu’il subsiste une certaine difficulté dans l’écriture de 

ce type des mots, alors que les normes d’écriture n’ont pas trouvé leur place dans le projet de 

l’orthographe. A. Axundov estime que «l’absence d’une disposition quelconque sur ce sujet 

dans le projet est dû à ce que les règles d’orthographe de la langue azerbaïdjanaise se basent 

sur le principe phonétique et de cette raison-là, tout le monde est conscient d’une manière 

instinctive qu’en rajoutant un radical qui commence par une voyelle aux mots qui se 

terminent aussi par une voyelle, on utilise les consonnes conjonctives comme y, n, s. Il est 

connu que ce sont les mots d’origine arabe qui se terminent par une consonne emphatique. 

Jusqu’en 1955, ces mots ont été considérés comme ceux qui, en déclinaison, ont des radicaux 

qui se terminent par une consonne. Par exemple : mövzuun (la déclinaison du mot « sujet »), 

mövzua, mövzuu, etc. Depuis 1955, les mots mövzu, sənaye (industrie) ont été écrits 

conformément à l’écriture des mots ayant la même structure phonétique de la langue 

azerbaïdjanaise. L’écriture des autres mots continue de se conformer au phénomène usuel de 

la langue ». D’après lui, « on peut y laisser certaines libertés »590.   

Un autre problème suscitant plusieurs protestations a concerné la remarque faite dans 

l’article 24 du projet. Il s’agit de l’écriture des particules mı, mi, mu, mü et les mots auxquels 

elles appartiennent.  
                                                 

590 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, p. 125. 



 299 

Ainsi, dans la presse, plusieurs suggestions ont été apportées par rapport au projet 

d’orthographe. Parmi ces dernières, certaines ont été estimées comme importantes et ont été 

prises en considération lors de la rédaction des normes orthographiques, et d’ 

autres n’ont pas été jugées dignes d’intérêt. 

 Après de longues discussions, des normes d’écriture ont été établies. Cependant, il a 

fallu attendre le 3 septembre 2002 pour que le gouvernement prenne la décision « sur la 

langue d’Etat de la République de l’Azerbaïdjan». L’article 13 de cette décision intitulé « les 

normes de la langue d’Etat » (Dövlət dilinin normaları), a été consacré aux règles d’écriture. 

Le premier alinéa stipule que : « Les normes orthographiques et ortho épiques doivent être 

approuvées par l’organisme gouvernemental approprié. Les personnes morales et physiques 

ainsi que les personnes officielles ont une obligation de se référer à ces normes établies ». Le 

deuxième alinéa de cet article impose à l’organisme gouvernemental approprié « d’assurer la 

rédaction du dictionnaire reflétant les normes de l’écriture de la langue, c'est-à-dire, du 

dictionnaire orthographique une fois tous les cinq ans ». 

Parmi la première liste des ouvrages à rééditer, approuvée le 12 janvier 2004 par le 

président de la République Ilham Əliyev, la réédition du dictionnaire orthographique a 

également été prévue.   

Les nouvelles normes d’écriture en caractères latins ont été approuvées le 10 mars 

2004 par le Conseil Scientifique de l’Institut de la Langue de Nəsimi de l’Académie Nationale 

des Sciences d’Azerbaïdjan, et le 26 mai 2004 par la décision n° 71 du Cabinet des Ministres 

de la République d’Azerbaïdjan. Cette décision a aboli les décisions précédentes prises à 

l’époque soviétique sur les règles d’écriture et sur quelques précisions dans l’alphabet 

azerbaïdjanais.  

Le dictionnaire se distingue de la dernière version d’une manière quantitative. Celui de 

1975 imprimé en caractères cyrilliques contient 58 000 mots591. Dans la dernière version de 

2004, les règles d’écriture de nouveaux mots qui se sont introduits dans la langue ont été 

rajoutées. Ainsi, ce dernier comporte 80 000 mots. Dans la dernière version du dictionnaire 

orthographique, le paragraphe concernant l’apostrophe a été aboli faute de nécessité. En effet, 

après des longues discussions, l’apostrophe a été supprimée dans l’alphabet latin 

azerbaïdjanais. Ce fait a été pris en considération dans la rédaction des normes d’écriture et 

les mots s’écrivant avec l’apostrophe en caractères cyrilliques ont été transcrits sans cette 

dernière. L’écriture de certains de ces mots a été changée. Par exemple, le mot şe’r (la poésie, 
                                                 

591 Azərbaycan dilinin orfoqrafiya lüğəti, Bakou, Lider nəşriyyatı, 2004. 



 300 

le vers) s’écrit depuis comme şeir. Cependant, ce dictionnaire ne contient pas de dispositions 

qui indiquent de manière claire et nette que l’apostrophe a été supprimée. Surtout, c’est cette 

question-là qui a suscité beaucoup de critiques dans la société scientifique. 

D’une manière générale, l’analyse des normes d’écriture, dans la presse et dans les 

publications nationales, pendant l’époque de l’indépendance, démontre l’existence d’une 

certaine pluralité orthographique. L’absence d’une instance de contrôle appropriée se reflète 

dans l’usage des normes d’écriture. On assiste manifestement à une anarchie dans les normes 

d’écriture. Le dictionnaire de l’orthographe ne reflète pas tous les processus de la langue 

moderne, et ne contient pas notamment tous les mots employés dans la presse moderne. 

Depuis 2004, il n’y a pas eu d’apparition d’une nouvelle version du dictionnaire 

orthographique, alors qu’il a été imposé que celui-ci soit réédité tous les cinq ans.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 301 

1.4. L’évolution de la terminologie à l’époque de l’indépendance 

Avec l’effondrement de l’union soviétique, on a assisté à de grands changements dans 

la vie sociale, politique et culturelle du pays. En Azerbaïdjan, l’élargissement de la 

perspective de la presse nationale à l’époque de l’indépendance a contribué à l’apparition 

d’innombrables journaux et de revues nationales. La presse était alors une source 

d’information importante participant à la modernisation active de la langue littéraire. 

 Les changements sociaux et politiques à l’époque de l’indépendance ont eu des 

répercussions sur l’évolution du système lexical. Celles-ci se sont manifestées de manière 

spectaculaire dans la terminologie de la langue azerbaïdjanaise. On a observé la création et 

l’emploi de nouveaux lexèmes, de termes, l’introduction des néologismes empruntés et leur 

adaptation aux règles de la langue. Les nouveaux phénomènes et processus linguistiques sont 

apparus notamment dans la presse. Cette dernière reflétait alors le nouveau système social, 

politique, et les conditions économiques dans le pays.  

Les changements dans le fond lexical ne sont certes pas opérés sans influence 

sociopolitique. Les termes sociaux et politiques en particulier ont joué un grand rôle dans 

l’évolution du système terminologique de l’époque de l’indépendance. Ils se sont adaptés à 

l’idéologie contemporaine et se sont développés conformément aux évolutions sociales et 

politiques. Les termes sociaux et politiques de la langue azerbaïdjanaise sont, d’une manière 

générale, des emprunts. Ces termes ont été introduits dans la langue essentiellement par la 

traduction des différents textes. Ils correspondent à leur forme dans la langue, à laquelle ils 

sont empruntés. C’est en grande partie via la langue russe que les mots étrangers, notamment 

européens ont été empruntés. On considère souvent ces mots comme des termes européens-

internationaux. Cette tradition historique dans la création des termes n’a pas changé à 

l’époque de l’indépendance. On considère que la conservation du schéma d’origine du terme 

emprunté permet d’exprimer la notion d’une manière plus nette et sans variante. A ce type des 

termes employés à l’époque de l’indépendance appartiennent des emprunts comme : 

geopolitik, paranormal, klan, media, kollaps, brifinq, xaos, xarizm, revanş et d’autres. 

Le démantèlement des frontières, l’ouverture vers le monde entier et la création des 

relations réciproques avec les pays occidentaux, les pays turcophones et particulièrement avec 

la Turquie ont introduit de nouvelles bases de la création des termes. De manière générale, on 

a assisté à la restriction de l’emploi de mots d’origine russe et à la création de termes par des 

moyens propres à la langue azerbaïdjanaise.  

En effet, pendant l’époque soviétique, il a eu beaucoup de mots qui ont été introduits 

dans la langue sans qu’on en ait besoin, par exemple : bint-sarğı (bande), kraska-boya 



 302 

(peinture), fortoçka-nəfəslik (vantail d’une fenêtre), prava-sürücülük vəsigəsi (permis de 

conduire), ostanovka-dayanacağ (arrêt de bus), arenda-icarə (location), kurtka-gödəkcə 

(blouson, veste), novostroyka-yenitikinti (nouveau bâtiment), sapoqi-uzunboğaz cekmə 

(bottes), zamok-qıfıl (cadenas, serrure), semiçka-tum (grain), skameyka- dəzqah (banc), 

otkrıtka-açıqça (carte postale), vilka-çəngəl (fourchette), stoyanka-duracağ (parking), uçot-

geydiyyat (régistration, registre), kravat-çarpayı (lit), kuxna-metbəxt (cuisine), xolodelnik-

soyuducu (réfrigérateur), qartçisa-xardal (moutarde), tvoroq-kəsmik ( fromage frais), smetan-

xama( crème fraiche), slesar-çilingər ( mécanicien), samolyot-təyyarə (avion), morojna-

dondurma (glace), çernil-mürəkkəb (encre), ventilyator-serinkeş serindirici sistem 

(ventilateur), atopleniya-istilədici sistem (chauffage, radiateur), boyevik-döyüşcu (lutteur), 

çaşka-fincan (tasse, mug), fartuk-önlük (tablier), kaşelyok-pulkisəsi (sacoche, portefeuille), 

podnos-altlıq (plateau), telexranitel-cangüdən (garde du corps), rubaşka-köynək (chemise), 

veşelka-asılqan (portemanteau, cintre), qreçka-qarabaşaq (sarrasin), truba-boru (tuyau), 

yolka-şamağacı, küknar (sapin), kolyaska-araba (poucette), povest-hekayə (histoire), obraz-

sürət (image, figure), buxqalter-mühasib (comptable), şotka-fırça (brosse à dent), kukla-

gəlincik (poupé), marli-tənzif (gaze, étoffe légère), et d’autres. Les mots comme şkaf 

(placard), nastroyşik (accordeur), teploxod (navire à moteur), paroxod (paquebot), rezin 

(caoutchouc), pedaqoq (pédagogue, maître, éducateur), metalalom (ferrail), mlakulatura 

(maculature, vieux papiers), multfilm (dessin animé), vertolyot (hélicoptère), otçot (rapport), 

uçot (régistration, registre, comptabilité) et d’autres également de cette série de mots russes. 

Dans le langage parlé, on peut rencontrer l’usage répandu des mots russes comme : zato 

(mais, en revanche), okazıvayetsa (apparemment), neujeli (vraiment, est-il possible), kak raz 

(justement), uje (déjà), daje (même), etc.  

Ce processus dénommé « özləşmə » (l’action d’adapter au génie de la langue, ou la 

création de mots par des moyens propres à la langue) dans la langue azerbaïdjanaise a débuté 

dans les années soixante du XXe siècle, il s’est renforcé à l’époque de l’indépendance et est 

devenu le moyen principal dans la création des termes, d’après plusieurs linguistes-

chercheurs. Ce moyen s’est illustré par l’emploi de mots nationaux plutôt que d’emprunts.  

Cependant, cette méthode ne s’applique pas à tous les termes empruntés. Elle ne 

concerne en particulier que les termes dits internationaux. Très souvent, ces derniers 

conservent leur place dans le système terminologique. D’ailleurs, il faut prendre en 

considération que ce processus d’adapter au génie de la langue de l’époque de l’indépendance 

n’a pas eu la même intensité que dans la langue turque. On peut suivre le véritable processus 



 303 

de création de termes par le moyen interne dans la langue turque, ce qui n’est pas le cas pour 

l’azerbaïdjanais moderne. 

A partir de l’époque de l’indépendance, on a également constaté l’influence de la 

langue turque dans la création de termes dans la langue azerbaïdjanaise. Cependant, celle-ci 

n’est pas d’ampleur particulièrement importante. On a également pu observer un processus de 

remplacement des termes russes européens ou arabo-persans par des mots d’origine turque 

dans les époques précédentes. Par conséquent, un groupe de termes a effectivement été 

remplacé par ceux crées par les moyens propres à la langue azerbaïdjanaise, par exemple : 

ildönümü-yubiley (jubilé), görüntü-mənzərə (vue), soyad –familiya (nom de famille), toplum -

cəmiyyət (société), çağdaş–müasir (moderne), soykökü-nəsil (génération, famille, genre) et 

d’autres. A l’époque de l’indépendance, ce processus a été accéléré par l’évolution des 

relations culturelles avec la Turquie. Cette tendance a été particulièrement forte au début des 

années 1990.  

Les mots communs à la langue azerbaïdjanaise et au turc qui ne pouvaient pas être 

employés durant l’époque soviétique en raison de la rupture des relations réciproques entre 

deux pays et de la forte influence du russe, ont commencé à être utilisés dans la langue 

azerbaïdjanaise, comme par exemple canlı yayım-translasiya (diffusion en direct), bilgisayar-

kompyutor (ordinateur), toplu-jurnal (révue), yetərsay-kvorum (quorum), anayasa-

konstitusiya (constitution). Enfin, dans un dernier temps, on constate également l’emploi de 

termes comme cizgi filmi (dessin animé), özəl (privé), özəlləşdirmə (privatisation), iş adamı 

(homme d’affaires), durum (état), etc. sous l’influence du turc. Ces termes sont par ailleurs 

largement employés dans les documents officiels.  

L’emploi des termes turcs plutôt que des termes arabes et persans est souvent estimé 

comme un événement très favorable, alors que ces mots sont beaucoup plus usuels dans la 

langue littéraire. Par exemple, dans la presse moderne, on peut observer le remplacement des 

mots arabes et persans əhəmiyyət (priorité), hadisə (évenement), təyyarə (avion) par les mots 

turcs önəm, olay, uçak. Pour le mot təyyarə on utilise encore hava gəmisi. De manière 

générale, le processus de nationalisation des termes doit correspondre à certaines 

particularités de la langue. De ce point de vue, on assiste souvent à un manque de principe 

concret dans l’usage des termes dans la presse. La plupart de ces mots sont utilisés dans la 

langue azerbaïdjanaise sans qu’on en ait besoin. Tel emploi de ces termes porte souvent un 

caractère subjectif. Ceux-ci sont employés et introduits dans la langue surtout par les lettrés 

qui ont fait leurs études en Turquie. Par exemple, dans la langue moderne, le mot vertolyot a 

été remplacé par helikopter (hélicoptère) ou pılesos par aspirator (aspirateur), alors que tous 



 304 

deux sont des termes empruntés. Le phénomène comme celui-ci s’inscrit dans l’évincement 

des mots russes-slaves de la langue azerbaïdjanaise. Aujourd’hui, le turc joue aussi, plus ou 

moins, un rôle intermédiaire dans l’introduction des emprunts dans la langue. Ce processus ne 

peut cependant pas être généralisé. 

D’une part, l’emploi en parallèle de plusieurs termes empruntés à différentes langues : 

européenne, russe ou turque qui expriment la même notion entraîne une confusion dans la 

compréhension du sens ainsi qu’une disparité dans le système terminologique. Ce 

parallélisme dans l’emploi des termes est très caractéristique pour l’époque d’après 

l’indépendance et persiste aussi aujourd’hui. L’emploi parallèle des termes se manifeste 

particulièrement dans la presse nationale. Cette tendance est surtout due, au fait que, s’il n’y 

avait que l’influence du russe à l’époque soviétique, après l’indépendance, on assiste à 

l’influence de différentes langues. Cela s’explique en partie par le fait que les intellectuels ont 

de plus en plus de possibilités d’aller faire leur formation dans différents pays étrangers. En 

revenant au pays, ces intellectuels influencent l’évolution des termes. Il faut remarquer que 

cette influence est plus forte dans le style publiciste que dans le style scientifique. On peut 

dans tous les cas distinguer ceux qui ont suivi leur formation à l’école russe dans les différents 

pays postsoviétiques, et à l’école turque et européenne, ou ceux qui ont tendance à s’en tenir à 

l’emploi des termes traditionnels.  

D’autre part, ces mots qui entrent dans la langue de manière spontanée ne peuvent 

souvent pas être introduits dans les normes lexicales et restent en usage très restreint. La 

chercheure Təhminə Yagubova considère ces termes comme « l’emprunt obligé » (məcburi 

alınma). Cependant, elle remarque que cela est due à « l’intérêt des porteurs pour la langue 

qu’ils empruntent » et non pas au moyen de « pression de la langue étymon sur la langue qui 

emprunte »592. L’auteure explique qu’à partir de la fin des années 1980, on a assisté au 

renforcement du processus d’élimination des mots arabes et persans de la langue. Dans ce 

cadre, par exemple, les mots « müasir » et « vəziyyət » employés dans la langue 

azerbaïdjanaise ont été remplacés par « çağdaş » et « durum » dans la presse nationale. Elle 

les nomme « les faits de l’influence de la langue turque de la Turquie »593. Cependant, 

                                                 

592 Təhminə Yagubova, Azərbaycan mətbuat dilində alınmalar, Bakou, Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası 

Nəsimi adına Dilçilik Institutu, MBM, 2008, p. 54, http://www.anl.az/el/y/yt_amda.pdf  consultée 04 octobre 

2011. 
593 Ibid. p. 55. 



 305 

comme nous l’avons déjà remarqué, ces mots n’entrent pas dans l’usage quotidien du peuple. 

D’ailleurs, même dans la presse nationale, ces termes s’emploient de manière parallèle. 

De manière générale, à l’époque de l’indépendance, on a assisté à la prédominance de 

l’emploi des termes européens empruntés souvent via le russe et non pas directement à partir 

de la langue d’origine, tout en observant tout de même un affaiblissement de cette langue très 

répandue et dominante encore très récemment. Cela se manifeste notamment dans l’emploi 

des morphèmes adaptés à la langue russe dans la création des termes, par exemple : izm, ist, 

ik, iya, siya, or, ka, is, et, a, qui ont pris déjà les caractères traditionnels, comme par exemple : 

demokratik-demokratiya, sintetik-sintetika, taktik-taktika, etc. Cela s’explique par le fait que 

les termes empruntés s’introduisent dans la langue avec leurs radicaux et leurs éléments 

terminologiques. Il est vrai que la majorité des mots avec ces radicaux ont été déjà empruntés 

à l’époque soviétique. On ne peut tout de même pas insister sur le changement de cette 

tradition de l’époque soviétique, alors que les tendances modernes introduiront leurs correctifs 

à l’avenir. 

Ainsi, à l’époque de l’indépendance dans la création des termes, on se base sur 

différentes sources de création. On peut distinguer trois bases essentielles de la création des 

termes :  

1. Des moyens internes à la langue azerbaïdjanaise 

2. Des langues européennes 

3. La langue turque 

Pourtant, dans la création des termes, les emprunts européens dits internationaux 

restent les plus nombreux. En plus de cela, la nouvelle base de la création des termes dans la 

langue azerbaïdjanaise comme le turc est aussi devenu un moyen non négligeable. Il s’agit de 

remarquer que le processus d’emprunt de termes à différentes langues étrangères à des 

époques différentes a été sciemment freiné afin de donner la préférence aux moyens propres à 

la langue azerbaïdjanaise dans la création de la terminologie et dans le but de rendre la langue 

plus nationale. 

Le parallélisme dans l’emploi des termes a persisté à l’époque de l’indépendance, ce 

qui n’est pas considéré comme un phénomène favorable au système terminologique. Celui-ci 

mène à une anarchie dans l’emploi des termes dans la presse. On assiste également au non 

respect des normes de la langue dans la presse moderne qui est de caractère orthographique et 

grammatical.  

Les changements dans la vie sociale et politique ont créé les conditions pour le contact 

avec d’autres langues étrangères. Cette relation entre les langues a nécessité la rédaction de 



 306 

nouveaux dictionnaires spécialisés. Si à l’époque précédente il s’agissait essentiellement de la 

rédaction des dictionnaires bilingues russe azerbaïdjanais et vice-versa, à l’époque 

contemporaine, on constate une nécessité de la rédaction de dictionnaires de différentes 

langues : anglais, français, allemand, turc, et d’autres. La rédaction des dictionnaires 

multilingues est liée aux relations multilatérales avec les différents pays du monde ainsi 

qu’aux besoins des hommes d’affaires venant en Azerbaïdjan.  

Depuis l’accès à l’indépendance, plusieurs nouveaux termes ont été introduits dans la 

langue. Ceci également nécessite leur classification dans des dictionnaires spécialisés 

appropriés. Cependant, il s’agit de remarquer que d’une part ce travail n’est pas toujours 

satisfaisant, faute de dictionnaires rédigés dans tous les domaines. D’autre part, on constate 

une insuffisance qualitative dans la rédaction des dictionnaires. Cette insuffisance se 

caractérise par le fait de ne pas refléter de manière suffisante l’évolution de la terminologie 

qui apparaît dans la presse. L’autre problème est que le tirage de dictionnaires, en général, est 

très bas ; il est impossible de trouver tel ou tel dictionnaire dont on en a besoin. A. Axundov 

estime bien que « de manière générale, il y a une nécessité de revenir aux recherches 

scientifiques et au problème de la création dans le domaine de la terminologie »594. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 

594 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, p. 28. 



 307 

1.5. Le prestige social de la langue azerbaïdjanaise à l’époque de l’indépendance 

L’une des acquisitions dans la politique linguistique de l’Etat à l’époque de 

l’indépendance consiste dans le fait que la langue azerbaïdjanaise ait obtenu le statut de la 

langue d’Etat. Plus précisément, l’époque de l’indépendance a créé les conditions pour le 

fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise comme langue d’Etat. Ceci est un fait 

incontestable dans le développement de l’azerbaïdjanais. Les domaines de l’usage de celui-ci 

se sont élargis de manière considérable, ce qui n’était pas le cas de l’époque soviétique où 

l’azerbaïdjanais ne pouvait pas avoir cette priorité. Il s’agit notamment des domaines comme 

l’administration dans les organismes étatiques et régionaux ainsi que dans les organismes non 

gouvernementaux et commerciaux, etc. A l’époque soviétique, il n’était pas question de 

l’emploi de l’azerbaïdjanais dans ces domaines de la vie sociale et politique.  

Dans le domaine de la publication, l’emploi de la langue azerbaïdjanaise a également 

évolué de manière positive. Après la levée de l’interdiction idéologique sur la publication 

d’une série d’ouvrages édités en langue nationale, la production est devenue beaucoup plus 

variée. On peut considérer l’apparition de différents journaux et revues comme un 

changement positif. De manière générale, on a assisté à l’accroissement des publications en 

langue azerbaïdjanaise. 

Cependant, cette époque a également revélé plusieurs cas négatifs dans le 

fonctionnement social de celle-ci. On peut même envisager ces cas négatifs comme des 

tendances du caractère régressif. Cela s’est tout d’abord manifesté de manière très visible, 

dans le domaine de l’enseignement scolaire. Le niveau de celui-ci dans les écoles 

azerbaïdjanaises a baissé de manière considérable, de qui a eu comme conséquence que le 

nombre d’enfants dans les écoles russes a commencé à augmenter. Il faut remarquer qu’à 

l’époque moderne, avec l’ouverture récente des écoles étrangères (anglaises, turques, 

américaines, etc.) dans le pays, les parents préféraient voir leurs enfants scolarisés dans ces 

écoles que dans les écoles azerbaïdjanaises, même si elles étaient privées.  

On constate également ce caractère négatif dans l’emploi de la langue dans le domaine 

de la publicité, d’annonce, d’étiquettes des biens de consommation, de la radio et de la 

télévision, etc. A cet égard, le linguiste A. Axundov a remarqué que « c’est la vérité qu’on se 

heurte à la restriction de la position de la langue azerbaïdjanaise concernant des annonces, 

des publications, des tableaux, des étiquettes, de la radio et de la télévision »595. 

                                                 

595 Ağamusa Axundov, Dil və ədəbiyyat, vol.1, p. 9. 



 308 

Aujourd’hui, dans le monde en mode de globalisation, une grande priorité concerne la 

maîtrise de l’anglais qui est largement répandu dans le monde entier. Toutes les langues sont 

plus ou moins influencées par l’anglais. La langue azerbaïdjanaise, de ce point de vue, ne 

forme pas une exception. Une raison importante de cette influence est l’intégration active de 

l’Azerbaïdjan dans le processus de la mondialisation dans lequel l’anglais se positionne à 

l’échelon des premières langues du monde voire la langue la plus importante dans la 

communication moderne. L’intensification des relations internationales dans presque tous les 

domaines de la vie, à savoir sociale, politique, économique, commerciale, scientifique, 

culturelle, touristique, sportive ainsi que dans le domaine de l’enseignement et d’autres, 

nécessite une bonne connaissance de l’anglais. On assiste ainsi, ces dernières années, 

également à une certaine restriction dans l’emploi de la langue azerbaïdjanaise. Beaucoup 

d’entreprises créées à l’époque de l’indépendance par exemple portent un nom étranger. 

Parmi ces tendances négatives, on observe surtout l’évolution du langage à la 

télévision, à savoir les publicités. On constate également un non-respect des normes 

grammaticales, orthoépiques dans la langue des présentateurs et des animateurs de télévision, 

sachant que celle-ci devrait rester une référence pour l’évolution de la langue en général. 

Le processus de nationalisation a touché tous les domaines de la vie sociale et 

culturelle. A cet égard, à l’époque de l’indépendance, on a assisté également à la traduction 

des films étrangers en langue azerbaïdjanaise. Il faut remarquer que pendant l’époque 

soviétique, les films étrangers étaient en priorité diffusés en langue russe. Dès le début de 

l’indépendance, ce processus de traduction des films et des émissions étrangères n’a pas été 

aussi significatif et le taux de diffusion en langue russe sur les chaines privées reste très élevé. 

D’après les chiffres démontrés par le sociologue Aydın Balayev par exemple, en 2004, la 

diffusion en langue azerbaïdjanaise sur la chaine privée ATV était de 33 %, alors qu’en 

langue russe, elle représentait 67 % des émissions596. Il s’agit de remarquer qu’un grand 

problème subsiste dans ce domaine. Le niveau professionnel de la traduction et de 

l’adaptation est extrêmement bas, ce qui se répercute également sur l’évolution sociale de la 

langue azerbaïdjanaise. De ce point de vue, le russe reste la langue prioritaire pour le peuple 

dans ce domaine de la vie culturelle, bien qu’il faille remarquer que ceci est vrai surtout pour 

la capitale du pays. Le 15 juin 2011, une loi sur le passage immédiat pour tous les cinémas de 

diffuser les films étrangers en langue azerbaïdjanaise a été décrété par le gouvernement. 

                                                 

596 Aydın Balayev, Ėtnojazykovye processy, p. 251. 



 309 

Cependant, bien évidemment, il a été difficile d’appliquer cette décision pour plusieurs 

raisons, à savoir économiques.  

Quel que soit le cas la présence de problèmes de ce genre ne contribue guère à la 

consolidation du prestige de la langue nationale dans la société. Ce sont surtout ces problèmes 

qui ont joué un rôle défavorable dans l’évolution des fonctions sociales de l’azerbaïdjanais et 

ainsi dans une certaine mesure, dans le renforcement ces dernières années, de la position des 

langues étrangères dans le pays. Même si le russe commence à perdre son prestige social dans 

une certaine mesure, dans l’espace postsoviétique, on constate une concurrence des langues 

internationales, surtout de l’anglais qui joue un rôle relativement important dans la vie 

linguistique du pays. Celle-ci permet d’accéder à un travail plus ou moins bien rémunéré. 

Cette tendance se manifeste de manière assez visible quand on voit les annonces d’offres 

d’emploi.  

On constate également une situation loin d’être normale dans le fonctionnement de la 

langue azerbaïdjanaise dans les représentations diplomatiques, les ambassades étrangères et 

des consulats du pays ainsi que dans les entreprises étrangères installées dans la région. 

Le problème moderne du développement et de l’évolution des fonctions sociales de la 

langue azerbaïdjanaise, dans une grande mesure, se dessine comme la conséquence d’une 

négligence du gouvernement dans la politique linguistique. Bien évidemment, sans 

intervention de l’Etat et l’adoption de certaines mesures de sa part, il sera difficile de remédier 

aux manques dans le fonctionnement social de la langue azerbaïdjanaise. Cependant, cela ne 

signifie pas que dans le processus de l’approfondissement des fonctions sociales de la langue 

azerbaïdjanaise, il y a une nécessité de recourir aux extrêmes. La limitation administrative de 

l’emploi des langues étrangères dans tel ou tel domaine ne favorisera nullement l’évolution 

des fonctions de l’azerbaïdjanais. Cela s’est manifesté dans le cas du passage de tous les 

cinémas à diffuser les films en langue azerbaïdjanaise décidé le 15 juin 2011. Il faut constater 

qu’il y a beaucoup de domaines dans lesquels l’azerbaïdjanais ne peut pas encore rivaliser 

avec les langues internationales. Il s’agit notamment du domaine informatique. Pour 

l’adaptation de celui-ci au fonctionnement dans ces domaines, il faut encore du temps. Outre 

cela, il s’agit de remarquer qu’il n’y a pas de rivalité ni d’antagonisme entre la langue 

nationale azerbaïdjanaise et les langues internationales puisqu’il y a, en quelque sorte, une 

répartition du travail entre celles-ci. L’azerbaïdjanais est conçu pour répondre aux besoins 

infranationaux, alors que les langues mondiales ont une tâche à accomplir dans les besoins de 

la communication à l’échelle internationale. D’ailleurs, de manière générale, la langue 

azerbaïdjanaise ne peut pas concourir avec les langues internationales puisque les possibilités 



 310 

informatiques de celles-ci ne sont pas identiques. Aujourd’hui, il s’avère impossible du point 

de vue économique de traduire et de publier en langue azerbaïdjanaise toutes les œuvres 

paraissant dans le monde entier en différentes langues. Dans ce sens, l’azerbaïdjanais reste 

limité, comme d’ailleurs plusieurs autres langues nationales, dans ses possibilités en raison de 

son ampleur fonctionnelle restreinte. Dans cette situation, à l’époque contemporaine, pour 

avoir l’accès à la richesse des connaissances scientifiques et techniques, maîtriser au moins 

une des langues internationales acquiert une nécessité vitale. Le développement du 

bilinguisme dans le pays est une exigence actuelle. Aujourd’hui, dans la situation 

d’affaiblissement du prestige de la langue russe dans la république, l’anglais émerge, 

apparemment pour accomplir les fonctions de la deuxième langue informatique et 

communicative. Cela se manifeste surtout dans le choix de la deuxième langue dans le 

processus de l’enseignement. La préférence est donnée à l’anglais, l’allemand et le français 

plutôt qu’au russe. Concernant la source d’information, aujourd’hui, le turc acquiert 

également une priorité dans ce domaine.  

Toutefois, il s’agit de remarquer qu’on peut considérer le fonctionnement de 

l’azerbaïdjanais comme langue infranationale, même en dépit de certaines tendances 

négatives comme assez satisfaisant. D’après le témoignage des écrivains nationaux, 

« heureusement, il faut constater avec certitude, qu’aujourd’hui, l’azerbaïdjanais répond 

effectivement à toutes les exigences fonctionnelles de la vie dans le pays du point de vue du 

contenu ainsi que du point de vue esthétique, émotionnel, etc. »597. On constate en particulier 

une conquête rapide de la vie culturelle, politique, économique et sociale par la langue 

azerbaïdjanaise dans le pays, non seulement en raison d’une possibilité établie de manière 

constitutionnelle pour l’évolution et le développement de la langue, mais également en raison 

de l’ouverture de la langue azerbaïdjanaise vers les langues de la même famille et leur 

influence parentale réciproque. De ce point de vue, la langue turque présente un moyen 

d’influence le plus envisageable parmi les langues de la même famille à laquelle appartient 

l’azerbaïdjanais et participe également avec d’autres langues internationales à la diffusion 

informatique.    

Quant à la langue russe, en dépit du fait qu’elle restera une langue pour la diffusion de 

la littérature à une grande échelle, l’azerbaïdjanais garde sa position nouvellement acquise en 

                                                 

597Voir l’interview de l’écrivain azerbaïdjanais vivant à Moscou, Čingiz Gusejnov, « K voprosu o bilingvizme v 

hudojestvennom tvorčestve », sur le lien www.kultura.az , consultée le 6 février 2011, 

http://www.kultura.az/articles.php?item_id=20110506081433944&sec_id=17  



 311 

tant que langue familière et maternelle pour les écrivains nationaux dans la création de leurs 

œuvres. En dépit de certains disfonctionnements, l’azerbaïdjanais moderne est assez 

développé pour satisfaire tous les domaines de la vie sociale, politique, économique et 

culturelle du pays. Pour l’évolution d’une fonction informatique de cette langue, il faudra du 

temps. 

En guise du bilan, il faut constater que de manière générale, l’analyse de la situation 

linguistique en Azerbaïdjan démontre qu’après la réacquisition de l’indépendance, le 

processus de développement fonctionnel a été relativement difficile et contradictoire. On 

constate des évolutions positives comme négatives dans ce processus. 

 Vers la fin de la première décennie de l’indépendance, la majorité des problèmes, y 

compris linguistiques, n’ont pas été résolus. Cependant, il faut prendre en compte que 

l’acquisition de l’indépendance ne garantit pas encore la résolution de tous les problèmes 

existants. En effet, la disparition de l’ancienne conception ne signifie pas encore l’acquisition 

immédiate d’une nouvelle conception. Un laps de temps est nécessaire quand le passé a cessé 

d’exister et que le nouveau n’est pas encore acquis. La période d’après la réacquisition de 

l’indépendance s’inscrit dans ce cadre-là. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 312 

Conclusion 

En guise de conclusion, nous souhaitons retracer les résultats centraux que nous avons 

obtenus, les limites de notre travail, ainsi que les perspectives pour un développement futur de 

la question de recherche que nous envisageons.  

L’influence de la société sur la langue peut être naturelle, ou consciemment régularisée 

et conditionnée de manière sociale (politique linguistique). Tous les changements dans la 

langue sont provoqués dans une certaine mesure par les exigences de la société et visent à 

répondre à ces dernières. Cependant, l’influence de la société sur la langue ne se fait pas de 

manière automatique, mais se manifeste dans sa structure intérieure. La nature sociale de la 

langue détermine toutes ses fonctions et se manifeste à tous les niveaux de la structure de la 

langue. Le combat pour la langue nationale devient ainsi un moyen de renaissance nationale.   

Dans le cadre de cette thèse, nous nous sommes intéressés à la manifestation des 

changements dans la langue azerbaïdjanaise au cours du XXe siècle dans le territoire de la 

République d’Azerbaïdjan. 

 Au XXe siècle, la langue azerbaïdjanaise est entrée dans une nouvelle phase. Le 

développement de la langue a paru, au premier abord, être un phénomène linguistique. Il a 

cependant un lien non négligeable avec la vie sociale et politique du pays.   

Les transformations sociales et politiques qui ont été discutées dans la 1ère partie de ce 

travail ont déterminé le point de départ pour l’étude de la situation linguistique en 

Azerbaïdjan durant la période traitée. Les notions de modernisation et de formation de 

l’identité nationale ont défini le lien entre les transformations sociales et les changements dans 

la langue azerbaïdjanaise. Pour comprendre le processus de l’évolution de la langue, il est 

nécessaire d’étudier les changements sociaux et politiques dans la vie du pays dans son entité. 

Nous avons essayé de montrer que les changements dans la langue azerbaïdjanaise au cours 

du XXe siècle sont les résultats de transformations sociales et politiques du pays. 

La langue littéraire de l’époque moderne est liée à la formation de la nation. Si la 

langue devient nationale, c’est qu’une nation se forme, sciemment, par des actes de volonté et 



 313 

que la langue apparaît aux hommes politiques et aux citoyens comme un élément essentiel de 

la « nationalité »598. 

Les conditions sociales et politiques du développement de la nation même sont un 

critère principal dans le développement de la langue nationale. Dans les étapes précoces de la 

formation de la nation, il n’y a qu’un groupe social très limité qui maîtrise la langue littéraire. 

Le reste de la population utilise la langue populaire, ce qui signifie que la langue nationale en 

tant que littéraire n’est maîtrisée que par une partie de la population. 

De ce point de vue, la première transformation sociale importante est le processus de 

modernisation et de formation de l’identité nationale qui est exprimé par le turquisme culturel. 

L’amplification des processus dans le monde a servi de l’impulsion pour le développement de 

l’idée nationale en Azerbaïdjan. En décrivant ces changements, nous avons mis en évidence 

leur influence sur l’évolution de la langue et de la culture de manière générale.  

L’étude de la situation linguistique au XXe siècle démontre que le problème de 

l’évolution de la langue est un processus très significatif dans la transformation de l’identité 

nationale. Le phénomène de la langue a déterminé le passage d’une forme de conscience 

basée sur l’identité traditionnelle de la communauté des croyants (ummətçilik) d’abord, à celle 

de l’identité de l’unité de la communauté turque (türkçülüq) pour finalement culminer sur la 

prise de conscience du particularisme azerbaïdjanais (azərbaycançılıq). Chaque étape de 

l’évolution que nous avons mise en évidence est présentée dans une sous-partie. L’étude que 

nous avons réalisée comporte trois parties, concernant l’époque nationale, soviétique et 

l’époque de l’indépendance.  

L’analyse des transformations dans la vie sociale et politique de l’époque tsariste en 

Azerbaïdjan, depuis son invasion par l’Empire russe, montre que la situation linguistique était 

conflictuelle, car la langue russe était imposée par l’Empire comme étant celle d’état. 

Cependant, celle-ci ne pouvait pas jouer d’une manière effective le rôle d’un moyen de 

communication quotidien dans cette région. D’autre part, cette langue avait un prestige social 

très faible parmi la population locale dans la région concernée. Le retard de l’instruction de la 

population indigène a été souvent ignoré et même encouragé par l’administration tsariste.  

                                                 

598 Ferdinand Brunot, Histoire de la langue française des origines à 1900, (en IX tomes), tome IX, La 

Révolution et l’Empire. Première partie, Le français langue nationale, Paris, Librairie Armand Colin, 1927, p. 5. 



 314 

Les appels linguistiques et culturels ont été les points déterminants dans la formation 

du mouvement national, car ils étaient plus abordables par la population que des concepts 

politiques difficiles. A l’étape des combats ouverts pour les idéaux politiques a précédé la 

maîtrise du problème culturel et linguistique.  

En développant la problématique des transformations sociales et politiques de 

l’époque nationale à partir de 1918-1920, nous avons constaté que le combat pour la langue 

nationale, caractérisant cette période, est devenu un moyen de renaissance nationale et de 

libération du peuple. Le processus de nationalisation amorcé par le gouvernement national 

dans le domaine de la culture et de la langue est devenu irrévocable dans l’histoire du 

développement de la conscience nationale du peuple. L’époque nationale est également 

marquée par la formation de la conception de « l’azerbaïdjanisme » qui commence à se 

dessiner et à s’émanciper de l’entité de la conception si populaire à l’époque du « turquisme ». 

Les réalisations de l’époque nationale n’ont pas pu être supprimées, même par les bolcheviks 

après leur occupation de l’Azerbaïdjan. Outre cela, le développement de la culture nationale a 

servi d’outil dans leur politique pragmatique destinée à consolider une nouvelle idéologie en 

Azerbaïdjan.  

L’étude de l’évolution sociale et politique en Azerbaïdjan à l’époque nationale nous a 

permis de concevoir le développement du problème national et par ce biais, la problématique 

de la langue pendant la première décennie de l’époque soviétique, notamment la « politique 

de l’indigénisation ». Même si le développement et l’élargissement des fonctions sociales de 

la langue azerbaïdjanaise sont considérés par la majorité des auteurs soviétiques comme un 

produit de l’époque soviétique, le fondement même de ce problème est subsiste à l’époque 

nationale. Les transformations ultérieures durant la première décennie de l’époque soviétique 

n’ont été qu’une prolongation des idées fondées à la période de la RDA. De ce point de vue, 

l’époque nationale des années 1918-1920 est une période cruciale dans le développement et 

l’évolution du problème linguistique en Azerbaïdjan au cours des deux époques.   

Dans le cadre de l’étude des transformations sociales et politiques de l’époque 

nationale, nous nous sommes focalisée sur certains points très importants concernant le 

fonctionnement de la langue azerbaïdjanaise, à savoir la nationalisation de l’enseignement, 

l’ouverture de certains établissements de l’enseignement ainsi que le problème de l’alphabet, 

de la terminologie, de l’orthographe et de la langue d’une manière générale.  

Le problème de l’alphabet, faisant partie d’une idée nationale, n’a pas été facile à 

résoudre en raison de certaines contradictions. Etant donné que l’alphabet arabe permettait 



 315 

aux peuples turcs de se lire et de se comprendre, il était considéré que le changement de cet 

alphabet mènerait à un éloignement de ces peuples l’un de l’autre. L’autre raison très 

importante était l’aliénation des Azerbaïdjanais de leur héritage culturel et de leur patrimoine 

littéraire ainsi que leur séparation de l’Azerbaïdjan du Sud (partie iranienne), qui continuait à 

utiliser l’alphabet arabe.  

L’évolution de la terminologie et de l’orthographe ainsi que de l’alphabet a reflété bien 

des transformations sociales et politiques de la période envisagée. Etant donné que le 

problème de la terminologie et de l’orthographe a été étroitement lié à celui de l’alphabet, ce 

problème n’a pas pu non plus être résolu à l’époque de l’indépendance. Cependant, deux 

tendances sont très marquantes dans la terminologie et l’orthographe de la langue de l’époque. 

Concernant la terminologie, la première tendance a correspondu à la création des termes en se 

fondant sur la base traditionnelle de la langue, c'est-à-dire les langues arabe et persane, ce qui 

impliquait de rester plus proche de l’ottoman. Cette période a également correspondu à la 

création de termes sur la base purement turque, ce qui a signifié créer les termes à partir de la 

langue populaire. En ce qui concerne l’orthographe, le maintien de l’alphabet arabe n’a pas 

permis de normaliser et de standardiser l’orthographe. Il existait déjà plusieurs images 

graphiques du même mot. A l’époque nationale, le problème de l’alphabet et de l’orthographe 

n’a pas été résolu. 

Dans cette thèse, les transformations sociales et politiques de l’époque soviétique ont 

été présentées de manière concrète et ont démontré la spécificité du régime soviétique qui 

était destiné à créer un Etat soviétique avec un seul peuple soviétique. Le fait d’un 

rapprochement, d’une fusion et finalement d’une dissolution de toutes les nations en une seule 

nation russe était le but même de cette idéologie. La reconstruction des langues nationales a 

occupé une place particulière parmi les tâches politiques du régime communiste. Les 

changements dans la langue notamment, la normalisation de la langue littéraire qui devait se 

baser sur la langue populaire, son introduction dans l’enseignement et dans l’administration 

étaient le point essentiel de la nouvelle planification linguistique de l’époque soviétique. On a 

cru nécessaire, non plus seulement de répandre la norme populaire de la langue en tant que 

littéraire, mais de l’imposer.   

La langue est devenue une affaire d’Etat. Elle est devenue un objet de règlementations. 

Toute une série de mesures ont été prises à cet effet qui a constitué une politique. Le passage 

de l’alphabet arabe à l’alphabet latin, la réforme de l’orthographe de manière appropriée et 

l’adaptation de la terminologie à la nouvelle idéologie était considéré comme la normalisation 



 316 

de la langue. La politique linguistique de l’époque soviétique était destinée à reconstruire la 

langue sur la base socialiste. Cela s’est fait par la voie d’une rupture avec la langue 

azerbaïdjanaise traditionnelle.  

On a constaté une certaine russification dans les années 1930 qui était liée à une 

nouvelle reconstruction de la langue et à l’enracinement de la politique de la centralisation. A 

cet égard, nous avons analysé les changements de l’alphabet, à savoir le passage au cyrillique, 

le problème de l’orthographe, et la tendance russificatrice dans la terminologie. Avec le 

passage à l’alphabet russe, il y a eu l’imposition de l’orthographe et de la terminologie qui 

devait correspondre au schéma phonétique russe. 

Un retour à l’esprit national dans le développement de la langue a suivi, comme nous 

l’avons vu, les années de la Deuxième Guerre mondiale, et surtout l’époque de la 

déstalinisation ou du « dégèle khrouchtchévien » des années 1950.  

L’un des principaux événements dans le développement de la langue azerbaïdjanaise a 

été l’attribution du statut étatique. 

L’intégration d’un article dans la constitution de la RSSA entrepris en août 1956 a 

apporté à l’azerbaïdjanais le statut de langue d’Etat. Ces transformations ont donné 

l’impulsion pour le développement de l’esprit national. L’adoption de la loi sur le statut 

étatique de la langue azerbaïdjanaise a également eu une influence sur l’introduction de 

certaines corrections des inconvénients de l’alphabet cyrillique azerbaïdjanais ainsi que de 

l’orthographe. Dans la création de la terminologie, nous avons observé le retour à la tradition 

orientale. Il s’est surtout agi du retour des mots arabes et persans usuels qui avaient été 

supprimés et remplacés par des mots russes à l’époque stalinienne. Les processus des années 

1950 ont eu un impact sur les relations entre la Turquie et l’Azerbaïdjan et ont également fait 

renaitre le sentiment du turquisme qui avait été interdit si longtemps. 

L’étude des transformations sociales et politiques de l’époque de la stagnation, 

autrement dites « brejnévienne », a démontré l’établissement du bilinguisme russe-national 

qui est désormais devenu source de prestige social. Cependant, le bilinguisme ne s’est 

développé que dans les régions urbaines et surtout dans la capitale et dans les grandes villes 

de la république, où la population russe était relativement nombreuse, du fait des contacts 

intralinguistiques. Sachant que la grande partie des régions rurales de l’Azerbaïdjan est 

monoethnique, cette situation exclut le russe en tant qu’entourage linguistique, car la 



 317 

connaissance de la langue russe y est quasi impossible. Jusqu’à la désagrégation de l’Union 

soviétique, la langue est restée le noyau dur du combat idéologique. 

 Les démarches entreprises à certaines époques de l’époque soviétique ont ralenti en 

quelque sorte le processus de russification. La délivrance des passeports à la population 

nationale rurale au milieu des années cinquante a donné l’impulsion aux processus 

migratoires dans la république. Ces derniers ont contribué à l’accroissement de la population 

nationale urbaine dans la république et au changement de la composition de la population 

dans la capitale et dans les grandes villes, qui était établie depuis le début de la soviétisation. 

Les préservations linguistiques dans les régions rurales ont contribué également au 

développement de la langue conformément à la tradition nationale. Le processus de la 

résistance à la russification a elle aussi contribué à l’accroissement progressif de la population 

nationale dans les organismes étatiques. 

La formulation du problème de la langue a formé un point capital dans la renaissance 

de l’idée nationale à l’époque de l’indépendance. La réacquisition de l’indépendance en 

Azerbaïdjan en 1991 a été amorcée par le démontage du système soviétique et la régénération 

de la culture nationale. La « désoviétisation » était alors considérée comme 

« dérussification ».  

L’ancien problème de l’écriture et du changement de l’alphabet est devenu un sujet 

important dans la société. Il a été prévu de réaliser le passage à l’alphabet latin de manière 

progressive pendant trois ans. Cependant, ce passage n’a pas pu aboutir dans les années 

quatre-vingt. Le rétablissement de l’alphabet latin a posé de nouvelles difficultés pour 

l’ancienne génération ainsi que pour la nouvelle. Le processus lent de la relatinisation de 

l’époque de l’indépendance a relevé une évolution négative du fonctionnement de la langue 

azerbaïdjanaise. 

De manière générale, l’analyse du problème de l’alphabet a démontré que chaque 

changement de l’alphabet a eu comme résultat une certaine acculturation et des pertes d’une 

partie de la tradition et des connaissances sur le passé historique. La génération moderne ne 

sait lire ni le cyrillique, ni l’écriture arabe. La génération soviétique ne maîtrise pas les 

caractères arabes. Chaque changement d’écriture a représenté un écart de l’histoire culturelle 

de la nation. 

Le changement de la dénomination de la langue nationale, entrepris en décembre 

1992, dans le cadre du démontage des « effets négatifs » de l’époque soviétique, a eu un effet 



 318 

négatif dans la société azerbaïdjanaise. Ce problème n’a pu trouver sa solution logique qu’en 

1995 avec l’adoption d’une nouvelle Constitution, où il a été inscrit que la langue d’Etat de 

l’Azerbaïdjan est la langue azerbaïdjanaise. La résolution de ce problème a donné l’impulsion 

au rétablissement de la conception de « l’universalisme azerbaïdjanais », qui semble être la 

seule possibilité envisageable en Azerbaïdjan multiethnique aujourd’hui. Celui-ci assure la 

solidarité et la cohésion du peuple vivant sur le territoire. D’autre part, cette conception 

s’accorde bien avec le processus d’intégration de l’Azerbaïdjan dans la globalisation 

occidentale. Cependant, la prédominance de la conception de « l’universalisme 

azerbaïdjanais » n’exclut guère le « turquisme » culturel, qui garde une position valorisée 

dans la société. 

Après avoir étudié la situation linguistique en Azerbaïdjan, nous avons constaté 

qu’après la réacquisition de l’indépendance, le processus du développement fonctionnel a été 

difficile et contradictoire ; il y a eu des évolutions positives comme négatives. 

 Si à l’époque soviétique, on a assisté à des obstacles d’ordre politique et administratif 

dans le développement des fonctions sociales de la langue azerbaïdjanaise, la réacquisition de 

l’indépendance a posé des obstacles d’ordre économique.  

Durant l’époque de l’indépendance, on a observé le processus de la « nationalisation » 

dans le domaine du lexique, à savoir dans la terminologie. L’apparition de la langue turque 

comme base de la création des termes est caractéristique pour cette période. On a également 

assisté à la restriction de l’emploi des mots d’origine russe et la préférence donnée à la 

création des termes par les moyens internes de la langue azerbaïdjanaise. De manière 

générale, dans la terminologie, on a relevé trois possibilités de création de termes : les moyens 

internes avec la possibilité du calque, l’emprunt de termes internationaux mais avec les 

radicaux russes, vu leur introduction dans la langue par l’intermédiaire du russe, et la base 

turque. Ce dernier moyen de la création des termes a disparu et a réapparu d’une époque à 

l’autre. Le processus d’emprunt des termes des langues étrangères à différentes époques a été 

sciemment freiné afin de donner la préférence aux moyens propres à la langue azerbaïdjanaise 

pour la rendre plus nationale. 

Ainsi, le XXe siècle dans son intégralité est devenu la période du vrai développement 

et de la transformation de la langue littéraire azerbaïdjanaise. C’est à cette période-là qu’on a 

observé l’élargissement des possibilités fonctionnelles de la langue et l’enrichissement des 

styles sur la base des tendances intérieures du développement de la langue. On a également 

constaté la rectification et l’uniformisation des règles de l’écriture.  



 319 

Durant l’époque moderne du développement, la langue azerbaïdjanaise s’est 

normalisée et est devenue une norme nationale commune de la langue littéraire. Puisque le 

caractère important de la langue nationale consiste dans l’existence de la langue littéraire 

normalisée, qui est commune pour toute la nation, et qui englobe tous les domaines de la 

communication, créée sur la base de la langue populaire, l’étude du processus de 

l’établissement et du développement de la norme littéraire est devenue l’une des tâches 

principales de l’histoire de la langue littéraire. 

Les caractères principaux de la langue littéraire nationale consistent dans son intention 

d’être commune à toute la nation ainsi que la standardisation de ses normes. La notion de la 

norme est fondamentale dans la détermination de la langue littéraire nationale.  

Le problème de la langue est toujours resté le plus important pour les Azerbaïdjanais 

dans chaque étape du développement de l’Azerbaïdjan, tout en s’inscrivant dans la 

conjoncture politique et sociale du pays. 

Aujourd’hui, l’azerbaïdjanais est une langue qui est capable d’exprimer dans une 

forme expressive toute la profondeur de la pensée jusqu’aux moindres nuances. La 

polyvalence de la langue azerbaïdjanaise et notamment, l’ampleur de son élargissement aux 

différents domaines de la pratique communicative de la société, dépend en grande partie de la 

spécificité des conditions sociales et historiques de son développement.  

Cependant, il reste encore des cas négatifs dans le développement de la langue 

azerbaïdjanaise moderne. Il s’agit surtout du langage de la télévision, de la radio, de la 

publicité, de l’étiquetage de la production et des biens, etc. On constate un non-respect des 

normes grammaticales et orthoépiques de la langue. Toutefois, le fonctionnement de 

l’azerbaïdjanais se présente comme satisfaisant dans les autres domaines de la vie sociale, 

politique, économique et culturelle du pays. 

Nous espérons que cette étude telle qu’elle est, intéressera les linguistes, les 

sociologues et les historiens. Ils y verront l’action de l’Etat qui a une politique linguistique, 

les tentatives d’un pays et d’un peuple qui désire voir sa langue maternelle devenir étatique, et 

les démarches effectuées pour la standardisation et la normalisation de celle-ci. 

 

 

 



 320 

Bibliographie 

En azerbaïdjanais 

1. ABDULLAYEV Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966, p. 330. 

2. ABDULLAYEV Əlövsət Z., Azərbaycan dili məsələləri, Bakou, Bakı Universiteti 

nəşriyyatı, 1992, p. 329. 

3. AGAYEV Əjdər, Fərhad Ağazadənin pedaqoji görüşləri, Bakou, Maarif, 1987. 

4. AĞAMALIOĞLU Səmədağa, Bizim yolumuz hayanadur ? Bakou, Yeni Türq əlifba 

komitəsi nəşriyyatı, 1924, p. 48. 

5.  AĞAMALIOĞLU Səmədağa, İki mədəniyyət, Bakou, Azərnəşr, 1928. 

6.  AĞAMALIOĞLU Səmədağa, Elmdən və tarixdən, Bakou, Yeni Türq əlifba komitəsi 

nəşriyyatı, 1927, p. 25. 

7. AĞASIOĞLU Firidun, « Ziyanın yarısından… », Azərbaycan, 30 mars 1990. 

8. AĞAZADƏ Fərhad / Şərqli / Yeni türk əlifbası, Bakou, 1922. 

9. AĞAZADƏ Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 1923. 

10. Azərbaycan ədəbi dili tarixi (sovet dövrü), III cild, (redaktoru Məhərrəmova R.C.), 

Bakou, Elm nəşriyyatı, 1982, p. 252. 

11. Azərbaycan Demokratik Respublikası, Tarix, İçtimayi-siyasi və ədəbi mədəni həyat, 

Bakou, Azərbaycan Dövlət nəşriyyat-poliqrafiya birliyi, 1992, p.191. 

12. Azərbaycan dili, Azərbaycan Respublikası Prezidentinin İşlər İdarəsinin Prezident 

Kitabxanası, p. 77, http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf, consultée 20 juin 

2011. 

13. Azərbaycan dilinin izahlı lüğəti, dörd cilddə, 1- ci cild, Bakou, 2006, Şərq-Qərb, p. 744. 

14. « Azərbaycan dilinin orfoqrafiya qaydaları (layihə) », Azərbaycan müəllimi, 5 sentyabr, 

1957. 

15. Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası, Bakou, 1951, Azərbaycan Elmlər Akademiyasının 

Nəşriyyatı. 



 321 

16. Azərbaycan dilinin orfoqrafiya qaydaları, Bakou, 1958, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyasının Nəşriyyatı. 

17. Azərbaycan dilinin orfoqrafiya lüğəti, Bakou, 2004, Lider nəşriyyatı, p. 728. 

18. Azərbaycan dilinin orfoqrafiya lüğəti, Bakou, 1975. 

19. Azərbaycan Dövlət quruluşunun bərpa olunması gününə həsr olunmuş elmi konfransın 

əsərləri, Azərbaycan Elmlər Akademiyası, Tarix institutu, Elm, Bakou, 1991, p. 329. 

20.  Azərbaycan ədəbi dilində norma ve normalaşma məsələləri, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyası Nəsimi adına Dilçilik İnstitutu, (Gənc Dilçilərin III Respublika 

Konfransının materialları 25-26 noyabr 1991 ci il), Bakou, Elm, 

21. Azərbaycan Respublikasının Konstitusiyası, Bakou, 1996. 

22. Azərbaycan xalq cumhuriyyəti ensiklopediyası II cildə, Bakou, 2005, Lider nəşriyyat, I-

II cild, p. 469, 439. 

23. Azərbaycan xalq cumhuriyyəti-90 (1918-1920), Biblioqrafiya, Bakou, Azərbaycan 

Turizm Nazirliyi, 2008, p. 265. 

24. Azərbaycan xalq cumhuriyyəti (1918-1920) Parlament (stenoqrafik hesabatlar) I - II 

cild, Bakou, Azərbaycan nəşriyyatı, 1998, s. 974, 991 

25.  Azərbaycan terminologiyası problemləri, Bakou, Azərbaycan SSR Elmlər 

Akademiyasının terminologiya komitəsi, 1988, p. 317. 

26. ARZUMANLI Vaqif, MUSTAFA Nazim, Tarixin qara səhifələri. Deportasiya. 

Soyqırım. Qaçqınlıq, Qartal, Bakou, 1998. 

27. ASLANOV A. « Sovet dövründə Azərbaycan ədəbi dilinin lüğət trkibində başlıca 

dəyişiklər », pp. 145-157, Az SS REA Nizami adına ədəbiyyat və dil institutunun 

əsərləri. VI cild, Bakou, 1954. 

28. ASLANOV Əhməd, Lenin milli siyasəti və Azərbaycan dilinin yeni mərhələsi, Bakou, 

Azərbaycan SSR Bilik Cəmiyyəti, 1980, p. 39. 

29. AŞΙRLΙ Akif, Azərbaycan mətbuatı tarixi ( 1875-1920), Bakou, Elm və təhsil, 2009, p. 

296, URL: http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée 10 

fevrier 2010. 

30. ATAKİŞİYEV A. M., M. Ə. Rəsulzadə adına Bakı Dövlət Universiteti tarixi, iki 

hissədə, I hissə, Bakou, Bakı Universiteti nəşriyyatı, 1991, p.524. 

31. AXUNDOV Ağamusa, Dil və mədəniyyət, Bakou, Yazıçı, 1992, p. 190. 

32. AXUNDOV Ağamusa, Dil və ədəbiyyat, I vol, Bakou, Gənclik, 2003, p. 660.  

33. AXUNDOV Ruhulla, Seçilmiş əsərləri, Bakou, Azərnəşr, 1977, p. 206. 



 322 

34. AXUNDOV Ruhulla, Rusca-türkçə lüğət, vol 2, Bakou, Azərnəşr, 1929. 

35. AXUNDOV Mirzə Fətəli, Əsərləri, 3 cilddə, III vol, Bakou, Elm, 1988. 

36. AXUNDOV Ağamusa, Dil və Üslub məsələləri, Bakou, Gənclik, 1970, p. 103. 

37. BALAYEV Xaqan, Azərbaycan dilinin dövlət dili kimi təşəkkülü tarixindən : XVI-XX 

esrlər, Bakou, Elm və həyat, 2002, p. 199. URL : http://www.elibrary.az/docs/bal.pdf 

consultée 9 fevrier 2011. 

38. BAYKARA Hüseyn, Azərbaycan istiqlal mübarizəsi tarixi, Bakou, Azərbaycan Dövlət 

nəşriyyatı, 1992, p. 130.  

39. BAYKARA Hüseyn Azərbycan milli istiqlal mücadilesi. 

http://www.rasulzade.org/ideology/5_1.html consultée 15 avril 2010.     

http://www.gunaskam.com/tr/index.php?option=com_content&task=view&id=298&Ite

mid=44 

40. BƏŞİROV Allahverdi, « Mənim fikrimcə… », Bakı, 16 octobre 1990. 

41. BƏŞİROVA Adilə, « Lüğət tərkibinin zənginləşməsi və texniki terminlər », Elm və 

həyat, 1987,  N° 2, p. 22. 

42. BUNIYADOV Ziya, Qırmızı terror, Bakou, Azernəşr, 1993, p. 329. 

43. CAVADOV Ə., XƏLILOV R., « Azərbaycan əlifbasında edilən bəzi dəyişiklər 

haqqında », Sovet Ermənistanı, 10 fevral 1959. 

44. CƏFƏROV Nizami, Cənubi Azərbaycanda ədəbi dil: Normalar, Üslublar, Bakou. Elm, 

1990, p. 124. 

45. CƏFƏROV Nizami, Azərbaycan türkçəsinin milliləşməsi tarixi, Bakou, 1995, p. 208. 

46. CƏFƏROV Nizami, Azərbaycanşünaslığın əsasları, Bakou, Pedagogika, 2005, p. 256. 

http://ebooks.preslib.az/pdfbooks/azbooks/nizami.pdf consultée 20 novembre 2010.  

47. ÇOBANOV M. N., I Türkoloji gurultay və türk dillərinin müasir problemləri, Bakou, 

AzAtaM, 2006, p. 150. 

48. ÇOBANZADƏ B., Türk dili və ədəbiyyat tədrisi üsulu, I qismi, Bakou, Azərnəşr, 1926, 

p. 264. 

49. ÇOBANZADƏ Bekir,  « Elmi və ədəbi dil məsələsi », Maarif işçisi, 1927, N 5. 

50. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M., Müasir Azərbaycan dili, I hissə, (Fonetika, Orfoepiya, 

Orfografiya,  Bakou, Maarif, 1984, p. 307. 

51. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M.,   Azərbaycan ədəbi dilinin inkişaf yolları, Bakou, 1958, p. 44. 

52. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M., Azərbaycan dilinin üslubiyyatı, Bakou, Azərbaycan Dövlət 

tədris-pedagoji ədəbiyyatı nəşri, 1962, p. 270. 



 323 

53. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M.,  M. F Axundov dil haqqinda ve M. F. Axundovun dili, Bakou, 

Azərbaycan XMK, 1941, p. 42. 

54. DƏMIRCIZADƏ Ə., Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Bakou, 1979. 

55. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M., Klassiklərimiz dil ve yazı haqqında, Bakou, 1981, p. 55. 

56. DƏMİRÇİZADƏ Ə. M., Dilin lüğət tərkibi və gramatik quruluşu, Bakou,Elm, 1965, p. 

49. 

57. DƏMİRÇİZADƏ Ə., « Əlifbamız haqqinda », Azərbaycan müəllimi, 19 iyun 1947. 

58. Dil mədəniyyəti, Bakou, Elm, 1972, p. 61. 

59. Dil mədəniyyəti, IV buraxılış, Bakou, Elm, 1985, p. 168. 

60. Erməni iddialarının « sovet dövrü », Bakı, 2009. URL: 

http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=7 consultée 27 mars 2010. 

61. ƏHMƏDOVA Salatın, Heydər Əliyevin dil siyasəti, Bakou, INCƏ nəşriyyat evi, 2010, 

p. 212. 

62. ƏFƏNDIZADƏ Əziz, « Əlifbalarda eynilik olmur », Bakı, 25 octobre 1990. 

63. ƏLİBƏYZADƏ Elməddin, Azərbaycan dilinin tarixi, II cild, Az Dövlət Nəşriyyatı, 

Bakou, 2008, p. 636. 

64. « Əlifba komissiyasında », Elm, 3 juillet 1990. 

65. ƏLİYEV Rəhim, « Əlifba məsələsi və millətin oyanması », Azərbaycan gəncləri, 14 

septembre 1990. 

66. ƏLİYEVA Xatirə, Ortaq türk dili ədəbi dili problemi, Bakou, 1996, Avtoreferat (thèse). 

67. ƏLİZADƏ Afina, XX əsrin evvəllərində Azərbaycan ədəbi dilinin elmi üslubu, Bakou, 

1998, Avtoreferat (thèse). 

68. Kitabi Dədə Qorqud ensiklopediyası, I-II cild, Bakou,Yeni nəşrlər evi, 2000. 

69. QACARLI Cəmilə, I Turkoloji Qurultayda dil məsələləri, Bakou, Azərnəşr, 2005, p. 

143. 

70. QASIMOV Məmməd,  Azəri dilində termin nece yaranır,Bakou, Azərnəşr, 1967, p. 46. 

71. QASIMOV M, Ş., Azərbaycan dili terminologiyasının əsasları, Bakou, Elm, 1973, p. 

186. 

72. QASIMOVA Xanım, Müstəqillik illərində Azərbaycan dilində termin yaradıcilığında 

əsas istiqamətləri, Bakou, Elm, 2009, p. 129. 

73. QƏHRƏMANLI Nazif, Köhnə - Yeni Əlifba, Azərbaycan əlifbasında dəyişmələr, 

Bakou, 2002, p. 119. 



 324 

74. QƏRƏVİ Nurəddin, Ana dilinin yazılması haqqinda (ərəb əlifbasi və azərbaycan dili), 

1990, p. 23. 

75. QƏRƏVİ Nurəddin, «Ağ dəvə düzdə qalmaz », Odlar yurdu, janvier 1988, N° 2. 

76. QULİYEV İnqlab, « Molla Nəsrəddin və ədəbi dil », Elm və həyat, 1987, N 2, p. 18 - 

19. 

77. QULİYEV İnqlab, « Dilimizin müasir inkişaf prosesi », Elm və həyat, 1987, N 5, p. 20. 

78. QURBANOV Afat, « Azərbaycan əlifbası problemi », Kommunist, 1 août 1990. 

79. QURBANOV Afat, Dil və norma, Bakou, APU, 1992, p. 46. 

80. QURBANOV Afat, Dil və üslub, Bakou, APU, 1992, p. 46. 

81. QURBANOV Afat, Yenidənqurma və Azərbaycan dili məsələləri (tematik məqələlər 

məcmuəsi), Bakou, 1988, p. 13. 

82. QULİYEV T.Z., Azərbaycan ədəbi dilində terminoloji yeniləşmə (1920-1990cı illər), 

Bakou, Nurlan, 2005, p. 289. 

83. HACIYEV Tofiq, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Bakou, 1976. p. 180. 

84. HACIYEV Tofiq, XX əsrin əvvəllərində Azərbaycan ədəbi dili, Bakou, Maarif, 1977, p. 

186. 

85. HACIYEV Tofiq, Satira dili, ADU nəşri, Bakou, 1975, p. 176. 

86. HACIYEV Tofiq, Molla Nəsrəddin’in dili və üslubu, Bakou, Yazıçı, 1983, p. 267. 

87. HACIYEVA İlhamə, Azərbaycan dilinin içtimai-siyasi terminologiyası, Bakou, 1998, 

Avtoreferat (thèse). 

88. HƏBIBƏYLI Isa, Məhəmmədağa Şaxtaxtli. Taleyi və sənəti ( məqalələr), Bakou, 

Nurlan, 2008, p. 166. 

89. HƏSƏNLI Cəmil, Azərbaycan Xalq Cümhuriyyətinin xarici siyasəti (1918-1920), I vol., 

Bakou, GARISMA MMC, 2009, p. 576. 

90. HƏSƏNOV H., Nitq mədəniyyəti və üslubiyyatın əsasları, Bakou, 1999. 

91. HƏSƏNOV H.Ə, Müasir Azərbaycan dilinin leksikası, Bakou, Maarif, 1988, p. 305. 

92. HƏSƏNOV Həsrət, Yazılar və əlifbalar, Bakou, 2001, p. 264. 

93. HƏSƏNOV Cəmil, Ağ ləkələrin qara kölgəsi, Bakou, Gənclik, 1991, p. 200. 

94. HƏSƏNOV Cəmil, Azərbaycan beynəlxalq münasibətlər sistemində 1918-1920 ci illər, 

Bakou, Azərbaycan Dövlət nəşriyyatı, 1993, p. 363.  



 325 

95. HƏSƏNZADƏ Nazim, « Terminoloji sistemin təşəkkülünə dair », Elm və həyat, 1987, 

N 2, p. 21. 

96. HEYƏT Cavad, İki dilin müqayisəsi, Varlıq elmi toplusunun əlavəsi, Bakou, Elm, 1991. 

97. HÜSEYNZADƏ M., « Əlifbamızın bəzi hərfləri haqqında », Kommunist, 18 iyun 1947. 

98. XƏLİLOV Buludxan, Azərbaycan dili: dünən bu gün, Bakou, Adiloğlu, 2004, p. 230. 

99. XƏLİLOV Buludxan, Birinci  Beynəlxalq türkoloji qurultay, Bakou, Elm, 1999, p. 185. 

100. XƏLİLOV Buludxan, Türkologiyaya giriş, Bakou, 2006, p. 384. 

101. « Xəzər », revue en langue azerbaïdjanaise, N° 4, 1991. 

102. XUDİYEV Nizami, Zamanın axarı ilə, Bakou, 2004, p. 742. 

103. XUDİYEV Nizami, Tərcümə ədəbiyyatı ve ədəbi dilimiz, Bakou, Bilik, 1991, p. 112. 

104. XUDİYEV Nizami, Azərbaycan ədəbi dili lüğət tərkibinin inkişafı (sovet dövrü), Bakou, 

1986, p. 85. 

105. XUDİYEV Nizami, Azərbaycan ədəbi dilinin zənginləşməsi yolları (sovet dövrü), 

Bakou, 1987, p. 84. 

106. XUDIYEV Nizami, Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Maarif, Bakou, 1989, p. 400.  

107. XUDIYEV Nizami, Azərbaycan ədəbi dili tarixi, Ankara, 1997. 

108. XUDIYEV Nizami, Radio, Televiziya və ədəbi dil, Bakou, Azərbaycan Dövlət 

nəşriyyatı, 2001, p. 659. 

109. XUDIYEV Nizami, Xalqın tarixi haqqı : dilimiz varlığımız, Bakou, Azərbaycan 

nəşriyyatı, 2003, p. 336.  

110. XUDIYEV Nizami, Heydər Əliyev və Azərbaycan dili, Bakou, Təhsil, 1997, p. 288. 

111. XULUFLU Vəli, İmla Lüğəti, Bakou, Azərnəşr, 1929. 

112. İBRAHİMLİ Xaləddin, Azərbaycan Siyasi mühaciratı (1920-1991), Bakou, Elm, 1996, 

p. 304. 

113. İBRAHİMOV Mirzə, Ana dili hikmət xəzinəsi (məqalələr), Bakou, Azərbaycan dövlət 

nəşriyyatı, 1991, p. 130. 

114. İBRAHİMOV Mirzə, « Dilimizin inkişaf yolları haqqında », Azərbaycan filialının 

xəbərləri, N 12, dekabr 1944, Bakou, EAAzF nəşriyyatı, p. 39-57. 

115. İSMAYILOVA Gülarə H., « Sovet dövründə Azərbaycanda əlifba məsələsinin həlli », 

Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının xəbərləri, Ədəbiyyat, dil və incəsənət seriyası, 

1967, N 3-4. p. 128-144. 

116. İSMAYILOVA Gülarə, « Sovet dövründə Azərbaycan yazısının inkişafı ( 1920-1926) ». 

Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyasının xəbərləri, İctimayi elmlər seriyası, 1963 N 5, p. 

45-56. 



 326 

117. KÖÇƏRLİ Firidun bey, Azərbaycan ədəbiyatı, 2 cildə, I cild, Bakou, Elm, 1978, p. 595. 

118. KOROĞLU Xalıq, « Mən sözümü demişəm », Azərbaycan, 15 juin 1990. 

119. « Latın əlifbasına keçməyə ehtiyac varmı ? » Kommunist, 23 juin 1990. 

120.  MAHMUDOV Ə., « Əlifba və orfografiyamızın bəzi məsələləri », Ədəbiyyat və 

incəsənət, 9 iyul 1955. 

121. MEHDIYEVA Sevil, Azərbaycan ədəbi dili tarixi (dört cilddə), Bakou, Şərq-Qərb, 

2007.  

122. MƏHƏRRƏMOV A., Azərbaycan ədəbi dilinin sovet dövrü, Bakou, 1961, p. 84. 

123. MƏHƏRRƏMOV A., « Orfoqrafiya qaydaları layihəsini daha da təkmilləşdirməli », 

Azərbaycan müəllimi, 19 sentyabr, 1957. 

124. MƏHƏRRƏMOV Q., Televiziya nitqi və ədəbi tələffüz, Bakou, 1999. 

125. MƏHƏRRƏMOV Q., Dilimizin zənginləşməsində televiziya və radionun rolu. Nitq 

mədəniyyəti məsələləri, Bakou, Elm, 1988. 

126. MƏMMƏD Cəfər, « Latın əlifbası lazımdırmı? », Kommunist, 16 octobre 1990. 

127. MƏMMƏDLİ Nadir, Alınma terminlər (1920-1995ci illər), Elm, Bakou, 1997, p. 314. 

128. MƏMMƏDOV Müseyib, Nəriman Nərimanovun publisist üslubu, Bakou,Yazıçı, 1985, 

p. 170. 

129. MƏMMƏDOV Müseyib, « Müasir Azərbaycan dilində söz yaradıcılığı », Elm və həyat, 

1987, N 7, p. 22-23. 

130. MƏMMƏDOV Xəqani, Azərbaycan milli hərəkatı 1875-1918 illər, Bakou, p. 170. 

131. MƏMMƏDOV Xeyrulla, « Əkinçidən » « Molla Nədrəddinə » qədər, Bakou, Yazıçı, 

1987, p. 268. 

132. MƏMMƏDOV Müseyib, Nərimanov və ana dili, Elm, Bakou, 1971, p.79. 

133. MƏMMƏDOVA Pervin, Atatürkün dil siyasəti, Bakou, Nurlan, 2003, p. 231. 

134. MƏRDƏNOV Misir, QULİYEV Əskər, Azərbaycan təhsili xalq cumhuriyyəti illərində 

(1918-1920), Bakou, Çaşığoğlu, 2003, p. 240. 

135. MƏRDƏNOV Misir, Azərbaycan təhsili dünən, bugün, sabah, Bakou, Təhsil nəşriyyatı, 

2006, p. 300. 

136. Molla Nəsrəddin, Azərbaycan SSR Elmlər Akademiyası Nizami adına Ədəbiyyat 

institutum Ədəbi abidələr seriyası, on iki cilddə ( 1906-1931), 1-ci cild ( 1906-1907), 

Bakou, Elm, 1988. 

137. NEMANZADE Ömər Faiq, Seçilmiş əsərləri, Bakou, Yazıçı, 1992, p. 305. 

138. NƏCƏFOV Bəxtiyar, Azərbaycan Demokratik Respublikası (daxili və xarici siyasəti), 

Bakou, 1992, p.78. 



 327 

139. NƏRİMANOĞLU Kamil Vəli, Azərbaycan Dövlət dili siyasəti, Bakou, Çinar-Çap, 

2006, p. 255. 

140. NİJAT Əlisa, Nağillara dönən tarix, Bakou, Azərnəşr, 1993, p. 160. 

141. Orfoqrafiya lüğəti, ( Ə. Babazadə, D. Guliyev, Ə. Əliyev...), Bakou, 1940. 

142. PAŞAYEVA Gülşən, Sovet dil siyasəti standartlarından Avropa standartlarına doğru : 

Azərbaycan nümunəsi, URL: 

http://www.sam.gov.az/sites/default/files/publications/af2_gulsen_pasayeva_sovet_dil_siyaset

i_standartlarindan_avropa_standartlarina_dogru_azerbaycan_numunesi.pdf consultée 10 

mars 2010. 

143. RƏSULZADƏ Məmməd Əmin, Bolşeviklərin şərq siyasəti, Bakou, Sabah, 1994, p. 131. 

144. RƏSULZADƏ Məmməd Əmin, Çağdaş Azərbaycan tarixi, Bakou, Gənclik, 1991, 

http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, consultée 7 octobre 2010. 

145. RƏSULZADƏ Məmməd Əmin, Azərbaycan cümhuriyyəti, URL: 

http://www.rasulzade.org/books.html , consultée 11 octobre 2012. 

146. RÜSTƏMOV R., « Sovet hakimiyəti illərində Azərbaycan dili lüğət tərkibinin rus 

dilinin təsiri ilə zənginləşməsi », Az SS REA Nizami adına ədəbiyyat və dil institutunun 

əsərləri. VI cild, Bakou, 1954, p. 5-20. 

147. SADIQOVA Sayalı, Azərbaycan dili terminologiyasının nəzəri problemləri, Bakou, 

Elm, 2002, p. 230. 

148. SƏİD Xalid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, Bakou, 1929, p. 147. 

149. ŞİRƏLİYEV M. A., Bakı dialektı, Bakou, AzSSREA nəşriyyatı, 1949, p. 250. 

150. ŞİRƏLİYEV M. A., « İstilahlar yaradılmasındaki əsas prinsiplər », Dil İnstitutun 

əsərləri, I cild, Bakou, Az SSREA nəşriyyatı, 1947, p. 27 - 42. 

151. ŞİRƏLİYEV M. A., « Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası », Azərbycan məktəbi journalı, 

Bakou, 1951, dekabr, N 9, p. 17-23. 

152. ŞİRƏLİYEV M. A., « Əlifbamızın bəzi nöqsanları haqqında », Kommunist, 22 iyun 

1947. 

153. ŞİRƏLİYEV M. A., Ə. Dəmirçizadə, R. Rüstəmov, Z. Budaqova, « Azərbaycan dilinin 

orfoqrafiya qaydaları layihəsi və «  я, ю, е j+e » qoşa səsli hərfləri haqqında, 

Kommunist, 29 sentyabr 1957. 

154. ŞİRƏLİYEV M. Ş.,  Azərbaycan dili orfoepiyasının əsasları, Bakou, 1970. 

155. Terminologiya məsələləri, Az SSSR EA rəyasət heyyəti yanında terminologiya 

komitəsi, Bakou, Elm,1990. 

156. VEYSƏLLI Fəxrəddin, Dil, Cəmiyyət və Siyasət, Bakou, 2004, p. 308. 



 328 

157. VƏLIYEV Tofiq, İSMAİLOV Eldar, HƏSƏNOV Cəmil, QAFFAROV Tahir, 

Azərbaycan tarixi 11 sinif, p.351. 

158. YADIQAR (Veysəll/i/ov) Fəxrəddin, Dilimiz, qeyrətimiz, qayğılarımız, Maarif, Bakou, 

1997, p. 175. 

159. YADIQAR (Veysəll/i/ov) Fəxrəddin, « Əlifba mədəniyyətin guzgüsüdür » (mütəxəssiz 

rəyi), Ana sözü, 1990, N° 2. 

160. YAGUBLU Nəriman, Azərbaycan Milli İstiqlal mübarizəsi və Məmməd Əmin 

Rəsulzadə, Bakou, 2001, p. 154. 

161. YAGUBOVA Təhminə, Azərbaycan mətbuat dilində alınmalar, Bakou, Azərbaycan 

Milli Elmlər Akademiyası Nəsimi adına Dilçilik Institutu, MBM, 2008, p. 153. 

http://www.anl.az/el/y/yt_amda.pdf consultée 04 octobre 2011. 

 

En anglais 

 

162. ALGAR H., « Ākūndzāda », Encyclopaedia Iranica, december 15, 1984, vol. III, fasc. 

7, pp. 735-740, URL: http://www.iranicaonline.org/articles/akundzada-playwright 

consultée 22 octobre 2012.  

163. ALTSTADT Audry L., The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule, 

California, Hoover Institution Press, Stanford University, Stanford, 1992, p. 331. 

164. BILINSKY Yaroslav, « The soviet education laws of 1958-59 and Soviet nationality 

policy », Europe-Asia Studies, Vol.14, N° 2, 1962, October, University of Delaware, pp. 

138-157.  

165. DOEFER G., « Azeri Turkish », Encyclopaedia Iranica, december 15, 1988, vol. III, 

fasc. 3, pp. 245-248, URL: http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-viii 

consultée 22 octobre 2012. 

166. JOHANSON Lars, « Iranian Elements in Azeri Turkish », Encyclopaedia Iranica, 

December 15, 1988, vol. III, fasc. 3, pp. 248-251, URL: 

http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-ix consultée 22 octobre 2012. 

167. JOHANSON Lars and CSATÓ Éva Ágnes, The Turkic Languages, London, New York, 

Routledge, 1998, p. 504. 

168. HOSKING Geoffrey Alan, A history of the Soviet Union 1917-1991, 1985, Fontana 

Presse. 

169. HOLM John, Languages in contact. The partial restructuring of vernaculars, 2004, 

Cambridge, p. 175. 



 329 

170. HROCH Miroslav, « From National Movement to the Fully- formed Nation : the 

National- building Process in Europe », in Gopal Balakrishnan, Mapping the nation, 

New Left Review, New-York and London, 1996, p. 78.  

171. KEDDIE Nikki, « Afğānī Jamāl al-Dīn », in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, fasc. 5, pp. 

481-486. URL: http://www.iranicaonline.org/articles/afgani-jamal-al-din 

172. KEDDIE Nikki, Sayyid Jamal “al-Afghani”: A Political Biography, Berkeley: 

University of California Press, 1972. 

173. KUSHNER David, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and 

Company limited, 1977, p. 126.  

174. LAZZERINI Edward J., « Čadidism at the turn of the twentieth century: a view from 

within » in Cahiers du monde russe et soviétique, Vol. 16, N° 2, (avril-juin), 1975, pp. 

245-277, publié par EHESS, URL: 

http://www.jstor.org/stable/20169725?origin=JSTOR-pdf consultée 25 mai 2011. 

175. LEWIS Bernard, Islam and the West, New York, Oxford University Press, 1994, p. 240.  

176. LEWIS Geoffrey, The Turkish Language Reform: A Catastrophic Success, New York, 

Oxford University Press, 1999, p. 190. 

177. MARTIN Terry, The affirmative Action Empire, Nations and Nationalism in the Soviet 

Union, 1923- 1939, Cornell University Press, Ithaca and London, 2001, p. 497. 

178. SWIETOCHOWSKI Tadeusz, Russia and Azerbaijan: A borderland in transition, 1995, 

Columbia University Press, New York, p. 290. 

179. SWIETOCHOWSKI Tadeusz, Russian Azerbaijan 1905-1920. The shaping of national 

identity in a Muslim community, Cambridge University Press, 1985, p. 256. 

180. VAN DER LEEUW Charles, Azerbaijan: a quest for identity: a short history. New 

York, St Martin’s press, 1998, p. 224. 

181. WEINREICH Uriel, Languages in Contact, Columbia University, New York, 1953, p. 

148. 

182. YARSHATER E., « The Iranian Language of Azerbaijan », Encyclopaedia Iranica, 

December 15, 1988, vol. III, fasc. 3, pp. 238-245, URL :  

http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-vii consultée 22 octobre 2012. 

 

 

 

 

 



 330 

En français 

 

183. AFANASYAN Serge, l’Aménie, l’Azerbaïdjan et la Géorgie, de l’indépendance à 

l’instauration du pouvoir soviétique 1971-1923, Harmattan, 1991, p. 260. 

184. BAZIN Louis, GOKALP Altan, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz, 

(traduction), avec préface de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998, p. 

247. 

185. BENNIGSEN Alexandre, LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, La Presse et le 

mouvement national chez les musulmans de Russie avant 1920, Paris, Mouton & Co, 

1964, p. 386.  

186. BENNIGSEN Alexandre, « Mollah Nasreddin et la presse satirique musulmane de 

Russie avant 1917 », in Cahiers du monde russe et soviétique, 1962, Vol. 3, N° 3, p. 

505-520. 

187. BIROL Caymaz, Emmanuel Szurek, « La révolution au pied de la lettre. L’invention de 

l’alphabet turc », European Journal of Turkish Studies (online), 6 / 2007, online since 

19 November 2009. URL : http://ejts.revues.org/index1363.html consultée 10 novembre 

2010.  

188. BOGDAN Henry, Histoire des peuples de l’ex-URSS du IX siècle à nos jours, Perrin 12, 

avenue d’Italie, Paris, 1993, p. 442. 

189. BOMBACI Alessio, Histoire de la littérature turque, (traduit par Irène Melikoff), 

Librairie C. Klincksieck, Paris, 1968, p. 435. 

190. BOZDEMIR Michel, CALVET Louis-Jean, Politiques linguistiques en Méditerranée, 

Honoré Champion, Paris, 2010, p. 395. 

191. BOZDEMIR Michel, « La Turquie et l’espace turcophone », Géopolitique, Caucase et 

Asie centrale, N°79, Puf, juillet-septembre 2002, pp.48-53. 

192. BOYER Henri, Introduction à la sociolinguistique, Dunod, Paris, 2001, p. 104. 

193. BRUNOT Ferdinand, Histoire de la langue française des origines à 1900, (en IX 

tomes), tome IX, La Révolution et l’Empire. Première partie, Le français langue 

nationale, Paris, Librairie Armand Colin, 1927, p. 616. 

194. BRUNOT Ferdinand, Histoire de la langue française des origines à nos jours, (en XIII 

tomes), tome X, La langue classique dans la tourmente, Première partie, Librairie 

Armand Colin, 1968, p. 580. 

195. BURNEY Pierre, Les langues internationales, « Que sais-je ? », 1962, Paris, PUF, p. 

126.  



 331 

196. CAFEROĞLU Ahmet, « Azéri, dialecte turc », Encyclopédie de l’Islam, Leyde E. J. 

Brill, Paris, 1960, tome 1 (A-B), p. 197-200. 

197. CALVET Louis-Jean, « Aux origines de la sociolinguistique la conférence de 

sociolinguistique de l’UCLA (1964)», in Langage et la société, 1999, volume 88, 

numéro 88, pp. 25-57, URL 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/lsoc_0181-

4095_1999_num_88_1_2867 consultée le 11 juillet 2012. 

198. CALVET Louis-Jean, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, Hachette 

Littérature, collection Pluriel, 1999, p. 294. 

199. CALVET Louis-Jean, La sociolinguistique, P.U.F, « Que sais-je ? », 2009, (6e éd.), p. 

128. 

200. CALVET Louis-Jean, GRIOLET Pascal, Impérialismes linguistiques hier et 

aujourd’hui. Actes du colloque franco-japonais de Tôkyô (21, 22, 23 novembre 1999), 

INALCO/EDISUD, p. 383. 

201. CALVET Louis-Jean, Essais de linguistique. La langue est-elle une invention des 

linguistes ? Plan, 2004, p. 250. 

202. CASTAGNE Joseph, « Le mouvement de latinisation dans les Républiques soviétiques 

musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études 

islamiques, 1928, tome II, cahier IV, Vol. 1, p. 560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul 

Geuthner. 

203. CASTAGNE Joseph, « La latinisation de l’Alphabet Türk dans les Républiques Turko-

Tatares de l’U.R.S.S. » in Revue des études islamiques, 1927, tome I, cahier III, Vol. 1, 

p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner. 

204. CASTAGNE Joseph, « Le Congrès de Turkologie de Bakou ; Mars, 1926 », in Revue du 

monde musulman, tome 63, p. 15-90, Edition Ernest Leroux, Paris, 1926. 

205. CASTAGNE Joseph, Le bolchevisme et l’Islam. Les organisations soviétiques de la 

Russie musulmane, Revue du Monde musulman, volume 51-52, Paris, E. Leroux, 1922, 

p. 254. 

206. CHABRIER Edith, « Les délégués au Premier Congrès des peuples d’Orient », Cahiers 

du monde russe et soviétique, vol. 26, janvier-mars, 1985, pp. 21-42. 

207. COHEN Marcel, Histoire d’une langue. Le Français (des lointaines origines à nos 

jours), MESSIDOR /EDITIONS SOCIALES, Paris, 1987, p. 513. 

208. CONSTANT Antoine, L’Azerbaïdjan, Karthala, Paris, 2002, p. 390.  



 332 

209. DENY Jean, Grammaire de la langue turque (dialecte osmanli), Paris, Imprimerie 

nationale, tome V, p. 1218. 

210. DUMONT Paul, « La revue Türk Yurdu et les musulmans de l’Empire russe, 1911-

1914 », Cahier du monde russe et soviétique, 1974, vol. 15, N 3, p. 315- 333. 

211. DUMONT Paul, « La fascination du bolchevisme : Enver pacha et le parti des soviets 

populaires », 1919-1922, in Cahiers du monde russe et soviétique, 1975, Vol. 16, N° 2 

p. 141-166. 

212. EYYUBOVA Aygün, Méthodologie de l’enseignement de l’azéri langue étrangère ». 

Approche comparative (français et turc) et application à Internet, Paris, 2005 (thèse de 

doctorat). 

213. FORQUIN Jean-Claude, « Labov (William)-Sociolinguistique (Sociolinguistic 

patterns) », in Revue française de pédagogie, 1978, vol. 42, n°1, pp. 79-81.URL : 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/rfp_0556-

7807_1978_num_42_1_2134_t1_0079_0000_1, consultée le 11 juillet 2012. 

214. FODOR István, HAGEGE Claude, La réforme des langues : histoire et avenir ; The 

language reforme : history and future, en 6 volumes, vol 1,1983, Hamburg., vol 2, 

1983, vol 6, 1994. 

215. IMART Guy, « Le mouvement de « latinisation » en URSS », Cahiers du monde russe 

et soviétique, 1965, Vol. 6, N° 2, p. 223-239. 

216. IMART Guy, « Développement et planification des vernaculaires : l’expérience 

soviétique et le Tiers-monde », in FODOR István, HAGEGE Claude, La réforme des 

langues : histoire et avenir ; Hamburg, 1983, vol. 2. pp. 211-240. 

217. IMART Guy, « Un intellectuel azerbaïdjanais face à la Révolution de 1917 : Sämäd-aga 

Agamaly oglu », Cahier du monde russe et soviétique, vol. 8, N°4, octobre-décembre 

1967, pp. 528-559.  

218. GEORGEON François, « Des Ottomans aux Turcs : naissance d’une nation », Volume 

16 d’Analecta Isisiana, Istanbul, 1995, Les Éditions Isis, 1995, l'Université du 

Michigan, p. 488. 

219. GEORGEON François, « Note sur le modernisme en Azerbaïdjan au tournant du 

siècle ». in Cahiers du monde russe : Russie, Empire russe, Union soviétique, Etats 

indépendants. 1996, vol. 37, N° 1-2, pp. 97-106.   

220. KAPPELER Andreas, La Russie. Empire multiethnique, Paris, Institut d’Etudes slaves 

(traduit de l’allemand par Guy Imart), 1994, p. 415. 



 333 

221. LAURAT Lucien, Staline la linguistique et l’impérialisme russe, Paris, Les iles d’or, 

1951, p. 91.  

222. LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, BENNIGSEN Alexandre, « Le problème 

linguistique et l’évolution des nationalités musulmans en U.R.S.S. », Cahiers du monde 

russe et soviétique, 1960, Vol. 1 N°3, pp. 418-465. 

223. LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, « La presse périodique musulmane de Russie 

avant 1920 », Cahier du monde russe et soviétique, 1962, Vol. 3, N 1, p. 140-165. 

224. LEWIS B., PELLAT Ch., SCHACHT J., Encyclopédie de l’Islam, Tome II, livraison 

38, Paris, Edition G.-P. Maisonneuve& Larose S.A., 1965. 

225. MEILLET Antoine, COHEN Marcel, Les langues du monde, CNRS, Paris, 1952, p. 

1294. 

226. MONTEIL Vincent, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 192. 

227. Revendications de la Délégation de Paix de la République de l’Azerbaïdjan du Caucase, 

présentées à la Conférence de la Paix, à Paris, P. Harambat, 1919. 

228. STRAUSS Johann, « Modernisation, nationalisation, désislamisation : la transformation 

du turc aux XIXe-XXe siècles », pp. 135-159 in Revue des mondes musulmans et de la 

Méditerranée, N 124, 2008-2, Langues, religion et modernité dans l’espace musulman. 

229. STRAUSS Johann, « Purisme et modernisation linguistique : le cas du Turc de Turquie 

et de l’Azerbaïdjanais », BOZDEMIR Michel, CALVET Louis-Jean, Politiques 

linguistiques en Méditerranée, Honoré Champion, Paris, 2010, pp. 349-376. 

230. TOINET Marie-France, « La politique pétrolière des Etats-Unis à l’égard de l’URSS 

1917-1927 », Revue française de science politique, 17 e année, N 4, 1967, pp. 689-712. 

231. URJEWICZ Charles, « L’identité azérie à l’épreuve de l’indépendance » in Revue du 

monde musulman et de la Méditerranée, N° 59-60, Des ethnies aux nations en Asie 

centrale, 1991, pp. 117-122. 

232. VATIN Nicolas, « De l’osmanli au turc, les aventures d’une langue », Revue de 

l’Occident musulman et de la Méditerranée, 1988, N° 1, pp. 68-84. 

233. VILLARD Laurence, BALLIER Nicolas, Langues dominantes langues dominées. 

Publications des Université de Rouen et du Havre, 2008, p. 441. 

234. YERASIMOS Stéphane, Question d’Orient. Frontières et minorités des Balkans au 

Caucase, Edition La découverte, Paris XIII, 1993, p. 246.  

235. YBERT-CHABRIER Edith, « La pétition des musulmans du Caucase en réponse à 

l’Oukase du 18 février 1905 », Cahiers du monde russe 2 /2007, vol 48, pp. 243-258.  



 334 

URL : www.cairn.info/revue-cahiers-du-monde-russe-2007-2-page-243.htm, consultée le 24 

septembre 2012. 

236. WERTH Nicolas, « Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtième siècle, 

Révue d’histoire, 1986, vol.10, N° 1, pp. 19-36. 

 

En russe 

 

237. АGАМАLY-ОGLY Sамеdаgа, « К predstojaščemu tyurkologičeskomu s˝ezdu v 

Azerbajdžane » Novyj Vostok, 1925, Mоsсou, N°10-12, pp. 216-217. 

238. АGАМАLY-ОGLY Sамеdаgа, Neotložnyje nuždy tjurko-tatarskih narodov, Bakou, 

1925, Izdanie Komiteta Novogo Тyurkskogo Аlfavita, р. 88. 

239. AGAZADE F. KARAKAŠLY К. Očerk po istorii razvitija dviženija novogo alfavita i 

ego dostijenija, Izdaie VCK NTA Kazan, 1928, p. 133. 

240. Azerbajdžanskaja Demokratičeskaja Reaspublika (1918-1920), Zakonodatel’nye akty 

(sbornik dokumentov), Izd-vo azerbajdžan, Bakou, 1998, p. 560.  

241. Azerbajdžanskaja Demokratičeskaja Respublika, Sbornik statej posvjačšennyj 90-letiju 

Pervoj Respubliki, Moscou, Izd-vo Salam Press, 2008, p. 136. 

http://www.azerworld.info/modules/mydownloads/cache/files/adr.pdf, consultée le 09, 

septembre 2010. 

242. Azerbajdžan i Rossija : obščestva i gosudarstva, (rédacteur FURMAN D. E.) Publikacii 

Muzeja i obščestvennogo centra imeni Andreja Saharova, Moskva, 2001, p. 491. 

243. ALAVERDOV К. « К itogam pervogo plenuma naučnogo soveta VCK NA (16 — 20 

février 1933) », Pis’mennost’ i revoljucija (recueil), Sbornik 1, Izdanie VCK NA, 

Moscou-Saint Petersbourg, 1933, рp. 6-13. 

244. ALIEV Igrar, Istorija Azerbajdžana s drevnejših vremjon do načala ХХ veka, Bakou, 

Ėlm, 1995, p. 234. URL : http://www.preslib.az/ru/view/ebooks/i/     

http://www.elibrary.az/docs/istor.pdf consultée 09 septembre 2010. 

245. ALIEV Umar « Pobeda latinizacii-lučšaja pamjat’ o Agamaly-ogly », Kul’tura i 

pis’mennost’ Vostoka, livre VII-VIII, pp. 17-30. 

246. ALPATOV V. М. 150 jazykov i politika 1917-2000, Sociolingvističeskie problemy SSSR 

i postsovetskogo prostranstva, Moscou, KRAFT+IV RAN, 2000, p. 223.  

247. ARŠARUNI А.,  « Кrizis tjurkskoj ideologii », Novyj Vostok, 1928, N° 22, pp. 249-253. 



 335 

248. ATAKIŠIEV А. М., Istorija Azerbajdžanskogo gosudarstvennogo universtiteta, Izd-vo  

Azerbajdžanskogo universtiteta, 1989, p. 829. 

249. AHMEDOV Gusein Istorija razvitija školy i pedagogičeskoj mysli Azerbajdžana, 

Bakou, 2002, p. 358. 

250. BALAEV Ajdyn, Ėtnojazykovye processy v Azerbajdžane v XIX-XX vv, Nurlan, Bakou, 

2005, p. 327. 

251. BALAEV Ajdyn, Azerbajdžanskoje nacional’no-demokratičeskoje dvijenie 1917-1920, 

Baku, 1990, p. 87, URL: http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 

consultée le 16 septembre 2010. 

252. BALAEV Ajdyn, Mammed Ėmin Resulzade (1884-1955), Moscou, Izdatel’stvo 

« Flinta », 2009, p. 288. URL: http://gendocs.ru/v11160/?download=1 consultée le 23 

mai 2011. 

253. BALAEV Ajdyn, Azerbajdžanskoe nacional’no-demokratičeskoje dvijenie 1917-1920, 

Baku, 1998, p. 280, http://gendocs.ru/v20507/?download=1 consultée le 23 mai 2011. 

254. BASKAKOV N. A., « O sovremennom sostojanii i dal’nejšem soveršenstvovanii 

alfavitov tjurkskih jazykov narodov SSSR », Voprosy soveršenstvovanija alfavitov 

tjurkskih jazykov SSSR, Moscou, Izdatel’stvo Nauka, 1972, p. 238. 

255. BROJDO G. I. « K voprosu o zamene arabskogo alfavita latinskim », in V bor’be za 

novyj tjurkskij alfavit, (la rédaction de PAVLOVIČ М., Moscou, Izdanie naučnoj 

associacii vostokovedenija pri CIK SSSR, 1926, p. 40-43. 

256. BUDAGOVA Z. I., ISMAILOVA G. G., « Orfografija Azerbajdžanskogo jazyka », in 

Оrfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, Moscou, Аkademija Nauk SSSR, 

Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, 1976, p. 303, pp. 48-62 

257. VERDIEVA H. Ju., « К voprosu o demografičeskih izmenenijah v Severnom 

Azerbajdžane v načale XIX veka », Trudy naučnoj konferencii, posvjašjonnoy dnju 

vostanovlenija Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 1991, pp. 73-77. 

258. VERDIEVA H. Ju., Pereselenčeskaja politika rossijskoj imperii v Severnom 

Azerbajdžane, Bakou, Izd-vo Altaj, 1999, p. 298. 

259. VOLHONSKIJ Mihail, MUHANOV Vadim, Po sledam Azerbaidžanskoj 

Demokratičeskoj Respubliki, Serija Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, р. 256, 

URL : http://bookz.ru/authors/vadim-muhanov/po-sleda_842/1-po-sleda_842.html 

consultée le 15 septembre 2010, http://likebook.ru/books/view/20359/?page=1 consultée 

le 15 septembre 2010, http://fb2lib.net.ru/read_online/89005#TOC_id11270474 15 le 

septembre 2010. 



 336 

260. GASANLY Džamil’, Hruščjovskaja «Ottepel’ » i nacional’nyj vopros v Azerbajdžane 

(1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 661. 

261. GASANLY Džamil’, SSSR-Iran: Azerbajdžanskij krizis i načalo holodnoj vojny 1941-

1946, Moscou, Geroi Otečestva, 2006, p. 557. 

262. GRANDE B. « К voprosu ob alfavitnom stroitel’stve SSSR », Prosveščenie 

nacional’nostej, 1931, N°10, pp.72-77. 

263. DARABADI Parvin, Geopolitičeskoe soperničestvo na Kavkaze v načale XX veka 

(geoistoričeskij očerk), URL: http://www.ca-c.org/c-g/2006/journal_rus/c-g-

1/18.darabadiru.shtml#nazad16 consultée 15 le septembre 2010. 

264. DEMIRČIZADE А. М., « О pereodizacii istorii azerbajdžanskogo literturnogo jazyka», 

in Struktura i istorija tjurkskih jazykov, pp. 251-260, Moscou, Nauka, 1971. 

265. DEŠERIEV Ju. D., Razvitie nacional’no-russkogo dvujazyčija, Moscou, Nauka, 1976, 

p. 367. 

266. ŽIRKOV L., « K reforme alfavitov vostočnyh narodnostej », Novyj Vostok, 1925, 

Moscou, N°10-12, pp. 223-235. 

267. IBRAGIMBEILI Hadži Murat, Rossija i Azerbajdžan v pervoj treti XIX veka (iz voenno- 

političeskoj istorii), Moscou, Nauka, 1969, p. 151. 

268. ISAEV N. I., « Nekotorye aspekty social ‘noj politiki Azerbajdžanskoj Demokratičeskoj 

Respubliki », Trudy naučnoj konferencii, posvjaščjonnoj dnju vosstanovlenija 

Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 1991, pp. 130-134. 

269. ISMAILOV Ėl’dar, Očerki po istorii Azerbajžana, Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2010, p. 

424 ; URL : http://history.az/pdf.php?item_id=20110906052041053&ext=pdf 

http://history.az/browse.php?sec_id=8&sort=1 consultée le 12 octobre 2012. 

270. ISHAKOVA H. F., Struktury terminologičeskih sistem. Tjurkskie jazyki, Moscou, 

Nauka, 1987, p. 125. 

271. KONONOV А. N., Nekotorye voprosy izučenija istorii otečestvennogo vostokovedenija, 

Moscou, Izdatel’stvo vostočnoj literatury, 1960.  

272. KONONOV А. N., Istorija izučenija tjurkskih jazykov v Rossii, Saint Petersbourg, 

Nauka, 1982, p. 359. 

273. LEVIN I., « Materialy k politike carizma v oblasti pis’mennosti « inorodcev » », 

Кul’tura i pis’mennost’ Vostoka, livre 6, Bakou, 1930. 



 337 

274. LUNAČARSKIJ А. « Latinizacija russkoj pis’mennosti », Кul’tura i pis’mennost’ 

Vostoka, livre 6, Bakou, 1930, pp. 20-26.  

275. MUSAEV K., M., Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, Moscou, Akademija 

Nauk SSSR, Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, 1976, p. 303. 

276. MUSAEVA T. A., Revolucija i narodnoe obrazovanie v Azebajdžane, Izdatel’stvo Ėlm, 

Bakou, 1979, p. 258. 

277. MUSAEVA Tamilla, МAMMEDOV Аdil’ Važnaja veha na puti razvitija pis’mennosti 

Azerbajdžanskogo naroda (k 80-letiju Pervogo Tjurkskogo s’’ezda), Izdatel’stvo Tahsil, 

2006, p. 72. 

278. MUSTAFAZADE Rahman, Dve respubliki Azerbajdžansko-rossijskie otnošenija v 

1918-22gg, Moscou, 2006, p. 355. 

279. NAZARLI Аziza, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdžanskoj respublike (1918-1920), 

Bakou, Nurlan, 2008, p. 224. 

280. NAZARLI Аziza, « Dejatel’nost’ pravitel’stva Azerbajdžanskoj Demokratičeskoj 

respubliki v oblasti srednego obrazovanija 1918-1920 gg », Trudy naučnoj konferencii, 

posvjaščjonnoj dnju vosstanovlenija Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 

1991, pp. 125-130, 

281. « Naučnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov 

SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, №2, pp. 74-80. 

282. PAŠAEV А. А., « О nekotoryh voprosah stanovlenija literatury i isskustva v sovetskom 

Azerbajdžane (po materialam central’nyh gosarhivov respubliki) », Azərbaycan arxivi 

jurnalı, 1969, N° 1 pp. 69-104. 

283. Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenografičeskij 

otčjot, Bakou, 1926, p. 426. 

284. Pervyj Vsesojuznyj tjurkologičeskij s’’ezd, Hronika, Novyj Vostok, 1926, N°12, Moscou, 

pp. 334-341. 

285. « II Plenum Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta (VCK) novogo-tjurkskogo alfavita, 

Hronika », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°20-21, pp. 489-493. 

286. POLIVANOV Е. D., « Оsnovnye formy grafičeskoj revoljucii v tureckih 

pis’mennostjah SSSR », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°23-24, pp. 314-330. 

287. POLONSKIJ L., « Inokomyslie»,  Bakinskij rabočij, 1989 n° 5, 6. 



 338 

288. RZAEVA S. А., « Тrudnosti v likvidacii negramotnosti sel’skogo naselenija 

Azerbajdžana v 1920-1927 godah », Trudy naučnoj konferencii, posvjaščjonnoj dnju 

vosstanovlenija Azerbajdžanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 1991, pp. 140-142. 

289. RUSTAMOVA-TOGIDI Solmaz, Mart 1918 g. Baku. Azerbajdžanskie pogromy v 

dokumentah, Bakou, 2009, p. 864, URL: 

http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée le 20 avril 2010. 

290. SAMOJLOVIČ А., « Novyj tureckij alfavit. (Pis’ma iz Azerbajdžana), Novyj Vostok, 

1924, N°5 pp. 389-391. 

291. SAMOJLOVIČ А., « Pervaja Azerbajdžanskaja konferencija po orfografii », Hronika, 

Novyj Vostok, 1928, Moscou, N°20-21, pp. 493-494. 

292. Stenografičeskij otčjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta Novogo 

Tjurkskogo Alfavita (zasedavšego v Taškente ot 7-go po 12-e janvarja 1928, Bakou, 

1929. 

293. Stenografičeskij otčjet vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta Novogo 

Alfavita, Alma-Ata, 1930, p. 268. 

294. SEIDZADE D. B., Azerbajdžanskie deputatı v Gosudarstvennoj Dume Rossii, Bakou, 

1991, Azerbajdzanskoe gosudarstvennoe izdatel’stvo, p. 123, URL : 

http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée le 20 mars 2011. 

295. S. Ş. « Reforma alfavita v Turcii », Novyj Vostok, 1929, N°25, pp. 249-257. 

296. TALYBOVA S. G. « Iz istorii blagotvoritel’nogo obščestva Nešri-Maarif », in Trudy 

naučnoj konferencii, posvjaščennoj dnju vosstanovlenija Azerbajdžanskoj 

gosudarstvennosti, Bakou, Ėlm, 1991, pp. 105-124. 

297. TJURJAKULOV N., « K voprosu o latinizacii tjurskih alfavitov », Novyj Vostok, 

Moscou, 1925, N°10-11, pp. 218-222. 

298. HOSKING Džefri, Istorija Sovetskogo Soyuza 1917-1991, Moscou, Vagrius, 1994, p. 

510.  

299. JAKOVLEV N., « Problemy nacional’noy pis’mennosti vostočnyh narodov SSSR », 

Novyj Vostok, 1925, Moscou, N°10-11, рp. 236-242. 

300. JAKOVLEV N., « Za latinizaciju russkogo alfavita », Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka, 

Bakou, N°6, 1930, izd. VCK NTA, pp. 27-43. 

 

 

 



 339 

En turc 

 

301. Dr. AĞAYEV Mehman, Kurtuluş savaşı yıllarında Türkiye Azərbaycan ilişkileri, 

İstanbul, İQ Kültür Sanat Yayıncılık, 2008, p. 464. 

302. ALİYEVA (KENGERLI) Aybeniz, Azerbaycan’da Romantik Türkçülük, Istanbul, Doğu 

kütübhanesi, 2008, p. 396. 

303. AYÇA Ergün, «Azerbaycan’da bir ulusal kimlik meselesi olarak alfabe değişikleri », 

Bilig, Türk dünyası sosyal bilimler dergisi, 2010, N° 54, pp. 139-160. 

304. BAYKARA Hüseyin, Azerbaycan’da yenileşme hareketleri: XIX yuzyıl, Ankara, Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü, 1966, p. 200. 

305. BAYKARA Hüseyin, Azerbaycan İstiklal Mücadelesi Tarihi, İstanbul, Genclik 

Basımevi, 1975, p. 331. 

306. DEVLET Nadir, Rusya Türklerinin millî mücadele tarixi (1905-1917), Ankara, Türk 

tarih kurumu, 1999, p. 305. 

307. REKİN Ertem « Inançalp Muallim Cevdet », in Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi, vol. 

4, Istanbul, Dergâh yayınları, 1981, pp. 386-388.  

308. REKİN Ertem, Elifbe’den alfabe’ye.Tûrkiye’de harf ve yazı meselesi, Istanbul, Dergah 

yayınları, 1991, p. 437. 

309. GÖKALP Ziya, Bütün eserleri- Bir, Kitaplar 1 , İstanbul, 2007 

310. LEVEND Agâh Sırrı, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, Türk Dil Kurumu 

yayınları, Ankara 1972. 

311. SARAY Mehmet, Yeni Türk Cumhuriyetleri Tarihi, Ankara, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 1996, p. 439 

312. SARAY Mehmet, Gaspiralı Ismail Bey’den Atatürk’e Türk dünyasında dil ve kültür 

birliği, Istanbul, Nesil Matbaacılık Yayıncılık, 1993, p. 187. 

313. ŞİMŞİR Sabahattin, Mehmet Emin Resulzâde’nin Türkiye’deki hayatı, faaliyetleri ve 

düşünceleri, Türk kültürünü araştırma enstitüsü. Yayınları : 144, Seri: IX, Sayı: A 4, 

Ankara, 1995. 

314. ŞİMŞİR Bilâl N. Azerbaycan’da tûrk alfabesi, tarihçe, Ankara, Atatürk kültür, dil ve 

tarih yûksek kurumu, Türk dil kurumu yayınları, 1991, p. 31. 

315. TEKİN Talat, ÖLMEZ Mehmet, Türk dilleri/Les langues turques, Ankara, Simurg, 

1995, p. 150. 

316. USER Hatice Şirin, Başlangıcından Günümüze Türk yazı sistemi, Ankara, Akçağ, 2006, 

p. 406. 



 340 

317. YÜKSEL İbrahim, Azerbaycan’da fikir hayatı ve basın, Istanbul, Acar yayınları, 1988, 

p. 174.  

 

 

Allemand 

BALDAUF Ingeborg, Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und 

Sowjettürken (1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, Budapest, 

Akadémiai Kiadó, 1993. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 341 

 

 

 

 

 

 

 

ANNEXE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 342 

Alphabet d’Axundov 

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 



 343 

Alphabet d’Axundov 

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 

 



 344 

Alphabet d’Axundov 

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 

 



 345 

La photocopie du projet du nouvel alphabet  azerbaïdjanais de M. F. Axundov sur la base de 

l’alphabet européen   

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 

 

 

 



 346 

La photocopie du projet du nouvel alphabet  azerbaïdjanais de M. F. Axundov sur la base de 

l’alphabet européen   

 

Source: Abdullayev Ağa-məmməd, Azərbaycan dilinin tədrisi tarixindən, Bakou, Maarif, 

1966 

 

 

 

 



 347 

Déclaration d'indépendance de l'Azerbaïdjan, signé en 28 mai 1912 à Tiflis, en 

azerbaïdjanais en caractères arabes 

 

Source : Kenan Pirmemmedov  

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B0%D0%B9%D0%BB:Proclamation_de_l%60i

ndependance_de_l%60Azerbaidjan_(arabic).jpg 

 

 

 



 348 

L’ouvrage de Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 

 

 

 



 349 

L’ouvrage d’Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 

 



 350 

L’ouvrage d’Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 

 



 351 

L’ouvrage d’Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 

 



 352 

L’ouvrage d’Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 

 



 353 

L’ouvrage d’Ağazadə Fərhad / Şərqli /,  en caractères arabes  

Pourquoi l’alphabet arabe ne convient pas au turc ? 

 

Source: Ağazadə Fərhad / Şərqli / Nə ucun ərəb hərfləri türk dilinə yaramır, Bakou, 

1923. 



 354 

Journal Yeni Yol de 1923 en caractères latins 

 

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 

 



 355 

L’ouvrage en caractères latins de 1924  

 

Source: Ağamalıoğlu Səmədağa, Bizim yolumuz hayanadur? Bakou, Yeni Türq əlifba 

komitəsi nəşriyyatı, 1924, Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 



 356 

L’ouvrage en caractère latin de 1927 

 

Source: Ağamalıoğlu Səmədağa, Elmdən və tarixdən, Bakou, Yeni Türq əlifba komitəsi 

nəşriyyatı, 1927, Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 



 357 

L’ouvrage en caractère latin de 1929  

 

Source: Səid Xalid, Yeni əlifba yollarında əski xatirə və duyğularım, Bakou, 1929, 

Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 



 358 

Dictionnaire orthographique de 1940 en caractères cyrilliques  

 

Source : Orfoqrafiya lüğəti, (Ə. Babazadə, D. Guliyev, Ə. Əliyev...), Bakou, 1940 

Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 



 359 

L’orthographe de la langue azerbaïdjanaise de 1951 

 

Source : Azərbaycan dilinin orfoqrafiyası, Bakou, 1951, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyasının Nəşriyyatı. Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 



 360 

Les régles orthographiques de l’azerbaïdjanaise de 1958 

 

Source : Azərbaycan dilinin orfoqrafiya qaydaları, Bakou, 1958, Azərbaycan Elmlər 

Akademiyasının Nəşriyyatı. Bibliothèque Nationale d’Azerbaïdjan 

 

 

 

 



 361 

Journal Həyat qəzeti 31/12/1991 

 

Source : Həyat qəzeti 31/12/1991 

 

 

 

 

 

 

 



 362 

Journal Həyat qəzeti 31/12/1991 

 

Source : Həyat qəzeti 31/12/1991 

 

 

 

 

 



 363 

Le changement de l’alphabet en Azerbaïdjan eu XXe siècle du 1929 au 1939 

 

Source: Azerbaijan International (8.1) Spring 2000, p.13 

 

 



 364 

Le changement de l’alphabet en Azerbaïdjan eu XXe siècle du 1939 au 1992 

 

Source: Azerbaijan International (8.1) Spring 2000, p.13 

 

 



 365 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 366 

Résumé:  

L’évolution de la situation politique d'un pays, dont le changement de son système 

politique, les transformations économiques, les nouveaux repères dans la politique nationale 

et sociale, produisent un effet notable sur la fonction sociale de la langue et sur ses 

composantes. 

Les événements historiques du XXe siècle ont eu une influence capitale sur l’histoire 

de la langue azerbaïdjanaise. C'est au cours de cette période que la langue azerbaïdjanaise a le 

plus évolué ce qui n'est sans poser certains problèmes. Certes, le système de la langue n’a pas 

intégralement changé au cours du siècle dernier mais certaines transformations, comme 

l’alphabet, le vocabulaire, la dynamique du fonctionnement social de la langue peuvent 

toutefois être constatées.  

  L'entrée de l'Azerbaïdjan dans la phase moderne de son développement liée à l'intense 

modernisation du pays a engendré la formation d'une identité nationale propre. Pour ce fait, 

les problématiques linguistiques et culturelles ont joué un rôle majeur.  

A l’étape des combats ouverts pour les idéaux politiques a précédé la maîtrise du 

problème culturel et linguistique, car ils étaient plus abordables par la population que des 

concepts politiques difficiles.  

Mots-clés: langue, sociolinguistique, histoire de la langue, politique linguistique, 

identité nationale, turquisme, azerbaïdjanisme, modernisation, mouvement national, 

révolution, indépendance, langue national, langue d’Etat, réformes linguistiques, alphabet, 

latinisation, cyrillisation, terminologie, purification, orthographe, indigénisation, soviétisation, 

nationalisation. 

 


