~

UNIVERSITE DE STRASBOURG

Ecole doctorale des Sciences Humaines et sociales — Perspectives Européennes
Faculté de Sciences Sociales, Pratiques sociales et Développement
THESE
Pour obtenir le grade de
DOCTEUR DE L’UNIVERSITE DE STRASBOURG
Département de Sciences sociales
Présentée et soutenue publiquement par
Vafa GOULIYEVA

Le 4 février 2013

Développement linguistique et transformations sociales et
politiques : le cas de ’azerbaidjanais moderne

Directeurs de These :

M. Paul DUMONT, Directeur du Département d'Etudes turques, Université de Strasbourg
Jury :

M. Johann STRAUSS, Maitre de conférences, Université de Strasbourg

M. Stéphane De TAPIA, Directeur de recherche au CNRS

M. Didier FRANCFORT, Professeur d’Histoire contemporaine, Université de Nancy 2
M. Michel BOZDEMIR, professeur de langue et civilisation turque a INALCO

M. Maurus REINKOWSKI, professeur des études islamiques et de Moyen-Orient,

Université de Bale.

2013






Tables des matiéres

Table des MAtiCres ...t e p3
Remerciement ...........o e po6
INtroduction ....... ... o i e p8
1. Choix et objet de larecherche .......... ..o, p9
2. Parcours sociolinguistique : I’étude des problémes sociolinguistiques et
de I’histoire de la langue en Azerbaidjan ..............ccoviiiiiiiiiii i pl17

3. Classification et périodisation de la langue azerbaidjanaise .....................coceenee.

PREMIERE PARTIE

1. La 1 République d’Azerbaidjan et le probléme du développement

de la langue nationale........... ... ... e p 27

1.1. Les transformations sociopolitiques et économiques de I’ Azerbaidjan

depuis I’invasion par la Russie. Les conditions de la création de la

1% République de PAZerbaidjan. ........c.oooovveueee i, p32

1.2. La mobilisation politique. .........oouiieiiiiii e p 36

1.3. La création du Gouvernement national................coooviiiiiiiiiiiiiiiiinennnn. p 40
2. La situation linguistique avant I’époque de la création

dela 15 REPUDIIGUE. ....ooooveee ettt e, p 43

2.1. La modernisation de la société et I’ouverture des €coles .......................... p 46
3. La transformation de ’identité nationale et le turquisme. Le débat

sur lalangue nationale............ ..., p Sl

3.1. L’apparition de la presse et le « turquisme » dans le mouvement

T ] 2 0| 1< p 55
4. Le probléme de I’enseignement et de la langue pendant la 1" République

Démocratique d’Azerbaidjan............ ... p 68

4.1. Les démarches concernant la langue du gouvernement de la République.

Démocratique d’Azerbaidjan. Le Tiirki - la langue nationale de I’ Azerbaidjan

€N 1018-1020. .. i p 70

4.2. La nationalisation de I’enseignement. ..............cooovuiiiiniiiiininniniiennennn. p73

4.3. Le probléme de I'ECriture. ... ...ouvvuiiitiii i p 83



DEUXIEME PARTIE
1. Le probléme national et la langue littéraire en Azerbaidjan soviétisée.
La nouvelle politique linguistique (1922-1991)..............cociiiiiiiiiiiiin p 96
1.1. La nouvelle politique linguistique soviétique en Azerbaidjan.
L’indigénisation, (korenizacija) comme le moyen de la soviétisation...........p 106
1.1.1. L’expérience soviétique. La latinisation de I’alphabet comme le

résultat de la modernisation et de 1’européanisation dans la nouvelle

politique linguistique bolchévique en 1922-1939.............c.ceiiiiin.. pll4
1.1.1.1. L’introduction de ’alphabet latin..............ccccoeveveeniieeniieee. p 114
1.1.1.2. L aspect théorique du probléme de 1’alphabet latin.
Le 1 Congreés Turcologique de Bakou.................coeviiiiniiien.n. p 126
1.1.1.3. L’unification du nouvel alphabet turc latin...................... p 132
1.2. Le probléme de I’orthographe de 1922 a 1939..............ciiiiiiiiiiinns. p 137

1.3. Le probléeme de la terminologie dans la langue durant la période
I’indigénisation. La simplification et la démocratisation du vocabulaire............. p 149

1.3.1. Les mots arabes et persans dans le vocabulaire de la langue

AZerbaldjanaiSe. . .....ouit it p 152
1.3.2. La création des termes par les moyens internes de la langue
azerbaidjanaise. Le purisme comme la démocratisation de la langue..........p 154
1.3.3. L’européanisation sur la base de la langue turque........................ p 160

1.3.4. Le probléme de la terminologie dans le 1° Congrés Turcologique.....p 162

2. La politique de dénationalisation et de soviétisation des années 1930 a 1950.

L’époque stalinienne et le probléme de la langue nationale en Azerbaidjan ...... p 167
2.1. Le passage a I’alphabet cyrillique.............ooooiiiiiiiiii p 179
2.2. L’¢évolution de I’orthographe fin des années 1930 jusqu’en 1958.................... p 186
2.3. L’évolution de la terminologie, 1930-1950 ..., p 193

2.3.1. La rupture avec la tradition de la création des termes. La russification
de la terminologie sous la forme d’ « internationalisation » .................... p 193
2.3.2. Le retour a « I’esprit national » dans la création de termes en 1944....p 198
3. La déstalinisation. Le probléme de la langue nationale de 1954 a 1959.
L’adoption de la loi sur le statut étatique de la langue azerbaidjanaise et les
reformes UItEIIUIES. ...........oocviiiiiiiiiiiece e e e e p 203
3.1. Le probléme du statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise. L.’ introduction de

I’azerbaidjanais dans I’enseignement. ............c.cooiiiiiiiiniiiiiiiiiiieae s p 209



3.2. Les changements dans I’alphabet cyrillique azerbaidjanais. Le probleme de
I’unification des alphabets cyrilliques des peuples turcophones..................... p217
3.3. Les changements dans ’orthographe................cccoooiiiiiiiiiii i, p 224
3.4. La terminologie et la tentative d’un retour a la tradition orientale...............p 229
3.5. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse......................p 238

4. De I’époque de la stagnation (1964-1982) vers la « perestroika »

gorbatchévienne ........... ... p 249
4.1 Le retour a la « ligne dure ». Le bilinguisme langue russe-national,
le Prestige SOCIALC. ...ttt p 249
4.2. Les transformations sociales et politiques a la veille de la désagrégation
de ’URSS. La situation linguistique en Azerbaidjan................................. p 259
4.3. Les débats autour du probléme de ’écriture..............cooeviiiiiiiiiiiinn... p 265
TROISIEME PARTIE

1. La réacquisition de I’'indépendance en 1991 et le développement de la

langue azerbaidjanaise............. ... p 276
1.1. Le rétablissement de I’alphabet latin...................cooooiiiiii i, p 282
1.2. Le débat sur la réinstauration de la « dénomination historique » de la
langue nationale (TUIC).......ourirtii e e p 288
1.3, L0rthographe. . ...ooone e p 294
1.4. L’évolution de la terminologie a I’époque de I’indépendance.................. p 301
1.5 Le prestige social de la langue azerbaidjanaise a 1’époque de
PPINd€pendance. ... ..ot e p 307
L @1 1 1o 11T 1) 1 p312
Bibliographie ... ... p 320
DN 1)1 (PPt p 341



Remerciements

Je tiens tout d’abord a remercier toutes les personnes qui ont pris part, de pres ou de

loin, a I’élaboration de cette thése en accordant leur temps, leur aide et leur amitié.

Mes remerciements vont spécialement a mes directeurs de thése, M. Paul Dumont qui
m’a accordé¢ sa confience d’avoir accépté d’étre directeur administratif de ma recherche et M.
Johann Strauss, pour son intérét au sujet choisi et encadrement effectif de ma thése. Sans leurs
soutiens, précieux conseils tout au long de la recherche, je n’aurais pu mener a bien ce travail

a son terme.

Je poursuivrai en remerciant M. Pascal Hintermeyer, Directeur de 1’Ecole Doctorale
qui m’a encouragé et soutenu pour mes voyages de recherches en Azerbaidjan afin que je

puisse travailler dans les archives et les bibliotheques de Bakou.

Mes remerciements vont aussi @ M. Stéphane de Tapia, Directeur de recherche au
CNRS, d’avoir offert son aide et ses conseils tout au long de ces années ainsi que avoir

accepté d’étre le rapporteur interne de ce travail.

Je remercie également M. Michele Bozdémir, professeur de langue et civilisation
turque a INALCO et Didier Francfort, professeur d’Histoire contemporaine a 1’Université de

Nancy 2, d’avoir accépté d’étre les rapporteurs externes de ma thése.

\

Je tiens a remercier Maurus Reinkowski, professeur des études islamiques et de

Moyen-Orient a I’Université de Bale, d’avoir accépter de participer a ce jury.

Je remercie I’ensemble de I’Université de Strasbourg et plus spécialement le
laboratoire Cultures et Sociétés en Europe qui nous a fourni la possibilité de travailler dans les
bureaux destinés aux doctorants. En effet, j’ai beaucoup apprécié de pouvoir bénéficier de

I’exclusivité de poursuivre mes recherches au sein des bureaux de la MISHA.

Dr’ailleurs, je suis aussi reconnaissante a tous les collegues de 1’Université de

Strasbourg et plus précisément ceux avec qui j’ai partagé mon bureau.

Je voudrais également adresser un grand merci @ Mme Cathy Reibel qui était toujours

a I’écoute pour m’encourager et faciliter mon travail de recherche tout au long de la these.

Ce travail n’aurait pu aboutir sans I’aide de nobreux personnes. Que me pardonnent
ceux qui j’oublie ici, mais j’adresse un remerciment particulier aux personnes qui m’ont

accordé de leur temps et de leur amitié ainsi que tous les amis dans mon entourage qui ont



accepté de relire mon travail, et particulierement Maryléne Martinez, Elise Pape, Pascaline

Lorenz.

Ces remerciments ne seraient pas complets sans une pensée pour un parent Ahmedov
Eldar, qui m’a aidé dans la recherche des ouvrages necessaires dans les bibliotheques de

Moscou.

Au final, je voudrais remercier infiniment ma famille, qui était toujours présente a
distance pour me donner plus de force et de courage. De ce fait, j’adresse ma grande gratitude
a ma chére maman, Guliyeva Naila qui m’a encourragé tout au long de ces années, qui ne m’a
jamais laiss¢é a me décourrager au moment le plus difficile pour moi. Je suis tres
reconnaissante ¢galement a Asgarova Zemfira qui a participé de prés dans la vie de mes
enfants le moment ou je n’ai pas pu étre avec eux. Mes remerciements spéciaux a mon €époux
M. Vazeh Asgarov pour son écoute et son soutien a l’origine de ma motivation nécessaire

pour poursuivre mes recherches puis conclure ce travail.



Introduction

Dans toute société, la langue est un moyen d’accumulation, de stockage et de
transmission des connaissances acquises par cette société. De ce point de vue, la langue est
I’une des composantes centrales de la vie nationale. Celle-ci définit souvent I’appartenance de
ses porteurs a une entité ethnique. Cette raison explique pourquoi le combat des peuples pour
la liberté nationale prend une forme de mouvement pour la protection et le développement de

la langue nationale.

En outre, c’est la raison pour laquelle la société et les changements sociaux,
¢conomiques et culturels qui y ont lieu ne peuvent ne pas avoir d’influence sur les différents
niveaux de la langue. L’¢évolution de la situation politique dans un pays, le changement de son
systeme politique, les transformations économiques, les nouveaux repéres dans la politique
nationale et sociale, etc., tout cela produit son effet sur la fonction sociale de la langue et sur
ses composantes. De ce point de vue, la description de 1’état et du développement du systeme
de la langue au cours d’une période concréte qui présente une situation linguistique, revét

intérét d’étude particulier.



1. Choix et objet de la recherche

L’objet de cette these intitulée « Développement linguistique et transformations
sociales et politiques, le cas de [’azerbaidjanais moderne » consiste a analyser le
développement, 1’évolution de la langue azerbaidjanaise et la situation linguistique au cours
du XXe siecle, en Azerbaidjan, sous I’influence du processus complexe des transformations
sociales et politiques traversées. Le sujet de notre recherche a un caractére sociolinguistique,
¢tant donné qu’il envisage 1’étude de la langue en rapport avec la société, et vice versa de la

société par rapport a la langue, dans la conjoncture politique concréte du XXe siecle.

Les cadres généraux de cette theése sont déterminés par 1’association des théories

sociales, historiques et linguistiques.

Notre objectif est de saisir les processus du développement des nouvelles notions
politiques et sociales ainsi que leur appréhension et leur valeur afin de démontrer le processus
du changement dans la langue li¢ a ceux derniers. Nous aborderons notamment le sujet du
point de vue des aspects linguistiques (différenciation, standardisation, normalisation), des
transformations dans la langue concernant 1’alphabet, I’orthographe, le vocabulaire. Nous
évoquerons les transformations sociales et politiques dans le pays au cours du XXe siécle et
¢tudierons leur impact sur le changement et 1’évolution de la langue azerbaidjanaise. Il s’agit
concrétement de démontrer comment tel ou tel changement social, 1’établissement de telle ou
telle nouvelle idéologie politique se répercutent sur la fonction sociale et les transformations

de la langue.

La construction de 1’objet de recherche a évolué a un fil du temps, au fur et & mesure

que nos connaissances sur le sujet se sont approfondies.

La recherche donnée n’a pas pour but essentiel d’analyser 1’histoire comme telle. Elle
ne l’envisage que du point de vue des conditions qui ont marqué I’évolution et les

transformations de la langue.

L’hypothese et la problématique principales qui ont guidé notre démarche ont été
développées afin de saisir le phénomene de la langue le plus largement possible. Les
changements politiques et sociaux constituent un ensemble d’éléments décisifs pour

comprendre les enjeux et les effets du processus linguistique.

Cette these a pour ambition de contribuer a I’amélioration des connaissances dans ce

domaine.



L’appel aux sources sociales et politiques incite a prendre un autre regard sur
I’évolution de la situation linguistique et les transformations dans la langue ainsi que le
fonctionnement de celle-ci dans la société. Apres avoir étudié les dynamiques sociales et
politique dans une perspective évolutive, nous avons décelé que les transformations dans la
langue ne revétent pas, dans une large mesure, un caractére purement linguistique, c'est-a-dire
que la langue azerbaidjanaise n’évolue pas d’une maniére tout a fait naturelle, mais reflete
plutot la domination de telle ou telle situation sociale et politique établie. Ceci est surtout vrai

pour I’époque soviétique.

L’orientation de notre recherche s’est définie progressivement. En débutant 1’étude de

ce sujet, nous avons posé plusieurs questions, dont la ligne principale était la suivante :

1. Démontrer I’évolution de la langue pendant la République Démocratique de
I’ Azerbaidjan

2. Etudier le probléme national et 1’évolution de la langue dans 1’Azerbaidjan
soviétiseé

3. Analyser le développement de la langue azerbaidjanaise apres la réacquisition de

I’indépendance en 1991

Dans le cadre de cette ligne principale, nous nous sommes intéressées a 1’évolution du
probléme de I’alphabet, de 1’orthographe et du vocabulaire. Le prestige social et la dynamique
du fonctionnement de la langue azerbaidjanaise au cours de la période concernée ont aussi fait

notre sujet d’étude dans cette recherche.

Le lexique et 1’orthographe sont les domaines qui sont susceptibles d’étre les plus
concernés par la planification et par la réforme. L’action sur la langue par exemple prévoit
une intervention sur le lexique de la langue et sur la graphie.

L’autre domaine qui est ouvert aux réformes c’est I’orthographe. L’importance des
réformes de I’orthographe du point de vue du planificateur consiste tout d’abord en ce que
I’écriture peut avoir une influence sur la prononciation, deuxiémement, la langue écrite fixe
une forme stable des usages recommandés. Enfin, la différenciation par 1’orthographe est un

indice d’affirmation nationale'.Cette raison explique les changements orthographiques dans

' Voir Claude Hagege, « Voies et destins de 1’action humaine sur les langues » in Istvan Fodor, Claude Hagege,
La réforme des langues : histoire et avenir ; The Language reform : history and future, en 6 volumes, vol 1,

Hamburg, 1983. pp. 11-67, p. 28.

10



les différentes étapes de I’évolution de la langue azerbaidjanaise qui correspondent ¢galement
a une nouvelle étape de 1’évolution nationale.

L’action sur la langue, notamment 1’intervention sur 1’écriture et le lexique, peuvent
avoir différents objectifs, dont les principaux sont la modernisation de la langue, son
« épuration » ou sa défense®. Cette initiative de modernisation de la langue émanait souvent

des hommes de lettres et I’intelligentsia azerbaidjanais.

Le choix de I’approche descriptive par période s’explique par le fait qu’elle permet
mieux d’appréhender le sujet trait¢é en mettant en évidence I’influence de tel ou tel

changement de situation politique et sociale sur la politique linguistique.

Dans un premier temps, nous nous sommes intéressés aux conditions sociales et
politiques dans le pays a I’époque concernée en nous interrogeant sur leur impact sur
I’évolution de la langue. Le contexte de recherche a correspondu au territoire de la
République d’Azerbaidjan. La situation linguistique de ’azerbaidjanais en Iran n’a pas été

examinée.

Les événements historiques du XXe siecle ont eu une influence capitale sur 1’histoire
de la langue azerbaidjanaise. C’est a cette période que la langue azerbaidjanaise a rencontré
un probléme sans précédent. Certes, le systtme de la langue n’a pas changé au cours d’un
siécle car les changements sociaux ne peuvent pas changer intégralement la structure d’une
langue. Cependant, on peut saisir les transformations dans certains niveaux de langue comme
I’alphabet, le vocabulaire, la dynamique du fonctionnement social de la langue
azerbaidjanaise au cours des différentes périodes du XXe siecle. C’est sur cette période que

porte notre recherche.
La présente these est structurée en trois parties.

Dans la premiére partie, nous analyserons le probleme de I’évolution de la langue a
I’époque de la formation de la République Démocratique d’Azerbaidjan (RDA) créée entre
1918 et 1920. Cette partie a pour objectif de décrire les conditions de la formation de la RDA

et la politique linguistique mise en place par le gouvernement national.

Afin de démontrer le développement de la situation linguistique a 1’époque de la
création de la RDA, nous analyserons tout d’abord la situation linguistique et le

développement de la langue a 1’époque tsariste qui a précédé 1’époque de notre champ

? Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, P.U.F, « Que sais-je ? », 2009, (6° éd.), p.113.

11



d’étude, et qui est souvent considérée comme le point de départ pour 1’¢tude de la période du

XXe siecle en général dans 1’espace soviétique.

En décrivant les conditions sociales et politiques nous avons pour but de démontrer
leur influence sur 1I’évolution de 1’identité nationale et sur la langue. L’association de ces deux
perspectives aide a comprendre et a mettre en lumiére 1’évolution de la situation linguistique
dans la période de I’'indépendance nationale en 1918 ainsi qu’a mettre en évidence les

conditions du passage de la période nationale a la période soviétique.

Le processus de formation de I’identité nationale a commencé par I’entrée de
I’ Azerbaidjan dans la phase moderne du développement qui est lié a I’intensité d’action sur la
modernisation entreprise déja a partir de I’époque tsariste. La problématique linguistique et
culturelle était le point majeur dans le processus de la modernisation de la société. Celle-ci se
croisait avec la recherche de I’identité nationale et trouvait son expression dans le phénomene
du turquisme. Un certain particularisme azerbaidjanais a commencé a émerger, et pourtant
celui-ci n’est pas un phénomene isolé, il se manifeste toujours dans la notion du furquisme en
général. L’émergence du phénomene de /’azerbaidjanisme est un résultat de la proclamation
de la RDA en 1918. Celui-ci se développe avec le renforcement du sentiment du turquisme.
Tous ces mouvements trouvent leur expression surtout dans la langue littéraire et expliquent
les transformations concernant des aspects linguistiques comme 1’alphabet, I’orthographe et la

terminologie.

Au début du XXe siecle, deux courants se sont déployés dans la langue qui se
manifestent surtout dans la langue littéraire et dans la presse. La premicre tendance consiste a
employer la langue populaire en tant que littéraire. Ce courant trouve son expression dans le
journal Molla-Nasraddin et dans les ceuvres des collaborateurs de ce journal. Ils choisissent la
langue la plus proche de I’oral, évitant le plus possible les mots arabes et persans. Ils sont

considérés comme des démocrates (xalgg¢i).

Deuxieme tendance dans la langue littéraire s’appuie sur la tradition ottomane. Cela se
manifeste dans la langue du journal et des revues comme Fiiyuzat, Hayat et les ceuvres d’une
grande majorité des collaborateurs de ces journaux comme O/i bay Hiiseynzada, Ohmad bay
Aga-oglu et d’autres. Ce courant prone [ ‘unité de la langue.

La fin de cette premiére partie, consacrée a la période de la 1 République, étudie la
politique linguistique et les réformes mises en place par le gouvernement national, parmi

lesquelles figurent la réorganisation et la nationalisation de 1I’enseignement, les lois adoptées

12



sur la langue nationale et 1’introduction progressive de cette derniére dans 1’administration et
d’autres domaines de la vie sociale et politique, 1’ouverture des établissements de
I’enseignement, etc. Les problemes linguistiques tels que la réforme de I’alphabet et de
I’orthographe ont ét¢ amorcés a cette époque. Cependant, le mouvement pour la latinisation
de celle-ci n’a pas eu un grand succes, faute de sentiments univoques par rapport a ce

Processus.

La deuxieme partie de notre recherche retrace le probléme du développement de la
langue azerbaidjanaise au cours de 1’époque soviétique. Elle analyse un certain nombre des
changements du caractére idéologique. Cette époque est la plus longue dans le processus de
I’évolution de la langue au cours du XXe siecle. Elle englobe notamment la période de
I’indigénisation, de la dénationalisation et de la soviétisation. Elle commence par le processus
d’indigénisation a la base duquel a ¢été menée la politique d’intégration des nations a
I’idéologie communiste. A travers 1’étude du changement de I’idéologie dans le pays, nous
mettons en évidence le but méme de celle-ci, qui consiste a enraciner le régime soviétique en
prévoyant de passer par trois €tapes : 1’épanouissement (rascvet), le rapprochement (sblizenie)
et la fusion (s/ijanie) afin de créer un homme soviétique aliéné du sentiment national et
dissous dans une seule «grande» nation russe. La reconstruction des langues nationales est le
moyen primordial dans la réalisation de cette idéologie. La nouvelle planification linguistique
envisage la normalisation de la langue nationale qui doit avoir pour base une langue parlée,

populaire. Elle prévoit également de I’introduire dans I’enseignement et I’administration.

La normalisation de la langue azerbaidjanaise dans les années 1920 prévoit tout
d’abord une intervention au niveau de la graphie, a savoir la modification de I’alphabet arabe
et I’adoption du latin, le changement de I’orthographe et du lexique, surtout en rapport avec la
création de la terminologie. Ces transformations de différents aspects de la langue se sont
effectuées dans le cadre de la modernisation et de I’européanisation des cultures nationales.

Elles revétaient un caractere idéologique.

Le deuxieme chapitre de la deuxiéme partie est consacré a la situation linguistique a
partir des années 1930, qui a été marquée par 1’accélération de la politique du rapprochement
et de la fusion en un seul peuple soviétique. Avec I’introduction de I’apprentissage obligatoire
de la langue russe dans toutes les écoles des républiques nationales, le gouvernement
soviétique a déclaré, pour la premicre fois, la priorité pour la langue russe. Le russe est
devenu la langue conductrice de la culture soviétique multinationale et une source importante

de I’enrichissement et du développement pour d’autres langues nationales. La politique du

13



rapprochement et de la fusion s’est manifestée a plusieurs niveaux dans la langue
azerbaidjanaise, a savoir ’alphabet, I’orthographe et la terminologie. La cyrillisation de
I’alphabet a mené a un changement dans 1’orthographe qui présente des inconvénients
majeurs pour la langue azerbaidjanaise. Ce processus a surtout concerné 1’écriture de mots

scientifiques qui devaient correspondre a leur €criture en russe.

La fusion dans la langue s’est ¢galement manifestée dans la terminologie. A cette
époque, les différents mots traditionnels d’origine arabo-persane ont été¢ éliminés de la
littérature. Ces transformations se sont effectuées dans le cadre de la création des cultures des

peuples de ’'URSS, nationales dans la forme et socialistes dans le contenu.

On assiste a une certaine agitation dans la conjoncture sociale et politique au cours des
années de la Seconde Guerre mondiale ce qu’on peut également déceler dans 1’évolution de la
langue. Il s’agit notamment de certaines réformes dans 1’alphabet, du retour partiel a la
terminologie traditionnelle et de I’adaptation de I’orthographe aux régles phonétiques de la

langue azerbaidjanaise.

Dans le processus d’évolution de la langue azerbaidjanaise de 1’époque soviétique
qu’on a pu saisir, 1’époque la plus remarquable nous semble étre les années 1950, dénommée
« le dégel khrouchtchévien » ( kruscjovskaja ottepel’). C’est la période la moins étudiée dans
I’histoire de la langue azerbaidjanaise, mais elle a pourtant un grand intérét et une grande
signification. On y observe le renforcement de 1’idée nationale, dans le cadre duquel
I’introduction de la loi sur le statut étatique de la langue azerbaidjanaise a été entreprise.
Celle-ci a eu une influence importante sur 1’évolution de la langue et sur la situation
linguistique dans le pays. L’adoption de cette loi a prévu I’introduction de 1’azerbaidjanais
dans D’administration, dans 1’enseignement et dans d’autres domaines importants. Le
probléme de I’alphabet, de I’orthographe et de la terminologie a été le point le plus important
dans la révision du probléme de la langue. L’alphabet cyrillique russe, qui a présenté des
inconvénients majeurs pour I’orthographe azerbaidjanaise pendant des décennies, a fait 1’objet
de réformes et est enfin devenu compatible avec le systetme phonétique de la langue
azerbaidjanaise, ce qui a ¢galement facilité 1’orthographe et 1’a rendu plus cohérent par
rapport au systéme phonétique de la langue. Dans la terminologie, on observe le retour des
termes traditionnels. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse sont

¢galement devenus 1’objet « de fontes progressives des gels » de I’époque khrouchtchévienne.

La phase de russification active de 1’époque soviétique brejnévienne de 1964 a 1982,

autrement dit jusqu’a la perestroika gorbatchévienne, est étudiée dans le IVe chapitre de la

14



deuxiéme partie. Cette période a ¢ét€¢ marquée par le retour a «la ligne dure» et a
I’établissement du bilinguisme russe-national tout en persistant sur 1’égalité¢ des nations, des
langues et de la liberté du choix de la langue. On observe cet état jusqu’a la désagrégation de
I’Union soviétique. Pourtant, dans les conditions de la domination du russe dans la vie
¢tatique et sociale, des démarches épisodiques pour I’amélioration du fonctionnement de

I’azerbaidjanais ont été entreprises par le gouvernement.

Dans les années 1980, avec I’introduction d’une nouvelle politique, on a assisté a
I’émancipation croissante de la population, ce qui a redynamisé 1’activité politique. Ce

changement a contribu¢ aux réformes.

A la veille de la réacquisition de 1I’indépendance, parmi I’¢lite intellectuelle, le fameux
probléme du changement de I’alphabet a surgi. Celui-ci n’a pourtant pas pu étre résolu dans le

chaos qui régnait dans la vie politique, sociale et linguistique avant 1991.

Le développement de la langue azerbaidjanaise a partir de la réacquisition de
I’indépendance en 1991 est abordé¢ dans la troisiéme et derniere partie de la these. Cette partie
¢tudie la situation politique et sociale a 1’époque de I’indépendance et le probleme de la
formation d’une nouvelle conception étatique. Celle-ci a correspondu a une réparation des
conséquences négatives de «l’héritage colonial» dans le domaine national et linguistique.
Cette partie analyse le processus de « dérussification » et de « renationalisation » (millilasma)
a travers ces changements dans tous les domaines de la vie, sociale et politique, visant a

rompre définitivement avec I’époque soviétique.

Celle-ci étudie également I'un des événements les plus importants dans 1’histoire du
développement de la langue azerbaidjanaise a I’époque moderne, 1’adoption de la «loi sur la
langue d’Etat de la République d’Azerbaidjany du 22 décembre 1992 qui définit le statut de la
langue d’Etat. Cette partie s’intéresse ¢galement aux effets et aux conséquences de 1’adoption
de la loi sur la dénomination historique de la langue azerbaidjanaise en décembre 1992. Elle a
pour objet d’analyser le débat sur la réforme de I’alphabet azerbaidjanais, un sujet d’actualité
autant de I’époque de I’indépendance que des périodes précédentes. L’analyse de 1’évolution
linguistique de 1’époque de I’indépendance nous permet de mettre en évidence les tendances
positives ainsi que négatives dans le fonctionnement de la langue azerbaidjanaise. Nous nous
sommes ¢galement penchés sur 1’é¢tude des changements dans 1’orthographe et les débats sur
le sujet. L’évolution de la terminologie fait partie de cette étude. On observe une tendance
négative du parallélisme dans I’emploi des termes. Le processus de « dzlasmar (I’adaptation

au génie de la langue) se croise avec le processus de « I’européanisation » des termes. En

15



conclusion de cette partie consacrée a 1’époque de I’indépendance, la dynamique de
I’évolution du prestige social et du fonctionnement de la langue azerbaidjanaise dans la vie
politique et sociale est évoquée, ainsi que la manifestation des tendances positives et

négatives dans ce domaine.

Dans cette these, le but est donc sans cesse de confronter I’impact des transformations
politiques et sociales a 1I’évolution de la situation linguistique et aux transformations dans la

langue.

16



2. Parcours sociolinguistique : I’étude des problémes sociolinguistiques et de

I’histoire de la langue en Azerbaidjan

Les langues n’existent pas sans les gens qui les parlent, et ’histoire d’une langue est
I’histoire de ses locuteurs®. Pourtant, la langue comme « fait social » devient le sujet d’études
d’une discipline particuliere, dénommée « sociolinguistique », depuis peu seulement.
L’émergence de cette discipline date des années 1970, avec la parution de plusieurs travaux,
en particulier dans des revues ou des recueils d’articles, se référant explicitement a la
« sociolinguistique »*. On date la naissance de cette discipline a partir de 1964, date du
déroulement d’une conférence consacrée a la sociolinguistique a Los Angeles, initiée par le

linguiste américain William Bright’.

A TDorigine, c’est le linguiste francais Antoine Meillet (1866-1936) qui a défini la
langue comme « un fait social » au début du XXe siecle, en soulignant son caractere social.
Lors de la publication du Cours de linguistique générale de Ferdinand de Saussure (1857-
1913), Meillet prend ses distances et souligne que, « en séparant le changement linguistique
des conditions extérieures dont il dépend, Ferdinand de Saussure le prive de réalité ; il le
réduit d une abstraction qui est nécessairement inexplicable »°. Meillet associe linguistique
interne et linguistique externe, il cherche a expliquer la structure par ’histoire. Il considére
que « le seul élément variable auquel on puisse recourir pour rendre compte du changement
linguistique est le changement social »'. On trouve la méme conception « de 1’étude de la
langue dans son contexte social » chez William Labov, le fondateur de la sociolinguistique
moderne dans la tradition anglo-saxonne. Pour lui, il n’y a pas lieu de distinguer entre une
linguistique générale qui étudierait les langues et une sociolinguistique qui prendrait en
compte ’aspect social de ces langues. En d’autres termes, il voit dans la sociolinguistique la

linguistique elle-méme®. Le professeur de la sociolinguistique, Jean-Louis Calvet, reformule a

? Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.3.

* Ibid., p.15.

> Ibid., p.12.

® Antoine Meillet, « Compte rendu du Cours de linguistique générale de Ferdinand de Saussure », Bulletin de la
Société linguistique de Paris, p. 166 in Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.6.

7 Antoine Meillet, « L état actuel des études de linguistiques générales », legon inaugurale au Collége de France,
13 février 1906 ; in ibid.

¥Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p.14.

17



son tour 1’affirmation de Meillet en disant que « la langue est ['objet socialement construit »°.
Quoi qu’il en soit, méme la terminologie concernant cette discipline assez récente, le rapport
entre 1’histoire de la langue et celle de la société est évident. D’une part, il existe des
particularités de la langue. D’une autre part, les situations linguistiques correspondent aux

¢tapes concretes de I'histoire sociale et ethnique.

L’¢étude des liens de la langue avec les changements sociaux dans la tradition frangaise
a été poursuivie par les linguistes frangais Ferdinand Brunot, Marcel Cohen et d’autres. Ainsi,
I’ouvrage monumental qui envisage la langue en rapport avec les changements sociaux,
Histoire de la langue francaise des origines a 1900 parait depuis 1905, et devient peu a peu
un ouvrage collectif qui continue d’étre édité jusqu’a aujourd’hui’’. Cet ouvrage englobe une
grande période de 1’évolution de la langue francaise. F. Brunot accorde une attention
développée aux rapports entre la langue nationale littéraire et le développement politique,
social et culturel du pays. Une autre étude importante qui démontre les phénomenes
linguistiques en rapport avec les faits sociaux est celle du linguiste frangais, Marcel Cohen,
Histoire d’une langue. Le francais (des lointaines origines d nos jours)"’.

Bien que les origines de I’étude de la langue comme fait social et en particulier les
liens entre la linguistique et la sociologie doivent étre cherchées dans la tradition frangaise, les
problémes et les recherches sociolinguistiques ont été poursuivies et largement développées
aux Etats-Unis.

D’une maniére générale, les domaines d’application de la sociolinguistique sont

nombreux. Mais celui qui nous intéresse ici est I’intervention sur les langues.

On sait que depuis que I’étre humain parle, les langues changent se transforment,
disparaissent et apparaissent'®. Les langues changent sous 1’effet de leurs structures internes,
des contacts avec d’autres langues, et des attitudes linguistiques. Mais on peut aussi les faire
changer, et intervenir sur leur forme. D’apres le linguiste francais Claude Hagege, les
entreprises humaines sur les langues telles quelles sont, a la fois, concevables et effectivement

réalisées dans le passé lointain et récent, peuvent étre regroupées en deux types: une

? Louis-Jean Calvet, Essais de linguistique. La langue est-elle une invention des linguistes ? Plan, 2004, p. 250.
19 Ferdinand Brunot, Histoire de la langue francaise des origines a 1900, (en IX tomes), Paris, Librairie Armand
Colin, 1927.

"Marcel Cohen, Histoire d’'une langue. Le francais (des lointaines origines a nos jours), Paris,
MESSIDOR /EDITIONS SOCIALES, 1987.

12 Louis-Jean Calvet, Essais de linguistique, p. 66.

18



intervention externe, qui recouvre la standardisation, et une autre interne, qui recouvre la
planification et la réforme ainsi que la modernisation. Cependant, la frontiere entre ces deux
formes d’interventions n’est pas fixe. D’aprés Hagege, « la standardisation prévoit ’adoption
renforcée par les mass-médias, d’'un moyen d’expression linguistique promu au rang de
langue, soit officielle, soit nationale, soit l'un et [’autre »"*. En ce qui concerne la
planification et la réforme, ces notions recouvrent une action a la fois plus vaste et plus
ambitieuse. Il s’agit, d’une part, d’organiser 1’entité, et non seulement un domaine de la
langue en fonction du projet. D’une autre part, cette action est fondée sur 1’idée que ’homme
a le pouvoir de contrdler de manicre véritable I’évolution d’une langue, qui est une activité

généralement considérée comme mécanique et naturelle.

En ce qui concerne la réforme, c’est encore plus que la planification, c’est une
intervention directe sur le cours des choses, qu’elle ne se contente pas de planifier, mais
qu’elle entend méme modifier'. C’est surtout ce type d’intervention par rapport aux langues

nationales qu’on observe dans les années 1920 dans 1’espace soviétique.

Le phénoméne de la planification linguistique a été étudié par les linguistes
soviétiques sous le nom de kultura jazyka (culture de la langue), le titre méme d’un ouvrage
de G. Vinokur paru a Moscou en 1925, Cependant, I’étude de la planification des langues
comme un aspect ou une branche de la sociolinguistique a débuté depuis les années 1960 et
est devenue une discipline a part. Notamment, c’est le linguiste américain d’origine
norvégienne, Einar Haugen (1906-1994) qui, en 1959, a lancé pour la premiére fois,
I’expression de « language planning » (planification linguistique). Le sociolinguiste
américain Joshua Fishman a ajouté en 1970 I’expression de « language policy » (politique
linguistique)'®. E. Haugen voit dans la planification « une évaluation du changement
linguistique », qui aboutit a une série d’actions destinées a controler le changement et a
I’orienter dans des directions précises. J. Calvet fait la distinction entre la politique

linguistique qui est un « ensemble des choix conscients concernant les rapports entre

langue(s) et vie sociale », et la planification linguistique qui prévoit la « mise en pratique

" Claude Hagege, « Voies et destins. .. », in Istvan Fodor, Claude Hagége, La réforme des langues p. 13.

" Ibid., p. 21.

" Ibid.

' E. Haugen, « Planning for a Standard Language in Modern Norway », Anthropological Linguistics, 1, 3,
1959 ; J. Fishman, Sociolinguistics, a Brief Introduction, Rowley, Mass., 1970, p.108, in Louis-Jean Calvet, La

guerre des langues, et les politiques linguistiques, Hachette Littérature, collection Pluriel, 1999, p.154, p.158.

19



concréte d’une politique linguistique, le passage a l’acte »''. D’aprés lui, la planification
implique trois composantes, dont les deux concernent la langue elle-méme et une autre qui
concerne la capacité de I’action humaine. D’une part, on constate le changement de la langue
qui se manifeste dans I’histoire, les rapports entre les langues peuvent €galement changer.
D’une autre part, la planification implique la capacité d’'un homme qui peut intervenir sur les
deux points mentionnés ci-dessus et peut changer la langue et les rapports entre les langues.
Cette intervention humaine, J. Calvet la nomme une intervention « in vitro »'%. On constate
une autre terminologie chez Claude Hagege, qui considére la planification comme « activité a

o . . . 19
’indice perspectif » ou « produit permanent des changements sociaux »".

Ainsi, on constate que la sociolinguistique se présente comme une science en devenir.
On observe également que 1’étude des questions sociolinguistiques comme planification
linguistique et politique linguistique a gagné en importance avec le processus de
décolonisation amorcé durant la seconde moiti¢é du XXe siecle, qui a accéléré bien

fr . . )
évidemment le processus de I’évolution des langues aussi™.

Bien que I’histoire ait connu un mouvement d’émancipation linguistico-culturel,
I’é¢tude de 1’évolution de la langue azerbaidjanaise s’inscrit effectivement dans le cadre du

processus de la décolonisation.

L’histoire de la langue azerbaidjanaise, comme ’un des problémes sociolinguistiques,
si on ne prend pas en considération certaines initiations, est devenue un objet d’étude
systématique a partir des années 1930*'. A 1’époque soviétique, I’étude de I’histoire de la

langue azerbaidjanaise a été opérée a ces périodes suivantes :
1. Les années 1930-1950
2. Les anne¢es 1960-1980

3. Lapériode suivant les années 1980

' Louis-Jean Calvet, La sociolinguistique, p. 110.

"Louis-Jean Calvet, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, p. 159.

' Claude Hagege, « Voies et destins. .. », in Istvan Fodor, Claude Hagége, La réforme des langues pp. 21-22.

* Voir ibid., p. 22 ; Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : I’expérience soviétique et le
Tiers-Monde » in Istvan Fodor, Claude Hagége, La réforme des langues, 1983, vol. 2, p. 211.

2! Nizami Xudiyev, Azarbaycan adabi dili tarixi, Ankara, 1997, p. 3.

20



Les travaux consacrés a I’histoire de I’azerbaidjanais réalisés entre les années 1930 et
1980 n’ont pas pris en considération le contexte commun turc dans leur problématique. Cette
prise en compte n’apparait qu’a partir des années 1980”2 Les travaux de cette premiére

période sont donc lacunaires.

A I’époque soviétique, les problémes sociolinguistiques en Azerbaidjan faisaient partie
d’une planification et d’une politique linguistique soviétique sur le plan général. C’est a partir
de I’époque de I’'indépendance que 1’é¢tude de 1I’évolution de la langue azerbaidjanaise ainsi
que les questions sociolinguistiques comme planification et politique linguistique sont
devenues I’objet d’une recherche particuliére. La notion de la politique linguistique appliquée

a la langue azerbaidjanaise est donc une notion relativement récente.

2 Voir Nizami Xudiyev, Azarbaycan adobi dili tarixi, p. 4.

21



3. Classification et périodisation de la langue azerbaidjanaise

La langue azerbaidjanaise, selon la classification morphologique, fait partie des
langues turques. Elle entre dans le groupe « oghuz ». 1l existe plusieurs classifications des
langues turques. La classification de Wilhelm Radloff, faite en 1883, est considérée comme
scientifiquement la plus fondée. L’auteur classifie I’azerbaidjanais comme « dialectes du
Sud » ou « du Caucase ». A cette classification appartient également le turkmene, le dialecte
anatolien, le dialecte de Crimée et le dialecte ottoman. La classification la plus récente a été

effectuée par Lars Johanson en 19987,

On parle souvent « des dialectes » et non pas « des langues », étant donné que ces
derniers se ressemblent beaucoup®®. Il est vrai que les langues turques constituent un
ensemble particulirement homogéne sur le plan linguistique®. Cependant, ces langues
littéraires qui étaient si semblables a la fin du XIXe siecle et au début du XXe siecle, souvent
méme presque identiques en raison de I’influence de I’ottoman et de la présence de I’alphabet
arabe qui contribuait a sauvegarder I’écriture commune, présentent aujourd’hui une différence
assez manifeste du point de vue linguistique. Chacune de ces langues a accédé au rang de
langue d’Etat par la volonté politique ainsi que par leur importance numérique et par leur

littérature?®.

Du point de vue de la typologie traditionnelle et morphologique, 1’azerbaidjanais est
considéré comme une langue agglutinante. Comme dans toutes les langues faisant partie du
groupe des langues turques, dans la langue azerbaidjanaise, contrairement aux langues

flexionnelles, toutes les racines de mots sont des mots indépendants qui ont leur propre sens

» Sur la classification des langues turques voir Ali Akar, Tiirk dili tarihi, Istanbul, Otiiken, 2005, p. 42 ; Talat
Tekin, Mehmet Olmez, Tiirk dilleri. Les langues turques, Simurg, Ankara, 1995, p. 116 ; W. Radloff, Phonetik
der Nordlichen Tiirkspachen, Leipzig, 1883, p. 280 et suiv., in Jean Deny Grammaire de la langue turque
(dialecte osmanli), Paris, Imprimerie nationale, tome V, p. 3-4 ; Lars Johanson « History of Turkic » Edited by
Lars Johanson and Eva Agnes Csat6, The Turkic Languages, London, New York, Routledge, 1998, pp. 82-83 ;
voir également Ahmet Caferoglu, « Azeri, dialecte turc » in Encyclopédie de [’Islam, Leyde E.J. Brill, Paris,
1960, tome 1 (A-B), p. 197-200 ; A. N. Kononov, Istorija izucenija tjiurkskih jazykov v Rossii, Leningrad, Nauka,
1982, p. 214. A. Kononov appel D’azerbaidjanais « tatar caucasien, tatar transcaucasien, aderbaidjanais
(aderbajdzanskij), aderbeidjanais (aderbedjanskij), azarbeidjanais (azarbejdzanskij) » ;

* Voir par exemple, Jean Deny, Grammaire, pp. 3-4.

» Michel Malherbe, Les langues de I’humanité. Une encyclopédie des 3000 langues parlées dans le monde,
SEGHERS, Paris, 1983, p. 207.

* Michel Malherbe, Les langues de ["humanité. p. 207.

22



lexical et grammatical. Les rapports grammaticaux sont toujours exprimés par des suffixes

, . . : 27
mono-sémantiques qui suivent les racines du mot”".

La transformation de cette langue en un moyen de communication commun sur le
territoire de 1’ Azerbaidjan est un processus qui a duré plusieurs siecles.

Bien entendu, tout d’abord, [’apparition et le développement de la langue

azerbaidjanaise ont fait partie de 1’histoire commune des langues turques®®.

Il existe plusieurs classifications périodiques du développement de la langue

azerbaidjanaise.

D’aprés le matériel existant a 1’heure actuelle, 1’histoire de la langue azerbaidjanaise

est répartie en deux grandes périodes *’:
1. L’époque ancienne du développement de 1’azerbaidjanais
2. L’¢époque nouvelle du développement de 1’azerbaidjanais
La langue littéraire des deux périodes englobe différentes étapes.

La premicre époque évoquée est répartie en deux étapes : celle de la création de la
langue ancienne a partir du Xllle sieécle jusqu’au XIVe siecle, et 1’époque ultérieure du

développement de la langue azerbaidjanaise.

D’une maniére générale, I’azerbaidjanais littéraire du XIII-XIV siecles avec ses
racines est une forme régionale de la langue turque commune. C’est la raison pour laquelle
¢tudier la langue littéraire azerbaidjanaise hors du contexte turc littéraire commun est
impossible™. De ce point de vue, la littérature azerbaidjanaise de la période préislamique ainsi

qu’islamique fait partie d’un patrimoine commun de la littérature turque’".

Si on met a part le Kitabi Dada Korgud (Le livre de Dede Korgut) dont on prétend
qu’il a été rédigé au Xle siecle, bien que le texte n’ait probablement pas été¢ définitivement

fix¢ avant le XIVe siecle, le premier grand nome de la littérature azerbaidjanaise est celui de

*7 Sur la typologie linguistique des langues turques voir Jean Deny, Grammaire... ; Michel Malherbe, Les
langues de I’humanité..., pp.206-209.

% Sur Ihistoire des langues turques voir Ahmet Caferoglu, Tiirk dili tarihi, Istanbul, 1984, cité par Nizami
Xudiyev, Azarbaycan adabi dili tarixi, Ankara, 1997, p. 9.

¥ Voir Azarbaycan adobi dili tarixi (dort cildda), 19 volume, Bakou, 2007, pp.11-12.

3 Azarbaycan adoabi dili tarixi (dovt cildda), 19 volume, p. 17.

3! Sur la littérature turque voir Alessio Bombaci, Histoire de la littérature turque, Paris, 1968.

23



Shaykh ‘Izz al-din Asfarayini, célébre pocte du Xllle siecle qui a écrit sous le pseudonyme de
Hasanoglu ou Pur Hasan. 1l faut remarquer qu’avant le XllIle siecle, dans la littérature,
régnaient les langues arabe et persane. L’arabe était la langue de la science et le persan la

langue de la poésie (Nizami).

Un role important dans le développement de la littérature azerbaidjanaise revient a
deux poctes du XIVe siecle ; le kadi Burhan al-din et Nesimi. Une nouvelle ére a commencé
avec les ceuvres littéraires de Shah Ismail Khatai (1485-1524) qui a fait du turc azerbaidjanais
réellement en usage dans le peuple un véhicule littéraire. La tendance adoptée par les

écrivains aprés Shah Ismail Khatar a été axée sur la langue et la littérature populaire™.

La deuxieme période du développement de la langue azerbaidjanaise, c'est-a-dire la
nouvelle époque, a commencé a partir du XVIIIe siécle et continue jusqu’a aujourd’hui®. Elle

contient quatre étapes de développement :
1. L’époque du rapprochement de la langue littéraire a la langue populaire (XVIlle s.)

2. L’époque de la formation et du développement de la langue nationale (XIXe- et

deébut du XXe s.)
3. L’époque soviétique (1920-1990)
4. L’¢époque moderne (XXe-début du XXlIe s.)

La langue azerbaidjanaise de la premiére période se distingue de celle de la nouvelle

par des particularités linguistiques.

La premiere particularité¢ distinctive, du point de vue lexical, est I’existence d’une
grande majorité des mots d’origine arabe et persane dans la langue azerbaidjanaise de la
premiere période. Les styles linguistiques de cette période et notamment les genres poétiques
ont contribué a un flux de ces mots dans la langue. La création de la méthode réaliste en tant
que dirigeante, dans la deuxiéme période du développement de la langue littéraire, a servi de

raison a I’évacuation de mots qui n’ont pas pu entrer dans le fond lexical de I’azerbaidjanais.

32 Sur la littérature azerbaidjanaise, voir Ahmet Caferoglu, « Azeri, dialecte turc » in Encyclopédie de I’Islam,
Leyde E.J. Brill, Paris, 1960, tome 1 (A-B), p. 197-200 ; également Alessio Bombaci, Histoire de la littérature
turque, pp. 175-220 ; « Un coup d’ceil sur la littérature de 1’ Azerbaidjan (Azerbaidjan Edebiyatina bir nazar) » in
Revue du Monde Musulman, volume 1, tome 49-50, 1922, Paris, Ernest Leroux, pp.101-118.

3 Azarbaycan adabi dili tarixi (dort cildda), 19 volume, pp. 11-12.

24



Dans la nouvelle période du développement de la langue littéraire, il y a eu la
différenciation, qui est un résultat de 1’achévement du processus de séparation des langues

turques.

La différenciation a également eu lieu aux niveaux phonétique et syntaxique de la
langue. La nouvelle période est également caractérisée par la stabilisation du contenu
phonématique de la langue. Le mode¢le syntaxique de la langue arabe et persane de 1’ancienne
période du développement de 1’azerbaidjanais (izafot)’* a été remplacé. Ainsi, si dans
I’ancienne période, le mot « déterminant » a été employé apres le mot « déterminé » dans la
deuxieme période, tout au contraire, le mot déterminant commence a précéder le mot

déterminé dans la nouvelle période.

La langue littéraire azerbaidjanaise du Moyen Age se distingue de celle de la nouvelle
période par sa relation a la langue parlée, par 1’étendue de son fonctionnement, par sa valeur
sociale ainsi que par la cohérence et la cohésion de son systéme normalisé et par les

particularités de sa construction et de ses variantes stylistiques.

La langue azerbaidjanaise de la nouvelle période est entrée dans le chemin d’un grand
développement a la deuxiéme époque, c'est-a-dire celle de la formation et du développement
de la langue littéraire. A coté de la poésie, on écrivait des ceuvres dramatiques et prosaiques.
On a également constaté 1’apparition de journaux dans cette langue. Elle s’est de plus
employée dans certains documents officiels. La différence entre la langue littéraire, la langue
populaire et les dialectes s’est progressivement effacée. Elle est dorénavant compréhensible

pour le peuple.

Les processus politiques du début du XIXe siécle et notamment, ’annexion de
I’Azerbaidjan du sud par I’Empire russe ont eu une influence considérable sur le

développement de la situation linguistique dans le pays. Ces événements ont introduit des

* La construction des groupes déterminatifs d’aprés la syntaxe persane. Le turc a emprunté au persan non
seulement des mots, mais aussi une formation spéciale (se rattachant a la morphologie et a la syntaxe a la fois), a
savoir la construction de groupes déterminatifs. Ce procédé spécial ne s’applique qu’a des groupes de noms
persans ou arabes (déja passés dans le persan). Aussi ne s’agit-il pas, en espéce, d’un emprunt grammatical
proprement dit, puisque la construction en question ne s’applique pas aux mots turcs. Les groupes déterminatifs
se construisent en syntaxe persane de la fagon suivante : le déterminent se place aprés le déterminé (inverse de la
construction turque) et on intercale la voyelle-i entre les différents termes du groupe. Voir Jean Deny,

Grammaire, pp. 773-785.

25



changements significatifs sur le cours de 1’évolution des processus linguistiques dans la

région et ont amené des changements qualitatifs dans la carte ethnolinguistique du pays.

26



I Partie

1. La 1° République d’Azerbaidjan et le probléme du

développement de la langue nationale

L’Azerbaidjan, étant le territoire avec une position géographique particuliére, qui est
située au carrefour de 1’Asie et de I’Europe, était une voie de la migration perpétuelle et de
déplacement de différents peuples. D’autre part, ici se croisaient les contradictions historiques
entre 1’Orient et I’Occident. Au tournant du XVIlle et XIXe siecles, 1’ Azerbaidjan vivait dans
le morcellement féodal. La situation était difficile en raison de 1’absence de la base
¢conomique qui pouvait contribuer a la consolidation de 1’unité politique et de la création de
I’Etat centralisé. La lutte permanente entre les khanats freinait le processus de la
consolidation. Le long combat entre I’Iran et la Russie pour I’invasion de 1I’Azerbaidjan est
finalement abouti par I’annexe et la répartition du territoire entre ces deux empires le début du
XIXe siécle®. A partir de 13, les deux parties de 1’ethnie azerbaidjanaise ont vécu une
évolution différente. Méme si cette séparation et la différence dans le développement n’ont
pas étouffé 1’idée de 1’unité du peuple pourtant, elle a posé la premiére pierre pour

I’affaiblissement des liens sociaux, politiques et culturels entre le Sud et le Nord du territoire.

La politique de I’administration de I’Empire russe a eu une influence significative sur
I’évolution sociale, politique et économique ultérieure de 1’Azerbaidjan ainsi que sur la
situation linguistique. Comme on le sait, la politique linguistique exprime une attitude de la
société, représentée par une force politique dominante, par rapport a la résolution des
problémes de la langue dans tel ou tel pays™. Il faut constater que cette influence de « la
société » est loin d’étre spontanée, c’est un processus conscient. La politique linguistique est
une réalisation des buts et des taches de I’idéologie dominant dans le domaine de la langue.
D’autre part, celle-ci est un outil important dans la réalisation de la volonté du gouvernement

ainsi que celui de I’influence de la société sur la langue.

* Sur I’histoire de 1’ Azerbaidjan voir El’dar Ismailov, Ocerki po istorii Azerbajdzana, Moscou, Izdatel’stvo
« Flinta », 2010 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule, Stanford,
California, 1992 ; Antoine Constant, L 'Azerbaidjan, Karthala, 2002.

% Voir Louis-Jean Calvet, La guerre des langues; Guy Imart, « Développement et planification des
vernaculaires : I’expérience soviétique et le Tiers-monde » in Istvan Fodor, Claude Hagege, La réforme des

langues vol. 2, pp. 211-240.

27



L’amplification des processus dans le monde donna I’impulsion pour le
développement de 1’idée nationale en Azerbaidjan. Les éléments de 1’identité nationale ont été
fondés par I’intelligentsia musulmane déja fin du XIXe siécle sous I’influence du modele du
nationalisme et du socialisme européen. Le passage d’une forme de la conscience de 1’identité
basée sur la tradition de la communauté des croyants (umma) a celle de I’identité nationale
(milliyat) a déterminé le début du processus du développement du mouvement national®’.
Cette évolution allait de I’idée commune religieuse a la domination d’abord de 1’idée de
I’unité de la communauté turque pour finalement s’achever a prendre de conscience d’étre un
peuple particulier - les Azerbaidjanais. Méme s’il n’y avait pas d’Etat national, mais existait
les idées étatiques. La 1 République Démocratique de I’Azerbaidjan était une tentative
importante de la réalisation de ces idées et le point culminant de cette transformation.
L’évolution du probléeme culturel et linguistique était le processus significatif dans la
formation du mouvement national des Azerbaidjanais au tournant du XIXe et XXe si¢cles qui

est finalement abouti par la création de la 1°° RDA, le 28 mai 1919.

Pour ’apparition d’un programme politique clair et net il fallait avoir le minimum de
conditions sans lesquelles le probléme national ne pouvait pas se développer et prendre une
grande ampleur. Tel climat politique n’a été créé qu’avec la Révolution de février (révolution
russe) en 1917 dans I’Empire russe, qui a contribué a la création des conditions appropriées
pour D’activité politique dans les périphéries de I’Empire. Dans ce contexte, le premier
programme politique du mouvement national azerbaidjanais a été formulé apres la Révolution
de février lors du Congres des musulmans du Caucase qui s’est tenu a Bakou du 15 a 20 avril

1917°%. Celui-ci consistait a acquérir la garantie de 1’autonomie nationale et territoriale de

7 Sur la transformation de 1’identité nationale voir Tadeusz Swiethochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920.
The shaping of national identity in a Muslim community, Cambridge University Press, 1985; Ajdyn Balacv,
Azerbajdzanskoe nacional noe dvijenie v 1917-1918 god, Bakou, Elm, 1998; Chantal Quelquejay, Alexandre
Bennigsen, « Le probléme linguistique et I’évolution des nationalités musulmanes en URSS », Cahiers du monde
russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3, pp. 418-465 ; pp.418-435.

®  Rosulzado Mommod  ©Omin,  Azarbaycan  Ciimhuriyyati, Bakou, Elm, 1990, URL:

http://www.rasulzade.org/books.html , p. 17, consultée 12 octobre 2012;
URL: http://www.history.az/pdf.php?item id=20111201122036634&ext=pdf , consutée 15 octobre 2012; Ajdyn
Balaev, Azerbajdzanskoe  nacional’'noe  dvijenie ~ 1917-18 god, Bakou, Elm, 1998, URL:

http://gendocs.ru/v20507/?download=1, consultée 20 septembre 2012; sur Congrés des musulmans du Caucase
voir journal Kaspij, 1917, 15,19, 21 aprelja, cité in Idem, Mammed Emin Resulzade (1884-1955), Moscou,
Izdatel’stvo « Flinta », 2009, pp. 37-40; Tadeusz Swienthochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 89-94.

28



I’ Azerbaidjan au sein de «la fédérationy, la forme de la construction étatique qui était le plus
convenable pour la Russie multinationale. Déja vers cette époque se formait la conception de
« l’azerbaidjanisme» qui commengait a se dessiner et s’émanciper de I’entité de la conception
si populaire a 1’époque du « turquisme» et encore plus avant de celle de I’existence d’une
nation «musulmaney. Le promoteur de cette conception est leader national et 1’idéologue de la
1° RDA, Mommad Omin Rosulzads (1884-1955), qui I’a déterminé dans son discours au
Congrés des musulmans de la Russie, tenu @ Moscou du 1 a 11 mai 1917. Sans ignorer
I’origine commune des Turcs-Tatars, i1 mettait en évidence les particularités entre leurs

. . . .y , .., - 39
plusieurs «dialectesy, en lesquelles ils ont créé un héritage littéraire™ .

Bien évident qu’il est difficile de constater la maturité de ce paradigme ainsi que sa
large propagation parmi la population toutefois, son existence était déja apparente a cette
époque. Le principe de base dans la politique nationale de la 1 RDA était fondé sur le fait
que I’ Azerbaidjan est la patrie pour tous les citoyens vivant sur ce territoire sans différence de

leur appartenance ethnique.

Concernant la situation linguistique en Azerbaidjan a [’époque tsariste, celle-ci
reflétait bien 1’idéologie dominante dans ce domaine dans I’Empire russe. L’inégalité des
peuples au sein de celle-ci établissait 1’hégémonie des Russes dans 1I’empire multinational.
Cette politique s’appliquait également au domaine linguistique conformément a laquelle la
langue russe en tant qu’étatique devait prédominer. L’élargissement des fonctions sociales de
la langue russe s’effectuait au détriment de I’emploi de la langue de la nation titulaire dans la
vie étatique et sociale. Telle base idéologique ne pouvait pas ne pas €tre envisagée autrement
que la politique de la russification dans le domaine de la langue. La politique discriminatoire
de I’Empire russe envers la langue de la nation titulaire s’expliquait d’une maniére générale,
par la crainte de I’administration tsariste du développement ethnoculturel du peuple dans le
cas de la création des conditions normales pour le fonctionnement de la langue maternelle.
Ainsi, le retard dans le développement culturel était en quelque sorte, encouragé par le
gouvernement tsariste. La position inégale du peuple emmenait a la répartition des peuples
aux «allogenes » (inorodcy) et les peuples «puissants» (derzavnye narody). De ce point de
vue, en raison de son développement civique insuffisant les musulmans de 1’ Azerbaidjan ont
été privés de plusieurs ses droits et devoirs civils. Cette inégalité et les limitations dans la

politique étatique concernaient également le domaine de la langue. Une belle démonstration

%% Tadeusz Swiethochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 91-92.

29



de telle situation de 1’encouragement du retard et du freinage du développement culturel du
peuple est le fait du refus de 1’édition du journal en azerbaidjanais. En effet, Mohommadaga
Sahtaxtinski (Sahtaxtli; 1846-1931), orientaliste, publiciste, pédagogue azerbaidjanais
connu™, 4 la fin du XXe siécle, essaya d’obtenir I’autorisation du gouvernement tsariste pour
I’édition du journal «Tiflis» en langue turque (azerbaidjanaise). A sa sollicitation il a eu un
refus du responsable de la Direction Générale de la Presse de I’Empire russe, de Soloviev qui
s’énonca d’une manicre suivante : « Je ne peux pas absolument vous autoriser d’éditer le
Jjournal azerbaidjanais. A quoi bon votre peuple a besoin d’un journal ? L’intelligentsia doit

. v 7. . . . 41
lire en russe, quant au peuple azerbaidjanais simple, qu’il garde leurs moutons »"".

Dans la réponse officielle méme de la Direction Générale de la Presse a Sahtaxtinski
a été écrit : «L approchement des porteurs des autres langues avec les Russes ne peut se faire
qu’a la base de la diffusion de [’instruction en langue russe. L’ apparition de [’édition
periodique commune des musulmanes ne rapprochera mais au contraire, éloignera les
Musulmans des Russes. Le souhait de Sahtaxtinski d’éditer le journal en langue turque-
azerbaidjanaise peut donner I’'impulsion pour la création d’une presse intrinseque du peuple
qui, jusque la n’avait pas eu sa propre presse en langue maternelle, et finalement vers

I’éloignement des Azerbaidjanais de la Russie»™.

En dépit de ses efforts, le tsarisme n’a pas réussi a arréter d’une maniére compléte et
définitive le processus du fonctionnement de 1’azerbaidjanais. Pourtant, 1’amélioration
capitale des conditions pour le développement de la langue azerbaidjanaise n’est devenue
possible qu’en résultat d’une rupture radicale du systéme politique existant dans la Russie a
1I’époque, avec la chute de I’Empire russe.

Les débats sur la langue ont été le sujet trés important a la veille de la création de la
1°® République. A cette époque, le probléme du développement de la langue nationale et son
libre usage dans les différents domaines de la vie sociale sont devenus 1’un des facteurs clés
du combat politique. Ce n’¢était peut-€tre qu’'un seul cas dans la situation politique de 1’époque
quand les différents partis de différentes orientations se tenaient en fait, d’une position

identique.

*0 Hobibboyli Isa, Mohommadaga Sahtaxtl. Taleyi va sanati (magalalor), Bakou, Nurlan, 2008.

* Tiflisskij listok, 1905, n° 211, cité in Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy v Azerbajdiane v XIX- XX vv,
Bakou, 2005, p. 12.

2 Gosudarstvennyj arhiv Gruzinskoj Respubliki, £.480, op. 1, ed. xp.1358, 1. 2, in ibid.

30



Vu sa création dans les conditions politiques et sociales trés difficiles, la 1¥° RDA n’a
pas pu survivre longtemps. Cependant, le processus commencé a 1’époque de sa création est
devenu irrévocable dans le développement de la conscience nationale y compris le

développement culturel de la nation au XXe siecle.

31



1. 1. Les transformations sociopolitiques et économiques de I’Azerbaidjan depuis
’invasion par la Russie. Les conditions de la création de la 1% République de
I’Azerbaidjan

Pour mieux comprendre les transformations sociales et politiques en Azerbaidjan au
tournant du XXe siécle, ainsi que le probléme de la langue liée a ces changements, une

, . . . \ 17 , . . .. 43
présentation de la situation a 1’époque prérévolutionnaire est indispensable™.

Au début du XIXe siécle, I’ Azerbaidjan, constitué de différents khanats™, fut partagé
entre la Russie et I’Iran, conformément aux dispositions de deux traités (1813 Gulistan, 1828
Turkmentchay). Cette invasion par I’Empire russe de la partie nord de I’ Azerbaidjan a eu pour
effet de la faire passer en état colonial. En ce qui concerne le terme « colonial », plusieurs
chercheurs considérent 1’époque tsariste comme 1’époque coloniale dans 1’histoire des peuples
musulmans®. Le sud de 1’ Azerbaidjan fut rattaché a I’Iran. Les deux parties de I’ Azerbaidjan
ont des lors suivi une évolution historique différente. En outre, I'une des parties de
I’ Azerbaidjan divisé, celle du nord, se trouvait sous ’influence européenne, perceptible a

partir du prisme de la Russie.

La transformation sociale de 1’Azerbaidjan fut trop lente et limitée. Toutefois, au fil
des années, I’image économique et sociale de I’Azerbaidjan du Nord commence a se

distinguer d’une maniére considérable de celle de 1’ Azerbaidjan du Sud.

La conservation du retard féodal par I’administration tsariste et 1’association du pays
au capital russe ont eu des conséquences néfastes sur le développement du capitalisme en

Azerbaidjan. Le fait que les matiéres premieres du pays ont ¢ét¢ abondamment utilisées

* Plusieurs auteurs qui traitent ce sujet reviennent a 1’époque prérévolutionnaire pour démontrer la situation
conflictuelle concernant les langues nationales.

* Royaume turc ou mongol dirigé par un khan. Les khanats étaient regroupés en khaganats, sorte d’empire sous
I’autorité d’un khan, le suzerain le khagan.

¥« C’est bien un ordre colonial qui régne en Azerbaidjan. Bien que représentant la majorité des électeurs a
I"assemblée municipale de Bakou - parce qu’ils sont la majorité des propriétaires, les Azéris n’ont droit qu’a la
moitié des sieges », in Frangois Georgeon, « Note sur le modernisme en Azerbaidjan au tournant du siécle » in
Cahiers du monde russe : Russie, Empire russe, Union soviétique, Etats indépendants, 1996, vol. 37, N°1-2, pp.
97-106, p. 98 ; Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan : A borderland in transition, 1995, Columbia
University Press, New York, p. 12; sur la conquéte coloniale des musulmans de Transcaucasie voir
aussi Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, Paris, Institut d’Etudes slaves, 1994, traduit de

I’allemand par Guy Imart, p. 154.

32



démontre, une fois de plus, I’exploitation coloniale de ce territoire*®. Les problémes sociaux
¢taient liés au freinage des réformes fonciéres, au ralentissement du développement culturel et
national, a la politique de russification et de christianisation, a la discrimination de la
population indigéne. Cette situation restait conflictuelle et provoqua des mouvements

insurrectionnels.

La deuxieéme partie du XIXe siécle, en conséquence de I’entrée de la Russie sur la voie
du développement du capitalisme, I’ Azerbaidjan se trouva impliqué a ’activité économique
du marché russe. Au milieu des années 1960, en raison de 1’accroissement des besoins de la
Russie en pétrole, ’industrie pétroliere adopte le systéme capitaliste et commence a se
développer plus vite qu’auparavant. Avec le développement de 1’industrie pétrolicre de
Bakou, s’étend également I’industrie du cuivre de Guedabey, de la soie de Nukha (Sheki), de
la poissonnerie etc. Avant de connaitre une longue dépression pétroliere dans les années de la
crise économique, vers 1901 I’industrie pétroliere connait un essor foudroyant. A la fin du
XIXe siécle, Bakou devient la premiére région productrice de pétrole au monde*’. Selon L.
Levin : «[l’exploitation des régions périphériques de différents peuples envahis, leur
utilisation en tant que terre fonciere, le marché pour la réalisation des produits et en tant que
bases des voies militaires et marchandes était une grande source de puissance pour

. ;g 48
l’impérialisme russe » .

Au début du XXe siecle, ne se développaient que des domaines dont avait besoin la
Russie dans un Azerbaidjan devenu tout entier la source des matiéres premieres, ce qui
explique le développement non uniforme de I’économie de ce territoire®. Le port de Bakou
étant le plus grand sur la mer Caspienne, il assurait les liens économiques de la Russie et de
I’Iran avec la région. La situation discriminatoire envers la population musulmane n’a pas
permis d’instaurer les conditions nécessaires pour €riger une puissante capitale nationale.

D’apres D’historien, Frangois Georgeon : «Les Russes favorisent [’élément arménien au

* Voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 17.

* Frangois Georgeon, « Note sur le modernisme... » in Cahiers du monde russe, 1996, Vol. 37, N°1-2, pp. 97-
106, Vol. 37 N°1-2, pp. 98-99.

* 1. Levin, « Materialy k politike carizma v oblasti pis’mennosti « inorodcev », Kul'tura i pis'mennost’ Vostoka,
livre 6, Bakou, 1930, p. 3 ; voir également Hiiseyin Baykara, Azerbaycan Istiklal Miicadelesi Tarihi, Istanbul,
Genclik Basimevi, 1975, pp. 36-47.

¥ « Le pétrole de Bakou, le coton du Turkestan sont indispensables a I'économie de la Russie ». Voir Vincent

Monteil, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 21

33



deétriment des Azéris. Car en Azerbaidjan, le face-a-face Russes /musulmans, tel qu’il existe
ailleurs dans I’Empire, se complique de la présence d’une troisieme communauté importante,
les Arméniens, qui d’apres le recensement de 1897 représente 6,3% de la population dans le
gouvernorat de Bakou..., forment une communauté prospere, active, soudée qui entretiennent

. . . . .. . N . ’ N 50
des liens particuliers avec les Russes ; ils participent pleinement a [’expansion pétroliere» ™.

Cependant, avec le développement du capitalisme a la fin du XIXe siécle et au début

du XXe siecle, on assiste a I’apparition et a la consolidation de la bourgeoisie nationale.

Les changements dans la vie socio-économique ont eu des conséquences néfastes sur
I’accroissement de la population et sur la recomposition du fond ethnique de ce territoire. A
part I’accroissement naturel, le mouvement migratoire a eu une grande influence et surtout la
politique des déplacements par 1’administration tsariste russe de la population chrétienne de
différentes origines. La population indigéne était progressivement expulsée de leur foyer.
Cette politique avait pour but de créer une majorité chrétienne comme force de I’Empire
russe. Vers le début du XXe siccle, en raison de ces déplacements de population, I’image
ethnique de I’Azerbaidjan a beaucoup changé®. Cette politique de 1’autocratie russe
compliquait davantage la situation sociale et était source de sentiments de haine, ce qui se
concrétisait trés souvent par des conflits et des carnages interethniques. Pour réaliser sa
politique autocratique, le gouvernement russe n’avait pas manqué 1’occasion de provoquer et
de soutenir ces conflits dans la région®”. L’intelligentsia azerbaidjanaise les considérait

comme une tragédie et faisait état de leur caractére provocateur dans différents journaux. Elle

%% Francois Georgeon, « Note sur le modernisme... », in Cahiers du monde russe, 1996, vol. 37, N°1-2, pp. 98-
99.

' H.Y. Verdieva, « K voprosu o demografi¢eskih izmenenijah v Severnom Azerbajdzane v nacale XIX veka »
in Trudy naucnoj konferencii, posvaséennoj dnyu vostanovlenija AzerbajdZanskoj gosudarstvennosti, Elm,
Bakou, 1991, p. 73-77 ; voir également Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan : A borderland in
transition, p. 11 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, pp. 29 -33 ; Antoine Constant, Azerbaidjan, pp.192,
198.

> Sur cela le journal satirique azerbaidjanais Molla Nasraddin, N1, 7 avril 1906, (p.22) dans la rubrique
« Bilmali xabarlar », point 8, écrit «Bu na sirrdir ki, ermani-miisalman vurusmasi diison kimi hokiimat askorlori
ela siddatli azara miibtala olundular ki tabiblor onlarin ¢6lo ¢ixmagini rava gormiirdiilar. » (C’est quoi ce secret
que des que la guerre commence entre les Arméniens et les Musulmans les soldats du gouvernement attrapent
une maladie d’une telle gravité que les médecins leur conseillent de ne pas sortir dans les rues) ; Russia,
Gosudarstvennaja Duma, Vtoroj Sozyv (St. Petersburg, 1907), p.1229 in Tadeusz Swietochowski, Russian
Azerbaijan 1905-1920, p. 44.

34



ne cessait de lancer des appels afin de mettre un terme a cette guerre civile cruelle et absurde.
La politique de discrimination religieuse et ethnique était la cause principale de tous les
conflits sur le territoire. Ainsi, au cours d’une session de la Douma, Ismail bey Ziyadxanov

disait :

« Nous™ avons été envahis il y a cent ans. Nos droits sont foulés aux pieds. Nous
sommes réduits a l’état d’esclavage. Notre existence nationale était empiétée. On nous a
imposé le refus d’entrer dans certains établissements d’enseignement. Dans les
établissements d’Etat on ne peut pas rencontrer des fonctionnaires d’origine turque. Nous
souffrons d’un manque de terres. Cependant, on y installe une masse de paysans de Russie.
Sur le sol, imprégné du sang des victimes du carnage national, provoqué directement par le
gouvernement, vous construisez des localités pour les paysans russes. Cela n’est rien d’autre
qu’une forme d’administration sur le principe de « séparer pour gouvernery, discrétement
organisée réalisée par le gouvernement. Il y a déja deux ans que nous marchons sur les

cadavres dans notre patrie, baignée dans le sang. Notre patience a déja atteint ses limites»".

3l s’agit des musulmans de 1’Azerbaidjan, Tofiq Voliyev a explicité « Nous » comme Azerbaidjanais
(anachronisme pour cette époque) en adaptant la notion de I’appartenance du peuple, envisagée a 1’époque par la
division de la religion au sens moderne.

*Tofiq Voliyev, Azarbaycan tarixi 10, Casioglu, Bakou, 2000 pp. 356- 357 ; Azarbaycan Xalg Cumhuriyyati
Ensiklopediyasi, 1 vol. Bakou, 2005, p. 25.

35



1.2. La mobilisation politique

Les complexes processus sociaux et nationaux étaient intimement liés. En 1901, les
difficultés économiques liées a une crise générale ont provoqué différentes insurrections
d’ouvriers. Les succes du mouvement révolutionnaire ont eu une influence sur les couches
sociales urbaines moyennes ainsi que sur I’intelligentsia nationale. De plus en plus, il y avait
le sentiment de recourir d’urgence a des réformes libérales. La révolution de 1905 a créé des
conditions de réformes et a renforcé le mouvement de libération nationale. La situation
désastreuse des ouvriers azerbaidjanais, 1’autocratie de 1’administration locale, les conflits
interethniques ont suscité au sein de ’intelligentsia azerbaidjanaise d’origine bourgeoise ou
aristocratique le besoin de créer les premiers partis en Azerbaidjan. Ainsi, en 1902, la
premiere association politique clandestine, Association musulmane de la Jeunesse (Miisalman
gonclik taskilatr) a ¢ét¢ fondée par Mommoaod Omin Roasulzads. En 1904, une partie de
I’intelligentsia azerbaidjanaise a créé 1’association politique Hiimmoat (Inspiration). En 1906,
cette association devient un parti social démocrate, constituant une branche informelle du
Parti ouvrier social-démocrate de la Russie, alors que leurs discours avaient un caractere
social et réformiste plutdt que révolutionnaire et marxiste’”. En automne 1905, les leaders
nationaux azerbaidjanais Shmad bay Agayev (Agaoglu, 1869-1939) et Mommoaod Hoasan
Hacinski (1875-1931) avec d’autres ont fond¢ 1’organisation Difai (Défense) a Gandja. Le but
principal du parti était de défendre la population musulmane contre les troupes paramilitaires

;. . .. . 56
arméniennes et la tyrannie de I’administration locale™.

En 1905, a Niznij-Novgorod, eut lieu « le Premier Congres clandestin des musulmans
de Russie ». Lors de ce congres, les musulmans « tatares » (turcs) se sont réunis dans le cadre
d’une formation politique Ittifag al — Muslimin (Union musulmane). L’égalit¢ des droits
civiques, la justice sociale, les réformes foncicres, et la création d’instances de décisions au
niveau local «zemstvo», qui ne furent pas encore étendues au Caucase, étaient les

revendications principales des leaders azerbaidjanais®’.

> Antoine Constant, Azerbaidjan, p. 235 ; Nadir Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi (1905-1917),
Ankara, Tiirk tarih kurumu, 1999, pp. 134-135.

%% Voir Antoine Constant, Azerbaidjan, pp. 234-241, Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, p. 63-69; Nadir
Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi, p.196.

°7 Antoine Constant, Azerbaidjan, p. 238 ; voir également Edith Ybert-Chabrier, « La pétition des musulmans du

Caucase en réponse a 1’Oukase du 18 février 1905 », Cahiers du monde russe 2 /2007, vol 48, p. 2 43-258.

36



En 1906, apres I’approbation du tsar pour la création de la Douma d’Etat
(Gosudarstvennaja Duma)*®, I’ Azerbaidjan a été, pour la premiére fois représentée au niveau
national. Méme a partir de cet événement, toutes les revendications des représentants

azerbaidjanais sont restées, finalement, sans réponse.

En 1914, avec I’éclatement de la Premiére Guerre mondiale, étant donné que
I’ Azerbaidjan occupait une place géostratégique importante, le pays devint alors le théatre de
la lutte entre les grandes puissances, I’ Angleterre, I’ Allemagne, la France, les Etats-Unis et la
Turquie d’un coté et de ’autre, la Russie, pour la sphére d’influence et pour 1’appropriation
des gisements pétroliers de Bakou. D’aprés Marie—France Toinet, « la lutte pour la possession
des produits comme le pétrole dominera désormais, en partie, le jeu des relations entre
nations. Certes, il serait vain de considérer « l’or noir » comme la seule explication logique
d’une série de phénomenes politiques apparemment irrationnels. Pour séduisante qu’elle soit,
une telle méthode ne saurait recouvrir une réalité infiniment plus complexe. Mais refuser de
considerer le pétrole comme élément prépondérant d’explication des relations internationales
n’est pas se condamner pour autant a négliger son role dans la détermination de la politique
étrangere des pays intéressés. L’enjeu final des batailles qui vont avoir lieu, c’est

I"hégémonie du pétrole»’.

Pendant la 1°° Guerre Mondiale, les musulmans de Russie ont apporté leur soutien aux
Russes, en espérant, a 1’issue de cette guerre, acquérir la liberté. En dépit du fait que le
gouvernement tsariste russe ne les ait pas recrutés pour le service militaire, la plupart des
azerbaidjanais de famille noble y sont entrés de leur plein gré, volontaires. Le plus grand
régiment de 1’armée musulmane était « tatar siivari alayr » (régiment de la cavalerie de tatar)
appelé par les Russes «la Troupe sauvage » (Dikaja Divizija), dirigé par Hiiseyin aga
Naxgivanski (1863-1919), qui a joué, par la suite, un role important dans la formation de
Lére

I’armée nationale de la République en 1918. Aux cotés de I’armée russe ont combattu les

éminents officiers azerbaidjanais comme les généraux, Oli Aga Sixlinski (1864-1943), Somad

¥ C’est une chambre basse du parlement (institution législative) de I’Empire russe, la chambre haute étant le
Conseil d’Etat. En fait, jusqu’a 1905, il n’y avait aucune institution 1égislative au sein de I’Empire russe. Son
instauration est due a la révolution en 1905. Par le manifeste du 6 aott 1905, Nikolaj II instaura cette instance.
Sur les Turcs dans les Doumas voir Nadir Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi (1905-1917), pp. 115-
124.

> Marie-France Toinet, « La politique pétroliére des Etats-Unis a ’égard de I’URSS 1917-1927 », in Revue
frangaise de science politique, 17¢ année, n° 4, 1967, pp. 689-691.

37



bay Mehmandarov (1855-11931), Ibrahim Aga Vakilov (1853-1934), Teymur Novruzov
(1880-1961), Farrux Aga Qayibov (1891-1916), et d’autres®.

Un climat politique favorable fut instauré avec la Révolution de février, mettant fin a
I’autocratie tsariste russe et donnant un nouvel essor au développement du mouvement
national et révolutionnaire sur le territoire de 1’ancien Empire. Contrairement a ce qui s’est
passé en 1905, la vie politique devient active, des organisations nationales et surtout les partis
politiques sortent de la clandestinité. L’orientation idéologique de ces partis était
essentiellement basée sur les critéres nationaux, sociaux et religieux (musulman) et d’ailleurs,
ce nationalisme trouvait son expression dans le turquisme (tiirk¢iiliik). La principale force
idéologique et politique de cette époque était Musavat (Egalité). Ce parti et son journal, A¢ig
soz (Parole franc), jouérent un role important dans la vie politique de 1’Azerbaidjan. Celui-ci
fut fondé par les décus de 1’idéologie révolutionnaire de 1’organisation discréte Hiimmat, en
1911 a Gandja. La ligne essentielle de ce parti a I’époque était I’égalité des droits pour les
musulmans de Russie. En 1913, apres son retour sur la sceéne politique, le parti fut obligé
d’arréter ses activités en raison des persécutions pour les reprendre apres février 1917, apres
la fusion avec le groupe des adeptes de I’ancien Difai. Cette union, qui avait comme idée
directrice d’établir un « nationalisme » séculaire turc et de créer une autonomie dans le cadre
de la Russie fédérative, a pris le nom de « Nouveau parti fédéraliste turc » (Musavat). Selon
Swietochowski, le programme de la fédéralisation est un témoin d’une nouvelle étape de
I’évolution historique des azerbaidjanais - 1’étape d’un passage a un état national. D’apres lui,

I’idée du fédéralisme n’était pas transitoire et temporaire, elle était permanente®”.

Les débats sur la future organisation politique de la Russie et sur la base de
I’autonomie nationale du territoire préoccuperent les intellectuels azerbaidjanais lors du
Premier Congres des Musulmans du Caucase (Pervyj Obscekavkazskij sjezd musulman) qui

eut lieu en avril 1917 a Bakou. Ce sujet de la future organisation étatique de la Russie était

% Voir Antoine Constant, Azerbaidjan, pp. 243-247 ; Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920,
pp. 75-76 ; Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, pp. 74 ; Azarbaycan Xalq Cumhuriyyati Ensiklopediyast,
2¢éme partie, Bakou, 2005, pp. 393-394.

%! Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan: A borderland in transition, p. 62.

38



¢galement au centre des discussions pendant le Congres des Musulmans de Russie

(Vserossijskij musulmanskij sjezd) qui s’est tenu en mai 1917 & Moscou®.

62 Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 89-94 ; Joseph Castagné, Le bolchevisme et
I’Islam. Les organisations soviétiques de la Russie musulmane, Revue du Monde musulman, vol. 51-52, Paris, E.

Leroux, 1922, p. 254 ; Nadir Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi (1905-1917), pp. 249-267.

39



1.3. La création du Gouvernement national

Avec ’éclatement de la révolution russe et la nouvelle époque de liberté commencée
avec celle-ci en 1917, les puits du Caucase, essentiellement ceux de 1I’Azerbaidjan ou se
trouve la plus grande partie des ressources pétrolieres alors connues, deviennent 1’objet d’un

regain d’intérét manifeste®.

Le gouvernement provisoire se mit en place. Le Comité Spécial de Transcaucasie,
Ozakom (Osobij Zakavkazskij Komitet) représentait le gouvernement provisoire dans la
région. A cOté du gouvernement provisoire, furent créés les soviets (les conseils de
représentants des ouvriers et des soldats, créés par les bolchéviks, membres des partis
communistes), ce qui aboutit enfin au double pouvoir. A la fin de 1917, les bolcheviks
réussirent a prendre sous leur controle toute la région industrielle de Bakou mais ne purent pas
s’étendre sur toute la Transcaucasie. Le systetme de représentation du soviet, a Bakou, ville
devenue multinationale, s’efforcait de marginaliser la composante musulmane, poursuivant
’attitude discriminatoire bien rodée consistant a faire de Bakou une ile, séparée du reste du
pays®. Ainsi, vers 1918, dans le Caucase du Sud, se formérent deux centres opposés : I'un
d’eux formé par les bolcheviks a Bakou, ville transformée en une place forte du pouvoir
soviétique ; ’autre, le commissariat d’Ozakom avec un centre a Tiflis, ou le pouvoir local se
mit en place. L’activité du commissariat d’Ozakom coincidait avec 1’intervention étrangere et
notamment des pays de I’Entente et les Etats-Unis ; les gouvernements de 1’ Angleterre, de la
France et des Etats-Unis soutenaient les forces antibolchéviques dans la région. En fait, le
fonctionnement du Commissariat signifiait, la séparation de la région de la Russie

bolchévique.

Cependant, le gouvernement provisoire ne put se maintenir au pouvoir bien
longtemps. En octobre 1917, apres un coup d’Etat, le gouvernement provisoire fut renverse.
Les bolcheviks, n’ayant pas la majorité¢ dans la session élargie du soviet de Bakou, sous la
direction de Saumjan, déclenchérent un combat ouvert pour acquérir le pouvoir. En dépit du
renversement du régime par les bolchéviks, les élections annoncées par le pouvoir provisoire

a 1I’Assemblée constitutive se tinrent. Le Caucase du Sud fut désigné comme étant la

% Marie-France Toinet, « La politique pétroliére des Etats-Unis a ’égard de I’URSS 1917-1927 », in Revue
frangaise de science politique, 17 e année, N° 4, 1967, p. 692.

% Antoine Constant Azerbaidjan, 2002, p. 246 ; voir également Audrey L. Altstadt, The Azerbaijani Turks...,
p.79.

40



circonscription €électorale commune. Les €lections sacrerent les fédéralistes, parmi lesquels le
parti Musavat qui eut la majorité des voix de la région de 1’ Azerbaidjan. Les députés €lus du
Caucase du Sud a I’Assemblée constitutive, dissoute par les bolcheviks, qui n’ont pas voulu
céder le pouvoir, se sont réuni a Tiflis en février 1918 et ont déclaré¢ la formation d’une
institution représentative, le Seim (Dicte)®”. Le Seim était composée des députés de trois
régions du Caucase du Sud (I’Azerbaidjan, la Géorgie et I’Arménie). Cette déclaration fut la
concrétisation de I’idée du fédéralisme et aboutit en fait a la séparation du Caucase du Sud de
la Russie. Déja en 1917, au cours des négociations entre la Russie bolchévique et les pays du
bloc austro-hongrois, le gouvernement turc avait proposé au gouvernement transcaucasien un
trait¢ de paix qui fut signé en décembre a Erzincan. La Turquie exige du Seim la déclaration
de la séparation d’avec la Russie bolchevique, et de reconnaissance du traité¢ de Brest-Litovsk,
signé¢ par les bolcheviks, d’aprés lequel Batoumi, Kars, Ardahan redeviendraient des
territoires turcs. Les fractions géorgienne et arménienne du Seim écartérent la revendication
turque ce qui mena finalement a leur intervention dans le Caucase du Sud. Aprés 8 jours de

lutte, les territoires revendiqués furent replacés sous controle turc.

En mars 1918, la conjoncture politique a Bakou se caractérise par une tension extréme.
L’accroissement de ’influence de Musavat représentait un danger pour les bolchéviks dans
leur combat pour le pouvoir. Cette contradiction, aggravée par la concentration des groupes
militaires appartenant a différentes forces politiques opposées, créait une situation critique qui
risquait de dériver vers un conflit armé. La troisiéme force était 1’assemblée nationale
arménienne qui disposait d’un grand arsenal. Le 29 mars 1918, un affrontement entre les
bolchéviks et les troupes azerbaidjanaises qui voulaient partir sur le navire Evelina a
Lenkoran servit de prétexte a un conflit armé. Le désarmement violent opéré par les troupes
bolchéviques suscita I’indignation du peuple azerbaidjanais qui organisa des manifestations

de protestation causant un grand nombre de victimes®®. La fraction musulmane du Seim

% Voir le discours de M. O. Rasulzads devant le parlement de I’ Azerbaidjan le 7 décembre 1918, in Azarbaycan
xalq cumhuriyyati (1918-1920,) Parlament (stenoqrafik hesabatlar), Bakou, Azarbaycan nosriyyati, 1998, vol.1,
pp- 33-36.

% Draprés Vincent Monteil, « A 'intérieur, les bolcheviks et les terroristes nationalistes arméniens (Tashnak)
s ‘entendent provisoirement sur le dos des Musulmans, dont 3.000 sont massacrées, a Bakou (mars 1918) a
l"occasion du débarquement pacifique de la « Division sauvage » - des volontaires musulmans au service du
tsar-préalablement désarmés ». En avril, la Commune de Bakou interdit toute expression musulmane et

nationalise le pétrole. Voir Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 29.

41



demanda I’envoi de I’armée a Bakou pour protéger la population musulmane. Dans une lettre
adressée au Commissariat populaire soviétique de la Fédération de la Russie (Sovnarkom) du
RSFSR (Sovetskij narodnyj kommissariat Rossiiskoj Sozialisticeskoj Federativnoj Respubliki)
le 13 avril 1918, Saumjan écrivait : « Les 30 - 31 mars et ler avril a eu lieu le carnage. Les
résultats sont excellents pour nous. Dasnakcjucjun avait trois a quatre mille des soldats
nationales ce qui domnait un caractére de carnage interethnique mais c’était impossible

d’éviter cela, nous [’avons fait expres. La population pauvre des musulmans a beaucoup

souffert »°'.

Le 22 avril 1918, le Seim déclara son indépendance. Cependant, les contradictions
entre les intéréts nationaux en politique intérieure comme en politique extérieure ne laisseérent
pas l’occasion au gouvernement de la Fédération des Républiques de Transcaucasie de
réaliser des démarches concrétes. Aprés la séparation de la Géorgie le 27 avril 1918, soutenue
par le protectorat allemand, la fraction azerbaidjanaise prit une décision relative a la formation
de 1I’Assemblée nationale provisoire et le 28 mai 1918, 1’Assemblée nationale déclara la
création de la République d’Azerbaidjan. Le 16 juin 1918, 1’Assemblée nationale fut
transférée de Tiflis a la capitale provisoire de la République d’Azerbaidjan, Gandja. Bakou fut
occupée par les commissaires bolcheviks. Suite a deux mois de dictature du prolétariat (du
pouvoir soviétique) qui prit le nom de « la Commune de Bakou »*, le ler aoat 1918, la
Dictature Centro-caspienne (Diktatura Centro Kaspiy), composée du bloc des dasnaks (les
membres du parti arménien Dasnakcjucjun), des mencheviks et des révolutionnaires
socialistes, se mit en place. Ce n’est que le 17 septembre 1918 que Bakou fut libérée et que le
gouvernement de la jeune république indépendante put réintégrer la vraie capitale et ainsi
restaurer sa souveraineté sur tout le territoire azerbaidjanais. Ainsi prit fin le double pouvoir

sur le territoire de I’ Azerbaidjan. Celui-ci aura duré quatre mois.

7 1grar Alijev, Istorija Azerbajdzana s drevnejsih vremjon do nacala XX veka, Bakou, Elm, 1995, p. 432, URL :
http : //www.preslib.az/ru/view/ebooks/i/, http://www.elibrary.az/docs/istor.pdf, consultée 09. 09. 2010. p. 189;

Bor’ba za pobedu Sovetskoj vlasti v Azerbajdzane 1918-1920: Dokumenty i materialy, Bakou, 1967, p. 37 in.
Volhonskij Mihail, Muhanov Vadim, Po sledam Azerbajdazanskoj Demokraticeskoj Respubliki, Serija
Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, p. 31; Joseph Castagné, Le bolchevisme et I’Islam, pp. 107-108.

% Le terme de « la Commune de Bakou » est pris a I'instar de celle de Paris en 1871. Il signifie la dictature du
prolétariat a 1’échelle locale mais liée étroitement avec toute la Russie. Son organe exécutif était le Sovnarkom

(Sovet Narodnyh komissarov), dirigé par le bolchévik arménien Stépan Shaumjan.

42



2. La situation linguistique avant I’époque de la création de la
1 République

Pour bien comprendre le probléme de la langue et de I’enseignement pendant 1’époque

de la création de la premiére République de I’ Azerbaidjan, il est indispensable d’envisager la

situation linguistique qui fut créée vers cette époque, depuis 1’invasion de I’ Azerbaidjan par

I’Empire russe®’.

Etant un Etat multinational, I’Empire russe n’avait pas de conception officielle basée
sur un principe national. La population fut classifié¢e non pas par nationalités mais tout
d’abord, par confession. La majorité de la population non chrétienne fut incluse d’abord dans
la catégorie des hétérodoxes (inovercy), puis dans celle des allogénes (inorodcy) qui ne
vivaient qu’en partie selon les lois russes et qui furent limités dans leurs droits ainsi que dans
leurs devoirs™. Levin estime qu’ «afin d’établir sa domination dans les régions
périphériques, le régime tsariste devait enraciner l’idéologie russe dans la vie des
allogénes »"'. Dans la continuité¢ de cette idée, Alpatov considére que « pour le régime
tsariste semi féodal, le joug national était ['un des fondements importants (avec [’autocratie
et l'orthodoxie). Et bien que les Russes n’aient pas eu de supériorités ethniques officielles,
[’Etat soutenait non seulement la religion orthodoxe mais aussi la culture et la langue russes.

Cette langue était la langue d’Etat, les autres langues n’avaient pas de statut officiel »™*.

Cependant, la langue russe, méme étant la langue imposée par I’Empire comme étant
celle d’Etat, ne pouvait pas jouer d’une maniere effective le role d’un moyen de
communication quotidien utilis¢ par tout le monde dans cette région a I’époque, car elle avait
un prestige social trés faible parmi la population locale, surtout dans les régions rurales. C’est
la raison pour laquelle la langue azerbaidjanaise nommée « le turc-tatar » fut largement
utilisée par la population locale comme un moyen de communication sur le territoire

azerbaidjanais ainsi qu’au sud du Daguestan.

% Voir Chantal Quelquejay, Alexandre Bennigsen, « Le probléme linguistique et I’évolution des nationalités
musulmanes en URSS », Cahiers du monde russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3, pp. 418-465 ; pp.418-435.

" Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, pp. 147-148.

"' 1. Levin, « Materialy k politike carizma v oblasti pis’'mennosti «inorodcevy, Kul tura i pis’mennost’ Vostoka,
livre 6, Bakou, 1930, p. 3.

V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika 1917-2000, Sociolingvisticeskie problemy SSSR i postsovetskogo
prostranstva, Moscou, KRAFT+IV RAN, 2000, p. 29.

43



A I’époque de la création de la 1 République, 1’enseignement national était dans un
¢tat déplorable. Comme cela fut constaté par . Lévin, «le joug national a été exprimé, en
particulier par la persécution de la langue et de la culture « des allogénes », l'expulsion de
leur langue de la vie d'Etat, de l'école. Et méme si cette politique du tsarisme variait
concernant chaque peuple, elle consistait, partout et toujours, a appliquer un méme principe

. ) Y . . . . . ’ 73
mais d 'une maniere différente : le joug national et la russification forcée» ' .

Le probléme et le retard de I’instruction de la population indigéne furent toujours
ignorés et méme furent favorisés par les agents de I’administration tsariste. Dans un
« Congres de Moscou de vrais hommes russes » en 1906 (Moskovskij sjezd istinno-russkih
ludej), le prétre Vostorgov disait : « parmi tous les peuples du Caucase, les tatares (il s’agit
des Turcs de I’ Azerbaidjan) sont les plus sympathiques — c’est le peuple le plus fidele ; il ne
se distingue pas en avant car il n’a pas ses journaux, il n’a pas d’intelligentsia, il n’a pas

d’argent pour la corruption et la propagande » ™*.

La nécessité de la communication des périphéries avec le centre fut mise sur les
épaules des indigenes, parmi lesquelles il y avait des interprétes qui devaient souvent
accomplir cette mission. Aprés la politique de « non-ingérence dans la vie des allogénes »”
de I’époque de la stagnation de Nikolaj I, son successeur Alexandre II, avec d’autres réformes
dans le but de 1’accélération de la capitalisation de la Russie, mit en place également des

réformes dans le systéme de 1’enseignement, qui avaient pour but I'unification culturelle des

7 1. Levin, « Materialy k politike carizma », Kul 'tura i pis'mennost’ Vostoka, livre 6, p. 3.

™ Samedaga Agamaly-ogly, Sovetskaja Rossija i vostocnyj vopros, p. 11, in F. Agazade, K. Kaskarly Ocerk po
istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostijenija, 1zdanie VCK NTA Kazan’, 1928, p. 33.

" La «non-ingérence » dans la vie nationale des allogénes était tout d’abord liée a I’insuffisance de la
familiarisation des Russes avec la région. C’est surtout pour cette raison-la et non pas pour des raisons de
politique humaine et parce que « la Russie s’en tenait au schéma traditionnel de tolérance et de surveillance
envers les Musulmans de Transcaucasie » comme cela est vu par Andreas Kappeler, La Russie. Empire
multiethnique. p. 157 ; Surtout a cette époque-la le probléme de la politique de 1’assimilation ne se posait pas si
rigoureusement par rapport aux allogenes-non russe. Les contacts de 1’administration russe avec des allogenes
étant minimes, la communication a été faite par ’intermédiaire des interprétes qui étaient trés souvent des
Tatares (les Turcs azerbaidjanais ont été inclus aussi dans cette appellation). Concernant la politique de la
christianisation ¢’¢était plutdt I’Eglise orthodoxe qui s’occupait de cette mission en essayant de jouer le role actif
dans le développement culturel des allogénes afin de les convertir au christianisme. Plus précisément voir V. M.

Alpatov, 150 jazykov i politika, pp. 30-32.

44



peuples de I’Empire, ce qui signifiait en fait la russification’®. Cependant, il ne s’agit pas de
parler ici de I’intensit¢ de la russification, qui n’était pas homogene, d’ailleurs dans tout
I’Empire russe. Selon Slavinskij, « la politique impériale vis-a vis de la question nationale est
aussi hétéroclite et multiforme dans ses manifestations que la population de l’empire, elle-
méme, est hétéroclite et bigarrée. Il est impossible de réduire cette diversité a un systeme

’ \ ., . . . 77
conséequent ou a une unité car celle-ci n’existe pas dans les faits »"".

L’¢économie capitaliste exigeait la compétence de spécialistes qualifiés dans les
différents domaines de 1’industrie. Cela provoqua 1’accroissement de certains établissements
de I’enseignement. D’une part, le gouvernement était obligé d’accepter cette dynamique car le
développement de I’enseignement dans le monde entier exigeait ¢galement la reconstruction
du systéme de I’enseignement sur le territoire de I’Empire russe. D’autre part, pour freiner le
processus d’éveil de 1’esprit national, il fallait encadrer le processus de I’instruction nationale.
L’ouverture des établissements scolaires russes, dans les années 1830, correspondait d’une
maniere générale aux besoins de la politique coloniale du gouvernement russe, notamment : la

formation des cadres de I’administration, des fonctionnaires et de leurs enfants’®.

Dans les années 1870, la politique d’uniformisation administrative et de centralisation
en Russie prévoyait une intégration des groupes ethniques non-Russes dans tous les domaines
de la vie, y compris culturel et linguistique. Cette démarche traduisait bien 1’intention de
russification. En Azerbaidjan, ce processus trouve naturellement la prédominance de la langue
russe dans le domaine de 1’enseignement, du fait que la langue locale n’était pas inclue dans
les matieres obligatoires de I’enseignement. Dans ce systéme, le rdle principal était toujours
attribué a la langue russe. La langue russe était celle de I’administration, de 1’armée et de la
justice. Elle véhiculait dans I’enseignement et vers la fin de XIXe si¢cle devint la langue

unique de I’enseignement’”.

6 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.33.

™. Slavinskij, Nacional’naja struktura Rossii i velikorossy, in Andreas Kappeler La Russie. Empire
multiethnique. p. 236.

78Frang:ois Georgeon, « Note sur le modernisme... », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2. p.98

V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 30.

45



2.1. La modernisation de la société et I’ouverture des écoles

Apres la révolution de 1905, le gouvernement russe a été obligé de céder un certain
libéralisme dans la politique nationale. Il y a eu I’¢élargissement des publications des ouvrages
dans la langue maternelle ainsi que les ouvrages de [’apprentissage de la langue
azerbaidjanaise (turque) pour 1’administration russe™ et le développement de la presse®’. Chez

les Turcs de I’Empire russe s’est déployé le mouvement modernisateur-gadidisme™.

Les écoles russes ouvertes par le gouvernement tsariste en Azerbaidjan, ou toutes les
maticres étaient enseignées en russe, n’ont pas été beaucoup fréquentées par les musulmans
indigeénes. Les usil-i-gadid, écoles appliquant une nouvelle méthode d’enseignement, ont
commencé a s’ouvrir fin du XIXéme siécle, sous I’influence des milieux intellectuels et
modernisateurs musulmans de la Crimée, de la Volga et de 1’Oural, confrontés et aux
traditionnalistes du milieu conservateur (gadimistes). Le role important dans ce courant
modernisateur, fondé sur une redéfinition radicale de la fonction des écoles traditionnelles,
appartient a Ismail bey Gasp(i) rali (Gasprinski)(1851-914). En Azerbaidjan, ce type d’écoles
a ¢t¢ ouvert par des intellectuels progressistes comme Seyid Azim Sirvani(1835-1888) a
Shemakha en 1870, Hasonali Qaradagi (1848-1929) a Shusha, Mommadtag: Sidqi (1854-
1903) a Ordubad en 1892 et puis a Nakhitchevan, Mir Mohsiin Navvab Qarabagi (1833-1918)
a Shusha, Mirza Ismayil Qasir (1805-1900) & Lenkoran, Mirzo Kazim Oskarzads a Erevan
(Erivan/Irevan)®, Mirzo Hason Riisdiyya (1851-1944) et Mirzo Sadig ibn Molla Osadulla
Tobrizi a Tabriz, Mirza Obdiilgadir Ismailzada Viisagi a Bakou. La particularité de ces écoles
consistait en ce que 1’enseignement soit organisé en langue maternelle. Pour la premiére fois,
les éléves apprenaient la base des sciences en langue maternelle. La nouveauté essentielle de

ces écoles résidait dans le fait d’introduire d’abord une méthode syllabique de I’apprentissage

80 Voir Aga-Mommaoad Abdullayev, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif, 1966.

8! Voir Alexandre Bennigsen, Chantal Lemercier-Quelquejay, La Presse et le mouvement national chez les
musulmans de Russie avant 1920, Paris, Mouton & Co, 1964.

%2 Edward J. Lazzerini, « Cadidism at the turn of the twentieth century: a view from within » in Cahiers du
monde russe, Vol. 16, n°2, (avril-juin), 1975, pp. 245-277; Nadir Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi
(1905-1917), Ankara, Tiirk tarih kurumu, 1999, pp. 11-28.

3 Erivan Dappellation russe, Irevan 'appellation azerbaidjanaise, a partir de 1918 devient la capitale de
I"Armenie, depuis 17 aoiit 1936 par le decret particulier de la Comité Central du Parti Communist de ['URSS est
devenu Erevan. Voir Dzamil’ Gasanly, Hrucsjovskaya « ottepel’ » i politiceskaja jizn' Azerbajdzana (1954-

1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p.142.

46



puis la méthode phonétique (usil-i sovti). Ce type d’école a joué¢ un grand rdle dans

I’instruction et la modernisation du peuple.

Les uwusiil-i-gadid ne sont pas le seul instrument des réformes scolaires dans les
communautés musulmanes de la Russie a I’époque de I’'impérialisme libéral. Ces nouvelles
¢coles n’étaient qu’une passerelle entre les moaktab traditionnelles et les écoles « russo-
indigenes » (russko - tuzemnye), dont ’apparition sur le territoire de 1’Azerbaidjan est aussi
liée au nom du tatar de Kazan Tauxiddin Mamleyev®. Pour la premiére fois en 1875, il a
ouvert ce type d’école dans un village Salahli de Kazakh du gouvernorat (goubernija)
Jelizavetpol (Gandja aujourd’hui). Par la suite, le développement des écoles russe-
azerbaidjanais est 1i¢ aux noms de Soltan Mbajid Gonizado (1866-1937) et Hobib boy
Mahmudbayov (1864-1928), tous deux diplomés de [’Institut des Professeurs d’Alexandre a
Tiflis (aujourd’hui Thilissi-la capitale de la Géorgie).

La bourgeoisie nationale a joué¢ un grand role dans le domaine de I’instruction de la
population faisant partie du développement culturel de la communauté. Depuis le boom
pétrolier de la fin du XIXe siccle, si méme « les grosses fortunes pétrolieres se sont
concentrées surtout aux mains des Russes et Arméniens... deux seulement appartiennent aux
Azerbaidjanais, certains musulmans participent, quand méme au mouvement des aﬁ”aires»gs,
Tel est le cas de Tagiyev, de Nagiyev, de Ossadullayev, de Muxtarov, de Sultanov, de Dadasov
et d’autres. Le centre principal de la formation et du développement de la bourgeoisie
industrielle et marchande azerbaidjanais devint Bakou, ou a la fin du XIXe et au début du

XXe siecle fut concentrée 1’activité de plus grands représentants de celle-ci.

Au début du XXe siecle, la bienfaisance prend un caractére organisé. Ces magnats
industriels et les marchands azerbaidjanais ouvrent les sociétés de charité, financent les
écoles, les associations pour la diffusion de I’instruction, des bibliothéques dans le but de
favoriser I’instruction en langue maternelle et le développement culturel du peuple. Parmi ces
sociétés on peut citer Saadat, Nicat, la société de charité Nagri Maarif dirigée par I’éminent

méceéne azerbaidjanais Haji Zeynalabdin Tagiyev (1823-1924). Vers 1917 la société avait

% Gusein Ahmedov, Istorija razvitija $koly i pedogogiceskoj mysli Azerbajdzana, Bakou, 2002, p. 160.
% Frangois Georgeon, « Note sur le modernisme... », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.99, voir

également Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan, pp. 21-22.

47



ouvert 21 écoles®™. Avec la soviétisation de I’Azerbaidjan les sociétés de charité ainsi que

Noagri Maarif furent interdites étant considérées comme bourgeoises.

Pourtant, selon I Levin, «en refusant d’avoir une école appropriée, le tsarisme
controlait d’'une maniere vigilante de moindres tentatives des allogenes de créer leurs écoles
sur leur propre ressource et les étouffait au moment ou il commengait a en percevoir le
danger méme minime pour son systéme d’administration des allogénes» *. 11 considére que
«si dans son attitude par rapport aux médrésses et aux mekteb le tsarisme était assez patient

envers les usil-i-gadid cette attitude fut beaucoup plus sévére»™

Or, la politique du gouvernement russe restait trés dure dans sa globalité envers les
langues nationales et incitait aux conflits. Ces conflits n’étant a I’état embryonnaire que dans
certaines régions, dans les régions économiquement et culturellement développées, c’est
surtout dans la partie européenne de la Russie et en Transcaucasie qu’ils ont été bien rodés
vers le début du XXe siecle®. Donc, I’inassouvissement de 1’identité nationale est devenu un
véritable probléme vers le début du XXe siécle. La propagation du principe de I’égalité du
peuple dans le domaine de la langue a trouvé appui non pas seulement chez ’intelligentsia
nationale mais aussi parmi les oppositions russes de différentes orientations des libéraux
jusqu’aux révolutionnaires. La vision des antagonistes ¢était différente d’apres leur
radicalisme, mais avait pour point commun d’étre dirigée contre la politique de I’assimilation

et la priorité pour le russe”".

Et bien qu’aprés le coup d’Etat d’octobre 1917 («la révolution d’octobre » dans
I’histoire soviétique) le probléeme du changement radical de toute la politique, y compris celle
des langues nationales, est remis a I’ordre du jour, les Bolcheviks font une déclaration le 22
novembre 1917 concernant « les droits des peuples de Russie ». En effet I’absence de «la
langue d’Etat obligatoire » signifiait que les exigences sociales et surtout économiques vont

déterminer cette fameuse langue obligatoire.

%°S. G. Talybova « Iz istorii blagotvoriteI’nogo ob3gestva « Nesri-Maarif » », in Trudy naucnoj konferencii,
posvjascennoj dnju vosstanovlenija Azerbajdzanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Elm, 1991, pp. 105-124.

¥7 1. Levin « Materialy k politike carizmay, Kultura i pis 'mennost’ Vostoka, livre 6, pp. 15-16.

* Ibid.

¥'V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.34.

* Ibid.

48



En 1914, Lénine écrit : «Qu ’est ce que signifie la langue d’Etat obligatoire ? C’est en
fait, la langue des velikoross, qui est une partie minoritaire, imposée au reste du peuple de la
Russie. Nous... voulons qu’entre les classes opprimées de toutes les nations de la Russie
s établissent la communication la plus étroite et ['unité fraternelle. Et bien stir, nous sommes
pour que chaque habitant de la Russie ait la possibilité d’apprendre une grande langue russe.
Les exigences économiques vont déterminer cette langue du pays, dont la connaissance est

S e s . ;. 91
prioritaire dans l’'intérét des relations du marchéy™ .

Il ne s’agit pas de parler de cette nouvelle politique linguistique ici, qui a été mise en
place apres 1917, nous en parlerons dans la partie suivante. Il est a noter que, dans le point 3
de la déclaration, elle annongait « les libertés nationales et la suppression des restrictions
nationales ». La déclaration fut signée par le gouvernement soviétique sous la direction de V.
I. Lénine’”. Cette déclaration servit de moyen attractif dans la réalisation de la politique de la
soviétisation. D’ailleurs, elle correspondait bien a la volont¢é de modernisation de
I’intelligentsia nationale de 1’époque. Pourtant, cette déclaration est restée sur le document et
ne fut jamais appliquée comme tous les autres démarches de I’intelligentsia, dans le but d’un

enseignement national. Ce fait a donné une certaine impulsion au mouvement de libération.

Le probléme de I’enseignement national et de la langue fut considéré comme la base
de formation de la conscience nationale en Azerbaidjan. Ce sujet préoccupait des intellectuels
azerbaidjanais a travers une époque et fut discuté pendant plusieurs années a la Douma
d’Etat”. Une résolution du rapport d’E. Efendizadé sur la nécessité de 1’enseignement
obligatoire, universel et gratuit en langue turque a été adoptée pendant le Premier Congres
des Musulmans du Caucase (Pervyj Obscekavkazskij s jezd musulman) qui s’est tenu en avril
1917 a Bakou’. Les délégués ont pris une décision sur le fondement du financement de ce
projet qui aurait joué¢ un rdole important dans la formation de la conscience nationale.

Cependant, ces documents sont restés également sans application.

L'V, M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 36.

%2 Joseph Castagné, Le bolchevisme et I’Islam, pp.5-6; Hiiseyn Baykara, Azorbaycan istiglal miibarizosi tarixi,
Azorbaycan Dovlot nosriyyati, Bakou, 1992, p. 8.

%D. B. Seidzade, Azerbajdianskie deputaty v Gosudarstvennoj Dume Rossii, Bakou, Azerbajdzanskoe
Gosudarstvennoe Izdatel’stvo, 1991, p. 11.

% Kaspij, 1917, 22 avril in Ajdyn Balajev, Emojazykovye processy v Azerbajdzane v XIX-XX vv, Bakou, Nurlan,
2005, p. 58.

49



Il a fallu attendre 1918 pour que le gouvernement national de la République

Démocratique d’Azerbaidjan mette en place les réformes appropriées.

50



3. La transformation de I’identité nationale et le turquisme.

Le débat sur la langue nationale

L’expérience historique démontre que dans le processus des mouvements nationaux, a
I’étape du combat ouvert pour les idéaux politiques précede toujours la période qui se
caractérise par la domination de la problématique culturelle et linguistique. Selon I’expression
de Miroslav Hroch, au moment de la création du mouvement national au tournant du XIXe -
XXe siecle, les appels linguistiques et culturels étaient beaucoup plus accessibles pour la
compréhension des larges masses de la population que des concepts politiques abstrus,

insaisissable”.

Drailleurs, pour D’apparition d’un programme politique concret, des conditions
extérieures sont indispensables. Sans ceux-ci le probléme national ne peut pas dans une
grande mesure se développer. Dans ce sens 1a, la révolution de février créa ces conditions
minimes pour les démarches politiques dans les périphéries coloniales, qui n’ont pas échappé
aux forces nationales de I’Azerbaidjan pour en profiter dans le but de créer un Etat national

sur la base des valeurs nationales.

L’émergence de I’intelligentsia azerbaidjanaise au XIXe siécle, émanant du contact de
deux civilisations, d’une part, européenne (dans I’image de la Russie) et d’autre part,
traditionnelle orientale, a donné une impulsion pour le développement de I’identité

. 96
nationale™.

Dans certains groupes d’intellectuels on assiste a 1’émergence de I’intérét pour la
langue, la littérature, I’histoire et la culture nationale. Trés souvent, ces intellectuels ont eu
une formation dans des écoles et des gymnases locaux russes par le biais desquelles ils ont
rencontré la culture occidentale a travers la langue et la littérature russe. S’en tenant aux idées
de Dinstruction, les intellectuels azerbaidjanais ont port¢é une grande attention a l’idée

nationale dans la vie spirituelle du peuple. L’¢lément essentiel dans la reconstruction de la

% Miroslav Hroch, « From National Movement to the Fully-formed Nation : the National-building Process in
Europe », in Gopal Balakrishnan, Mapping the nation, New Left Review, New-York and London, 1996, p. 78.
URL:http://books.google.fr/books?id=hdrfDqF3fL.oC&pg=PA78&lpg=PA78&dq=miroslav+hroch&source=bl&
ots=h RoDtWO9x&sig=EhOytYwSS5vSGfLrVRsKnqcka f4&hl=fr&ei=StOyTL3i0Ibl4AbB57Vc&sa=X&oi=b
ook result&ct=result&resnum=2&ved=0CB4Q6AEwATgK#v=onepage&qg=miroslav%20hroch&f=false

consultée octobre, 2010.

% Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 23-36.

51



société était sa modernisation. D’ailleurs, ce lancement dans le mouvement de la
modernisation sociale et culturelle des turcs musulmans a été fait pour « faire face a la
domination russe et aux dangers du panslavisme »°' et non pas « grace au maintien d’une
élite autochtone » par la Russie tsariste, comme cela est considéré par certains auteurs’.

Cependant, cette phase ne restait qu’une phase d’éveil de conscience culturelle avant tout.

Les changements dans la vie culturelle et politique russe avaient une grande influence
sur le processus de développement politique et culturel de la nation en Azerbaidjan, quoiqu’a
la différence des Russes, les intellectuels azerbaidjanais n’avaient pas de sentiment d’hostilité
envers la bourgeoisie. Dans la situation d’absence de structure étatique propre, de tyrannie
¢conomique, politique, nationale et culturelle de la part de 1’administration tsariste russe, le
principe de différenciation en classes sociales était insignifiant et les exigences nationales
devenaient primordiales. Ces exigences ne pouvaient étre satisfaites que par une classe sociale
éduquée et économiquement tres forte, laquelle devenait la bourgeoisie et I’intelligentsia

nationale vers le début du XXe siecle.

La transformation de ’identité de groupe des Azerbaidjanais, depuis leur invasion par
la Russie, a été beaucoup plus lente que les transformations économiques et sociales”. Les
Azerbaidjanais, jusqu’a la fin du XIXe siecle, identifiés comme les musulmans du Caucase,
commencent de plus en plus a se détacher de « ['umma », qui est une notion religieuse, et a
s’identifier comme millet (la nation) - les Turcs'®. Pour la premiére fois, la distinction entre la
société religieuse musulmane et la nationalité, qui signifiait toujours millet, c'est-a-dire
« Turc », a été faite dans le journal Kagkiil N° 22 de 1891 (La Sébile). Bien que pour cette
époque-la, le terme «les Turcs — Tatares» soit aussi répandu. Koagkiil raillait ceux qui

répondaient a la question «tu es de quelle nationalité» «je suis Musulmany. En allant encore

7 Frangois Georgeon, « Note sur le modernisme... », in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p. 97 ; David
Kushner, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and Company limited, 1977, p. 8.

% Andreas Kappeler, La Russie. Empire multiethnique, p.157.

% Voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, pp. 10-23.

' Dans le journal Dirilik 1914, n° 3 Mammad Omin Rasulzade fait une distinction entre les notions de « umma »
et « millet », en démontrant qu’il y a une grande différence entre les deux. Umma exprime une notion religieuse,
communauté des croyants du monde islamique, alors que millet est une communauté qui est liée par la langue, la
culture, I’histoire commune du territoire ainsi que la religion, ou cette derniére se manifeste comme un élément
de millet, voir Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 75 ; David Kushner, The rise of
Turkish Nationalism p. 23 ; Sur la domination de la notion d’umma sur la nationalité voir Bernard Lewis, Islam

and the West, New York, Oxford Université Press, 1994.

52



plus loin dans ce sens-la, cet organe imprimé proposait d’introduire le terme «Turcs
azerbaidjanais» pour la signification du peuple vivant sur les deux cotés de la frontiere irano-
russe. «Séparément nous ne sommes pas azarbaycanl (azerbaidjanais) mais azarbicanh

. A . R . ’ 101
(bicanlt - sans ame, sans vie)» écrit Kagkiil dans son numéro 22 en 1891 or,

Et bien que cette approche fiit nouvelle, cette identification n’apparait pas encore
comme un particularisme azerbaidjanais par rapport a la notion «turc» dans son entité, bien

. . . o . 102
qu’une certaine conscience de la particularité concernant la langue émerge .

La reconnaissance de I’identité turque des musulmans du Caucase était un phénomene
d’un processus de développement de ’identité turque en général. Dans sa globalité elle était
liée & la naissance du « turquisme » dans le monde turc'®. Le processus de ’apparition et de
la réalisation de nouvelles idées comme le nationalisme, la démocratie et le socialisme en
Europe au XIXe siecle ont eu une influence sur les peuples turcs. Parmi les turcs, ces idées,
notamment 1’idée nationale, ont été percues par les Turcs (Ottomans), les Tatars de Crimée et
de Kazan et les Turcs azerbaidjanais. Dans la Russie méme, initialement « le turquisme » est
né comme une opposition a la politique de la russification et au panslavisme et, apres les
révolutions en Turquie et en Iran, il a commencé a se transformer en mouvement national de

libération qui a pris un essor aprés le coup d’état d’octobre 1917'*.

Au sein de la Turquie ottomane, la familiarisation des turcs ottomans avec la culture
européenne aussi bien qu’avec les ouvrages des orientalistes, et en particulier avec les
principes du nationalisme, ainsi que les réformes dans la culture turque et dans le systéme de
I’éducation (I’époque de Tanzimat) favorisaient la formation de la notion du « turquisme ».

En méme temps, dans le développement de celui-ci, les courants européens comme la

1" Tadeusz Swietochowski, Russian Azerbaijan 1905-1920, p. 32.

192 Dans le journal Okingi 1877, N2, Zordabi écrit : « En effet la langue ottomane n’est pas tout d fait la méme
que la nétre, mais la différence n’est pas assez significative pour avoir besoin de recourir a une traduction. 1l
suffit de lirve attentivement les livres en ottoman car il y a beaucoup de mots empruntés a l’arabe, au persan et a
d’autres langues, ce qui parfois empéche de comprendre », in Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan:
A borderland in transition, pp. 29-30.

103 Voir David Kushner, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and Company limited,
1977.

104

Voir Frangois Georgeon, « Des Ottomans aux Turcs : naissance d’une nation », Volume 16 d’Analecta

Isisiana, Istanbul, 1995, Les Editions Isis, 1995, I'Université du Michigan ;

53



turcophilie ou la turquerie et le développement de la turcologie culturel et scientifique ont
¢galement joué un role important. Au XIXe siecle, la turcologie comme une branche de
I’orientalisme commence a se développer en France, Allemagne, Russie, Angleterre et
Danemark. Les découvertes des orientalistes-turcologues européens, (Arminius Vambéry
(Rashid Efendi) (1832-1913), Léon Cahun (1841-1900), Josephe de Guignes (1721-1800),
Arthur Lumley Davids (1811-1832) et russes notamment, Radloff, Barthold) ont
particuliérement contribué a la formation de la conscience nationale de I’élite turque'®. En
Turquie méme, la turcologie a pris un grand essor au XXe siecle, principalement sous

I’impulsion de Mehmet Fuat Kopriilii (zade)'™.

Les promoteurs remarquables du
« turquisme » en Turquie ont ét€ Ibrahim Sinasi (1826-1871), Ziya Pasa (1825-1880), Ahmet
Vefik Pasa (1823-1891), Siileyman Pasa (1838-1892), Mustafa Celdleddin Pasa (Konstanty

Borzecki) (1826-1876), Ziya Gékalp (1876-1924) et bien d’autres'”’.

Le « turquismey et le processus de modernisation de la société ont été réciproquement
liés. Dans I’aspiration de I’intelligentsia azerbaidjanaise a moderniser la société, 1’élément
important était, tout d’abord, le développement de I’instruction et de I’éducation. Dans son
évolution, I’idée de moderniser la société musulmane a été pergue par I’éminent écrivain

v — =

oriental (Haji) Sayyid Jamal al-Din al Afgani (1838-1897) et est devenue le fondement pour

le développement de la conscience culturelle et nationale'’®.

195 Voir David Kushner, The rise of Turkish Nationalism, pp. 9-10.

1% Antoine Meillet et Marcel Cohen, Les langues du monde, p. 368.

"7 Sur I’histoire du « turquisme» voir Ziya Gokalp Tiirkciiliigiin esaslart in Biitiin eserleri- Bir, Kitaplar 1. p.
175-185; David Kushner, The rise of Turkish Nationalism, pp.7-14.

1% Nikki Keddie, « Afgani Jamal al-Din », in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, fasc. 5, pp. 481-486. URL:
http://www.iranicaonline.org/articles/afgani-jamal-al-din ; Nikki Keddie, Sayyid Jamal “al-Afghani”: A Political

Biography, Berkeley: University of California Press, 1972.

54



3.1. L apparition de la presse et le « turquisme » dans le mouvement linguistique

D’une manicre générale, le développement de la littérature, la croissance de 1’idée
scientifique ainsi que I’apparition de la presse, sont diis au développement du capitalisme,
commencé en Azerbaidjan a la fin du XIXe siecle. La presse nationale et le théatre, apparus a
cette époque, deviennent un moyen non négligeable pour la diffusion et le développement de
la littérature, tout en créant un terrain pour I’évolution de I’idée et la naissance de la

conscience nationale du peuple en Azerbaidjan.

Hasan bay Zoardabi

Source : http://azpress.az/index.php?sectionid=news&id=12358

La censure de 1’administration tsariste, au XIXe siccle, freinant le développement
culturel, a privé pendant longtemps les Turcs de Russie de la presse. Enfin, le 22 juillet 1875,
avec le grand effort de Hason bay Moalikof (Malikzada) Zordabi (1837-1907), parait a Bakou,
le premier journal turcophone en Russie dénommé Okingi (L’ Agriculteur) pour écarter toute

.. sz 1
suspicion de la part des autorités russes'”.

19" En réalité, le premier journal en sirki est apparu en 1832. C’était 1’annexe Tatarskie vedomosti au journal
Tiflisskie vedomosti (1828). L’édition et la rédaction en chef de celle-ci était confiée au fonctionnaire de
I’ Administration Militaire de la Transcaucasie, P.S. Sankovskij. Initialement le journal était publié en deux
langues : russe et géorgienne. A partir de 1830 en persan, et en 1832 en turc, le rédacteur était 1’orientaliste

Mirza Aprivam Enikolopov avec la collaboration d’Abasqulu Aga Bakixanov. Bien que jusqu'a Okingi il y ait eu

55



Le journal visait a attirer ’attention du peuple, des paysans. La langue usuelle de
celui-ci était le « Tiirki » populaire. Tres vite Okingi est devenu une tribune pour les
intellectuels azerbaidjanais qui luttaient pour la renaissance de la langue littéraire turque.
Dans le numéro 14, Okingi propose d’unir les langues turques et d’introduire 1’enseignement
en turc dans les écoles. Il jouait un role important dans la diminution de 1’analphabétisme,

dans 1’éveil national ainsi que dans le développement de la terminologie de la langue
azerbaidjanaise.

Premiére page du journal 9kingi (langue azerbaidjanaise, 1875)

Uy M 0~ hia
P
anal e AT N
TN e AN e .

T e
A A vy

wias X8 v *~ Wbt & o W13 Ay
A e PR
) e il e J ——— ——— T = 2
kel o del Y. %o conkie G Lo Jvn OF PP 1.-‘0“‘_‘"
P i .

e e i M Sl S N

‘»~——‘hd.§f‘“‘}ou\fbop'
A R il e e o

o She- S5v & ‘.3.“?\"-_0»*
o o o y e S

|

B R\

S A e ate A e Tl G5 d AN

&.f““ SNEAT Had s i Hags R et ,,g..-,x‘,,‘,mahn.

Gl ld® Sy 2 arren ¢, R ve \...,,p,....qhv"‘p’a‘ﬁ

"'!Lﬁ_ 9-!’"“‘ B R aom}ﬂ"gf&e‘qu‘éJ.ﬂw
e AR L VR b el i &, D e e

T P R ‘-“J‘:f

Cun e

il S R Y P
A‘,&.* o b v e '
Bt 7Y han Lo sk e
- e e L N ST
"‘.uﬁﬂd.’“@"rz.‘l e 88 eui
‘_;p P v e.l.'a.._-;" wosales e
.

Source : http://www.azpress.az/index.php?sectionid=news&id=1089

Zordabi a introduit dans la presse les termes de ’agriculture, de la politique, de

I’économie, de la finance et d’autres termes techniques. Dans la majorité des cas, ces mots

quelques journaux édités, ce dernier est considéré, néanmoins comme le premier journal turcophone en Russie
Plus précisément voir K. Enikolopov « Pervaja tjurkskaja gazeta na Kavkaze », Kul’tura i pis’mennost’ Vostoka,
Bakou, 1928, n° 3 in Aga-mommoad Abdullayev, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan. p. 64 ; sur la presse voir
également A. Bennigsen, C. L Quelquejay, La presse et le mouvement national chez les musulmans de Russie

avant 1920, Paris, 1964 ; Ibrahim Yiiksel, Azerbaycan’da fikir hayati ve basin, Istanbul, Acar yayinlari, 1988.

56



O .. , . e g, . 11
usuels étajent d’origine arabo-persane, ou des mots européens. Moderniste et anticlérical''”,

I’homme attirait 1’hostilité des conservateurs qui avaient choisi comme langue littéraire le
persan. Cette vision satisfaisait le gouvernement russe qui voulait affaiblir une identification
avec I’Iran. Cependant, Zardabi était un partisan convaincu du « furquisme ». Avec ses idées
«visionnairesy populaires et turquistes son journal n’a pas évité la censure de 1’autorité
tsariste russe. Avec le déclenchement de la guerre russo-turque en 1877, le journal est interdit

A o111
et Zordabi, lui-méme est exilé .

La langue était le sujet de débats dans les journaux Ziyayi Kafkasiya (Aurore de
Caucase, 1881-1884) et Kogkiil (1a Sébile) édités par les fréres Said et Calal Usnizada a Tiflis
en 1877. Il est a remarquer qu’apres la censure de la publication du journal national Kagkiil en
1891, malgré de nombreuses demandes, pendant douze ans, les Azerbaidjanais se sont

112

retrouvés a nouveau privés de la presse en langue nationale ~. Il a fallu attendre 1903 pour

voir la réapparition de la presse dans la langue nationale.

Si les pieces écrites par 1’auteur dramatique azerbaidjanais, Mirza Fathali (Fateh Ali)
Axundzada (Axundov) (1812-1878) et le journal Okingi, publi¢ par Zardabi dans la langue la
plus proche du populaire tirki, sont considérés comme les pré-conditions de la naissance du
«turquismey culturel, pourtant le pere des idées turques dans I’Empire russe reste Ismail bey

Gasp(i) rali.

Jusqu'a la fin du XIXeéme siecle le « turquismey reste surtout culturel et trouve ses
incidences dans le développement de la langue. Cela s’exprimait par 1’aspiration de réformer
la langue, de la purifier. Dans une lettre intitulée 7iirk Lisan: (la langue turque) envoyée de
Bakou éditée dans le numéro 128 de Maliimat (Information-révue paraissant a Istanbul) de

1898, 1l était écrit :

« L’Etat ottoman se développe de jour en jour. De la, les rayons de l’instruction se

répandent au monde islamique. Les dmes de musulmans qui ont besoin de ces rayons de

"% En réalité comme Zordabi était un sunnite, le journal visait le fanatisme chiite. En général I’anticléricalisme
en Azerbaidjan était dirigé plutot contre le chiisme que contre toute la religion, voir Tadeusz Swietochowski,
Russia and Azerbaijan : A borderland in transition, p. 30.

" Hiiseyin Baykara, Azerbaycan’da yenilesme hareketleri : XIX yuzyil, Ankara, Tirk Kiiltiiriinii Arastirma
Enstitiisii, 1966, pp.132-148.

"2 1 *organisation centrale de la presse a considéré la publication des journaux et des revues en langue turque

comme indésirable et on a donné la possibilité de rejeter toutes les requétes en la mati¢re. (Fond 776, op. 12, d.

65) voir Xeyrulla Mommodov, «Bkingidany «Molla Nasraddina » gadar, Bakou, Yazigi, 1987, p.17.

57



l’instruction, se sont tournés vers la [...] Mais a quoi cela sert que la langue des Turcs du
Caucase soit la méme que celle des Turcs anatoliens ? Si on ne peut pas se débarrasser de la

langue des journaux d’Istanbul... »'° .

On peut constater le méme mouvement linguistique dans les autres régions de la

Russie a cette époque.

Surtout apres 1905, parmi plusieurs problémes, la langue littéraire occupe une place
primordiale. Depuis I’apparition du premier journal, la presse azerbaidjanaise devient une
vraie tribune pour le débat sur la langue littéraire. Un certain libéralisme a cette période dans
des conditions sociopolitiques apaisées contribuait a 1’émergence de nombreux courants
littéraires. Chaque courant trouvait son journal pour exprimer ses idées. Le débat sur la langue
littéraire trouvait son reflet surtout dans le domaine de I’orthographe et de la terminologie de
la langue. Ce dernier devient un vrai théatre de combat entre différentes idéologies. D’une
part les intellectuels adeptes du journal Fiiyuzat (I’Abondance), dont la parution date de 1906,
de I’autre ceux qui sont réunis autour du journal Molla Nasraddin (Hoca Nasraddin)'", paru
le 7 avril 1906. L’historien polonais-américain, T. Swietochowski les appelle les
« azerigiler » et « osmangilar ». Cependant, les azerigiler sont plutdt les mémes tiirkgiiler.
Les deux journaux pro-turcs ne se distinguaient que par la langue. En réalité, cette
différenciation était surtout dirigée contre I’envahissement de la langue turque par les mots,
termes arabes et persans, qui la rendaient incompréhensible pour le peuple. Dans ce sens peut-
étre, il est pertinent d’évoquer le grand turquiste, Stileyman Pasa (1838-1892) ; lorsque ses
contemporains, [’historien et 1’homme littéraire, Ahmet Cevdet Pasa (1822-1895) et
Kececizdde Fuad Pasa (1814-1868) ont édité la « Grammaire de la langue ottomane » et I’a
appelé Kava’id-i Osmdniyye et I’autre, Recaizdde Ekrem Bey (1847-1914), « Manuel sur la

littérature ottomane » Talim-i Edebiyat-i Osmaniyye'"”, il s’est opposé au mot « ottoman »''°.

"3 «Osmanli devleti uliim u fiinunda giinden giine terakki eyliyor. Sems-i maarif oradan dlemi islama ziyasim
verir. Maarif ziyasina muhtac olan miisliimanlarin kalbleri oraya yénelir... Amma ¢i faide ki biz Kafkasya
Tiirklerinin dili, Anadolu Tiirklerinin danistiklart dil oldugu halde, yine Istanbul gazetelerinin yazdiklar:
karmakarisik dilden bas agamaruhy. In Levend Agéh Sirri, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme Evreleri, Tiirk
Dil Kurumu yayinlari, Ankara 1972, p. 294.

" A 1’époque on appelait Molla celui qui était sage et intelligent.

"5 Recaizdde Ekrem argumentait cette appellation comme suite : « Je ne nome pas cette langue turque mais

ottomane car outre le turc il est composé de deux autre langues et de leurs reglesy. (Buna Turkce demeyiip

Osmanlica dedigim ise, Arabi, Farsi, sirf Turkce elfazdan terekkiib ve tesekkiil etmesinden ve asil kendi

58



Il considérait, que 1’ottoman ce n’est que le nom de I’Empire et donc il vaut mieux employer
le mot «turc », car ce mot correspond bien au nom du peuple et de sa langue. Quant a
Siileyman Pagsa lui-méme, il a nommé son ouvrage Sarf-i Tiirki, en considérant bien que la
langue ottomane est un métissage de trois langues (I’arabe, le persan et le turc)''’. D’autres

intellectuels turcs partageaient les méme avis tels qu’Ali Suavi et Semsettin Sami.

Certes, ces langues classiques étaient compréhensibles pour les classes instruites mais
non pas pour le peuple qui parlait un turc populaire. A cette époque, cette «particularité

trouvait ses équivalents chez les autres peuples turcs de la Russie et était largement répandu.

En Azerbaidjan, le dialecte ottoman qui s’est enrichi par des mots arabo-persans, a été
utilisé en tant que langue littéraire par le journal Fiiyuzat (1906), qui avait choisi ce dialecte
¢tant inspiré par les idées pro-turques. Cela s’exprimait dans la tendance a appliquer
I’orthographe et la terminologie de la langue ottomane a la langue littéraire dans le but de la
création de la base lexicale commune a tous les peuples turcophones et par la méme de la
création de la langue turque commune sur la base du dialecte ottoman. Ce courant trouvait son
fondement dans les idées d’un grand turquiste (tirkgii), Isma’il Bey Gasprali (Gasprinski),
qui pronait dans son journal Terciiman (Terdjiiman), diffusé depuis 1883 a Baghcesaray,
I’unité de tous les peuples turcs dans le cadre d’un empire''®. Cette unité pronée était celle
d’esprit, de langue et de culture, et était s’exprimait dans le slogan «/’Unité de langue,
d’esprit et d’actiony (Dilde, Fikirde, Isde Birlik). La premicre étape vers cette unité consistait
a créer une forme littéraire de la langue telle qu’elle pouvait étre commune a tous les peuples

turcs. Le journal Terciiman était écrit dans cette langue - 1a, dont la base était le dialecte

kavaidinden baska diger iki lisandan ahzolunan birtakim kaidelere dahi tdabi’ bulunmasidan dolayidir).
(Recaizade Ekrem, Talim-i Edebiydt, 1330, p. 386 in Agah Surt Levend, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme
Evreleri, p.136.

"6 Siileyman Pasa ecrivait : « Bana kalirsa soyledigimiz lisan Tiirkcedir. Osmanlica ta’biri sahih degildir.
Osmanli sifati tabiiyyeti bildirir bir ifadedir. Sultan Osman Hazretlerinin teskil ettigi deviete tabi’ olan efrada
denir. Eger Sultan-1 miisarii’ n’ileyh Hazretleri bu devlet-i muazzamayr teskile muvaffak olmaya idi de ila’l —an
saltanat-1 Sel¢ukiyye devam etse idi o vakit Turk¢emizin adi Selcukiyye mi olacak idi... Bugiin Kazan'da,
Kirim’da, Dagistan’da, Azerbaycan’da, Hiyve'de, Semerkand’da, Kdskar'da, Siberya’da dahi Turkge
soylesiliyor ...Bana kalirsa Anadolu Tiirkcesi, Dagistan Tiirkcesi, Azerbaycan Tiirkgesi, Semerkand Tiirkgesi,
Kirgiz turkgesi, Kasgar Turk¢esi demelidir », voir Agah Suri Levend, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme
Evreleri, p.136-137.

"7 Ziya Gokalp, « Tiirkciiliigiin esaslart »in Biitiin eserleri-Bir, Kitaplar 1., istanbul, 2007 p.177.

"8 Voir Encychlopédie de I’Islam, tome 2, pp.1001-1003.

59



d’Istanbul, mais il faut remarquer que c’était une forme de la langue simplifiée et censée étre
compréhensible par le peuple. La langue de Terciiman était distincte de la langue littéraire des

écrivains d’Istanbul et accessible pour les Turcs du Nord autant que pour les Turcs du Sud'".

Journal Fiyuzat

ER Y Y Y Y Y Y YT

: : Maballi-dar : é Sacani-iglinn: i 3

mx Qafgasiyn 1Saknds ; :  Beaude seneligh § i :

lu 3 Nikole e mm: b L, Py ® aylge 5
01 Vaw Zevmalibda ¢ ; 3manat 800 |
!A‘_ ! Tagnevin vanmindy E ul B o 00 oybey 2 : ) E
B YRS §k S manntdir. Sar : 0 :

A 5 s ' yanoriara sanei- 3

maehoosl = i

: gif manat 30 go 3

f; 1\ takuns w LT : i PopSaylind ]
‘ .,-'-:—.n .s.-u_u.--_: : manotl 60 qopex;
=3 Pemiars H Mamalini-acns ;’

»
! i owan v 1 Tanwes

g 1o bany, Hukosaes- g biyyoyo sanaligi .‘ 5
8 manal. 6 aylds ©

‘ : Donn whemmay an - 3
h = e 4 manat. :.‘ :

vt Vany iy edinmma . ':
B Tt S rAYYSIO T
be '.";"'""“"".--.;'. 533 ."’"" SRl B R R R RS T
gt dabi, fomni, sivasi, ictimui
miasasyvar haftalih turkea
mactovi-istamis s adir
nmmummmmnmmmnmnnmmmmnmmmuuumnnmmummmmn
o % 0l
Romazanalmibarek ., Coharsanbe ., Noyabr

Source : Fiiyuzat toplusu, Casioglu, 2007

.
.
H
B T T e

AR pb s adnn b

En conséquence, une partie des adeptes de «/’Unité de Langue» pronait la langue
turque plus ou moins pure et simplifiée qui pouvant étre accessible au peuple. L’autre partie
¢tait persuadée qu’il fallait suivre 1’ottoman, car «/a distinction entre ces deux langues peut
mener a l’apparition d’une nation particuliere». Or, le grand idéologue de ce courant en
Azerbaidjan était Ali bey Hiiseynzads (1864-1940), auteur et créateur du journal Fiiyuzat'®’
Hiiseynzada critiquait 1’idée du particularisme, il considérait que les Azerbaidjanais comme
les Turcs oghouz - étaient aussi des Turcs ainsi que les ottomans, et la différence entre ces
deux peuples n’est pas si significative. Dans ce sens la, Hiiseynzado comme Gasprali
partageait 1’idée a savoir que tous les peuples turcs devaient adopter une langue littéraire
unifiée. Sur les pages du journal Hayat, Hiiseynzads formule ses idées dans trois principes :

Tiirklastirmak, Islamlastirmag, Avropalastirmaq (Turquisation, islamisation,

9 7iya Gokalp, « Tiirkciiliigiin esaslart » in Kitaplar 1. p.177.
20 Sur Fiiyuzat voir Aybeniz Aliyeva Kengerli, Azerbaycan’da Romantik Tiirkiiliik, Istanbul, Dogu
kiitiibhanesi, 2008.

60



européanisation)'?', idées qui ont été empruntés et approfondies plus tard par Ziya Gékalp, un
grand sociologue et idéologue du turquisme. Ziya Gokalp publie son ouvrage avec le méme
nom en 1918. Dans cette continuité, il disait que « chaque peuple emprunte les termes de la
langue de son livre saint ». Il reprend ce fait sur ’exemple des européens qui empruntent les
termes scientifiques de la langue grecque et latine. De méme, concernant les musulmans, ils
empruntent de I’arabe et du persan. Selon lui, «/e livre», dans le cas donné, « exprime [’esprit
de l'internationalisme et par son intermédiaire de la civilisation. Le turquisme prend le sens
de la nation alors que l’islam celui de [’internationalisme, et il n’y a pas de contradiction
entre ces deux. En conséquence, en absence d’un contradiction entre la turcisation et
l’islamisation, ces derniers ne contredisent non plus au besoin de la modernisationy. Dans ce
cas, selon lui, «de I’Europe il faut n’emprunter que des outils scientifiques, pratiques et des

o 122
disciplines » .

Ziya Gékalp considérait plutot de créer toute la terminologie scientifique des peuples
musulmans en se basant sur la langue arabe et persane au lieu de les créer en prenant base le
russe ou le frangais par exemple, et surtout le faire de maniere centralisée. Dans ce but, il est
nécessaire d’organiser des congrés concernant 1’unification de la terminologie (comme cela
avait déja été fait avec 1’accord conclu a Paris entre les étudiants turcs, égyptiens, indiens et
iraniens). D’aprés lui, « cela serait bien de créer tous les termes dans la langue turque mais si
cela n’est pas possible, les langues arabe et persane seraient préférées ». Il argumentait cette
idée par le fait que chez les européens cette terminologie trouve sa base dans la langue
grecque et latine et que c’est grace a celui-ci qu’ils ont sauvegardé I'unité de leur civilisation.
En empruntant a I’arabe et au persan, des langues «islamiques» 1’unité de «ummay serait
conservée et si ces termes ont une autre base de création, cette unité recherchée ne serait pas
reconstituée et, de méme, 1’'unité des langues non plus. Il consideére que «du point de vue du
sens, la langue doit étre modernisée, islamisée du point de vue terminologique et turcisée

quant a la phonétique, I'orthographe et la grammaire » .

Pour Gokalp, «le but des turquistes c’est le turquisme islamiquey. Les turquistes

doivent avoir un programme commun d’umma, devant se baser sur les principes concrets qu’il

121 Ces principes ont trouvé plus tard leur expression dans les couleurs du drapeau de 1’ Azerbaidjan. (Le bleu, le
vert et le rouge).
122 7iva Gokalp, « Tiirklesmek, Islamlasmak, Miiasirlasmak », in Kitaplar 1, p. 47-49.

2 bid, p. 50-52, 65.

61



décrit par la suite. Il poursuit, en disant «qu il faut que tous les musulmans n’utilisent que
I"alphabet arabe, qui est commun pour eux, et qu’il faut introduire un systeme de la décence
unique dans tous les pays musulmans pour lequel il est nécessaire d’organiser des congres
sur les problémes d’éducation»'**. Ziya Gékalp liait la création d’une littérature régionale
nationale, a I’ennemi du processus du rapprochement des langues turques, le socialisme, qui
se propageait selon lui artificiellement parmi les turcs, car le socialisme est I’ennemi de tout
ce qui est national. Cependant, il est clair que dans une langue il existe plusieurs dialectes
populaires qui peuvent se distinguer les un des autres. La transformation de ces dialectes en
langues écrites et la création d’une littérature dans chacune de ces langues sont considérées
comme un danger pour I’unité nationale turque. Les mesures du gouvernement russe, dirigées
contre I’admission des liens entre les turcs dans le domaine de I’enseignement (notamment
I’interdiction d’utiliser les ouvrages d’un peuple turc dans les écoles de 1’autre peuple turc)
ainsi que 1’idée d’¢ériger la langue maternelle du peuple en langue de 1’enseignement, tout cela
avait pour but de diviser la nation turque et de la détruire. Ainsi, on constate qu’il existe entre
les turcs de la Russie deux courants : le premier essaye de développer les dialectes régionaux
de la langue turque, le deuxiéme de reconnaitre la langue turque d’Istanbul en tant que

nationale et élargir sa sphere d’emploi'®’

. Alors, suivant ces idées, on peut dire que la langue
qu’avait créé le journal Molla Nasraddin sous I’influence «des ennemisy», décrite par Ziya
Gokalp en 1918, était la langue nationale régionale. Cependant, il considére qu’ils sont
inconscients dans leur aspiration par la méme ils aident aux ennemis du « turquisme ». Dans
ce cas, les adeptes de Salalo et Fiiyuzat sont considérés d’esprit turc. D’une maniére générale,
toutes ces langues sont envisagées comme étant beaucoup plus compliquées que les dialectes
et les langues populaires car, dans chaque langue, il y a forcement différents dialectes alors
que pour créer une norme littéraire c’est le dialecte de la capitale qui a le prestige social. Ziya
Gokalp, dans son ceuvre Tiirkgiiliigiin esaslart (Fondements du turquisme) publiée en 1923,
considére que la langue turque ottomane langue écrite correspond a la civilisation et la langue

parlée populaire & la culture, et pourtant toutes les deux peuvent coexister chez un peuple'*.

De ce point de vue, cette langue de la culture, en Azerbaidjan, était crée par les Molla
Nasreddingilor, a savoir : les auteurs du journal Molla Nasraddin (1906). Ils ont choisi la

langue la plus proche de I’oral et étaient pergus comme des démocrates (xalggr). lls

24 Ibid. p. 65.

123 7iya Gokalp, « Tiirklesmek, Islamlasmak, Miiasirlasmak », in Biitiin eserleri- Bir, Kitaplar 1, p.75-77.

1% Idem, « Tiirkciiliigiin esaslar1 » in Kitaplar 1. p.190-198

62



envisageaient les dialectes locaux comme une source principale de I’enrichissement de la
langue littéraire alors qu’ils n’étaient pas moins inspirés du « turquisme » et ne niaient pas
I’unité de la langue turquem. Dés le premier numéro du journal, ’auteur et créateur de Molla
Nasraddin, Calil Mommadquluzads (1869-1932) exprime son souhait d’écrire en langue

maternelle turque'*®

. Molla Nasraddin critiquait non seulement I’emploi des mots arabes et
persans, mais il était aussi hostile envers les mots russes inutiles envahissant la langue turque
azerbaidjanaise. Les articles intitulés « Ana dili »'*° (La langue maternelle), N° 47, 1907, p. 3,
Lisan balasi”’ (Le mal de la langue), N°1 p. 7, Bizim obrazovanmlar™! (Nos ¢duqués), N°2,
p. 3, ainsi que I’illustration dans le N° 38, 1906 du journal (4y gardaslar man ki dilsiz xalq
olmamigam, bu dillori agzima soxursunuz...) (Les fréres, je n’ai jamais €ét€¢ un peuple sans

langue, pourquoi vous me faites entrer ces langues dans la bouche...)"** démontrent bien le

probléme de la langue a cette époque.

2" Molla Nesreddin, 5 mai 1906, n° 5, p. 2, (50) écrit: U mina yavug niisxomiz Krim, Qazan, Orenburq va
geyri-simali miisalman saharlorinds va kandlorinda dagilir (Soz yox ki dilimizin bir olmagi cox sortdir). Trois
mille exemplaires sont diffusés a Kazan, Crimée, Orenbourg et les autres villes et régions musulmanes du Nord.
11 est évident que I’unité de notre langue est une condition importante.)

'8 Dans le Molla Nasraddin, 1906, n° 1, Calil Mammadquluzada écrit : « Mani gorak bagislayasiz ey monim tiirk
qardaslarim ki, moan siz ilo tiirkiin a¢iq ana dili ilo danisiram. Man onu biliram ki, tiirk dili danigmag eyibdir va
saxsin elminin azligina dalalot edir. Amma hardon bir ke¢mis giinlori yad etmak lazimdir... Saliniz yadiniza o
glinlori ki, ananiz sizi besikds yirgalaya-yirgalaya sizao tiirk dilinda lay-lay deyirdi... Hordonbir ana dilini
damismaq ilo ke¢migda gézal giinlori yad etmayin na eybi var ki ? » (Veuillez m’excuser mes fréres turcs (il s’agit
des Azerbaidjanais) que je vous parle en langue maternelle compréhensible. Je sais que parler le turc est honteux
et se considére comme un manque de science. Mais des fois il faut se souvenir des jours passés... veuillez vous
bien souvenir des jours ou votre mere vous bercait en langue turque... Qu’il y a- t-il de honteux a ce que, parfois,
pour se souvenir de ces jours agréables, vous parlez en langue maternelle ?).

12 Molla Nasraddin, 1988, 1vol, ( 1906-1907) p. 355.

B0 bid., p. 23.

Bl bid., p. 27.

B2 bid., p.313.

63



Journal Molla Nasraddin, N° 1 Journal Molla Nasraddin, N° 38

Source : Molla Nasraddin, Azarbaycan SSR Elmlor Akademiyas1 Nizami adina Odobiyyat
institutunun ©dabi abidolor seriyast, on iki cildds (1906-1931), 1-ci cild
( 1906-1907), Bakou, Elm, 1988.

Donc, dans la mesure du développement d’un sentiment de /’azerbaidjanisme, le
sentiment du turquisme s’accroissait et au contraire, plus le turquisme se développait plus la
conscience de [’azerbaidjanisme augmentait chez les démocrates azerbaidjanais. Dans ce
sens-1a, cela coincidait avec les idées d’un célébre scientifique tatare, Cemaleddin Velidi dans
son ceuvre « Millet ve milliyet » (La nation et la nationalité)'*®. La langue selon lui est un
¢lément de la société et se développe avec la société dans la mesure de ses besoins. Le
développement des langues régionales comme nationales sont li€és aux besoins du peuple dans
un moment donné. Ce n’est qu’apres 1908 que le «turquisme» commence a pénétrer comme

un courant idéologique dans la vie sociale et culturelle en Turquie.

Apres la révolution des Jeunes Turcs en 1908 et 1’apparition du courant réformateur
venilisancilar en Turquie, le débat entre azerigiler et osmangilar prend aussi un autre essor.
Avec le renforcement du «turquismey, certains intellectuels, et écrivains d’Istanbul ont

commencé leur campagne pour la purification de la langue ottomane des mots arabes et

33 Djemaletdin Velidi, Millet ve milliet, Orenburg, 1913, p. 34 in Voir R. F. Muhammetdinov, Zarozdenie i
évoljucija tjurkizma, Kazan’: Izd-vo Zaman, 1996, p. 272, http://www.tataroved.ru/publication/tprobl/7/,
http://www.tataroved.ru/publicat/turkizm.pdf p. 137, consultée 22 septembre 2010.

64



persans. Ce qui est intéressant a voir, c’est que ce nouveau courant réformateur, qui a pris le
nom de Yeni Lisan (Nouvelle langue) a renforcé les positions des deux courants en
Azerbaidjan. Le courant des osmangilar, suivant les idées des réformateurs de Yeni Lisan, fait
paraitre le journal Salalo écrit en langue réformée, dont le but est ’unification des langues
turques ; et le courant des azerigiler, en se fondant également sur ce dernier, insistent sur
I’idée de la purification de la langue turque azerbaidjanaise car I’ottoman n’était pas pour eux
le «vrai» turc. Les azerigiler avangaient I’argument que la langue ottomane ameénerait a
I’aliénation de la société de la presse et créerait une littérature qui serait difficile a comprendre
pour la majorité des lecteurs. Ainsi, le but de I’instruction du peuple deviendrait encore plus
difficile. Pourtant, d’'une manicre générale, toute la presse de cette €époque fut plus ou moins

influencée par I’ottoman.

Toutefois, ce n’est qu’au début du XXe siécle que les conditions favorables a la
transformation du « turquisme» en mouvement national ont été réellement créées en
Azerbaidjan. L’émergence de la bourgeoisie et déja de la troisieme génération de
I’intelligentsia nationale, des promoteurs de I’idée de liberté nationale, ont déterminé la
transformation de cette phase d’éveil culturel a celle de la politique. Avec la révolution en
Iran de 1906 et surtout la révolution des Jeunes Turcs en Turquie en 1908, «le turquisme» a
commencé a prendre la forme d’un mouvement national de libération. La formation de ce
dernier a été destinée au développement social et culturel. L’existence d’une grande majorité
turcophone a I’extérieur de la Turquie était de plus en plus évidente en Turquie. En 1908,
I’organisation culturelle et académique turque, Tiirk Dernegi (Cercle turc) a été créée a
Istanbul. Les Turcs immigrés de la Russie, comme Ahmed bey Agayev (Aga-oglu) (1869-
1939), Ali bey Hiiseynzade (1864-1941), Mammad Omin Rasulzads et Yusuf Ak¢ura (1876-
1935), y ont été invités. Ziya Gokalp (1876-1924) est devenu le président de cette
organisation et 1’inspirateur théorique. En revenant en Azerbaidjan, ces immigrés ont ramené
avec eux des idées «turquistes» bien arrétées qui fonderont apres 1908, I’'idéologie majoritaire
des intellectuels azerbaidjanais. Parmi eux il y a le futur leader du mouvement national,
Mommad Omin Rasulzada. En profitant de I’amnistie déclarée par 1’administration tsariste en
1913, il quitte I’Empire ottoman, ou il s’était réfugié apres avoir fui 1’Iran, pour rejoindre le
parti Musavat (Egalité) et puis participe a la création de la Premiére République
Démocratique d’ Azerbaidjan.

Le développement de 1’idée du « turquisme », commencé a la fin du XIXeme siecle,

a connu son point culminant a I’époque de la 1 République. La littérature et la langue

65



¢taient les ¢léments principaux déterminant I’identification des Turcs de 1’Azerbaidjan. La
conscience de I’appartenance des Azerbaidjanais a la famille du peuple turc a été largement
diffusée, surtout au sein d’une classe sociale éduquée. Vers le début du XXeéme siccle, ce
probléme d’identité nationale et culturelle n’a été résolu que pour une classe sociale limitée, et
le mouvement national n’avait pas encore de conception politique solide, étant donné que sa
force dirigeante était par excellence la bourgeoisie nationale et I’intelligentsia démocratique.
Toutefois, la déclaration de la 1 République Démocratique de I’Azerbaidjan, le 28 mai
1918, est devenue un résultat 1égitime du développement du mouvement national, né au
tournant des XIXe et XXe siécles'*".

A la veille de la création de la 1% République Démocratique d’Azerbaidjan, tous ces
débats sur la langue occupaient I’esprit des intellectuels azerbaidjanais. Cependant, le
gouvernement de la jeune République nationale s’abstenait de prendre position d’un
particularisme rigoureux de la langue azerbaidjanaise s’opposant également a I’ottoman.
L’idée était de mettre en place une langue turque : /e tirki, mais qui serait commune a tous les
Turcs. Sur ce point, il est intéressant d’examiner les idées de Maommad Omin Rasulzada
énoncées lors du Congres des Musulmans de la Russie qui s’est tenu du ler au 11 mai 1917, a
Moscou. Sur des exemples concrets, Mommad Omin Rasulzads y démontra la fausseté de
I’idée de I’existence « d’'une nation musulmane» en disant « qu’il n’existe pas de nation
musulmane, il y a la nation appartenant a la religion de [’Islam », puisque «le signe principal
d’une nation n’est pas une communauté religieuse, mais [ 'unité de la langue, de I’histoire, des
meurs et des traditions». Quant a 1’unité de la nation turque, en particulier, il a déclaré que
« les nations turques-tatares ont les mémes racines. Pourtant, ils parlent différents dialectes
et se distinguent avec leurs particularités. Les Tatars de Volga ont leur littérature, leur
presse, leurs écrivains et leurs poetes. Les Ouzbeks ont également une littérature riche. La
presse kirghize et kazakhe commence a se développer. Aucune de ces nations n’acceptera de

renier sa culture. Les Turcs azerbaidjanais ne renonceront pas non plus a leur langue, a leur

. . .. 135
littérature et a leurs traditions »

% Ajdyn Balaev, « Sozdanie AzerbajdZanskoj Demokrati¢eskoj Respubliki — Pervyj opyt po vnedreniju
evropejskoj modeli nacional’nogo gosudarstva na Vostoke », in Azerbajdzanskaja demokraticeskaja Respublika,
Sbhornik statej posvjascennyj 90-letiju Pervoj Respubliki, Moscou, 1zd-vo Salam Press, 2008, p.17.

5 Rusyada Birinci Musluman kongresi, Ankara, 1990, pp. 164, 166, 298, in Ajdyn Balayev, « Sozdanie
Azerbajdzanskoj Demokrati¢eskoj Respubliki... », in Shornik statej posvjascennyj 90-letiju Pervoj Respubliki,

p.19; Nadir Devlet, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi (1905-1917), pp. 249-267.

66



Incontestablement, la question du degré de développement de 1’identité nationale chez
les Turcs de I’Azerbaidjan ainsi que 1’échelle de sa diffusion parmi la population a cette

époque est discutable, pourtant, son existence est déja évidente.

La 1%° République d’Azerbaidjan fut créée dans des conditions historiques trés
difficiles : une situation sociale désastreuse, des contentieux politiques, 1’anarchie, le pillage
du territoire par les interventionnistes étrangers, le carnage interethnique, la présence d’une
armée étrangere aggravant davantage une situation déja critique, la lutte des puissances
internationales afin de s’emparer du pétrole de Bakou. Donc, ce n’est pas étonnant que, avec
cette conjoncture, le gouvernement d’un jeune Azerbaidjan indépendant fiit coincé et ne
pouvait pas trouver de solution. L’intelligentsia, porteuse de 1’idée de la reconstruction
¢tatique azerbaidjanaise, ne trouvait pas le soutien du peuple : les événements se précipitaient
si vite que le peuple n’avait pas de temps de les saisir; quant aux régions rurales, la
population ne se rendait méme pas compte de la situation. Donc, toutes ces raisons expliquent
I’écroulement de la 1 République d’Azerbaidjan. Cependant, alors qu’il n’existait vingt trois
mois, le gouvernement de la 1“° République d’Azerbaidjan a entamé des principes
fondamentaux de la nation, touchant notamment au probléme de ’enseignement a la langue
nationale et de mettre fin a I’analphabétisme. Méme les auteurs, qu’on ne saurait considérer
comme des sympathisants de la RDA et ses créateurs, reconnaissent ces démarches'*®.
Pendant 1’époque soviétique I’histoire de la RDA ¢était soit déformée soit complétement
négligée. Ce n’est qu’aprés 1’acceés a I’indépendance en 1991, il y a eu la possibilité de
démonter les conséquences négatives de la falsification de I’histoire et révéler les vrais

événements de cette époque.

3¢ Voir, Mihail Volhonskij, Vadim Muhanov, Po sledam Azerbaid:anskoj Demokraticeskoj Respubliki, Serija
Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, p. 221.

67



4. Le probléme de ’enseignement et de la langue pendant la

1 République Démocratique d’Azerbaidjan

Avec la création de la RDA, I’espoir des intellectuels azerbaidjanais d’avoir un
enseignement en langue maternelle a commencé a se réaliser. C’était le résultat d’un long et
difficile combat'?’. Comme le pouvoir était entre les mains de I’intelligentsia nationale, une
grande attention a la politique intérieure de la République d’Azerbaidjan a été attribuée au
probléme de la nationalisation de 1’enseignement, qui fut un instrument important dans la
formation de la conscience nationale. Les réformes appropriées dans ce but ont été mises en

place.

Pendant un court délai de son existence, 23 mois, le gouvernement de la 1°° RDA a
eu un certain succes remarquable dans la mise en place des conditions nécessaires pour le
fonctionnement et le développement de la langue azerbaidjanaise. Parmi ces réalisations il y a
eu ’attribution d’un statut étatique a la langue azerbaidjanaise, la déclaration de politique de
la nationalisation dans la vie linguistique du pays, I’¢largissement considérable des domaines
d’emploi de la langue nationale, le développement du réseau scolaire dans la langue
maternelle, 1’essaie de créer des établissements universitaires en langue nationale, la prémisse
des réformes de 1’écriture et de 1’élimination de 1’analphabétisme parmi la population et

d’autres.

En dépit de la défaite du gouvernement nationale, suite au résultat de laquelle les
démarches entreprises sont restés également inachevées, le processus amorcé est devenu

intournable dans I’histoire du développement de la conscience nationale du peuple. Méme

7 Dans le journal Azarbayjan du 7 avril 1919, I’article consacré au célébre intellectuel Olokbar bay Rafibayli,
qui avait mené un long combat pour I’éducation nationale, cite sa lettre écrite a vassal (vali) tsariste « Qanuna
asasan acnabi mamlokatlords tohsil alan islamlar, Rusija daxilinda icraiji-vazifo etmak haqq va salahiyyatindon
mahrumdur. Ona gora da hokiimat islorini icra etmoak ticiin dini va milli alimlor hazirlamagq ticiin bir milli maktob
glisadina miisaida edilmasini rica ediyoruz ». (Les musulmans qui font leurs études, selon la loi, dans des
régions étrangeres, a ’intérieur de la Russie, sont privés de droits et de devoirs. C’est la raison pour laquelle on
demande I’autorisation d’avoir des écoles afin de former des fonctionnaires administratifs, des scientifiques
nationaux et religieux.) L’un des adeptes de la politique de la russification en Azerbaidjan, Levits répondait avec
I’ironie que « Ce n’est pas possible qu’en étudiant la traduction russe du Coran, vos enfants puissent devenir
axund, mulla ou éfendi » (Ola bilmaz ki, sizin cocuqlar rus dariilmiiallimin maktablorinds quranmin rusca
tarciimasini oxuyaragq, sonra sizo axundluq, mollalq, yaxud afondilik etsinlor....) in Comil Hosonov, Ag lokalarin

qara kélgasi, Bakou, Goncelik, 1991, p. 43.

68



apres I’occupation de 1’Azerbaidjan par les Bolcheviks, ils n’ont pas pu supprimer toutes les
réalisations nationales dans le domaine de la langue. En outre, le développement de la culture
nationale est servi un outil dans leur politique pragmatique destiné a consolider une nouvelle
idéologie dans les républiques nationales. Le gouvernement bolchévik était obligé de créer

des conditions minimales pour le développement des fonctions sociales de la langue nationale.

Celui-ci explique le cours de 1’évolution dans le domaine national y compris celui de
la langue de la premicre décennie de I’époque soviétique. Les processus ultérieurs dans le but
du développement des fonctions sociales de la langue azerbaidjanaise en grande mesure,
étaient inscrits dans la continue et de I’approfondissement des tendances qui ont été fondés la
période de I’existence de la 1 RDA. De ce point de vue, les années 1918-1920 peuvent étre
considérées comme une période cruciale dans le développement des processus

ethnolinguistiques en Azerbaidjan au cours de deux époques.

69



4.1. Les démarches concernant la langue du gouvernement de la République
Démocratique d’Azerbaidjan. Le Tiirki - 1a langue nationale de I’Azerbaidjan en

1918-1920

1 République, siégeant encore a Gandja, capitale provisoire

138

Le gouvernement de la
de la République, adopte le 27 juin 1918, la loi selon laquelle la langue turque (7tirki)
devient la langue nationale de I’enseignement. Il faut souligner que depuis la division de
I’Azerbaidjan en deux parties, selon les traités Gulistan et Turkmentchay, cette loi est le
premier document concernant I’utilisation de la langue maternelle comme langue nationale'*.
Jusque 14, la langue turque était exclue de toutes les organisations étatiques de la région.
D’apres cette loi, il était admis que les fonctionnaires du secteur de la justice et de
I’administration, a co6té de la langue nationale pouvaient toujours utiliser le russe dans les
organismes d’Etat. Cette condition, en réalité, serait temporaire jusqu’a ce que les cadres

140

nationaux soient formés . L’obligation des organismes étatiques de correspondre en langue

nationale a été inscrite dans la déclaration parlementaire de Musavat en décembre 1918.

Cependant, le processus de nationalisation restait difficile, faute de cadres appropriés.
Tres souvent, I’intelligentsia nationale ayant recu une formation en langue russe ne maitrisait
pas bien la langue turque. En 1919, le gouvernement a organisé¢ les cours dans un but

d’apprentissage de la langue nationale et de la suppression de 1’analphabétisme.

% La nomination de la langue azerbaidjanaise au début du XXe si¢cle. L’idée ¢’était de faire développer la
langue littéraire de sorte qu’elle serait commune et compréhensible pour tous les Turcs.

B9 Azarbaycan Xalq Cumhuriyyati Ensiklopediyast, 1 partie, p.139.

149 Aprés cette loi le ministére des affaires intérieures, Behbud aga Cavansir, dans I’interview au correspondant
du journal Azarbaycan disait « Azarbaycan miiassisalorinda rus dilinin iglodilmasi onu sevmoakdan deyil, hazirki
dovriin zoruratindon irali golir. Olbatta, bu ¢ox davam etmayacakdir. Yiiksok vaozifoda islayon va tiirk dilini
bilmayan momurlar uzun muddot isloya bilmoyacoklor. Iki ildon sonra Azarbaycamin biitiin miiassisalori
millilagdirilacakdir. Tiirk dilini bilmayan mamurlar isa vazifalarini itirmamakdan 6trii bizim dili dyranmali
olacaqlar », Azarbaycan, 1918, 1 novembre. (L emploi de la langue russe dans [’administration ne provient pas
de l'affection pour cette langue mais est di a la réalité. Bien sir, que cela ne dura pas longtemps. Les
fonctionnaires qui travaillent a des postes supérieurs et ne savent pas le turc ne pourront pas rester long temps.
Dans deux ans tous les établissements de I’ Azerbaidjan seront nationalisés. Les fonctionnaires qui ne savent pas
le turc seront obligés de ['apprendre pour ne pas perdre leur poste) voir In Comil Hosonov, Ag lakalorin qara

kélgasi, p. 44 ; Azarbaycan Xalg Cumhuriyyati Ensiklopediyast, 1 partie, p. 66.

70



Les débats sur le développement de 1’enseignement et sur la langue nationale étaient le

. . , . . v qe . . . . 141
sujet qui préoccupait les intellectuels azerbaidjanais dans les sessions parlementaires aussi. .
Tous considéraient que I’enseignement a 1’Université de Bakou devait étre organisé en langue
nationale mais les difficultés, liées a 1’absence des enseignants qui pouvaient enseigner en
tiirki, compliquaient la situation. C’est la raison pour laquelle il a été admis d’enseigner en

russe dans un premier temps et puis au fur a mesure, passer au furki.

Dans le cadre de I’étude de la langue maternelle, le gouvernement a mis en place les
directives concernant aussi 1’armée. Par la loi N° 34 du 27 décembre 1918, le ministre de la
défense de la République d’Azerbaidjan, Samed bey Mehmandarov (1855-1931) proclame le
tiirki comme langue nationale. Selon cette loi, les militaires qui ne connaissaient pas la langue
turque devaient apprendre, au moins les ordres ordinaires dans un délai d’un mois, et donner
des ordres en tiirki. Des cours ont été organisés pour ’instruction des militaires. Le 11 février
1919, dans I’armée nationale de I’ Azerbaidjan, le réglement de la Cavalerie en langue turque
a été¢ adopté. L’emploi de 1’azerbaidjanais en tant que langue nationale a trouvé sa pratique
dans les discours du Parlement. Il faut préciser que 1’admission de 1’emploi temporaire du
russe dans les structures étatiques ne concernait pas le Parlement. C’est la raison pour laquelle
le choix de la langue utilisée au sein du Parlement était confi¢ aux membres du Parlement. La

langue officielle employée dans le Parlement était le #irki, la langue nationale du pays, mais

! Voir la session de 21 aott 1919, p. 5-29, Azarbaycan xalq cumhuriyyati (1918-1920) Parlament (stenografik
hesabatlar) partie 11, Bakou, Azorbaycan noasriyyati, pp. 5- 15, consacrée a I’ouverture de 1I’Université. Abdulla
Efendizade dans son discours disait : «S6z yox ki, dariilfiinun giisadi sozii meydana galdikds, demirik ki,
avvalimci giindon tiirk dilinda olacak. Bu miimkiin olan sey deyildir. Bizim hazirligimiz rus dariilfiinunda
oxumagq iiciindiir. Istasak da o qadar qiivva va professor tapmariq ki, 6z dilimizda elm va fiinun kegak... Indiki
dariilfiinunu yetisdiron miiallimlor garak tiirk dilino asina olsunlar. Ona qorada lazimdwr ki, dariilfiinuna elo
miiallimlor dovat edok ki, tiirk dilini yaxsi bilsin...hor sobada, neco ki, qeyd olunubdur, tiirk dili macburi
olsun... », « Bir saxs ki, dariilfiinunu icmal etdi, edadi do tadris edando dariilfiinundan éziila gotiirdiiyi elmlori
lazimdwr ki, gozal adabi tiirk dilinda tadrisa mugtadir olsun, islahati-fonniyaya asina olsun... » (Sans doute,
concernant la création de ['université on ne dit pas que dés le premier jour elle sera en langue turque. Cela n’est
pas possible. Notre formation est faite pour étudier a I’Université russe. En le souhaitant méme on ne pourra
pas trouver autant de force et de professeurs pour avoir [’enseignement dans notre langue... Alors, il faut que
les professeurs créant I’Université soient fascinés par la langue turque. C’est la raison pour laquelle, a
["Université, il faut inviter de tels professeurs qui savent bien le turque et que dans tous les départements il y ait
[’enseignement obligatoire du turque, comme c’était noté. La personne qui termine ['Université, en enseignant
une matiere il doit savoir enseigner en bon turque les connaissances re¢us a [’'Université et étre fasciné par les

termes de la matiére enseignée).

71



I’emploi du russe par les autres nationalités demeurait recevable. Tous les documents officiels
ont été rédigés dans la langue d’Etat, c'est-a-dire en turki. Le langage méme du Parlement se
distinguait par sa particularité'*’. La déclaration de la langue maternelle comme langue

nationale €tait étroitement liée a la nationalisation de 1’enseignement.

121 "expression comme: Hozorat, Mohtaram parlament ezasi, Ofondilor, Mohtaram mabuslar, Mohtaram maclis

tizvlori, Méhtaram Azarbaycan parlament azasi, Méhtaram azalar, etc.

72



4.2. La nationalisation de I’enseignement
Le 28 mai 1918, jour de la création de la 19° République d’Azerbaidjan au sein du
premier cabinet du gouvernement organisé par Fatali xan Xoyski, a été créé le Ministere de
I’Education nationale (Xalg Maarifi Nazirliyi). Le but de la réforme était le développement
accéléré du systéme de I’instruction nationale a court terme et dans les limites du budget de la
jeune république. C’est ainsi que les postes de directeur des écoles nationales et des autres
organismes de I’enseignement national ont été supprimés. Toute 1’organisation du systéme de

I’instruction et de 1’éducation nationale a été confiée au Ministére de I’Education nationale.

Pour former les spécialistes nationaux, le gouvernement prévoyait la réorganisation du
systeme éducatif. Par la loi du 28 aoft, I’enseignement a €té nationalisé. La nationalisation de
I’enseignement signifiait en fait, le passage du systeme de 1’éducation a I’enseignement en
langue turque. Dans les écoles primaires et secondaires 1’enseignement devait se dérouler en
langue nationale. Pour les éléves qui ne connaissaient pas le turc, en troisieme et quatriéme
année d’¢étude, des groupes russes ont ét¢ ouverts. La, I’enseignement du turc était intensif
afin de laisser la possibilité aux éleves de pouvoir reprendre et continuer leurs études apres
ces deux ans. Apres la cinquieme et jusqu’a la fin des études 1’enseignement était en russe,
mais |’azerbaidjanais était une matieére obligatoire. Dans ces classes, 1’enseignement de
I’azerbaidjanais ne devait pas avoir lieu moins de quatre heures par semaine.

Prenant en considération 1’existence des éléves issus des minorités nationales, le
gouvernement de la 1°° République, par la loi du 7 septembre 1918, pris la décision
d’enseigner la religion et la langue maternelle dans les classes ou ces ¢€léves n’étaient pas
moins de dix. En dépit de ces efforts, dans le processus de nationalisation de I’enseignement,
beaucoup d’éléves restaient en marge de 1’enseignement. C’est de cette raison que le 13
novembre 1918, le gouvernement a ajouté des changements a la décision prise précédemment.
Selon cette nouvelle décision, dans la ville ou il y avait un seul établissement d’enseignement
et dans les classes préparatoires supérieures, 1’ouverture d’un groupe russe a été¢ admise. Dans
les villes ou il y avait plusieurs établissements du méme type, 1’enseignement dans certaines
de ces écoles se déroulait en langue nationale, dans les autres écoles, en russe. Néanmoins,

dans toutes ces écoles, I’enseignement de I’azerbaidjanais était obligatoire.

Selon la loi, les Azerbaidjanais devaient faire leurs études dans les écoles nationales

ou celles dont la nationalisation €tait prévue a court terme.

73



Ainsi, au début de 1919, il y avait déja 637 écoles ¢€lémentaires et 23 écoles
secondaires. Parmi ces dernieres I’on comptait 6 écoles pour les hommes a Bakou, Gendja,
Nukha, 4 établissements scolaires « gymnasium » pour les femmes a Bakou, 5 écoles
« realny» a Bakou, Salyan et Shousha, 3 séminaires pour les enseignants, 3 écoles de Sainte
Nina pour les femmes, 1’école polytechnique et I’école de commerce. Le 11 aott de la méme
année, selon la loi du Ministére de I’Education Nationale, les établissements de Sainte Nina a
Bakou, Gandja et Nukha ont ét¢ renommés : celui de Bakou en Birinci Azarbaycan qiz
gimnaziyast (le premier gymnasium des jeunes filles de I’ Azerbaidjan), ceux de Gandja et

Nukha, tout simplement, en « gymnasium de jeunes filles » (giz gimnaziyasi)'*.

En 1919, le Ministeére de 1’Education Nationale a proposé des projets pour 1’ouverture
de I’école « realny » a Goygay, 1’école de jeune fille a Bakou, les écoles pour les hommes et
les femmes a Nukha, une école et un séminaire pour les hommes a Shusha. Malheureusement,
le budget limité de la République n’a pas permis au Parlement de réaliser ses grands projets,
une seule de ces écoles a pu étre ouverte. Cette ainsi que cette année-la, a été adoptée la loi
sur ’ouverture de I’école « realny» a Goycay. Pour I’année scolaire 1919-1920, il y avait
9611 d’¢leves parmi lesquels 3115 étaient des azerbaidjanais et 6496 étaient issus d’autres
nationalités. Toutes les écoles secondaires ont été nationalisées sauf 1’école 3éme, 4éme pour
les hommes, le gymnase 2éme, 3¢me, 4éme pour les femmes et les écoles de commerce et de

polytechnique de Bakou.'**

Dans le cadre de la réorganisation et de la nationalisation de 1’enseignement, il y avait
un besoin en matériels scolaires et didactiques. Le nombre d’enseignants a cette époque
n’était pas suffisant pour réaliser ce projet. Pour la résolution de ce probléme, le 23 juin 1919,
la décision du gouvernement azerbaidjanais d’inviter des professeurs et de se procurer des
matériels d’enseignement en Turquie a été prise'”. Des cours ont été organisés pour former
les professeurs a court terme. Il a été proposé au Ministere de I’Education Nationale

d’envoyer pour cette mission en Turquie, ©hmod bay Agayev, qui était familier avec la

> Gusein Ahmedov, Istorija razvitija Skoly i pedagogiceskoj mysli Azerbajdzana, pp. 299-300; Aziza Nazarli,
Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj respublike (1918-1920), Bakou, Nurlan, 2008, pp.51-63; 111-129.

1% Aziza Nazarli, Dejatel’nost’ pravitel’stva Azerbajdzaskoj Demokraticeskoj Respubliki v oblasti srednego
obrazovanija 1918-1920 gg, pp. 125-130. D apres les chiffres donnés par Gusein Ahmedov, Istorija razvitija
skoly i pedagogiceskoj mysli Azerbajdzana, p. 301, « de 9711 éleves, 3215 ont été des musulmans et 6496-
autres nationalités ».

145 Aziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj respublike (1918-1920), pp.132.

74



culture locale. Il faut remarquer que cette participation de la Turquie sur le plan pédagogique
et culturel, dans le but d’instruire le peuple, avait déja sa tradition historique. En effet, depuis
la révolution de 1905, on voit le premier pédagogue turc ottoman arriver en Azerbaidjan. Il
s’agit d’Ahmet Kemal Bey, diplomé de ’école Dariissafaka d’Istanbul et rédacteur du Dogru
Soz en Egypte. 1l a été invité par le rédacteur du journal Fiiyuzat, Ali bey Hiiseynzads. Ahmet
Kemal Bey commence a enseigner dans 1’école de Balaxani, aux environs de Bakou et en
méme temps publie ses articles dans le journal Fiiyuzat'*. Dans cette école, des cours ont été
organisés selon des ouvrages que 1’on fait venir de Turquie. Il a été bientdt suivi par une
pléiade de professeurs turcs ottomans qui ont été sollicité par 1’ Azerbaidjan. Parmi lesquels
Muallim (Mehmed) Cevdet (Inanc¢alp) (1883-1935)'"", qui est venu grice au mécéne
Zeynalabdin Tagiyev. Impliqué de la création de 1’école Dariilmuallimin-i-Iptidaiye, Muallim

Cevdet enseigne selon la nouvelle méthode phonétique (zisuli-sovir).

Il faut remarquer que vers la fin de 1918, a peu prés cinquante enseignants sont arrivés

de la Turquie en Azerbaidjan'*®.

En ¢été¢ 1919, dans le cadre de la « nationalisation » du systeme de 1’enseignement et
dans le but de former les enseignants pour les écoles élémentaires et secondaires, des cours
pédagogiques spéciaux pour les hommes et les femmes ont été organisés a Bakou, Gandja et
Nukha et pour les hommes a Shusha, Gazakh, Salyan, Qusar et Zaqatala. A la fin de leurs
¢tudes, ceux-ci pouvaient déja postuler comme enseignants a 1’école. Donc, dans la période
allant de 1917 a 1919, plus de 300 enseignants'*’ auront été appelés en Azerbaidjan pour
participer a la nationalisation de 1’enseignement. Apres la soviétisation trés peu d’enseignants
turcs, impliqué de I’instruction et 1’éveil culturel restent en Azerbaidjan. Ils participeront
encore au processus de korenizacija- I’indigénisation'™ du tout début du processus de la

soviétisation, invités par les communistes nationaux dirigés par Nariman Narimanov (1870-

¢ Dr. Agayev Mehman Kurtulus savasi yillarinda Tiirkive Azorbaycan iliskileri, pp. 389- 394 ; Georgeon
Frangois « Note sur le modernisme..., Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.102.

7 Voir, Rekin Ertem, « Inangalp Muallim Cevdet », Tiirk dili ve edebiyati ansiklopedisi, vol.4, Istanbul, Dergah
yayinlari, 1981, pp. 386-388.

8 G. Musabekov, Dva puti, Bakou,1930, p. 22 in T. A. Musaeva Revoljucija i narodnoe obrazovanie v
Azerbajdzane, Isdatel’stvo Elm, Bakou, 1979, p. 43.

9 Mehmet Saray, Azerbaycan Tiirkleri Tarixi, p. 41. in Dr. Agayev Mehman, Kurtulus savas: yillarinda Tiirkiye
Azarbaycan iliskileri, Istanbul, IQ Kiiltiir Sanat Yayincilik, 2008, p. 391.

1% Voir la partie II.

75



1925). Parmi lesquels Muhittin Birgen, convié a 1I’Université de Bakou en 1922, depuis la
Russie ou il se retrouvait a 1’époque, par Mustafa Quliyev, le commissaire de 1’Instruction de
I’Azerbaidjan. Deux ouvrages ont été écrits par Muhittin Birgen dans les domaines de la
psychologie et de la grammaire turque. En 1925, il sera obligé de quitter 1’Azerbaidjan,
poursuivi par Tchéka (4K) ou (BYK)"'. Les autres invités de la Turquie ont été Ismail
Hikmet Ertaylan et Halil Fikret. Deux ouvrages d’Ismail Hikmet ont été publiés a Bakou Tiirk
Edebiyati Tarihi (1925)-(’Histoire de la littérature turque), Azerbaycan Edebiyati Tarihi

(1928)-(I’Histoire de la littérature azerbaidjanaise) *%.

Le transfert, par Firidun bay Kogarli (1863-1920), du département turc-tatar (ouvert
en 1879) du séminaire Gori'” de Tiflis & Gazakh était un grand événement dans le processus
de nationalisation de I’enseignement. Pour cette raison, le gouvernement de la République a
attribué¢ de la trésorerie 5000 manats a Gandja. Aprés une courte réorganisation, le 10
novembre 1918, le séminaire de Gazakh a été ouvert sur la base du département turc-tatar du

seminaire Gori.

Une grande attention a ¢été attribuée a 1’édition des ouvrages scolaires. Une
commission spéciale s’est tenue auprés du Ministére de I’Education Nationale. En 1919, ont
été édités les manuels Tiirk alifbasi, Toza elmi-hesab, Ikinci il, Yeni moktab, Odabiyyat
darslari, Miintaxabat, Tiirk ¢alongi, Tarixi-tabii, Rahbari cabr, Miixtasar sarfi-tiirki (Ohmad
Rasim). Dans la rédaction et la publication de ces ouvrages, il y a eu la participation
d’intellectuels comme Hiiseyn Cavid (1882-1941), Mahmud bay Mahmudbayov (1863-1923),
Abdulla Saig (1881-1959), Camo bay Cabrailbayli (1887-1965), Somaod aga Agamalioglu
(1867-1930), Farhad Agazads (1880-1931), Aga(baba)bay Israfilbayov (Israfilbayli, 1884-
1968), Abdulla bay Ofondizada (1873-1928) et les autres. Un grand role appartient a Qafur
Rosad Olakbar oglu Mirzazads (1884-1943), le géographe qui a écrit le manuel de géographie

151 .. .y v . . .. . P . .. . .
>! Vserossijskaja ¢rezvy&ajnaja komissija po bor’be s kontrrevoljucijej i sabotazem -Commission extraordinaire

ou Commission extraordinaire panrusse pour la répression de la contre-révolution et du sabotage.

2 Sur les enseignants invités en Azerbaidjan afin de turciser I’enseignement voir Dr. Agayev Mehman Kurtulug
savast yillarinda Tiirkiye Azarbaycan iligkileri, pp. 389- 394 ; Georgeon Frangois « Note sur le modernisme...,
in Cahiers du monde russe, Vol. 37, N°1-2, p.102 ; Aziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj
respublike (1918-1920), pp.148-149.

'3 Le séminaire- dans la Russie prérévolutionnaire, il s’agit de 1’établissement pédagogique de 1’enseignement
pour former les enseignants des écoles primaires. Le séminaire Gori- le grand centre de la formation des

enseignants pour les peuples du Caucase du Sud.

76



pour la premicre classe des écoles secondaires et les écoles €lémentaires supérieures. Il est
¢galement I'un des fondateurs du journal pour les enfants Mbaktob. Le professeur du
gymnasium a Gandja, Xalid Said a proposé un manuel d’arithmétique au Ministére de
I’Education Nationale, pour les premicres et deuxiemes classes de 1’école-séminaire et des
¢coles supérieures. Le manuel d’algebre en azerbaidjanais Rahbari cobr est paru en 1920,
rédigé par I’inspecteur de I’école supérieure de Bakou, Samad bay Acalov pour les troisiémes
et quatriemes classes de 1’école secondaire et les écoles supérieures. En prenant en
considération le besoin en manuels et en matériel scolaire, le Ministére de I’Education s’est
engagé a munir les établissements scolaires. Beaucoup d’ouvrages étaient amenés de Turquie.
Le journal Azerbaycan, 1’organe de la jeune République est publié en azerbaidjanais et en
russe. Les maisons d’édition, les librairies et le théatre des fréres de Mailov sont soumis a

1’administration du Ministére de I’Education'>.

L’organisation de I’enseignement supérieur et I’instruction des cadres et des
fonctionnaires nationaux avaient une grande importance. Ce probléme ont été résolus, d’une
part, par la construction d’établissements d’enseignement supérieur et d’autre part, par I’envoi
des jeunes Azerbaidjanais dans les différents établissements d’enseignement supérieur a
I’étranger. Le gouvernement de 1’Azerbaidjan a posé devant le Ministére de 1’Education
Nationale 1’obligation de I'ouverture de trois établissements supérieurs : 1’Université de
Bakou, DInstitut de I’Agriculture et le Conservatoire d’Etat. Cependant, la situation
sociopolitique difficile de I’époque ne rendra possibilit¢ pour I’ouverture que d’un seul

établissement supérieur. Celui de I’Université d’Etat de Bakou (Baki Dariilfiinunu)'>.

Le 8 avril 1919, le gouvernement de la République discute le probléme de 1’ouverture
de I’Université de Bakou et confie au Ministére de I’Education Nationale la préparation du
projet qui ne devait pas excéder 10 millions de manats. Faute de spécialistes connaissant bien
le tiirki, ’enseignement a I’Université devait se faire, initialement, en russe. Cette situation a
provoqué beaucoup de débats. Il faut noter que, c’est la raison essentielle pour laquelle
certains intellectuels azerbaidjanais étaient devenus des «ennemis » de [’ouverture de

I’Université. Mahammad aga Sahtaxtli dans le journal Azarbaycan démontrait I’incrédibilité

13 Aziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajd:anskoj respublike (1918-1920), Bakou, Nurlan, 2008,
pp-111-113.
'3 Sur I'ouverture de I’Université voir A. M. AtakiSiev, Istorija azerbajdianskogo gosudarstvennogo

universtiteta, 1zd-vo, Azerbajdzanskogo univestiteta, 1989.

77



de la méfiance concernant 1’ouverture de I’Universit¢ avec [’enseignement russe. Il
considérait que I’Université créerait la base pour préparer les spécialistes connaissant bien le

. . : . 156
turc et en conséquence, au fur a mesure 1’enseignement s’y déroulera en turc ™.

Ainsi, le 1% septembre 1919, le Parlement a pris la décision d’ouvrir 1’Université.
Selon cette loi, quatre facultés devaient fonctionner au sein de 1’Université : 1’histoire-la
philologie (le département d’études orientales inclus), la physique-mathématique, le droit et la
médecine. Cependant, pour I’année scolaire 1919-1920, seulement deux facultés ont été
ouvertes : la médecine et I’histoire-philologie. Dans la faculté d’histoire et de philologie,
Mommad Omin Rasulzads et le ministre de 1’éducation Ragsid Kaplanov enseignaient la
littérature ottomane et Maohommoad aga Sahtaxtli donnait des cours sur la grammaire de la

langue azerbaidjanaise.

Dans la déclaration de I’Université de Bakou adoptée par le parlement le 29 septembre
1919, deux articles sont les plus remarquables. Ils concernent I’autonomie de 1’administration
et le recrutement et d’attribution des postes par le systéme des concours.'®’ Pendant 1’époque

c g, . . .7 rar i r 1
soviétique I’autonomie de I’Université a été supprimée’™®.

L’ouverture de 1’Université n’était pas considérée seulement comme 1’ouverture d’un
¢tablissement pour former les enseignants et les étudiants, mais aussi comme un signe de
consolidation de la libert¢ de nation qui affectait 1’éveil de la conscience nationale et qui

s . . N , . . -, ,159 A 0 s, -
servait a la modernisation et a 1I’européanisation de la société >”. En méme temps, ¢’était le
résultat d’un combat de I’intelligentsia démocratique et de la bourgeoisie nationale contre la
bureaucratie tsariste russe'®. En outre, I'idée d’ouvrir un établissement de I’enseignement

supérieur €tait trés ancienne.

13 Aziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj respublike (1918-1920), pp. 155.

57 A M. Atakisiyev, M. O. Rasulzado adina Baki Déviat Universiteti tarixi, en deux volumes, vol.I, Bakou
Universiteti nogriyyati, 1991 p. 87.

P8 Tbid. p.57.

1% Voir discours du ministére de 1’Education Rasid xan Kaplanov in Azorbaycan xalg cumhurriyati. (1919-
1920). Parlament. (Stenografik hesabat), vol. 11, Bakou, 1998, p. 25). (...dariilfiinunun movciidiyyati ilo biz
vatonimizi daha basqa bir suratda Avropaya qarsi qéstaracak va yasamaga layiq bir millot oldugumuzu da bu
suratla ada va isbat edacayik.)

10 A M. Atakisiev, Isrotija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 34.

78



Dé¢ja depuis la deuxieme moiti¢ du XIXe siecle, des demandes pour 1’ouverture d’une

' Dans la Russie tsariste,

école supérieure en Transcaucasie ont été envoyées a Petersburg
I’école supérieure dans la région du Caucase n’a pas ¢été créée. Avec la création de la
Fédération des Républiques de Transcaucasie, le probleme de la fondation de 1’Université a
¢té¢ de nouveau remis au jour. Alors qu’il s’agissait toujours de 1’Université russe et non pas
nationale. Et pourtant, le gouvernement azerbaidjanais a donné son accord, en souhaitant créer
I’Université non pas a Tiflis mais 4 Bakou'®’. Le gouvernement n’a alors pas eu le temps pour
mettre en place ce projet car la Fédération de Transcaucasie a été dissoute. Ce n’est que
pendant la 1% République le gouvernement double ses efforts pour son ouverture. Ce qui est
intéressant de noter c’est que, a 1’époque soviétique, 1’ouverture de 1’Universit¢ de Bakou
ainsi que d’autres évolutions dans le systéme de I’enseignement et de I’instruction ont été
toujours présentées comme un phénomene russe soviétique et I’époque pendant laquelle le
gouvernement national mettait en place une vraie machine du systéme de I’éducation a été
ignorée. L’anniversaire de I’Université a toujours été célébré un an apres, pour démontrer
qu'elle n’a été ouverte qu’a 1’époque soviétique'®. En 1930, dans D’article du journal
Bakinskij rabocij, consacré au jubilé, 1’Université est mentionnée comme la «création de la
révolutiony'®*.

L’autre moyen pour former les cadres nationaux pendant la 1°° République était
d’envoyer des jeunes étudiants a 1’étranger. Le 1% septembre 1919, avec la loi sur ’ouverture
de I’Université a Bakou, la décision a été prise d’envoyer 100 étudiants a I’étranger'®>. A
chaque ¢tudiant une bourse de 400 francs a ¢été attribuée et 1000 francs pour les frais de
voyage. Aux étudiants qui ont été envoyés en Russie sont attribués 3000 roubles et 1000
roubles de frais de voyage. Il était prévu que les étudiants envoyés pour faire leurs études aux
frais du gouvernement, de retour de 1’étranger devaient travailler dans 1’établissement indiqué
par le gouvernement. Cependant, I’occupation de 1’Azerbaidjan par la Russie bolchevik a

empéché de réaliser ce projet, car le gouvernement soviétique a arrété le versement de la

11 A M. Atakiiev, Isrotija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 34.

2Ibid, p. 42

193 Comil Hossonov, Ag lokalorin gara kolgasi, p. 187.

1 Ibid, p. 186, 188. N.B. Dans la littérature des années 1920, I’événement d’avril a été présenté comme un coup
d’Etat, pourtant a la fin des années 1920 « le coup d’état » a été interdit et en 1930 remplacé par la «révolution».
16.

> Voir Azarbaycan xalq cumhuriyyati (1918-1920) Parlament (stenografik hesabatlar), la réunion N 70, p. 75,
(arxiv, f, siy. I, ig 9, vor. 64-65).

79



bourse aux ¢tudiants a I’étranger et la majorité d’ente eux furent obligés de revenir au pays, et
sont devenus par la suite les victimes de la terreur rouge. Certain d’entre eux ont passé leur
vie en exil : Ahmed Racabli, Iskendor Racabli qui ont fait leurs études en Italie, Cofor Nagiyev

et Bohram Abdinov, Hiisii Haciyev en Allemagne, Cavangir Ebdulhomid oglu et d’autres'®°.

Dans le domaine de I’enseignement, a cette époque, le gouvernement a élargi le réseau
des écoles ¢lémentaires. Les €léves qui terminaient 1’école élémentaire pouvaient continuer
leurs ¢études dans 1’école élémentaire supérieure et 1’école secondaire. En 1919, 15 écoles
¢lémentaires supérieures fonctionnaient. Des cours pour les personnes agées afin d’apprendre
la langue turque, ont ét¢ donnés a Bakou, Gandja, Nukha, Zaqatala et Qazakh. Les cours
spéciaux dans langue turque pour former les enseignants ont été¢ organisés par le membre du
Parlement, Abdulla bay Ofadndizada. Pour les ouvriers azerbaidjanais, les cours particuliers
ont été également organisés en 1919, a Bakou. Dans 1’organisation de ces cours un grand rdle
revient a I’ingénieur-technicien Aliheydar Babayev. Selon le projet préparé par le Ministére de
I’Education Nationale, il a été prévu d’attribuer une bourse aux ¢éleves des familles pauvres,
de créer un pensionnat pour 25 filles, de publier des journaux pédagogiques et scientifiques,
d’exonérer de la TVA les ouvrages scolaires importés de 1’étranger. A partir du 20 aolt
jusqu’au ler septembre, une réunion supréme des enseignants turcs (7zirk miialimor ittifaqinin
qurultayr) a été organisée afin de discuter des problémes concernant la reconstruction de
I’enseignement'®”.

Le gouvernement de la 1 République a porté une grande attention a la création des
musées (en 1919, I’ouverture du musée Istiglal) et des bibliothéques nationales qui jouent un
grand role dans la formation de I’esprit national. Des projets sont préparés pour la création de
réseaux de bibliothéques. En 1919, s’ouvrent des bibliotheques pour les ouvriers a Balaxani,
Sabung¢u, Bibieybat et Agsohar. Au sein des syndicats aussi, ont été créées des bibliotheques.
La plus grande était la bibliotheque du Syndicat des employeurs de la presse, avec un fonds de
2000 ouvrages. Beaucoup de travaux ont été réalis¢ pour 1’ouverture de la bibliotheque
nationale. Pour recueillir les ouvrages, les journaux et d’autres documents nécessaires
concernant 1’Azerbaidjan destinés a la constitution d’un fonds documentaire pour la
bibliotheque nationale, le gouvernement a envoyé des spécialistes a Istanbul, au Caire, a

Beyrouth, et dans différentes capitales de pays européens. Au sein de I’Université de Bakou a

1 dzarbaycan Xalg Cumhuriyyati Ensiklopediyasi, 11 partie, pp 15-16.

17 Aziza Nazarli, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj respublike (1918-1920), pp. 92-96.

80



¢té aussi créée une bibliothéque qui fournissait aux étudiants et aux enseignants les matériels
nécessaires pour leur formation. Dans le but de la liquidation de I’analphabétisme, les
bibliothéques de 1I’Union de la Coopération (Kooperasiya ittifaqr) et de la société Igla ont joué
un grand role. Afin d’acheter des livres pour les bibliothéques nationales, le 18 septembre
1919, le Parlement de la République prend la décision d’attribuer un million de roubles au
Ministére de I’Education Nationale'®®. Ainsi, 4 la veille de I’occupation de I’ Azerbaidjan par
les russes bolcheviks en avril 1920, il y avait 11 bibliothéques et le fonds des ouvrages

atteignait 95000 exemplaires'®’.

Dans la propagation de 1’enseignement et de la culture nationale, a coté des réformes
du systéme d’éducation nationale, effectuées par le gouvernement de la 1° République, un
grand rdle, ont joué des sociétés de charité, des unions et des associations littéraires. Les
démarches entreprises par toutes ces sociétés et organismes dans le but de I’instruction

nationale, ont été destinées a I’éveil de la conscience nationale.

En 1919 a Bakou, auprés de I’Université, a été fondée la Société d’étude des
musulmans de [’Orient (Miisalman Sarqini oyranan camiyyat). Cette société jouait un role
important dans 1’étude et la connaissance de I’histoire, de la littérature et de la culture de
I’Azerbaidjan. Dans le but d’étudier la culture nationale de 1’époque ancienne, en 1920, le
Ministére de I’Education Nationale a fondé le département d’archéologie. Cette époque on
voit la création de I’union littéraire Yasil galom, Tiirk ocag et les autres. Le centre Tiirk ocagi,
créé le 18 octobre 1918, avait pour but essentiel le développement et le rapprochement des

liens culturels entre I’ Azerbaidjan, I’Empire ottoman et les anciens peuples turcs de la Russie.

Le but de la société Yasi/ galom était 1’éveil de la conscience nationale, la
modernisation, la turcisation et la simplification de la langue'”’. Sayid Hiiseyn, Mohammad
Agaoglu, Ummiigiilsiim, Oli Yusif. Mirzo Bala Mamadzads ont été élus au conseil général.
L’association littéraire Yagsi/ galom fait une grande déclaration le 26 aolt 1919 lors de la
réunion, qui a eu lieu dans le batiment du Parlement, sous la présidence de Sayid Hiiseyn.

L’initiative de «retrouver les dictionnaires turcs perdus » (itib batmis tiirk ligatlorinin

'8 Voir le rapport Ohmed Céovdat, Azorbaycan xalq cumhuriyyati (1918-1920), Parlament (stenografik
hesabatlar), 11 vol., la réunion N° 74, 18 septembre, 1919, p.77
19 Azarbaycan Xalg Cumhurriyeti ensiklopediyast, 1 vol., p. 78
0 Tbid, p. 434-435. Comiyyatin mogsadi Azorbaycan xalqumin fikron yiiksalmosina ¢alismag, Azarbaycan

adabiyyatinda miisahida edilmakds olan yeniliyi giivvatlondirmak, onu tiirkliiya va sadalogmaya sévq etmoakdir.

81



toplanmasi) de Salman Miimtaz (1884-1941) y a été affirmée'’'. Les hommes de lettres de
cette époque ont été inspirés de 1’idée de liberté, de turquisme et de modernisation. Le
mouvement littéraire de la période de la 1 République a été mobilisé autour de ces idées. La
liberté de I’écriture a créé les conditions favorables pour le développement de la littérature et
de la presse'’”. C’est sur la base de la société Yasil galom qu’a 1’époque soviétique et
notamment en 1922, a été créé ['Union des Ecrivains et des Poétes de |’Azerbaidjan, dont le
premier président est devenu Siileyman Sani Axundov (1875-1939). Cependant, le but de
I’Union n’était pas le méme, puisqu’il était destiné a éclairer la vie des ouvriers et contribuer

au développement d’une nouvelle littérature fondée sur une nouvelle idéologie.

Il est a noter que le développement de la langue a cette époque, a la différence de
I’époque suivante est considéré comme naturel en absence de 1’autorité qui dirigeait ce

processus, sauf les idéologies des différents courants formés.

' Azarbaycan xalg cumhuriyyati ensiklopediyast, I vol., p. 80
"2 Le 9 novembre 1918 le gouvernement adopte la loi sur la suppression de censure sur la presse et le mass-

média.

82



4.3. Le probléme de I’écriture

En général, le probléme de 1’écriture et de [’alphabet faisait toujours partie du
probléme de la langue nationale. Ceci était li¢ a I’enseignement et a 1’instruction nationale.
Pourtant, il reflétait aussi la conjoncture politique et sociale du pays. De ce point de vue,
chaque changement de I’alphabet de la langue azerbaidjanaise peut étre considéré comme le
début d’une nouvelle période historique de développement. Des raisons comme les conditions
politiques, sociales, le développement de la culture et de la religion, ont joué¢ un grand role
dans ce processus de I’adoption de tel ou tel alphabet en Azerbaidjan. Au fil des époques, les

Azerbaidjanais ont utilisé différentes écritures.

Apres I’islamisation, ils se sont servis de 1’alphabet arabe pendant plusieurs siecles.
Apparu en péninsule d’Arabie et largement répandu par I’islam, cet alphabet a joué¢ un rdle
tres important dans I’histoire culturelle des Azerbaidjanais, d’ailleurs comme dans celle de
tous les peuples turcs musulmans. Cet alphabet dans lequel a été écrit le Texte Saint des
musulmans, Coran, ainsi que les ceuvres immortelles de plupart des hommes de culture et de
science, qui font partie du patrimoine culturel de I’humanité. Créé pour les langues sémites et
bien adapté aux exigences de la langue arabe, il ne pouvait pas refléter correctement la

structure phonétique assez riche des langues turques.

I1 faut noter qu’initialement les arabes n’utilisaient que les consonnes, et les voyelles
n’avaient pas de grande importance pour eux. Par la suite, pour ne pas confondre le sens de
I’écriture du Coran, quelques signes pour les voyelles ont été introduits par les arabes eux-
mémes, et ensuite par les persans. Et cependant, ce n’était pas suffisant pour les langues
turques ou les voyelles ont un sens significatif et se comptent a partir de 8 et plus. Avec le
développement de I’imprimerie et de I’enseignement ou la méthode phonétique (sovti isul)
¢tait largement répandue a cette époque, la non-conformité de 1’alphabet arabe est devenue
encore plus évidente. L’orthographe compliquée en raison de la présence des signes
diacritiques, I’exces de consonnes, plutdt appropriées a la langue arabe, qui n’avaient aucun
sens pour les langues turques et au contraire, 1’insuffisance des voyelles pour refléter sa
structure sonore, et les autres difficultés techniques liées au financement de I’imprimerie, ont

obligé les intellectuels a réfléchir sur ces inconvénients de alphabet arabe. En résultat, une

&3



tendance liée a la nécessité d’introduire des changements a 1’alphabet est née afin de satisfaire

. 173
les exigences des langues turques .

Ainsi, avant la latinisation, la majorité des peuples turcophones utilisaient I’alphabet
arabe réformé parmi lesquels les Azerbaidjanais. L’alphabet arabe azerbaidjanais était
composé¢ de 33 lettres (5 lettres ont été rajoutées aux 28 lettres de [’alphabet arabe).
Cependant, les Azerbaidjanais, sont restés assez conservateurs par rapport aux réformes dans
I’orthographe, vu I’expérience échouée des Turcs ottomans dans ce domaine, tout en restant
en retrait de ses coreligionnaires de ’Empire russe — des Tatares entre autre. Les Tatares ont
été des pionniers quant aux réformes de I’alphabet arabe parmi les Turcs de I’Empire russe.
Dans le but de la simplification du processus d’apprentissage de la langue, les intellectuels
tatares comme Ismayil Gasp(i) rinski, Hadi Maksudi, Kayyum Nasiri et d’autres ont introduit
différents changements alphabétiques dans les ouvrages et les alphabets imprimés' ™. Dans le
meéme sens, pour simplifier le processus de I’instruction, 1’historien azerbaidjanais Abbasqulu
aga Bakixanov dans son ouvrage Qanun-i Quidsi édité a Tiflis en 1831 déja prévoyait

. . ;. 1
certaines suppressions dans I’écriture des mots arabes et persans' .

Les tentatives de reformer 1’alphabet arabe a pris un grand essor a partir du XIX siecle
avec D’apparition d’une méthode phonétique dans 1’enseignement. Le combat pour le
changement de 1’alphabet a été amorcé dans différents pays de 1I’Orient. Dans ce sens-1a, les
initiatives de Mirza Fethali Axundzade (Axundov) et Mahammoad aga Sahtaxtli (Sahtaxtinski)
en Azerbaidjan, d’Ali Suavi (1839-1878) en Turquie, de (Mirza) Melkum (Melkon) Han
(1831-1908), (Mirza) Riza Han (Risale-i Riishdive)'’® et Mirza Ali Mehmed Han Uveysi
(Elifba-y1 hatti nev) ', en Iran, Sagid Rameyev au Tatarstan et au bord de la riviére Volga

i 178
sont considérées comme les plus fructueuses' .

' Voir F. Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostizenija, 1928,
Agazado Forhad / Sorqli / No ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou, 1923.

" Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowjettiirken (1850-
1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, Budapest, 1993; pp.696-697; Hatice Sirin User,
Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, Ankara, Ak¢ag, 2006, pp. 322-327.

1> Nazif Qohramanli, Kohna-yeni alifba. Azarbaycan slifbasinda dayismalor, Bakou, 2002, p. 11.

178 B Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostizenija, 1928, p. 26.

"7 Ertem Rekin, Elifbe den alfabe ve. Tiirkiye 'de harf ve yazi meselesi, pp.49-50, 153.
' Sur les réformes de 1’alphabet voir: Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den

Muslimischen Russland-und Sowjettiirken (1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen;

84



Au XIXe siecle le probleme de 1’alphabet porte un caractére individuel et préoccupe
des esprits d’une classe sociale trés limitée - I’intelligentsia, qui reste pendant un siecle,

restreinte dans ses initiatives de changer la situation.

\

En Azerbaidjan, la premiere critique de l’alphabet arabe appartient a 1’éminent

turkologue azerbaidjanais Mirzo Kazimbay (1802-1870)'7

qui en 1832, dans la préface de son
ouvrage « Oshabi-sayyar » (Es-Seb’u’s seyyar, 853), a exposé les difficultés de 1’alphabet
arabe. Plus tard, dans son ouvrage Darbandnama (861) et dans sa recherche intititulée Islam
(868), 11 a développé ses idées sur des inconvénients de I’écriture arabe, selon certains

180

chercheurs, en citant I’éminent poéte turc Fuzuli ™. Et pourtant, les travaux les plus élaborés

dans ce domaine appartiennent a Mirza Fathali Axundzado.

Hatice Sirin User, Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi; Ertem Rekin, Elifbe den alfabeye.Tiirkiye 'de
harf ve yazi meselesi, Istanbul, Dergah yayinlari, 1991.

"% Voir Hiiseyin Baykara, Azerbaycan’da yenilesme hareketleri: XIX yuzyil, Ankara, Tiirk Kiiltiiriinii Arastirma
Enstitiisti, 1966, pp. 65-71.

1% Nazif Qohramanli, Kohna-yeni alifba. Azarbaycan alifbasinda dayismalor, p.10.

Galom olsun 2li ol katibi bad tahririn,

Ki fasadi-ragomi séziimiizii sur eylor.

Gah bir harf siiqutiyla qilar nadiri nar,

Gah bir nuqta qusuriyla gozii kur eylar.

Les mots sur et soz, goz et kur, écrits en alphabet arabe ne changent 1’image graphique que si on omet des signes
diacritiques ou on les rajoute. Cependant, la conviction que I’éminent Fiizuli parlait des inconvénients de
I’alphabet arabe et non pas vraiment de la confusion du secrétaire (katib), n’est pas justifiée. Les chercheurs
comme Colilqizi Z., Hadi Mirzazads, Latif Korimli, Rafael Hiiseynov et d’autres, estiment que Fiizuli n’avait
aucunement parlé de I’inconvénient de 1’alphabet arabe, étant lui-méme un vrai connaisseur de I’Islam et du
Coran. D’autre part, il est impossible de se manifester contre I’alphabet arabe au moyen-age (XVI), des
chercheurs turcs sont du méme avis. C’est justement aprés 1’invasion du Sud de I’ Azerbaidjan par la Russie au
XIXeme siécle que commence cette manifestation contre 1’arabe, et ¢’est surtout la raison pour laquelle ¢’est en
Azerbaidjan et ce n’est pas en Turquie que ce processus commence. Voir, Cemilo Qagarli, [/ Turkoloji

Qurultayda dil masalalori, Bakou, Azornosr, 2005, p.13-16.

85



Mirza Fatholi Axundov (Axundzada)

Source : http://www.anl.az/el/emb/M.F.Axundzade/fgallery/index.htm

I1 est considéré comme le militant le plus acharné en Orient et dans le monde turc celui
qui a mené un combat continu et a proposé un nouvel alphabet. Effectivement, il a fondé pour
la premicére fois la base théorique de ce probléme. A partir 1850, il démontre les difficultés du
systéme graphique arabe dans ses ceuvres, et il le considére comme un obstacle essentiel dans
le développement culturel du peuple. En 1857, il écrit I’ouvrage consacré a la nécessité de la
réforme de ’alphabet arabe. En 1863, son projet de 1’alphabet a ¢t¢ imprimé dans le journal
turc Mecmuayi-Fiinun de la Cemiyyet-i Ilmiyye-yi Osmaniyye par 1’ordre du vizir ottoman

Fuad Paga et il a réussi a le présenter aux lettrés d’abord en Iran, puis en Turquie.

Cependant, ses conceptions se sont heurtées aux milieux conservateurs et n’ont pas été
acceptées. L’aspiration d’Axundzads sur la réforme de I’alphabet était considérée comme
I’initiative des fonctionnaires de I’Empire russe, qui 1’auraient engagé pour cette mission.
Drailleurs, il y avait une incertitude sur son appartenance a la confession musulmane mettant

r \ . M r 1 1
également des obstacles a la promotion de ses idées'®'.

'81 Rohimov Obiilfos dans Tarixi hadisilorin badii adobiyyatda aksi. 1 moqalo, Azorbaycan EA Xoborlori. Tarix,

Folsofa, Hiiquq seriyast, 1990, N 2, p. 130 - 141, expose le fait de I’appartenance d’Axundzads a la confession

86



Projet de I’alphabet d’Axundov

M. ®. Axynnoqyn Aspona amiBacts acackinga Rysammun jen
AsapGajian anudacet najhacimm Qorocypar,
Source: Abdullayev Aga-mommoad, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

1966

Le systeme d’écriture élaboré par Axundzado a été favorablement accueilli dans la
Cemiyyet-i mais non retenu, bien qu’Axundzads lui-méme ait été honoré¢ d’une médaille. Les
objections étaient faites non par rapport au projet lui-méme mais concernant la nécessité et

I’importance du changement de 1’alphabet arabe en générale. Toutefois, les premiéres

chrétienne, alors que le fait d’étre athée est beaucoup plus répandu. D’autre part, Qahramanl Nazif explique
cette aspiration de reformer 1’alphabet par le fait qu’il était familier avec Kazimbey, qui a été déja converti au

christianisme.

87



tentatives d’Axundzada étaient la simplification de I’alphabet arabe et ce n’est qu’il 1878 il

arrive a Iidée de changer intégralement I’arabe et le faire remplacer par le latin'™.

Le projet de I’alphabet d’Axundov a la base de 1’alphabet européen.

M. ®, AXYHIOBYH ABPOMA JIH®BACHI 9CACBIHJAA AY3ITAHIH
JEHH A39PBAJYAH DJIHOBACHI JIAJHhICH'
hYPY®U-CAMHTI —dislo (49 =

anup}‘ﬂxt?}daZ/‘cm{
SBAEAA RN Nz

ble|s|elz|f|g|d|x|n
AblLlelelololo|d18]1] e le]2 |2 |«

hYPY®U-MYCIBBITI — &3 00 (33 >

o Y % 0 L
- |
b )l pl Bl ¢
2 (550 balys) Pyl bilys) sl MM.'JD)
(JJA-L_SL'H (J‘:" Lﬁ"‘f
ja i 1 . -
[ i | o yiie b 508 patle J3BALR
P el Ll
MJDOJ).“(A b)UGUA-‘-fJJ’

a djbkejj JU! JQ‘“}" 3 g BUJJ U(L..,('S}g.ﬂ e
Tpiad i Jal g dldgi o 32 Zade AVl
1 Agapbajuan CCP Eamaap Axanemujachi PecnyOauka 9ajasmazapst Q)on:l)"

110.
""Be='}21’?, }fé:mv. doay, Sefuank (Jaxwnianr), Srasea, Touan,

48

Source: Abdullayev Aga-mommaod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,
1966

"2 Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowijettiirken
(1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, p.58-63; Hatice Sirin User, Baslangicindan
Giintimiize Tiirk yazi sistemi; Ertem Rekin, Elifbe 'den alfabe ye. Tiirkiye 'de harf ve yazi meselesi, pp. 221-222.

88



Presqu’a la méme époque, plus précisément en 1862 en Turquie, Miinif Efendi a
exprimé son point de vue dans le cadre d’une conférence a la Société scientifique ottomane-
Cemiyyet-i Ilmiyye-yi Osmaniyye sur des inconvénients de 1’alphabet arabe. Il a décrit deux
alternatives ; d’une part écrire les mots comme ils sont, en mettant les signes nouveaux et
existants, d’autre part, écrire les mots sans liaison-séparément. Quant a lui, la premiére lui
paraissant difficile, il préfere la deuxieme solution. Il fait éditer de petits ouvrages selon ce
principe et veut le faire enseigner dans les écoles'® . Cependant, dans I’Empire ottoman, le
probléme de la modification de 1’alphabet pour la premicre fois a été porté a la connaissance
de la nouvelle Académie (Enciimen-i Danis), en 1851, par Ahmed Cevdet Pasa (1822-1895),
I’ancien étudiant de medrese'®*. Suite a un échec de tentative des réformes de 1’alphabet arabe
en Turquie, on y revient d’une maniere officielle, aprés la révolution des Jeunes Turcs en
1909, quand le poéte Mahmud Ekrem Recaizade a formé Islah-1 hurif Cemiyyeti (Association
pour la réforme de 1’alphabet), qui faisait paraitre le journal, Yeni Yazi. Les adeptes de cette
association proposent d’écrire les signes graphiques séparément, de sorte qu’a chaque lettre
corresponde un seul caractere imprimé. Ce courant est appelé huruf-i-munfasilacilar (ceux qui
écrivent séparément). Le promoteur de cette idée était Dr. Ismail Hakki Bey (1870-1939). En
1909, il a été également créé une commission sur I’orthographe auprés du ministére de
I’Instruction. La derniére tentative sérieuse pour réformer 1’alphabet avant 1928 a été¢ menée
par le ministre de la Guerre, Enver Pasa (1881-1922), pendant la Premic¢re Guerre mondiale,
qui voulait appliquer cette méthode dans la correspondance militaire en créant 1’alphabet de

I’armée (Ordu elifbas: ou Hatt-i cedid, Hatti-i Enveri)"®.

Apres Axundzada, parmi les intellectuels azerbaidjanais qui ont porté un grand intérét
au probléme de I’alphabet au XIXeme siecle, il y avait Mohommoad aga Sahtaxtl
(Sahtaxtinski), Agabay Yadigarov, Firidun bay Ké¢arli, Mahmud Mahmudbayov et d’autres'™.

L’un des disciples d’Axundzada, Mahommoad aga Sahtaxtli, rédacteur du journal Sargi-Rus,
I’auteur des ouvrages Sovti Sorq Olifbasi (1903, Tiflis) et Tokmillogsmis miisalman alifbast

(édité dans la lithographie Tomson, a Tiflis en 1879) est allé encore plus loin que Axundzada

'8 Agah Sirr Levend, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme Evreleri, p. 153-155.

'8 Ertem Rekin, Elifbe den alfabe ve. Tiirkiye de harf ve yazi meselesi, p. 97.

'3 Voir Ertem Rekin, Elifbe den alfabe ye. Tiirkiye de harf ve yazi meselesi, p. 135-172.
1% Voir Hatice Sirin User, Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, p. 223-224; Aga-mommoad Abdullayev,

Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Maarif, Bakou, 1966, pp. 153-205; 249.

89



lui-méme, devenant comme on le considérait «le pape du mouvement du nouvel

alphabet »'®’.

Mohommad aga Sahtaxth Ouvrage de Mohommoad aga Sahtaxth

A

=

3

Y

Mahammadaga Sahtaxth
(1846-1931)

Source : Habibbayli Isa, Mohammadaga Sahtaxtli. Taleyi va sanati (maqalalar), Bakou,
Nurlan, 2008.

Il a réformé 1’alphabet arabe en y introduisant 10 voyelles, a cette fin, il a utilisé¢ les
chiffres arabes et en méme temps il a augmenté la quantité des consonnes, ainsi son alphabet
atteint 40 lettres afin de satisfaire toutes les langues turques. Cependant, 1’alphabet réformé de
Sahtaxtli considéré utopique a €été beaucoup critiqué par les intellectuels du monde turc et
notamment par Ahmed bey Agayev (Agaoglu) et Ismail bey Gasprali. Apres 1’élaboration du

projet de I’alphabet arabe réformé, appelé Xotti-Maohomad aga, 1l arrive a élaborer un alphabet

"7 Voir Isa Hobiboyli, « Mohommodaga Sahtaxth: tale yollar1 vo xidmotlori », in Mahammadaga Sahtaxtl:.
Taleyi va sanati (maqalalar), Bakou, Nurlan, 2008, p.18 ; Aga-mommod Abdullayev, Azarbaycan dilinin tadrisi
tarixindan, pp. 243-249; Ingeborg Baldauf, Schriftreform und Schriftwechsel, pp.113-115; Hatice Sirin User,
Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, p. 223-224

90



commun pour les peuples turcs Sarq latin alifbasi, en utilisant des éléments de I’alphabet latin
et de I’écriture d’Orkhon'®®.

Nouveau projet de I’alphabet de M. Sahtaxth

?‘. . ‘.)-‘_". a\..:.\aaiﬁ)-\a“‘b |

b2 VaNT |
orbrazit, O/FL

J |

T L

M. Sahtaxtlinin yeni alifba layihasi

Source : Hobibboyli Isa, Mahammadaga Sahtaxtli. Taleyi va sanati (magalalor), Bakou,
Nurlan, 2008.

Dans ces travaux il était inspiré par 1’expérience européenne de I’élaboration de
I’alphabet esperanto. 1l s’intéressait du probleme de I’alphabet étant encore en France. En
participant aux réunions de la Sociét¢ Internationale de la Phonétique a Paris, il s’est
familiarisé avec les travaux des scientifiques européens consacrés a 1’alphabet universel basé

sur le latin. D’apres Vali Xuluflu, le projet élaboré par Sahtaxtli a été proposé au Comité d’

' Firudin Rzayev, « Mohommodaga Sahtaxtlinin olifba layihalorinds tiirkgiiliik », in Ibid. p.61-80.

91



Instruction pendant le gouvernement du parti Musavat mais n’était pas retenu'™ . Pendant
I’époque soviétique, Sahtaxtli collaborait au Comité du Nouvel Alphabet Turc.

A partir du XXe siecle, le débat autour du probléme de I’alphabet commence a se
transformer d’un processus a caractere individuel a celui de commun et d’associatif. Les
tentatives d’adopter I’alphabet arabe aux langues turques, étant considérées comme sans

succes, ont ¢été abandonnées en Azerbaidjan et les idées suivantes ont été focalisées

essentiellement autour du probléme du changement de 1’alphabet arabe.

Apres la révolution de 1905, le probléeme de 1’alphabet ainsi que de la langue en
général, devient I’un des sujets les plus débattus dans la presse nationale. Les partisans de la
réforme et du changement de I’alphabet arabe considéraient les caractéres graphiques arabes
comme un obstacle insurmontable dans I’instruction du peuple. Méme si la révolution a révélé
encore plus les inconvénients de 1’écriture arabe par rapport aux langues turques, elle n’a pas
pu les éliminer. Toutefois, a I’époque de la Russie tsariste, de la Turquie du Sultan, et de la

Perse du Shah ces tentatives de réforme sont restées inabouties.

Le coup d’¢état de 1917 a créé les conditions sociales et politiques favorables pour les

réformes. Dans cette conjoncture, le probléme de I’écriture également émerge a nouveau.

Ce n’était pas par hasard que le probléme de la réforme de I’alphabet suscitant
beaucoup de débat depuis un siécle, attire autant Dattention pendant la 1°° République

Démocratique d’Azerbaidjan.

Afin de simplifier I’enseignement, le 21 mars 1919, par la loi du gouvernement a été
imposée au Ministére de 1’Education Nationale la création d’une Commission
gouvernementale pour la réforme de D’alphabet arabe (Elifba islahati kommisiyast) et
I’obligation de présenter des propositions au Conseil des Ministres. La commission spéciale
pour la réforme de ’alphabet arabe a été créée auprés du Ministere de 1’Education, dont la
direction a été confiée au membre du gouvernement Xudadat bey Melikaslanov (1879-1935).
Dans une des réunions, Axund Yusif Talibzade a proposé d’adopter ’alphabet latin a I’essai
pendant un an. En réponse a cette proposition, Sultan Macid Ganizadas dit qu’il n’y a pas de
raison de faire une réforme pour un an et que, d’abord, il faut créer 1’alphabet, ensuite I’école

et puis les méthodes d’entrainement (zisiili talim). Au cours de cette réunion, les membres se

"% Vali Xuluflu, « Mohommod- Aga Sahtaxtlinin jeni turk olifbas1 hakkinda jazdig1 », Yeni Yol, Sjuin, 1923, N°

17(32), p. 2.

92



sont prononcés sur la question de savoir « si le temps de la réforme de I’alphabet est venu ».

C : - 190
La majorité a vote « ou1 ».

La réforme de ’alphabet devait servir a la nationalisation de 1’enseignement. Dans un
court délai, la commission a préparé et présenté au gouvernement plusieurs projets d’alphabet.

Parmi ces projets, celui du professeur Abdulla bay Ofondizads (Agabayli) considéré le plus

191

convenable a été pris comme modele pour le nouvel alphabet ~'. Cet alphabet a été publié

sous le nom de Son tiirk alifbasi en 1919, a Bakou.

Son Tyrq elifgasw
imyellim ebdyllah bej efendi zade

azag béjlinin eserlerinden dir

vaqu, sén¢ 1919

.tg&])I \}-L o htalsa w,ia c.)}(L

Source: F. Agazade, K. Karakasly Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego

dostijenija, 1zdaie VCK NTA Kazan, 1928, p. 133.

0 Forhad Agazado Sorqli, Na iiciin arab alifbast tiirk dilina yaramir? Bakou, 1922, p.174,175 in Azarbaycan

xalq cumhuriyyati ensiklopediyast p. 106.
YV Azerbajdzanskaja Demokraticeskaja Respublika ( 1918-1920), Zakonodatel nyje akty( sbornik dokumentov),
p. 290, n° 27, 21 mars, Postanovlenie po reforme arabskogo alfavita, (archive, f. 51, op. 2, d. 4, 1.29).

93



Dans cet ouvrage, I’auteur fait la comparaison entre les alphabets arabe et latin. Dans
son introduction, il écrit : « si les écoliers apprennent cet alphabet, personne ne nie qu’il soit
facile pour eux, d’apprendre les langues latine, francaise, allemande et russe. C’est la raison
pour laquelle, si on enseigne cet alphabet a cot¢ de 1’alphabet arabe, on offre un grand
avantage a la population. C’est pour cette raison que j’ai écrit cet ouvrage, pour ce qu’il soit

possible d’enseigner les deux alphabets »'*2. Cependant, cet alphabet était loin d’étre idéal'®”.

Il n’a pas trouvé sa pratique et n’a pas été appliqué dans le systéme de 1’enseignement'”*.

En 1918, bien que le mouvement pour la latinisation ait fait I’actualité pendant le
gouvernement national, la majorité des lettrés n’avait pas éprouvé de sentiments favorables a
ce processus. L’initiative de réformer 1’alphabet arabe et notamment celle d’adopter le latin
pendant la période de la 1 République n’ont pas connu un grand essor et c’est pour cette
raison qu’elles n’ont pas eu de succes. Le probléme de I’alphabet faisait a cette époque partie
d’une idée nationale. Cette question complexe de I’alphabet ainsi que les reformes fonciéres
et certains autres problémes présentaient une grande difficulté et ne pouvaient pas trouver de
solution dans la hate. Il y avait beaucoup de contradictions dans la réforme de I’alphabet.
Parmi lesquelles on peut citer le fait que I’ Azerbaidjan se sépare des autres peuples turcs et de
la Turquie d’une part et de I’autre part de I’ Azerbaidjan du Sud, qui utilisait I’alphabet arabe.
La deuxiéme raison serait 1’aliénation de son héritage culturel et de son patrimoine littéraire.
En effet, I’alphabet arabe permettait aux peuples turcs de lire les ceuvres écrites dans les
différents « dialectes » turcs. Donc, le débat sur le projet de la réforme de 1’alphabet est resté
inachevé. Les critiques apportées, souvent par les auteurs soviétiques, au gouvernement
national de 1918, se fondent surtout sur ces problémes, bien que la question mérite d’étre bien

¢tudiée, surtout dans les conditions sociopolitiques du pays a I’époque.

Y2 « Bu alifbant maktab cocuglari Gyranarlarsa, onlar iiciin latin, firong, nemes va rus dillorini oxumaq na gador
asan bir sey oldugunu kimsa inkar etmaz. Buna goro homin alifbana... arab alifbast ilo borabar ibtidai oxutmus
olursaq ahaliya boyiik menfaotlor qazandirmis olarig. Mohz bu mulahiza ilo man do hamin asari meydana
gatirdim ki, har iki alifbani birlikds oxutmaq miimkiin olsun... », cité par Abdullayev Aga-mommod, Azarbaycan
dilinin tadrisi tarixindan, p. 279.

' Par exemple, pour la lettre : a été pris w, pour g-sh, ce qui compliquait I’écriture et la rendait
incompréhensible. Par exemple le mot fapsirmigdi a été écrit tapshwrmwshdw. Voir O, Z, Abdullayev
Azarbajcan dili masalalori, Bakou, Baki Universiteti nosriyyati, 1992, p. 47.

1% Agazade F. Karakasly K. Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostizenija, p. 56 ; Hatice

Sirin User, Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, p. 224.

94



Les réformes dans le domaine de [D’instruction, de 1’éducation comme toute la
reconstruction nationale de la République demeurent inachevées dans des conditions
difficiles, sous 1’occupation de 1’Azerbaidjan par la Russie bolchevik. Cependant, dans une
courte période de liberté nationale, les mesures prises par le gouvernement concernant la
langue nationale ont fait cesser, méme si ce n’est pas pour longtemps, le processus de

russification et d’assimilation.

95



I1 Partie

1. Le probléme national et la langue littéraire en Azerbaidjan

soviétisée. La nouvelle politique linguistique (1922-1991)

La période qui va des années 1920, (28 avril 1920) jusqu’a la désagrégation de
I’Union soviétique et le rétablissement de I’indépendance en 1991, est considérée comme

I’époque soviétique de I’histoire de la République d’Azerbaidjan.

Cette partie du XXe siécle est caractérisée par le changement d’un régime par un autre
et sa consolidation en Azerbaidjan. Au joug tsariste russe du XIXe siecle, aprés une courte
période de liberté et d’épanouissement national, succéde le régime soviétique totalitaire,
communiste. L’arme de la politique de russification de I’époque soviétique est différente de
celle de I’époque tsariste. Cette arme est la culture et la science. D’aprés Lucien Laurat,
« dans ce débat entre linguistes, la science n’a servi que de paravent a des fins politiques »"”.
Etant une « troisiéme force qui dirige les masses », "’ la science, malgré la volonté des
scientifiques, s’avere un outil effectif dans une nouvelle politique de 1’indigénisation
(korenizatcija), soviétisation et ensuite la russification, poursuivi par le «camarade» Lénine et
ses successeurs. La politique linguistique soviétique de « développement des langues des
minorités nationales » est considérée comme une conséquence logique en matiére de
« politique des nationalités » de principe plus généraux-ceux du marxisme-léninisme'”’. Et
malgré cette russification, considérée comme une conséquence inévitable de la nouvelle
condition sociale et politique de I’intégration et de la centralisation, ou /la guerre des

198 4. - . . . .
langues " devienne un phénomene néfaste, ce processus a eu ses effets considérables.

Dans le cadre historico-politique, Guy Imart constate que « la politique linguistique
soviétique des années 1920, tout en lui attribuant le caractere innovateur, révolutionnaire et

généreux en effet, est un mouvement d’émancipation linguistico-culturel qui prolonge tout

%3 Laurat Lucien, Staline la linguistique et I'impérialisme russe, Paris, Les iles d’or, 1951, p.87.

Y Peryyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s ’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenograficeskij otcjot, Bakou, p.
10.

7 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : I’experience soviétique et le Tiers Monde »
in Hageége, Réforme des langues, p. 212.

8Calvet Louis- Jean, La guerre des langues, et les politiques linguistiques.

96



simplement dans le temps et I’espace, un courant semblable dans toute I’Europe centrale »"°.

En comparant les conditions de 1’apparition de ce probléme dans le nouvel espace extra-
occidental, il dégage deux constatations essentielles. D’apres lui, premi¢rement, « la question
linguistico-culturelle apparait régulierement en période de crise globale, c'est-a-dire crise de
la société et de la civilisation. De ce point de vue, I’'URSS ne fait pas exception et que
déclenchement de cette politique linguistique a des causes objectives, autrement plus
complexes et directes que la seule volonté d’hommes de parti ou la simple logique d’un
systeme. Elle doit étre le fruit d’une nécessité ». Ce dernier on a pu observer a travers des
conditions sociales et politiques de I’époque prérévolutionnaire. Il lie cette question, en
Russie aux crises, paralleles et simultanées, qui secouent d’autres empires
multinationaux comme la Turquie ottomane, I’ Autriche-Hongrie, la Chine. C’est le méme
phénomene de réaction qu’on observe a la disparition des empires coloniaux occidentaux.
Deuxiémement, « cette conscience d 'une spécificité est le résultat d’un « précipité » ethnique
qui se traduit par un regain d’intérét, de passion pour les vernaculaires, longtemps inconnus,
méconnus, méprisés. Cette promotion de [’idiome ethnique au rang de symbole a elle-méme
deux sources. L’une découle d’un réflexe défensif d’enracinement. Ce sentiment devient
politique dans le mesure ou il est contesté ou pour peu qu’il soit utilisé par une force
extérieure qui cherche a accéder a cette ethnie pour lui imposer ses fins propres. L autre
source, conséquence de la premiere, vise a conserver ou rendre a l’ethnie de controle de sa
destinée surtout spirituelle »°”’. Cette revendication, d’aprés lui, est souvent régionaliste,

autonomiste. On a pu I’observer a travers de 1’époque nationale.

L’époque soviétique surtout, a partir de I’année 1922 (la date de création de 1’Union
soviétique) jusqu’aux années 1928 au plus tard, peut étre considéré comme la continuité des
idées nationales bien que ces idées n’aient pas été vraiment nationales au sens propre de ce
mot. A la différence des idées généreuses de 1’intelligentsia nationale de moderniser la société
par I’instruction, le but du gouvernement soviétique était la réalisation de leur politique assez
pragmatique, qui consistait a créer un Etat soviétique avec le peuple uni soviétisé, aliéné par
un sentiment national, devant passer par trois étapes: 1’épanouissement (rascvet), le
rapprochement (sbliZzenie), la fusion (slijanie), pour étre finalement assimilé et dissous dans

une seule « grande » nation russe. Le but, bien évidemment, n’est pas de créer un Etat

1% Guy Imart « Développement et planification des vernaculaires » in Hagége, Réforme des langues, p. 211.

2 Ibid, p. 213.

97



indépendant pour chaque « minorité » nationale mais d’enraciner le régime soviétique dans
chaque région. Il s’agissait de « people and language building », non de « state building »*".
Afin de réaliser leur but et attirer a leurs cotés la classe sociale la plus importante, les
bolcheviks ont déclaré « le droit des nations a 1’autodétermination, au point méme de leur

2 . .
92 11 faut remarquer que I’insuffisance de I’enracinement de

séparation de la Russie »”
I’idéologie communiste dans les régions nationales, la nécessité¢ de lutter contre les partis
nationaux et toutes idées nationales, considérées désormais comme contrerévolutionnaires
ainsi que les revendications radicales des peuples, ont obligé des communistes a céder sur le

plan du développement des cultures nationales.

La reconstruction des langues nationales occupe une place particuliere parmi les
taches politiques intérieures. Elle fait partie de la politique générale nationale et culturelle du
pays. Tout d’abord, la nouvelle politique linguistique consistait a satisfaire le « besoin de
I’identité nationale» qui étaient défaillant pendant I’époque tsariste®”. Puisque la langue est le
reflet de la nation®™, il parait évident dans ce cas que la politique nationale s’intéresse en

premier lieu aux langues et a leur développement.

Le développement de la culture nationale n’était pas une fin en soi mais le moyen de

propager une nouvelle idéologie et de mener efficacement la politique gouvernementale.

En analysant la politique linguistique soviétique, Guy Imart décrit la situation comme

ceci : « La propagande officielle ne cache pourtant pas, que cette politique linguistique a été

' Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagége, Réforme des langues, p. 214.

%2 Voir, Deklaracija prav narodov Rossii. Prinjata s’ ’ezdom Sovetov 15 /2/ nojabrja 1917 g.

%V, M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 38.

% La religion et la langue, les éléments essentiels dans 1’unité de la nation ou la langue est déja déterminée
comme beaucoup plus fondamentale que la religion. D’apreés Guy Imart, « le cadre humain-Ethnie, Nation-
apparait a travers la langue, comme une donnée stable, capable de transcender les bouleversements politiques,
économiques et culturels »,in Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagege,
Réforme des langues, p. 213. D’ailleurs, la notion d’umma, autrefois principal facteur de 1’unité comme c’est
remarqué plus haut, était affaiblie et ne régissait plus autant I’esprit du peuple déja a partir de la fin du XIXéme
siécle. Il ne restait que la notion du « turquisme » (furkgiiliik), accrue depuis la 1ére République, qu’il fallait
affaiblir. Les éléments trés importants sur lesquels s’appuyait ce dernier étaient la langue. Donc, ¢’est la raison
pour laquelle la langue devient une cible importante de la politique soviétique. Sur le facteur de la langue pour
I’existence d’une nation voir également, Chantal Quelquejay, Alexandre Bennigsen, « Le probléme linguistique
et I’évolution des nationalités musulmanes en URSS », Cahiers du monde russe et soviétique, 1960, vol.1, N°3,

pp. 418-465 ; pp. 435-444.

98



appliquée non par des allogenes, mais par un appareil étatique étranger-russe- et dans le
cadre rigide d’une idéologie totale, obstinément fidele a sa seule logique. L Etat-Parti devait
a deux titres s’assurer le contréle absolu de cette question : parce que dans un systeme
global, il fallait une politique de la langue, comme de n’importe quoi ; parce que le contrile
des minorités définissait et [’assiette interne et la portée externe de la révolution, en méme
temps que la nature du pouvoir dans ces limites. C’est dans ce cadre unique, idéologique et
étatique, qu’ont eté posées et resolues les questions, méme les plus techniques, de

205
« languages engeneering »*".

Drailleurs, ce processus, comme cela avait été souligné précédemment correspondait
bien au processus de 1’éveil de I’esprit national du peuple et du mouvement de liberté
nationale répandu pendant une courte période de d’indépendance, au cours de laquelle les
attributions de la langue nationale furent beaucoup élargies. La culture mondiale devait étre
appréhendée d’abord dans la langue maternelle. En réalité¢ sa partie la plus considérable
s’averera, par la suite, €tre la culture russe. Ici on peut voir la similitude avec la politique
d’assimilation de 1’époque tsariste, ou le role principal appartenait a I’Eglise orthodoxe, qui

développait I’activité missionnaire dans le but de christianiser les peuples non chrétiens.

C’est donc une « question ancienne, sans doute, puisque déja posée historiquement en
terme de prosélytisme, d 'imposition d 'un modele conceptuel extérieur, européocentriste, a des

, N . 206
fins étrangeres a celles de [’ethnie »*°.

L’idée était I’appréhension de la culture russe et orthodoxe d’abord en langue
maternelle. L’adepte d’une telle initiation des peuples non chrétiens a la culture russe était le
turcologue et missionnaire N. 1. Ilminski. Dans ce but, ces missionnaires créaient pour certains
peuples une écriture en caractéres cyrilliques, traduisaient la littérature religieuse dans ces
langues, ouvraient des écoles ou I’enseignement était en langue maternelle’’. En
Azerbaidjan, cette pratique était diffusée par le turcologue Radloff. Sur ce point, il faut citer
les souvenirs de Calil Mommadquluzada qui a écrit que « [’orientaliste missionnaire de Kazan

Radlov (Radloff) avait proposé un nouvel alphabet pour les Turcs- Azerbaidjanais, composé

%5 Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagége, Réforme des langues, p. 213.

% Ibid, p. 214.

7 Bien que concernant les musulmans cette pratique missionnaire n’a pas donné beaucoup de résultats,
cependant on sait que le célebre turcologue azerbaidjanais, d’ailleurs qui a pour la premiére fois parlé de réforme

de I’alphabet latin, Kazim bey (proche d’Ilminski), a été converti au christianisme (protestantisme).

99



des lettres cyrilliques. Pour les phonemes qui n’existaient pas dans [’alphabet russe, il a
inventé des lettres particulieres. Cet alphabet a été quelques fois imprimé dans le journal
« Les materiels sur les études du Caucase» (Qafqazi oyronma materiallary), édité par
["organisme de [’instruction du Caucase. Et moi, qui ne connaissais pas autant la politique

s . . ;208
russe a l’époque, je [’ai approuve™".

Mais d’autre part, cette question est nouvelle par le contenu du message inculqué, par

la nature et par les buts de la force étrangére qui le répand, par ses méthodes surtout.

Dans la promotion de cette idéologie I’intelligentsia démocratique elle-méme devient
un outil essentiel. D’aprés Imart, « la, non seulement les instances officielles ont toujours
analysé comme politiques des options qui pour les élithes allogenes n’étaient souvent que
linguistiques, mais, inversement, le linguistique doit reconnaitre comme fondamentalement

. . L, . . 209
politique des contre-mesures officielles, présentées comme innocemment thechniques »~ .

La jeune génération de UDintelligentsia azerbaijanaise (imprégnée des idées
modernistes a 1’époque de I’épanouissement de nouvelles théories politiques et surtout du
socialisme dans ses différentes formes) y a vu un moyen de résoudre ses problémes nationaux.
« Empoisonnés » par les idées de liberté, de fraternité, d’égalité et de progres, ils se sont faits
des illusions sur 1’idée de révolution sociale et, sous des slogans du « combat contre la

discrimination et le passéisme » ont emmené le peuple derriére eux.

La politique linguistique de 1’époque soviétique présente « I’intervention organisée du
pouvoir soviétique et ses organismes scientifiques dans 1’affaire du développement des
langues ». Le développement des langues a I’époque capitaliste étant anarchique, il va a

I’encontre du socialisme ou la régularisation des langues se passe d’une maniére consciente.

2% Colil Mommodguluzado, Dram asarlori, Bakou, ADU nosriyyati, 1958, p. 703 cité par Aga-mommod
Abbdulayev, Azarbaycan dilinin todrisi tarixindon, p.159-160, Nazif Qehramanli, Kohno-Yeni Olifba,
Azarbaycan alifbasinda dayismalor, p. 20. En effet, Celil Memmedguluzade est allé 1’été 1895 a I’'imprimerie du
journal Novoje vremja (Nouvelle époque) a Petersburg et a proposé d’ouvrir un débat concernant le
remplacement de 1’alphabet arabe par le latin, mais, le directeur du journal, Suvorin n’a pas accepté sa
proposition. L’écrivain a dd faire la propagande de 1’alphabet cyrillique élaboré par Radloff. Les premicres pages
de son ceuvre « Danabas kandinin ahvalatlar: » ont été transcrites dans cet alphabet. Au cours des années 1920,
ce n’est pas par hasard que Mammadguluzads est élu membre de la délégation pour la propagation du nouvel
alphabet turc.

*% Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires » in Hagége, Réforme des langues, p. 214.

100



L’influence particuliére des écrivains sur la langue littéraire est désormais considérée comme

le régne de I’initiative privée et est critiqué®'”.

Or, pour la mise en place de la nouvelle planification linguistique, il fallait normaliser
la langue littéraire nationale (qui devait étre basée sur la langue parlée du peuple) et
I’introduire dans le systéme de 1’enseignement et dans 1’administration. Dans la politique
linguistique soviétique, une telle expérimentation dans la langue, selon le modéle européen,
¢tait considérée comme progressiste. Ces changements ont pris le nom « d’indigénisation »

(korenizacija).

La normalisation de la langue nationale prévoyait tout d’abord, I’intervention au
niveau de la graphie (c'est-a-dire la modification de 1’alphabet), de 1’orthographe et au niveau

lexical, surtout en ce qui concerne la création de la terminologie.

Donc, la réussite de la révolution sociale dépendait de celle de 1’écriture, car le
gouvernement soviétique comprenait bien qu’avec des peuples illettrés il serait impossible de
créer la société soviétique. Lénine disait dans ses discours, « tant qu’il y a un phénomene
comme I’analphabétisme dans notre pays, il est difficile de parler de [D’instruction
communiste. Ce n’est pas une tiche, mais une condition politique sans laquelle on ne peut pas
parler de la politique. L’homme analphabéte est en-dehors de la politique, il faut d’abord lui
apprendre 1’alphabet. Nous avons finalemment réussi, au moins si on s’en tient aux relations
intérieures - I’époque des conquétes et de la consolidation du pouvoir mais nous n’avons pas

’r . . . ’ . 211
créé un pays socialiste et ne pourrons pas le faire sans la révolution culturelle » .

Puisque ce processus de reconstruction était prévu a court terme, 1’alphabet arabe,

incompatible avec la structure phonématique des langues turques, était envisagé comme un

2197 ouis Jean Calvet, Pascal Griolet, Impérialismes linguistiques hier et aujourd’hui. Actes du colloque franco-
japonais de Tokyo, (21, 22, 23 novembre 1999), INALCO/EDISUD, p.138.

' N.B. Selon Lénine «Poka u nas est’ v strane takoje javlenie, kak bezgramotnost’, o kommunisticeskom
prosvascenii trudno govorit’. Eto ne est’ politiceskaja zadaca, éto est’ uslovije, bez kotorogo o politike govorit’
nelzja. Bezgramotnyj celovek stoit vne politiki, ego snacala nado naucit’ azbuke. My uspesno zakoncili po
krajnej mere, esli ogranicit’sja vautrennimi otnoSenijami-politiceskuju épohu zavojevanija i ukreplenija vlasti,
no my ne sozdali i ne mozem sozdat’ sozialisticeskoy strany bez kultirnoj revoljuziiy. Agazade F. Karakasly K.
Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostizenija, p. 51-52 ; voir également Nicolas Werth,

« Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtieéme siécle, Révue d histoire, 1986, vol.10, N°1, p. 24.

101



obstacle qui aurait pu freiner ce processus’'’. Bien que I’idée méme de la nécessité de la
réforme de I’alphabet (d’abord les réformes puis la latinisation) fiit ancienne, elle a commencé
au XIXe siecle: a I’époque soviétique, cette tendance s’avere incontournable dans la
conjoncture politique et sociale de la « modernisation » et de « I’européanisation ». Donc, les
langues transcrites en caractéres arabes ont été considérés comme inconciliables avec ces
changements. D’ailleurs, ce processus de reconstruction et de modernisation commencé par la
latinisation et puis le changement du vocabulaire bientdt, c’est-a dire sept ans plus tard,
devient I’affaire non seulement des Turcs soviétiques mais aussi de la Turquie kémaliste. En
Turquie, cette idée correspondait a la politique de rompre avec le passé ottoman et d’ancrer la
Turquie & I’Occident, menée par Mustafa Kemal Atatiirk®"®. Le projet de latinisation est rejeté
d’une maniére rigide lors du Congrés Economique, consacré aux problémes économiques et
sociaux, réuni a Izmir en février 1923. Dans la presse turque il y avait plusieurs débats sur ce
sujet ; par exemple le journal Hakimiyyet-i milliyye a fait paraitre Iarticle intitulé « Latin
Harflerini Kabul Edemeyiz » (Nous ne pouvons pas accetepter les caracteres latins). Dans cet
article, un grand regret par rapport au processus de la latinisation en Azerbaidjan a été
exprimé : « Il est trés dommage que nos amis Azerbaidjanais n’aient pas pu non plus éviter de
ne pas subir ce catastrophe. Par rapport a celui-ci notre opinion a été aussi demandée »'*.
Apres ce dernier rejet, 'usage de ’alphabet latin en Turquie n’était amorcé qu’au mois de
novembre 1928. Le gouvernement a interdit I’alphabet arabe comme ce soit fait en
Azerbaidjan soviétique. Ce fait, assurant les liens de 1’Azerbaidjan avec la Turquie, renforce
au contraire les différences culturelles par rapport a I’ Azerbaidjan du Sud (iranien), ou le
changement de 1’alphabet ne pouvait méme pas étre pensable. Le passage de la Turquie a

’alphabet latin a eu une influence a rebours dans 1’accélération du processus de la latinisation

212 LI ) . , .
Tjurjakulov dévisage ce processus comme suit ... « Il est nécessaire, enfin comprendre que le rythme et

I’échelle de notre construction culturelle sous le pouvoir soviétique, inévitablement devait susciter cet ancien
probléme sur les inconvénients de I’alphabet arabe et les différents moyens de sa résolution, qui devait s’émerger
lui-méme aujourd’hui, quand nous avons une tache d’organiser I’instruction des millions de personnes ».
Tjurjakulov N., « K voprosu o latinizacii tjurskih alfavitov », Novyj Vostok, Moskou, 1925, N°10-11, pp. 218-
222.

213 Ertem Rekin, Elifbe’den alfabe ve.Tirkiye'de harf ve yazi meselesi, p.173; également Nicolas Vatin, « De
I’osmanli au turc, les aventures d’une langue »,Revue de ['Occident musulman et de la Méditerranée, 1988, N°1,
p. 68-84.

214

Maa’t-teessiif arzederim ki Azerbaycanli arkadaslarimiz da bu felakete bugiin diistii. Bu hususta hususi olarak

bizden de fikir soranlar oluyordu. Voir Agah Sirr1 Levend, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme Evreleri, p. 394.

102



des langues turques dans la Russie. Mais, cette stireté des liens avec la Turquie n’a pas duré si
longtemps. La politique de la latinisation s’achéve vers la premicre partie des années 1930 en
URSS et une nouvelle étape dans la reconstruction de la langue commence. Cette nouvelle
politique aboutit a 1’adoption du systeme graphique russe, des normes d’écriture également
basées sur des régles graphiques du russe et finalement a la russification du lexique et

notamment, de la terminologie de la langue.

La politique de la reconstruction et de I’indigénisation (korenizacija), qui englobe la
période a partir de 1920 jusqu’a 1930, prévoyait é¢galement de « démocratiser » la langue
littéraire et la rendre accessible au peuple. Cela passait par la purification de la langue des
mots arabo-persans en contrepartie des russismes et par la création de nouveaux mots et
notamment de termes propres a la langue. Ce processus abouti a la chasse aux mots arabo-
persans déja bien usuels. La méme politique de « modernisation linguistique » est observée
dans la Turquie kémaliste des années 1930. Les mots créés par les moyens propres de la
langue, c'est-a-dire a la base des mots d’origine turque, jugés artificiels sont remplacés plus
tard par les mots russes dits « internationaux » et entre-temps, dans les années 1950, par les
mots arabo-persans usuels. « L’internationalisation » du vocabulaire concerne une grande
partie des termes. Cependant, a partir de 1930 avec la politique de dénationalisation et de la
purge de tout ce qui était national amorcée par Staline, on voit un flux de mots russes inutiles

pénétrés dans la langue.

Bien que les linguistes azerbaidjanais de 1’époque soviétique idéalisent (il va de soi
qu’ils ne pouvaient faire autrement) le période soviétique dans le développement de la langue
azerbaidjanaise comme étant une époque progressiste et dynamique par sa qualité comparée
aux périodes précédentes, en réalité cette époque est plein de contradictions quant au
développement de la norme lexicale de la langue. Dans le lexique, ces contradictions se sont
surtout exprimées dans le choix du moyen de la création des termes. De ce point de vue, la
période des années 1920, jusqu’aux années 1930 se distingue relativement de la période
postérieure aux années 1930, développée dans un régime de répression de tout ce qui était
national. Cette période est considérée comme plus ou moins stable. En fait, il est évident que
cette stabilité n’est pas due a D’évolution de la langue elle-méme, mais aux faits

extralinguistiques.

Quant a I’orthographe, 1a non plus, il n’y a pas de stabilité. L’adoption du systéme
graphique latin a I’époque de I’indigénisation a suscité¢ chez les intellectuels des réflexions

relatives a 1’orthographe aussi. L’emploi de 1’alphabet arabe pendant longtemps limitait les

103



réformes dans 1’orthographe. Donc la démocratisation et la simplification de I’écriture
consistaient a la faire se rapprocher de la langue parlée. Les régles phonétiques, notamment
les principes de I’harmonisation et 1’agglutination propres aux langues turques, ont été
rétablies. Pour I’époque de I’indigénisation une divergence dans les regles d’écriture est tres
caractéristique. Le probléme se pose surtout concernant des emprunts. Ce qui est intéressant
de montrer, c’est qu’il n’y a pas de cohérence dans les principes de la création des termes sur
la base étrangere. Si, concernant les mots arabes et persans, on a considéré necessaire de les
adapter aux regles des langues turques, les mots russes ou internationaux, on propose d’écrire
comme en russe. A partir de 1939, 1’adoption de ’alphabet cyrillique handicape également
I’orthographe. Pendant longtemps le probléme de 1’orthographe ne peut étre résolu, de méme

que celui de I’alphabet.

On peut observer un certain bouleversement apparent au tournant des années 1950, qui
a pris le nom de « Dégel khrouchtchévien » (Hruscjevskaja ottepel’). On remarque en effet au
cours de cette période un affaiblissement du controle du centre dans la politique nationale. Ce
court changement consiste en un retour a un esprit national bien marqué dans le systéme
terminologique ainsi que dans les reformes de I’alphabet cyrillique azerbaidjanais et de

I’orthographe.

Avec les réformes appropriées dans I’alphabet cyrillique en 1956, le probléme de
I’orthographe trouve aussi une solution. L’époque du « dégel» a eu un effet sur le lexique ou
les mots russes qui ont inutilement envahi la langue azerbaidjanaise sont de nouveau
remplacés par les mots arabo-persans usuels. Le retour au purisme et aux idées nationales
dans la littérature de I’époque est considérable. Méme si cela est tout de suite réprimé et remis
sous le contrdle du centre, les démarches faites dans la vie culturelle ainsi que dans la langue
a joué un role important pour le développement de I’esprit national. L’adoption de la loi sur le
statut étatique de la langue azerbaidjanaise a influencé le développement de la langue ainsi

que la culture nationale.

Si on ne prend pas en considération ce petit «répit» dans la politique, les années

suivantes ne se distinguent pas trop des précédentes décennies de 1’époque soviétique.

Si dans les années 1930, le flux des mots russes est dii a une forte russification, plus
tard, la situation du bilinguisme lié au prestige social, crée aussi des conditions favorables a la
pénétration des mots russes dans la langue azerbaidjanaise. Aprés les années 1930, on
n’observe que la langue russe comme la source de la création des termes ; cela concerne

surtout des termes scientifiques et techniques, bien qu’on les appelle des

104



« internationalismes », et entre autres par les moyens propres de la langue azerbaidjanaise. Le
role de la traduction de la littérature politique mais aussi de la littérature classique, bien qu’en
grande partie ce ft la littérature classique russe, n’est pas moins importante dans I’évolution

de la terminologie de la langue azerbaidjanaise.

105



1.1. La nouvelle politique linguistique soviétique en Azerbaidjan. L’indigénisation,

(korenizacija) comme le moyen de la soviétisation

L’aspect le plus considérable de la politique soviétique dans le probléme national
c’était 1’indigénisation (korenizacija), qui prévoyait tout d’abord 1’achévement du processus
de la consolidation nationale, mettant en place le systéme national, comptant des indigenes
dans le parti communiste, comme le pouvoir dirigeant, ainsi que dans la structure étatique.
Pour que « le pouvoir soviétique devienne naturel aussi pour le paysan national autre que le
russe, il était nécessaire qu’il soit compréhensible et fonctionne dans la langue maternelle, que
les écoles et les organes du pouvoir comprennent des indigénes qui connaissent la langue et
qui sont familiarisé aux moeurs, a la tradition et a la vie quotidienne nationale ». Et alors « ce
pouvoir, initialement n’étant que russe, deviendra international, compréhensible et naturel
pour les ouvriers de toutes les républiques »*'°. C’est comme ¢a que Staline exposait le
probléme national pendant le Xlle congres (s’ ’jezd) du Parti Communiste des Ouvriers au

printemps 1923.

Il a été considéré qu’ « a coté de l’intelligentsia et des travailleurs qualifiés des
«grandes russes»-velikoruss, parmi la population indigene, les cadres des travailleurs aussi
bien qualifiés doivent éemerger. Cette novelle force des paysans qui est liée a Hinterland étant
un élément nécessaire a la construction socialiste pourrait émerger plus vite si, a la base de
[’école, de la presse, de la littérature et de la vie sociale on met une langue littéraire plus

proche de la langue parlée du peule »*'°.

La compagne de I’indigénisation, amorcée a partir du XIle congres, s’est réalisée dans
le sens de transformer des langues nationales en langues véhiculaires pour «réconcilier» les
nationaux avec le pouvoir soviétique : c'était a proprement parlé I’enracinement du pouvoir
soviétique dans les régions nationales. Donc, le but de la politique de I’indigénisation
consistait 1’accroissement des cadres nationaux dans le Parti et dans 1’administration
soviétique afin d’affermir le pouvoir des bolchéviques. Une quantit¢é minime des cadres
nationaux dans le Parti et dans les organes soviétiques a suscité I’inqui¢tude dans le pouvoir

central car cela affaiblissait beaucoup son autorité et le rendait moins attractif aux yeux des

23 1.V. Staline, Sobraniye socineniy, Moskou. Vol. 5, p. 241, cité dans V. M., Alpatov, 150 jazykov, p. 42.

16 T e discours de Zilfeldt, voir Pervyj Vsesojuznyj s’ ’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot,

Bakou, 1926, p.187.

106



. 21 . ., . . , .
nationaux”'’. L’indigénisation se présentait comme une sorte de contrat selon lequel les
nationaux recevaient 1’autonomie culturelle et toute tentative de russification était «

rigoureusement » interdite.

En Azerbaidjan, cet enracinement a pris la forme d’une turcisation. Pour mettre en
place cette indigénisation de la structure étatique (I’administration, la presse, I’enseignement,
etc.) il fallait préparer la base linguistique, correspondant aux revendications des idées
soviétiques, et préparer des cadres nationaux qualifiés qui n’étaient pas si nombreux. Un rdle
important dans la réalisation de cette politique a été attribué a I’intelligentsia nationale. Mais,
apres la défaite de la République nationale, une partie de ’intelligentsia a survécu et a
immigré et 1’autre partie, inspirée par une ancienne idée de I’instruction, a été¢ impliquée dans
ce processus d’indigénisation. Selon la décision du congres azerbaidjanais du Soviet le 5 mai
1922, dans les travaux scientifiques et dans I’enseignement une attention particulicre devait
étre attribuée a la nature, les particularités économiques, la vie quotidienne, la culture, les

langues et I’histoire de I’ Azerbaidjan et de I’Orient musulman®'®,

Un role important dans le processus de 1’indigénisation appartenait a la turcisation de
I’enseignement, ou I’Université de Baku a particulierement pris part entre 1922 et 1928. A la
nationalisation de ’université a été consacrée une partie spéciale dans la décision du Comité
Central. D’ailleurs toute la résistance a ce processus devait étre considérée comme la

manifestation nette des tendances impérialistes.

L’introduction de I’enseignement en langue maternelle et du développement des
langues nationales dans le but de I’appréhension des idées communistes était une étape pour
passer a la langue russe. Ce refus du terme méme de « langue d’Etat » du gouvernement
soviétique en tant que celle de velikoross, était faite dans ce sens-méme. La «possibilité pour
chaque citoyen d’apprendre le russe comme une langue unique de la communication étroite et
de Dl'unité¢ fraternelle » a été sous-entendue comme « des exigences du développement

économique », ce qui éviterait « une coercition»”'”.

7 Sur I’évolution du pourcentage des musulmans dans le Parti communiste voir Vincent Monteil, « Les cadres
du Parti », in Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p.55.

218 AL M. Atakisiev, Istorija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 65.

Y9« Que signifie la langue nationale obligatoire ? En fait, cela veut dire que la langue de velikoross, qui est
utilisée de fait partie minoritaire de la population de la Russie est imposé au reste de la population de la

Russie... les marxistes russes disent qu il est nécessaire : ['absence de la langue d’Etat avec la garantie pour la

107



Le Comité Central du Parti Communiste de 1’Azerbaidjan (CCPCA) le 3 avril 1927 a
proposé d’accélérer le processus de la turcisation de 1I’Université. En 1925-1926 une décision
d’introduire I’enseignement de la langue azerbaidjanaise a la premiere et deuxiéme année
d’¢étude dans toutes les facultés a été prise par le college du Commissariat de 1’instruction
populaire. Au cours de I’année universitaire 1926-1927 1’enseignement de I’histoire de
I’Azerbaidjan a été mise en place. Dans la résolution du troisieme Congres du Soviet
concernant le rapport d’un nouveau commissaire de I’instruction du 1 décembre 1923, M. Z.
Guliyev s’est exprimé pour le renforcement de I’école supérieure et pour la garantie de
I’enseignement en langue maternelle. Ainsi, le nouveau pouvoir prenait en concidération dans
sa politique de la formation des étudiants, I’appartenance sociale et nationale de classe.””’ En
fait, la prolétarisation et la turcisation de 1’enseignement ont ét¢ menées en méme temps. Par
exemple, dans la proposition des candidatures pour la promotion des personnes, connaissant
bien la langue azerbaidjanaise, la condition de prendre rigoureusement en considération
I’appartenance a la classe sociale €tait primordiale. Les étudiants azerbaidjanais « solides dans
leur idéologie et socialement acceptables » avaient la possibilité d’étre mise en avant pour
travailler dans les différentes chaires et départements universitaires. Ce sont les mémes
¢tudiants issus du milieu prolétaire qui ont été envoyés dans différents établissements
supérieurs de la Fédération Soviétique de la République Socialiste de la Russie**'. Cependant,
trés souvent, le processus de 1’indigénisation portait un caractére formel en Azerbaidjan ; les
fonctionnaires soviétiques du Parti communiste ne connaissant pas la langue indigéne
nationale n’étaient méme pas censés 1’apprendre et avaient une attitude négligente envers la
tradition et la culture du peuple indigéne. Aux stades précoces de I’indigénisation, notamment
en 1924, le communiste Eyyub Xanbudaqgov, secrétaire du Parti Communiste de 1’ Azerbaidjan
(PCA), a proposé d’accroitre I’élément national parmi le prolétariat de Bakou, ce qui du point
de vue ethnique a été encore particulier pour la république®?, car le Parti a été composé, d

priori de Russes et d’Arméniens. Il a formulé ses démarches comme suit : « I/ faut mettre fin

population de créer les écoles avec [’enseignement en toutes les langues régionales. (Lénine, vol. 24 p.293-295).
Nous ... voulons qu’entre tous les classes réprimées de toutes les nations sans exception de la Russie
s 'établissent la communication la plus étroite possible et I'unité fraternelle. Et il va de soi que nous voulons que
chaque citoyen de la Russie ait la possibilité d’apprendre la grande langue russe. Nous ne voulons pas de la
coercition vol. 23, p. 424) cité in V. M. Alpatov, 150 jazykov, p. 36.

20 Atakisiev A. M. Istorija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p. 65.

21 Atakisiyev A. M., M. O. Rasulzada adina Baki Dévlat Universiteti tarixi, p.187- 189.

*Tadeusz Swietochowski, Russia and Azerbaijan, p.112.

108



a l'ingérence dans les affaires intérieures de |’Azerbaidjan par Moscou. Les Azerbaidjanais
étant capables d’auto-administration, les administrateurs moscovites empéchent un
fonctionnement indépendant, en [’estampillant de tendance nationaliste. Les associations
d’ouvriers, les coopératives et les autres organismes étatiques seront turcisés non pas dans la
parole mais dans la réalite. On mettra fin a la politique de déplacement des Russes sur le

223 .
. Le discours de

territoire de [’Azerbaidjan, menée par le gouvernement russe »
Xanbudagov a provoqué des mécontentements a Moscou. Le fait que les Russes et les autres
nationalités minoritaires devaient apprendre le turc-azerbaidjanais a été mal vu et rejeté par
les dirigeants du Parti et lui-méme a été accusé a I’implication aux tendances nationalistes et

renvoy¢ de la CCPCA et par la suite est devenu une victime de la terreur rouge.

Pour impliquer les Azerbaidjanais dans le prolétariat, le 15 juin 1923 le CCPC décida
d’accepter les candidatures prioritairement azerbaidjanaises pour entrer dans les écoles
supérieures. De méme, le Commissariat de I’Instruction nationale, en 1924, a été engagé

o . g . . . 224
d’initier plus des Azerbaidjanais aux affaires scolaires

. D’autre part la direction de
I’Université devait organiser des démarches pour renforcer 1’enseignement de la langue russe.
L’idée que le prolétariat devait parler le russe a été tres vite répandue et justifiée par plusieurs
raisons. Par exemple, le directeur de I’Université 7. A. Sahbazi, dans son discours a la réunion
de I’association communiste de I’Université le 9 février 1928, disait: « Nous renforcons
[’enseignement du russe carcelui-cil est nécessaire pour nous, afin que les étudiants puissent
utiliser les ressources, les manuels et les ouvrages scientifiques écrits en russe. Sans
connaissance du russe nous ne pouvons pas nous imaginer un étudiant, terminant la faculté

, . A . . . s s 225
pédagogique, méme si elle serait turcisé a cent pour cent »™~.

Donc, toutes les démarches dans le but de I’indigénisation entrepris par le pouvoir
soviétique dans la région ont été¢ unilatérales quant a la population concernée, et bilatérale
concernant la langue enracinée. En réalité, la majorité des faits restaient sur le papier alors que

le russe s’implantait d’une maniére progressive, assurant des besoins trés souvent

** sur Eyyub Xanbudaqov voir M. © Rosulzado, Cagdas Azorbaycan tarixi, Bakou, Genclik, 1991, p. 95 ;

http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, consultée 7 octobre 2010; L. Polonskij « Inokomyslie», Bakinskij
rabocij, 1989 n° 5, 6.

M Atakisiyev A. M. M. O. Roasulzads adina Baki Déviat Universiteti tarixi s.141

> CGAOR Azerb SSR (Central’nyj Gosudarstvennyj Arhiv Oktjabrskoy Revolucii Azerbajdzanskoj SSR), f.

1640, op. 5, d. 379, L. 11, cité A. M. AtakiSiev Istorija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, p.
137.

109



¢économiques. D’autre part, il s’agissait toujours des indigénes qui devaient €tre impliqués
dans ce processus. Cependant, quand il s’agissait des relations avec I’administration, I’emploi
du russe a été préférable, faute de connaissance de la langue indigene par les étrangers qui
travaillaient dans ’administration””®. Pour cette raison-1a, les indigénes étaient obligés
d’apprendre le russe en sachant que, finalement, ils devaient se mettre en relation avec
I’administration en cette langue, qui n’acceptait pas d’ailleurs les documents écrits en langue
azerbaidjanaise. Par exemple, dans la période de la turcisation, les décrets émanant du
gouvernement ont été imprimés en azerbaidjanais en caractéres arabes, en nouvel alphabet
turc (NAT) et en russe. Les destinataires des décrets, pour gagner du temps, au lieu
d’apprendre a les lire en turc, en deux caractéres graphiques différents préféraient les lire en
russe. En effet, en raison de ce que dans plusieurs organismes les postes ont été occupés par
les étrangers, la turcisation était impossible””’. Bien evidemment, quand le gouvernement

évoquait des exigences économiques il comptait sur ces circonstances.

Quoi qu’il en soit, a partir de la fin des années 1920, ce processus se ralentit et
s’acheve avec I’amorce de la campagne « du combat contre le nationalisme bourgeois, le
déviationnisme national des années 1930 ; en Azerbaidjan, il a également pris la forme du
combat contre le panturquisme, le panislamisme et le musavatisme ». L’intelligentsia
nationale qui a pris part dans le processus de 1’indigénisation et de la turcisation, a été

r r L) r . 22
persécutée et est devenue victime des répressions et de la Grande Terreur Rouge™”.

Ainsi, I’indigénisation étant une sorte de palliatif apparent pour 1’esprit déja éveillé de
I’intelligentsia nationale, elle devait en fait affaiblir les sentiments autonomistes et
révolutionnaires du peuple d’une part et d’autre part, satisfaire les exigences de 1’identité
nationale. Elle devient désormais assez dangereuse pour la mono-idéologie suivie par le

gouvernement soviétique russe. Aprés le coup d’état d’octobre, une courte période

26 Dans I’article « Dekreto amol edilmalidur », il s’est agi d’un travailleur Nagizads qui se plaignait de ce qu’il
avait présenté une lettre de motivation pour changer son acte de naissance a la secrétaire russe Mechenina. La
lettre a été rédigée évidemment en langue turque azerbaidjanaise, elle y a jeté un coup d’ceil, puis elle Iui a
demandé que c’est-il et quand il lui a répondu en azerbaidjanais, en jetant la lettre sur son visage elle Iui a
répondu qu’elle ne sait pas le turc. Puis, elle a écrit sur le verso de cette lettre en russe en lui disant pour qu’il la
recrive en russe, aprés quoi, elle peut I’accepter. Voir Yeni Yol, 1923, N°27 (42), p. 4, «Dekreto omol
edilmalidur ».

27 Yeni Yol, 1923 n°31, p. 1, « Belo olmaz, Millilogsmo otrafinda », n° 36 (51).

28 Voir Ziya Buniyadov, Girmizi terror, Bakou, Azernosr, 1993.

110



d’indépendance avait eu une grande influence sur les sentiments nationaux et, avec
I’indigénisation et « I’autonomie culturelle » des années 1920, a encore plus augmenté les
sentiments nationaux. Cette circonstance a suscité constamment une tension dans le travail du
systeme soviétique. Il va de soi, que le gouvernement ne pouvait pas €tre content d’un tel

, . ., . 22
épanouissement impétueux de la culture nationale®*’.

Dans ce processus, le département des ¢tudes orientales de 1’Université, qui a préparé
une grande multitude des spécialistes nationaux dans une courte période de la turcisation, a
commencé a susciter 1’inquiétude de certains cercles du Parti. C’est la raison pour laquelle, ce
département a été réorganisé et intégrée, d’abord a la faculté pédagogique, puis entierement
dissous sous prétexte d’absence de nécessité. L’Université, ouverte en 1918 durant la période
de la République Démocratique d’Azerbaidjan, suite a un long combat de I’intelligentsia
nationale avec ’autocratie tsariste, est de nouveau devenue la cible du gouvernement. Apres
la dissolution du département d’études orientales en 1928, 1I’Université, étant répartie en
plusieurs établissements supérieurs, s’est dissoute en 1930, dans le processus de la
« réorganisation » du systeme de I’enseignement. Ce n’est que le 25 mai 1934 et déja dans
une autre conjoncture politique et sociale que le Soviet du Commissariat Populaire de la
République Soviétique Socialiste de I’ Azerbaidjan a pris une décision sur la réouverture de
I’Université.

Ainsi, bien que la politique nationale du gouvernement soviétique ait été destinée de
créer I’¢lite régionale soviétisée (I’indigénisation) en effet, ce sont des étrangers, qui
orientaient les changements économiques et administratifs. Ceci n’a pas été accueilli avec joie
parmi la population indigéne. D’apres Geoffrey Hosking, le principe de «séparer pour
gouverner» se développe grace au fait que les principaux postes administratifs ont été occupés

r 2
par des étrangers™".

Parmi les transformations de la nouvelle politique linguistique et celles faisant partie
de I’indigénisation, une place importante était occupée par le processus de la latinisation de
I’alphabet des peuples turcs de 1’Union soviétique. La latinisation qui devait, a priori,

englober toutes les langues régionales de I’Union soviétique, méme le russe, en effet n’a visé,

¥ Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, 1985, Fontana Presse, p. 253.
39 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 251.

111



231

des le début, qu’essentiellement 1’alphabet arabe™ . Au début des années 1930, la latinisation

ne se passe plus de maniere arbitraire et le combat pour la latinisation anticipée a été
amorcé™?. Dans les années 1930, «/ "Alphabet d’Octobre dessert pratiquement toutes les
langues sur le territoire de I’URSS sauf le russe, 1’ukrainien, le bié¢lorussien, I’arménien, le

/ . 7 2
géorgien, I’hébreu et le grec »>-.

Donc, le changement de 1’alphabet arabe, en réalité, entrainait des conséquences
politiques, culturelles et religieuses pour 1’Azerbaidjan. L’alphabet arabe, comme il I’a été
mentionné plus haut, symbolisait une unité religieuse et puis nationale pour la seule raison
qu’elle unissait une grande majorité des Turcs, alors qu’il n’avait méme rien a voir avec ces
derniers. Et pourtant, il servait, en raison de quasi absence du systéme vocalique, a
sauvegarder une norme unique de la langue littéraire pour tous les Turcs, car I’alphabet arabe
ne reflétait pas les particularités sonores de différentes langues et dialectes turcs. La politique
de la différentiation nationale des musulmans et notamment des Turcs, menée par Moscou ne
correspondait pas a cette idée. Le particularisme naissant et consolidant dans les différentes
régions turques de I’ancien Empire russe par rapport aux langues nationales a ét¢ bien soutenu
et encouragé par le Centre soviétique. A partir des années 1920, les orientalistes russes,
suivant la conjoncture politique de 1’état, commencent a répartir les Turcs a plusieurs peuples
en s’en tenant a certains particularismes de différents dialectes turcs. Une bonne illustration
de ce fait réside en ce que ’orientaliste Jakoviev dans le 1% Congrés Turcologique en 1926
fait une classification des Turcs en s’appuiyant sur la carte préparée par le Comité d’Etude des

Peuples Orientaux a Moscou.

Sous le régime soviétique ont été créées de vraies conditions favorables pour la
décision radicale du probléme de 1’alphabet bien que le débat sur le sujet ne cessait d’étre

d’actualité¢ depuis longtemps. Le processus de la latinisation a suscité la résistance non

1 N.B. A. Lunadarskij, le partisan ardent de la latinisation, qui était trés proche de Lénine témoigne qu’il était
contre la latinisation de 1’alphabet russe. Il disait : « si nous allons nous précipiter pour introduire I’alphabet
latin, lequel il faudra, absolument adapter a la notre, nous pouvons faire des erreurs et créer un sujet pour la
critique, pour parler de notre barbarie etc. Je ne doute pas, que le temps pour la latinisation de [’alphabet russe
arrivera mais, maintenant agir a la hdte sera une imprudence ». A. Lunacarskij, « Latinizacija russkoj
piss’mennosti », Kultura i pismennost’ Vostoka, 6, Bakou, 1930, p. 20-26.

B2y, M. Alpatov, 150 jazykov, p. 68.

33 G. Imart, «Le mouvement de « latinisation» en URSS » in Cahiers du monde russe et soviétique, 1965, Vol. 6,

n° 2 p. 233.

112



seulement des traditionnalistes, qui ont considéré ’alphabet arabe comme une succession
historique et culturelle, mais aussi de I’intelligentsia nationale de la vision turquiste et des
communistes tels que des adeptes des idées islamiques du tatar de Volga, de Sultan Galiyev
(1892- 1940), (sultangaliévistes). Les partisans de sultangaliévisme, se feront remarquer plus
tard dans le 1® Congrés Turcologique, ou ils viendront avec 1I’éspoir de changer le cours des

choses.

Apres la victoire du latin, I’alphabet arabe méme reformé était pérsécuté et considéré
comme réactionnaire. La campagne de la brulure des ouvrages précieux, anciens écrits en
caracteres arabes, a été amorcée déja fin des années 1920. Garder des ouvrages en arabe est
alors devenu trés dangereux. L’un des auteurs écrit en se souvenant que « dans la
bibliotheque de la ville Samaxi tels ouvrages ont été jetés dans la rue et brulés, cela
continuait pendant quelques jours. Ce n’est pas difficile d’imaginer combien des ouvrages

234

précieux, les manuscrits anciens - combien de ce riche héritage a été détruit »~". La rupture

avec I’héritage culturel aura des conséquences importantes pour le peuple.

#49. Z., Abdullayev, Azarbaycan dili masalalori, Baki, Baki Universiteti nosriyyati, 1992, p. 11-12.

113



1. 1. 1. L’expérience soviétique. La latinisation de I’alphabet comme le résultat de
la modernisation et de I’européanisation dans la nouvelle politique linguistique

bolchévique en 1922-1939
1.1. 1. 1. L’introduction de I’alphabet latin

La fixation de I’alphabet étant une chose technique et neutre en apparence était en
réalité d’un enjeu idéologique et politique du régime soviétique. La consolidation du pouvoir
bolchévique dans I’Empire russe, le processus de la formation du régime totalitaire et
I’établissement d’une mono-idéologie transforment le probléme qui relevait de la linguistique
le faisant relever de la politique. Le probleme de la réforme de 1’écriture a été érigé a I’échelle
¢tatique, a la résolution duquel ont été destiné toutes les initiatives du gouvernement ainsi que

celles des organisations scientifiques®”.

La latinisation, correspondait en général a I’idée dominante a I’Union Soviétique de
I’internationalisme. Le succes de la construction socialiste dépendait de la résolution rapide
du probléme de I’instruction des indigénes et de la suppression de I’alphabétisme. L’objectif
de la latinisation, consistait en réalité a europ€aniser (moderniser) rapidement des peuples de
I’URSS, bien qu’a cette époque cette politique linguistique n’est pas formulée d’'une manicre
si évidente. Cependant, la latinisation, menée sous 1’égide de 1’accélération de la « liquidation
de I’analphabétisme » (likbez-likvidacija bezgramotnosti)™° était en effet dirigée par les
représentants de I’appareil étatique et du parti communiste contre tout ce qui était religieux et
national. Et surtout, « c’est le caractére irréductiblement « aristocrato-bourgeoiso-médiéval »
de D’alphabet arabe, qui suscitait I’inquiétude du nouveau gouvernement communiste®’. Le

nouveau régime aspire a enraciner avec la suppression de I’analphabétisme une nouvelle

idéologie et déposséder le peuple de ce qui lui appartenait par I’histoire.

% Voir Guy Imart, « Développement et planification des vernaculaires : I’experience soviétique et le Tiers
Monde » in Hagege, Réforme des langues, p. 212 ; Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation dans les
Républiques soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études
islamiques, 1928, tome I, cahier IV, Vol. 1, p. 560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner ; Idem, « La
latinisation de I’Alphabet Tirk dans les Républiques Turko-Tatares de I’U.R.S.S.» in Revue des études
islamiques, 1927, tome I, cahier III, Vol. 1, p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner.

26 Nicolas Werth, « Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtiéme siécle, Révue d histoire, 1986,
vol.10, N°1, pp.19-36. p. 24.

27 Vincent Monteil, Les musulmans sovietiques, Paris, Seuil, 1957, p. 90.

114



Le processus de la latinisation a affect¢ tout d’abord les peuples musulmans de
I’espace soviétique. Dans les années 1920, il y avait trois possibilités pour résoudre le
probléme de I’écriture des peuples turcs : I’alphabet arabe réformé, le latin et le cyrillique.
Comme expliqué dans la 1 partie, le retour a 1’écriture traditionnelle arabe a été déja
abandonné par la majorité des Turcs de la Russie, alors que I’introduction du cyrillique pour
les Turcs a été considérée comme une ufopie™®. 1l ne restait que d’une part 1’arabe réformé,
qui a été beaucoup répandu chez les Tatares, les Bachkirs, les Kazakhes, les Ouzbeks et les
Kirghizes et les autres Turcs, et de I’autre, le systéme d’écriture sur la base du latin. Il faut
remarquer qu’au début des années 1920, I’idée de garder I’alphabet arabe réformé a été encore
considérée comme admissible pour les peuples turcs. Par exemple, Jakovlev estime que « par
rapport aux peuples de la culture musulmane, il est nécessaire de poser le probleme de
I’introduction de I’alphabet européen dans ce cas, si la tradition de 1’écriture religieuse et une
large expansion de I’instruction a la base de I’arabe ne suscite pas chez les masses du peuple
une résistance et ne menace pas de faire des masses instruites des illettrés ».”>° Cependant,
vers la fin des années 1920, I’attitude envers la réforme de 1’alphabet arabe devient intolérable
et le choix de I’adoption du systéme graphique latin devient prépondérant.

L’alphabet latin, « étant le systéme d’écriture européen et n’ayant aucun lien avec la

24
0 et

nationalité russe », a été considéré comme « neutre par rapport au sentiment national »
d’ailleurs il avait une qualité précieuse pour la modernité — « I’internationalisme »**'. Au
profit de I’alphabet latin il y avait encore un argument, selon le professeur Bartol’d, c’est
«qu’il est le seul alphabet, ayant des possibilités de devenir un alphabet universel, comme
celui de la culture occidentale, 1’alphabet européen qui occupera encore longtemps, une place

prioritaire dans la vie culturelle du monde », (la théorie de 1’alphabet universel, qui était

% Polivanov I’exprimait comme suit : « La haine envers les transcriptions missionnaires (d’origine Kazan d
I’époque de la russification) était tellement évidente ...que proposer le projet de ’alphabet sur la base du russe
serait au moins une utopie». E. D. Polivanov, « Osnovnyje formy qraficeskoj revoljucii v tureckih
pis’mennostjah SSSR », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°23-24, pp. 314-330.

29 N. Jakovlev, « Problemy nacional’noj pis’mennosti vostoényh norodov SSSR », Novyj Vostok, Moscou,
1925, N°10-11, ctp. 236-242.

0 Ibid p.242.

241

L. Zirkov, « K reforme alfavitov vostoényh narodnostej », Novyj Vostok, Moscou, 1925, N°10-12, pp. 223-
235.

115



encore tres populaire a 1’époque, ¢élaborée par le professeur Marr, était aussi a la base de
I’écriture latine)242.

Cependant, «ce processus de la latinisation, n’étant pas uniforme, a fait se confronter
deux peuples turcs « avec la tradition d’écriture la plus développée-les Azerbaidjanais et les
Tatares qui se positionnaient vis-a-vis de ce probléme de maniére contradictoire »**. Le
principal centre de I’opposition pendant longtemps restait Kazan, ou il y avait les traditions
les plus développées de I’imprimerie a la base de I’arabe réformé et la part d’intellectuels était
assez élevée™™.

Quant a I’Azerbaidjan, les tentatives de réforme de I’alphabet arabe y sont
abandonnées depuis longtemps alors que les opposants a 1’alphabet latin, méme pendant les
années 1920, n’ont pas été négligeables®. Malgré tout, parmi I’intelligentsia nationale, il y
avait toujours une certaine réticence envers I’alphabet latin car cela aurait entrainé, bien sir,
des conséquences graves pour 1’esprit national, telle que la rupture avec I’héritage culturelle
ou la séparation définitive de ses compatriotes azerbaidjanais de I’Iran et du monde turc en
général. Etant donné qu’une partie de la population savait bien se servir de I’alphabet arabe, le
nouveau gouvernement, pour atteindre le but sus-mentionné, considérait comme nécessaire la
manipulation des masses populaires hésitantes.

Ce sont surtout les socialistes, anciens membres du parti Hiimmat, impliqué déja dans
le parti communiste, qui se sont exprimés en faveur de la disparition de I’alphabet arabe. Déja
depuis 1906, le congrés des instituteurs azerbaidjanais se pronongait pour la disparition de
I’alphabet arabe et les membres du parti Hiimmat en avaient fait un point essentiel de leur
programme®*®. Dans le choix de I’alphabet ils s’en sont tenus a deux principes essentiels : la
simplicité et la vitesse dans la suppression de I’analphabétisme.

Les partisans des idées nationales et les traditionalistes, ainsi que tous ceux qui avaient

déja été instruits dans cet alphabet (par rapport aux communistes indigenes, ils étaient tout de

*2Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, Bakou, Izdanie Komiteta Novogo
Tyurkskogo Alfavita, 1925, p.73.
3 V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 68.

2 Voir Hatice Sirin User, Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, pp.318-327 ; Ingeborg Baldauf,
Schriftreform und Schriftwechsel bei den Muslimischen Russland-und Sowjettiirken (1850-1937) : ein Symptom
Ideengeschichtlicher Entwicklingen, pp. 696-697.

5 Voir Partie I. (4.3. le probléme de I’écriture)

6 G. Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS in Cahiers du monde russe et soviétique, p. 230 ; voir

également la partie I, (le probleme de I’écriture).

116



méme assez majoritaires), le corps enseignent, les lettrés, tous étaient opposés a latin®*’. Cette
résistance a occupé une place non moins importante dans le programme de D’activité
clandestine du Musavat aprés 1922, la force politique autrefois dirigeant en Azerbaidjan®*®.
Pour empécher ce processus de latinisation, la société a mené une campagne de propagande.
Le but était toujours le méme : résister a 1’éloignement de ’héritage historique et culturel du
peuple, au morcelement du monde turc par ’'usage de différents alphabets ; renforcer 1’esprit
turque menacé et réprimé par les Soviets et résister a la russification®* .

L’opposition, considérée comme « assez faible » en Azerbaidjan, était tout de méme
significative, surtout concernant la classe sociale I’intelligentsia nationale, particulierement
touchée par ce perocessus car il est évident que pour les paysans - la classe analphabete, cela
ne présentait pas de grande différence, par ailleurs, le peuple non plus n’avait pas choisi ce
mouvement de « modernisation » qui devait mettre en place 1’alphabet latin®’.

Quoi qu’il en soit, pour faire «la révolution en Orient » (c’est ainsi que Lénine
appelait la latinisation en Azerbaidjan) concernant I’écriture, ce n’était pas par hasard que
c’¢était surtout I’ Azerbaidjan et notamment la capitale du pays Bakou, qui fut choisie. Elle est
devenue «le centre de prolétariat a la frontiere de 1’Orient »*' ainsi qualifiée par S.
Agamalioglu (1867-1930)*%, portant déja en elle I’histoire d’un long combat des intellectuels
nationaux pour la réforme de I’alphabet, dans le but d’intruire la nation. Il faut remarquer que

I’idée et le but de I’intelligentsia nationale dans ce probléme de I’alphabet ne coincidaient pas

du tout avec les fins politiques que poursuivait le gouvernement bolchévique, en faisant « la

27 F.Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostijenija, Kazan’,
Izdanie VCK NTA 1928, p.40.

8 Xaloddin ibrahimli, Azarbaycan Siyasi miihacirat (1920-1991), Bakou, Elm, 1996, pp.73-74.

* Ibid. p. 74.

»% Voir G.Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS » in Cahiers du monde russe, p. 230. Sur la
latinisaton de I’alphabet voir également Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation dans les Républiques
soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études islamiques, 1928,
tome II, cahier IV, Vol. 1, p.560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner ; Idem, « La latinisation de
I’ Alphabet Tiirk dans les Républiques Turko-Tatares de I’'U.R.S.S. » in Revue des études islamiques, 1927, tome
I, cahier III, Vol. 1, p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner.

»1 Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, p. 68 ; voir également Partie 1% (les
conditions sociopolitiques).

2 Guy Imart, « Un intellectuel azerbaidjanais face a la Révolution de 1917 : Simad-aga Agamaly oglu »,
Cahier du monde russe et soviétique, vol. 8, N°4, octobre-decembre 1967, pp.528-559.

117



révolution » de 1’écriture parmi les peuples turcs de I’Empire soviétique. Cela explique bien la
réticence de I’intelligentsia par rapport au mouvement de la latinisation, qui était initialement
a priori favorable au processus de la modernisation et avait déja commencé a réfléchir sur le
changement de I’alphabet (voir, le probléme de 1’alphabet pendant la 1 République). En ce
qui concerne la prolétarisation de 1’ Azerbaidjan, ici non plus on ne peut accepter le fait que le
peuple indigene a été beaucoup impliqué dans le prolétariat, car le gouvernement bolchévique
n’avait jamais eu confiance envers les Turcs dans cette affaire. Rien illustre mieux cette
situation que le fait que le communiste convaincu Nariman Norimanov (1870-1925) ainsi que
plusieurs autres ont été jugés par la suite, ennemis de la nation pour la seule raison que, bien
qu’étant communistes, ils ont pensé au destin de la nation.

Dans cette problématique comme dans plusieurs autres, la capitale Bakou a été
opposée a I’ Azerbaidjan entier, au vu de son « internationalisation » forcée.

Or, le début des années 1920, on voit le changement de 1’alphabet attirer tout
particulierement attention du Comité Révolutionnaire de 1’Azerbaidjan soviétisé¢ sous la
direction de Nariman Narimanov. Depuis décembre 1921, les débats entre partisans de la
latinisation et réformateurs ont été organisés sous la direction de Norimanov. Chacun des deux
courants ont apporté leurs arguments restant fidéle a leur idéologie. Narimanov a confié la
résolution de ce probléme au Commissariat de [’Instruction de la République Soviétique
Socialiste de I’Azerbaidjan (CIRSSA). Le Commissariat a réuni une commission scientifique
sur le sujet. Initialement, le probléme de la réforme de I’alphabet arabe a été confi¢ a la
commission composée de Sultan Macid Ganizada (Ganiyev), Homid Sahtaxtl, V. TomaSevski
et le pocte national Hiiseyn Cavid (1882-1941), et dirigée par le professeur orientaliste de
I’Université¢ de Kazan, missionnaire de 1’école spirituelle de Kazan d’origine arabe orthodoxe
et professeur de 1’Université de Bakou (depuis 1922 renommé a 1’Université d’Azerbaidjan)
Pantelejmon Krestovit¢ Zuze (né Bandali Ibn Saliba Al Djauzi) *>. Le 5 janvier 1921, le
CIRSSA a pris la décision de changer ’alphabet arabe du professeur Zuze par le latin car a
cette époque il a proposé un alphabet arabe réformé. Le CIRSSA a été alors engagé dans la
propagation du nouvel alphabet.

Le processus de I’introduction du Nouvel Alphabet Turc — NAT (Yeni Tiirk Olifbast) a
¢té réellement amorcé au mois de mars 1922, pendant la réunion des enseignants et de

I’intelligentsia citadine dirigée par Noriman Narimanov. De cette réunion émanera un rapport

33 Voir Nazif Qohromanli, Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda dayismalor, p. 36 ; Comilo Qacarli, I
Turkoloji Qurultayda dil masalalari, Bakou, Azarnagr, 2005, p. 29.

118



mettant en avant le probléme de I’alphabet. L’idée qu’il soit beaucoup plus rationnel de
changer I’alphabet arabe en latin était la ligne essentielle du rapport, car on ne peut pas
réformer 1’alphabet arabe par différents ajouts et retouches, en raison des possibilités
restreintes de ce dernier. Au cours de cette réunion, deux commissions, dont 1’une a été
composée des réformistes (islahistes) et ’autre des latinistes, ont été €lues. Toutes deux ont
¢été chargées de préparer les supports pour la conférence prévue des peuples orientaux, ou ce
probléme devait trouver une solution définitive. Cependant, la mise en place de cette
conférence sera jugée irréaliste en 1’absence de supports pratiques nécessaires a cette « affaire
révolutionnaire », a laquelle la majorité des peuples turcs ne sont pas préts et, finalement sera
rapportée a un moment ou les démarches pratiques seront effectives. Quant au coté pratique
de ce probléme, il s’agissait d’avoir « non seulement le matériel académique mais aussi la
presse et le milieu des lecteurs en NAT »>*.

Dongc, tout était prévu : les conditions politiques exigeaient qu’au premier plan il y ait
la création du terrain, cela signifiait I’introduction du NAT dans la pratique avant de passer a
I’aspect théorique du probleme.

Les réformateurs n’ont pu tomber d’accord sur une résolution du probléme. Quant aux
latinistes, ils avaient aussi des difficultés a introduire I’alphabet latin et se heurtaient a la
résistance de la société™. Dans 1’élaboration du projet il y avait aussi des difficultés, car
I’alphabet latin dans son intégralité ne convenait pas non plus au systéme phonétique des
langues turques. L’insuffisance du systéme graphique latin (24 graphémes) pour exprimer
tous les sons de la langue turque (32 phonémes) suscitait différents débats entre les latinistes.
Le projet du NAT était composé de 32 lettres et un signe (apostrophe) pour exprimer
I’aspiration dans les mots d’origine arabe. Les sons qui n’étaient propres qu’a la langue arabe
ont ét¢ supprimés. Le reste des voyelles et consonnes qui relevaient du systéme phonétique
propre a la langue turque ont recu leur image graphique correspondant dans 1’alphabet latin.
La regle - un signe graphique correspondant a un seul phonéme - a été mise a la base du
nouveau projet. Pour le NAT, 25 graphémes du latin (a, b, ¢, d, e, f, g, h, 1,j,k, I, m, n, o, p, q,
r,s,tu,v,X,y, z) parmi lesquelles 6 voyelles ( a, e, 1, 0, u, y) et 19 consonnes (b, c, d, f, g, h,
I, k,I,m,n, p,q,1,s,t, Vv, X, z) ont ét¢ adoptés. Bien que dans la langue azerbaidjanaise il y ait

9 voyelles et 23 consonnes. Pour créer les sons, qui n’existaient pas dans ’alphabet latin, les

% Samedaga Agamaly-ogly, Neotlojnye nujdy tjurko-tatarskih narodov, p.60.
S Agazade estime qu’ « Il n’y avait méme pas de volontaires qui voulaient faire ses études en NAT »,

F.Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostijenija, p. 68

119



signes diacritiques (c-¢ ; n-n, (sagir nun) ; 0-e ; z-z ; i-1 ;) et des formes changées (e-o) ont été
introduits. Pour exprimer le son « s » le graphéme « 3 » a été emprunté a russe. La lettre « w »
jugée difficile pour I’écriture a été refusée. Le projet prévoyait encore le systéme européen de
classification des lettres. Enfin le projet a ét¢ soumis a I’approbation du gouvernement avant

A . o s2
d’étre imprimé™°.

Nouvel alphabet turc
JENI TURQ OLIFBASLNLN &
DUZULU3U o
S
(=]
Aay HR Oo VNv
3
Bb i Qe Xx 8

Cel ik Pape iy
Ce Jj Qg Zz
Dd Kk Lo Z 2
AR Rifr 38
93 Mm S

(Apostrof)
F:. Non 3 i
Gg n Uu k|
(SagLr nyn) ‘g

Source : Xuluflu Vali, /mla Liigati, Bakou, Azornasr, 1929

Le 22 juillet 1922, le Comité Central Exécutif de I’ Azerbaidjan (CCEA) promulgue un
décret sur le remplacement de I’alphabet arabe par le latin aprés que le 21 juillet 1922, le
premier comité, qui devait s’occuper de la mise en place de ’alphabet latin, fut créé. Le
CCEA était composé de S. Agamalioglu, X. Melikaslanov, A. Pepinov, F. Agazada, V. Xuluflu
entre autres. Samad aga Agamalioglu (1867-1930), le président de la CCEA, issu de la classe

6 Sur NAT voir F.Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego dostijenija,
pp. 65-71 ; Giilaro ismayilova, Sovet dovriinds Azarbaycanda alifba masalasinin halli, Azorbaycan SSR Elmlar
Akademiyasinin xabarlori, ©dobiyyat, dil vo incosonat seriyasi, 1967, N 3-4. p. 128-144, Idem, Sovet dévriinda
Azarbaycan yazisinin inkigafi, ( 1920-1926). Azarbaycan SSR Elmlor Akademiyasinin xoberlori, Ictimayi elmlor
seriyast, 1963, N 5, p. 45-56, également Bildl N. Simsir, Azerbaycan’da tirk alfabesi, tarih¢e, Ankara, Atatiirk
kdiltiir, dil ve tarih ylksek kurumu, Tiirk dil kurumu yayinlari, 1991, pp. 3-5; A. Samojlovié, « Novyj tureclij
alfavit (pis’ma iz Azerbajdzana) », Novyj Vostok, 1924, N°5 ctp. 389-391...

120



paysanne et militant acharné de NAT est devenu le président de ce comité. La période allant
de 1922 4 1925 est considérée comme celle de la propagation et de I’exploration du NAT.

Le 20 octobre 1923, le NAT est officiellement introduit dans tous les actes, les
journaux, les communications écrites officielles et particuliéres émanant de 1’administration
ou de personnes privées, parallélement a 1’alphabet arabe existant. Pourtant, les gens instruits
déja habitués aux caractéres arabes recouraient a 1’alphabet arabe pour leurs propres notes
rapides. Depuis 1923, a c6té de I’arabe, ’emploi de I’alphabet latin a été officialisé.

La presse soviétique azerbaidjanaise communiste joue un rdle important dans la
diffusion du NAT et de «liquidation de 1’analphabétisme ». En septembre 1922, le journal
Yeni Yol (Jeni Jol -Nouvelle Voie) imprimé en NAT est publié¢ a Bakou.

Journal Yeni Yol de 1923

R T et

EALINSERL LIV AN I8 100 e 01

e, W

47_:_

NeZ2 (17)

il RAbyna kijmatiari:

|
| Aia: 2.000.000 manat

| Idaranin jeri:

Zavedenski 12.

\lmllmnmmnn-nmmmnmw
B e TN

| Taq nusxas
" Qendar. xer. 3,000.0 | Telefon Nef3-42.

&;,’;’ = == e 7*‘* S —

ZURIIA A VRON () DI TRUHLE LR EMIELEE £ PR RR S < Do

Insanin bnlm hardan d,. leni jol

Jeni |jol dur jolymyz,

Ejl jol dur jjolymyz,

Jugsaq clyr sonymyz,
Dusarsag by jola biz!

uzunc 19 dinc ©
axcd va gejri)

altundan, darjalar dibinden do- Jeni: jolyn KOnug:
g fgun ktjmatlt 3ejlor cixardurlar, Jaxun  edar »ylﬂgl-
ejri - gejri me'- Qasajin olar jaragt,

crxardirlar, Na istarss, |japar tez.

n  ¢ox ( Asijeds,

"\ Afrikada va gejri topraklarda xususen
- ‘m":z o musalmancrlisda. Qitajda v bazkala By jola guxan gorlar,
[ MEhawmask  pitnda dunjaje  edif | pnda) yea biliglars gata  bitmadilar, A} caqmoz, safa bylar.
Dolanacasda ctra! qunjssind T\ yerids kaldidar, va halads . cin - lla* I gecmez, adam olar: .
: jolinda getdiqes insanin Bi| Goiann < jla* O dunfa ila, (jeni elan- By jolda dur bejug hiz*
s va o biligiarindan da yw"" dan sonra olan dunja - Wa) ve gejri
ir. hacats, texnlkas jaradans. heleei luzumsiz  seflor e calustilar, v
- btllqld. qehna qllnhlurdln axtarillar! By jolynan gedarig, i
O dur gi, by aerds kalmaklarinin da Jaxs. oullar darsrig, 3’

agur - agir cozalar gagiller! -
Bviuq biliglar qehne gitablarda da-
insanitn  otral dunjasinds  va

Dadl. mejva jejoriq,

i

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

121



Yeni Yol, devenant un véritable promoteur du NAT azerbaidjanais, publiait en page
quatre, le projet du nouvel alphabet et diffusion des articles concernant 1’évolution de la
latinisation. En méme temps, le journal consacrait une multitude de ses pages a la lutte
acharnée contre les « adversaires » de ce NAT et contre I’influence de I’ottoman. Yeni
Yol, depuis 1922 jusqu'a 1924, parut une fois par semaine et, a partir du décembre 1924,
chaque jour. Le premier rédacteur en chef était Calil Mommadquluzade, le fondateur de 1’'un

des plus populaires journaux en Orient, Molla Nasraddin®’.

Nouvel Alphabet Turc

Jeni turg elifbasinin duzulusu.
(et Heies S B, B

'. | Aa g) Cec C¢
||ele | Bl Fo| Fo
f aTl be o ce ¢ ce g
ﬁe ?0 F.A Gg
Eo| 2o | T Zy
e} o | ef O ge ¢
It L ] ] K k
@ji Z 2 // C%pl(
1y Lo () | e s () ka 3

~AMm Nn

Q/[mCJ///;a 7

en o

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

37 Sur Yeni Yol voir F. Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i ego
dostijenija, pp. 65-72; Bilal N. Simsir, Azerbaycan’da tirk alfabesi, tarihge, pp. 5-7.

122



L’essentiel du journal Yeni Yol était consacré au probleme de la démocratisation
(xalqilagdirmak) de la langue, nottament a la terminologie et I’orthographe de la langue turque
azerbaidjanaise et en général au processus de la turcisation. C’était le journal le plus lu par les
ouvriers et les paysans (batrak). Presque chaque numéro contenait un article consacré a la vie
des ouvriers européens, 1’expérience européenne dans le domaine de la langue, de la
technologie, etc. D’autre jurnaux avaient la méme fonction : le quotidien Yeni fikir, une page
de Isig Yol et deux pages de Yeni kond, qui ont été publiés en NAT par le CNAT de la Géorgie
pour les Turcs-Azerbaidjanais de la Géorgie, Dan Yildizi, Xalg Maarifi, Zongi, Kizil Safok
pour les Turcs - Azerbaidjanais d’/revan (Erevan), publiés par le CNAT de I’Arménie. Les
bureaux du CNAT ont été installés a Axiska, Borcali et Batum pour la propagande du NAT et
la « liquidation de 1’analphabétisme » de la population turque”®.

En 1923, le NAT est introduit dans les écoles primaires. Cela prévoyait qu’a la fin de
la huitiéeme année d’étude, en 1932 au fur a mesure du passage a 1’étape suivante,
I’enseignement aux écoles primaires serait exclusivement en NAT. Quant aux organes
administratifs, jusqu’a la fin de 1924, ’arabe a été également utilisé paralleement avec le
NAT.

Depuis 1924, on assiste a 1’accélération du processus de la latinisation en Azerbaidjan
et la décision radicale d’en finir avec ce probléme. N’ayant pas encore de base solidement
préparée, et toujours face a la présence d’une résistance pas moins infime de I’intelligentsia
nationale et des traditionnalistes a ce mouvement, en 1924 le CCEA promulgue un décret de
reconnaissance du NAT comme alphabet obligatoire d’Etat. Il faut considérer que le passage a
I’alphabet latin a été imposé non seulement en Azerbaidjan mais aussi dans les autres
républiques turcophones. Par ailleurs, jusqu’en 1924, le gouvernement central ne se précipitait
pas en général, d’accélérer la latinisation afin de pouvoir sauvegarder le caractere
révolutionnaire de la latinisation, évidemment par crainte de nuire aux bouleversements en
marche.

L’année 1925 est plus remarquable dans I’histoire du NAT puisqu’a partir de cette
année scolaire 1925-1926 il a été introduit dans I’enseignement dans toutes les écoles. En
raison de 1’absence de cadres professionnels familiarisés au NAT, des cours pour les

enseignants azerbaidjanais ont été organisée par le CNAT de Bakou. Des brochures du NAT

rrrrr

% Sur NAT dans la Transcaucasie voir F. Agazade, K. Karakasly, Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo

alfavita i ego dostijenija, pp. 74-77; Bilal N. Simsir, Azerbaycan ’da tirk alfabesi, tarih¢e, pp.13-16.

123



dactylographes et les employeurs de I’'imprimerie ont été ouverts. Dans la résolution sur
I’introduction du NAT azerbaidjanais du 16 mars 1925, consacrée aux affaires de 1’instruction
et de I’édition, la nécessité de créer la fondérie des polices particulieres en métal a été inscrite.
Durant ’année 1925, 96 livres ont été publiés en NAT>’. L’apparition de chaque nouvel
ouvrage publi¢ en NAT a été annoncée dans le journal Yeni Yol. Le CNAT a étroitement
collaboré avec la Société de recherche et d’étude de I’Azerbaidjan (Azarbaycani éyranmoa
camiyyati) qui a été créée en 1923 et sa Section Turcologique dirigée par Bekir Cobanzade, le
directeur du département oriental de I’Université d’Etat d’Azerbaidjan.

De point de vue idéologique le succeés du NAT symbolisait la rupture définitive avec le
passé, avec la tradition orientale et un revirement vers 1’Occident. Le changement de
I’alphabet, lancé par une grande politique du gouvernement, qui le considérait comme un outil
de I’influence idéologique sur les musulmans, a également contribué a la sécularisation de
I’ Azerbaidjan, le but non moins important de la politique bolchévique. L’enracinement du
NAT en Azerbaidjan, ainsi que dans toutes les républiques et les régions, a suscité un combat
si acharné qu’il est peu probable qu’une autre réforme sociale peut étre comparée a cette
derniére par I’acuité et la largeur des collisions idéologiques.

La campagne de la diffusion du NAT a été plus opérationnelle parmi la classe sociale
des ouvriers et surtout dans des domaines-clés pour le gouvernement comme gisements
pétroliers, administration, armée, etc. Par exemple, des centres pour la suppression de
I’analphabétisme ont été organisé¢ en réseau dans les régions de Bakou (la Ville Noire et
Blanche), dans les lieux de travail des ouvriers-pétroliers, parmi les soldats de I’ Armée rouge
et les employeurs®®’. Le quotidien Gizil askar (Soldat rouge) a été publié & ces fins, par le
département politique du régiment d’infanterie, pour des commandants et des soldats de
I’ Armée rouge.

Tout le travail effectué¢ dans la pratique, comme s’est prévu initialement, servira
d’argument lors du Premier Congreés Turcologique en faveur de la latinisation. Rien I’illustre
mieux que le discours de Zirkov, qui en faisant valoir, disait : « Voila, il y a quelques temps
qu’en Azerbaidjan le journal Yeni Yol a été imprimé. Si vous pouvez laisser passer en vain ce

travail, alors on va réformer [’alphabet. Mais si vous allez reconnaitre que dans les milieux

% Tamilla Musaeva, Adil’Mammedov, Vaznaja veha na puti razvitija pis 'mennosti, Azerbajdzanskogo naroda

(k 80-letiju Pervogo Tjurkologiceskogo s’ ezda), Bakou, Izdatel’stvo Tahsil, 20006, p. 9.
0 Tamilla Musaeva, Adil’Mammedov, Vaznaja veha na puti razvitija pis 'mennosti, Azerbajdzanskogo naroda

(k 80-letiju Pervogo Tjurkologiceskogo s ezda), p.7.

124



consideérables du peuple cet organe imprimé a, tout de méme, regu le droit de citoyenneté, ces
organes imprimés que nous avons ici en exposition, sont aussi lus, ...nous ne pouvons pas
faire échouer cette affaire »*°'.

Quoi qu’il en soit, le Congres Turcologique est apparu comme |’événement

officialisant le processus de latinisation des langues turques de 1’espace soviétique.

1 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij s ’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot, Bakou, 1926, p.

237.

125



1.1.1.2. L’aspect théorique du probléme de I’alphabet latin. Le 1° Congreés
Turcologique de Bakou

La création de la base théorique pour le passage a 1’alphabet latin a été¢ I’une des
mesures dans la réalisation de celui-ci et un point déterminant dans cette histoire de la
latinisation des alphabets des peuples turcs. Le Congres Turcologique est considéré comme un
événement important et méme définitif dans le processus de la latinisation des alphabets des
peuples turcs. Cependant, il faut remarquer que la latinisation, ainsi que la convocation du
Congres portait bien évidemment un caractere plutdt politique que scientifique, bien que pour
les scientifiques il s’agissait d’un véritable « événement d’une grande échelle ». Et méme si
Zirkov dans le Congrés Turcologique, en se montrant comme « I’expert et le partisan » de la
latinisation, exclut le fait que «les scientifiques sont soumis a I’influence du pouvoir et
suivent le courant existant ou le pouvoir les emmeéne », il n’ignore pas ’existence de ce

. 262
dernier

. Et pourtant, ce n’est pas étonnant, car « il n’y a pas de planification linguistique
sans linguistes et ceux-ci ont sans cesse a négocier avec le pouvoir politique dont les objectifs
sont rarement scientifiques, voire méme a négocier avec eux-mémes, entre leurs positions
scientifiques et leurs positions idéologiques »*®.

Le Congres Turcologique est considéré aussi comme une nouvelle étape dans le
développement de la turcologie comme une science, avec de nouvelles méthodes, dans la
conjoncture de la nouvelle politique, qui se retourne finalement contre le monde turc sous la
forme du drame de la terreur rouge et de la répression.

Or, dans le but de la campagne de la propagande du NAT en 1924, une délégation
composée de C. Mommoadquluzada, V. Xuluflu et Xalid Said et dirigée par Agamalioglu a été
envoyée dans différentes villes de 1’Asie Centrale, la Crimée, (Simferopol, Orenbourg, Oufa,
Kazan, Moscou, Tachkent). Ce voyage a en effet déterminé le fait de se réunir a une
conférence des représentants des peuples « turcs - tatares » pour la résolution de la majorité
des problémes culturels ainsi que celui de I’écriture. Cette mission de propagande a été une
répétition pour le Congrés Turcologique®®. Une commission y a été composée d’Osman
Aqcokraql, Korim Camalladin, Mahmud Nadim, Cobanzada, Ilyas Talxan, Cafor Qafarov. En

1925, dans la réunion des orientalistes, sous la présidence d’Agamalioglu, organisée a

Moscou, il a été décidé de convoquer le 1 Congrés Turcologique, ou seront réunis des

82 Pervyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s ’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot, p. 237.

3 Louis Jean Calvet, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, p. 245.

% Voir Xalid Seid, Yeni alifba yollarinda aski xatira va duygularim, Bakou, 1929. pp.9-10.

126



turcologues et d’autres scientifiques de I’URSS. Les observateurs scientifiques occidentaux
européens ne sont pas bien évidemment restés a 1’écart et ont observé les événements
« révolutionnaires » avec un grand intérét.

Les représentants ont été bien sélectionnés. L’organisation de ce Congres a €té confiée
a I’Union Scientifique des Orientalistes de ’'URSS et a la Société de recherche et d’étude de
I’Azerbaidjan. Apres de longues discussions, le lieu du Congres a été fixé a Bakou, capitale
de I’Azerbaidjan. Ce choix du lieu fiit plutot symbolique et reflétait bien la conjoncture
politique et sociale. Par exemple, le responsable du bureau du CNAT a Tiflis Oziz Sarif dans
le journal Isig Yol, remarque que la possibilité de convoquer le Congrés a Moscou et Saint-
Petersburg, considérés comme cenre d’étude turque, aurait été aussi envisagé”®.

Le 26 février 1926, le 1° Congrés Turcologique commence son travail dans le Palais
de la Culture (batiment d’Ismailiye), sous la présidence d’Agamalioglu, qui durera jusqu’au 6
mars>*°. Le Congrés, pendant ces 9 jours de travail, eut une importance historique et culturelle
du fait que c’était la premicre fois dans I’histoire que des peuples turcs se réunissaient a
I’occasion d’une conférence scientifique. Le probleme du développement culturel des peuples
turc-tatars était le sujet essentiel qui devait préoccuper les participants du Congres, mais
bientot le probleme de I’alphabet d’elle méme se retrouve naturellement au centre de
I’attention des scientifiques réunis et d’ailleurs devient le probléme le plus préoccupant aux
yeux des scientifiques et des politiques. De la neuviéme a la quatorziéme session, le Congres
se consacre au probléme de 1’alphabet. En effet, trouver une solution définitive a ce probleme
¢tait le point-clé 1i¢é a d’autres problémes pratiques non moins importants, tels ceux de la
terminologie, de I’orthographe, et des méthodes d’enseignement dans les écoles.

Les participants ont été divisés en deux fractions : les communistes-partisans de
I’alphabet latin, ou comme on les appelle trés souvent les latinistes et ceux qui soutenaient
I’idée de réformer 1’alphabet arabe - les islahistes. C’est vrai que les réformateurs invités au

Congres étaient moins nombreux que les communistes-latinistes. Ils étaient essentiellement

représentés par la fraction des Tatares de Kazan, sous I’égide de Galimdjan Seref et

% B7iz Serif, « Tiirkoloji qurultay », Isig Yol, 27 juin 1924, Nazif Qohromanl Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan
alifbasinda dayismoalor, p. 25.

266 Sur le Congés Turcologique voir Joseph Castagné, « Le Congrés de Turkologie de Bakou ; Mars, 1926 », in
Revue du monde musulman, tome 63, p. 15-90, Edition Ernest Leroux, Paris, 1926, également Bilal N. Simsir,
Azerbaycan’da tirk alfabesi, tarihg¢e, pp.16-20; Comilo Qacarly, I Turkoloji Qurultayda dil masalalari, Bakou,
Azornosr, 2005; Buludxan Xolilov, Birinci Beynalxalg tiirkoloji qurultay, Baki, Elm, 1999.

127



Galimdjan Ibrahimov, des intellectuels appartenant a I’ancienne bourgeoisie ayant recu une
formation traditionnelle orientale et occidentale, et des Kazakhes derriere la personnalité
d’Ahmet Bay Tursun et d’autres. Se retrouvant dans la minorité, les partisans de la réforme ne
désesperent pas de convaincre le Congres de 1’avantage de la réforme, dont le but était de
sauvegarder une culture nationale, alors qu’ils ne rejetaient pas 1’idée socialiste qui
préoccupait les esprits. Ils décrivent les différents atouts de 1’alphabet arabe réformé en
faisant méme le reproche aux Azerbaidjanais, « le seul peuple turc en URSS qui reste
carrément sans bouger, autrement dit conservateur par rapport aux réformes de
["orthographe du systeme d’écriture arabe. Et ce fait ne signifie pas encore, qu’il faut
reprocher au systeme graphique le fait qu’ils ne veulent pas réformer leur orthographe. Cette
remarque également est destinée aux professeurs russes de Leningrad et Moscou, citant la
conclusion de la reconnaissance de [’inutilité totale du systeme graphique arabe pour

267 Les méthodes

exprimer les sons de la langue turque fait par la science russe
révolutionnaires sont acceptables », selon lui, « si elles font émerger les problemes qui ont
miuri et se trouve dans un état d’effervescence et quand dans le processus de sa réalisation de
la rupture inévitable des masses, au moins toute la classe active et instruite ne souffre pas**".
C’est vrai que ce n’était pas le cas mais, quoi qu’il en soit, les faits étaient la. Les
réformateurs reprochaient encore aux scientifiques russes leur « manque de sincérité ». En
pronant déja les avantages du systéme graphique russe, les scientifiques russes proposaient
malgré tout le latin comme palliatif temporaire®®’. Selon Galimdjan Seref les résultats du vote
étaient déja évidents®’’. Effectivement, la délégation envoyée en 1924 dans les différentes
villes de 1’Asie Centrale, Crimée, (Simferopol, Orenbourg, Oufa, Kazan, Moscou, Tachkent)
a eu préalablement I’opinion des différentes parties qui vont participer au Congrés271 .

Il s’agit de remarquer que la délégation turque, représentée par Fuad Mehmet

Kopriiliizade (1890) et Ali bey Hiiseynzade (intellectuel, émigré azerbaidjanais) (1864) et

7 Pervyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s ’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot, p. 247- le
discours de Galimdjan Seref.

*® Ibid. 258.

29 Tbid. p. 307, « Les gens pensent a une chose mais on nous fourre temporairement une autre pour rompre la
graphie arabe ».

70 1bid, p. 309 « Ici nous sommes présents en jugement publique sur [’ancienne écriture arabe. Cependant, nous
savons que les cours publiques arrétent telle ou telle décision qui est toujours dépendante de [’opinion politique
des juges ».

" Xalid Soid, Yeni alifba yollarinda aski xatira vo duygularim, pp.7-84.

128



Cabbar Efendizade qui se retrouvait parmi les neutres, €tait déja un signe bienveillant pour les
latinistes. Avant le Congres, Agamalioglu assurait les représentants de la délégation de ce que
la Turquie adopterait cet alphabet sous peu”’”. Selon le témoignage de Xalid Sayid Xocayev
(professeur de littérature a la Faculté de 1’ouvrier et membre de la délégation azerbaidjanaise
d’origine ouzbeéque), qui a eu 1’occasion de connaitre 1’opinion non formelle de la délégation
turque avant le Congres Turcologique, le processus de latinisation en Turquie était considéré
comme difficile au vu des conditions économiques qui vivait la Turquie a cette époque.
Cependant, il a jugé possible 1’admission par la commission de [’alphabet turque de
I’adoption de I’alphabet latin au nom de I’'unité¢ des peuples turcs. Avant le Congres, la
délégation turque a rassuré les représentants azerbaidjanais sur la neutralit¢ dans le
Congrés®”. Outre cela, il faut remarquer que cette attitude de la Turquie envers la latinisation
n’était pas moins importante pour ce mouvement en général. A la fin du Congres, une
commission de I’alphabet latin a été¢ organisée en Turquie, a laquelle Fuad Mehmet
Kopriiliizade a pris part. Dans la presse turque les débats sur la latinisation sont remis au gott
du jour, une série d’articles ont été consacré a ce sujet. Le journal Aksam du 28 mars 1926
publie un article intitulé « Ldtin Harflerini Kabul Etmeli mi etmemeli mi ?». On constate que

274 1 attitude envers le

la majorité des intellectuels turcs se sont exprimés contre cette idée
projet de 1’alphabet latin, proposé par les Azerbaidjanais, n’a pas ét¢ univoque non plus. Par
exemple, dans le journal Cumhuriyyet, Yunus Nadi (1880-1945), I’'un des militants pour
I’alphabet latin en Turquie entre 1927 et 1928, critique 1’alphabet adopté par I’ Azerbaidjan en
le considérant comme «non compatible avec la prononciation turque »*°. Yunus Nadi
critique aussi la tendance en Turquie a adopter le latin correspondant a la prononciation

francaise. Quand méme, deux ans plus tard, la Turquie adopte 1’alphabet latin dans un climat

politique tout aussi révolutionnaire. Cet événement a rebours a eu ’influence considérable

72 « Mon Anadolu turklorinin yeni olifbaya kegocoklorine arxaymam, ondan 6trii, ki Mustafa Kemal ingilabi
kaskin bir yolda aparir, ingilabin on boyligli do bizim {i¢lin olifba inqilabidir. Gérocokson, ki M.Kemal yakin
zamanda birdon-biro yeni slifbani kegiracokdir ». Xalid Soid, Yeni alifba yollarinda aski xatira va duygularim, p.
93.

3 Xalid Soid, Yeni alifba yollarinda aski xatira vo duygularim, pp.91-92.

274 Agah Sirr1 Levend, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme Evreleri, p. 396; également Ertem Rekin, Elifbe den
alfabe’ye. Tirkiye 'de harfve yazi meselesi, pp. 191-195.

*> Nazif Qohromanli, Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda dayismalor, p. 61.

129



dans 1’évolution du processus de la latinisation des alphabets turcs sur le territoire de
I"URSS".

La nécessité de la création de nouveaux alphabets ou la réforme radicale des anciens a
¢té considérée comme « I’aspiration a une nouvelle culture nationale et a une littérature
comme une des conséquences renouvelants des percussions révolutionnaires »*''. Dans le
choix de D’alphabet, deux principes devaient prévaloir: le rapprochement de la culture
occidentale-européenne, et la suppression rapide de 1’analphabétisme des paysans-ouvriers®’™.
Les idées, que la latinisation permette aux Russes et aux Européens d’apprendre les langues
turques vernaculaires, que c’est un moyen rapide d’adopter la culture soviétique, car le latin
est mieux adapté pour publier la littérature marxiste, toutes ces idées sont jugées
prépondérantes dans le choix de 1’alphabet latin. Les scientifiques russes envisageaient le
processus de latinisation comme une expérimentation, qui était « peut-étre une erreur, mais
c’est a I’histoire de la démontrer »*"°.

Finalement, le Congres Turcologique s’est prononcé avec (101 voix pour, 7- contre et
9 abstentions) en faveur de I’adoption de ’alphabet latin, « en constatant la prépondérance et
la prééminence technique du NAT sur I’alphabet arabe réformé, ainsi que le grand sens
culturel et historique progressiste du NAT par rapport a ’arabe. Le Congres a considéré que
I’introduction de [D’alphabet latin et les méthodes de D’appliquer dans les différentes
républiques turque-tatares releve de tache de chaque république. Chacune devait créer son
comité de I’alphabet et élaborer un projet, en prenant en considération les particularités de
leur langue, et le déposer au CNAT. Méme aprés le Congrés Turcologique, certaines

républiques, comme le Turkménistan ou 1’Ouzbékistan, se trainaient dans la préparation de

projets de 1’alphabet et dans leur adoption. Le probléme essentiel était [’unification de tous les

76 Sous le titre « Un pas de plus » M. Melnik dans les Izvestia (19/9) examine 1’état actuel de la question de
I’adoption de 1’alphabet latin par la Turquie républicaine. Voir Joseph Castagné, « Le mouvement de latinisation
dans les Républiques soviétiques musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des
études islamiques, 1928, tome 11, cahier IV, Vol. 1, p.560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner, pp.
591.

21 Pervyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s ’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot, p. 231- le
discours de Zirkov.

™ Tbid.p. 312 discours de Turakulov, « Nous avons une tache, pour I’anniversaire de la Révolution d’Octobre,
de liquider coiite que coiite [’analphabétisme, qui touche 80% de la population. Quelle base est la plus facile ?

... Le latin. ».

" Ibid, p. 314, Zirkov.

130



signes alphabétiques. La future, 2°™ Congres Turcologique, initialement prévue pour se tenir

a Samarkand n’aura pas eu lieu.

131



1.1.1.3. L’unification du nouvel alphabet turc latin

Lors du Congres Turcologique, il a été décidé de confier la création de I’alphabet latin
unifié pour les peuples turcs au professeur turcologue, Bekir Tchobanzade. La divergence
dans le travail de CNAT des républiques, mené sous les propres initiatives locales, a exigé un
organe de coordination avec des responsabilités plus étendues. Aprés le 17 Congrés
Turcologique, le CNAT et les représentants des républiques, qui ont déja adopté I’alphabet
latin, se réunissent le 7 mars 1926 et décident alors de créer un seul centre qui dirigera et
réglementera le probléme de 1’alphabet a 1’échelle interfédérale. Provisoirement, ce travail a
¢été confié¢ au CNAT de I’Azerbaidjan. Au mois de juin 1926, a eu lieu la premiére session
pléniere du Comité Interfédéral Central du Nouvel Alphabet Turc (CICNAT) dont le siege
était initialement a Bakou avec une représentation & Moscou™. A partir de 1930, avec la
centralisation définitive du pouvoir a Moscou, il sera transformé en CICNA (Comité
Interfédeéral Central du Nouvel Alphabet). Créé dans un premier temps dans le but d’élaborer
I’alphabet turc, bientdt son activité dépasse les langues turques, et le CICNAT devient le
centre des travaux sur la reconstruction des langues dans le pays. Le mot «turc » a été
supprimé au fur a mesure. Le CICNAT a remplacé le CNAT de I’ Azerbaidjan et installé ses
filicres dans les différentes républiques; il commence a éditer sa revue « Kul'tura i
pis 'mennost’ Vostoka » (Culture et Ecriture de 1’Orient). A partir de ce moment-la, le
financement de toutes les démarches a été réalisé sur les moyens budgétaires étatiques, et les
organes républicains appropriés avaient pour obligation de délivrer les sources pour la
campagne de la propagation du réapprentissage de 1’alphabet latinisé.

Le CICNAT devait veiller a ce que chaque république adopte un seul signe graphique
pour les mémes phonémes et uniformise les nouveaux caractéres diacritiques adoptés. A partir
de 1927, le CICNAT tenait ses sessions pléni¢res dans différentes républiques (Tachkent,
Kazan, Alma-Ata) afin de discuter autour de différents problémes linguistiques et culturels,
notamment assurer 1’unification du NAT et résoudre 1’aspect technique de ce probléme®®'. La
premiere session a lieu le juin 1927 a Bakou, ou I'unification de tous les projets de I’alphabet
présentés par les républiques a été envisagée. Dans ces projets, 17 lettres étaient communes
(a, 2,0, b, p, t,d r,z s h, f, x, n, hy m, [) et 16 lettres ¢€taient, pour de différentes raisons,

distinctes. Il a été présenté a peu pres 17 projets d’alphabet, a la base desquelles un seul projet

80 Voir Bilal N. Simsir, Azerbaycan’da tirk alfabesi, tarihge, pp.20-22 ; 24-26.
21 Voir Stenograficeskij otcjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta Novogo Tjurkskogo

Alfavita (zasedavsego v Taskente ot 7-go po 12-e janvarja 1928, Bakou, 1929.

132



de I’alphabet unifié¢, devenu désormais obligatoire pour tous, a été adopté. Dans 1’¢laboration
de I’alphabet unifié, les différentes particularités phonématiques des langues turques ont été
prises en considération. L’alphabet unifié¢ était distinct de celui qui est introduit en
Azerbaidjan en 1924. Cela posait aussi des problémes dans ce travail, bien qu’il ait été¢ décidé
que I’ Azerbaidjan n’appliquerait pas tout de suite le nouvel alphabet unifié mais I’adopterait
d’une maniére progressive. Il a été¢ décidé d’introduire les lettres « § » et « » » de I’alphabet
unifié. Le CICNAT s’était aussi occupé des problémes de 1’unification des phonémes
particuliers a chaque langue turque, de 1’adoption des majuscules, de 1’ordre de classification
des lettres, des points de ponctuation. Apres la session de janvier 1928 a Tachkent, le nouvel
alphabet a été adopté définitivement par les républiques®*.

Cependant, il faut remarquer que si méme tous les alphabets ont été adoptés, leur
perfectionnement n’étant pas fini, le processus de ['unification n’était jamais achevé.
L’unification des alphabets a duré jusqu’en 1932, date a laquelle le dernier projet de
I’alphabet unifié et simplifié¢ a été adopté. Il était composé de 33 lettres ; le y (sagwr nun) et
« " » (apostrophe) ont été considérés comme nécessaires dans cet alphabet, en prenant en
considération les particularités des autres langues turques. Cet alphabet a été utilisé jusqu’a
I’introduction de ’alphabet cyrillique, sauf que ce dernier projet de 1938 a spprimé le » (sagir
nun), tombé en désuétude, et contient un petit changement par rapport a 1’ordre de la
classification des lettres. Le probléme des lettres majuscules a suscité une grande discussion,
du fait que I’alphabet arabe a ignoré leur emploi. Elles ont été alors définitivement introduites
dans le NAT.

Le 2 juin 1928, le Comité Central Exécutif de I’ Azerbaidjan promulgue le décret de
I’adoption définitive de ’alphabet latin unifié¢. D’apres le décret du 1 janvier 1929 qui émane
du Conseil des Commissaires prolétariens, toutes les organisations, les établissements de
I’enseignement et la presse passent a I’utilisation de 1’alphabet latin unifié. Avec 1’adoption
définitive de D’alphabet latin unifié par les peuples turcs, le CICNAT a délégué ses
responsabilités au Commissariat de 1’instruction avant d’étre supprimé. En 1932, on assiste a

I’achévement du processus de 1’adoption du nouvel alphabet turc unifié¢. En 1937, le CICNA

2 Voir « II Plenum Vsesojuznogo Central nogo Komiteta(VCK) novogo-tiurkskogo alfavita, Hronika », Novyj

Vostok, Moscou, 1928, N°20-21, pp. 489-493; Stenograficeskij otéjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo
Central ’'nogo komiteta novogo tjurkskogo alfavita, Taskent, ot 7 po 12 janvarja 1928, Bakou, 1929 ; Bilal N.
Simsir, Azerbaycanda tirk alfabesi, tarihge, pp. 25-26.

133



est aussi abolit. L’organisme qui aurait di €tre responsable dans les réformes suivantes de
I’alphabet ne sera jamais créé.

Ainsi I’alphabet arabe, soumis a des critiques répétées depuis le XIXeéme siccle a été
remplacé par le latin. L’indigence vocalique et les polyvalences consonantiques, une
variabilité des caractéres arabes selon leur position dans le mot ainsi que les entraves
techniques et financiéres dans I’imprimerie étaient les reproches essentiels faits a 1’alphabet
arabe.

Le passage a ’alphabet latin a duré dix ans et s’est achevé sur « le succes » chez les
peuples turcs de 1’espace soviétique. Ce qui est intéressant a noter, c’est que ce processus a
été initialement confi¢ au centre régional, Bakou, et non pas a Moscou, qui constamment
supervisait ce processus malgré tout. Le gouvernement n’était pas si pressé dans cette affaire
de latinisation, étant toujours trés prudent eu égard a la conjoncture socio-politique de
I’époque, parfois ne manquant pas une occasion de prendre des décisions radicales. Effectuant
tous les actes par des directives, le gouvernement ne promulgue pas de décret tout de suite
mais n’hésite pas a le faire au fur et a mesure des circonstances. L enracinement de I’alphabet
latin a été réalisé par le Parti communiste et le pouvoir soviétique dans les régions nationales.
Le financement de toutes les démarches liées a ce processus a été effectué sur le budget d’Etat
et des organes étatiques des Républiques soviétiques.

Pour ce qui est de I’'imprimerie, I’Etat a préféré éditer des ouvrages concernant la
nouvelle politique plutdét que I’héritage littéraire national considéré désormais comme
bourgeois. La démarche d’imprimer de nouveaux ouvrages en caracteres latins a connu la
crise alors que ceux en arabe n’ont plus été¢ imprimés. En effet, une grande majorité¢ des
ouvrages en caractéres arabes n’ont pas été réimprimés en latin et par la suite, avec la
campagne d’auto de feu, lancée par le Centre, détruite entiérement.

Pendant a peu preés quinze ans de la survie officielle de 1’alphabet latin a partir 1923
jusqu’a 1938, on a tout de méme publié¢ une multitude d’ouvrages scientifiques, littéraires, des
manuels etc. Pourtant, tout ce qui a été traduit et publi¢ en NAT a été également détruit fin
des années 1930 comme on a détruit I’héritage culturel en arabe dans les années 1920. I reste
trés peu d’ouvrages qui ont survécu au gré du. Dans les années 1930, les ouvrages de
centaines d’auteurs réprimés ont été interdits puis détruits.

En pratique, la latinisation a participé a la « liquidation 1’analphabétisme », mais
seulement en ce qui concerne la lecture et de 1’écriture, et notamment chez le prolétariat, tout
en privant les peuples de leur héritage national et éloignant de plus en plus les peuples turcs

les uns des autres. En méme temps, la latinisation a engendré un probléme nouveau non moins

134



important : une partie de la population est devenue analphabéte en raison de leur
alphabétisation en arabe. Les communistes encourageaient les nationaux parce que bientdt le
latin deviendrait 1’alphabet unique universel de tout le prolétariat libéré du monde. Pourtant
au contraire, bientot il s’est avéré que le prolétariat européen et mondial en général, comme
prévu, n’était pas censé suivre les idées fantasques des communistes russes et encore moins
I’idée de s’allier dans ce sens-la avec ’'URSS ; donc, il a été décidé « d’enfermer » ces idées
dans un seul état isol€, et certes dans ce cas ’alphabet latin ne pouvait plus satisfaire les buts
sociaux et politiques poursuivis par ce régime. Vers la fin des années 1920, 1’alphabet arabe a
disparu et pourtant le latin n’a pas pu se maintenir trés longtemps non plus. La bienveillance
envers 1’alphabet latin a été remise en question déja des les années 1930. Guy Imart décrit la
nouvelle époque comme suit : « Une flambée du nationalisme, pouvant aller jusqu’a [’action
ouverte contre le gouvernement, inquiete les milieux officiels qui, abandonnant par ailleurs
une certaine conception de la Révolution a I’échelle mondiale, s attachent a consolider les
résultats acquis en URSS. Ne songeant plus a « exporter » la révolution, le gouvernement
s attacherait plutot a empécher l'importation de la contre-révolution, notamment sous la
forme d’un nationalisme centrifuge. De la viendrait la suppression de [’alphabet latin,
symbole désormais inutile ; sur le plan culturel et administratif, la naissance d’un patriotisme
collectif, axé sur la nation majoritaire »™ .

Au fur et a mesure du passage des alphabets des peuples turcs a ’alphabet latin, il
s’est avéré que cela ne résolvait pas tout a fait la tiche essentielle, c'est-a-dire ne contribuait
pas a la victoire idéologique du communisme et d’ailleurs, n’aidait pas a évincer des idées
anciennes de la conscience des peuples non-russes. L’étape ultérieure de la russification,
érigée au rang de politique d’état, a exigé d’enraciner les caractéres cyrilliques, ce qui
s’expliquait trés souvent comme la tendance de la centralisation dans la politique étatique et
I’unification dans le domaine de la culture ainsi que dans plusieurs autres. Il faut remarquer
que cette idée de fusion a toujours été présente dans la politique des bolchéviques et il va de
soi que la russification faisait partie intégrante de cette politique.

La latinisation, occupant une place primordiale dans la reconstruction linguistique en
Azerbaidjan, a ét¢ menée d’une maniere progressive. A partir du XIXeme siecle jusqu’a 1918,
il y a une prédominence des initiatives individuelles, nottament des hommes de lettres. Des

1918, ce mouvement pour I’aménagement de 1’alphabet prend un caractére associatif. Destiné

" Guy Imart, « Le mouvement de « latinisation » en URSS » in Cahiers du monde russe et soviétique, 1965,

Vol. 6, N° 2, p.234.

135



des le début a simplifier 1’écriture des peuples turcs, le processus de la latinisation est marqué
par un certain démocratisme ; différents congres et des conférences ont été organisés dans ce
but. Il est a noter que le gouvernement a été trés sensible au fait de ne pas étouffer le caractere
révolutionnaire de ce processus.

Une deuxiéme étape commence par la centralisation de ce processus, ou
I’enthousiasme se transforme en une politique dirigée, de méme que le CICNAT se
transforme en CICNA, (ou le mot « turc » a été¢ supprimé) et le siege transféré de Bakou a
Moscou, a la surveillance directe du Comité Central Exécutif des Soviets de ’'URSS. Ce
dernier, enfin, est devenu le mode préparatoire du passage de I’alphabet latin au cyrillique
n’étant ainsi qu’une étape intermédiaire dans la politique du régime bolchévique. Au début
des années 1920, la cyrillisation des alphabets des peuples turcs était presque impossible au
vu de son association avec les tendances colonisatrices de créer un peuple fusionné
soviétique, privé des sentiments nationaux, ce qui n’était pas compatible avec le processus de
I’éveil national, orienté par les représentants de 1’intelligentsia encore vivante. La latinisation
s’avere €tre un moyen palliatif dans le processus de modernisation de la société, ou
I’instruction nationale a joué un role trés important. Le 1% Congrés Turcologique a laissé le
souvenir amer d’une intelligentsia impliquée dans le processus de la turcisation et accusée

dans le nationalisme bourgeois n’ayant pu éviter la purge lancée par le gouvernement central.

136



1. 2. Le probléme de ’orthographe de 1922 a 1939

Le changement du systéme graphique entraine la création de nouvelles normes
orthographiques. La création de [’orthographe basée sur l’alphabet latin prévoyait la
simplification au maximum de 1’écriture, sa standardisation et son rapprochement a la parole
orale des masses illettrées, notamment des ouvriers et des paysans issus du milieu des
kolkhozes.

Au début du XXeme siécle, I’application du principe phonétique, afin de faire se
rapprocher la langue écrite de la langue parlée azerbaidjanaise, a contribué¢ au rétablissement
de la régle de I’harmonisation dans D’écriture, trés caractéristique pour le vocalisme des
langues turques et pourtant délaissé pour cause d’une mauvaise adaptation de 1’alphabet arabe
au systéme sonore turc. Pourtant, la réinstallation de ce phénomeéne phonétique n’a pas résolu
le probléme d’écriture mais I’a rendu encore plus compliqué. Ces difficultés étaient de deux
types : d’une part, par rapport a I’écriture des mots arabes et persans, de I’autre, par rapport
aux mots turcs. Quant aux mots arabes et persans, certains déja empruntés n’avaient pas
I’orthographe unique méme transcrits en caracteres graphiques arabes. Le méme mot avait
deux, parfois trois images graphiques. Ce phénoméne était dii au fait que les mots persans
empruntés par les arabes ont été arabisés avant d’étre introduit dans le vocabulaire arabe alors
que les Turcs ont empruntés les mémes mots d’abord a persan en sauvegardant I’image
graphique de cette langue d’origine puis, de la méme maniére, de ’arabe toujours en gardant
I’orthographe de la langue empruntée”™*.

D’autre part, cette divergence est diie aussia I’absence de normes dans la
prononciation ; en raison du fait que d’apres le type de I’harmonisation, les zones des
dialectes de la langue azerbaidjanaise se distinguent 1’'une de ’autre par leurs particularités,
qui n’ont pas été jusque la érigées aux normes écrites stables et codifiés. Bien qu’il soit connu
que la norme littéraire de la langue azerbaidjanaise se développait a la base de la tradition
littéraire classique, les faits dialectaux et la langue populaire, ou le groupe de dialectes et des
koinés de I’ouest, du point de vue phonétique et morphologique ont joué un réle principal™.
Donc, cette instabilité se manifeste dans I’alternance des consonnes finales sourdes avec des
sonores. D’un c6té, on apercoit la tendance a sonoriser des consonnes, ce qui est tres
caractéristique pour la tradition littéraire classique et, de 1’autre la tendance a assourdir les

consonnes finales afin de faire se rapprocher I’écrit et la langue populaire ; outre cela, le

% Yeni Yol, 1923, N° 16, p.3.

283 Tofiq Haciyev, XX asrin avvallorinda Azarbaycan adabi dili, Bakou, Maarif, p. 81-82.

137



régionalisme domine largement dans I’orthographe. Ainsi, au XXe siecle, 1’époque de
I’édification de la langue littéraire azerbaidjanaise a la base de la langue populaire, le dialecte
de la capitale du pays, de Bakou qui fait partie du groupe de dialecte de Shirvan, a été mis a la
base de la langue littéraire®*®. Le fait de ’ériger de la koiné de Bakou & la norme de 1’écriture
s’explique par la place que la capitale a joué¢ dans le développement social, politique et
culturel du pays a partir de la fin du XIXe et au début du XXe si¢cle. Cependant, d’apres
Tofig Haciyev, cette tradition existait déja depuis la formation de la langue littéraire, car a coté
du dialecte de la capitale a 1’époque, de Tabriz, ont pris part aussi les dialectes de Shirvan.
Quant au dialecte de Bakou au XXe siecle, il est considéré plutét comme une langue usuelle
et non pas comme un dialecte local de Bakou. Du point de vue de la langue, Bakou
représentait tout le pays entier et en raison de ce qu’elle était la ville industrielle, elle a réuni
la population de différentes régions du pays qui ont apporté divers dialectismes dans la langue
littéraire™’. Alors, on peut conclure que dans le développement de la norme littéraire de la
langue ont pris part dans une certaine mesure, tous les dialectes représentés dans le pays.

Avant I’adoption des caracteres latins de 1’écriture, les Azerbaidjanais possédaient une
tradition historique de 1’orthographe, notamment en ce qui concernait les emprunts arabes et
persans. Les hommes de lettres avaient tendance a suivre I’orthographe originale de ces
emprunts, en créant leurs ceuvres. Pourtant, il faut remarquer que ces emprunts, une fois
devenus usuels, acquéraient une forme orale alors qu’a 1’écrit ils conservaient toujours la
forme d’origine, ce qui rendait ces mots incompréhensibles pour le peuple. L’évolution de la
lutte pour le changement de 1’alphabet contribuait ¢galement a la résolution du probléme des
régles d’écriture et leur simplification, concernant les mots d’origine turque ainsi que les
emprunts.

Des initiatives pour réformer I’orthographe ainsi que 1’alphabet ont été prises par M.
F. Axundzads. 11 a proposé d’écrire les mots arabes et persans conformément a leur
prononciation. En 1905, cette initiative pour réformer 1’orthographe a été prise par les autres
intellectuels. Ce besoin est né du fait de I’enseignement de l’alphabet par la méthode
phonétique. Dans ’alphabet rédigé par un groupe d’enseignants dirigé par F. Agazada, les
mots en caracteres arabes ont été écrits comme ils se prononcent en négligeant des régles
d’écriture arabe, c'est-a-dire qu’ils transcrivaient également toutes les voyelles sur 1’écrit.

Quelques années plus tard, le professeur, méthodiste M. Mahmudbayov, dans ses manuels

86 Tofiq Hactyev, XX asrin avvallorinds Azarbaycan adabi dili, p. 81-82.

T dem, Azarbaycan adobi dili tarixi, Bakou, 1976, p. 53-55.

138



« Ikinci il » (1908) et « Imlamiz » (1911), touche aux principes de la création des normes
d’écriture. Il considére que « la prononciation ne peut pas étre prise comme principe pour la
création des normes orthographiques car dans chaque ville, chaque région, il y a une
prononciation. Si on prend pour modele la prononciation, on peut arriver a avoir quarante,
cinquante types d’orthographe »**. Tl propose alors d’accroitre le nombre de signes pour les
voyelles et ainsi bien refléter la régle de 1’harmonie trés caractéristique pour la structure
phonétique turque. Le principe morphologique, ou autrement dit étymologique, a été¢ envisagé
par lui comme le plus approprié, ce qui était déja beaucoup plus évolué par rapport a ce que
disait M. F. Axundzada, préférant le principe phonétique pour la langue azerbaidjanaise. Dans
ITkinci il, pour supprimer la divergence dans 1’orthographe, il conseille de se conformer au
principe de I’harmonisation de la langue turque dans I’écriture des suffixes finaux : lar - Y,
lor - 3, maq — 3w, mok -4 |

Ainsi, jusqu’aux années 1920, les débats sur I’orthographe, li¢ a 1’alphabet, ont été
mené dans deux sens. Premierement, c’est 1’expression des consonnes sur 1’écrit;
deuxiémement c’est I’¢élimination de 1’écrit des sons particuliers a I’arabe et en déduire les
signes. Le combat mené a cette époque a donné certains résultats positifs mais n’a pas résolu
le probléme d’une maniere générale et le conservatisme dans 1’écriture persistait. D’autre part,
il était impossible de réformer I’orthographe avec 1’existence de 1’alphabet arabe.

La résolution du probléme de I’alphabet et son changement rend cette question de
I’orthographe trés actuelle et pertinente, car le NAT reflétait désormais relativement le
vocalisme de la langue turque-azerbaidjanaise. Depuis I’introduction du NAT a coté de
I’alphabet arabe a partir de 1922, plusieurs ouvrages ont été imprimés. Pourtant, dans ces
ouvrages dont les articles étaient imprimés en NAT, il n’y avait pas de régles d’orthographe
uniforme. Les divergences dans 1’écriture sont visibles dans les organes imprimés de
I’époque. Chaque journal utilise ses régles d’écriture. Par exemple, dans le journal Yeni Yol ou
Molla Nesreddin, la divergence dans 1’écriture persistait. L’orthographe de ces journaux a été
influencée par les différents dialectes régionaux, de méme parfois que la prononciation
particuliére des différents auteurs. Cette divergence dans I’orthographe étant sujet a la critique
dans la presse, il a ét€ proposé de créer une orthographe uniforme. C’est dans ce but que dans

I’article intitulé « Bir imla olmalidir » édité dans les journaux Yeni Yol, Kommunist et Maarif

M. Mahmudbayov, Imlamiz, 1911, p. 8, cité in A. Moharromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dévrii, Bakou,
1961. p. 43.

% Aga-mommod Abdullayev, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, p. 197.

139



iscisi, 1l était noté qu’il est nécessaire d’avoir une orthographe uniforme. En 1925, dans
article intitulé « Istilah va imla moasalalori » du journal Maarif iscisi, il était écrit :
« Concernant [’écriture, elle est encore plus déplorable... quant au nouvel alphabet c’est
pareil. 1l y a les discussions sur l’écriture du mot « fabrika » ; faut- il écrire fabrig ou
fabrika. Les éditions du Nouvel Alphabet sont aussi variées. Le mot gedacagom s’ecrit avec

20 Malgré des

une différente orthographe gedacam, gedacayam, gidacom, gedacokom
critiques sur la divergence dans I’écriture et plusieurs débats concernant ce sujet, le journal
Molla Nasraddin dans son numéro 50 de 1925, a demandé la liberté dans les reégles
d’écriture : « Je ne suis le partisan ni de [’écriture x, ni de [’écriture g. Je dis, jusqu'a ce que
tout soit arrangé, écrivez ce que vous voulez, mais veuillez expliquer vos arguments »**'. De
ce point de vue, I’orthographe du journal Molla Nesreddin a été considérée comme une
référence, étant donné que ce journal réunissait toutes les tendances, méme controversées ;
d’une part il reflétait la langue parlée par le peuple, allant trés souvent jusqu’a utiliser des
régionalismes, d’autre part, il essayait tout de méme de suivre la tradition d’écriture classique.
Dans le débat sur « quel principe et quelles regles il fallait utiliser dans la création des
nouvelles reégles d’orthographe » plusieurs propositions étaient faites. Pour les mots d’origine
turque, il a été proposé essentiellement les principes phonétique et morphologique. L’adoption
du principe phonétique a été soutenue particulierement par les journaux Yeni Yol et Molla
Nasraddin. Dans les articles édités dans ces journaux il était noté que, pour créer les régles de
I’écriture en NAT, il fallait se référer a la langue populaire et a la prononciation dans les
différents dialectes régionaux. Les journaux Kommunist, Maarif is¢isi et Yeni moktob ont
proposé d’utiliser a coté du principe phonétique également le principe morphologique.
Ensuite, la question était de savoir «a quel point il faut se conformer a la regle de
I’harmonisation dans 1’orthographe des mots turcs ». Dans la majorité des supports a été
remarqué qu’il est nécessaire de suivre la regle de I’harmonisation. Le numéro 28 du journal
Yeni Yol du 4 février 1923 remarqait qu’en ajoutant des radicaux a la racine des mots il fallait
les écrire en les accordant avec I’harmonie des mots. Par exemple, ga/mali-dir, olmali-dir,
onun-la. Les radicaux adjectivaux doivent étre ajoutés aux mots en accord avec la régle de

I’harmonisation. Par exemple, goyun-Iu et non pas goyun-Ii**.

290 stilah vo imla mosololori », Maarif is¢isi, 1925, N 2.
¥ N.B. « Mon na x-¢cryam, na do g-¢ryam. Mon deyiram, islor diizalinco hanst ilo yazirsiniz yazin, ancag
magsadinizi anladin », Molla Nasraddin, N 50, 1925.

22 Yeni Yol, 1923, 4 février, N° 28.

140



Une grande difficulté se posait surtout par rapport a la norme d’écriture des mots
empruntés traditionnellement de I’arabe et du persan ainsi que du russe.

Pourtant, D’attitude envers les régles d’écriture des mots arabes et persans était
équivoque. Concernant les régles d’écriture des mots arabes et persans qui sont entrés dans le
vocabulaire de la langue azerbaidjanaise, il y avait différentes opinions et propositions.
Certaines propositions ont été faites dans le sens de se conformer aux reégles phonétiques de la
langue turque et de les écrire conformément a leur prononciation dans la langue populaire.
Certains considéraient qu’il suffisait de les adapter a la régle de I’harmonisation de la langue
azerbaidjanaise. Les partisans de ce principe se sont montrés en général contre le principe
traditionel et historique. D’autres considéraient qu’il fallait complétement éliminer des mots
qui ne pouvant pas étre adaptés.

En ce qui concerne les mots russes — internationaux, il y avait trés peu de débat sur ce
sujet. Pourtant, il y avait deux points de vue tout a fait controversés ; les uns considéraient
qu’il fallait se tenir a principe phonétique et appliquer les regles de la langue parlée a ce
groupe de mots, alors que les autres insistaient sur I’idée qu’il soit nécessaire de garder leur
orthographe d’origine. Quant aux derniers, ils évoquaient I’impossibilité d’écrire des mots
internationaux conformément a leur prononciation dans la langue parlée car cela pouvait
mener a une confusion. Donc, les partisans de ce point de vue ont été aussi divisés en deux
groupes : ceux qui ont voulu garder 1’orthographe russe de ces mots et ceux qui s’en tenaient a
la forme initiale de la langue empruntée. Par exemple, ils ont proposé les formes telles que :
teori, kooperasiyon, stasiyon, etc. et non pas teoriya, kooperatziya, stantziya, etc. Cette
période, de 1922 jusqu’en 1926, est considérée comme la premiére €tape, celle de la recherche
d’un meilleur principe pour établir 1’orthographe claire, et c’est la raison pour laquelle une
divergence dans 1’écriture subsisterait encore longtemps.

Le probléme de I’orthographe était le sujet des discussions pendant le 1 Congres
Turcologique aussi. Des discours particuliers ont été consacrés a ce probléme. Le plus
remarquable est le discours du linguiste Lev Viadimirovi¢ Serba qui, de toute sa « discrétion
et prudence », considére le plus convenable pour les langues turques, de « combiner la
méthode phonétique et étymologique », car en envisageant « la valeur sociale» comme un
¢lément essentiel, le principe phonétique c'est-a-dire « écris comme tu parles » est « le plus

293

démocratique, simple et abordable » “°. Quant au principe historique, il trouve que « vu que

le principe historique ait des liens avec le passé, il nous lie a I’expérience de nos ancétres,

9 Pervyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s"’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenograficeskij otcjot, p. 159-161.

141



accumulée dans la littérature, les livres et dans les bibliothéques, 1’orthographe historique
nous permet de nous servir facilement de cet expérience de nos ancétres ». En citant
I’exemple de I’anglais, Serba considére que «si les Anglais rompent avec la tradition
historique de 1’orthographe, qui posent quand méme des difficultés, alors ils mettraient
beaucoup de monde dans une situation triste et les nouveaux apprenants ne pourraient lire des
livres anciens, ne pourraient se servir du bien de 1’ancienne culture accumulée». « Le principe
historique a tout a fait une valeur sociale pour le peuple avec son passé€, avec son héritage
culturel riche »***. Alors, on peut déduire de son discours que ce n’est pas le cas pour des
langues turques et que ce n’est pas pertinent de se servir de 1’héritage culturel qui appartient
au peuple, lequel est d’ailleurs considéré comme « nationaliste et bourgeois ».

Pour I’orthographe des langues turques, le probleme de I’écriture des mots arabes
devenus usuels a été considéré comme «le point le plus vulnérable », car d’apres des
scientifiques soviétiques, « la littérature turque a été basée non pas sur la langue populaire et
n’était pas destinée au peuple mais aux classes supérieures de la société, a I’aristocratie ». De
cette «raison historique » que les mots arabes ne sont pas écrits conformément a leur
prononciation, résultait la problématique de la langue azerbaidjanaise™”.

Au vu de Dl’existence de trois types d’orthographe (turque, arabe, persane) dans la
création des régles d’écriture pour les langues turques, Halimdjan Ibrahimov (Tatar) insistait
sur la prise en considération de deux points essentiels : le principe de I’harmonisation et celui
de I’agglutination. D’apres lui, il faut se tenir a un principe morphologique (¢tymologique) et
pour que celui-ci soit unique et commun, concernant les nouveaux emprunts, afin de ne pas
s’¢loigner les uns des autres. Il parle d’une sorte de « fédéralisme culturel et littéraire »,
proposant de prendre en considération deux catégories de propriétés ; la premiére concerne les
propriétés de chaque langue particuliére et la deuxieme, celles qui sont communes pour toutes
les langues turques. Ce terme de « fédéralisme » il I’est décrit de maniere tres floue. En tous
cas, ce principe n’a pas été suivi dans la création des régles orthographiques, ce qui a conduit
a la divergence dans I’écriture de mémes emprunts dans différentes langues turques. Ce fait
est dé¢ja di a la distinction des caracteres graphiques des alphabets, adoptés par chaque langue

turque.

4 Ibid. p. 160.
% Voir discours de Zirkov, Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij s ’ezd ( 26 fevralja- 5 marta 1926 g.).

Stenograficeskij otcjot, p. 162.

142



Ainsi le 1 Congreés Turcologique établit le principe phonétique comme essentiel pour
la création des regles d’écriture, d’'une maniere ou d’un autre combiné avec le principe
morphologique. Donc, il s’agissait surtout d’éviter le principe historique d’écriture, qui a été
considéré comme contradictoire au développement des langues nationales. Le Congres n’a
pas non plus accepté « le provincialisme » (le morcellement) existant dans certains dialectes
turcs ; a ces fins on propose de rédiger des dictionnaires orthographiques des langues turques-
tatares avec 1’écriture phonétique rationnelle établie, ainsi que la création de la transcription
phonétique scientifique a la base de I’alphabet latin pour transmettre tous les sons des langues
turques. Ces principes ont été ultérieurement discutés et soulignés au Plénium (réunion
pléniére d’une assemblée) du conseil scientifique du CICNA. D’une part, le principe
morphologique devait servir a ce que l’orthographe refléte les éléments morphologiques
particuliers a chaque langue donnée et de I’autre le principe phonétique devait contribuer a
I’application ultérieure de I’orthographe a la langue parlée en utilisant au maximum 1’écriture
phonétique dans le cadre du méme systéme morphologique®®. Le but essentiel de ’adoption
de ces méthodes était d’assurer 1’acquisition de 1’instruction intégrale rapide des ouvriers et
des paysans nationaux dans des kolkhozes.

Apres le 1¥ Congrés Turcologique, ou les principes essentiels de la création des régles
de I’écriture dans les langues turques ont été posés, en 1929, pour faire le bilan, a été
convoquée la 1% conférence azerbaidjanaise sur le probléme de 1’orthographe. Suite a cette
conférence ont été rédigés « le Dictionnaire de I’orthographe » (Imla liigati) et « Les régles de
I’orthographe », a la base des normes établis pendant cette conférence (Azarbaycan birinci

imla konferansi).

28 Jazyk i pis’'mennost’ narodov SSSR, p. 280, cité in K. M. Musaev, « Voprosy razrabotki i dal’nejsego
soverSenstvovanija orfografij tjurkskih literaturnyh jazykov Sovetskogo Sojuza », in Orfografii Tjurkskih
literaturnyh jazykov SSSR, Akademija Nauk SSSR, Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, Moscou, 1976, p.
10.

143



Dictionnaire orthographique de V. Xuluflu de 1929

Source : Xuluflu Vali, /mla Liigati, Bakou, Azornasr, 1929

La rédaction de ce dictionnaire dura trois ans et la conférence y introduit certaines
corrections. Les rapports concernant 1’orthographe ont été faits par B. Tchobanzade dans
« Principes généraux de 1’orthographe » (Imlada iimiimi prinsiplor), V. Xuluflu dans « Les
fondements orthographiques dans le nouvel alphabet » (Yeni alifbada imla asaslari) et G.
Imanof dans « Orthographe des termes européens » (Avropa istilahlart yazilis)™’.
L’importance de ces regles imposées consistait en liquidation de 1’existence de différentes
variantes d’écriture du méme mot et de la méme forme grammaticale, ainsi qu’en une certaine
stabilité dans I’écriture des mots essentiellement internationaux, empruntés a la langue russe.
Vali Xuluflu, dans I’article « Diizgiin yazi », considére que « Le nouvel alphabet a été destiné a
normaliser les divergences dans 1’écriture ». Des lecteurs et des lettrés, d’apres lui, devaient
porter leur attention sur I’image graphique des mots, surtout celle des mots étrangers. Dans ce
sens, il propose de suivre la méme écriture pour les emprunts, mots qui devraient tout d’abord
étre turcisés c’est a dire correspondre aux régles de la langue turque. Et si chaque citoyen
suivait cette voie du journal Yeni Yol, I’écriture d’une région serait compréhensible pour

I’autre. De cette maniére, la méme écriture des mots turcs serait diffusée parmi d’autres

peuples turcs et ainsi contribuerait a la création d’'une méme écriture et d’une langue turque

27 Xuluflu Voli, Imla Liigati, p. 9-20.

144



commune””®. 11 faut remarquer que la rédaction des autres dictionnaires ultérieurs a été basée
sur celui rédigé par Xuluflu.

Cependant, ce dictionnaire n’est pas considéré comme satisfaisant, bien qu’il ait au
moins pos¢ certaines regles d’écriture. L’application a I’exceés du principe phonétique a eu
pour conséquence que la majorité des mots ont été écrit comme ils étaient prononcés dans les
différents accents régionaux. Par exemple, au lieu de la forme littéraire commune du mot yani
(autrement dit), a été codifiée une variante régionale yani, nogda au lieu de négta (point),
xangal au lieu de xancor (poignard), affayr au lieu de havay: (gratuit), etc. Les mots qui se
terminaient par ¢ avaient été écrits avec un ¢ dans le dictionnaire, par exemple aga¢ (arbre),
dilmang¢ (interpréte), burgag, argag¢. Le radical final a des mots empruntés a russe a été
supprim¢ sans distinction : sistem, problem, dialektik, didaktik, mexanik, fizik, botanik, etc.,
alors que ces mots, s’ils ont un « a la fin, sont des noms par leur forme grammaticale et des
adjectifs s’ils ne I’ont pas. L’absence d’un principe unique dans 1’écriture des mots arabes et
persans posait toujours des difficultés. Les mots arabes qui commengaient par un elif - | ont
¢été écrits confomément a leur prononciation dans le langage parlé, avec un e (par exemple ;
ehtiyat, ehtiyac, ehtiram) et certains avec un i comme ils 1’étaient a 1’origine (par exemple ;
ihtikar, ihya). Les mots avec les radicaux iyyat, iyyat, iyya dans certains cas s’écrivaient avec
un seul y : hiiriyat, baladiya, baqiya ; alors que dans les autres cas ils s’écrivaient avec deux
y : ciimhuriyyat, ictimayyat, sahiyya™"”.

Pendant la période de la « turcisation », entre 1922 et 1929, le probléme des régles de
I’écriture se pose essentiellement en ce qui concerne les mots arabes et persans, ainsi que les
mots turcs compliqués, dans un but de recherche de la voie la plus simple pour I’écriture afin
de faire se rapprocher la langue écrite et la parole. En outre, dans ce dictionnaire, on peut déja
voir Dl’introduction et le renforcement d’un particularisme de la parole azerbaidjanaise
¢galement dans I’écrit ; par exemple, dans le point 37, il est proposé d’écrire man, min, indi,
manimsamaq au lieu de ban, bin, imdi, banimsamaq300.

Quant aux normes d’écriture des mots internationaux-russes, la question ne se pose
pas encore si rigoureusement car ce type de mots n’a pas encore une forte tendance a pénétrer
dans la langue. Il y a pourtant une ébauche des régles qui seront par la suite plutdt destinées

au rapprochement de [’écriture de la langue azerbaidjanaise a 1’orthographe du russe.

% Vali Xuluflu,« Diizgiin yazi », Yeni Yol, 1923 n° 16, p. 2.
% Xuluflu Voli, Imla Liigati, p. 9-20.
3% uluflu Voli, Imla Liigati, p. 9-20.

145



Cependant, il faut remarquer que /mla Liigati rédigé par Vali Xuluflu n’a pas été la premiére
tentative, celle-ci appartient a Azarbaycani Oyranan Camiyat (Société étudiant 1’ Azerbaidjan).
Méme apres la rédaction de ce dictionnaire, la divergence dans les régles d’écriture persistait ;
chaque journal continuait a appliquer ses regles, ce qui rendait difficile le travail dans
I’enseignement.

Le probléme des normes d’écriture ne cesse d’étre le sujet des discussions a partir de
la premieére conférence orthographique. En 1931 la deuxiéme conférence de 1’orthographe a
¢été organisée ou les reégles d’écriture ont été révisées. Tout cela en a fait le sujet des débats
dans la presse : le journal « Azarbaycani 6yranma yolu » (1a voie d’étude de I’ Azerbaidjan) en
1931 a publi¢ des théses sur les nouvelles normes d’écriture qui €taient basées sur les
principes phonétique et morphologique. Ces theéses établissaient les régles d’écriture pour les
mots d’origine turque, les mots arabes et persans usuels ainsi que littéraires et les mots
internationaux-russes. Les régles de 1’orthographe ont été basées sur les principes phonétique
et morphologique.

Concernant les mots d’origine turque, il s’agissait d’écrire les mots prononcés par les
consonnes initiales b ou p avec b, par exemple bigmak. Les mots écrits soit avec un b soit avec
un m les écrire avec m par exemple, min, man. Les mots avec g ou y au milieu les écrire avec
un g, dagirman, igna, igirmi. Les mots commengant par d qui s’écrivent parfois avec ¢ n’écrire
qu’avec d. La sonorisation de la consonne finale x, ¢, ¢ par exemple papaq, ¢anaq, almaq.
Les mots comme yapragq, topraq, ilari, koprii écrire comme yarpaq, torpaq, irali, korpii
conformément a la régle de la métathése. Les mots prononcés dans les syllabes finales avec u
ou z n’écrire qu’avec 1 par exemple, pambiq, sabin, ¢apiq, qarpiz. La particule possessive
comme ki devait correspondre a la régle de I’harmonisation, par exemple, aradaki, manimki,
oziinkii, onunku.

Quant a I’écriture des mots arabes et persans, les régles phonétiques de la langue
turque devaient étre appliquées et il s’agissait d’adapter ces mots a la prononciation.
Cependant, par rapport aux emprunts arabes et persans littéraires qui ne sont pas devenus
usuels dans la langue parlée, il a été décidé de les écrire sous la forme littéraire classique.

Pour les emprunts russes-internationaux, I’orthographe russe de ces mots a été
considérée comme convenable, sauf qu’il a été¢ proposé d’écrire les mots avec suffixe a a la
fin sans a, par exemple, problem, sistem, aptek, kontor. Le suffixe russe cija (yus), pour la
raison de 1’absence de cette phonéme dans le systéme phonétique, devait étre remplacé par
siya ; kooperasiya, par exemple. Le suffixe en russe izacija (uzayus) devait s’écrire lasma-

lagma, lasdirma-lagdirma, et le suffixe nat écrire 1a ou cela est possible avec /ig. Cependant, il

146



faut remarquer que dans ces theéses aussi le principe de rapprochement de la langue littéraire
avec I’oral a été fait de maniére excessive. Les mots ou a la position finale, on entend s ou z
devaient s’écrire avec un s, par exemple ; uldus, aras, almas, etc. Les particules ila, [a, la
devaient étre écrites liées aux mots conformément a leur prononciation dans la langue parlée ;
par exemple ¢cay-nan, ordak-nan, bala-y-nan, dava-y-non, etc. Les mots comme atlar, itlor,
gozlar, narlar, arlor, giinlor sont écrits comme ils se prononcent atdar, itdar, gazdor, narrar,
arrar, giinnar. Les radicaux des noms dan, don sont écrits nan, nan ondan-onnan, mandan-
monnan, etc!,

Dans le journal Kommunist aussi, article « Azarbaycan dili imlasimin islahi
hagqinda » (N°12-13) (Concernant la réforme de I’orthographe azerbaidjanaise) a été
imprimé. Dans cet ouvrage, il s’est agi de réformer completement 1’orthographe et le rendre
conforme a la langue parlée, ainsi que de la nécessité de prendre le principe phonétique de
I’orthographe comme base sans exception®">.

Donc, avec le raprochement de la langue littéraire a la parole, on assite également a
I’approfondissement de la particularité et de la différenciation de la langue azerbaidjanaise par
rapport aux autres langues turques, et surtout la codification de ces divergences en écrit.

Ainsi, en 1934 et 1935, plusieurs projets concernant les normes d’écriture ont été
proposés et discutés et, fin 1936, le Comité Central Exécutif de 1’Azerbaidjan fait entériner
I’approbation de la décision concernant des normes d’écriture et fait publier le dictionnaire
d’orthographe sous la direction de K. Maommadli. 1l est intéressant de voir que, si concernant
les mots d’origine turque, arabe ou persane, avec la simplification il s’agissait toujours de
codifier leur différence par rapport aux autres langues turques, concernant les mots russes-
internationaux il s’agissait de les faire se rapprocher le plus possible de la langue russe. Dans
les regles d’écriture de 1936 on assiste toujours au processus du rapprochement de 1’écrit a la
langue parlée, par exemple les mots €crits au milieu et a la fin par un x ont été écrits avec un
g. Il est remarquable qu’a cette époque il y ait aussi un essai de retour aux radicaux persans
dans D’écriture de certains mots, ce qui devient tout de suite I’objet d’une grande critique :
vaxtsiz - bivaxt, mazali- bamaza, miimkiinsiiz-namiimkiin. Donc, en 1937, le nouveau projet
des normes d’écriture a été établi, ou il a été considéré que I’orthographe doit étre basée sur la

langue parlée du peuple et que dans I’écriture des mots internationaux il faut se conformer au

39T A. Moaharromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii, Bakou, 1961, p. 49-51.

9% Azorbaycan adoabi dili tarixi (sovet dévrii), 111 cild, (sous la rédaction Moharromova R. C.), p.29.

147



principe du soviétisme,”” consistant a rapprocher les langues nationales de la langue russe. La
proposition de 1937 prévoyait les changements suivants :

1. Concernant I’orthographe des mots qui se prononcent avec un x ou ¢ au milieu ou a
la fin, 1l a été proposé trois variantes :

a). Ecrire ce type de mots conformément a leur prononciation dans la langue parlée
c'est-a-dire avec x ; ¢ox, ox, papax, yuxu, yaxst, etc.

b). Ecrire les mots monosyllabiques avec x et avec ¢ si ce sont les mots
polysyllabiques ; ¢ox, ox, papaq, parlaq, pambiq, etc.

c). Ecrire avec ¢ des mots qui se prononcent a la fin soit avec x soit g ; ¢og, papag,
yarpag, etc.

2. Concernant les mots qui se prononcent a la fin acvec k, g, y:

a). Certains ont considéré que les infinitifs des verbes qui se terminent par g, k tels
olmagq, galmak, doivent étre écrits o/mag, galmag. Tous les mots qui se prononcent avec &, g
ou y doivent étre écrits soit avec un k soit avec un y (amoak, ¢icok); amak /omay, ¢i¢ok
/¢i¢9y304.

Concernant les mots internationaux, il a été proposé de les écrire conformément a leur
pronociation dans la langue russe : gogol, hektar, gidro ; et pour les abreviations comme Y/K,
AKP, XKS, il a été proposé de les écrire tout comme dans le russe : VKP, AKP, etc. Les mots
se terminant par un a devaient étre écrits comme dans le russe : problema, direktiva, drama,
apteka, etc. Donc, ces regles ont été approuvées en 1938 et appliquées jusqu’a I’introduction
de I’alphabet cyrillique en 1940. Dans les régles d’écriture de 1938, ont trouvé leur place

surtout les descriptions de ’orthographe des mots russes-internationaux".

1. 3. Le probléme de la terminologie dans la langue durant la période de

I’indigénisation. La simplification et la démocratisation du vocabulaire

3% Mohorromov A., Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii,p. 49-51.
¥Idem, p. 52.
395 7. 1. Budagova, G. G. Ismailova, « Orfografija Azerbajdzanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh

jazykov SSSR, p. 52.

148



L’¢évolution de la terminologie, comme celles de 1’alphabet et de I’orthographe, refléte
bien les transformations politiques de I’époque. Comme dit précédemment, apres 1’alphabet le
probléme qui préoccupait les intellectuels azerbaidjanais dans la formation et I’évolution de la
langue littéraire était celui de la création de la terminologie. D’ailleurs, le probleme de la
création de la terminologie étroitement li¢ a celui de 1’alphabet, car la reconstruction de la
langue consistait en générale non seulement a changer 1’écriture mais aussi a reformer le
lexique, susceptible de refléter la culture soviétique et mondiale. La politique de
I’indigénisation menée dans les années 1920 par le gouvernement bolchévique prévoyait la
« démocratisation » de la langue littéraire nationale. Cette démocratisation était envisagée
comme la rupture avec le patrimoine littéraire et culturel qui, désormais, était considéré
comme bourgeois. Ce processus a touché la terminologie aussi, le domaine du lexique le plus
sensible aux changements de la vie sociale et politique, dans la science et la technologie.

Pour démentir I’idée que la création des termes dans la langue azerbaidjanaise est
« P’acquisition d’Octobre » de 1’époque soviétique du développement de la langue, comme
c’est toujours mentionné dans les ouvrages concernés, il faut préciser que la terminologie
azerbaidjanaise a connu une longue histoire dans son développement.

L’évolution du systéme des termes aussi, comme toute la tradition linguistique, trouve
sa base dans le lexique turc commun’”. Bien que 1’époque soviétique soit beaucoup plus
remarquable par le fait que la création et 1I’évolution du systéme terminologique sont
organisées et controlées par les organes qui sont trés souvent supervisés par 1’état. En outre,
les étapes précédentes refleétent plutdt I’évolution naturelle et désorganisée de la langue.

Le début de I’époque soviétique, a partir des années 1920 jusqu’aux années 1930, pour
la création des termes ainsi que pour 1’alphabet il y avait trois possibilités qui découlaient des
idées de courants formés : garder des langues de la culture traditionnelle comme une source
de création des termes, c'est-a-dire I’arabe et le persan, emprunter aux langues européennes et
au russe, créer les termes selon les moyens propres a la langue azerbaidjanaise, autrement dit,
sur la base du turc. Cette troisieme possibilité¢ était divisée en deux : d’une part, les
« azericiler » c'est-a-dire ceux qui ont voulu créer les termes scientifiques sur la base des
dialectes populaires et, d’autre part, les partisans de la turcisation des termes dans le but

d’avoir une langue unifiée qui sera compréhensible pour tous les Turcs.

% M. M. Adilov, « Azerbajdzanojazyénye pismennye pamjatniki i terminologija (institut rukopisej) »,

Azarbaycan terminologiyast problemlori, Bakou, Azorbaycan SSR Elmlor Akademiyasinin terminologiya

komitasi, 1988, p. 209.

149



La premiére possibilité était vite écartée, car la tendance de la modernisation de la
langue nationale ne correspondait pas du tout a 1’idée d’emprunter a ces langues de 1’écriture
ancienne. Elles étaient jugées difficiles pour la compréhension, alors qu’il s’agit de remarquer
que I’arabe et le persan pendant plusieurs siecles étaient la principale source pour la création
des termes dans la langue azerbaidjanaise ; d’ailleurs, jusqu’au XIXeéme siccle, ces deux
langues restaient la seule source d’enrichissement de la langue azerbaidjanaise. La campagne
contre les mots arabo-persans atteints un degré tel qu’on évince les mots déja bien usuels.
Cette possibilité d’emprunter aux langues arabe et persanne ¢tait méme considérée comme
réactionnaire et panislamiste par certains®®’. Au méme processus de purification de la langue
des mots arabo-persans afin de turciser et rendre la langue littéraire plus populaire, on assiste
dans la Turquie kémaliste en 1929.

Imposer le russe, en tant que source de création des termes, au début des années 1920,
ce n’était pas encore si tangible, ainsi que dans le probléme de ’alphabet car les peuples,
comme déja mentionné, venaient de se libérer du joug tsariste et de la politique de la
russification et étaient trés prudents, sinon hostiles a cette idée assez ancienne.

Ainsi, 1’époque précoce de la soviétisation (I’indigénisation) est marquée par la
tendance d’une part, a rendre plus national, c'est-a-dire turciser, de 1’autre a « moderniser » le
vocabulaire pour le rendre complétement soviétique. Il faut remarquer que la turcisation prend
un aspect particulier dans la langue azerbaidjanaise. L’emploi des mots turcs anciens, qui sont
déja sortis de 1’usage azerbaidjanais mais employés dans les autres langues turques, est
largement rependu dans le vocabulaire de la langue azerbaidjanaise dans les années 1920,
ainsi que les mots turcs beaucoup plus employés en ottoman qu’en azerbaidjanais méme.

Dans le but de la turcisation du vocabulaire, on assiste ¢galement a la traduction de
tous les termes sociopolitiques en langue maternelle, ainsi qu’au processus de la création des
termes par les moyens propres a la langue azerbaidjanaise. Cette méthode a été considérée
comme la plus optimale du fait qu’elle rendrait la langue beaucoup plus compréhensible pour
le peuple. Pourtant, cette alternative jugée artificielle et d’inspiration nationaliste plus tard, a
partir des années trente, a pris le nom de «purisme » dans les ouvrages linguistiques

azerbaidjanais de 1’époque soviétique et cette idéologie a €té persécutée.

7 Le discours de Zifeldt dans le Congrés Turcologique de Bakou, voir Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij

s ezd (26 fevralja- 5 marta 1926 g.). Stenograficeskij otcjot, p. 186.

150



Par ailleurs, on observe I’introduction de termes internationaux dans la langue par les
modernistes et, pourtant, ’on estime que la premiere tendance était beaucoup plus
repandue®®®,

Donc, vers la fin des années 1920 et le début des années 1930, dans le choix de la voie
de la création de la terminologie aussi, on s’est arrété sur I’idée de 1’internationalisation. Les
termes internationaux ont été considérés comme « anodins » pour la création d’un nouveau
vocabulaire soviétique aussi bien que I’alphabet latin pour [’écriture, alors que ces
internationalismes n’étaient méme pas vraiment des internationalismes mais les termes
internationaux morphologiquement russifiés, ce qui se manifeste aussi dans les régles
d’écriture de ces mots. Cependant, dans les années 1920, ces termes sont encore difficilement
implantés dans la langue alors qu’a partir des années 1930, la terminologie azerbaidjanaise se
développe de plus en plus par I’enrichissement des termes russes-internationaux avec
I’orthographe russe a priori.

Ainsi, deés D’époque précoce de la soviétisation on assiste au processus
d’encouragement a la différenciation et la particularisation des langues turques menées par le

Centre.

%M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, Bakou, Elm,1973, p. 65.

151



1.3.1. Les mots arabes et persans dans le vocabulaire de la langue
azerbaidjanaise

La langue azerbaidjanaise, comme les autres langues turques, avait un contact tres
long et étroit avec les langues classiques comme 1’arabe et le persan. Les écrivains
azerbaidjanais ont largement utilisé ces langues classiques pour créer leurs ceuvres
immortelles. On peut dire que tous les termes scientifiques, politiques, sociaux et
philosophiques ont ét¢ empruntés a ces langues. Cependant, cet abus des emprunts a été trop
critiqué déja a partir du XIXeéme siecle. Avec I’amorce du processus de la « démocratisation »
et de la turcisation dans les années 1920, les vrais conditions ont été crées pour les
changements. Par exemple, dans 1’article « Tiirk kolmalorinin unudulmasina sabab no
diir », Pauteur écrit: «les derviches emmenent avec eux une soupiere qui s appelle
kaskiil (une sébile). Chacun y jette ce qu’il a a la main. Notre langue turque est actuellement
la sébile des langues orientales ; vous pouvez y trouver les mots, les expressions et des terkib
de toutes les langues »**.

Du point de vue de la place des mots dans le systeme de la langue et leur emploi, on
envisage deux groupes des mots arabes et persans. D une part, ce sont des mots qui ont joués
un role important dans le développement du vocabulaire de la langue. La majorité de ces mots
empruntés ont adaptée aux normes phonétiques et grammaticales de la langue azerbaidjanaise
et on les considére comme le fond lexical usuel de la langue. Ce groupe de mots est employé
dans les années 1920 aussi bien qu’aujourd’hui. Par exemple : xalg (peule), alifba (alphabet),
gabul (réception), madoni ((culturel), inkisaf (développement, progrés), dovr (période,
époque), vahid (unique), tasarriifat (agriculture), garar (décision), magsad (but), istehsal
(production), alaga (relation, rapport), calb (attraction, implication), ziyali (intellectuel), comi
(totalement, seulement), idars (administration, gestion), azad (libre), maarif (instruction),
hesab (calcul, compte), tabligat (propagande), maktab (école), kitab (livre), taskilat (société,
organisation), etc. D’autre part, ce sont des mots assez difficiles a comprendre et qui sont
susceptibles d’étre remplacés par leurs équivalents plus simples. Ce groupe de mots est aussi
tres largement employé dans les années 1920 mais ils ont perdu leur usage dans la langue
moderne. C’est par rapport a ce dernier groupe que les intellectuels azerbaidjanais déja au

XIXéme siécle émettaient de vives critiques. Ce sont des ferkib(s) et des izafet(s)’’’ qui ne

399 Yeni Yol, 1923, N° 2(17), p. 3.

319 Voir Introduction.

152



correspondent pas tout a fait au contenu phonétique et a la structure grammaticale des langues
turques. Par exemple, des mots comme binagiizarlig, fiigorayi-kasiba, dariilfiinun, madiri-
masul, tarixi-adabiyyat, timure-miilkiyya, Bahri-miihiti-kabir, bahriyyun, nahr, torig, mabar,
miivqiif et d’autres étaient considérés comme faisant partie de cette catégorie. Ce type de mots
a été remplacé plus tard par leurs équivalents azerbaidjanais ou arabes et persans plus usuels,
ou bien par les mots russes ou internationaux par la suite. Par exemple : rohbarlik (direction,
administration), proletar (prolétariat), universitet (université), redaktor (rédacteur), adabiyyat
tarixi (histoire de la littérature) muilki islor (affaires civils), Sakit okean (Océan Pacifique),
doniz¢i (marin), ¢ay (riviere), yol (chemin, voie), nagliyyat (transport), stansiya (station,
arrét).

Ces mots arabes et persans usuels dans différents domaines de la science, sous prétexte
de d’arabisation et de persanisation, ont été littéralement chassés et évincés de la langue
pendant certaines périodes, étant remplacés par les mots russes. Par exemple, le mot iglim
(climat) était remplacé par klimat, xarito (carte) par karta, tabligat (propagande, agitation) par
agitasiya, tagqvim (calendrier) par kalendar, moadaniyyat (culture) par kultura, ingilab

(révolution) par revolusiya, hesab (calcul) par arifmetika, nabz (impulsion) par puls.

153



1.3.2. La création des termes par les moyens internes de la langue
azerbaidjanaise. Le purisme comme la démocratisation de la langue

La période de I'indigénisation, de 1’époque soviétique jusqu’aux années 1930, est
marquée par le purisme dans la langue littéraire. Ce phénomene dans 1’azerbaidjanais s’est
manifesté dans deux voies. La premicre s’est consistée a démocratiser la langue. Cette
démocratisation de la langue a été comprise, par les puristes tout d’abord, comme 1’épuration
de la langue des mots arabo-persans, considérés comme encombrants et pesants. Cependant,
la aussi il y avait deux idées ; 1'une consistait a n’évincer que les mots compliqués et la
deuxiéme qui consistait a purifier complétement la langue des mots arabes et persans ; méme
les mots déja bien usuels et qui ont fait partie du fond lexical de la langue n’ont pas échappé a
ce processus. Mais cela a conduit a des lacunes importantes dans la langue, donc il s’est agi de
créer des mots nouveaux. Les puristes ont proposé d’aller chercher les termes dans la langue
populaire sinon de les créer a la base des racines des mots populaires. Pour ce qui est la
seconde voie, le purisme étant dirigé contre les termes dits internationaux, la traduction des
termes a été tres répandue.

Le dictionnaire russe-azerbaidjanais 7ofsirli Xalg Liigati de Qafur Rasad, édité par
Morkazi Turk Matbuat Nagriyyati (Imprimerie Centrale de la Presse Turque) en 1921 a Bakou,
composait des différents termes traduits.

Par exemple :

Havada u¢maq (aviasiya) - 1’aviation, hékiimatsizlik (anarxiya) - 1 anarchie,
ohamiyyatsiz, zarra (atom) - I’atome, xalq torafdarlari-(demokra)t- le démocrate, bas idara
(departament) - le département, timumilik (kommunizm)- le communisme, dariilfunun raisi
(rektor)- le recteur, muzaxana (ermitaj) — ’ermitage, hifziissihho (gigivena)- 1’hygiéne,
muzaniilhava (barometr)- le barometre, hovayi-nasimi (atmosfer) —1’atmospheére, anciiman
(kongres)- le congres, istibdad momuru (biirokrat) - le bureaucrate, tul dairasi (meridian)- le
méridien, raisi-cumhur (prezident)- le président, heyati-rayasat (prezidium) - la présidium,
mizaniilharara (termometr)- le thermometre, canbazxana (sirk) - le cirque etc.

Qafur Rechad, dans son dictionnaire géographique, a traduit aussi des termes comme :
Dovlat — toplantay, madon sulari - qurilgan sulari, metal — yayxan, ahali - yasaq, miihit
(okean) — biiriiyan, rasadxana - baxovilak, sanaye - toradig, president (raisi-ciimhur) -

basmaq, madda - nasnak’!!.

M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p.67-68.

154



Afin d’organiser I’enseignement dans la langue maternelle il fallait créer la
términologie appropri¢e. Dans ce but, en 1922, la Commission de la Terminologie (Istilah
Komissiyast) a été créée aupres du Conseil des Commissaires Populaires de 1’ Azerbaidjan
(Azarbaycan Xalg Komissarlar:t Surast) sur I’initiative de Nariman Narimanov et Samedaga
Agamalioglu. Tagr Sahbazi est devenu président de la commission. En 1923, cette
commission a été transférée au Comité Central Exécutif de I’Azerbaidjan et la présidence
transmise a S. Agamalioglu. La Commission de la Terminologie a rédigé et imprimé plusieurs
dictionnaires terminologiques pour enseigner la mathématique, la géographie et d’autres
disciplines dans les écoles. Les dictionnaires rédigés par la commission ont été composé
d’abord d’un terme russe suivi de son équivalent azerbaidjanais usuel a 1’époque puis, des
néologismes proposés par la commission elle-méme”'*.

Il s’agit de remarquer que ces termes créés par les moyens propres a la langue
azerbaidjanaise avaient une grande importance pour 1’évolution des termes en général. Le 8
décembre 1922, le journal Yeni Yol dans son numéro 12 écrivait :

« Le travail de la Commission de la Terminologie du Comité Central Exécutif apporte
déja ses résultats. Ces termes seront tres utiles pour rédiger des manuels scolaires pour les
écoles primaires. Parce que, sans doute, les ouvrages composés ou traduits en ces termes
seront compréhensibles pour les enfants ainsi que pour les ouvriers et les paysans.
L’existence de ces termes va contribuer a [’aspiration de ceux qui rédigent et traduisent des
livres »'3 .

Dans le dictionnaire de la terminologie concernant la nature de C. Cabrayilbayli, les
mots comme : fanaffiis-hon alma (la pause, la récréation), heyvan-dirgi (I’animale), tobiat-
varis (la nature) ont été traduits®'*.

Le dictionnaire concernant la mathématique de Sami Kamal est remarquable quant a la

traduction des termes suivants :

12 M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslar, p. 67.
3« Morkazi Icrayya Komitasinin Istilah Kommissiyasimin calismast natica vermaya baslaywr. Bu istilahlar
birinci martaba moaktablor iiciin... dors kitablart hazirlamaga artiq daracada alverisli olacagdwr. Ciinki bu
istilahlarla diizalmis va ya torciima olunmus bilgi kitablarimin ham usaglar, ham do kondli va fohlalor iigiin
aydin, asan olacag siibhasizdir. Bu istilahlarin varligi kitab yazanlarin va torcuma edoanlorin ciiratlo iso
girismalarina yol olacagdir », Yeni Yol, 1922, 8 decembre, N°12.

M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslart, p. 69.

155



Néqgta - banak, hondasa - bi¢imbil, aksioma - 6ziiballi, nisbat — tutus, diistur - ¢esni,
manfi-tors, istigamat - ¢igir, miitonasib - tutas, pargar - firlag, plyus - topaq, rogom —
sayac’”’.

Parmi les dictionnaires édités par la Commission de la Terminologie on peut citer
Idara istilahlar: (1924) (Les termes administratifs), Nobatat istilahlar: (1926) (Les termes
botaniques), Hiiquq istilahatlar: (1926) (Les termes juridiques), entre autres.

Le dictionnaire du chemin de fer (Damir yol islatma istilahlar:, Baki, 1924) a fourni
des termes comme : Aktiv- islok, harakatli, diri; allur- gedis,; avanqard- qabaq yolu
aviator- ugucu ; aviasiya-uguculuq ; akt-is, harakat.

Le dictionnaire militaire de Oliaga Sixlinski « Ruscadan tiirk¢aya qisa doyus
sozliiyii », édité a Bakou en 1926, contient la traduction de termes comme : aeronavtika -
havada tizma ; abida - andirgac ; partizan - qosuntu, yan tutan, yan basan ; paroxod-bug
gamisi ; paravoz - bug arabasi ; dovr - ¢ag doniimii ; planet - gazon ulduz, nazariyya - bilgi ;
carayan - axinti, naqliyyat — dasinti, dasiyict; dasta - ayrilti ; toyyara - ugqac ; qurulus-
diizgii ; 16vbar-longor, etc®'®. 11 faut remarquer que c’était le seul dictionnaire de termes
militaires édité a I’époque soviétique.

L’autre moyen pour pallier aux lacunes dies a I’élimination des mots arabes et persans
de la langue était d’emprunter a la langue russe et surtout a son fond lexical international.
Durant les années 1920, ce sujet a été¢ beaucoup discuté dans la presse azerbaidjanaise en
raison de Dattitude équivoque envers celui-ci. Certains proposaient d’emprunter le moins
possible au russe et d’adopter les mots empruntés aux régles phonétiques de I’azerbaidjanais.
Parmi les partisans de cette idée, il y avait Bekir Cobanzads qui a exprimé son point de vue
dans Varticle Elmi va adabi dil masalasi®’’.

L’autre partie des adeptes s’en tenait a la méme idée, pourtant étant moins rigoureuse.
Les spécialistes qui participaient a ce débat ont expliqué qu’en supprimant des mots arabes et
persans de la langue il fallait emprunter a la langue russe d’une manicre systématique,
notamment & son fond international. Dans Darticle « Istilah esaslari », en premiére page du
journal intitulé Dilimizin islahi, publié en 1923, on pouvait lire : « Si on recourt aux réformes
dans [’azerbaidjanais et si les termes arabes et persans sont refusés, alors il faut sauvegarder

les mots internationaux utilisés par les Azerbaidjanais. Par exemple, les mots suivants :

M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p. 69.

318 Ibid., p. 74.
17 Bekir Cobanzada, « Elmi vo adabi dil masalssi » Maarif is¢isi 1927, N 5.

156



kapital, internacional, burjua, kapitalist, radion, kongra, konfrans etc. Dans le probleme de
la terminologie, il faut faire avancer le point de vue de l’internationalisation... c'est-a-dire
dans la langue réformée, il faut emprunter, tout d’abord les mots internationaux »'*.

Au contraire, le purisme dirigé contre la langue russe se manifestait dans la tendance
de créer de termes par des emprunts a la langue ottomane d’une part et d’autre part, a la
langue arabe et au persan. On observe cette influence dans les dictionnaires cités plus haut.
Dans le dictionnaire du chemin de fer, certains termes internationaux ont été donnés dans les
formes employées dans la langue ottomane et non pas dans la langue russe. Par exemple
diametro (diametr), metro (metr), kadro (kadr), ampermetro (ampermetr), voltmetro
(voltmetr), jenerator (generator), brigad (brigada), kablo (kabel), manometro (monometr),
stansyon (stansiya), jimento (sement).

Farhad Agazada, dans Darticle intitulé « Moaktab kitablari va istilahlarlar » (Les
manuels scolaires et les termes), paru dans le journal Maarif isc¢isi, a considéré le
remplacement artificiel des mots internationaux par les mots arabes et persans, comme une
erreur. « Certes, il n’y a aucun sens a nommer les objets créés par la culture européenne par
les mots arabes et non pas européens... il faut emprunter la désignation de [l’objet ou la
dérivation du terme de cet objet selon son origine. Il n’y a de place ni dans I’histoire ni dans
la logique pour que aeroplan soit emprunté a [’Europe et sa désignation « tayyara » de
[’Arabie. Déja, tandis que le mot « aeroplan » se turcise facilement le mot « tayyara » n’a
méme pas tendance de le faire »**°.

La presse azerbaidjanaise a aussi joué¢ un grand rdle dans la création des termes.
Cependant, la traduction hate et souvent mécanique, a partir de la langue russe bien sir,
induisait assez de fautes dans la création des termes™>.

La création des néologismes par les moyens propres a la langue azerbaidjanaise était
« encouragée » par le 1 Congrés Turcologique aussi. Par exemple, Zilfeldt remarque dans sa

thése qu’ «il ne faut pas renoncer aux mots comme Yyerbiliq-géographie, yulduzbilig-

astronomie, subiliq-hydrologie, dasbiliq-pétrographie et d’autres ».

M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p. 80-81.

319 Forhad Agazadoe, « Moktob kitablar1 vo istilahlar », Maarif is¢isi, 1926, N° 8-9, p.14-15, cité in > M. S.,
Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p. 80.

320 Voir la thése de Cebiyev dans le ler Congrés Turcologique, in Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij s ’ezd ( 26

fevralja-5 marta 1926 g.). Stenograficeskij otcjot, p. 331-332.

157



Le purisme n’a pas fait suite dans la langue azerbaidjanaise comme dans la langue
turque et a été beaucoup critiqué par les linguistes azerbaidjanais de 1’époque soviétique apres
les linguistes russes. Pourtant, au début des années 1920, il a joué un rdle et a eu une influence
non moins importante dans le développement de la langue littéraire : d’un coté, simplifier les
expressions difficiles comme terkib et, de I’autre, empécher un flot de mots russes inutiles de
pénétrer dans la langue. Odabache, dans son rapport préparé a 1’occasion du 1 Congrés
Turcologique, remarque que « le purisme dans les langues ottomane et azerbaidjanaise, qui
est tres proche de la premiere, s’exprime dans le désire d’épurer ces langues de [’influences
des regles des langues arabe et persanne et de [’autre des mots arabo-persans ; méme si telle
tendance n’a pas eu un succes complet mais a eu une grande influence dans le changement de
ces langues»**'.

Le fait intéressant est que D’attitude des linguistes azerbaidjanais envers le purisme
n’est pas claire. Dans les ouvrages consacrés a la terminologie azerbaidjanaise de 1’époque
soviétique, les linguistes critiquent le purisme tout en remarquant I’importance de ce
phénomene dans le développement de la langue azerbaidjanaise. Cette attitude ambigué
s’explique évidemment par la conjoncture politique établie par le régime communiste.

Par exemple N. Xudiyev écrit : « En général dans les années 1920, le purisme a joué
un role positif ; du point de vue non seulement de [’enrichissement de la langue maternelle
par le matériel national mais aussi du point de vue de la définition des principes de la
derivation des mots. Le contenu révolutionnaire du processus historique et culturel,
[’accélération de la construction de la langue ont orienté les recherches du purisme et certes,
le role progressif de ce phénomene était déterminé par ceci. Bien sir, le principe de se baser
sur les moyens propres a la langue nationale dans les recherches de la création des mots était
primordial et productif aux époques qui suivront aussi, «l’influence du purisme dans ce
principe est bien visible »***.

A cette époque, les mots comme : bildiris, giris, udus, baxis, sonluq, isci, amakgi,
arasdirma, ildoniimii, secki, 6zak, et d’autres qui sont bien usuels aujourd’hui sont créés grace
au purisme.

Cependant, au cours des années 1920, le développement de la langue par les moyens
propres était beaucoup plus fort et d’ailleurs trés productif. Méme aprés le 1¢ Congrés

Turcologique, I’attitude envers les mots russes-internationaux n’a pas été¢ détérminée pendant

321 Pervyj Vsesojuznyj tiurkologiceskij s”’ezd ( 26 fevralja-5 marta 1926 g.). Stenograficeskij otcjot, p. 201.

322 Nizami Xudiyev, Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii, Bakou, Maarif, 989, p. 72.

158



longtemps. Ce type de mots s’implante de manicre encore réservée. Dans la majorité des cas a
coté des mots internationaux, les équivalents usuels dans la langue azerbaidjanaise ont été
aussi cités. Prenons le cas du dictionnaire russe-turc (Rusca-Turk¢a liigat), édité sous la
rédaction de R. Axundov en 1928-29. Par exemple, revizionizm-taoftiscilik, prezidium-rayasat
hey ’ati, passivizm-siilhparvarlik, partija- firga™ .

A I’époque précoce soviétique, 1’une des méthodes les plus repandues dans la création
des termes a ¢été celle du calque. La majorité des termes ont été calqué sur le russe. Par
exemple, le mot samoupravienie (camoynpasnenue) a été traduit oziiniiidaraetma, dans les
années 1920 que ’on peut de temps en temps rencontrer sous la forme 6z-oziinii idaraetma,

puis dans le dictionnaire de 1959 on voit employer dziiniiidara, muxtariyyat**.

33 R. Axundov, Rusca-tiirk¢a liigat, vol 2, Bakou, Azornosr, 1929.

M. S., Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslar, p. 82.

159



1.3.3. L’européanisation sur la base de la langue turque

Dans les années 1920, les adeptes de la purification de 1’azerbaidjanais des mots
arabes et persans et de leur remplacement par d’autres mots ont proposé de revenir a I’emploi
des mots turcs anciens. Par exemple F. Agazads, dans Darticle intitulé « Tiirkgonin
zanginlasdirilmasi  yollart » (Les voies de I’enrichissement du turc) publi¢ dans le
journal « Maarif iscisi » écrivait «... Il y a des centaines, sinon des milliers des mots qu’on ne
peut turciser. Méme si cette possibilité existe on n’éprouve aucune affection envers ces mots.
Puisque les facons de les turciser sont inutiles, il faut trouver d’autres moyens. Par exemple,
il faut chercher et trouver les équivalents turcs anciens pour les mots étrangers qui ne
peuvent pas étre turcisés, et les ressusciter ; par exemple au lieu de « sarya, zahra, diibbi-
akboar, sattara, mastara, torcuman, sandaliyya », ressusciter les mots « iilkar, colpan, (coban
ulduzu), yeddigor (veddi ulduz), cizgac, kociirgac, popurgac ». Deuxiemement, s’il n’y a pas
d’équivalents turcs anciens pour les mots qui ne peuvent pas étre turcisés, il faut les
emprunter aux autres dialectes turcs, par exemple au lieu de zarbiil-masal si on emprunte
hovcak de tchaghatai dans quelques temps il peut [’emporter sur le mot arabe inventé. De la
méme maniere, au lieu du mot afsana (une légende) qui ne peut étre turcisé le mot ¢ornak de
["altaique s établira trés vite dans notre langue. En ajoutant le mot etmak (faire) a chaque
mot arabe il a été inventé des milliers des mots-terkib comme miihariba etmak (faire la
guerre), tasadiif etmak (se coincider). Par contre, cela salit et défigure ['image de la langue
turque. Alors que le verbe ¢arilagsmak de tchaghatai est pareil a ce terkib arabe, ¢arik sinifie
askar (soldat) en tchaghatai ».

Pendant les années 1920, I’emploi des mots turcs ottomans est dii au fait que les
intellectuels, influencés par la tradition littéraire turque, ont beaucoup utilisé¢ les éléments
turcs ottomans dans leurs ceuvres. Cette tradition date d’une €époque bien plus antérieure aux
années 1920. A cette époque, I’influence du turc ottoman a trouvé sa place surtout dans la
langue littéraire. Les journaux comme Fiiyuzat, Salals, Hoayat, Irsad’’’et plusieurs autres
¢taient les proliférants de cette tradition. Dans ces journaux, les phrases, d’apres leur structure
et leur expression, correspondaient tout a fait a celles de la langue ottomane. Ce qui

provoquait les critiques des azericiler’”’, ¢’était le fait que 1’ottoman n’était pas une langue

33 F. Agazado. Tiirk¢onin zonginlosdirilmasi yollar: « Maarif is¢isi », 1926, N6-7, p.37-38

326 Voir 1ére partie.

327 Voir 1ére partie.

160



purement turque, mais le turc est trop influencé par la structure grammaticale des langues
arabe et persanne, et chargé des mots de ces deux langues. Cette langue était considérée
comme tres €loignée de la langue populaire. Les vestiges des éléments ottomans sont visibles
au début de 1'époque soviétique aussi. On peut les appréhender sous la forme de deux
groupes : en premier, ce sont les mots qui ont leurs équivalents sémantiques et lexicaux dans
la langue azerbaidjanaise populaire. Ce groupe de mots turcs trouve son origine dans le fond
lexical turc commun. Cependant, dans le processus de la différenciation lexicale et
sémantique, leur usage est moins accentué dans la langue littéraire azerbaidjanaise alors que
la langue turque ottomane littéraire les a bien sauvegardés, et elle contue de les employer.
L’emploi de ces mots dans I’azerbaidjanais des années 1920, est li¢é a I’initiative des
intellectuels, adeptes de 1’Union de la langue (Dil birliyi), d’adopter une langue turque
unifiée, compréhensible pour tous les Turcs. Par exemple : les mots pak, avat, hap, isto ont été
employés au lieu des mots an, bali, biitiin, budur, ou bien, erkak, koy, siki, yovugq, naradan,
hanki, kac, kondi, hepsi, su, soyla, sunlar, boyla, simdi, ileri, bulmaq, ¢inlamaq, qullanmaq
au lieu de kisi, kand, mohkam, yaxin, hardan, hansi, nega, 6z, hamisi, bu, ela, bunlar, bels,
indi, irali, tapmagq, ¢inlomak, iglonmak bien usuels, etc. Ce processus a été considéré comme
« antidémocratique » par plusieurs linguistes de 1’époque soviétique.

Le deuxiéme groupe de mots employés a cette époque a été des mots d’origine
européenne empruntés par l’intermédiaire du turc ottoman. Par exemple: parlaman-
parlament, Orupa-Avropa, stasiyon-stansiya, teatro-teatr, etc. Certains de ces mots ont été
modifiés dans la langue azerbaidjanaise. Par exemple le mot parlamento en turc a été modifié

e . . 328
comme parlaman en azerbaidjanais, stasiyon-istasiyon, Arupa-Orupa, vapur-vapor etc™".

328 Nizami Xudiyev, Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii, p.87

161



1.3.4. Le probléme de la terminologie dans le 1° Congrés Turcologique

La terminologie a été 1’'un des problémes essentiels étroitement liés a celui de
I’alphabet discuté dans le 1* Congrés Turcologique de 1926 organisé a Bakou. La huitiéme
session du Congres, qui a eu lieu le 2 mars 1926, était consacrée aux problemes de la
terminologie scientifique dans les langues turques. Les théses préparées sur ce sujet ont été
trés contradictoires, les résolutions du Congrés seront aussi divergentes dans les principes.
Cependant on peut en conclure que la décision ¢était beaucoup plus axée vers
« I’européanisation et la modernisation sur la base de la langue turque » ce qui coincidait bien
avec le processus de I’indigénisation.

A. R. Zilfeldt-Simumiagi, dans sa thése, distinguant quatre courants par rapport a la
langue littéraire parmi lesquelles il nomme les premiers «les panislamistes », les
deuxiémes « les européanisateurs », les troisiémes des « panturcs » et les derniers les
démocrates, lui-méme se tient a 1’écart des démocrates (narodniki) et considere qu’il faut
créer les termes a la base de la langue populaire. Quand aux premiers, il les désigne les
réactionnaires, les bourgeois qui ne veulent pas de se débarrasser de cette langue de « Moyen
Age » enrichie des mots arabo-persans. Concernant les européanisateurs, il se montre hostile
alors qu’il préfere les mots « revoljucija » et « sovet » aux termes bien usuels comme
«ingilab » et « sura ». Pourtant, il est difficile d’accepter que le peuple emploie les mots
« revoljuciya » et « sovet » au lieu de « ingilab » et« sura ». Les « panturcs » d’apres lui aussi
sont réactionnaires. Il les divise en deux parties ; d’une part, ce sont les « ottomanisateurs »,
ceux qui veulent introduire 1’ottoman comme la langue littéraire et d’autre « les songeurs, les
utopistes » de la langue unique turque pour tous les peuples turcs. Dans ce Congres il parle
déja de ce que « cette langue sera compréhensible aux turcologues mais non aux peuples
turcs ». D’apres lui, « Si on peut parler du rapprochement jusqu'a une fusion de différentes
langues turques ce n’est que des langues tres proches entre elles et les porteurs desquelles en
demeurant en voisinage sont liés économiquement entre eux, (il s’agit de la langue
azerbaidjanaise, turque et d’autres) ». Et en résumé, « comme il n’y a pas de lien économique
et politique entre eux, cela ne peut étre possible et de toute fagon, les projets les plus grands
des panturcs sont condamnés a [’échec »> . Donc, Zilfeldt est visiblement contre le

rapprochement des langues turques, sinon la création de la langue turque unique en

*¥A. R. Zilfel’dt-Simumjagi, « K voprosu o principah obrazovanija nau¢noj terminologii v tjurkskih jazykah »,
Bjuljuten’ Organizacionnoj Komissii po sozyvu Vsesojuznogo Tjurkologiceskogo S ’ezda, Ne 2, Bakou, 28

fevrier 1926, pp. 120- 121, citée in Buludxan Xolilov, Birinci Beynalxalg tiirkoloji qurultay, pp. 116-117.

162



considérant cette idée réactionnaire. Il voit les liens économiques et politiques comme des
aspects essentiels pour le rapprochement des langues et leur fusion. I soutient la langue
populaire, car il consideére que « seulement une telle langue peut contribuer au succes de
["éducation politique, agricole... du peuple »>°. L’expression « I’éducation politique, agricole
du peuple », démontre qu’il s’agit bien de la réalisation de la politique bolchévique et non pas
du souci d’une révolution culturelle. Il propose les mots comme « uskula » (Skola) au lieu du
mot tres usuel « maktab », « komandarm, ispolkom, komintern, nep, ves » etc., en disant que
ces mots deviennent déja internationaux. Apparemment, le mot « international » devait
combler I’esprit éveillé des intellectuels. Parmi des mots arabes, il propose tout de méme de
sauvegarder « ceux qui sont peu nombreux et bien implantés dans la langue populaire
comme : Allah, saytan, rasul, molla, axund, namaz, haci, padisah, darvis, etc, pour exprimer
les notions religieux et monarchiques qui sont en train de disparitre de [’esprit du peuple ».
En décrivant tout le patrimoine cultruel des peuples turcs comme bourgeois et réactionnaire, il
dit que « En ces jours de croissance rapide des forces productrices...il n’y a pas de temps
pour attendre le développement de la science, de la culture et de la langue littéraire par la
voie naturelle... Le travail comme la création de la terminologie et de la grammaire ne doit
pas dépendre du groupe particulier des intellectuels nationaux, mais doit se passer a la vue
de tout le monde et étre corrigé par 1'opinion de la société®®'. 11 ne reste qu’a comprendre ce
qu’est cette « opinion de la société » : c’est le controle et la censure du Centre, de toute
évidence.

Parmi les théses faites sur le probléme de la terminologie dans le Congres
Turcologique, il faut s’arréter sur celle du grand turcologue B. V. Tchobanzade. Représentant
de I’intelligentsia nationale, Tatare de Crimée, il a terminé 'universit¢ de Budapest. La
particularité de son idée consiste une proposition d’unification des termes de tous les peuples
turcs. En se basant sur I’expérience de création de la terminologie dans les langues
européennes, il remarque que celles-ci ont une terminologie scientifique commune. Il propose
le méme systéme pour les peuples turcs. Au cours de sa these, il distingue trois bases de
vocabulaire dans les langues turques. Premiérement, il parle de la base turque commune et

bien qu’il y ait des distinctions entre les différents dialectes, il y a également un grand

30 A, R. Zilfel’dt-Simumjagi, « K voprosu o principah obrazovanija nau¢noj terminologii v tjurkskih jazykah »,
Bjuljuten’ Organizacionnoj Komissii po sozyvu Vsesojuznogo Tjurkologiceskogo S ’ezda, Ne 2, Bakou, 28
fevrier 1926, pp. 120- 121, citée in Buludxan Xolilov, Birinci Beynalxalg tiirkoloji qurultay, p. 118.

31 Ibid. p. 112.

163



matériau commun pour toutes les langues turques. C’est cette base—la qui doit étre prise en
compte pendant la création des termes. La deuxiéme base importante également commune
pour les langues turques c’est celle des mots arabes et persans grace auxquels on peut
comprendre les écrivains classiques tchaghatais ainsi que ottomans. Pour la troisieme base on
peut s’orienter vers les langues européennes. Pour la création des termes, il trouvait important
de prendre en considération les relations entre les langues, par exemple les terminologues
kazakhs doivent s’accorder avec les Ouzbeks, alors que les Azerbaidjanais doivent prendre en
considération ce qui se passe dans ce domaine chez les Ottomans. Par rapport aux termes
européens, il considére qu’ils doivent avoir pour base la méme source. « Si on prend la racine
grecque alors tous les peuples turcs doivent emprunter ces termes dans la forme grecque »*>°.

Il remarque que « les peuples turcs n’ont pas encore la langue scientifique commune
mais ils ont une base pour cela». 1l répond au discours de Zilfelt par une conception
controversée qui consiste en « nécessité de créer un bureau de traduction scientifique turc qui
pourrait fonctionner, non pas sous les ordres de Narkompros ou des organes administratifs,
mais dans le but d’étudier la littérature classique européenne, et créerait la langue
scientifique et fixerait les sens pour les expressions particuliéres etc. »*>>.

Une alternative de créer la terminologie par le principe de groupes des langues tres
proches a été proposée par Zeynalli au lieu de créer la terminologie turque commune. Dans sa
thése consacrée aux principes de la création des termes dans les langues turques, il considére
que les mots arabo-persans turcisés ne doivent pas étre éliminés de la langue. Concernant les
termes empruntés, ils doivent étre pris avec la prononciation francaise ou italienne. Pour les
mots étrangers, il ne faut prendre que des racines.

Lors du 1 Congrés Turcologique, deux autres théses encore ont été consacrés au
probléme de la terminologie : celles de Bay-Tursunov Ahmed sur la terminologie kazakhe et
de Khabibulla Odabache sur la terminologie dans les langues turques.

La période qui suit le Congres Turcologique est considérée comme une nouvelle étape,
plus organisée dans la création des termes. En 1929, auprés du Commissariat de I’Instruction
Populaire de 1’Azerbaidjan a été créée 1’Administration supérieure des organismes
scientifiques (Bas Elmi Miiassisalor Idarasi). Tous les problémes relatifs a la terminologie ont
été confiés a cette organisation. Au sein de I’administration supérieure des organismes

scientifiques, la Commission d’Etat de la terminologie a été fondée. Au début des années

32 Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij s "ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij otcjot, p. 193.

33 Ibid.

164



1930, elle a ét¢ transférée a I’Institut de la Recherche Scientifique d’Etat. L’Institut accueillait
les spécialistes universitaires dans le but de créaer des termes. La création des normes
d’écriture a été aussi confiée a cette Commission. Elle a été chargée :

1. De définir le dialecte qui forme la base de la langue azerbaidjanaise ;

2. De se fonder sur trois sources pour la création des termes :

a) le fond lexical propre a la langue azerbaidjanaise elle-méme,

b) les langues européennes (d’une maniére générale, le russe bien évidemment),

c) les langues, arabe et persanne.

Concernant la premiere source de création des termes, c'est-a-dire, pour créer les
termes sur la base de 1’azerbaidjanais, le principe était d’envoyer des expéditions spéciales
dans les différentes régions afin de recueiller le matériel et I’exploiter.

En se servant des langues européennes comme une source, il fallait prendre en
considération des conditions économiques et culturelles et les particularités de
I’azerbaidjanais.

En se servant des langues, arabe et persanne, il ne fallait garder que les mots usuels
dans la langue parlée et ne plus emprunter de nouveaux mots a ces langues.

1. De faire attention a 1’écriture exacte des termes du point de vue de I’orthographe.

2. De réviser le matériel recueilli par la Commission de la terminologie (Istilah
Komissiyasi) a 1’époque ; d’impliquer tous les employeurs de la presse et de la
traduction dans ce travail de la Commission**.

La création des termes s’est réalisée sous le controle du Soviet du Commissariat
Populaire. En 1929, le Soviet du Commissariat Populaire de la RSSA a décidé que ce ne sont
les termes qui ont été approuvés par le Commissariat de 1’Instruction Populaire qui doivent
étre employés dans la presse et dans les écoles et cela de maniere obligatoire.

A cette époque, ont été publiés les dictionnaires terminologiques comme «Dictionnaire
terminologique sur la mécanique théorique » (Nazari mexanikadan istilah liigati, Biilleten, N°
1, Bakou, ADETI nasriyvatt, 1930), « Dictionnaire des termes ¢lectrotechniques »
(Elektrotexnika istilahlari, rusca-turkca, Bakou, Azarnasr, 1931) « Dictionnaire des termes

scientifiques » (Riyaziyyat terminlori, Bakou, Azarnasr, 1931)*>>.

3% Istilah Komitesinin biilleteni, N 1, Bakou, ADETI Nogriyyati (1930) in M, S.,Qasimov, Azarbaycan dili

terminologiyasimin asaslari, p. 85.

M, S. Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasimin asaslar, p.88.

165



Le processus de « I’indigénisation » s’acheve a la fin des années 1920. Avec I’arrivée
des communistes au pouvoir et I’enracinement de la nouvelle politique dans le but de créer un
nouvel homme soviétique, a été détruit tout ce qui était national et religieux, considéré
dorénavant comme bourgeois et antisoviétique. Il faut remarquer que, méme si le
gouvernement considérait cette époque comme celle de la révolution, en réalité le peuple
n’avait pas participé a ce processus, mais il a été plutdt imposé au peuple de changer sa
manicre de vivre ainsi que sa culture et sa langue. Quant a I’intelligentsia nationale, qui
s’avere finalement €tre un outil dans la prolifération des idées communistes, elle deviendra
par la suite, victime de ce régime totalitaire.

L’introduction de 1’alphabet latin ainsi que de la terminologie européanisée considérée
comme neutre dans le processus de la turcisation se manifeste comme palliatif, qui finalement
ne s’avere plus compatible avec la mono-idéologie du régime soviétique qui a été plutot
destinée a créer avec un nouvel état, un nouvel homme soviétique. La politique de
I’épanouissement (rastsvet) s’acheéve en fait par une nouvelle étape qui aura été destinée au
rapprochement et a la fusion dans une grande nation soviétique, sujet de notre chapitre

suivant.

166



2. La politique de dénationalisation et de soviétisation des
années 1930 a 1950. L’époque stalinienne et le probléme de

la langue nationale en Azerbaidjan

Depuis déja la fin des années 1920 et surtout a partir des années 1930, on assiste a un
changement dans le cours de la politique linguistique, faisant partie de la politique nationale
du gouvernement soviétique, en général dirigé vers 1’accélération de la politique du
rapprochement et de la fusion dans un seul peuple soviétique. Cependant, d’apres certains
auteurs, « ce n’est pas le cours lui-méme qui a autant changé au tournant des années 1930
mais surtout les méthodes de ['application de cette politique linguistique »>°. Le
« rapprochement » et la « fusion » ont fait partie intégrante du processus de I’accroissement
de la centralisation du pouvoir politique du gouvernement soviétique.

Certes, la soviétisation, finalement, ne pouvait pas présenter un autre visage que celui
de la russification, car il s’agissait toujours de I’intégration a la culture russe, qui devait étre
considérée commune pour les peuples soviétiques bien que la forme nationale, en effet, n’ait
pas été tout a fait détruite. La politique de « I’internationalisme » masqué commence a se
transformer en nationalisme russe trés évident. Les chercheurs occidentaux envisagent cette
période de I’histoire de ’'URSS comme époque « d’une reviviscence du nationalisme russe
ou, pour étre précis, grand-rissien et la tendance a imposer le russe comme impérialisme
culturel®®’.

Pourtant, ce revirement dans la politique doit étre envisagé comme tout a fait régulier ;
il y a rien d’étonnant a ce qu’apres son installation totale le pouvoir soviétique, supposé
devenir « natal » et « compréhensible » pour les nationaux, n’avait plus besoin du « masque »
de I’internationalisme. Donc, ce rapprochement et cette fusion se réaliseront dans le but de la
création d’un nouvel homme intellectuel soviétique parlant une seule langue commune,
intégré a une « culture soviétique » commune. Pour comprendre cela, il suffit d’évoquer le
rapport, fait par Staline lors de la XVIeme session du Parti Communiste. Selon lui « /e
dialectisme léninien de la question posée sur la culture nationale consiste en
[’épanouissement des cultures nationales par leur forme et socialiste par leur contenu, dans
les conditions de la dictature prolétarienne dans un pays, pour leur fusionner dans une seule

culture socialiste commune de leur forme et leur contenu, avec une seule langue, apreés que le

36y M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p.73.

37 Lucien Laurat, Staline la linguistique et l'impérialisme russe, p.62.

167



prolétariat remportera dans le monde entier et le socialisme entrera dans la vie
quotidienne ». 1l continue avec la formule suivante : «/’épanouissement des cultures
nationales et des langues durant la période de la dictature prolétarienne, c’est le but pour
préparer des conditions pour leur disparition et leur fusion dans une seule culture socialiste
et dans une seule langue commune, a [’époque du socialisme prédominant dans le monde
entier » .

Avec la fusion des cultures, il s’agissait de la disparition des langues nationales pour le
passage définitif a une seule langue, le russe.

Au cours des années 1930, il a eu également un changement dans la vision sur
I’époque prérévolutionnaire ; si a I’étape précoce de la soviétisation, I’époque tzariste a été
envisagée comme réactionnaire, coloniale et la Russie elle-méme comme « prison des
peuples », cette attitude a ¢été réapprécié et considéré désormais comme tout a fait
bienveillante. I a été envisagé que « les tsars créerent entre autre, sur ces territoires [’état,
devenu maintenant [’'Union Soviétique ; le tsarisme développa et diffusa la langue russe, qui a
présent s’avere étre le moyen de liaison dans la construction de la société socialiste. Tous
ceux qui menaient le combat et résistaient contre l’intégration a la Russie sont devenus des
agents de I'impérialisme»™™.

L’amorcement de la purge dans les années 1930, par le gouvernement stalinien contre
I’intelligentsia et des communistes nationaux, a détruit la classe importante de la nation, en la
privant des porteurs de la culture traditionnelle. Cette époque est considérée également
comme I’époque de «l’acculturation c'est-a-dire, plus ou moins, la perte de sa propre
ethnicité et la « modernisation » de facon de vivre, sur la base de la culture russe
moderne»’*®.

Le processus de centralisation se manifestait dans la nouvelle répartition
administrative et territoriale, ainsi que dans tous les domaines de la vie sociale, politique et
culturelle de la république.

En 1936, la nouvelle constitution, connue aussi sous le nom de «la Constitution
stalinienne » a été adoptée par le gouvernement soviétique. Elle a aboli la Fédération

Soviétique de Transcaucasie crée tout de suite aprés 1’établissement du pouvoir soviétique sur

338 1.Staline, Voprossy leninizma, 2e &dition, pp. 702- 703, in B.Grande, « K voprosu ob alfavitnom stroitel’stve
SSSR », Prosvescenie nacional nostej, 1931, N°10, p. 72.
339 Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 254.

0y M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 50.

168



ce territoire (1921), et a créé les Républiques autonomes, y compris la République soviétique
de I’Azerbaidjan. Suite a 1’adoption de la constitution de I’URSS, le 14 mars 1937, fut
¢galement adoptée la Constitution de la République d’Azerbaidjan soviétique. Dans le
processus de ces transformations, la désignation de la nation, ainsi que celle de la langue ont
aussi évolué. Si avant les années 1930, le terme « Azerbaidjanais » en tant que langue n’est
pas encore rigoureusement appliqué, a partir de 1’adoption de la Constitution de 1937, ce
terme s’y intégre et devient stricte. Le terme désignant la nationalité Azerbaidjanien employé
déja pendant la Premiére République d’Azerbaidjan en 1919, bien que ce ne soit pas de
maniére réguliecre comme « les Turcs de 1’Azerbaidjan » ou «les Tatares » (Tartares) du
Caucase, devenu depuis peu de temps obsoléte.

Notons que dans la premic¢re Constitution adoptée en Azerbaidjan, apres
I’établissement du pouvoir soviétique, pareil a la Constitution de ’'URSS, il n’y avait aucun
article concernant la langue d’Etat. L’absence de tel article est remarquable aussi dans la
Constitution de 1937, bien que I’article 121, prévoie « le droit de chaque citoyen a

. 342
[’enseignement en langue maternelle »

. Il semble évident que la langue maternelle n’a pas
de prétention a devenir langue d’Etat. Cette ambigiiité concernant la langue laisse a deviner de
quelle «langue maternelle » dans 1’enseignement il pouvait s’agir. Donc, cette question
demeurait assez vague sous 1’époque stalinienne aussi, et ne devient 1’objet d’une révision
réelle pas avant I’époque du « dégel » (Ottepel’), a partir des années 1950.

Il faut remarquer que déja a la fin des années 1940 et au début des années 1950, les
tentatives d’introduire la langue azerbaidjanaise en tant que langue d’Etat ont été entreprises
sous le gouvernement du premier secrétaire du Comité Central du Parti Communiste de la
RSSA entre 1933 et 1955, de Mir Caofor Abbas oglu Bagirov (1896-1956). Dans ce but, la
réunion des enseignants de la langue et de la littérature azerbaidjanaise fut organisée sous la
présidence de Mirza Ibrahimov (1911-1993) (Annexe). 11 fut décidé de créer une commission

de 15 personnes afin d’assurer la pratique de 1’azerbaidjanais dans des organismes et des

¢tablissements. La commission, composée de M. Ibrahimov, S. Vurqun, ¢. Aslanova et

! Revendications de la Délégation de Paix de la République de I’Azerbaidjan du Caucase, présentées a la

Conférence de la Paix, a Paris, 1919, p. 3.
32 Constitutcija (Osnovnoj Zakon) Sojuza Sovetskih Socialisticeskih Respublik, Utveriden Cerezvyéajnym VIII
sjezdom Sovetov Sojuza SSR 5 dekabrja 1936 qoda, 1987, article 121.

169



d’autres, a commencé les travaux préparatoires et avec 1’arrestation de M. Bagirov, elle n’a
cependant pas eu d’issue’®.

Ce n’est qu’en 1956, par la décision du Soviet Supréme de la République Soviétique
Socialiste de 1’Azerbaidjan, qu’un article a été intégré dans la constitution de 1937 qui
stipulait que la langue azerbaidjanaise est langue d’Etat. Cette tentative concernant le statut de
la langue en 1956, a suscité beaucoup de débats et est méme devenue la raison du « grand
ménage » aux plus hauts échelons du gouvernement. Mirza Ibrahimov et Imam Mustafayev,
¢tant considérés comme nationalistes, ont été renvoyés de leur poste pour « la dissidence sur
les questions nationalesy>**.

Dans les années 1930, la centralisation se manifeste aussi dans [’amorce de
I’organisation de filiales et de bases de recherches scientifiques des Académies des Sciences
dans les républiques et les régions de I’URSS. Parmi les premicéres filiales créées sous
I’auspice de I’ Académie des Sciences de I’'URSS, il y a les filiales de Transcaucasie. En 1932,
a la base de I’Institut d’Etat de la Science et de la Recherche de I’ Azerbaidjan a été créé le
département azerbaidjanais de la Filiale Transcaucasienne de 1'Académie des Sciences de
I'URSS, dont la présidence a été confiée a R. Axundov (1897-1938). Avec ’abolition du statut
fédéral de la Transcaucasie en octobre de 1935, le département a été retourné a la Filiale
Azerbaidjanaise de 1’Académie des Sciences de URSS, ou parmi d’autres, I’Institut de la
langue et de la littérature a été aussi fondé.

Le rapprochement et la fusion en communauté unique a été « codifié¢ » dans la
décision du Comité Central du Parti Communiste (CC PC) de toute la Russie, ainsi que du
Conseil des Commissaires Populaires du 13 mars 1938, sur I’introduction de « I’apprentissage
obligatoire de la langue russe, dans toutes les écoles des républiques et des régions
nationales » (ob objazatel 'nom izugenii russkogo jazyka v skolah nazional nyh respublik i
oblastej). Selon cette loi, la langue russe devait régner dans tous les domaines.

C’¢était donc, la premiére fois, depuis son arrivé au pouvoir dés 1917, que le

gouvernement soviétique déclarait d’une maniere ouverte ses priorités pour le développement

3 Gosudarstvennyj arhiv politiGeskih partij i ob3estvennyh dvizeniy Upravlenija delami prezidenta
Azerbajdzanskoj Respubliki (GAPPOD UDPAR), f.1, op.43, d.228, 1. 52, voir Gasanly Dzamil’, Hrusc¢jovskaja
Ottepel’ » i nacuonal 'nyj vopros v Azerbajdzane (1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 141.

* Foxroddin Yadigar, Dilimiz, geyratimiz, qaygilarimiz, Bokou, Maarif, 1997, p. 53; Yaroslav Bilinsky, The
soviet education Laws of 1958-59 and Soviet Nationalities Policy, Soviet Studies 14 N 2 (Octobre 1962), p.138;

Audry L. Altstadt, The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule, p. 166.

170



du russe. Suite aux événements de mars, en avril 1938, les décisions analogiques ont été
prises dans toutes les républiques de I’Union.

En Azerbaidjan, telle décision « Sur [’apprentissage du russe dans les écoles non
russes » (Ob objazatel’nom izucenii russkogo jazyka v nerusskih skolah respubliki) est déja
prise le 23 mars 1938, par le CC PCA et le Soviet du Commissariat Populaire de la RSSA™®.

Dans la résolution du XIVe congres du PCA, prise au mois de juillet de 1938 a cet
¢gard, fut remarqué ceci : « On apporte une valeur exceptionnelle a la connaissance de la
langue russe dans notre grande Union des Républiques Soviétiques, en tant qu’outil puissant
de la communication entre les peuples fraternels de [’'URSS. Elle contribuera a leur
developpement économique et culturel ultérieur, en tant que moyen du développement
ultérieur des cadres nationaux dans le domaine de la science et des connaissances
techniques. A cet égard, le XIVe congreés du PC de |’Azerbaidjan charge des organes de
I’instruction nationale, des organisations soviétiques et du Parti d’assurer |’aménagement
d’un bon apprentissage du russe dans les écoles de [’Azerbaidjan, conformément a la
décision du Soviet des Commissariats Populaires et CC PCA »**.

L’étude de la langue russe devait désormais se passer d’une maniere centralisée, alors
que I’introduction et le renforcement de 1’enseignement du russe furent imposés bien avant
1938, encore a I’époque de I’indigénisation (voir 1 chapitre).

Le programme scolaire de 1938 - 1939 prévoyait déja I’enseignement du russe a partir
de la deuxieme ou troisiéme année scolaire puis son introduction ultérieure a partir de la
premicre année scolaire. Cela contribuera a 1’accroissement du nombre des heures accordées
pour I’enseignement du russe dans toutes les écoles nationales, a 1’¢largissement de la
formation des cadres des enseignants du russe, l’activation d’édition de la littérature
méthodique et scolaire.

En 1938, le Congrés du PCA, a programmé de former 2000 professeurs de russe a
court terme. A ces fins, au sein de I’Institut Pédagogique de I’ Azerbaidjan et a I’Université de
Bakou, les départements de la langue et de la littérature russe ont été ouverts. En outre, ont été
fondés I’Institut Pédagogique indépendant et deux écoles pédagogiques. Les cours particuliers

ont commencé a fonctionner afin de former des enseignants de la langue russe pour les écoles

5 Bakinskij rabocij, 1 avril, 1938, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p.104.

6 Rezoljucii XIV s”’ezda KPb (komunisti¢eskaja bolSevickaja partija) Azerbajzana i XIII obitebakinskoj

partijnoj konferencii, Bakou, 1938, p. 21, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p.104.

171



non russes de I’Azerbaidjan. Durant ’année scolaire de 1938 — 1939, le russe a été enseigné
dans 1892 écoles et en 1939 - 1940 ce nombre est passé a 2549 écoles™’.

D’autre part, si avant cela, 1’étude de la langue russe n’avait pas de résultats effectifs
au niveau de I’apprentissage, faute d’enseignement bien organisé€, ce travail était dorénavant
en train de changer d’une maniére aussi bien qualitative que quantitative. Il a eu
I’accroissement des écoles russes, qui facilitait évidemment la vie des Russes dans les
républiques nationales et contribuait a 1’ambition des nationaux voulant appréhender « la
langue impériale » afin de pouvoir bien intégrer dans la vie sociale et politique de I’Etat**®,
D’apres les calculs basés sur les archives, en Azerbaidjan, le nombre des étudiants dans les
¢coles russes entre 1930 et 1939, a été multiplié par 3, tandis que dans les écoles
azerbaidjanaises par 2,6°*. Il faut prendre en considération que 1’¢largissement de la position
de la langue russe n’a cependant pas été uniforme dans toute la république, il a
essentiellement touchée la capitale et des grandes villes de la république. Cela explique
pourquoi « la langue azerbaidjanaise sauvegardait ces positions de la langue principale de
I’enseignement dans les écoles de la république »*° et la statistique d’aprés laquelle I’année
scolaire 1939-1940, sur 638425 éleves de I’école primaire et secondaire 68,6% ont fait leurs
¢tudes en azerbaidjanais (dans ce pourcentage sont incluses également les petites minorités de
la république), 18,9% - en langue russe, 12,1% - en arménien, 0,4 % — en géorgien®".

L’introduction du russe en tant que langue commune, considérée comme « tendance
chauviniste de grand-rissien », a été¢ relancée dans les années 1930, ou le russe était de
nouveau appréciée comme langue la plus riche avec une tradition ancienne. Par exemple, en
1945 1’académicien V. V. Vinogradov écrit un ouvrage, «Velikij russkij jazyk» (La grande
langue russe), consacré au « role historique universel de la langue russey». Son livre est plein

d’expressions comme « la richesse et la puissance de la langue russe sont communément

7 Gosudarstvennyj Arhiv Azerbajdzanskoj Respublik (GAAR), f. 57, op.13, ed. hr. 50, 1. 31, voir Ajdyn
Balaev, Etnojazykovye processy v Azerbajdzane, p.105.

3 Voir Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-1991, p. 256.

349 GAAR, f. 57, op. 5, ed. hr. 326, 1. 65; f. 57, op. 11, ed. hr. 475, 1. 1, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye
processy, p.105.

30 Rezoljucii XIV s’ezda KPb (komunistiGeskaja bol3evickaja partija) Azerbajzana i XIII obitebakinskoj
partijnoj konferencii, Bakou, 1938, p. 21, voir ibid.

3T GAAR, f. 57, op. 11, ed. hr. 475, 1, 1, voir ibid, p.105.

172



reconnues. Cette reconnaissance a profondément imprégné les consciences de tous les
peuples et de toute I’ humanité»>>*.

Dans la continuité de ces idées, le professeur russe Lomtev écrit dans Voprossy
Filozofii (Question de Philosophie) N° 2, 1949 : «La langue russe est [’instrument de la
civilisation la plus avancée, la civilisation socialiste ; elle est la langue de la paix et du
progres... la langue russe est grande, riche et puissante... De ses inépuisables trésors, les
langues nationales de I’'URSS tirent un élixir vivifiant ; elle est étudiée avec amour par tous
les peuples de la grande Union soviétique, qui voient en elle un puissant outil de leur progres
culturel et de la transformation socialiste »*>>.

Bien qu’il soit difficile d’accepter ces visions comme étant tout a fait soviétiques,
appréhender la langue russe devenait aussi une nécessité en raison des exigences de la vie
sociale et politique ainsi qu’économique.

Alors, la langue russe fut érigée a I’échelle d’ « une langue conductrice de la culture
soviétique multinationale » >>* ainsi qu’a «une source la plus importante de I’enrichissement
et du développement d’autres langues fonctionnant dans le pays »*>°. Sans connaitre le russe,
il était impossible d’avancer et se promouvoir dans tous les domaines de la vie sociale,
politique et économique. Le russe est aussi devenu la langue de I’enseignement militaire en
raison de la suppression des régiments nationaux de 1’armée, ce qui a servi de facteur de
renforcement de 1’unité nationale aussi bien que de I’école, et leur intégration dans une seule
Armée Rouge.

A T’époque soviétique donc, 1’on assiste au processus du développement du
bilinguisme russe-national comme un phénoméne naissant en quelque sorte de la nécessité
sociale et économique. Le besoin de la communication entre différentes nations renforgait
¢galement cette tendance. L’aspiration d’appréhender la langue comme étant prestigieuse, ce
qu’était devenu le russe, était primordial. Comme souligné par Dixon, « il est difficile

d’apprendre la langue pour la seule raison de fierté nationale, il faut qu’il y ait également les

32 Voir V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 97.

33 Lucien Laurat, Staline la linguistique et I'impérialisme russe, p. 713-74.
3% Geoffrey Alan Hosking, A history of the Soviet Union 1917-199, p. 256.

33 D. Ju. Deeriev, Razvitie nacional 'no-russkogo dvujazycija, Moscou, Nauka, 1976, p. 6.

173



raisons pratiques »>°. Les raisons pratiques concernant les langues nationales ont cependant
été au fur a mesure réduites au minimum.

Dés novembre 1949, le professeur Jakoviev proclame, pendant la conférence des
linguistes, que «la langue russe n’est pas seulement la langue de ['URSS, mais aussi la
langue internationale dans les démocraties populaires »*>".

Les programmes scolaires standards soviétiques furent établis dans le systeme de
I’enseignement. La littérature concernant I’indépendance et I’histoire nationale a été retirée
des bibliothéques nationales.

Le développement de la langue de I’époque soviétique devait correspondre a la
création des cultures des peuples de I’URSS qui devaient étre « nationales » d’apres leur
forme et « socialistes » d’aprés leur contenu. Cela explique évidemment, la raison pour
laquelle, la russification faisait partie de la politique de la soviétisation et n’allait jamais
jusqu’a la destruction totale de la culture nationale. Au contraire la «liquidation de
I’analphabétisme », I’organisation de I’enseignement universel commun, le déplacement de la
population rurale dans les villes continuait a contribuer a 1’accroissement de 1’esprit national
dans les régions, bien que les républiques aient été privées de pouvoir politique et
¢conomique. Notons pourtant que le processus migratoire de la population rurale dans les
régions urbaines en Azerbaidjan ne put s’amorcer qu’avec la délivrance des passeports a la fin
des années 1950.

L’une des démarches importantes dans la réalisation de la politique du rapprochement
et de la fusion consistait en la création d’un seul alphabet commun pour toutes les langues. Un
grand événement dans ce sens fut le revirement dans le processus de la latinisation, qui
aboutit a I’imposition de I’alphabet cyrillique, d’ailleurs sous sa forme russe. L’introduction
de I’alphabet cyrillique correspondait bien a 1’idée de faciliter I’apprentissage de la langue
russe considérée désormais comme /ingua franca, qui aspirait a étre commune pour tout le
monde. En effet, le processus du cyrillisation de I’alphabet n’a de nouveau touché que les

alphabets latins adoptés depuis a peu pres une dizaine d’années. A 1’échelle de I'URSS, une

336 R. M. W.Dixon, The Rise and Fall of Language, Cambridge, 1997, p. 111, cité in V. M. Alpatov, 150 jazykov
i politika, p. 85.
37 « Nauénaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik

Akademii Nauk, 1950, Ne2, p. 78.

174



décision d’introduire des caracteéres graphiques cyrilliques a été prise déja deés 1933, bien que
réellement, le passage & I’alphabet cyrillique n’ait commencé qu’en 1935,

Quant a I’Azerbaidjan, I’introduction de I’alphabet cyrillique y est apparue tout de
suite apres 1’abolition du Comité Central International du Nouvel Alphabet en 1937.
L’Azerbaidjan se retrouvait parmi les premiers a passer a I’alphabet latin alors que le
processus de cyrillisation I’a touché en 1940. Evidemment, cela était li¢ au processus de la
réconciliation des nationaux avec le pouvoir communiste et I’achévement de 1’indigénisation.

Sous I’influence de la russification de I’alphabet, les changements dans I’orthographe
aussi contribuaient a ce processus de la fusion. Cela concernait surtout, I’écriture des termes
scientifiques et techniques russes-internationaux qui devaient correspondre a leur écriture
russe. Les transformations dans le fond lexical fait également partie de « la fusion » qui se
manifeste surtout dans le processus de remplacement des mots usuels par les mots russes,
notamment concernant les termes relatifs a la vie quotidienne. En Azerbaidjan, a cette époque
on a ¢éliminé de la littérature des mots fondamentaux sous I’influence de la théorie,
considérant le langage comme un phénomeéne de « classe ». La nouvelle politique a été
destinée de reconstruire la langue sur la base socialiste et cela, par la voie de la rupture.

Dans les années 1940, la guerre a contribué a I’agitation des mouvements nationaux,
qui n’ont pas cessé la résistance méme apres la fin de la guerre. Cette agitation trouva son
reflet dans les transformations de la langue aussi. Le 23 janvier 1945, par la décision du
Soviet du Commissariat Populaire de I’URSS, la filiale azerbaidjanaise de 1’Académie des
Sciences (AS) fut transformée en 1’ Académie des Sciences de la RSSA. Ce fut une démarche
importante dans la vie culturelle et scientifique de la République. Le fondement de I’Institut
de la Langue au sein de I’AS de la RSSA donna I’impulsion pour le développment de la
linguistique comme science. Il y fut formé une pléiade de linguistes azerbaidjanais comme
Moammadaga Siraliyev, Ebdiilozal Damir¢izads, Oliheydar Orucov, Muxtar Hiiseynzada, Salim
Caforov, Olovsat Abdullayev, Farhad Zeynalov et d’autres. Grace a ces linguistes, plusieurs
recherches et travaux furent réalisés dans des domaines linguistiques comme la dialectologie,
la linguistique moderne, la lexicologie, I’histoire de la langue etc.

Le relachement des liens entre les centres linguistiques des régions et les Instituts de
I’Académie des Sciences de I’'URSS a introduit de la souplesse dans le contrdle de la politique

linguistique menée par le centre, qui fut tout de suite profité par ’administration nationale

% En 1935 le présidium du Comité Central de I'URSS a pris une décision sur le passage des langues des peuples

du Nord a I’alphabet cyrillique, voir V. M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 87.

175



pour introduir certains changements nécessaires dans 1’alphabet, I’orthographe et la
terminologie. Ces changements sont remarquables a cette époque. La période commengant de
1944 mérite d’étre étudié plus particulierement. Bien que cette tentative de retour a la
tradition des années 1920 n’ait pas eu d’issue réelle, le rejaillissement des mouvements
nationaux a provoqué une nouvelle vague de répressions. Les persécutions furent effectuées
non seulement sous forme d’arrestations, d’exils et de fusillades, mais les ceuvres nationales
furent également interdites, la publication des ouvrages en langues nationales fut limitée (a
I’exception de la littérature de propagande idéologique) et le nombre des écoles nationales a
été réduit. Les changements, effectués dans les différents domaines de la langue a partir de
1944, devient 1’objet de critique du « centre » dans « la conférence consacrée aux problémes
du développement des langues nationales des peuples de I’'URSS », convoquée sur la décision
de la Ve session du Soviet, sur la coordination de I’activité des Académies des Sciences des
Républiques de I’Union. Dans ce but, le Présidium de I’AS de I’'URSS confia au département
de Moscou de /’Institut de Langue et de Psychologie (Institut jazyka i mislenija) au nom de
I’académicien N. R. Marr, d’organiser cette réunion scientifique. Les délégations de toutes les
Académies des Sciences des Républiques de I’Union y prirent part. Cette conférence a eu une
influence capitale sur les changements et le développement ultérieure dans le domaine
linguistique. Le gouvernement central ramene la situation dans la politique linguistique au
méme ordre qui régnait avant I’époque de la guerre et renforce son contrdle.

Or, la conférence a souligné qu’ « on a découvert dans certains travaux des linguistes
soviétiques, des vestiges des doctrines réactionnaires idéalistes et formalistes, ainsi que les
éléments du cosmopolitisme et l'inspiration de la science réactionnaire bourgeoise. Dans
certains travaux le role de la grande culture russe et de la langue russe dans le
deéveloppement des cultures nationales et des langues est sous-estimé. Devant l'Académie des
Sciences, en tant institution scientifique supérieure du pays, qui assume la responsabilité de
toute la science soviétique, il y a la tdche de corriger les erreurs commises et d’améliorer le
travail linguistique non seulement dans les institutions de I'Académie des Sciences de I'URSS
et les Académies des Sciences des Républiques de [’Union, mais aussi dans les centres des

recherches qui n'entrent pas dans le systéme de I'Académiex>’.

9 . r .. v r r r
3% Le discours de 1’académicien Topciev dans la conférence consacrée au « développement des langues

nationales des peuples de 'URSS 11-14 novembre 1949, « Naucnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh

jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, Ne2, 1950, Ne2, p. 74.

176



Donc, la conférence visait de maniere générale, de remettre en «ordre» les
« déviances » dans la politique linguistique. Le travail de la conférence a été également
consacré aux problémes concrets comme [’alphabet, 1’orthographe, la terminologie des
langues nationales. « Les tentatives d’introduire les différents changements mal fondés dans
[’alphabet russe, qui violent le principe naturel de ['unification des alphabets et des
orthographes a la base des graphemes russes » ont été critiquées d’une maniere acerbe et
appréciées comme « les défauts importants dans le domaine du développement des langues
nationales des peuples de 'URSS, empéchant I'épanouissement de la culture, socialiste selon
le contenu et nationale selon la forme ». « Les insuffisances dans le développement des
langues nationales » se révélaient surtout dans la question de 1’orthographe, qui « semblait
particulierement en souffrance » et ce « non-réglement dans [’orthographe posait des
difficultés insurmontables dans le travail de I’enseignement et de la presse »®. Le professeur
Serdiuscenko soulignait également que « ['absence de terminologie méticuleusement élaborée
et politiquement vérifiée se laisse sentir d’une maniere défavorable sur la traduction des
documents politiques les plus importants, les ceuvres du marxisme-léninisme, dans les langues
nationales »*°'. La rédaction des régles d’écriture du russe devait étre utilisée dans la révision
ultérieure des normes d’écriture des autres langues des peuples de ’'URSS. Dans la continuité
de cette vision, le professeur Jakoviev insistait sur « [’importance de [’enrichissement du
vocabulaire par les néologismes crées dans la société socialistew’® dans les principes de
création de la terminologie dans des langues nationales. Autrement dit, tout ce qui n’est pas
russe est honni et doit étre ¢liminé. Tous ceux qui contredisaient la russification devraient étre
considérés comme « les nationalistes bourgeois, qui ne sont pas capables de se dépouiller des
vestiges du passé ». Les linguistes qui s’opposent a I’introduction des désinences et de termes
d’origine russe dans leurs langues nationales sont mal vus. Tous ces faits critiqués sont
qualifiés de « cosmopolitisme » et de déviationisme et entraine des sanctions appropriés,
faciles a deviner. La résolution prise dans cette conférence contient « [’appel a tous les

linguistes et les scientifiques de lutter contre toutes les manifestations des idées

% Le discours du professeur Serdiusenko dans la conférence consacrée au « développement des langues
nationales des peuples de I’'URSS 11-14 novembre 1949, voir « Nauc¢naja sessija po voprosam razvitija
nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, No2, 1950, Ne2, p.77.

1 Ibid, p. 77.

36

* Le discours de Jakovlev, voir « Nau¢naja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti

narodov SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, No2, 1950, Ne2, p. 78.

177



réactionnaires de la linguistique bourgeoise, contre toute sorte de réconciliation avec
I’ancienne conception idéologique et son développement »*®>.

A cet égard, fut décidé de créer des comités linguistiques a Moscou et de leur confier
la coordination du travail concernant la langue.

Dans le but de la résolution du probléme des normes d’écriture, qui sont importantes
dans le développement ultérieure des langues nationales, a ¢été considéré nécessaire
d’approuver 1’édition des « Régles de [’orthographe russe et de la ponctuation » ainsi que
du « Grand  dictionnaire  orthographique russe », « Dictionnaire orthoépique et
orthographique », « Dictionnaire des nomes propres et géographiques ». Cela signifiait que
dans la création des normes d’écriture, il fallait se référer a ces sources, c'est-a-dire,
I’orthographe devait correspondre a I’orthographe russe.

Ainsi, avec I’imposition de 1’alphabet russe, on assiste également a 1’imposition de

I’orthographe russe, ainsi que la terminologie qui devait aussi correspondre au schéma russe.

38« Nauénaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik

Akademii Nauk, 1950, Ne2, 1950, Ne2, p. 80.

178



2.1. Le passage a I’alphabet cyrillique

En effet, le passage de I’alphabet latin a I’alphabet cyrillique en Azerbaidjan, a été
amorcé en 1939. Il est considéré qu’outre I’objectif politique, la cyrillisation de I’alphabet
avait un objectif a la fois social et économique, méme si le dernier découlait évidemment du
premier.

A partir des années 1930, émergea 1’idée que le passage a 1’alphabet latin prévoyait
strictement une approche linguistique. Au cours de ce passage, ont été prise en considération
surtout les particularités phonétiques des langues, mais les conditions, politique, sociale et
¢conomique du peuple ainsi que son développement ultérieur ont par contre été ignorés. Cette
«erreur », ne pouvait étre corrigée que par 1’adoption de 1’alphabet cyrillique, considéré
comme un processus naissant de la nécessité économique et politique de la société.

Dans la pratique, ’introduction obligatoire de la langue russe dans le systeéme de
I’enseignement accéléra le processus du passage a ’alphabet cyrillique russe. Les avantages
de P’alphabet latin furent remis en question ; il était considéré que I’alphabet latin affaiblissait
le lien avec le russe, ainsi que le processus de I’apprentissage de cette langue, et qu’il rendait
difficile le processus de «liquidation de 1’analphabétisme ». Chaque homme instruit doit
d’abord apprendre I’alphabet latin pour maitriser la langue maternelle, puis [’alphabet
cyrillique pour maitriser le russe. Donc, si 1’alphabet de la langue maternelle est cyrillique
cela permettrait d’apprendre facilement le russe, en faisant moins d’effort et en perdant moins
de temps pour maitriser les deux langues en méme temps. A toutes ces conditions pratiques
fut ajoutée encore les conditions sociales et économiques telles que la production des polices
d’écritures, 1’édition des ouvrages, des journaux, etc. Par conséquent, il fut considéré que « les
républiques nationales ne sont pas dans la mesure de maitriser et traduire dans leur langue

i . . 364
la littérature concernant la science, la technique et la culture» .

% D. Ju.Deseriev, Razvitie nacional 'no-russkogo dvujazycija, p. 7, (Malye gosudarstva uje sejéas ne v sostojanii

osvoit’ i perevesti na svoi jazyki vyhodjascuju literaturu po nauke, tehnike i kul’ture).

179



Dictionnaire orthographique de 1940 en caractéres cyrilliques

Source : Orfografiya ligati, (O. Babazads, D. Guliyev, O. Oliyev...), Bakou, 1940

D’une maniere générale, le passage a I’alphabet cyrillique devait contribuer a un bon
apprentissage du russe et au rapprochement avec la nation russe. Cette réforme était
inattendue non seulement pour le peuple mais aussi pour les intellectuels azerbaidjanais.

Au mois de janvier 1939, s’est tenue la Conférence des intellectuels de Bakou, ou a été
réunie le groupe qui devait élaborer le projet de 1’alphabet sur la base des caracteres
cyrilliques. Le poéte azerbaidajanais Somad Vurgun qui a pris part dans cette conférence
essayait d’argumenter ce changement en expliquant la priorité de la langue russe et de son

alphabet’®

. Cette conférence était en quelque sorte une démarche d’approbation.

Or, le 8 mai 1939, sur I’ordre de Soviet du Commissariat Populaire de RSSA, I’'Institut
de la Langue et de la Littérature de Nizami de la filiale azerbaidjanaise de I’Académie de la
Science de ['URSS avec la collaboration de [’Union des Ecrivains soviétiques de
[’Azerbaidjan a discuté de la question du passage a 1’alphabet cyrillique et envisagé le projet
du nouvel alphabet azerbaidjanais en caractéres cyrilliques. Celui-ci a été imprimé dans le

366
9

journal Kommunist le 9 mai 1939°"". La réunion a constaté que le passage a I’alphabet russe

365 Samed Vurgun, « Sozdadim bogatyj i kul’turnyj alfavit (dicours dans la réunion des intellectuels), Bakinskij
rabocij, 19 mai 1939, citée in Nazif Qohromanli, Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda dayismalar, p.70.
%6 G. H., Ismayilova, « Sovet dovrindo Azerbaycanda olifba mosolosinin holli », Azarbaycan SSR Elmlor

Akademiyasinin xabarlori, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4. p. 36.

180



s’impose par les exigences de la vie. Cet alphabet a des avantages : politique, culturel et
technique. Il consolidera « I’amitié¢ des peuples du vaste pays de socialisme, contribuera au
développement politique et culturel du peuple azerbaidjanais ». Les «avantages» de
I’alphabet russe ont été résumés.

Au mois de juillet 1939, pendant la session du Soviet Supréme de la RSSA4, le
commissaire de I’Instruction Mirzo Mammadov a fait un discours déclaratif, dans lequel a
propos du role de I’alphabet latin dans le développement culturel de I’Azerbaidjan, il a
constaté qu’au cours de 1’année scolaire 1938-1939, 627 000 éleves sont scolarisés dans les
¢coles secondaires, le nombre des étudiants dans les écoles supérieures atteint 10807, celui
des enseignants 16500, les ingénieurs et les employeurs - 13200. Il a aussi constaté que des
cadres nationaux ont été¢ formés et cela grace a la latinisation de I’alphabet. Cependant, « /a
nouvelle étape du développement culturel impose cette nécessité de remplacer [’alphabet latin
par celui du russe »*°’

Il est intéressant de considérer ces arguments du point de vue idéologique, Mirza
Mommadov fait un effort pour apporter des raisons a ce processus, méme absurdes :
« L’alphabet latin qui a joué un réle positif dans une époque concrete de la construction
culturelle ne peut plus satisfaire le développement de la langue azerbaidjanaise. La culture de
[’Azerbaidjan soviétique atteint un tel niveau de supériorité qu’il exige une nouvelle révision
de I’écriture sur une nouvelle base»>®®.

C’est le russe qui doit servir cette nouvelle base car « c’est la langue du grand peuple
russe qui a monté le drapeau de la Grande Révolution d’Octobre ouvrant une nouvelle
époque dans histoire de I’humanité »**°. De méme, les intellectuels essayent de donner
I’explication breéve et laconique qu’il est tres difficile de ne pas considérer cela comme
aberrant, sans savoir pour autant que cela ne pouvait se faire autrement. Le pocte Samad
Vurgun déclare qu’ « aujourd’hui on voit le nouvel alphabet azerbaidjanais a la base des

caracteres graphiques russes beaucoup plus avantageux », les professeurs, K. Babayeva dit

qu’ « en examinant les alphabets donnés [’alphabet russe apparait comme prioritaire », H.

%7 Ohmod Aslanov, Lenin milli siyasati vo Azorbaycan dilinin yeni marhalasi, Bakou, Azorbaycan SSR Bilik
Comiyyati, 1980, p.18.

368 Azorbaycan SSR Bas sovetinin sessiyasinin stenoqrafik hesabati, Bakou, Azornasr, 1940, 4 sentyabr, p. 14,
citée in Nazif Qohromanli, Kéhnoa - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda dayismalor, p.71.

3% Nazif Qohromanli, Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda dayismalor,p.116.

181



Nazirova confirme : « maintenant que notre culture fait un si grand pas, [’alphabet latin ne
peut refléter le processus de I’enrichissement de notre langue »*'°.

Apres la décision du 15 novembre 1939, du Présidium du Soviet Supréme de la RSSA
et du Soviet des Commissaires du Peuple fait remplacer, le 1 janvier 1940, I’alphabet latin par
le cyrillique russe. La décision de 1940 stipulait que cet alphabet devait étre introduit a partir
du 1 septembre dans les écoles primaires, les professeurs devaient étre préparés a cette fin et
les manuels scolaires nécessaires devaient étre édités en alphabet russe. Tous les organismes
¢tatiques, administratifs ainsi que la presse périodique passe a 1’'usage de I’alphabet russe a
partir du 1 janvier 1940.

Toutes ces démarches pratiques étaient soumises au contrdle de la Commission créée
par le Soviet du Commissaire du Peuple de la RSSA. Le projet élaboré par la Commission a
¢été mis a la base de 1’alphabet. Le passage a I’alphabet cyrillique a été réalisé¢ dans un court
délai sans période préparatoire, sous le controle du Parti Communiste et du Centre.

Contrairement au processus de latinisation, ici on ne voit pas la manifestation de
I’opposition a I’introduction de I’alphabet cyrillique parmi les intellectuels, on n’assiste méme
pas au débat sur ce sujet. C’est vrai que dans la situation de la répression des années 1930, des
débats sur ce sujet n’étaient méme pas possibles. Dans les ouvrages des années 1930, on ne
peut méme pas observer le moindre débat, on ne parle déja pas de la critique ou de
I’opposition au changement d’alphabet. Les raisons linguistiques de cet événement ne sont
pas révélées comme cela fut le cas pour I’alphabet latin. Les raisons les plus répandues étaient
la situation sociale et politique, la facilité d’apprendre la langue maternelle en méme temps
que le russe comme langue commune de la communication d’un grand pays. Il a été aussi
considéré que « I’alphabet russe a des avantages graphiques par rapport a celui du latin » et
que « le russe est plus avantageux pour refléter les phonémes de 1’azerbaidjanais, car dans
I’alphabet russe, il y a 32 lettres alors que dans le latin, il y en a 24. Ainsi parmi les avantages
ont été aussi cités les avantages techniques qui contribueront a améliorer I’imprimerie»’’".

En 1939, ont été élaborés trois projets. Le projet du 14 mai 1939, paru dans le journal

. 2 . . .y N r,e
Kommunist®%, ne contenait pas les lettres particuliéres au systéme phonétique du russe (%, 10,

70 Ibid. p. 117- 130.

' G. H. ismayilova « Sovet dévriindo Azorbaycanda olifba moselosinin holli », Azarbaycan SSR Elmlor
Akademiyasinin xabarlori, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4, p.136.

32 Kommunist, 14 mai, 1939, voir G. H.ismayilova « Sovet dovriindo Azarbaycanda olifba masalosinin halli »,

Azarbaycan SSR Elmlor Akademiyasinin xabarlari, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4, p. 138.

182



é e w y, 3, b, b). Vingt-cinq lettres de 1’alphabet russe ont été adoptées sans aucun
changement (a, 6, 6, ¢, 0, e, dic, 3, U, U, kK, 1, M, H, 0, n, p, m, ¢, ¥, @, X, 4, w, v1), pour les
phonémes particuliers a 1’azerbaidjanais ont été¢ adoptés les graphémes suivants : 2, o, A, o1,
pour exprimer certains phonémes de nouveaux graphemes ont ét¢ créés, en ajoutant des signes
diacritiques aux lettres russes déja adoptées (u-u, x-x, y-y). Les majuscules et les minuscules
ont été sauvegardées comme dans le russe. La lettre e (j+e) a été utilisée pour écrire le mot ev.
Le projet du 14 mai 1939 a été révisé€ et un nouveau projet a été publié les 10 et 12 aoft de la
méme année. Dans ce projet, pour le graphéme g a été adopté le 2 russe, g g intégré dans
I’alphabet pour désigner g, qui n’existait pas dans le premier projet. Pour le graphéme y du
premier projet, il a été adopté un nouveau graphéme y, pour le graphéme russe i a été adopté
J.

Parmi les intellectuels de I’époque, il s’est formé deux points de vue : les partisans du
premier considéraient qu’il fallait adopter tous les graphémes russes sans exceptions, en
négligeant les particularités phonématiques de 1’azerbaidjanais, en ne prenant en compte que
les difficultés de I’apprentissage de ces deux langues, pour le rendre plus facile et pour
sauvegarder ’écriture des emprunts dans les deux langues’”. En conséquence, il a été
considéré comme nécessaire d’intégrer les graphémes particuliers de la langue russe tels que :
5, 10, €, e, W, Y, b, b, 9. Les partisans du deuxiéme point de vue au contraire, en prenant en
considération les particularités phonématiques de 1’azerbaidjanais, insistaient sur ce qu’il ne
fallait pas introduire ces graphémes inutiles du russe pour la langue azerbaidjanaise en
apportant leurs jugements scientifiques’ *. Notons que, bien qu’en 1939, trois projets aient 6té
¢laborés, pendant le passage a I’alphabet cyrillique en 1940, ces projets n’ont pas été pris en
compte et n’ont jamais €té appliqués dans la pratique.

Quoi qu’il en soit, le projet élaboré par la Commission du Soviet du Commissariat
Populaire en 1940, qui a été réellement appliqué, a été basé sur le principe suivant : remplacer

’alphabet latin par celui du russe en adoptant le méme sens des graphémes qu’en russe. Cela

P Y. Zeynalov, «Bozi qeydlor », Miiallim, 10 septembre 1939, Uzeyir Hacibayov, « Monim geydlorim »,
Odabiyyat, 23 mai 1939, etc., voir G. H.Ismayilova « Sovet ddvriinde Azorbaycanda olifba masalasinin halli »,
p.139.

S Vurgun, « Kiiltiir vo mitkommol olifba ugrunda », A Abdullayev, « Monim qeydlorim », Kommunist, 12 mai
1939; S. Siileymanov, « Bazi miibahisoli mosalolor haqqinda », Kommunist, 14 mai 1939, C. Zeynalli, « Monim
tokliflorim », Odabiyyat, 23 mai 1939 etc, voir G. H.ismayilova « Sovet dovriindo Azorbaycanda olitba

masolasinin halli », p.139.

183



voulait dire que les sons du nouvel alphabet azerbaidjanais devaient exprimer les mémes sons
du russe. Pour exprimer les phonémes particuliers a 1’azerbaidjanais, il fallait adopter des
graphémes spéciaux, d’ailleurs ils devaient correspondre a I’alphabet russe.

L’alphabet de la langue azerbaidjanaise en 1940, a donc été créé sur la base de celui du
russe. Il atteignait 36 lettres et un signe (’) — apostrophe (méme plus que dans 1’alphabet russe
- 32 lettres), 29 lettres russes ont été adoptées (a, 6, 6, 2, 0, e, Jc, 3, U, U, K, 1, M, H, 0, 1, p, M,
¢y, @, x, y, u, w, vl, 3, 10, 5) sans aucun changement, avec la méme graphie et le méme usage,
sauf w, », b, € qui n'ont pas ét¢ intégrés dans le nouvel alphabet. Les particularités
phonétiques de ’azerbaidjanais ont été complétement ignorées. Les phonémes particuliers a
I’azerbaidjanais ont été aussi créés en se basant sur le russe (e-¢, k-x, y-y, u-u), et il n’y a que

>

trois phonémes et un signe (2, o, h, ’), qui ont été sauvegardés de I’alphabet latin. Le
graphéme k& a été adopté pour exprimer les phonémes de deux différentes positions
phonématiques pour k - postlinguale et le k- de la position prélinguale, par exemple : xonxo3
(kolhoz), kommynucm (kommunist), kommyna (komuna) empruntés au russe et xazom (chou),
kan (buffle), kan (vert).

Cet alphabet avait beaucoup d’inconvénients et ne correspondait pas du tout au
systtme phonétique de 1’azerbaidjanais, et pourtant les changements ont été presque
impossibles. Pendant a peu prés dix ans, les aménagements de 1’alphabet n’ont pas pu se faire.

En effet, ’alphabet cyrillique a été cré¢ pour les langues slaves et a subi au cours des
différentes époques certaines réformes. En dépit de 1’existence d’une quantité excessive de
lettres, I’alphabet cyrillique ne pouvait pas refléter le systéme phonétique des langues turques.

La lettre e signifiait e telle une diphtongue j+e, le son y n’existant pas du tout dans le
systéme phonématique de 1’azerbaidjanais. Cela a été fait pour pouvoir sauvegarder le schéma
graphique des emprunts du russe. Ce fait contribuera par la suite a la fusion de 1’orthographe
azerbaidjanaise avec celle du russe’”. Tous ces inconvénients constituaient 1’handicap de
I’alphabet cyrillique azerbaidjanais.

En 1939, les linguistes azerbaidjanais ne participent pas aux débats sur le sujet, il n’y a
qu’un trop petit groupe d’intellectuels qui osent exprimer quelque point de vue avec une
grande précaution. Les inconvénients de ’alphabet cyrillique ne deviennent le sujet de débats
qu’a partir de 1947. En ce qui concerne la lettre y, elle n’a été supprimée de 1’alphabet qu’en

1947, alors que les autres lettres inutiles comme s, 70, e, qui posaient beaucoup de difficultés

7 G. H.ismayilova, « Sovet dovriinde Azarbaycanda olifba masalasinin halli », p. 139.

184



n’ont ¢t¢ ¢éliminées que dans les années 1950, a 1’époque d’un certain « dégel » dans la
conjoncture politique que I’on abordera dans le chapitre suivant.

Le passage a I’alphabet cyrillique sera effectué en quatre mois alors que le processus
de la latinisation avait duré¢ sept ans. Ce bref délai a tout de suite révélé toutes les difficultés et
les inconvenients de 1’adoption de cet alphabet.

Signalons que le passage a I’alphabet cyrillique en Azerbaidjan n’a aucunement
signifié I’achévement des réformes de I’écriture. L’introduction hative de 1’alphabet cyrillique
a entrainé des conséquences négatives sur les normes d’orthographe, qui resteraient tres
longtemps insurmontables. Ce défaut de 1’alphabet handicape également 1’orthographe
jusqu’en 1958. Ce n’est qu’en 1958 qu’il est devenu possible d’adopter un alphabet cyrillique
plus ou moins cohérent avec 1’azerbaidjanais.

L’alphabet latin était enterré en Azerbaidjan en 1939. Mais il restait usuel parmi les
immigrés azerbaidjanais dans le monde. Quant a 1’alphabet arabe, il n’est pas tout a fait sorti
de I’usage non plus. En 1941, I’armée soviétique est entrée sur le territoire de 1’Iran. Dans ce
cadre, un groupe appelé « groupe de Oziz Oliyev » composé d’écrivains, de journalistes,
d’intellectuels et d’autres spécialistes a été envoyé pour mission officielle en « /’Azerbaidjan
du Sud»’’®. A cette période, de nombreuses démarches dans le domaine de I’instruction ont
¢té mises en place, ont été¢ imprimés plusieurs journaux en azerbaidjanais en caractéres arabes.
Les journaux comme « Azarbaycan » et «Vaton yolunda» (Pour la patrie) ont été imprimé a
Tebriz, dans langue azerbaidjanaise. Le journal populaire « Vaton yolunda» a joué un role tres
important dans la formation du mouvement national chez les Azerbaidjanais de 1’Iran a cette
époque. Dans ce journal, qui était rependu non seulement a Tebriz mais aussi a Ourmia,
Khoy, Marand, Mian, Zendjan, Kazvin, Sarab et d’autre villes, a travaillé un groupe
d’intellectuels et d’écrivains comme Mirza Ibrahimov, Suleyman Riistom, Israfil Nazarov,

Osman Sarwvelli, Mehtixan Vakilov, Qilman Musayev, Somsi Badalbeyli et d’autres.

" En mai-juin 1941, a la veille de Iintervention de 1’armée soviétique, 3816 personnes de 1’Azerbaidjan
soviétique ont été mobilisées pour partir en « Azerbaidjan du Sud ». Parmi les représentants de différentes
spécialités, 150 personnes ont été des publicistes et des journalistes. Ce groupe de spécialistes a €té dirigé par le
secrétaire du CC PC de la RSSA Oliyev Oziz Maommadkarim oglu. A cette époque, parmi les intellectuels de
ce « groupe », il y avait aussi Mirza Ibrahimov (écrivain azerbaidjanais) en tant que rédacteur du journal militaire
qui devait paraitre en langue azerbaidjanaise, voir Dzamil” Gasanly, SSSR- Iran : Azerbajdzanskij krizis i nacalo

holodnoj vojny 1941-1946, Moscou, Geroi Otecestva, 2006, pp. 28-31,214.

185



2.2. L’évolution de I’orthographe fin des années 1930 jusqu’en 1958

A la fin des années 1930, avec le passage a 1’alphabet russe, I’orthographe a aussi subi
des changements. Dé¢ja a partir des années 1930 et notamment en 1933, les exigences
principales par rapport aux normes orthographiques ont été¢ exposées par le turcologue russe
N.F. Jakovlev, qui considérait « le rapprochement entre les langues nationales et leur
enrichissement par les éléments internationaux comme une exigence primordiale du
développement des langues littéraires nationales au contenu socialiste »*''. 1l s’agissait bien
du rapprochement des langues régionales a la langue russe dans la création des normes
d’écriture aussi. Dans la conférence « sur ['Orthographe et la terminologie » qui a eu lieu a
Bakou en 1937, deux courants se sont formés ; le premier des russophiles et le deuxiéme,
ceux qui tendent encore a orienter le développement de la langue dans « I’esprit national ».
Les russophiles voulaient établir I’écriture des mots internationaux dans leur orthographe
russe et non comme dans leur shéma graphique d’origine. Selon eux, I’orthographe des
emprunts au russe devait étre sauvegardée. Les mots empruntés a I’arabe, au persan ou a
I’ottoman devraient étre remplacés par leurs équivalents russes. Au contraire, les adeptes
nationaux ont voulu se conformer aux régles de la langue nationale et en méme temps,
sauvegarder le plus possible la communauté d’orthographe avec d’autres peuples turcs®’®.

On peut donc, observer ladite russification dans les normes orthographiques établies a
cette époque, notamment concernant les emprunts européens. Il est clair que 1’orthographe
avec toutes ses évolutions doit étre assez stable. Les changements fréquents des régles
orthographiques entrainent des difficultés énormes dans 1’écriture. L’orthographe de la langue
azerbaidjanaise a été changée si souvent que cela a conduit a une multitude d’écriture dans la
langue.

En 1940, pour la premicre fois, dans le journal «Miiallima komak» (1940 N° 1), a été
imprim¢ D’article de Davud Quliyev, «Azarbaycan dili orfografivasi haqqinda» (Sur
I’orthographe de 1’azerbaidjanais). Quliyev proposait de se servir de trois principes :
morphologique, phonétique et historique, pour la normalisation des régles d’écriture.

« Aujourd’hui on doit se servir des documents créés par nos écrivains, de la meilleure

77 N. F. Jakovlev, « Osnovy orfografii », Revoljucija i pis’mennost’, p. 28, voir K. M. Musaev, « Voprosy
razrabotki i dal’nejSego soverSenstvovanija orfografiy tjurkskih literzturnyh jazykov Sovetskogo Sojuza », in
Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, (rédacteur K., M., Masaev), Moscou, Akademija Nauk SSSR,
Institut jazykoznanija, [zdatel’stvo Nauka, 1976, p. 7.

378 Rosulzado Mommoad Omin, Cagdas Azarbaycan tarixi, Bakou, Gonclik, 1991, pp. 93-94.

186



richesse de notre héritage littéraire. C’est la raison pour laquelle les régles d’orthographe de
la langue azerbaidjanaise doivent étre rédigées en prenant en considération les traditions du
développement de [’azerbaidjanais, et étre tout a fait conformes a toutes les particularités de
notre langue d’aujourd’hui. Dans le processus de correction des régles d’écriture, plusieurs
problemes discutables surgissent... L’un d’eux est [’adaptation de tel ou tel mot a la langue
littéraire. Le deuxieme, c’est sa prononciation par le peuple. Le troisieme c’est la référence a
I’histoire... Finalement, le dernier, ¢ est la cohérence du mot du point de vue scientifique »*"°.

Apres le passage a I’alphabet cyrillique, les premieres regles d’écriture ont été rédigées
en 1940°®. Dans les normes orthographiques éditées en 1940 ont été introduites presque
toutes les régles de 1938°%.

L’orthographe de 1940, aussi bien que celle de la période précédente ont été basées sur
le principe phonétique, sauf les mots d’origine russe qui restaient basés sur le principe
historique. Celui-ci consistait a sauvegarder 1’orthographe russe dans 1’écriture des emprunts
via la langue russe.

Il est a noter que le dictionnaire édité en 1940 est tres différent de celui édité en 1929.
Dans ce dernier, une grande attention a été portée a 1’écriture des mots arabes et persans
difficiles, les dialectismes, alors que dans le dictionnaire de 1940 on ne peut plus rencontrer
ce type de mots®™. Ici, plus d’attention est portée aux mots arabes et persans usuels et surtout
aux termes russes-internationaux. Les régles d’orthographe de 1940 contenaient 104 articles.
L’orthographe de 1940 était trés insuffisante. Les mots internationaux empruntés au russe
n’ont pas été adaptés aux régles de 1’azerbaidjanais. Nous allons citer quelques exemples :
dans les régles d’écriture de 1940, la lettre 2 (g) est considérée comme le son positionnel. La
lettre 2 (g) se prononce et s’écrit comme dans les exemples suivants : 2az (qaz), eyw (qus),
azponom (aqronom), epammamuxa (qrammatika), eanu6 (qalib); sauf pour les mots
internationaux, ou devant les voyelles « molles » e, u (e, i), elle se prononce comme k
(g), c’est-a-dire encore plus mollement, par exemple eceocpagusa (geoqrafiya), eumapa

(gitara) alors que le mot ceocpaghusa (geoqrafiya), comme le remarque bien Moaharramov,

7 Azorbaycan adoabi dili tarixi (sovet dovrii), 111 cild, (redaktoru Moharromova R.C.), p. 33.

3 M. A.Siroliyev, « Azorbaycan dilinin orfoqrafiyast », Azarbaycan maktobi jurnali, 1951, N 9, p.18.
#1 7. 1. Budagova, G. G. Ismailova, « Orfografija Azerbajdzanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh
jazykov SSSR, p. 53.

32 Voir Xuluflu Voli, Imla Ligati, Bakou, 1929; Orfografiya liigati, ( ©. Babazada, D. Guliyev, O. Oliyev...),
Bakou, 1940.

187



pendant une longue période s’employait comme woepaguja (cografiva), ce qui signifit que la
forme eeoepaghus (geografiya) n’avait aucune importance. La deuxiéme raison, c’est que dans
I’alphabet, cette lettre n’a pas été adoptée pour exprimer le phonéme positionnel. La lettre ¢
(q) n’a qu’une seule position en raison de 1’existence de la lettre x (g) pour exprimer les mots
russes qui commencent par le phonéme le plus moue comme par exemple dans les mots
eumapa- kumapa (gitara), cumHacmuxa-kumuacmuxa (gimnastika). Donc, étant donné qu’il y
a la lettre ¥ dans I’alphabet pour se conformer a 1’orthographe russe dans I’écriture de ces
mots, ceux-ci ont été transcrits avec un e, par exemple ; eenepan (qeneral), eumnacmuxa
(qimnastika), cumapa (gitara). Avec la présence de la lettre y (i) dans 1’orthographe de 1940,
les mots internationaux sont écrits avec le graphéme russe w0 (ju), alors que dans la
prononciation d’origine c’est le son y (#i) et ce n’est que par son absence de la langue russe
qu’il est transcrit par r. Par exemple ; 6mopo (bjuro), napawrom (parasjut). La régle de
I’harmonisation n’a pas été prise en considération dans 1’écriture des mots et des radicaux.
D’apres le professeur, M. Siraliyev, cela était fait pour affaiblir la régle de 1’harmonisation
propre a I’azerbaidjanais. Par exemple, le mot bakwr (Baki) était écrit comme baxu (Baki), les
radicaux comme «at (ki), xu (ki), xy (ku), xy (kii), n’en étaient traduits que par xu (ki). Encore
un eautre exemple, selon les régles de I’azerbaidjanais, il n’y a pas de consonnes géminées
dans les mots polysyllabiques. Dans les régles de 1940, les consonnes géminées sont
introduites dans 1’écriture de ce type de mots. Par exemple, memann (metall), myhymm
(miihiimm), capha0o (sarhad), npozepecc (progress) etc.”™.

Un point particulier a été consacré a I’écriture des mots avec 1’apostrophe (’) ; cette
régle concerne les mots d’origine arabes (cf. chapitre 9), ainsi que russes (cf. chapitre 10),
sachant que les raisons d’écriture des mots arabes avec l’apostrophe sont complétement
distinctes de celles de I’écriture des mots russes. Quant aux mots arabes, 1’écriture de
I’apostrophe est liée a I’emploi du son ¢ particulier a la langue arabe alors que concernant
I’écriture de 1’apostrophe dans des mots russes 06 exm, cy6 'exm, celle-ci est liée au probléme
de ’alphabet et notamment aux lettres particuli¢res russes. Puisque ces mots ne s’écrivent pas
avec la lettre j comme cela dévrait étre faite, 1’apostrophe est introduit d’une manicre

. . . / . 7 4
artificielle, parce qu’il est nécessaire de séparer les syllabes™™".

3 M. A.Siraliyev, « Azorbaycan dilinin orfoqrafiyast », Azarbaycan maktobi jurnali, 1951, N 9, p.18.
3 A. Mohrromov, Azarbaycan adobi dilinin sovet dévrii, Bakou, 1961, pp. 54-56, voir également, Orfografiva
ligati, ( ©. Babazado, D. Guliyev, ©. Oliyev...), pp.10-11.

188



Certains mots arabes s’écrivant a I’époque avec le ¢ ont perdu 1’apostrophe, car ils ont
subi I’influence phonétique de ’azerbaidjanais et son emploi n’a pas été jugé nécessaire,
comme dans les exemples suivant : Waghap (Caofor), dagha (dafa- fois) ; alors que dans le méme
sens, les mots comme pa’j (ra’j-avis), ca’j (saj- éffort) ont gardé leur apostrophe, méme si
dans la langue parlée ils ont la méme prononciation courte que les premiers. L’écriture des
mots comme wo 12 (sola-brillance), we 62 (séba-département) qui s’écrivaient avec (ayn- g)
se prononcent comme wojia (soyla), wejoa (séyba) conformément a leur prononciation dans
la langue populaire®™.

A partir de 1’époque soviétique, sous 1’influence du russe, des mots complexes se sont
écrits avec un trait d’union. L’orthographe des emprunts via le russe correspondait a leur
schéma graphique de la langue russe, sauf pour les mots qui avaient été empruntés au début
du XIXeme siecle. Ces mots ont été introduits dans les normes d’écriture conformément a leur
forme usuelle de la langue populaire.

Le probléme d’écriture liée aux lettres particulieres russes s (ja), 10 (ju), e (e), y (c)
persistait toujours dans I’écriture, sans trouver de solution et ne devait €tre résolu que par
I’¢limination de ces lettres de 1’alphabet.

Donc, les régles orthographiques éditées en 1940 n’étaient pas non plus satifaisantes.
Elles étaient passibles d’étre détaillées et corrigées ultérieurement. Il est intéressant de noter
que les linguistes azerbaidjanais aient li¢ les défauts dans les régles orthographiques de 1940,
a I’imperfection de la théorie linguistique du professeur N. Y. Marr, qui envisageait la langue
comme un phénomene de classe et cela aprés que Staline a fait le revirement dans sa vision
sur sa théorie sur ’évolution des langues™®. Quoi qu’il en soit, les réformes dans
I’orthographe ont été aussi destinées pour créer la base terminologique internationale qui
devait étre commune pour tous les peuples de 'URSS. A partir de 1944 jusqu’a 1958, de
nombreux changements ont été faits dans I’orthographe.

Au cours des événements de 1’époque de la guerre, le 27 juin 1944, la Conférence
linguistique a eu lieu a Bakou. Parmi les différents problémes linguistiques, les principes de
I’orthographe de 1’azerbaidjanais ont ét¢é de nouveau mis a jour. Ce projet est paru dans le

journal Azarbaycan moktabi (1946, N° 1)*".

35 A. Mohrromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii, pp. 54-56.
6 Voir M. A. Siraliyev «Azorbaycan dilinin orfoqrafiyasi» in Azarbycan moktabi journali, 1951, N 9, p. 18.

¥ Azorbaycan adabi dili tarixi (sovet dévrii), 111 cild, (redaktoru Mohorromova R.C.), p.34.

189



Le projet d’orthographe, qui a été 1’objet de la discussion pendant cette Conférence,
était compos¢ de 97 paragraphes, 85 articles et 25 notes. Le nombre des mots écrits avec
I’apostrophe a augmenté d’une maniére artificielle®®® a cause des mots empruntés au russe qui
contenaient les lettres particulieres au russe », » absentes en azerbaidjanais. Par exemple :
00’exm (ob’’ekt- objet), cyo’exm (sub’’ekt-sujet), ¢hen’emon (fel ’eton- feuilleton), n’eca
(p’’esa- piece), amen’e (atel’e-atelier), Mon’ep (Mol ’er -Moliére).

Avec les autres problémes linguistiques, I’orthographe restait le sujet de débats dans
les différents journaux. A ce propos, dans le journal Kommunist de 1944, on pouvait lire
I’article de M. S. Siraliyev intitulé Odabi dilimizin zarurati masalalori (Les problémes de
I’importance de la langue littéraire), dans le journal Odabiyyat de la méme année, I’article
Azarbaycan dilinin imla qaydalart haqqinda (Concernant des régles d’écriture de
I’azerbaidjanais) d’A. Sfandiyev, dans le journal Azarbaycan Muallimi, Imlamiz hagqinda
(Concernant notre écriture) de ©. Damir¢izads. Concrétment, on parlait de I’impossibilité¢ de
suivre uniquement le principe phonétique dans la normalisation et des réformes des regles
d’écriture dans la langue. M. §. Siraliyev considere qu’a coté du principe phonétique, il faut se
servir également du principe morphologique. ©. Damirgizada et A. Ofandiyev ont proposé que
tous les principes, c'est-a-dire phonétique, morphologique et historique, devaient étre utilisés
pour corriger les défauts de I’orthographe azerbaidjanaise. Ils argumentaient qu’en publiant
des ouvrages des écrivains classiques, il fallait surtout suivre le principe historique. A.
Ifondiyev écrit: « Il me semble qu’on n’aura besoin du principe historique que dans la
rédaction des ouvrages de nos classiques »**°. Concernant ce probléme, O. Domir¢izads, dans
le N° 25 du journal Azarbaycan Muoallimi de 1946, écrit: « En éditant nos écrivains
classiques, on rencontre des difficultés. C’est la raison pour laquelle, il faut prendre en
consideration ce fait. Il existe deux moyens et il faut se servir de ces deux moyens :

a). parmi les principes essentiels, il faut conserver les anciennes regles d’écriture qui
peuvent se conformer aux exigences, a l’esprit et aux particularités de notre langue
moderne...

b). les regles qui ne peuvent pas s’accorder avec les exigences et les particularités de

. . gy 390
notre langue, il faut y consacrer une partie particuliere »™ .

¥ Ohmod Aslanov, Lenin milli siyasati vo Azarbaycan dilinin yeni marhalasi, p.19.
3 Voir Azarbaycan adobi dili tarixi (sovet dovrii), 11 cild, (redaktoru Mohorromova R.C.), p. 35.

390 Voir ibid.

190



Plusieurs opinions existaient par rapport a la régle de I’harmonisation. M. S. Siraliyev
et A. Ofandiyev remarquent que dans les régles de I’orthographe, il faut surtout se conformer a
la regle de ’harmonisation. M. S. Siraliyev considere que la régle de I’harmonisation rend
douce la langue azerbaidjanaise. Par contre le professeur O. Damir¢izado ne considere pas
comme indispensable de suivre la régle de I’harmonisation des voyelles. Selon lui, cette régle
a laquelle on a dérogée dans plusieurs mots et qui continue de ne pas étre respectée. Il
remarque ¢galement que dans I’orthographe, il faut prendre en compte I’accord des voyelles
avec les consonnes. La méme idée a été avancée par ©. Mahmudov dans le n° 4 du journal
Azarbaycan maktabi de 1946. Notons que ’accord des voyelles avec les consonnes correspond
a nouvelle régle, formulée tout récemment. ©. Domir¢gizado démontre que, d’aprés la
concordance des voyelles avec les consonnes, les radicaux de possession et ceux des adjectifs
doivent étre écrits non pas dans quatre formes mais dans une seule forme. Par exemple,
onunki, manimki, ondaki, etc., car la consonne k est suivi par une voyelle douce™'. Le respect
de la regle de I’harmonisation ne rend pas difficile I’orthographe de I’azerbaidjanais mais au
contraire la facilite. Dans la majorité des cas, la palatalisation des consonnes est définie par
les voyelles dures et douces, ce qui veut dire que les voyelles normalisent, équilibrent la
palatalisation des consonnes. Cependant, cette régle n’étant pas étudiée en profondeur, son
application a I’orthographe peut susciter des difficultés® .

I1 y avait eu certains débats consacrés a I’écriture des mots russes qui s’écrivent avec
un o et se prononcent avec un a. Par exemple, il a été propos€ que ces mots ne s’écrivent pas
conformément a leur orthographe russe mais par contre a leur prononciation russe, c'est-a-dire
au lieu de kolxoz-kalxoz, sovxoz-savxoz, kontor-kantor, etc.

La tentative de réformer 1’orthographe en 1950 a de nouveau échoué en 1951 malgré
I’¢laboration de nouveaux projets. Concernant les mots arabes et persans, le principe
phonétique a été de nouveau ignoré. L’apostrophe a été éliminée, ce qui a également entrainé
la complication de I’écriture. Concernant les mots russes, 1’approche équivoque subsistait
dans leur écriture : les mots anciennement empruntés ont été écrits selon le principe
phonétique alors que ceux qui ont ét¢ empruntés a 1’époque soviétique gardaient leur schéma

graphique russe. Cette ambiguité dans I’écriture des mots du méme groupe persistait toujours.

I Azorbaycan adabi dili tarixi (sovet dovrii), I cild, (redaktoru Moharromova R.C.), p. 35.
32 Ibid. p. 36.

191



Dans le projet de 1950, de nouvelles reégles concernant la lettre y (c), qui avait été

3% En 1951, I’Institut de la Langue et de

enfin retirée de I’alphabet en 1947, ont été proposées
la Littérature au nom de Nizami de 1’Académie de la Science de la RSSA a édité le nouveau
projet de I’orthographe de la langue azerbaidjanaise, en corrigeant plus ou moins les regles
d’écriture de 1940**. Les nouvelles réformes sont devenues possibles grace au changement
dans 1’apporche de la théorie linguistique de Marr a I’Union soviétique. En comparaison des
régles d’orthographe de 1940, dans 1’orthographe de 1951, le défaut concernant le radical xu
(ki) a été corrigé et adapté a la régle de I’harmonisation de la langue. Par exemple ; axwamxs
(axsamki), cohapxu (sahorki), onynxy (onunku), xynoysxy (giindiizkii), etc. Dans les mots
internationaux, 1’apostrophe ne s’écrit que si on entend « e » (je), par exemple 06 ’exm
(ob’ekt), cyo’exm (sub’ekt), chenv ’emon (fel’eton), n’ec (pées), Mon’ep (Mol er). Cela est di a
la présence du graphéme russe e. Dans le reste des cas, I’apostrophe ne s’écrit que dans les
mots suivants : 6a’3an (ba 'zan) (parfois), 62’3u (ba’zi) (certains), ma '0an (ma’don) (mine),
Ha 'pa (na’ra) (esturgeon), 3 awn (e’lan) (annonce), ma 'Ha (ta’na) (reproche), wa’n (sa°n) (gai,
réjoui), mac ya (ma’sul) (production, résponsable), cyp am (siir 'at) (vitesse)’ .

Notons que les projets de 1950 et 1951 n’ont pas été approuvés et appliqués étant
considérés comme insuffisants.

Avec I’alphabet, 1’orthographe continuait d’étre 1’objet de débats aux cours des années
1950, dont découlérent les nouvelles régles de 1’orthographe €laborées et approuvées par la
décision 189 du Soviet des ministres de RSSA, le 24 février 1954 *°. Ce projet a fait surtout
disparaitre 1’apostrophe de I’alphabet.

Pourtant, remarquons que ces regles de 1’écriture, approuvées par le Soviet des
ministres de la RSSA, n’ont pas ét¢ non plus appliquées dans la pratique. Méme si
I’orthographe de 1954 a apporté certaines corrections aux normes d’écriture établies
précédemment, elle contenait encore des insuffisances sérieuses. Ces lacunes compliquaient le
travail de I’enseignement dans les écoles, de la presse et suscitaient de nombreux débats dans
le milieu intellectuel. Cependant, ce n’est qu’en 1955 que le nouveau projet sera mis en place

afin de corriger les défauts et combler les lacunes de 1’Orthographe de 1954.

3% « Azorbaycan dilinin imla qaydalar1 (layiho) », Bakou, 1950, in Z. I. Budagova, G.G. Ismailova, « Orfografija
Azerbajdzanskogo jazyka », Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, p. 53.
3% Azarbaycan dilinin orfografiyasi, Bakou, 1951, Azerbaycan Elmlor Akademiyasimin Nosriyyati.

% Azorbaycan dilinin orfografiyasi, 1951, p. 11.

3% A. Mohorromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dévrii, p. 63.

192



2.3. L’évolution de la terminologie, 1930-1950

2.3.1. La rupture avec la tradition de la création des termes. La russification de la

terminologie sous la forme d’ « internationalisation »

Les changements politiques et sociaux ainsi que l’achévement du processus de
I’enracinement d’une nouvelle idéologie au cours des années 1930, avaient des influences sur
la terminologie de la langue aussi. Si dans les années 1920, on observe plutot la tendance de
« I’esprit national », destinée a traduire des termes a la langue maternelle, a partir des années
1930 on assiste alors, a une rupture dans la tradition de la création des termes. Cette rupture
s’exprime surtout par le passage de la source de création de la terminologie de « I’est a
I’ouest ». Cela veut dire que si a 1’époque précoce de soviétisation, les traditions littéraires
antérieures ne sont pas encore tout a fait déracinées, I’époque stalinienne a connu un
changement radical. Le choix de la source de création des termes sera dorénavant orienté vers
I’occident, concernant surtout les termes techniques et scientifiques.

Avec les années 1930, I’influence des langues orientales, comme 1’arabe et le persan
ou encore de I’ottoman, s’arréte, mais le combat contre les mots arabes et persans se poursuit.
La terminologie de I’époque, surtout fin des années 1930 est remarquable du renforcement de
« I’internationalisme », qui a pris I’image de 1’implantation du russe comme une source
essentielle de création des termes. Ce processus a touché tous les styles de la langue, c’est a
dire la littérature, les ouvrages scientifiques et techniques, les ouvrages scolaires, la littérature
sociale et politique, la presse. Le flux des mots russes - internationaux, trés souvent inutiles,
envahissent la langue. Au lieu des mots arabes et persans ¢liminés ont été introduits les mots
russes- internationaux. Parmi ces mots, il faut remarquer qu’il y a les termes aussi bien que les
mots usuels. Par exemple, le mot sura (conseil) a été remplacé par sovet, firga (parti) par
partiya, sarmaya (capital, fonds) par kapital, sarmayadar (capitaliste) par kapitalist, fiigareyi-
kasiba (pauvreté, prolétariat) par proletar, beynalminal (international) par internasional,
inqilab (révolution) par revoliisiva, madaniyyat (culture) par kultura, daira (district, région)
par rayon, manga (lien, anneau) par zveno, maliyya (finance) par finans, miz ( table) par stol,
xasiyyat (caractére) par xarakter, yoxlama (contrdle, renseignement) par spravka™ . En outre,
un nombre important des mots concernant la vie quotidienne comme pe¢ (four), stol (table),
stul (chaise), tumbogka (table de chevet), sifaner (chiffonnier, armoire), platye (robe) a été

introduit dans la langue. D’aprés Qasimov, « ['introduction excessive des mots russe-

37 A. Mohorromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dévrii, p. 39.

193



européens dans la langue azerbaidjanaise et notamment dans la terminologie a amené a
« l'apparition d’une langue artificielle et grossiere qui n’est compréhensible pour
personne»’’*. En 1935-1936 et plus tard, les mots bien implantés dans la langue comme xarits
(carte), iglim (climat), kainat (univers), harakat (mouvement), mualica (traitment, soigne),
mana (sens), fasilo (pause), masdar (infinitif), dastan (fable), hacv (brochure), facia (tragédie),
ingilab (révolution), faiz (pourcentage, intérét), azalo (musculation), asab (nerfs), kiirra (rond,
balle, cylindre), cabr (algebre), hondaso (géométrie), hesab (calcul), migyas (échelle), kasr
(fractionne), iislubiyyat (stylistique), doraca (degré), nagqis (imparfait, vicieux), saquli
(vetical), qiithb (pole), takamiil (évolution), ont été remplacés. Cette influence s’observe dans
I’ecriture des noms géographiques aussi, par exemple, beruuxa (Belgika-Belgique) a été
remplacé par benkuja (Belgija), Aspona (Avropa-Europe) par Eepona (Evropa), Hopseu
(Norvec-Norvege) par Hopsexuja (Norvegija), Hceeupa (Isvegra-Suisse) par [llsecuja
(Svecija), Ueneepa (Cenevra- Généve) par JKenesa (Zeneva), etc.

Quant au purisme des années 1930 dans la langue azerbaidjanaise, qu’on a pu
évoquer, il est mort et méme, les tentatives suivantes de création des termes par les moyens
internes de la langue était considérées comme le retour au purisme et devenues sujet de
critiques virulentes, telle une tendance chauviniste et nationaliste, et abandonnées par la suite.
Dans ce sens, DeSeriev écrit : « Elle est étrangere aux peuples de [’'URSS [’aspiration de créer
des cultures « folkloriques » régionales, isolées de ['influence externes avec ses langues
maternelles et reflétant les tendances puristes. Apres la révolution dans notre pays, on luttait
toujours contre les tendances chauvinistes, nationalistes et puristes dans le développement
des langues et des cultures ainsi que contre la contrainte de la vie morale et la conscience
sociale de chaque nation dans les cadres de leurs cultures originales folkloriques basées
seulement sur la langue maternelle. L’idée d’implanter dans la vie, les modeles enfermés des
cultures nationales, qui prévoient la création des conditions pour isoler les cultures
nationales par les barrieres linguistiques sous prétexte de sauvegarder leur pureté et
I’originalité est scientifiquement inconsistant et nuisible... »°" .

En 1931, le Parti communiste de 1’Azerbaidjan a pris la décision de traduire en
azerbaidjanais « le recueil des ouvrages » en six volumes de V. I. Lénine. Pour cette fin, il
fallait d’abord rédiger un dictionnaire des termes philosophiques, qui a été édité par le Comité

Terminologique de I’Institut d’Etat de la Recherche Scientifique en 1932. Une grande partie

3% M, S. Qasimov, Azorbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p. 95.

3% Ju. D. Deseriev, Razvitie nacional no-russkogo dvujazycija, p. 8.

194



de ce dictionnaire a été composée de mots russes-internationaux*”. Cependant, le dictionnaire
a été considéré comme insuffisant en raison de ce qu’il contenait certains mots internationaux
traduits en azerbaidjanais. Evidemment, les ceuvres également traduites a 1’aide de ce
dictionnaire étaient aussi considérées comme étant incompréhensibles et pervertissant le sens.
Dans ce but, dans la presse de la fin des années 1930, il y a eu une tentative de proposer de
perfectionner la création des termes avec les moyens internes de la langue. Le journal
Kommunist écrit, dans son numéro 209 de 1936, un article intitulé Azarbaycan dilinda
marksist ictimai - siyasi va falsafi terminologiya haqqinda (Concernant les termes
sociopolitiques et philosophiques dans la langue azerbaidjanaise), ou il dit que : « Tout en
sauvegardant les mots internationaux dans la traduction des ceuvres du marxisme et du
léninisme, il faut continuer a travailler sur la terminologie nationale »*'. Cette idée a
influencée la création des termes. Par exemple, ’on a été crée les calques philosophiques
comme diinyagériisii (conception du monde), diinyabaxisi (vision) **2. Cependant, ce principe
n’avait pas connu de suite non plus, en raison de ce qu’il a été¢ considéré comme un retour au
purisme et ainsi mal vu par le Parti Communiste. Les « défauts » dans la traduction des
ceuvres classiques du marxisme-léninisme sont devenus I’objet d’une critique acerbe pendant
la troisieme conférence sur la terminologie et I’orthographe azerbaidjanaises ainsi qu’au XIlle
Congrés du Parti Communiste de |’Azerbaidjan. La décision prise par le Parti
Communiste disait ceci : « ['une des taches les plus importantes qui s’imposent au Parti
Communiste c’est « de corriger dans un court délai les fautes graves commises dans ces
traductions concernées »*. Donc, cette décision a eu des conséquences immédiates. Le flux
des mots russes a ¢été introduit dans le « Dictionnaire des termes sociopolitiques » édité¢ a
Bakou en 1937 par Azarnasr (Azarbaycan nasriyyati). Les mots bien usuels dans la langue ont
été remplacés, par exemple, nazariyya par teoriya (théorie), tarix (histoire) par istoriya,
miiallif (auteur) par avtor, layiha (projet) par proyekt, igtisadiyyat (économie) par
ekonomiya, niimayanda (délégué) par deleqat, sonad ( document) par dokument, talimatgi
(instructeur) par instruktor, namizad (candidat) par kandidat, riyaziyyat¢i (mathématicien) par

matematik, axlaq (moral) par moral, vatonparvarlik (patriotisme) patriotizm, miikafat (prime)

Y0M. S. Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslari, p. 92.

401 . .. . .. .. . . . . . ..
«Marksizm-leninizm klassiklorinin asarlorini torciima edarkan internasional terminologiyant miihafiza

etmakla barabar, milli terminologiya tizarinda daxi calismag lazimdiry.

Y2 M, S. Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslart, p. 93.

493 Kommunist, 12 juillet, 1937, n° 135, voir M, S.Qasimov, Azorbaycan dili terminologiyasimin asaslar, p. 93.

195



404 Dans le

par premiya, ingilab (révolution) par revoluziya, movzu (théme, sujet) par tema
« Dictionnaire russe-azerbaidjanais des termes linguistiques et grammaticaux », (Rusca-
azarbaycanca dil va grammatika terminlori) paru en 1939, ont été introduits des mots
étrangers qui n’ont pas méme ¢té¢ employés par des intellectuels a cette époque. Par exemple,
des mots comme alveolyar, amorf, linqvist, linqvistika, veyarizasiya, etc. Outre cela, dans le
dictionnaire, les mots familiers aux écoliers comme alifba (alphabet), imla (dictée) ont été
remplacés par alfavit, diktant, sans répondre a aucun besoin'”. De 1936 jusqu’a 1944, le
nombre de mots russes—intérnationaux a augmenté encore plus. Maharamov affirme qu’ « aux
cours de ces années, dans le lexique et la terminologie, sous I'influence des extrémes et
prétextant que «c’est le mot ancien », «arabe» ou «persan», les mots usuels et
compréhensibles pour tout le monde comme hesab, ¢esid, akon, dastan, akon magin, déyan
magin, ingilab, medoniyyat, mahsul, arzaq, xarita, iglim, kainat, tolimat ont été éliminés»**°.
M. S. Siraliyev indique dans Varticle Istilahlar yaradilmasindaki asas prinsiplor (Les
principes fondamentaux dans la création des térmes), qu’ « en disant que [’existence des mots
arabes et persans reflete [’ancienneté et attarde notre langue, que pour son développement et
pour rendre civile notre langue, il faut y introduire des mots russes et européens dans une
quantité énorme, on emploie une quantité infinie de mots étrangers sans en avoir aucun
besoin dans la langue littéraire. Surtout ces derniers temps, [’utilisation inappropriée des
mots étrangers a pris une telle ampleur que les scientifiques ou les traducteurs s’éloignent de
la création des termes. En rencontrant les mots russes-européens, lorsqu’ils écrivent ou
traduisent une ceuvre originale, ne cherchent méme pas a savoir si nous avons déja les mots
qui peuvent remplacer ces derniers. Ils emploient ces mots tels qu’ils sont dans les ouvrages
russes, sans méme les adapter aux regles de la langue azerbaidjanaise. Les mots étrangers,
incompréhensibles pour tout le monde et rendant grossiere la langue, doivent étre remplacés
par les termes créés a la base de la langue populaire. Sous prétexte de I’arabisation et de la
persanisation, la mise a [’écart des mots usuels, employés depuis des siecles dans la langue, a
conduit a deux grandes erreurs. Premierement, il s’agit de la pollution de la langue par des

mots européens superflus. Deuxiemement, c’est le détachement de la science, de la littérature

de notre histoire. En résultat, ces derniers temps, un intellectuel azerbaidjanais, en lisant la

% Ibid., p. 94.
5 M, S.Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslar, p. 94.

4% Ibid.

196



littérature classique et les ouvrages consacrés a la nature, au développement de la science ou
de la langue, ne comprennent pas les termes qui y employésy™’,

D’apres de nombreux linguistes, a ’époque de répressions, la langue a été caricaturée
et barbarisée a tel point qu’elle en devenue incompréhensible. On ne pourra observer aucun
changement dans le sens d’un retour a un développement logique de la langue jusqu’a 1944.
Le recours a ces « extrémes » dans la langue ne devient le sujet de débat qu’en 1944. Durant
la Deuxiéme Guerre mondiale, il y a eu une souplesse dans la politique nationale dans le but
d’encourager les nationalités dans la guerre. Cet assouplissement a profité aux intellectuels

nationaux afin d’introduire des corrections dans la langue subsistant pendant toute 1’époque

stalinienne, et de ramener a 1’esprit national le développement de la langue.

Y7 M. A. Siroliyev, Istilahlar yaradilmasindaki asas prinsiplor, Dil Institutunun esorlori, vol.1, Az SSREA

nasriyyati, p. 27-28, 32, 35.

197



2.3.2. Le retour a « ’esprit national » dans la création des termes en 1944

Le 27 juillet 1944, la conférence linguistique a eu lieu a Bakou. Le sujet essentiel de la
conférence était focalisé autour du choix de la source de création des termes. Il a été proposé
de se servir de trois sources : de la langue populaire, de 1’arabe et du persan, du russe (et des
langues européennes). Le principe d’emprunter des mots étrangers superflus a été critiqué
ainsi que les fautes commises dans ce sens jusqu’ a cette époque. Le linguiste M. 4. Siraliyev,
dans son discours a remarqué qu’ « il faut débarrasser la langue des mots étrangers
empruntés inutilement et qui ne correspondent pas d ’esprit de la langue »**®. La décision de
remplacer les mots russes par les mots usuels (qui ont été éliminés de la langue littéraire pour
donner leur place aux mots russes) a ¢té prise. C’est avec cette décision, qu’a commencé le
processus de retour des mots fondamentaux qui constituaient la base littéraire de la langue,
¢liminés depuis I’établissement du régime soviétique. Les mots russes inutiles qui ont
«envahi » la langue a partir des années 1930 jusque 1944 en ont été retirés. Suite a cette
conférence, des débats sur la création de la terminologie parraissent dans la presse. L’article
Tomiz va zangin adabi dilimiz ugrunda (Pour la langue littéraire purifiée et riche), publi¢ dans
le numéro 34 du journal Kommunist, disait qu « en sélectionnant soigneusement et en retirant
de la langue des mots inutilement introduits sous prétexte qu’ « il est impossible de trouver
leur équivalent », il ne faut pas chercher non plus de trouver les équivalent de termes comme
materializm, proletariat, kapital, renta, etc., concernant la philosophie, les mathématiques, la
physique, la chimie, [’agriculture, qui ne peuvent étre exprimés par d’autres mots et méme il
n’y en a pas la nécessité»*”. Dans Darticle Odobi dilimizin zoruri masalalori (Les problémes
importants de la langue littéraire), du numéro 43 du méme journal était écrit : « les termes
employés dans notre littérature classique, dans nos sciences et qui sont maitrisées depuis les
temps anciens, doivent retrouver leur place »*'°.

De ce fait, la langue maternelle a été considérée comme une source importante dans la
création de la terminologie. Dans ’article Elmi istilahlarimiz haqqinda (Concernant les
termes scientifiques), on incitait a « créer les termes en puisant le plus possible dans notre

langue. Pour cela, nous avons des possibilités, car notre langue est assez riche. Mais

M. AL Siraliyev, Istilahlar varadilmasindaki asas prinsiplar, Dil [nstitutunun osorlori, vol.1, Bakou, 1947, Az
SSREA nosriyyati, p. 27-42.

49 Kommunist, 1944, N°34, « Tomiz vo zongin odobi dilimiz ugrunda », voir Azarbaycan adabi dili tarixi (sovet
dovrii), vol. 111, p. 52.

M0 Kommunist, 28 février 1944, N° 43, voir ibid.

198



malheureusement, cette richesse est encore désordonnée et les mots littéraires azerbaidjanais
ne constituent encore qu 'une partie d’une quantité tres infime des mots utilisés par le peuple.
1l faut appréhender ces mots et utiliser ceux qui sont convenables pour les rendre usuels. De
cette facon, nous faciliterions, dans une certaine mesure, le probleme de la terminologie ».
Les articles « Azarbaycan dilinin tomizliyi » (La pureté de 1’azerbaidjanais), « Odabi dilimizin
zaruri masalalori » (Les problémes importants de la langue) et « Miiasir dilimiz, Azarbaycan
klassik adabiyyati va xalq dilina asaslanir » (Notre langue littéraire se base sur la littérature
classique et la langue populaire azerbaidjanaises) sont également consacrés a ce probléme.
Dans I’article intitulé « Azarbaycan dilinin tamizliyi ugrunday, il était écrit : « Retracant notre
langue littéraire d’aujourd’hui et malgré son grands succes, il faut remarquer avec regret la
pollution et I’encombrement de la langue par des mots étrangers, surtout ces derniers temps.
1l faut avouer que, ces dernier temps, notre langue littéraire a tendance a s’éloigner de la
langue du peuple et de notre patrimoine littéraire, et elle est en danger de perdre d’une
maniere progressive son harmonie et ses particularités. La pollution de notre langue, son
éloignement de la langue parlée, sa barbarisation de ces derniers temps découlent de

AT ] est

I'introduction a [’exces de fagon irresponsable et sans limite des mots étrangers »
intéressant d’observer que les emprunts arabes et persans ne soient pas considérés comme des
mots étrangers. Quand on parle de mots étrangers il s’agit toujours de mots russes-européens.

Dans les années 1940, il y a trés peu de mots d’origine turque qui sont utilisés comme
des termes scientifiques. Dans [Darticle intitulé FElmi istilahlarimiz (La terminologie
scientifique) du numéro 80 du journal Kommunist de 1944, il est remarqué que « Les mots
azerbaidjanais qui sont entrés dans la langue littéraire constituent un pourcentage tres faible.
1l faut appréender ces mots et utiliser les plus appropriés »*'2.

Donc, en 1944, on observe une tentative de retour a la tradition des années 1920. Dans
la terminologie, cela s’exprimait dans 1’aspiration a créer les termes par les moyens internes,
se reposer sur la langue populaire, utiliser les dialectismes. On assiste également au retour des
termes arabes et persans, retirés de la langue dans les années 1930. Deux méthodes de
création des termes ont ét¢ proposées : la méthode morphologique et la méthode syntaxique.
Concernant la premicre, il s’agissait de créer les termes par le moyen de dérivations

morphologiques. La deuxiéme, par la cohésion des mots. Quant a la méthode sémantique, elle

M Azarbaycan adobi dili tarixi (sovet dévrii), vol. 111, p. 52.
12 Ibid., p. 53.

199



n’était pas beaucoup utilisée étant donné qu’une simple tentative a tout de suite suscité une
vive réaction du « centre ».

Dans la conférence sus-mentionnée, consacrée aux problémes du développement des
langues nationales des peuples de I’'URSS et qui a eu lieu @ Moscou du 11 au 14 novembre
1949, Jakovlev a critiqué « les fondements vicieux dans la pratique de la terminologie,
I’invasion de la langue littéraire par des mots étrangers incompréhensibles pour les masses
populaires, les manifestations du cosmopolitisme et l’ignorance du fonds commun de la
terminologie russe, etc.». Dans Pravda du 11 novembre 1949, le professeur Serdjuscenko
continue la liste des critiques en disant, « dans différentes Républiques d’Asie Centrale et du
Caucase, il arrive fréequemment que [’on remplace des termes sociopolitiques soviétiques et
internationaux par des termes créés artificiellement, ou par des termes d’origine arabe,
panislamique ou panturc »*"°. Donc, le fait d’utiliser de nouveau d’autres langues que le russe
dans la création des termes a été considéré comme la tendance a « diminuer ['importance de
la langue russe »*'*. 11 a été noté que la révision de la terminologie induisait nécessairement
I’élimination de tous les termes qui ne reflétent pas la réalité soviétique ou le trahissent, ainsi
que la précision et la distinction des mots au sens similaire. La conférence a jugé souhaitable
de rétablir les commissions terminologiques étatiques dans les Républiques et les régions
autonomes” .

A partir de 1944 et jusqu’a 1952, il n’y a aucun dictionnaire édité, bien que différents
projets aient été préparés*'®. Donc, 1’époque de la guerre, et I’absence d’organe de controle
concernant la création des termes, a laiss¢ une souplesse dans cette affaire. Suite a la
conférence susmentionnée, en Azerbaidjan, une décision sur la création du comité
terminologique aupres du Présidium de I’Académie des Sciences de la RSSA a été prise en
1952 : le Comité a ¢été chargé de mettre en ordre la création des termes et d’éliminer les

divergences des termes.

*13 Pravda, 11 novembre 1949, voir Lucien Laurat, Staline la linguistique et I'impérialisme russe, p.75.

14 M. Lomtev ecrit : « Les nationalistes bourgeois ont tenté d utiliser des langues étrangéres comme modéles en
s efforcant avec persistance de diminuer ['importance de la langue russe », Voprosy Filosofii (Questions de
philosophie), N° 2, 1949, voir Lucien Laurat, Staline la linguistique et 'impérialisme russe, p.74.

15 « Nauénaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov SSSR », Vestnik
Akademii Nauk, 1950, Ne2, p. 80.

8 M, S.Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasinin asaslar, p. 99.

200



Ainsi, d’'une maniere générale, I’époque stalinienne a ét¢ orientée vers la fusion des
nations ainsi que des cultures nationales. La fusion se manifestait dans deux sens; une
centralisation dans I’économie, la russification-dans la culture et dans le domaine linguistique.

Les changements en Azerbaidjan a 1’époque soviétique ne laissaient pas indifférente
I’intelligentsia nationale immigrée. Tous ces processus ont ¢té considérés comme « une crise
de I’idéologie nationale »*'’. Dans les années 1950, ’ancien leader du mouvement national en
Azerbaidjan, I’'immigré Mammad Omin Rasulzads décrit 1’époque soviétique de la manicre
suivante : « La terminologie turque a été interdite ainsi que le turquisme et [’idéologie turque.
Les soviétismes [’emporteront dans la terminologie de méme que le communisme dans
l’idéologie ; cela s’exprime dans la transformation du systeme « islamique » et européen des
termes en systeme russe, les mots qui n’existent pas dans la langue azerbaidjanaise ne sont
plus empruntés a ’arabe, au persan ou a une autre langue turque mais seulement a la langue
russe. On voulait créer une grande nation soviétique. Les provinces multilingues du Soviet
serviraient les intéréts supérieurs de cette nation et les petites nations fusionneraient dans une
Grande nation Russe. Tel était [’esprit dominant. La politique de la russification du régime
bolchévique en Azerbaidjan a été menée dans deux sens : la centralisation dans [’économie,
la russification dans la culture. En ce qui concerne l’économie cela s’exprimait dans
[’aspiration de Moscou a soumettre la région aux plans économiques. Dans ce but, l'industrie
pétroliere de [’Azerbaidjan était dirigée directement de Moscou. L’Azerbaidjan a été
transformé en deuxieme région de l'industrie du coton apres le Turkestan (en Asie centrale)
au profit commun de [’Union Soviétique. Le territoire de |’Azerbaidjan est peuplé de
populations déplacées de la Russie. Dans les établissements politiques et économiques, il n’y
a que des facteurs étrangers qui regnent. Les villes perdent leur originalité nationale. Le
nombre des ouvriers de ['industrie change au détriment des Azerbaidjanais. Finalement, du
point de vue de la Constitution stalinienne considérée comme la plus démocratique de
[’époque, la République de |’Azerbaidjan « indépendante » dans la parole, est soumise au
pillage et a [’exploitation. La russification de la culture est une tragédie réelle de la
sovietisation. A son stade précoce, cette politique était camouflée sous la formule
« bolchévique-nationale » pour la forme et communiste pour le contenue. Le gouvernement
soviétique a autorisé d’abord a écrire en caracteres arabes. Cependant, un peu plus tard, les
lettrés soviétiques ont arraché la littérature azerbaidjanaise a ses racines culturelles

historiques afin de mettre tout le systeme culturel populaire dans le nouveau chemin

*7A. Arsaruni, « Krizis tjurkskoj ideologii », Novyj Vostok, 1928, N° 22, pp. 249-253.

201



sovietique. La russification des cultures multilingues dans I’'Union soviétique était I’idéal du
bolchévisme. La soviétisation était |’instrument de cet idéal. Entre le soviétisme et le
nationalisme se déclenche un dur combat. Un petit geste en direction de la protection de la
tradition culturelle est per¢u comme un crime contre le régime soviétique. La nationalisation
poursuit un seul but celui de fusionner toutes les valeurs morales. Bien que la langue
orthodoxe du communisme n’est pas un moyen de communication unifiant les différents
classes d’une nation mais est tout simplement un outil de la lutte des classes. Pour cela, il ne
fallait pas faire monter des classes populaires au niveau de la compréhension de la langue
littéraire mais au contraire faire baisser la langue littéraire au niveau de la compréhension
des ouvriers. Il est remarquable que cela se soit appliqué aux langues turques et aux autres
langues nationales exceptée la langue russe »*'*. Cette description correspond bien a la

transformation de 1’époque stalinienne, étudiée plus haut.

¥ Memmed Emin Resulzade, Cagdas Azorbaycan Tarihi, Ankara, 1951, p. 16, également Rosulzade Mommod
Omin Cagdas Azorbaycan tarixi, http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, 7 octobre 2010.

202



3. La déstalinisation. Le probléme de la langue nationale de
1954 4 1959. L’adoption de la loi sur le statut étatique de la

langue azerbaidjanaise et les reformes ultérieures

La politique linguistique des années 1950 ainsi que la période qui suivra ne se
distingue pas trop de la politique générale des années 1930. Une attention particulicre était
portée sur la langue russe et c’était le but méme de la politique linguistique du gouvernement
soviétique, méme si elle restait souvent discréte. Cependant, pour étre juste, il faut remarquer
que certaines périodes de 1’époque soviétique ont connu une dérogation a cette politique. De
ce point de vue, a dater de la mort de Staline, 1’époque du « dégel » ainsi que celle de la Ile
Guerre Mondiale méritent d’étre étudi¢es de manicre plus détaillée.

Notamment, ’amorce de la guerre en 1941 avec 1I’Allemagne a créé un vide dans la
politique linguistique et méme a incité le gouvernement soviétique a y introduire certaines
corrections. Le Kremlin a profité des sentiments nationaux pour les mobiliser dans le combat.
Par exemple, a 1I’époque de la guerre, on fait appel a I’histoire héroique nationale que 1’on
utilise dans la propagande pour remonter le moral de la population. Les langues nationales ont
¢été également un outil dans un but de propagande idéologique, car une partie importante de la
population n’avait pas de bonne connaissance du russe. Souvent, ils ne comprenaient méme
pas d’ordres simples en langue russe ce qui causait des difficultés dans la gestion des
conditions de combat. C’est la raison pour laquelle étaient formés les régiments nationaux.
C’est le cas du «416-éme régiment azerbaidjanais de fusiliers de Taganrog », formé en
février 1942, dans les rangs duquel ’usage de 1’azerbaidjanais a été admis*"”.

Cette politique du fonctionnement relativement satisfaisant de la langue nationale se
poursuivit de cette fagon quelques années aprés la fin de la guerre. La reconstruction de
I’économie ruinée et les conditions internationales difficiles reléguaient au dernier plan le
probléme linguistique. Au début des années 1950, on assiste de nouveau au retour de la ligne
dure dans le probleme de la langue qui perdurera en Azerbaidjan jusqu’a 1’époque

khrouchtchévienne.

9 Voir vidéo : «416-ja divizija — « My pobedili vmeste » (la division 416 nous avons emporté la victoir
ensemble) — 1 parie, (régisseur Emilja Jusifova., scenario - Anar Gasanov) (www.9may.az) .
http://bashtube.ru/video/104548/%20-%2024%20janvier%20201 1

http://www.9may.az/article _az.php?subaction=showfull&id=1114772895&archive=&start from=&ucat=14&

consultée 24 janvier 2011.

203



La fin des années 1950 est remarquable pour le renforcement de 1’idée nationale dans
la formation de I’esprit social, ou I’influence de la loi sur le statut de la langue et sur les
processus historiques ultérieurs est considérable.

Apres la purge nationale de I’époque stalinienne, ou 1’élite nationale est devenue la
victime principale, on assiste a un certain affaiblissement de la politique du « centre » par
rapport aux périphéries nationales et, sur le fond de ledit affaiblissement ou
I’«adoucissement » du totalitarisme soviétique, un certain libéralisme dans la politique
nationale commence a émerger. Cette période est connue dans I’histoire comme celle du
« dégel khrouchtchévien » (Hrjuscovskaja ottepel’), qui a pris son nom a partir de I’ouvrage
d’llia Ehrenbourg, Ottepel’ (Dégel). Cet adoucissement s’exprime par une certaine ébauche
de « démocratisation » dans la vie politique et sociale, I’apparition d’une liberté de parole au
détriment du régime totalitaire. Cependant, malgré cette « fonte progressive du gel » du
totalitarisme stalinien des années 1930 et 1940, 1’époque khrouchtchévienne du milieu des
années 1950 ne 1’a pas totalement fait fondre. Les réformes de 1’époque de Khrouchtchev
avaient un caracteére incomplet et n’ont pas touché aux fondements du systéme soviétique
d’une maniére générale. Ceci d’autant plus que le gouvernement se retournera vers un
durcissement du régime tout de suite apres ce court moment de répis vers 1957. En effet, les
critiques de Khrouchtchev n’étaient pas destinés a dénoncer les violences exercées contre les
nationaux, qui cherchaient a défendre leur identité nationale en s’opposant a la russification
imposée par le pouvoir soviétique. Les méthodes brutales n’ont pas été¢ non plus remises en
question, pratiquées contre les paysans nationaux qui s’opposaient a la collectivisation des
terres.

Or, le « dégel khrouchtchévien » a remué la vie politique en Azerbaidjan aussi. Au
début de 1954, une nouvelle administration nationale fut formée. Elle se composait du
premier secrétaire du Parti Communiste de I’ Azerbaidjan, Imam Mustafayev (1910-1997), le
président du Soviet des ministres Sadig Rahimov (1914-1975) et le président du Présidium du
Soviet Supréme de la RSSA Mirza Ibrahimov (1911-1993). La nouvelle administration a
essay¢ de profiter des conditions politiques pour éveiller I’esprit national et protéger les
intéréts nationaux qui, a cette époque, « supportaient une certaine pression de la part de non-

Azerbaidjanais »**.

20 Qur les lettres de plaintes de la part des Azerbaidjanais concernant des atteintes sur leurs droits nationales de
la part des non -Azerbaidjanais voir « Stenogramma VIII Plenuma CK KP Azerbajdzana, 16.06.1959, GAPPOD
UDPAR, f 1, op. 46, d. 16, I. 109. », Obrasceenie k I. Mustafaevu, S. Ragimovu, mars, 1955, GAPPOD UDPAR,

204



Ainsi, dans les processus de changements dans I’Union soviétique, parmi les
problématiques majeures devant étre résolues par les dirigeants de la république, celles de la
langue, de la culture et de I’histoire nationales étaient les plus importantes. La nouvelle
administration devait résoudre également les problemes des cadres nationaux,
d’accroissement de leur nombre dans les établissements étatiques, dans les organes dirigeants
du Parti et du gouvernement, la suppression des limites imposées aux Azerbaidjanais pour
habiter de grandes villes, etc.**'.

En effet, vers les années 1950, si I’on reprend les mots de Vincent Monteil, « on a
peine a croire qu’apres 37 ans de régime, la bien réelle intelligentsia «musulmane » ne soit
pas encore capable de gérer elle-méme ses propres affaires. Et bien que « le systeme
soviétique ne fasse, volontairement, aucune distinction ethnique (article 18 de la Constitution
de 1936), Slaves, Arméniens ou Géorgiens, contrairement a la loi, avaient « des chasses-
gardées », « des emplois réservés », des priviléges ? »***.

C’est la raison pour laquelle, la nouvelle administration, inquicte de cette situation,
prend Dinitiative d’éveiller 1’esprit national, qui avait été réprimé pendant I’époque de la
purge nationale. Les événements des années 1950 peuvent étre considérés comme une
tentative de retour a I’indigénisation, qu’on a déja pu décrire dans le chapitre précédent. Cette
fois-ci, ’indigénisation n’était pas une émanation du « centre » mais une aspiration nationale.
Cette tentative aurait une grande influence sur le développement ultérieur de la vie sociale et
culturelle de la République.

La démarche la plus importante de cette époque est 1’intégration, en aolt 1956, d’un
article dans la constitution de la RSSA, apportant a 1’azerbaidjanais le statut de langue d’Etat.
L’adoption de cet article prévoyait la réintroduction de la langue azerbaidjanaise dans
I’administration, dans les établissements de I’enseignement et a donné¢ une impulsion au
développement de I’esprit national. Les valeurs nationales sont devenues 1I’axe principal dans
le développement de la science et de la littérature. La loi sur la langue d’Etat a contribué a la
création des conditions favorables pour la renaissance des bases spirituelles et
I’approfondissement de 1’étude de la passée historique et la transformation intégrale de la

culture sur les fondements nationaux. Il faut remarquer que ce droit a été utilisé par les

f 1, op. 43, d. 228, I 51-53, voir Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ » i nacional’nyj vopros v

Azerbajdzane (1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 139.

! Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 23.

22 Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, p. 54.

205



républiques transcaucasiennes voisines de I’Azerbaidjan (la Géorgie et I’Arménie) déja a
partir de I’année 1937. Quant a 1’ Azerbaidjan, elle n’arrive a égaliser ses voisines qu’en 1956,
donc 20 ans plus tard.

I1 est évident que I’adoption de cette loi sur la langue ne fut pas accueillie comme tout
a fait raisonnable et ne pu échapper aux critiques acerbes; étant considérée comme
nationaliste dans 1’ésprit, parfois méme suscitant le mépris de la part des autres communautés
non-azerbaidjanaises, demeurant a priori a Bakou. Surtout ces critiques venaient des
communautés russe et arménienne de Bakou, qui n’ont pas accueilli avec joie cette décision.
Plusieurs lettres de plainte adressées au centre, souvent déformant la situation réelle dans la
République, sont rapportées par des représentants de ces communautés*>. Le probléme de la
langue a suscité¢ surtout beaucoup de débats dans la capitale de la République. Dans le
probléme de la langue, ainsi que dans la plupart d’autres enjeux nationaux, la question ne se
posait pas d’une maniere unanime dans I’intégralité de la République, il s’agissait toujours de
faire se détacher la capitale du reste de la république***. Des réactions attendues dans les
régions de la République par rapport a 1’introduction de la loi sur la langue ne se sont pas
manifestées. C’était logique puisque, méme si cela peut paraitre caricatural dans certaine
mesure, tandis que la communication et la correspondance entre les organismes régionaux ont
¢té menés en azerbaidjanais, avec la capitale de la république cela se faisait dans la langue
russe. Souvent les dirigeants républicains eux-mémes n’entraient pas en contact avec le milieu
des paysans régionaux du fait de ne pas maitriser la langue azerbaidjanaise, en se servant d’un
interprete.

Notons que I’introduction de 1’azerbaidjanais comme langue d’Etat a cependant mis
dans I’embarras les nationaux de la capitale aussi, toujours en raison de I’insuffisance des

cadres concernés connaissant bien la langue maternelle.

3 Voir les archives utilisées par Comil Hosonli, Prinjatie zakona o gosudarstvennom jazyke v Azerbajdzane in
Hruscjovskaja » Ottepel” », p. 137-216.

#2420 jours aprés ’adoption de cette loi, le 10 septembre 1956, les ouvriers non-Azerbaidjanais des usines et des
fabriques ont envoy¢ une lettre de plainte a N. Khrouchtchev, ou ils ont protestés contre I’adoption de la loi sur
la langue en considérant celle-ci « inacceptable » a Bakou, car 50% de la population sont des Russes, Arméniens
et des Juifs. Ils écrivaient qu’on les obligait contre leur volonté a apprendre la langue tatare (il s’agit de
I’azerbaidjanais), faisant valoir qu’a Bakou c’était impossible. Voir Rossijskij gosudarstvennyj arhiv istorii

(RGANI), f. 5, op. 31, d. 60, 1.10-14, citée in ibid. p. 180.

206



Donc, autrement dit, la situation était presque la méme que dans les années 1920.
Cette fois-ci, étant donné qu’il y avait les écoles nationales, 1’absence d’une bonne maitrise de
la langue maternelle résultait d’une raison sociale.

Dans des conditions déterminées, 1’apprentissage de la langue acquiert pour I’individu
une grande valeur, car la langue est un outil de promotion dans la société*®. Cette utilité fut
attribuée au russe, /ingua franca de la République.

En effet, les enfants ayant terminés des études dans les écoles secondaires et dans les
¢tablissements universitaires en langue azerbaidjanaise furent obligés, au moment d’entrer au
travail dans les organismes étatiques, de passer un examen de russe et s’il s’avérait que leur
connaissance du russe était insuffisante, méme si ¢’était un bon spécialiste, il était obligé de
travailler en bas de 1’échelle, étant considéré comme ignorant et inculte. Les parents,
souhaitant un bon avenir pour leurs enfants, étaient obligés de les mettre dans les écoles
russes, sachant que de toute facon c’est la connaissance du russe qui déterminerait la
promotion de leurs enfants dans I’échelle sociale. Ce ne sont pas les valeurs nationales qui
comptaient pour les nationaux mais les besoins sociaux, qui rendaient la langue russe
indispensable voir vitale.

Quoi qu’il en soit, la loi sur le statut étatique de I’azerbaidjanais a joué un role capital
dans la vie républicaine et malgré la pression de Moscou a pris un caractére incontournable.

Cette époque est aussi marquée par le fait que les ceuvres littéraires ont ét¢ imprégnées
de I’idée nationale : il y a eu une réhabilitation littéraire. En méme temps, le patriotisme est
devenu le sujet essentiel de la littérature qui chantait le destin de I’ Azerbaidjan du Sud et de
ses compatriotes de I’autre coté de 1’ Araxe.

L’époque du « dégel » a aussi introduit des changements dans les relations entre
I’Azerbaidjan et la Turquie, « gelées» a partir des années 1930, quand les derniers
intellectuels de la Turquie, qui avaient encore participé au processus de « I’indigénisation »
dans les années 1920, quittent Bakou. La tension des années 1940, jusqu’au début des années
1950, entre I’'URSS et la Turquie a influencé le refus de 1’origine commune turque de deux
peuples. L’interdiction de toute idée turque atteint un point tel qu’on renie 1’origine turque
commune de I’héritage culturel. L appartenance de I’azerbaidjanais au groupe des langues

e . s 42 . .
turques a été aussi reniée*’. En 1951, les monuments historiques et culturels comme « Le

425 Uriel Weinreich, Languages in Contact, Columbia University, New York, 1953, p. 135.

26 Voir, Aga-mommod Abdullayev, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindon, p. 11.

207



livre de Dede Korkut» (dastan Kitab-i Dede Qorqud)®™’ ont été interdits en tants que
symboles du panturquisme et du panislamisme, qui prone des idées nationales. La décision
particuliere prise a 1’époque, a aboli ce refus sur « le Livre de Dede Korkut et fait réhabiliter
cet ouvrage pour les Azerbaidjanais.

Dans le but de 1’étude de I’histoire et de la culture de 1’Orient, il a été décidé
d’introduire des langues orientales comme 1’arabe, le persan et le turc dans certaines écoles de
la république. La loi sur la langue a eu une influence sur le regain d’intérét envers I’héritage
des hommes de culture aussi.

Cependant déja en 1957, sur fond de changements dans la situation politique dans

I’espace soviétique, les initiatives de I’administration nationale s’écroulent.

7 Voir Louis Bazin, Altan Gokalp, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz, (traduction), avec préface
de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998.

208



3.1. Le probléme du statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise. L’introduction de
I’azerbaidjanais dans I’enseignement

La XXeéme session du Parti Communiste a introduit certains changements dans la vie
politique et sociale. Surtout, les décisions de cette session ont ét¢ destinées a la déstalinisation
et la décentralisation de la politique, a la réhabilitation des réprimés et des membres de leur
famille. Les changements successifs, intervenus dans le « centre », ont entrainé un certain
nombre de changements dans les républiques nationales aussi. Si 1’époque stalinienne est
surtout marquée par une forte russification, dans ce sens-la, il y a eu une certaine
dérussification dans les années 1950, méme si elle fut aussi limitée dans le temps que dans les
démarches. La dérussification a ét¢ menée d’une manicre différente selon les républiques. Ces
transformations ont été interprétées comme le début d’une nouvelle politique du « centre » a
I’égard des Républiques nationales. Les décisions prises dans cette session du Parti
communiste ont ét¢ différemment percues par les républiques de la Transcaucasie.

En Azerbaidjan, les décisions de cette session ont conduit au combat pour les valeurs
nationales et la langue qui, au fur a mesure depuis la soviétisation jusqu’a la fin de I’époque
stalinienne, comme on a pu I’étudier, fut réduite a une fonction grégaire, évingée par le russe
qui est devenu la langue dirigeante et vernaculaire méme sans étre inscrit dans la Constitution
de la RSSA. Surtout, cette position du russe €tait manifeste dans la capitale de la République.
Cette lacune dans la Constitution a officialisé progressivement 1I’emploi du russe dans tous les
¢tablissements étatiques.

Quant a la loi sur la langue d’Etat, comme cela a été déja mentionné, depuis 1917, elle
ne fut jamais introduite dans les Constitutions des Républiques soviétiques, sauf a partir de
1936, elle ne fut introduite par une décision particuliere que dans les Constitutions de deux
républiques soviétiques en Transcaucasie, la Géorgie et I’Arménie. La loi sur la langue d’Etat
promulguée par ces républiques ne devint jamais un sujet de discussion et surtout ne suscita
pas de critique du «centre » et du Comité Central du Parti Communiste de [’Union
Soviétique*®.

En ce qui concerne 1I’Azerbaidjan, dans les années 1950, le probléme de la langue
d’Etat devint un sujet trés complexe. D’une part, cela se manifestait par le fait que le russe,
devenant la langue dirigeante, évingait I’emploi de 1’azerbaidjanais des établissements

¢tatiques et d’autre part, le probléme concernait d’innombrables changements effectués sur la

428 7asedanie Bjuro CK KP Azerbajdzana ot 16 marta 1957, (GAPPOD UDPAR, f.1, op. 44, d.50, I. 37-44), voir
Dzamil’ Gasanly, Hrusc¢jovskaja « Ottepel’ », p. 248.

209



langue (notamment sur 1’alphabet, I’orthographe, la terminologie) qui rendait difficile la
maitrise et ’enseignement de celle-ci. En sachant que, la premiére raison fut beaucoup plus
évidente que la deuxiéme.

En effet, dans les années 1950, I’enseignement de la langue nationale dans les écoles
russes et d’autres écoles des Républiques nationales suscita beaucoup de discussions sur le
territoire de toute I’'URSS. Pour résoudre ce probléme, le président du Soviet des Ministres de
I’URSS, N. Bulganin, prit une décision particuliere : elle stipulait qu’il fallait « dispenser les
éleves des écoles primaires, secondaires et septennales dans les Républiques de I’Union, de
[’étude obligatoire de la langue de la république nationale indigene, si cette langue n’est pas
leur langue maternelle et si [’enseignement a [’école ne se fait pas en langue de cette
république nationale. Mais pour ceux qui souhaitaient étudier la langue de nation indigene
(titulaire), I’école était obligée d’organiser cet enseignement dans les cadres scolairesy™™.

Cette décision fut un bstacle pour I’enseignement de 1’azerbaidjanais dans les écoles
russes, arméniennes et géorgiennes en Azerbaidjan. Faisant suite a 1’instance supérieure, le
Soviet des Ministres de la RSSA, le 31 mai 1955, prit une décision selon laquelle dans toutes
les écoles russophones les étudiants non-azerbaidjanais devaitent étre dispensés de 1’étude de
I’azerbaidjanais. L’enseignement de 1’azerbaidjanais fut supprimé du plan scolaire de 1953-
1954, en troisiéme et quatriéme année d’études scolaires dans les écoles russes, bien que la
quantit¢ des heures de I’azerbaidjanais n’ait pas augmenté dans les années supérieures
de I’étude. Ce fait rendit difficile I’apprentissage de la langue du point de vue méthodique
aussi. Ce probléme devint 1’objet de discussions auprés du gouvernement. Dans le but de
résoudre ce probléme, une réunion des enseignants de la langue azerbaidjanaise dans les
écoles russes fut organisée le 20 avril 1956. Le débat fut essentiellement focalisé sur la
réintroduction de I’enseignement de 1’azerbaidjanais, comme avant, a partir de la troisieme
année d’études scolaires. Depuis cette décision en 1955, ’enseignement de la langue pour
seulement les Azerbaidjanais dans les écoles russes, fut également un grand probléme. Les
difficultés essentielles concernaient I’organisation des legons dans le cadre des horaires de
cours : les enseignants furent obligés d’introduire des heures supplémentaires. Alors que les
autres enfants avaient cinq legons dans la journée, les Azerbaidjanais devaient rester pour la
sixiéme ou la septiéme lecon, ce qui déstabilisait les enfants. Ce fait amenait a ce que souvent

I’enseignant se retrouve devant une classe presque vide. L’attitude des enfants par rapport a

429 Rasporjazenie Soveta ministrov SSSR ot 9 maja 1955, N° 3947, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 41, d. 545, 1.161,

voir Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 145.

210



cette discipline n’était pas rigoureuse non plus, car voyant leurs camarades de classe rentrer
apres 1’école, ils n’avaient pas envie de rester plus longtemps. Les professeurs se plaignaient
du fait que, tout d’abord, deux heures d’études de la langue maternelle a partir de cinquieme
année d’étude scolaire ne suffisent pas pour apprendre la langue, ils demandaient donc, de
réintroduire I’étude obligatoire de 1’azerbaidjanais pour tous les écoliers (sans distinction de
leur nationalité), de deuxieme année d’étude scolaire dans les écoles russes et augmenter le
nombre d’heures de lecons. En faisant cette demande, les enseignants firent valoir
I’expérience des autres Républiques nationales qui introduisaient déja leur langue nationale en
tant que langue principale dans les études scolaires. Donc, d’aprés 1’affirmation d’un
responsable du systetme éducatif, dans aucune école de Bakou I’enseignement de
I’azerbaidjanais ne fut pas organisé correctement et cela venait du fait que cette langue était

430
. Donc,

obligatoire pour certains, c'est-a-dire les Azerbaidjanais, et non pas pour les autres
pendant cette réunion, des enseignants de la langue azerbaidjanaise dans les écoles russes,
ayant lieu 20 avril 1956, auprés de 1’Administration des écoles du Ministere de
I’enseignement, de nobreuses causes de ce probleme furent révélées.

Déja vers le milieu des années 1950, de nombreuses plaintes des Azerbaidjanais,
venant des quatre coins de la République, furent rejetées comme n’étant pas importantes. Les
archives démontrent ce fait. Par exemple, 1’on peut citer le comptable d’une entreprise qui
rejette la lettre de la demande de congé d’un ouvrier azerbaidjanais en disant « Je ne
comprends pas votre « francais » »* . Le nombre de lettres de ce genre est incalculable.

Ainsi, vers I’année 1956, dans le milieu de [Iintelligentsia nationale, le
mécontentement concernant la langue s’accroit. Par exemple, un collaborateur scientifique de
I’Institut de la littérature et de la langue de 1’Académie des Sciences de la RSSA, Ramzi
Yuzbagsev, adressa une lettre a N. Khrouchtchev, N. Boulganine et A. Mikhoian. Dans cette
lettre, il exprimait son mécontentement de la politique nationale dans la République. Il fit
valoir que «il y a 25 ou 30 ans, nos établissements ont commencé leur activité dans la
réalisation du programme du PC en langue maternelle a [’'aide d’une poignée de

I’intelligentsia azerbaidjanaise. Mais au cours de [’administration de M. Bagirov, la langue a

430 M. Mamedov- 1. Mustafaevu, 23. 03. 1956, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 43, d. 91, 1. 157-159, voir Dzamil’
Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 148.

1 Stenogramma VIII Plenuma CK KP Azerbajdzana, 16.06.1959, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 46, d. 16, 1. 109;
Obrascenie k 1. Mustafaevu, S. Ragimovu i M. Ibragimovu, mars, 1955, GAPPOD UDPAR, f 1, op. 43, d. 228, L.
51-53, citée in ibid. p. 139.

211



commencé a tomber en désuétude. Maintenant, il n’y a aucun établissement a Bakou qui
gérerait ['administration en langue maternelle. D 'une année a l’autre, il y a une diminution
des écoles azerbaidjanaises. Les gens parlant azerbaidjanais sont considérés comme étant
des arrierés et incultes. Cela ne saurait pas étre agréable pour aucun peuple qui a un respect
minimum envers soi-méme. Je me souviens, quand les allemands ont écrit les noms des rues
sur les panneaux en allemand en haut et en russe en bas, le peuple en était mécontent.
Cependant, vous ne verrez aucun nom en azerbaidjanais a Bakou. Aujourd’hui, celui qui
termine [’école secondaire dans les régions de la République en langue maternelle pourra a
peine trouver un travail dans les établissements de Bakou. Il doit soit devenir un ouvrier soit
continuer ses études ailleurs »*>. Selon lui tous ces désagréments 6taient liés a
I’administration de M. Bagirov. Et néanmoins, sa lettre démontrait une réalité évidente dans la
République. Dans les années 1950, des lettres de ce genre, adressées au gouvernement
républicain ainsi qu’a celui du centre, étaient abondantes.

En effet, « ces mécontentements liés a la politique linguistique surgirent déja au cours
des années 1920-1930, quand les postes-clés furent occupés par les non-Azerbaidjanais et la
langue azerbaidjanaise fut progressivement écartée des organismes étatiques »*>>, démontre le
professeur Comil Hasanli.

Pourtant, I’auteur Vincent Monteil, qui a longtemps vécu en Afrique du Nord et
séjourné au Proche et au Moyen-Orient, en Iran en Extréme- Orient en Indochine, dans son
ouvrage sur « Les musulmans soviétiques » dans les années 1950, compare entre eux les
musulmans soviétiques fréquentant les écoles russes. Il constate, qu’ « il reste, en tout cas,
qu’un jeune « Turc » de ’Azerbaydjan apprend a lire et a écrire sa propre langue (ce qui
n’est pas le cas pour ses « fréres séparés » de [’Iran voisin, dont s’est la revendication
fondamentale) ». Selon lui, « une étonnante réaction vient d’ailleurs d’avoir lieu contre la
russification linguistique, en Azerbaydjan soviétique ». Le journal officiel du Parti
Communiste républicain (Bakinskij Rabocij) a publié, le 28 aout 1956, le texte d’'une
intervention, au Soviet Supréme de la République, de deux députés - Rezdyev et Mirza
Ibrahimov - osant condamner la politique russificatrice de [’ere stalinienne, qu’ils ont

qualifiée de « nihiliste et cosmopolite ». Ils ont été jusqu’a conclure que, « quel que soit

2 R. Juzbasev-N. Hrjuséevu, N. Bulganinu i A. Mikojanu, 13.03.1956, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 44, d. 103,
1. 221-222, voir Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 170.
3 1bid., p. 232.

212



l’intérét et le mérite de la langue russe, le turc azéri doit occuper la premiere place et devenir
seule langue officielle de la République »***.

C’est vrai que la relativit¢ de ce probleme est évidente, surtout si on étudie ce
probleme dans les frontiéres de 'union soviétique et non pas par rapport aux confreres
iraniens qui étaient privés méme de ’autonomie culturelle. Cependant, il faut prendre en
considération que le probléme national ainsi que de la langue en faisant partie, dans le cas de
« I’ Azerbaidjan du Sud », ne ressamble pas a celui de « I’ Azerbaidjan iranien ».

L’étude et ’emploi de I’azerbaidjanais et le fait d’en faire le moyen de communication
de toute la république prenaient tout son sens dans I’obtention du statut étatique. En sachant
qu’en Azerbaidjan, il y avait des écoles russes, arméniennes et géorgiennes, I’enseignement
de I’azerbaidjanais dans ces écoles est devenu un « casse-téte » et a suscité de nobreux débats.

Finalement, par une multitude de demandes, faites dans ces différentes réunions
organisées, concernant ce probléme, le Bureau du Comité Centrale de la Parti Communiste de
I’Azerbaidjan (CCPCA), le 14 aolt 1956, prit une décision sur « 1’enseignement de la langue
azerbaidjanaise dans les écoles russes, arméniennes et géorgiennes de la RSSA a partir de
I’année scolaire 1956-1957*°. Cette démarche, considérée comme trés courageuse & cette
époque-la, qui allait d’ailleurs en contradiction avec la décision prise par Moscou, avait une
valeur trés importante dans 1’adoption ultérieure du statut étatique de I’azerbaidjanais.

Apres de nombreux débats, il y a eu un échange entre le président du Soviet Supréme
de 'URSS et K. E. Vorosilov a Moscou, et le 24 juillet, le Bureau du Comité Central a
approuve le texte du projet de loi sur I’ « introduction de 1’article sur la langue d’état de la
RSSA a la Constitution ». Finalement, la troisiéme session s’est achevée sur 1’adoption de la
loi sur I’addition de I’article sur la langue d’Etat dans la Constitution de la RSSA. L’article
151 de la Constitution de la RSSA stipulait: « La langue d’Etat de la RSSA est
[’azerbaidjanais. Le droit du libre développement et [’emploi de la langue maternelle dans
leurs établissements culturels et étatiques pour les minorités nationales demeurant sur le

territoire de 1’Azerbaidjan sont assurées »**°. Le méme jour, la nouvelle rédaction de la

4 Vincent Monteil, Les musulmans soviétiques, p.94.

3 « Resenie Bjuro CK KP Azerbajdzana « O prepodavanii azerbajdzanskogo jazyka v §kolah Azerbajdzanskoj
SSSR s russkimi, armjanskimi i gruzinskimi jazykami obucenija », 14. 08. 1956 GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 43,
d.91, 1. 135, voir Dzamil’ Gasanly, Hrusc¢jovskaja « Ottepel’ », p. 151.

¢ Azerbajdzanskaja SSSR Verhovnyj Sovet, Sozyv 4, csessija 3, Stenografieskij ot&jot, Bakou, 1956, p.154,

voir Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 178.

213



Constitution de la RSSA a été approuvée et ’article 128 stipulait « les citoyens de la RSSA ont
droit a I’enseignement. Ce droit est assuré par l'instruction septennale obligatoire, avec le
développement de [’enseignement secondaire gratuit ainsi que [’enseignement supérieure, le
systeme de la bourse d’Etat pour les étudiants de [’école supérieure avec [’enseignement en
langue maternelle », etc. *’.

A D’égard de I’adoption du statut d’Etat de 1’azerbaidjanais, le gouvernement a
commenceé a réaliser les démarches pratiques nécessaires.

Le 28 octobre 1956, dans le journal Kommunist, parait 1’article intitulé « La langue
azerbaidjanaise dans les organismes étatiques » de Mirza Ibrahimov. 1l écrivait : « Dans
certains organismes certaines personnes ont une attitude méprisante par rapport a
[’azerbaidjanais. On évoque déja le cas de bureaucrates qui ne répondent pas aux lettres des
citoyens écrites en azerbaidjanais, en langue maternelle. Lutter contre ces bureaucrates c’est
le devoir de tout le Parti, des organisations soviétiques et de tous les citoyens. Les personnes
qui ont du mépris par rapport a la langue azerbaidjanaise au sein des organismes
républicains, sociaux et du parti, commettent une erreur grave. Certains prétendent que cela
est dii a la particularité des organismes. Par exemple, ils disent que dans le systeme du
Ministere des Finances, ['usage de I’azerbaidjanais est difficile. 1l est clair que ces prétextes
sont nuls et sans fondements »***.

Apres 1’adoption du statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise, les employeurs dans les
¢tablissements étatiques ne connaissant pas la langue nationale furent obligés de I’apprendre
dans un délai de six mois. En méme temps, Mirza I[brahimov prévoyait les exces qui
pouvaient se produire dans cette affaire et c’est la raison pour laquelle il fut ordonné a tous les
organismes de ne pas renvoyer dans la hate des employeurs ne connaissant pas la langue. A
cet égard, dans ledit article il €écrivait : « Gérer [’administration en azerbaidjanais ne signifie
pas qu’il faut laisser les attentes de la personne ne connaissant pas l’azerbaidjanais sans
réponse, ni qu’il faut répondre a ces plaintes en langue qu’elle ne connait pas. Certes, cela ne

serait pas correct. Il faut lui répondre en russe et lui expliquer afin de la rassurer »*°. M.

7 Azerbajdzanskaja SSSR Verhovnyj Sovet, Sozyv 4, csessija 3, Stenograficeskij ot&jot, Bakou, 1956, p. 143,
voir Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 178.

B8 Mirzo Ibrahimov, «dzarbaycan dili déviat idaralorinds », Ana dili hikmat xazinasi ( maqalslar), Bakou,
Azorbaycan dovlst nosriyyati, 1991, p. 70-71.

9 « Respublikanin dévlot idarslorinde vo igtimai toskilatlarinda islorin azerbaycanca aparilmasi ise ganuni bir

haldir. Ciinki bu xalqin 6z idaralorini ana dilinds idars etmok arzusundan tebii bir sey ola bilmoz. Sovet

214



Ibrahimov considérait, « ['usage de [’azerbaidjanais dans les organismes étatiques comme
légal, car il n’y a rien de plus naturel que [’aspiration de ce peuple a administrer ses
organismes dans sa langue maternelle. Dans le systeme soviétique, c’est le droit inviolable de
chaque peuple. C’est le devoir de chaque citoyen de le respecter»**. D’une maniére générale,
I’article de M. Ibrahimov présentait un intérét particulier car dans un contexte purement
communiste et d’esprit 1éniniste pourtant, il révélait la vérité amere de la position de la langue
azerbaidjanaise dans les établissements étatiques. Il faisait référence a 1’époque tsariste et au
joug national, ou la langue nationale fut bannie. A cet égard, dans son article Ibrahimov
écrivait : « le tsarisme foulait les peuples non-russes avec des méthodes brutales et sauvages
de gendarme et menait la politique de la « russification » forcée d’une maniere effrontée,
commettait des actes d’agression contre les cultures et les langues nationales, méme n’a pas
evité les carnages interethniques. Dans le but de détruire et anéantir les autres peuples et les
faire fusionner a l’intérieur de |’'empire, le tsarisme peuplait par la force les périphéries avec
les déplacés russes»*™'. Comme cela fut remarqué dans les chapitres précédents, critiquer
I’époque tsariste n’avait plus d’actualité, et en outre, cela risquait au contraire de susciter des
jugements acerbes. C’est a quoi M. Ibrahimov ne put échapper.

Malgré toutes les difficultés et critiques, le processus de 1’adoption du statut d’Etat de
I’azerbaidjanais eu une influence capitale sur le changement effectif dans I’administration du
point de vue de la langue.

En effet, le CC PC de I’ Azerbaidjan était, depuis son fondement jusqu’a 1’adoption de
la loi sur le statut d’Etat de la langue, une organisation russophone. Toutes les
correspondances et I’administration furent gérées en langue russe. Le 22 mars 1957, le
secrétariat du CC PC de I’Azerbaidjan prit une décision concernant I’accroissement des
documents regus et envoyé€s en azerbaidjanais du CC PC de I’ Azerbaidjan. Dans la décision, il
fut noté que: « ces derniers temps en raison de [’accroissement des documents regus et
envoyés de CC PC de l’'Azerbaidjan, [’obligation d’envoyer des décisions prises par le
secrétariat du Bureau du CC PC de la RSSA, dans les différentes régions de la république
ainsi que [’accroissement des discours des communistes en azerbaidjanais dans des réunions,

des plénums du Bureau du CC PC, ont créé le besoin d’une traduction en azerbaidjanais. A

qurulusunda hor bir xalqin pozulmaz hiiququdur. Bu hiiquqa hérmat etmok haminin vatondasliq borcudury,
Mirza Ibrahimov, «dzarbaycan dili déviat idaralorinda », Ana dili hikmat xazinasi ( maqalalar),
0 1bid. p.71-72.

! Mirzo ibrahimov, «dzarbaycan dili déviat idaralorinda », Ana dili hikmat xazinasi ( magalalor), p. 68.

215



cet egard, il faut demander au CC PC de [’US d’autoriser d’augmenter le nombre des
fonctionnaires de I’appareil du CC PC de I’Azerbaidjan a cing personnes »***.

L’adoption d’un article sur le statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise dans la
Constitution de la RSSA suscita autant de débats qu’elle sera I’objet des Vllle et IXe plénums
du CC PC en 1959, c'est-a-dire trois ans plus tard.

Notons que, sur I’adoption de la loi du statut d’Etat de 1’azerbaidjanais, il y eut aussi
I’influence de I’étude de la base scientifique de la langue et le développement de la littérature,
une multitude de traductions de la littérature étrangere.

Le 4 janvier 1958, le CC PC d’US et le Soviet des ministres de I’"'URSS prirent une
décision « Sur la « liquidation de 1’analphabétisme » parmi la population ». A cet égard CC
PC de I’ Azerbaidjan et le Soviet des Ministres de la RSSA préparérent un plan important dans
le but du développement de la science de I’instruction et de la culture dans la République.
Dans la décision fut particulierement soulignée que 1’alphabétisation des illettrés devait se
faire en langue maternelle. Le ministere de la culture avait 1’obligation de fournir des manuels
manquants en azerbaidjanais et en d’autres langues**.

Donc, les années 1950 peuvent étre considérées comme la renaissance des traditions
culturelles, de la littérature, de la science et de 1’art dans I’histoire de 1’ Azerbaidjan. Tous ces
processus eurent une influence sur le développement de I’esprit nationale de la société. Ainsi,
au fur et a mesure de 1’approfondissement du processus de 1’auto-reconnaissance nationale, la
lutte pour la langue, pour lui apporter le statut d’Etat et les démarches faites dans ce sens-la

devinrent le probléme central de tous les événements politiques du milieu des années 1950.

20 meroprijatijah v svjazi s uveliGeniem kolicestva korrespondencii na azerbajdzanskom jazyke,
postupajuscej i ishodjascej iz CK KP Azerbajdzana. Postanovlenie sekretariata CK KP Azerbajdzana ot 22 marta
1957. Pis’mo pervogo sekretaja CK KP Azerbajdzana 1. D. Mustafaeva v CK KPSS po etomu voprosu.
GAPPODAR. f.1, 0.44, d.103. r. 82 in Xaqan Balayev, Azarbaycan dilinin dévlat dili kimi tagokkiilii tarixindan :

XVI-XX asrlar, http://www.elibrary.az/docs/bal.pdf 9 fevrier 2011. p. 32.
443

Dzamil’ Gasanly, Hrusc¢jovskaja « Ottepel’ », p. 461.

216



3.2. Les changements dans I’alphabet cyrillique azerbaidjanais. Le probléme de
I’unification des alphabets cyrilliques des peuples turcophones

C’est a partir de 1947 que les linguistes azerbaidjanais ayant survécus a 1’époque des
purges comme Obdiilazal Damirgizada, Mammadaga Siraliyev, Muxtar Hiiseynzado et
d’autres participent aux débats sur les problémes de la langue notamment, celui de 1’écriture,
de la terminologie et d’autres.

Ces linguistes insistent sur le fait que les lettres y (c), s (ja), 1o (ju), e (e), qui ont été
introduites dans 1’alphabet d’'une maniére mécanique, ne correspondent pas du tout aux regles
phonétiques de la langue azerbaidjanaise. Il a été considéré qu’une trop grande quantité¢ de
lettres dans 1’alphabet est un défaut. L’augmentation du nombre des lettres raméne au non
respect des reégles phonétiques et orthographiques de la langue et a I’accroissement des regles
artificielles. Le nombre des lettres doit étre inférieur a celui des phonémes dans la langue.
L’introduction de la lettre y dans I’alphabet afin de sauvegarder [’écriture des mots
internationaux et russes est une erreur. D’apres les régles linguistiques, les mots empruntés
doivent correspondre aux regles de la langue ou ils sont introduits. Si pour chaque mot
emprunté on introduit ot on crée une nouvelle lettre dans I’alphabet, le nombre des
graphémes serait infini***. Concernant le graphéme y, le son qui est exprimé par ce graphéme
ne correspond pas a un contenu phonétique de 1’azerbaidjanais. Dans 1’azerbaidjanais ainsi
que dans d’autres langues turques, il n’y a pas ce phonéme dans la langue orale. Les mots
contenant ce graphéme sont d’origine étrangére et notamment ce sont des emprunts de la
langue russe. Une partie de ces mots et surtout ceux qui ont ce graphéme en position initiale
se prononcent et se transcrivent en azerbaidjanais par (¢) s, ou par u-(¢) exemple, yupx —cupx
(sirk)-cirque, yex- cex (sex)- atelier, yemenm- cemenm (sement)-ciment, yapo- uap (¢ar)-tsar.
Dans les mots ou ce graphéme se rencontre (au milieu dans les noms), ils se prononcent et se
traduisent par la combinaison des lettres mc (ts) Moyapm- Momcap (Motsar). De ce fait, il ne
subsiste plus le besoin d’avoir ce graphéme. Tous ces inconvénients ont rendu difficile
I’apprentissage de 1’alphabet ainsi que les régles d’écriture. Dans la presse (les journaux
Kommunist, Odabiyyat qazeti, Azarbaycan miiallimi) de 1947, il s’agissait essentiellement de
la nécessité d’exclure des lettres y, s, 10, e, de I’alphabet azerbaidjanais. Suite a ces longs
débats, la lettre y a été €liminée de I’alphabet, alors que les lettres s, 10, e continuaient de

rester dans 1’alphabet jusqu’en 1958.

M. A. Siraliyev, « Olifbamizin bazi noqsanlart haqqinda », Konnunist, 22 iyun 1947.

217



Dictionnaire de I’Azerbaidjan de 1951

Source : Azarbaycan dilinin orfografiyasi, Bakou, 1951, Azorbaycan Elmlor
Akademiyasinin Nosriyyati.

En ce qui concerne les inconvénients des lettres s, 10, e, ils étaient suivants : pour
exprimer ces diphtongues dans 1’orthographe azerbaidjanais ont été utilisés des lettres j (y) et
a, v (u), e, et I'usage excessif des lettres amene a la confusion, ce qui a été déja

. . , , . . g . 44 . JO
scientifiquement démontré par les linguistes azerbaidjanais**’. Dans les articles consacrés a ce

5 M. Hiiseynzado, «©lifbamizin bozi horflori haqqinda », Kommunist, 18 iyun 1947; M. A. Siraliyev.
« Olitbamizin bazi ndqsanlar1 haqqinda », Kommunist, 22 iyun 1947, ©. Domirgizads, « Olifbamiz haqqinda »,
Azarbaycan miiallimi,, 19 iyun 1947, . Mahmudov, « Olifba vo orfografiyamizin bozi mosolalori », Odabiyyat
va incasanat, 9 iyul 1955; M. A. Siraliyev, ©. Domirgizado, R. Riistomov, Z. Budaqova, « Azarbaycan dilinin
orfoqrafiya qaydalari layihasi vo « 4, 10, € j+e » qosa sasli harflori haqqinda, Kommunist, 29 sentyabr 1957; ©.

Cavadov, R. Xalilov, « Azarbaycan slifbasinda edilon bazi doyisiklor haqqinda », Sovet Ermanistani, 10 fevral

218



probléme les raisonnements étaient les suivants : dans chaque langue les sons ont divisés en
voyelles et consonnes. Les lettres 5, 10, e (j+e), du fait qu’elles expriment deux sons, elles
n’appartiennent ni aux voyelles ni aux consonnes. Dans ’azerbaidjanais, il n’y a pas de
phonémes diffus ; il y a les sons indépendants j (y) et a, y (i), e, en ajoutant donc, ces lettres
s, 10, e au nouvel alphabet azerbaidjanais, on arrive a la complication des regles
d’orthographe. Le son j est un phonéme indépendant dans la langue azerbaidjanaise tandis que
cela n’est pas le cas dans le russe, de méme que dans le russe il n’y a pas de variantes douces
des voyelles a et y, en azerbaidjanais, il y a des voyelles dures telles que a, y, o1, 0 (a, u, 1, 0)
et molles telles que 2, y, u, 6, e (2, i, i, 0, e). Les consonnes qui se rajoutent a ces voyelles se
prononcent dures ou douces en fonction de ce que ces voyelles sont dures ou molles.
L’adoption de ces lettres 5, 10, e déroge aussi au principe de 1’unité dans 1’écriture, c'est-a-dire
tant que les j+a, j+y, j+e peuvent étre écrits par un seul graphéme 5, 0, e, alors que cela n’est
pas possible pour la combinaison des sons j+a, j+y, j+to, j+tu, j+te, j*er a défaut de lettres
indépendantes pour ces phonémes. En raison du caractére agglutinant de I’azerbaidjanais les
radicales s’ajoutent a la racine des mots et dans la majorité des cas, les racines gardent leur
indépendance. Au contraire s, 0, e dérogent a ce principe de 1’indépendance des racines
(mos—toya, uas-¢aya, as-aya) et compliquent I’écriture. Dans les mots polysyllabiques, quand
on ajoute des radicaux commencgants par des voyelles, a lieu la chute de la voyelle de la
derniere syllabe, par exemple eojyu-eojuyn (qoyun-qoynun), 60jyn-6ojuyu (boyun-boynun).
Alors que le graphéme russe 7 ne permet pas la démonstration de ce phénomeéne phonétique.

D’une maniéere générale, chaque phonéme doit correspondre a un seul graphéme dans
I’écriture, cependant, d’apres ’alphabet cyrillique le phonéme indépendant e s’exprime par
deux lettres e et 5. D’autre part, I’adoption de ces lettres suscitait aussi d’autres problémes tels
que la rédaction des dictionnaires et leur utilisation, I’adoption des normes stables d’écritures,
la répartition des mots aux syllabes, etc.

L’adoption de la loi sur le statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise en 1958 a
influencé les corrections de ces inconvénients de 1’alphabet cyrillique azerbaidjanais adopté
en 1940. Le projet de juin 1955, préparé par I’Institut de la littérature et de la Langue de

I’Académie des Sciences, prévoyait les réformes de I’alphabet aussi. Dans le document, il a

1959; A. Mohorromov, Azarbaycan adabi dilinin sovet dévrii, pp. 80-84, etc.; G. H. 1smayllova, « Sovet
dovriindo Azorbaycanda olifba mosolosinin holli », Azarbaycan SSR Elmlor Akademiyasinin xabarlori,

Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4. p. 141.

219



¢té remarqué que c’était a juste titre qu’en 1940, les nouvelles lettres avaient été introduites
pour exprimer les sons particuliers a I’azerbaidjanais. Cependant, méme avec les démarches
justes, il y a eu des erreurs, notamment I’introduction des lettres s, 0, € alors que la
correction de cette erreur et 1’exclusion de ces graphémes de D’alphabet a été jugée
scientifiquement et méthodiquement acceptable**’.

Donc, en prenant en considération les débats sur ces inconvénients, dés 1’adoption de
I’alphabet cyrillique entre 1955 et 1958, les lettres s, 10, €, 3, i sont exclues de I’alphabet. Le
graphéme e a été introduit pour transcrire 5 russe. Le graphéme # ne pouvant pas
complétement exprimer le phoneme y azerbaidjanais, il a été remplacé par le graphéme j de
I’alphabet latin. Cependant, le remplacement de graphéme # par j latina été fait « pour
faciliter la technique de 1’écriture et I’apprentissage de 1’alphabet, pour rendre plus rationnels
les processus de I’enseignement et de 1’édition»*’.

En effet, d’aprés Ismayilova le remplacement du phonéme # par j a été justifié¢ d’une
maniere unilatérale. En général, la traduction de ce phonéme par le graphéme # ou j n’était
pas en soi une erreur phonématique, car dans 1’azerbaidjanais il y avait le méme phonéme qui
était exprimé par le méme graphéme. Le graphéme i pouvait rester pour traduire ce phonéme
dans le systeme alphabétique de 1’azerbaidjanais. Cependant, la raison du remplacement du
graphéme u par j ¢tait de maniere principale de pouvoir exclure les lettres-diphtongues s, 10, €,
qui ont été complétement incompatibles avec le systéme phonétique azerbaidjanais.***

Le projet de 1’alphabet adopté en 1958 était constitué¢ de 23 lettres pour exprimer les
consonnes 0, 6, 2, & 0, Jc, 3, j, K, K, 1, M, H, n, p, ¢, m, ¢h, x, h, v, w, w ; et 9 lettres pour les
voyelles a, e, 2, u, y, o, o, y, vi. Les réformes alphabétiques de 1958 ont été basées surtout sur
les principes de I’enseignement des langues russe et azerbaidjanaise dans les écoles. Pour
éviter que les enfants azerbaidjanais, dans 1’apprentissage de la langue russe, transcrivent s,
0, €, comme ti+a, uty, tito, il a été¢ considéré comme pertinent de remplacer dorénavant le

graphéme u par le j dans 1’alphabet cyrillique azerbaidjanais.

6 9dobiyyat vo incosenat, 1955, 25 juin.

7 M. Ibragimov-CK KP Azerbajdzana, 15.01.1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op. 45, d. 101, 1. 29, voir Dzamil’
Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ »,p. 463.

¥ G. H. Ismayilova, « Sovet dovriindo Azorbaycanda olifba mosalosinin holli », Azarbaycan SSR Elmlor

Akademiyasinin xabarlori, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4, p.142.

220



L’alphabet azerbaidjanais de 1958

Source : Azarbaycan dilinin orfografiya qaydalari, Bakou, 1958, Azorbaycan Elmlor
Akademiyasinin Nogriyyati.

Cet alphabet, plus ou moins compatible avec le systtme phonétique de la langue
azerbaidjanaise, sera utilisé jusqu’a la réacquisition de I’indépendance en 1991. Pourtant, il
n’a pas été non plus considéré comme étant parfait pour le systéme phonétique de
I’azerbaidjanais. L’ambiguité du graphéme £k, exprimant toujours les deux phonémes
positionnels (kand-kolxoz), 1’existence des signes diacritiques (e, k, 4, 2)-(6, g ¢, g) et
I’absence de graphéme particulier exprimant le son (sagir nun)- (n) éliminé de 1’alphabet latin
continuaient d’étre sujets a la critique.

Au cours des années 1960, le sujet de I’unification des alphabets cyrilliques des
peuples turcs redevient le coeur de débat. En effet, les alphabets créés a partir de 1’alphabet

cyrillique russe pour les langues turques étaient si disparates, tant par la quantité des

221



phoneémes que par le sens ou I’image graphique pour les mémes phonemes, qu’ils suscitaient
la critique des linguistes. L’alphabet latin unifié¢ contenait 39 graphémes alors que 1’alphabet
unifié, créé en se basant sur les caractéres cyrilliques, allait jusqu’a 74 signes bien que le
nombre des sons des langues turques demeurait inchangé et ne comptait que 39 unités.
Baskakov expliquait cet accroissement des signes d’une part par 1’introduction des graphémes
1, 10, € qui traduisent les combinaisons des sons et les graphémes », » exprimant des nuances
des consonnes et servant a la répartition des syllabes, d’autre par I’adoption des différents
graphémes pour le méme phonéme dans les différentes langues*’. Certainement, pendant le
passage a l’alphabet cyrillique, les réformes dans les langues turques ont ét¢ menées de
manicre isolée. Apreés la suppression de la CICNAT il n’y avait aucune organisation
commune scientifique qui s’occupait du probléme de 1’unification des alphabets turcs. Dans
certains alphabets ont été introduites toutes les lettres de I’alphabet cyrillique mais, dans les
autres, les lettres cyrilliques russes ont été utilisées conformément au contenu phonétique des
langues. Pour transcrire les mémes phonémes dans les langues turques ont été introduits
différents graphémes. Ainsi, le principe selon lequel le méme phonéme devait correspondre a
un signe graphique unique n’a pas été respecté. D’apres Baskakov, « si le changement de
["alphabet latin unifié en alphabet cyrillique avait été fait d’'une maniere mécanique, les
lettres latines de [’alphabet auraient été unifiées. Puisque [’alphabet cyrillique russe a été
adopté avec toutes ses particularités, afin de rendre facile |’apprentissage du russe et surtout
son écriture, la divergence des alphabets semble évidente ». Selon lui, « dans aucun des
alphabets turcs n’ont été prises en compte les particularités de [’alphabet russe, qui sont
étroitement liées a l’orthographe russe. Ces divergences dans les alphabets turcs ont amené a
la désunion et 1’éloignement des langues turques les unes des autres, de méme qu’elles n’ont
pas non plus facilité I’apprentissage du russe, entrainant des confusions »*°. Afin d’éliminer
cette disparité dans les alphabets et créer une seule base polygraphique, améliorer le probleme
de I’édition et régulariser la création de la terminologie, I'unification des alphabets acquiere

une actualité primordiale dans les années 1960.

9 N. A. Baskakov, « O sovremennom sostojanii i dal’nej$em soverSenstvovanii alfavitov tjurkskih jazykov
narodov SSSR », Voprosy soversenstvovanija alfavitov tjurkskih jazykov SSSR, Moscou, Izdatel’stvo Nauka,
1972, p.7.

9 N. A. Baskakov, « O sovremennom sostojanii i dal’nejem soverSenstvovanii alfavitov tjurkskih jazykov

narodov SSSR », Voprosy soversenstvovanija alfavitov tjurkskih jazykov SSSR, p. 8.

222



En 1964, le probléme des alphabets était le sujet du débat au cours de la session réunie
a Alma-Ata, consacrée au développement des langues littéraires des peuples de I’'URSS. Les
réformes de 1’alphabet azerbaidjanais et I’exclusion des lettres inutiles a été sujet a la critique.
Parmi les reproches rapportés, il y avait les suivants : la divergence des signes graphiques des
lettres ajoutées aux alphabets et la dérogation a 1’ordre alphabétique russe. C’est surtout par
rapport a ce deuxiéme point que les alphabets azerbaidjanais et ouzbek ont été considérés
comme les plus vicieux. Le rapporteur K. K. Sartbaev a remarqué que les auteurs des
alphabets azerbaidjanais et ouzbek n’ont pris en compte que les particularités phonétiques de
leurs langues et ont failli au but de I’enrichissement du vocabulaire par les mots scientifiques
et techniques censés avoir un schéma graphique commun et unique dans les deux langues,
nationale et russe. L’exclusion des graphémes de I’alphabet azerbaidjanais (€, i, y, w, v, b, 3,
10, s1) et de I’alphabet ouzbek (wy, 2) représente une grave erreur® .

Quoi qu’il en soit, les réformes de I’alphabet en 1958 ont été considérées par les
linguistes, les écrivains, les professeurs, les enseignants et tous les milieux instinctuels de la
République comme constituant une démarche importante dans le développement de la langue
et surtout facilitant les regles d’écriture qui pendant une longue période restait un

inconvénient majeur de la langue.

1K, K. Sartbaev, Vystuplenie, Voprosy razvitija literaturnyh jazykov narodov SSSR, Alma-Ata, 1964, p. 217-
218, voir G. H. Ismayilova, « Sovet dovriindo Azorbaycanda oliftba mosoelosinin holli », Azarbaycan SSR Elmlar

Akademiyasinin xabarlori, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi, 1967, N 3-4, p. 143.

223



3.3. Les changements dans I’orthographe

A partir de 1955, le sujet de 1’orthographe de la langue azerbaidjanaise ainsi que celui
de I’alphabet ont été remis en question. L’orthographe de 1954, édité suite a la décision du
Soviet des Ministres avait beaucoup de lacunes et de défauts, comme cela a été mentionné
précédemment. Ces lacunes ont été la cause de difficultés dans I’enseignement dans les écoles
et dans la presse. Cette problématique était au cceur de débats entre les intellectuels dans les
différentes réunions organisées sur ce théme. Finalement, en juin 1955, I’Institut de la langue
et de la littérature de Nizami de I’ Académie des Sciences de la RSSA a remis a 1’ordre du jour
le projet prévoyant des changements dans 1’orthographe ainsi que dans [’alphabet
azerbaidjanais. A cette réunion présidée par 1’écrivain azerbaidjanais Samad Vurgun ont pris
part des savants, des écrivains et des enseignants entre autres. Au total, 14 personnes ont été
réunies. La commission a recueilli toutes les propositions faites dans la presse et dans les
nombreuses réunions avant de les soumettre, le 14 mars 1957, au Présidium du Soviet
Supréme, présidé par M. Ibrahimov. Ayant pris connaissance de différentes propositions, le
Bureau du Comité Central a décidé de les faire publier dans la presse et a recommandé de les
approuver bientdt.

Le nouveau projet insistait sur 1’élimination de 1’apostrophe de I’alphabet qui
représentait une grave erreur dans la rédaction de « I’Orthographe de 1954 ». En effet, il a été
souligné que dans la nature de la langue azerbaidjanaise, il n’y a pas de mot qui exige la
présence de I’apostrophe, cependant concernant des mots arabes, entrés dans le vocabulaire de
I’azerbaidjanais, leur sens étymologique ne serait pas accessible sans apostrophe.

Ce projet prévoyait aussi les réformes des régles d’écritures grammaticales. L’article
14 de I’orthographe de 1954 prévoyait que si le mot s’écrit avec « o » mais se lit comme « a »,
alors le mot doit étre écrit par « a » et non pas par « o ». Ainsi, dans les débats en 1955, il a
été démontré que, I’écriture de certains noms propres et de différents mots susciterait des
difficultés™. Le projet a été publié¢ en septembre 1957 dans différents journaux tels que
Kommunist, Azarbaycan miiallimi, 9dabiyyat va incasanat, Azarbaycan gonclori. Dans son
introduction, on peut lire que « le projet présenté a la connaissance des lecteurs a été discuté
au cours de différentes réunions de spécialistes des écoles supérieures, de professeurs des
écoles secondaires, des organisations scientifiques et de la presse. Toutes les propositions
utiles ont été prises en compte dans [’élaboration de ce projet. Il est demandé aux lecteurs

d’envoyer toutes leurs suggestions par rapport a ce projet sur les regles d’orthographe

2 Dyamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 144.

224



azerbaidjanais d la rédaction du journal»**. Les nombreux articles concernant ce projet ont
paru dans les journaux. Les différentes propositions ont été adressées a la commission. Le
professeur 4. Maharramov remarque particulierement la mise a 1’écart des lettres 5, 10, e. 1l
considere ce fait comme relevant « de I’importance culturelle », ce qui démontre bien que les
intellectuels en préparant ce projet ont porté une attention particuliére a ce probléme »**.
Parmi les suggestions de modifications a apporter au projet de 1957, A. Maharramov cite
I’absence d’une partie particuliere expliquant les derniéres fautes orthographiques et les
principes sur lesquels sont rédigées les régles d’orthographe. Pour ce qui est de I’écriture des
mots russes, la majorité des fautes ont été corrigées. Cependant, le mot nedazoscu (pedaqoji-
pédagogique) devait correspondre a sa prononciation dans le langage oral, ou au lieu de e (g)
on prononce & (g) (neoazoxcu-pedagoji) (article 15 du projet). Dans les mots internationaux-
russes avec les radicaux ua (ia), uo (io), il faut écrire ua, uo, peu importe s’ils se prononcent
comme ua, uo ou ua (ya), tio (vo), par exemple, ouanexm (dialekt), axcuoma (aksioma)
(article 17 du projet). La particularit¢ de 1’azerbaidjanais, selon lequelle une voyelle ne peut
étre suivie d’une deuxieme voyelle n’a pas été prise en considération. La prononciation de
deux voyelles pose des difficultés dans la prononciation. C’est pour cette raison qu’a ’oral,
on introduit une consonne entre deux voyelles dans les mots étrangers ou une voyelle se
remplace par i (). De ce point de vue, il a été proposé d’écrire les mots avec les radicaux ua,
uo comme ua, uo, par exemple, outiarexm (diyalekt), axciioma (aksiyoma), mamepiianuzm
(materiyalizm), etc. Certaines suggestions ont été également apportées concernant 1’écriture
des mots composés et plusieurs autres remarques ont été discutées dans la presse®™”.

Le 10 juin 1958, le Bureau du PC avec la participation des membres de la commission
a discuté du probleme concernant « Les régles orthographiques de lazerbaidjanais et les
changements partiels dans I’alphabet » (Ob orfograficeskih pravilah azerbajdzanskogo jazyka
i casticnyh izmenenijah v azerbajdzanskom alfavité). On a évoqué I’histoire de ce probleme,
en faisant remarquer que I’introduction des lettres superflus dans la langue a été faite de
manicre artificielle et que cela a rendu les gens analphabétes. Si on ne les élimine pas, ces

lettres seront toujours des obstacles dans 1’instruction des gens. C’est la raison pour laquelle il

n’y a pas de place pour les lettres s, 10, o dans la langue ; elles y ont été introduites faute de

3 Azorbaycan dilinin orfoqrafiya qaydalar (layiho), Azarbaycan miiallimi, 1957, 5 septembre.

% A. Mohoarromov, « Orfografiya qaydalari layihosi daha da tokmillosdirilmelix, Azarbaycan miiallimi N° 38, 19
septembre, 1957, p. 4.

3 Voir ibid.

225



conscience du probleme. Concernant la lettre & remplacée par le j latin, cela s’est fait pour la
commodité de I’écriture. La diminution des lettres de 35 & 32 a été considérée comme
favorable. Concernant les régles d’orthographe, les changements et la précision des régles
d’écriture contribueront a 1’accroissement de 1’alphabétisation et de 1’apprentissage de la

¥ M. Ibrahimov, en tant que président de la commission orthographique, a éclairé ces

langue
zones d’ombre en disant : « le probleme est que nous avons été mis dans une telle situation a
partir 1930 qu’on était oblige de le faire (d’adopter 1’alphabet cyrillique russe sans
exception). A [’époque le probleme s’était posé ainsi : ceux qui sont pour l’alphabet russe
sont pour le peuple russe et au contraire ceux qui ne sont pas pour l’alphabet russe sont
contre le peuple russe. Je considere que nous n’y gagnerions rien du point de vue matériel.
Au contraire, nous risquerions de rendre analphabetes les masses a cause de ce que notre
grammaire n’est pas rédigée correctement. Dans la réunion il a été aussi remarqué que cela
contribuerait a la suppression de nombreuses difficultés, dues a [’existence des lettres
mentionnées, dans le processus de l'instruction. Enfin, il a été proposé d’approuver le projet
présenté en excluant trois lettres inutiles et changeant le graphéme it par j »*’

Apres avoir discuté, au cours de la réunion du CC PC de I’Azerbaidjan le 15 janvier
1958, les nouvelles regles d’orthographe ont été approuvées le 24 juillet par I’Ordre du Soviet
des Ministéres de la RSSA et éditées la méme année, sous la rédaction de R.O. Riistomov et de
Z. I Budagova.

Dans la décision du Bureau du CC PC de 1’Azerbaidjan a été noté ceci : « Puisque
dans la langue azerbaidjanaise il n’existe pas de phonemes exprimant des sons diffus, comme
3, 10, A, étant donnée que leur existence dans [’alphabet déroge a certains phénomenes et
regles morphologiques de la langue, et dans le but de faciliter |’enseignement de la langue
maternelle dans les écoles, il faut :

a) exclure de [’alphabet azerbaidjanais les lettres 10, 2 ;

b) changer la fonction du graphéme et par cette lettre désigner ultérieurement le

phoneme 3, et outre cela, changer it par j.

¢ Discours de I. Mustafayev dans le Comitéé Central du PC de la RSSA, Zasedanie Bjuro CK KP Azerbajdzana
10.06.1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op.45, d. 101, 1.5-13, voir, Dzamil’ Gasanly, Hrusc¢jovskaja « Ottepel’ », p.
464,

7 Ibid.

226



I1 a été recommandé¢ au Soviet des Ministres d’approuver les régles orthographiques de
la langue azerbaidjanaise, présentées par le Présidium de 1I’Académie des Sciences de
I’ Azerbaidjan, et de déterminer le délai de leur introduction réelle*®.

Les nouvelles régles orthographiques sont considérées comme cohérentes avec le
contenu phonétique de I’alphabet azerbaidjanais. Les défauts de 1’alphabet ont été¢ supprimés,
grace aux réformes. Ces nouvelles régles correspondaient aux principes phonétique,
morphologique, et traditionnel considérant le schéma des emprunts au russe, on a conservé les
formes cohérentes de la langue russe, par exemple : les mots xonxo3 (kolxoz), Kommynucm
(kommunist), onepemma (operetta), Oodecca (Odessa). Les mots contenants les lettres
particuliéres au russe comme e, y, w, 9, o, s, s’écrivent suivant les régles orthoépiques de
I’azerbaidjanaise, par exemple : doyenm-oocenm (dosent-maitre de conférences), xoncepm-
koHcepm (konsert-concert), [lemxun-Tcemxun (Tsetkin), Moyapm-Momcapm (Motsart-
Mozart), Huyya-Humca (Nitsa- Nice), [l]eopun- [lleopun (Sedrin), 6opw-6oput (bors),
Mewjanun-vewnuan (messan-méchant), sspuxa-espuxa (evrika-euréka), acmemuxa-ecmemuxa
(estetika-estétique). Les mots empruntés, tels que eymanusm (gumanizm- humanisme), eumH
(gimn-hymne), oOowcemnep (dzemper-cardigan), cenepan (general-général), eumnacmuxa
(gimnastika-gymnastique), ouonozus (biologija-biologie), ont été¢ adaptés aux régles de
prononciation de 1’azerbaidjanais, prenant les formes hymanusm (humanizm), humn (himn),
wemnep (cemper), kenepan (general), kumnacmuka (gimnastika), 6uonoxuja (biologiya), etc.
Quant aux abréviations, elles correspondent a 1’écriture du russe, étant donné que ces mots
sont entrés dans le vocabulaire de 1’azerbaidjanais de manicre générale, a I’époque soviétique.
C’est la raison pour laquelle pour écrire des abréviations, des régles orthographiques du russe
ont été utilisées. L’orthographe réformée en 1958, a joué¢ un grand role dans la normalisation
de I’écriture azerbaidjanaise. Il faut remarquer que ces nombreux changements effectués dans
I’alphabet et 1’orthographe ont cependant créé beaucoup de difficultés et de confusions dans
I’enseignement, la presse, etc.

La politique linguistique mise en place a I’époque soviétique a aussi eu une grande
influence sur les changements de 1’écriture des désignations géographiques dans la région.
Souvent, I’écriture russe des noms géographiques azerbaidjanais ne correspondait pas a la

prononciation azerbaidjanaise. Dans les années 1950, le processus de changement des noms

8« Ob orfografigeskih pravilah azerbajdzanskogo jazyka» i Gastiényh izmenenijah v  azerbajdzanskom

alfavite, 10. 06. 1958, GAPPOD UDPAR, f.1, op. 45, d. 101, 1. 1, voir Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja
« Ottepel’ » p. 465.

227



géographiques a ¢ét¢ mise en place. Le 2 février 1953, le président du Présidium du Soviet
Supréme de la RSSA, N. Heydarov, écrit au secrétaire du Présidium du Soviet Supréme de
I’URSS, A. Guorkin, qu’il y a une nécessité a faire correspondre 1’orthographe russe des noms
de 8 villes, 6 centres régionaux et 12 districts urbains a la prononciation azerbaidjanaise. Il a
été jugé juste des points de vue historique et phonétique d’éliminer cette disparité dans
I’écriture ainsi que dans la prononciation. A ces fins, la commission de la transcription a été
chargée de révoir I’orthographe de ces noms, et de les corriger conformément a la
prononciation azerbaidjanaise **°. Le secrétaire du Soviet Supréme fait parvenir cette lettre a
I’Institut de Langue de 1’Académie des Sciences de I’'URSS d’ou la réponse est revenue,
signée par l’académicien V. Vinogradov comme quoi, aprés avoir consulté avec les
turcologues, la proposition, émanant de 1’Azerbaidjan a été acceptée avec cette petite
exception®.

Donc a I’époque du « dégel », on assiste non seulement au rapprochement des regles
d’écriture au systeme phonétique de 1’azerbaidjanais mais aussi, ce qui n’est pas moins
important, a 1’adoption des noms géographiques en langue russe conformément aux normes

orthoépiques de 1’azerbaidjanais.

9 N. Gejdarov -A. Gorkinu, 02.02.1953, GAPPOD UDPAR, f. 1, op. 39, d.162, 1. 97-100, voir Dzamil’
Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ » , p. 141.
40 1bid., pp.141-143.

228



3.4. La terminologie et la tentative du retour a la tradition orientale

Pendant toute 1’époque soviétique, avec l’enracinement des mots internationaux-
russes dans le vocabulaire de 1’azerbaidjanais, beaucoup de mots arabo-persans ne sont plus
usités. Cependant, avec le processus naturel de désuétude des mots arabes et persans, on a
¢galement assisté, pendant plusieurs périodes, comme on a pu ’observer, a la mise a I’écart
sans équivoque de ce type de mots. Ce processus est si évident que vers les années 1950, le
systeme lexical subit une transformation tres visible.

Le retour aux idées nationales au cours des années 1950 n’est pas passé sans laisser de
traces dans la création et le développement de la terminologie et de manicre générale, dans le
systeme lexical. Dans son ensemble, la politique linguistique dans la création des termes se
fonde sur la base scientifique ¢laborée dans les années 1920.

Cette période est marquée de retour des mots arabes et persans dans la langue. Les
mots usuels, ¢éliminés et remplacés par les mots russes a 1’époque stalinienne, sont revenus
dans la terminologie azerbaidjanaise. Le développement de la terminologie sur la base
orientale s’est fait dans deux sens : d’une part, c’est la création des mots par le moyen interne
de la langue et, de I’autre le retour des termes arabes et persans usuels. Pourtant, ce dernier ne
signifiait nullement de réintroduire des mots difficiles et incompréhensibles, sortis de 1’'usage
depuis longtemps. Cette tendance était toujours le sujet a la critique. Il s’agissait de ne
conserver que les termes usuels entrés dans le vocabulaire de la langue.

Les mots remplacés par leurs équivalents azerbaidjanais sont employés jusque dans les
années 1940. Par exemple, napaxoo (paraxod- paquebot, bateau a vapeur), omoenerue
(otdelenie-département), 1acep (lager- camp) au cours des années 1960 ont été remplacés par
gomi, bolma, diisarga. L emploi de mots comme xolodilnik (réfrigérateur), radio-priyomnik
(radio), tyorka (rape) et uje (déja) dans le langage sont critiqués et sont remplacés par leurs
équivalents azerbaidjanais comme soyuducu, radiotutan, siirtgac, artiq.

Dans les années 1960 on observe également le processus de « démocratisation » du
vocabulaire. Les mots russes et internationaux qui n’ont pu devenir usuels ont ét¢ de nouveau
remplacés par les mots arabes et persans. Par exemple, les mots aktiv, revolusiya, progressiv,
largement utilisés dans les années 1940, furent remplacés vers les années 1960 et plus tard par
les mots faal, ingilab, miitaraqqi. Notons cependant que, si le mot ingilab s’est enraciné et a
pu remplacer le mot revolusiya dans la langue, les mots aktiv et progressiv y sont revenus
ultérieurement. Les mots internationaux-russes comme KoxKypc (konkurs-concours),
kanouoam (kandidat-candidat), xyaemypa (kultura-culture), unmunnueenm (intilligent —

intelligent), mema (tema-théme), cmunenouja (stipendiya-bourse), qui sont entrés dans le

229



vocabulaire vers les années 1940, furent remplacés par les mots arabes et persans €cartés a
cette époque, comme miisabiqa, namizad, madaniyyat, ziyali, mévzu, taqayiid. Des mots tres
caractéristiques des années 1940 comme oblast (district), posyolka (banlieu, cité), nacalnik
(chef, responsable, supérieur), deleqasiya (délégation) furent remplacés dans les années 1960
par leurs équivalents comme vilayat, gasaba, rais, niimayands. Les termes internationaux
empruntés a la langue russe dans les années 1940, avec ’orthographe, conservaient souvent
les indices grammaticaux du russe. Ce sont les radicaux particuliers de la langue russe comme
a, on, et. Par exemple, programma (programme), teleqramma (télégramme), tonna (tonne),
komitet (comité, commission). Les linguistes considérent que parmi les mots arabes et persans
qui sont de retour dans la langue azerbaidjanaise dans les années 1950 et 1960, il y avait un
groupe de mots qui ne se distinguaient pas des mots arabes et persans écartés dans les années
1920-1930"'. Cependant, ce type de mots ne survivra pas trés longtemps dans la langue
littéraire. Par exemple, dariilfiinun (université), mafkura (idéologie), qui sont de retour dans la
terminologie des années 1950, ne s’emploient plus en 1960 et sont remplacés de nouveau par
ideologiya, universitet. Fin des années cinquante, les mots arabes et persans compréhensibles
et cohérents avec les normes orthoépiques de 1’azerbaidjanais ont remplacé une partie des
mots russes. Il est considéré que « parfois, ce processus était tellement fort que, parmi les
mots réhabilités, il y avait des mots qui ne correspondaient pas aux normes orthoépiques »**.
Pourtant, ce type de mots ne sera plus utilisé a I’époque suivante. A partir des années 1960, le
nombre des mots russes commence a s’accroitre encore plus. Le russe joue de nouveau le role
d’une source de création des termes”®>.

Comme nous ’avons déja mentionné, en 1952, fut créé le Comité de la terminologie
aupres de I’Académie des Sciences de la RSSA. 11 était chargé de régulariser la création des
termes et de supprimer la disparité existant dans ce domaine. Depuis 1952, certains termes ont
¢été précisés, plusieurs dictionnaires terminologiques ont été €dités. Le Comité terminologique
a confié aux instituts scientifiques et aux écoles supérieures de la République, la rédaction des
dictionnaires dans le domaine concerné. Le débat sur la création des termes a été remis au
gout du jour dans la presse. Dans les différents articles publiés entre 1952 et 1953, le fonds de
la langue azerbaidjanaise a été considéré comme une source principale dans la création de la

terminologie. La plupart des spécialistes ont insisté sur le fait que, dans le processus de

! Nizami Xudiyev, Azarbaycan adobi dili liigat torkibinin inkisafi (sovet dévrii), Bakou, 1986, p.56.

2 bid., p.63.
43 Ibid.

230



création de la terminologie, il faut particulierement se baser sur la langue azerbaidjanaise et
utiliser les moyens internes de la langue. Parmi les articles publiés dans le journal Kommunist,
on peut citer les suivants : « Les notes sur la création des termes » (Terminlor yaratmaq
hagqinda bazi geydlar) de M. Abdullayev (N° 159, 6 juin 1952); « Concernant les termes
psychologiques » (Psixologiya terminlari haqqinda) de A. Abdullayev et S. Agayev (N° 186, 7
aout 1952), « Les termes scientifiques et thechniques » (Elmi-texniki terminlor haqqinda) de
I Guliyev, (N° 193, 15 aolt 1952); « Concernant les termes pédagogique » (Pedagoji
terminlar haqqinda) de M Muradxanov, (N° 19, 23 janvier 1953); « Concernant les termes
géologiques la géologie pétroliere » (Umumi geologiya va nefi geologiyasi terminlori
haqqinda) de Cingiz Tahirov (N° 20, 24 janvier 1953); « Les termes de trasport doivent étre
précisés » (Nagliyyat terminlori diiriistlasdirmoalidir)de Mustafa Sadigov (N° 20, 24 janvier
1953); «La terminologie juridique doit é&tre rédigée » (Hiiquq terminlori yenidan
hazirlanmalidir)de ©. Ibrahimov (N° 20, 24 janvier 1953). En conséquence, a cette époque,
en ajoutant des radicaux a la racine des mots, a été créée toute une série de termes. Dans
’article sus-cité de A. Abdullayev, il est remarqué qu’en utilisant les régles intérieures de la
langue ont été créés les termes sargac (bobine), tixac (bouchon), gisqac (bec de corbeau,
pince coupante), sixac (étau) et qu’il fallait continuer d’utiliser cette méthode de création des
termes. L’auteur attire I’attention sur le fait qu’a premicre vue ces termes peuvent paraitre
artificiels a tout le monde ; ces termes pourtant étant de plus en plus employés dans le langage
scientifique, cette impression finira par disparaitre. Donc, il faut inciter de créer de tels
termes. Dans I’article de /. Guliyev, il a été proposé de créer de nouveaux termes par la
combinaison des mots et de ne pas emprunter aux langues étrangéres comme /ift (ascenseur,
treuil), erlift (€lévateur), unistok (grue de levage) sans en avoir besoin, mais de les remplacer
par galdirici, havagaldirici, cangaldiricr.**

Dans I’article du professeur, ©. H. Orucov, intitulé « Sur le probleme de la
terminologie » (Terminologiya masalasina dair), publié dans le journal Kommunist, le 17 juin
1952, il s’agissait « des lacunes dans la création de la terminologie et la voie de leur
résolution ». Il a ét¢ exposé des moyens de création d’une nouvelle terminologie et les
principes d’emprunter a d’autres langues et de les utiliser dans la langue azerbaidjanaise.
Dans D’article publié dans le journal Kommunist du 6 avril 1952, intitulé «Sur les termes

linguistiques» (Dilgilik terminlari haqqinda), il était dit : « Pour la création de la terminologie,

% Azarbaycan adabi dili tarixi (sovet dévrii), vol. 111, p. 54-55.

231



la base essentielle doit étre la langue populaire. Dans la création de la terminologie, les
dialectes vivants de la langue parlée ont aussi I’importance. Dans nos dialectes, il y a des
milliers de mots concernant 1’agriculture, la biologie et les autres sciences ». L’article, publié¢
dans le méme journal de 24 janvier 1953, intitulé « Les termes juridiques doivent étre rédigés
a nouveau» (Hiiquq terminlari yenidon hazirlanmalidi) a critiqué le fait que « le fond lexical
de I’azerbaidjanais, bien qu’extrémement développée, n’est pas suffisamment utilisé¢ dans la
création des termes. Ce n’est pas difficile de trouver 1’équivalent azerbaidjanais dans la
littérature juridique. C’est la raison pour laquelle on ne peut tolérer 1’existence de certains
termes étrangers dans notre langue... tofsir, tasnif, aqd, taahhiid, miitazarrir, iddia, cinayat
tagibati, miiruri zaman, istinaf, tomyiz, irs buraxmaq, sui-istifada, etc. »*®. 11 a été proposé
d’utiliser « izah au lieu de tafsir, bélgii au lieu de tasnif, sazis au lieu de aqd, ohdalik au lieu
de taahhiid, zarar ¢ekan au lieu de miitazarrir, talab au lieu de iddia, cinayat isina baslamaqg au
lieu de cinayat tagibati ». 1l a été décidé d’inciter a créer 1’équivalent approprié azerbaidjanais
pour chaque mot russe. Donc, dans le but du développement de la terminologie, il a été jugé
nécessaire de :

a). Rédiger les dictionnaires dans les différents domaines,

b). Publier la littérature scientifique et méthodologique,

¢). Organiser les émissions de radio et de télévision.

Il est intéressant de voir comment le retour a I’emploi des mots arabes et persans dans
les années 1960 et 1970, devient a chaque fois, sujet a la critique. Les linguistes estiment que
« certes, au cours de I’enrichissement de la langue, d’une part par les moyens internes et de
I’autre par la stabilisation du fonds général du lexique, il n’y a aucune nécessité a employer
des mots arabes et persans incompréhensibles. L’emploi de mots comme izalo etmak
(€liminer) au lieu de yox etmoak, diibara-sabara (deux n trois fois, de plus) au lieu de iki iic
dafa, mabhut au lieu de heyratli (incroyable, surprenant) ou goram-goron au lieu de
dofolorls (plusieurs fois, & plusieurs reprises) ne refléte pas ’esprit de 1’auteur»**®. De méme,
I’emploi excessif des mots internationaux-russes n’échappait non plus aux critiques. L’emploi
des différentes variantes des emprunts avait une influence négative sur la standardisation du
systeme lexical ainsi que sur celle des normes de la langue. En sachant que dans

I’azerbaidjanais la catégorie du genre du nom n’existe pas, dans la presse et la littérature des

3 M, S. Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasimin asaslari, p.100.

46 Nizami Xudiyev, Azarbaycan adobi dili liigat torkibinin inkisafi (sovet dévrii), p. 61.

232



années 1970 on se heurte a cette différenciation grammaticale, par exemple, artist - artistka,
aktrisa®.

Au cours des années 1950, la terminologie s’enrichit également par les dialectismes et
se normalise. Pour recueillir les dialectismes, différents groupes ont été créés sur I'initiative
des Instituts de la Zoologie et de la Biologie de 1’Académie des Sciences de 1’ Azerbaidjan et
ont ¢té expédiés dans les différentes régions de la république. On estimait que dans les
différents dialectes de la langue, il y avait un matériel riche pour la création de la
terminologie. Depuis les temps anciens, le développement de I’artisanat, de I’industrie de
soie, de I’industrie pétroliere, de I’agriculture, de 1’¢levage des animaux, de 1’aquaculture, de
I’alevinage et du jardinage ont leur incidence dans la terminologie. C’est la raison pour
laquelle une multitude des termes concernant ces domaines se retrouvent dans les dialectes
régionaux. D’apres les dialectologues azerbaidjanais, par exemple, il existe 120 sortes de
pommes dans la région de Guba, 35 sortes de raisins & Bakou, au Karabagh et au Qazax, il y a
plus d’une centaine d’especes de chevaux, classifiés d’aprés leur allure et la couleur du
pelage*®®.

Pourtant, il a été noté qu’ « on ne peut pas introduire dans la langue, n’importe quel
mot des dialectes régionaux sans distinction. Le mot introduit dans la langue littéraire ne peut
pas porter un caractére local et doit pouvoir au fur et & mesure, devenir usuel. La presse joue
un role important dans ce processus ; tel ou tel mot introduit dans la langue littéraire de
différents dialectes régionaux, entre dans le vocabulaire et dans le fonds lexical par
I’intermédiaire de la presse et ainsi devient usuel. Les mots herik sumu, dondurma sumu, forag
herik, korpa herik, bitkili herik, bas herik et d’autres, a un moment donné, étant employés
dans les différents dialectes de la langue et connus dans un domaine trés limité, sont employés
pour la premiére fois, dans le journal Kommunist et par cela, introduits dans la langue
littéraire*®. Envisager les dialectes comme seule source de I’enrichissement de la langue est
aussi une erreur, car « cela peut amener d’un chemin large a un sentier étroit ». Le linguiste
Qasimov estime qu’ « il faut suivre quelques principes en utilisant les dialectes comme une

source de création des termes :

7 R. Israfilova, « Dilimizin qayda-qanunlarim gozloyok », Dil madaniyyati, 111 buraxilis, ElIm, Bakou, 1979, p.
103-104, voir in Xudiyev, Azarbaycan adabi dili liigat torkibinin inkisafi (sovet dovrii), p. 61.

8 M. A. Siraliyev, « istilahlar yaradilmasindaki osas prinsipler », Dil Institutun asarlori, vol. 1, p. 30.

46

’ R. Rustomov, « Azarbaycan odobi dili liigat torkibinin zonginlosmasinde Kommunistin rolu », Kommunist, 20

novembre 1955, voir Azarbaycan adabi dili tarixi (sovet dovrii), 111 cild, (redaktoru Moaharromova R.C.), p. 89.

233



1. Sachant qu’en Azerbaidjan, les différents domaines de I’agriculture se développent,
il faut donner la préférence au dialecte de la région ou le domaine concerné est
caractéristique. Par exemple, pour les termes concernant ’horticulture il faut préférer la
région de Guba, pour 1’¢levage, Gazakh, Karabagh pour 1’aquiculture et pour 1’alevinage il
faut se tourner vers les dialectes de Salyan et de Lenkoran, pour les termes de 1’industrie
pétrolicre et différents métiers il faut donner la préférence au dialecte de Bakou, pour la
terminologie concernant I’industrie de la soie au dialecte de Saki.

2. Il n’est pas juste de généraliser un terme qui s’emploie dans un ou deux dialectes,
comme portant un caractére accidentel. Dans ce cas, il vaut mieux utiliser les mots qui sont
repérés dans les ceuvres littéraires.

3. Pour exprimer la méme notion dans les différents dialectes, différents mots peuvent
s’employer. Cependant, il faut choisir parmi ces mots le plus convenable.

4. 11 ne faut pas employer les termes composés de plusieurs mots, car le terme doit étre
concret.

5. Chaque mot employ¢ doit étre justifié scientifiquement, c'est-a-dire, qu’il ne doit
pas étre accidentel et doit exprimer la notion dans son intégralité et d’une maniére précise.

6. Les termes empruntés aux dialectes régionaux doivent étre cohérents avec les
normes littéraires de la langue. Une multitude de mots exprimant les différents outils, leurs
parties et les notions liées a ces outils sont entrés dans la terminologie de différents dialectes.
Dans les dialectes, il existe différentes prononciations pour ces mots. Pourtant, ces variétés
phonétiques n’apparaissent pas dans les dictionnaires »"*'°.

Certains régionalismes ont apparu dans les différents dictionnaires de la langue. Par
exemple, dans le dictionnaire terminologique concernant I’agriculture ont été introduits des
termes comme sirim, kalton, herik, bozqir, cayir ; dans la terminologie géographique ont été
introduits les termes yal, tira, gedik, qijov, sir-sira, caylaq ; dans la terminologie technique
ont été introduits les mots qirma, vordona, mangana, tira, bigqi, sadara, isgoana ; dans le
dictionnaire concernant 1’élevage, les mots agil, yataq, argac, giiz, sisok’”’. Cependant, il faut
remarquer que les dialectes ne furent pas exploités de manicre suffisante. Par exemple,
Qasimov estime que « dans les ceuvres concernant la géologie et la géographie, le terme
exprimant une masse de neige qui se détache du haut des montagnes et dévale un versant de

montagne en hiver (I’avalanche) n’a pas été précisé. Dans certains dictionnaires pour

Y19 M, S.Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasimin asaslari, p.119.

1M, S.Qasimov, Azarbaycan dili terminologiyasimin asaslari, p.117.

234



exprimer cette notion, il a ét¢ utilisé le mot russe zasurna (lavina) dans d’autres, gar ugqunu
alors que dans les dialectes du nord pour exprimer cette notion de maniere précise, il existe le
mot marxal. Dans la littérature sur ’agriculture on emploie naxir bulag: qui est le contraire du
mot russe godonotu (vodopoj), bien que dans les dialectes il existe le mot exact exprimant cette
notion suvat (abreuvoir). Dans la littérature concernant la géographie on emploie 1’expression
siini g6l ou golmaga comme contraire du mot russe npyo (prud), en ignorant que dans
différents dialectes il y a le mot nohur (I’étang) qui peut exprimer cette notion beaucoup plus
précisément »*72.

Les changements dans le processus social et économique apres les années 1950, ainsi
que le développement de la technologie et de la science se reflétent ¢galement dans la création
de la terminologie et dans sa stabilisation. A cette époque on peut observer un développement
de la terminologie concernant des domaines comme la chimie et la biologie. 4 priori ce sont
des termes empruntés au russe. La plupart des termes ont été crées par le moyen du calque sur
la langue russe : par exemple, kvadrat-yuva tisulu, traktor-tarlaciliq brigadasi, tomir-tikinti
idarasi, maddi-texniki baza, texniki-tamir stansiyasi, etc. La majorité des calques créés
concernaient le domaine de I’agriculture ou le domaine astronautique, par exemple, dasiyici
raket, ay-yer raketi, endirma pillasi, idaraetma ucluqlari, gazima magsini, oziiyeriyan aparat,
aksetdirici cihaz, cakisizlik, ugus, trayektoriya, miiharrir, bucaq, miistovi, ekvator, gomi,
stikunat, tormoz. Avec le développement du domaine de la médecine dans les années 1960, le
nombre de termes médicaux aussi s’accroit dans le vocabulaire terminologique. Les termes
anciens de médecine ont été remplacés par les mots internationaux-russes, par exemple goy
damar, qizilgan damari, qizilazar, govas, malixulya ont été remplacés par vena, arteriya,
skarlatin, raxit, melanxoliya. La plupart des termes médicaux sont devenus des mots usuels :
rentgen, diagnoz, travmatologiya, ginekologiya, kurort, sanatoriya, gipertoniya,
epidemiologiya, gigiyena, qrip, preparat, aptek, operasiya, stomotoloq, dizenfeksiya, mikrob
etc.

Dans la création des termes par les moyens internes, les régles de la syntaxe et de la
morphologie de la langue ont un role important. A cette époque, les radicaux comme -¢1, -¢i, -
¢u, -¢ti furent tres largement utilisés. Ces radicaux ont eu une importance dans la création des
termes concernant notamment la profession, la spécialité, la formation. Par exemple, si¢yiiz¢ii,
redaktorgu, tasabbiiscii, universalgi, podrat¢i, yemgi, avtomobilgi, hiiqug¢u, et d’autres. A

cette période ont été créés des mots a 1’aide de I’addition des radicaux -¢z et -lig, par exemple,

2 Ibid. p. 118.

235



kartof¢uluq, tasarufatciliq, baramacgiliq, qargidalicilig, et d’autres. Pour démontrer les
particularités du développement de 1’agriculture, ont été créés des termes grace aux radicaux —
ici (-ici, -ucu, -ticii) par exemple, gostarici, sazlayici, cilayici, tozlayici. Les mots comme
amakg¢i, zahmatkes sont trés productifs du point de vue de création des termes. Les radicaux -
las, -los ont permis de créér plusieurs termes. La particularité de ces radicaux est qu’ils n’ont
pas la capacité de créér des mots indépendants. Par exemple, somara-los-mak, somora-las-dir-
moak,  somora-lag-dirma,  somora-los-dirilmok,  somora-los-diril-ma,  somora-las-dirici,
somoaralasdici-lik. Les mots créés avec le radical /ag peuvent acquérir des radicaux comme -
dwr, -il, -ict -hq, -ma, -mok. Par exemple, suralagma, kooperativiasma, elliklogsma,
kollektivlosma, layihalasma, sabitlogsma, saflasma, etc. Comme on le voit ces radicaux
s’ajoutent aux mots internationaux-russes ou arabes ou persans et créent des nouveaux termes
dérivés. Pour exprimer la notion de négociation, les radicaux -siz, -siz, -suz, -siiz ont été
utilisés. Par exemple, sistemsiz, ¢akisiz, dl¢iisiiz, etc.

Des termes sont créés avec les radicaux -acak, -acak, -asi, -asi, -mig, par exemple,
goriisacak, dayanacaq, duracaq, goriilacak, yanacaq, yigilasi, elektriklagdirilasi,
avtomatlasdirilasi, gosalasdirilmis, yasillagdirilasi, etc. Les radicaux -1, -is, -us, -tis ont été
aussi productifs, par exemple, gag¢is, bildiris, axtarig, goriis, baxis, a¢ilis, odanis, satig, gedis,
buraxilis, etc. A I’aide des radicaux -inti, -inti, -untu, -tintii ont été créés des termes comme
tapinti, arinti, gazinti, tikinti, ¢okiintii, tullanti, ¢ixinti, syyrinti, etc. La création des termes par
les moyens internes sera effectuée pendant toute 1’époque soviétique d’une manicre
épisodique.

Le développement de la culture et de la langue en se basant sur les valeurs nationales,
a la fin des années 1950, fut qualifié de «retour au nationalisme bourgeois ». Le
remplacement des termes étrangers par des dialectismes et parfois par des archaismes fut trés
mal accueilli.

Dans les années 1960, les points « négatifs » dans la création des termes étaient 1’objet
de débats dans différentes conférences. Le retour a I’esprit national dans la planification
linguistique fut qualifi¢ de « conservatisme » et censuré. La critique a touché particulierement
la traduction des ceuvres du marxisme et du léninisme. L’on considéra que la terminologie
devait étre conservée dans la traduction de ces ceuvres.

D’une maniere générale, pendant 1’époque soviétique, le développement du fonds
lexical de I’azerbaidjanais n’est pas stable et passe par des étapes, sous I’influence de la vie

sociale et surtout de la politique. La norme lexicale s’adapte aux processus de telle ou telle

236



époque et la reflete. Cependant, certains linguistes estiment que « le fonds général du lexique
fut sauvegardé »*7>.

On observe d’une époque a l'autre le retour des termes arabes et persans et
I’accroissement de la création des termes par les moyens internes de la langue alterner avec le

retour du russe comme source de création des termes.

3 Nizami Xudiyev, Azarbaycan adabi dilinin sovet dévrii, p.149.

237



3.5. La réhabilitation littéraire et le développement de la presse

La fonte progressive du « gel » de I’époque khrouchtchévienne a touché le domaine de
la culture aussi. Avec 1’¢largissement du processus de la réhabilitation politique des victimes
des répressions des années 1930, on assiste également a la réhabilitation de leurs ceuvres
littéraires. Le changement de ’opinion sur 1’héritage historique et culturel des nations et
I’¢largissement des relations internationales qui avaient été gelées depuis 1’époque stalinienne
sont également particuliers a cette période.

Ainsi, les processus nationaux des années 1950 ont eu une influence sur les relations
entre la Turquie et I’Azerbaidjan et ont également ressuscité le sentiment du turquisme, si
longtemps interdit. A cause des relations tendues entre 1’Union soviétique et la Turquie, les
mots « turc » et « Turquie » sont devenus tabou. Dans le processus de « réchauffement » des
relations entre ces deux pays, en automne 1957, le célebre poete turc Nazim Hikmet (1902-
963), tres aimé en Azerbaidjan non seulement comme poéte mais aussi parce qu’il est Turc,
s’est rendu 4 Bakou. A 1’Université, une rencontre a alors été organisée ce qui a beaucoup
ému les jeunes de la République*™.

Avec D’adoption du statut étatique de la langue azerbaidjanaise, le monument
historique et littéraire des Turcs oghliz « Le livre de Dede Korkut/ Dede Qorqut» (dastan
Kitab-i Dedem Qorqud)’” , interdit parce que pronant le panturquisme et panislamisme en
1951, a aussi été réhabilité a la fin des années 1950.

En effet, au début des années 1950, 1I’ceuvre épique « Le livre de Dede Korkut / Dede
Qorqut» fut interdite. Les linguistes se sont retrouvés paralysés dans leurs recherches
scientifiques, ne pouvant plus s’en servir. Il y avait la tendance a considérer que cette ceuvre
n’avait aucun lien avec le peuple azerbaidjanais et son histoire. Cette idée implantée suscitait
I’inquiétude des scientifiques azerbaidjanais. Les linguistes comme ©. Damir¢izada, M.
Siraliyev, B. Ibrahimov, I. Haciyev, H. Mirzazads et d’autres ont subi des critiques pour leurs
recherches démontrant cette ceuvre comme le monument historique des Azerbaidjanais aussi.

Leur affirmation que la langue de Dede Qorqutétait la base du développement de

44 Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” » , pp. 402-403.

73 Voir Louis Bazin, Altan Gokalp, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz, (traduction), avec préface

de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998 voir également Alessio Bombaci, Histoire de la
littérature turque, (traduit par Iréne Melikoft), 1968, pp. 186-199.

238



I’azerbaidjanais était considérée comme une grande erreur®’®. Le linguiste Buludxan Xalilov, &
juste titre considere que « I’ceuvre épique Kitab-i Dedem Qorqud (t) en tant qu’une source
écrite reflétant I’histoire de la langue littéraire, joue un rdle scientifique important dans
I’¢tude comparative et relative de la base lexicale et de la structure grammaticale de
’azerbaidjanais depuis le Xle si¢cle. Cependant, c’est une erreur de chercher a cent pour cent,
le vocabulaire et la structure grammaticale employés dans cette ceuvre aux étapes ultérieures
du développement de la langue azerbaidjanaise, car la langue se développe, se transforme.
Surtout, son fonds lexical refléte bien le caractére social, politique, économique, culturel,
scientifique, philosophique et psychologique entre autre de I’époque »*'".

Le bureau de la « propagande et de 1’agitation » du CC PCA a confié¢ aux professeurs
Q. Arash, O. Domir¢izada, M. Siraliyev, M. Quluzads et M. Tohmasib d’exposer noir sur
blanc leur opinion sur le dastan (ceuvre épique). En novembre 1956, cette équipe a préparé un
rapport composé de 18 pages sur le sujet. Dans ce rapport, il était souligné qu’un exemplaire
de ce monument fut retrouvé pour la premiere fois dans la bibliothéque royale de Dresde. Un
certain Fleischer, mettant une note sur la couverture du manuscrit, a déterminé¢ que 1’objet
datait de I’époque du XVIéme siecle. En 1815, orientaliste Fr. Von Dietz ’emmeéne
d’Istanbul a la bibliothéque de Berlin'’®. Dans le rapport était aussi mentionné que pour la
premicre fois, a la base de I’exemplaire de Berlin, I’ouvrage fut publié en caractéres arabes
par le professeur et chercheur turc Rifat Kilisli (1873-1953) en 1914 (1916). Ensuite,
I’intellectuel turc Orhan Saik Gékyay (1902-1994) I’a publié en nouvel alphabet turc latin
(1938). En 1956, Q. Arashi a fait publier cet ouvrage a Bakou également en caractéres
latins*”’. La publication d’un article scientifique concernant I’ouvrage épique, Kitab-i Dedem
Qorqut fut proposé dans le journal Kommunist, a un groupe de scientifiques et d’écrivains. Il
fut confié a I’Institut de la Littérature et de la Langue de I’ Académie de la Science qui avait

pour charge de le publier en grand tirage, avec une préface exhaustive, avec des commentaires

476 M. Coafar, « Azorbaycan odobi dilinin bazi masoalalori haqqinday, Tabligatgi, N°2, fevrier 1952, p. 62, voir
Buludxan Xolilov, Azerbaycan dili: diinan bu giin, Adiloglu, Bakou, 2004, p. 212.
7 Buludxan Xolilov, Azerbaycan dili: diinan bu giin, p. 212.

478 1 ouvrage a été concervé dans deux manuscrits, datant tous deux de la fin du XVI e siécle; ’un, celui de la
Bibliothéque Vaticane, découvert et publié en facsimile » par E. Rossi, comprend six récits et porte le titre
Hikayet-i oghuz-name-i Qazan Beg ve ghayri (Récit du oghuz-name de Qazan Beg et d’autres), [’autre, complet,
de Dresde, annoté et édité¢ en facsimile par Muharrem Ergin (1958), est intitulé Kitab-i Dedem Qorqud (Livre de
mon Dede Qorqud-dede « grand’ pére » est un titre de respect), voir Alessio Bombaci, Histoire de la littérature
turque, pp. 186

7 Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 197.

239



et un lexique des mots incompréhensibles*™. Le 29 janvier 1957, le Bureau du CC PCA a
approuvé ces propositions.

0" anniversaire de

En 1958, plusieurs démarches dans le cadre de la célébration du 40
la mort de I’éminent poéte Mohammad Fiizuli (Fuzili, 1494- 1556)*" ont été entreprises. Les
informations sur la vie et I’ceuvre du poéte ont été envoyées dans les différentes républiques
de I’Union soviétique, tout le matériel le concernant a été recueilli et ramené de 1’étranger.
Deux premiers volumes de ses ceuvres ont été édités et le troisiéme était en cours de
préparation. Il a été décidé de constituer un recueil de ses ceuvres et éditer le poéme « Leyli et
Mejnun » (Leyla et Medjniin)**, dont 5000 exemplaires devaient étre imprimés en caractéres
arabes.

Pour participer a la grande célébration, il fut décidé d’inviter des scientifiques de
Turquie, d’Iran et de pays arabes. Apres avoir eu la permission du ministére des affaires
étrangeres de I’URSS, le représentant de la société de I’amitié et des relations culturelles a
Istanbul, V. Lobanov, le 9 mai 1958, a rencontré le professeur de la faculté philologique de
I’Université¢ d’ Istanbul, 4hmad Caoforoglu, immigré azerbaidjanais, déporté¢ en 1918. Il a
proposé d’inviter six personnes pour la célébration de I’anniversaire de Fiizuli et, en tant que
président de la délégation, il a proposé la candidature de 1’ex-ministre des affaires étrangeres,
le spécialiste sur la littérature turque moderne, Kopriilii (zade) Fuad (1890-1966). La
délégation, ainsi que le prévoyait Caoforoglu, devait étre composée des intellectuels suivants :
le professeur d’arabe et de persan de 1I’Université d’ Istanbul, Ahmet Ates (1917-1966), le
secrétaire général de la société linguistique de la Turquie, le professeur, Agah Sirri Levend
(1894-1978), le professeur de la littérature contemporaine Mehmet Kaplan (1915-1986) et le
professeur de I’histoire de la littérature contemporaine de 1’Université d’ Ankara, Kenan Akyiiz
(1911-1996). Finalement, de tous ces professeurs cités, seul Agah Sirri Levend a pu venir au
jubilé*®.

Dans les années 1950, on assiste a 1’¢laboration et a la publication de plusieurs

ouvrages et journaux concernant I’histoire et la culture de 1’ Azerbaidjan.

0 Ibid., p.148.

! Alessio Bombaci, Histoire de la littérature turque, pp. 203-213.
*2 Voir ibid.

3 Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 480.

240



Ainsi, le premier ouvrage sur la morphologie de la langue azerbaidjanaise parait en
1951, rédigé par les linguistes de I’Institut de la Langue. L’application de la méthode
historique-comparative a permis aux linguistes de faire des recherches précieuses surtout sur
I’histoire de la langue. On observe ¢galement un développement remarquable dans la
lexicographie. En 1956 et 1959, parait le dictionnaire bilingue russe-azerbaidjanais sous la
rédaction de . Orucov.

Dans un but d’instruction et de formation des enfants surtout, dans les régions rurales
en 1957, on juge important d’éditer le journal déstiné aux enfants Goyargin (Pigeon). Pour
aider a I’instruction du peuple dans les différents domaines de la science et de la culture en
langue maternelle ainsi que dans le travail quotidien des intellectuels et spécialistes, il a été
décidé  d’éditer I’Encyclopédie  azerbaidjanaise  soviétique  (Azarbaycan  Sovet
Enciklopediyasi).

Déja début 1957, la question de I'ouverture de la faculté orientale a été soulevée et
I’édition du journal « Orientalisme soviétique » (Sovetskoe Vostokovedenie) était lancée. Le
président de I’AS de la RSSA remarquait que «la faculté orientale ne répond pas aux
exigences contemporaines, que les facultés et les départements de la philologie arabe et turque
ont été fermés, 'orientalisme n’a été limité qu’a I’étude de la langue et de la littérature
persane. On ne fait pas attention a I’histoire de la culture, de I’ethnographie, de I’art, de
I’économie des peuples de I’Orient, de leur langue et surtout, cela concerne la langue arabe et
turque ». Ainsi le président de 1I’AS, Maommadbaliyev proposait de réorganiser les départements
de la philologie arabe et turque durant I’année scolaire 1957-1958, les départements arabe et
turque ont été rétablis. Avec la permission de Moscou, I’Institut Oriental a commencé son
travail en 1958. La création de I’Institut Oriental contribuait non seulement a étudier I’histoire
et la culture des pays du Proche et Moyen Orient mais aussi 1’histoire médiévale de
I’Azerbaidjan. Deux mois aprés son ouverture, I’administration de I’Institut Oriental a
proposé la publication du texte scientifique et critique de I’ceuvre de I’éminent Nizami
Goncavi, Xomsa, qui devait étre préparé pour le XXVeéme Congrés international qui se
dessinait pour 1960 a Saint-Pétersbourg. Ce texte a été préparé en se basant sur le manuscrit
de la bibliotheque nationale de Paris, du musée de 1’Oxford, de Bretagne, de 1I’Ermitage, de
I’Université de Saint-Pétersbourg, celle des fonds de I’Institut de I’orientalisme de I’URSS et

de I’Institut de la littérature et de la langue de Nizami*™*.

* Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 496.

241



Au milieu des années 1950, I’administration républicaine avait encore une démarche
importante a réaliser : 1’édition de « I’Histoire de I’Azerbaidjan » censée paraitre en deux
volumes. Cependant, celle-ci trainait, en raison de 1’absence de confirmation de Moscou.
Pendant le débat au Comité Central du Parti Communiste de 1’ Azerbaidjan, I’administration a
insisté pour retirer une partie concernant 1’Azerbaidjan du Sud et finalement, le premier

volume de ’ouvrage parait en 1958*>

. L’¢édition de « I’Histoire de 1’ Azerbaidjan » est alors le
grand succes de la science historique de la fin des années 1950. L’ historien Comil Hasanli
estime que I’édition académique de « I’Histoire de 1’Azerbaidjan » se fait dans un but de
contre-propagande étrangére car, a cette époque en France parait 1’ouvrage intitulé « les
Musulmans Soviétiques » de Vincent Monteil. Effectivement, 1’auteur frangais considérait
qu’en principe le colonialisme soviétique ne se distinguait pas beaucoup de celui de 1’époque
tsariste. Ces jugements ne pouvaient pas ne pas inquiéter 1’administration du CC PC de
I’Union Soviétique et par conséquent, pour affaiblir I’influence idéologique de pareils
ouvrages, Marcel Egretaud, membre du CC PC frangais qui s’occupait du probléme colonial,
a ¢té envoy¢ dans les Républiques « musulmanes » notamment en Asie Centrale et en
Azerbaidjan, avec la mission de recueillir des informations sur la question nationale. Marcel
Egretaud séjourna trois semaines en Azerbaidjan et, sur les instructions venues de Moscou, il
devait prendre connaissance des matériels, dont la liste avait été rédigée préalablement.
D’aprées cette liste, Egretaud devait s’informer sur le développement de la langue et de la
littérature azerbaidjanaise, la presse, 1’enseignement, etc. Certes, le séjour d’Egretaud en
Azerbaidjan et en général en Union soviétique devait rester discret**’,

D’une maniére générale, dans les années 1950, il y a eu I’apparition de plusieurs
ouvrages concernant I’histoire de 1’Azerbaidjan qui ont contribué a 1’édition académique de
« ’Histoire de 1’Azerbaidjan ». En 1957, a Bakou, il a été édité la traduction d’un immense
ouvrage, « I’Histoire universelle » (I’histoire persane), Jami al-Tawarikh en trois volumes de
Rashid al-Din (1247-1318), constituant la source la plus importante concernant 1’histoire du

période ilkhanide et I’Empire mongol, ou trouvait sa place I’histoire sur I’ Azerbaidjan aussi,

avec des commentaires d’A. Alizada. En 1959, il a été édité I’ouvrage de Mirza Camal

5 Dyamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », pp. 496-497.

6 Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 503.

242



Cavangir Qarabaglh « 1I’Histoire de Karabagh » traduit par F. Babayev sous la rédaction de R.
Oliyeva et §. Tt aglyeva487.

« L’histoire de I’ Azerbaidjan » fut introduite en tant que discipline indépendante dans
le programme au cours de 1’année scolaire 1958-1959 dans les neuviémes et dixieémes classes.
A cet égard, le manuel, le programme scolaire, les cartes et les autres outils pédagogiques
furent créés.

Notons qu’en observant toute 1’époque soviétique, la production des ouvrages en
langues nationales était nombreuse surtout en 1945 et qu’elle atteindrait son point le plus
élevé pendant les années 1950*%,

Cette époque, chargée d’événements dans le cadre national, méme si dans un contexte
particuliérement communiste, eut une grande influence sur le développement ultérieur du
probléme de la langue nationale dans la république et en général, sur la vie culturelle. Les
processus commencés a la fin des années 1950 devinrent irrévocables dans le probléme
national.

La fin logique des transformations commencées a 1’époque khrouchtchévienne fut la
décision sur le « renforcement des liens de I’école avec la vie et le développement ultérieur du
systtme de I’instruction publique de I’URSS » (Zakon ob ukreplenii svjazi s Zizn'ju i
dal 'nejsem razvitii sistemy narodnogo obrazovanija SSSR), prise le 24 janvier 1958 Cette
loi réservait aux parents le droit du choix de 1’école (celui entre 1’école russe et 1’école
nationale). Elle prétendait faciliter les surcharges de I’apprentissage des langues pour les
enfants. En méme temps, cela simplifiait de mani¢re considérable non seulement la
transformation massive d’une partie importante des écoles nationales a 1’enseignement en
langue russe, mais aussi leur transformation en écoles ordinaires russes avec une langue
maternelle qui devait étre supplémentaire en tant que discipline. Ainsi, dans la pratique, si
I’enfant faisait ses études a 1’école nationale d’apres cette loi, il devait apprendre le russe alors
que s’il faisait ses études a 1’école russe il ne pouvait apprendre la langue nationale que par sa
volonté¢ ou celle de ses parents. La loi de 1958, présentant en apparence une mesure
démocratique, en effet contribuait a évincer progressivement, 1’enseignement de la langue

azerbaidjanaise du programme scolaire et donner la priorit¢ au russe. Finalement, une raison

7 Tbid, p. 499.
8 Ajdyn Balaev Etnojazykovye processy v Azerbajdane, pp. 212-213.

9 Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 543.

243



certainement importante dans la mise a 1’écart de la langue et de la culture nationale du
systeme de 1’éducation s’avérait étre la volonté des parents préférant pour la prospérité de
leurs enfants les instruire en une langue qui contribuerait ultérieurement a leur carriére. Ainsi,
la réforme scolaire de 1958 mettait au point la réforme de 1938, introduisant 1’enseignement
obligatoire du russe dans les écoles nationales.

Par conséquent, le mars 1959, le projet analogique d’une nouvelle loi concernant « /e
renforcement des liens de [’école avec la vie et le développement ultérieur de [’instruction
nationale dans la RSSA » fut rédigé en Azerbaidjan®’. Dans ce projet, I’article 11 présentait
un intérét particulier. Il stipulait qu’ «il est décidé que dans les écoles de la RSSA, les legcons
soient en langue maternelle des écoliers. Le droit de choisir la langue d’enseignement a
I’école appartient aux parents. Le Soviet des Ministres de la RSSA est chargé de mettre en
place les démarches nécessaires pour créer des conditions sine qua non pour 1’étude de

1 Autrement

I’azerbaidjanais, du russe et des langues étrangeres dans les écoles de la RSSA»
dit, apprendre 1’azerbaidjanais dans les écoles russes et le russe dans les écoles
azerbaidjanaises devenait obligatoire. Cette décision correspondait a celle prise en Lettonie au
méme moment sauf qu’elle excluait I’é¢tude de la langue étrangere supplémentaire, qu’y fut
introduite™?,

En fait, les lois adoptées dans ces deux républiques contredisaient celle prise en
URSS. Donc, il n’est pas évident que I’introduction de cet article soit devenue décisive pour
irriter I’administration de Moscou. Ainsi, seulement dans deux républiques de I’Union, la loi
ne correspondait pas a la 19¢éme thése du CC PC de US avancée en 1958.

Le 20 juin 1959, tout de suite apres le VIIIeéme plénum, ou le probléme de la langue en
Azerbaidjan fut sujet a la critique, les démarches pour le renforcement de la position du russe
furent reprises. Le CC PC et le Soviet des Ministres de la RSSA prirent une décision « sur les
démarches pour I’amélioration de I’étude de 1’azerbaidjanais et du russe dans les écoles de la

RSSA ». Elle était composée de dix articles. Dans un seul article, il s’agissait de mettre en

place des démarches afin d’améliorer I’enseignement de ’azerbaidjanais. L’article premier

0 1bid., p. 548.

1« Moktabin hoyatla alagesini mohkemlondirmok vo Azerbaycan SSR-do xalq maarifi sistemini daha da inkisaf
etdirmok haqqinda Azerbaycan Sovet Sosialist Respublikasinin 26 mart 1959-cu il tarixli qanunu », Besinci
cagirist. Azerbaycan SSR Ali Sovetinin iclaslari. Birinci sessiya (25-26 mart 1959- cu il), Stenografik hesabat.
Bakou, 1959, voir Xaqan Balayev, Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tasakkiilii tarixindon : XVI-XX esrlor, p.
34.

2 Voir Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 549.

244



stipulait qu’il fallait mettre en place des mesures importantes pour I’amélioration de
I’enseignement du russe. L’importance de 1’étude du russe fut particuliérement remarquée*”’.
La décision recommandait également des démarches générales dans la formation des
enseignants du russe, la publication des ouvrages didactiques et les manuels de la langue
russe, 1’élargissement des activités parascolaires, 1’organisation des cours, séminaires
particuliers, des émissions de radio et de télévision, des méthodes auditives. Une disposition
particuliére prévoyait : « dans les écoles ou les conditions pour [’enseignement de la langue
étrangere ne sont pas réunies, il faut consacrer a l’enseignement du russe les heures dans les
programmes scolaires accordés a cette discipline »**,

Le probléme de la langue prit un essor encore plus marqué au cours des réunions du
[Xeéme plénum, en 1959. Les critiques apportées dans ces réunions concernaient également le
fameux article 11 du nouveau projet sur « le renforcement des liens de [’école avec la vie et le
développement ultérieur de [’instruction dans [’Azerbaidjan ». Vali Axundov, dans son
discours pendant ce plénum, disait : « Il faut remarquer que [’adoption de la loi concernant
[’école et le probleme de la langue en Azerbaidjan, ces derniers temps, préoccupent de
nouveau le grand public. La deuxieme partie de [’article 11 de cette loi, concernant la
réorganisation du travail de 1’école, ne correspond pas aux theses prises par le CC PC de
I'US et le Soviet des Ministres de I"'URSS »*°. Une critique intéressante fut exposée par
rapport au choix d’une langue étrangere. Le secrétaire du CC PC de 1’Ouzbékistan, M.
Muhiddinov, critiqua le fait que ’attitude et les exigences envers I’étude de la langue russe ou
¢trangére furent la méme dans ledit article. « Chers amis, est-ce que pour nous il n’y a pas de
différence entre la grande langue russe et une langue étrangere ? Comment on peut avoir la
méme attitude envers toutes ces langues. ...Pourquoi dans une seule république, en
Azerbaidjan, fallait-il évoquer le méme article de loi dans une autre rédaction, avec cela,

reviser ce que le CC PC de [’US a approuvé, et introduire une confusion nuisible dans cette

43 Azorbaycan SSR moktoblorinds rus ve Azerbaycan dillorinin Syronilmesini yaxsilasdirmaq todbirlori
haqqinda. Azorbaycan KP Morkozi Komitosi vo Azarbaycan SSR Nazirlor Sovetinin 20 iyun 1959-cu il tarixli
qorari, Kommunist, 21 iyun 1959, voir Xaqan Balayev, Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tagakkiilii tarixindan :
XVI-XX asrlar, p. 33.

4 Xaqan Balayev, Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tagakkiilii tarixindon : XVI-XX asrlor, p. 33.

3« O sostojanie del v partijnoj organizacii respubliki, o serjoznyh nedostatkah v rabote bjuro CK KP
Azerbajdzana i pervogo sekretarja t. Mustafaeva », Stenogramma zasedanij IX plenuma CK KP Azerbajdzana
(7-9 ijulja 1959) GAPPODAR, f. 1, 0. 46, d. 26, p. 16, voir Xaqan Balayev, Azaorbaycan dilinin déviat dili kimi

tasakkiilii tarixindon : XVI-XX asrlor, p. 34.

245



affaire claire et nette ?... En fait, celui qui a une attitude indifférente envers [’étude du russe,
méme s’il se déclare sous la banniére de protection de la langue nationale, il nuit tout
d’abord a son peuple et a sa culture »**°.

Le rapport de la commission fut envoyé a Moscou concernant « le probléme » de la
langue en Azerbaidjan. Au cours du plénum des 24 et 29 juin 1959, N. Khrouchtchev
déclarait publiquement : « Comme je le comprends, les enfants doivent faire leurs études dans
la langue qui a été choisie par leurs parents. Pourquoi s’y oppose-t-on ? Parce que le russe
va influencer les langues nationales ? Qu’est-ce que vous voulez dire, camarades, que vous
voulez Iinfluence de la Turquie ? *.

Une grande commission envoyée en Azerbaidjan fut chargée de « mettre en ordre les
erreurs idéologiques». Une cible essentielle de la critique dans ce probléme devint ¢galement
le fameux article de Mirzo Ibrahimov, « La langue azerbaidjanaise dans les organismes
étatiques » (Azarbaycan dili doviat idaralarinda), paru dans le journal Kommunist en 1956.
Pour « les erreurs commises dans le domaine de la politique nationale », I’administration de la
RSSA, composée du premier secrétaire du CC PC de la RSSA Imam Mustafayev, Mirza
Ibrahimov et Sadig Rahimov, fut destituée*.

Apres le plénum, le 26 novembre 1959, une décision pour la modification de I’article
11 de la loi sur « le renforcement des liens de [’école avec la vie et le développement ultérieur
de l’instruction nationale dans la RSSA » fut prise lors de la troisiéme session de la cinquiéme
convocation du Soviet Supréme de la RSSA. Cette loi définit I’étude vraiment volontaire de
I’azerbaidjanais dans les écoles non-azerbaidjanaises, alors que dans toutes les écoles non-
russes, ou devait apparaitre la notion de choix en réalité, 1’étude du russe fut obligatoire.

Apreés I’époque stalinienne et la révélation du culte de la personnalité, I’illusion
concernant la correction des erreurs commises dans le domaine de la langue, faisant toujours
partie du probléme national en général, avait disparue. A la fin des années 1950, I’époque des
réformes incompletes s’achéve. Comme il fallait s’y attendre, les démarches de
I’administration azerbaidjanaise pour garantir le statut d’Etat de la langue nationale a suscité
I’inquiétude du gouvernement central. Le gouvernement soviétique n’était pas content de
I’ensemble de circonstances sur le front idéologique en Azerbaidjan. Bientot et sur les

indications directes du centre, toutes les démarches dans ce sens ont été stoppées. L’adoption

¥ Xaqan Balayev, Azorbaycan dilinin déviat dili kimi tasokkiilii tarixindon : XVI-XX asrlor, p. 35.
¥ Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p.565.
%8 Voir Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 608.

246



de la loi sur le statut d’Etat de 1’azerbaidjanais (et tous les processus liés a ce fait) fut percue
comme un ensemble « d’irrégularités graves » dans la politique nationale et en général dans
I’idéologie. Apres la destitution en 1958, de M. Ibrahimov, personnage important dans la
réalisation les démarches destinées a ériger 1’azerbaidjanais au rang de langue d’Etat, la
situation linguistique existant jusqu’au mois d’aott 1956 fut rétablie. Cela signifiait que la
position dominante du russe comme /ingua franca dans les organismes étatiques était
restaurée.

Malgré tout, I’article sur le statut de la langue azerbaidjanaise fut maintenu dans la
Constitution. Méme s’il portait un caractére purement formel, il a joué un role fondamental
non seulement dans le ralentissement du processus de russification dans les établissements
¢tatiques mais aussi dans le réveil de la conscience nationale voire dans la protection des
droits de I’azerbaidjanais au cours des années suivantes. En 1991, M. Ibrahimov se souvenait
des années passées, quand il avait réussi a faire adopter la loi sur le statut d’Etat de
I’azerbaidjanais. Il disait: « Néanmoins, [’azerbaidjanais a pu échapper le cas de
Kirghizistan avec le kirghize (et pas seulement la), observé par Cingiz Ajtmatov, écrivain
kirghize, avec amertume »0

Les processus sociaux et politiques commencés a la fin des années 1950 ont ralenti,
dans une certaine mesure la russification. La délivrance des passeports a la population rurale,
commencée au milieu des années 1950, a donné une impulsion au processus migratoire dans
la république, entrainant I’accroissement de la population urbaine. L’afflux de la population
rurale commence également a changer la composition nationale de la population dans la
capitale et les grandes villes, établie depuis 1’époque soviétique. Les conditions rurales
contribuent a la préservation des traditions linguistiques dans la communication quotidienne.
Progressivement le taux de la population nationale accroissait ainsi dans les organismes

étatiques.

4 Mirza Ibrahimov, Hikmat xazinasi, Bakou, 1991, p. 125.

N.B. Le mai 2000, le Soviet Supréme de Kirghizistan a adopté la loi « Sur la langue officielle de la République
Kirghize ». Cette loi stipule que le russe peut étre utilisé dans le travail des organes étatiques, dans la Iégislation
et dans la procédure judiciaire, dans la statistique, la finance les documents téchniques, a 1’égal du kirghiz, ainsi
qu’il est une dicsipline obligatoire dans tous les types d’établissements d’enseignement et fait partie du diplome
de fin d’¢tudes. Depuis le fevrier 2003, le statut officiel du russe est incéré dans la nouvelle rédaction de la
Constitution ainsi que dans la nouvelle loi « Sur la langue étatique de la République Kirghize » adopté en fevrier

2004.

247



Vers les années 1960, la vision sur le passé du pays commenga également a changer.
Cela se manifestait surtout dans I’interprétation des événements du XIXeéme siécle. En fait,
dans I’historiographie soviétique 1’intégration de 1’Azerbaidjan a la Russie fut qualifi¢e
« d’attachement ». Les historiens azerbaidjanais renoncérent a I’hypothese de « I’attachement

volontaire » et le nommerent « 1’invasion », ce qui correspondait a la réalité historique.

248



4. De I’époque de la stagnation (1964-1982) vers la

« perestroika » gorbatchévienne

4. 1. Le retour a la « ligne dure ». Le bilinguisme russe-national, le prestige social

A partir de 1964 et jusqu’a I’arrivée au pouvoir de Mikhail Sergueyevitch Gorbatchev,
c’est le gouvernement de Léonid Ilitch Brejnev en URSS. L’époque de son administration est
nommeée aussi « I’époque de la stagnation » (zastoj) dans 1I’histoire soviétique. Autrement dit,
au «volontarisme khrouchtchévien » succéde «la stabilit¢ de la politique modérée »
brejnévienne. D’une maniere générale, a partir des années 1960 et jusqu’a la fin du régime
soviétique et la désagrégation de 1’Union soviétique au début des années 1980, la politique
linguistique fut axée vers le renforcement de la position du russe. De ce point de vue, on
distingue deux périodes intenses : la fin des années 1960 et la deuxiéme moiti¢ des années
1970.

La politique linguistique de 1’époque brejnévienne est considérée comme une phase de
russification active. Ce processus était destiné essentiellement d’ériger le russe en deuxiéme
langue maternelle et d’établir du bilinguisme russe-nationale. Et ceci, bien que des slogans
sur I’égalité des nations, par conséquent des langues ainsi que sur le droit de choisir la langue,
n’ont pas disparu. En novembre 1966, le CC PC de I’URSS statue sur « Les mesures de
Uamélioration ultérieure du travail dans les écoles secondaires » et, en 1972, sur
« L’achevement du passage a l’instruction secondaire universelle et le développement
ultérieur de l’enseignement secondaire »*°. Ces deux décisions soulignaient 1’importance de
I’amélioration de 1’enseignement du russe dans les écoles nationales des Républiques.

A cet égard, en mars 1972, une décision sur « L’état et les mesures de |’amélioration
de ’enseignement ultérieur de la langue russe dans les écoles azerbaidjanaises de la RSSA »
fut adoptée par le Colleége ministériel de I’Instruction de la RSSA® et, en mai de 1972, par le
CC PCA sur « Les mesures pour l’amélioration de l’enseignement du russe dans les écoles

secondaires de la république »”**. La derniére décision du CC PCA pronait un programme

3% Ajdyn Balaev Etnojazykovye processy v Azerbajdzane, p.128.

U Russkij jazyk i literatura v azerbajdianskoj Skole, Bakou, 1972, n° 8, p.80-85, voir Ajdyn Balaev
Etnojazykovye processy v Azerbajdzane, p.128-129.

%2 M. M. Mehti-zade « O hode vypolnenija postanovlenija CK KP Azerbajdzana « O merah po dal’neysemu
ulucseniju prepodavanija russkogo jazyka v obsceobrazovatel’nyh Skolah respubliki», Russkij jazyk i literatura v

azerbajdzanskoj skole, 1975, N°2, p. 4, voir ibid.

249



large dans le développement et I’amélioration de ’enseignement du russe dans les écoles
azerbaidjanaises de la république. Dans toutes les écoles azerbaidjanaises de la république,
I’enseignement du russe fut introduit, dés la premicre premiere classe. Eu égard a cette
démarche, I’imprimerie de « Maarif » déclara ouvert un concours dans le but de la rédaction
de nouveaux manuels de russe, plus développés, pour les écoles nationales et en 1976-1980,
ils furent tout a fait renouvelés. Dans le but de I’amélioration de I’efficacité des séances et de
la qualité des connaissances des écoliers en langue russe, a partir de 1972-1973, les classes
contenant plus de 25 ¢€léves furent divisées en sous-groupes. Dans le cadre de ces démarches,
le 2 novembre 1972, le Soviet des Ministres de 1’Azerbaidjan décidérent d’ouvrir
I’¢établissement de 1’enseignement supérieur de I’Institut pédagogique de la langue et de la
littérature russe de M. F. Axundov’”. L’ouverture de cet établissement supérieur devait
contribuer a la formation des spécialistes et des enseignants du russe. L’activité de I’Institut
favorisait 1’accroissement considérable des cadres pédagogiques de la langue russe dans les
¢coles nationales de la république. Pour entrer a I’Institut de la langue et de la littérature russe,
200 places, hors concours, furent attribuées aux candidats de différentes régions
montagnardes. Chaque année, I’Institut délivrait un dipléme a 400 voire 500 spécialistes®”.
Ces démarches consistaient a assurer aux écoles rurales des enseignants qualifiés. La
réalisation du programme de la propagation du russe a été faite sous le contréle des organes
centraux de I’administration du Parti. La meilleure démonstration de ce fait c’est que, au
cours de sa mise en ceuvre, la décision du 1972 fut rediscutée trois fois au sein des organes
administratifs de la république (Ie 21 mars dans le présidium du Soviet des Ministres et en
mai au secrétariat du CC PCA)*®.

Le 19 juillet 1974, le Ministere de I’Instruction émet un décret spécial « Sur les
mesures supplémentaires dans |’amélioration ultérieure de l’enseignement de la langue russe
dans les écoles secondaires de la république »*°. Comme on le voit, toutes les démarches
furent destinées a renforcer la position du russe. De telles impositions successives du russe

suscitaient des inquiétudes quant aux perspectives de la langue nationale.

3 Kommunist Azerbajdzana, 1983, N9, p.71, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykove proZessy v Azerbajdzane, p. 129.
% Ibid., p.129.
*% Ibid.

9 Shornik prikazov i instrukcij Ministerstva prosvescenija Azerb. SSSR,. Bakou, 1974, N 8, pp. 10-19, cité in
Ajdyn Balajev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p.130.

250



On sait que la langue se développe par le biais de son usage dans les différents
domaines de la vie sociale, notamment elle s’enrichit des termes, les styles s’affinent et
s’améliorent également. A I’époque de la « stagnation », I’interdiction de I’écriture en langue
maternelle des theéses et travaux scientifiques eut €également des incidences négatives sur le

développement de 1’azerbaidjanais™’.

L’emploi insuffisant de la langue conduit a
I’appauvrissement de la terminologie qui a son tour se répercute sur son usage.

Dans les années 1970, I’emploi du russe s’est élargi; tous les événements
gouvernementaux se produisent en russe. D’autre part, le prestige du russe augmentait
¢galement avec la nécessité de la communication entre les différents nationaux, ainsi qu’avec
I’urbanisation et 1’industrialisation permanente de la population dans 1’Union. Les linguistes
considéraient que I’usage du russe en tant que moyen de communication était une nécessité
pratique. L’emploi des langues nationales dans les différents domaines de 1’administration
¢tait déraisonnable car entralnerait la duplication d’une grande partie de I’information et
rendrait difficile les fonctionnements des domaines appropriés de I’activité sociale®”.

Cette situation du « bilinguisme » s’avéra tout a fait propice pour la population russe.
Avec un besoin d’identification, elle comblait également un besoin de communication.
Pourtant, il faut remarquer que le bilinguisme s’imposait de maniére unilatérale. Le meilleur
exemple de cette situation c’est le fait que I’étudiant de 1’Université d’Etat de Moscou, issu
d’une famille instruite, habitant dans son enfance a Bakou, a la question de savoir s’il parlait
I’azerbaidjanais, répondait : « Je ne connais que des gros mots »°° .

La situation pour les autres nationalités fut tout a fait I’inverse, il fallait sacrifier soit le
besoin de I’identité soit le besoin de la communication et de la compréhension réciproque.

Certes, au cours des années 1960-1970, le développement fonctionnel du russe
renforga sa position surtout dans la vie sociale et étatique de la république mais ne put écarter
enticrement la langue azerbaidjanaise.

En 1977, fut adoptée la constitution de I’URSS. Dans cette Constitution, a la
différence de celle de 1936, il ne s’agissait pas du droit mais au moins de la possibilité de

I’enseignement en langue maternelle. Cependant, jusqu’a 1990, il n’y avait toujours aucun

article réglementant véritablement le statut des langues nationales de I’Union soviétique’'°.

97 Blsvsot Abdullayev, Azarbaycan dili masalalori, Bakou, 1992, p. 21.
% . M. Alpatov, 150 jazykov i politika, p. 107.

% Ibid., p. 105.

% Ibid., p. 112.

251



Conformément a la Constitution de I’URSS, les républiques nationales ¢galement
furent tenues d’adopter leur constitution. Lors de la préparation des constitutions nationales,
les trois républiques du Caucase du Sud furent contraintes d’exclure du texte de leurs
constitutions 1’article sur le statut d’Etat de la langue nationale. Dans le journal « Pravda », le
25 mai 1977, fut publié I’éditorial concernant la nouvelle constitution de I’URSS, ou le
probléme national fut commenté de maniere suivante : « L’égalité des nationalités dans notre
pays n’est pas seulement un droit mais est aussi un fait. Toutes les républiques sovietiques ont
déja atteint un haut niveau de développement. L’amitié inaltérable entre les classes
d’ouvriers, la paysannerie des kolkhozes et l'intelligentsia nationale a été renforcée. La
frontiere entre les groupes sociaux importants est en train de s effacer, toutes les nations et
tous les peuples se mélangent de maniere plus étroite. Déja, une nouvelle unité historique

ST 1 ¢gditorial de « Pravda » était vu comme « les

apparaissait — le peuple soviétique »
instructions originales pour les républiques nationales de se tenir au principe « une nation-une
langue ».

Le projet de la Constitution était imprimé dans la presse. L’article intégré en 1956 fut
retiré du projet de la constitution de la RSSA. Il n’y fut réinséré que lors de I’adoption de la
Constitution mais dans 1’autre partie, concernant «la structure nationale, étatique et

312 En sachant que, dans la Constitution de 1956,

territoriale, administrative de la RSSA »
I’article sur la langue figurait dans la partie intitulée « la langue d’état, le blason, le drapeau et
la capitale » ; ce déplacement de la disposition a été apparemment fait pour ne pas agacer le
« centre ».

Concernant les débats sur I’introduction de I’article sur le statut d’Etat de la langue
nationale dans la constitution, les administrations des trois républiques de Transcaucasie
prirent la méme position, ce qui permit de résister au refus de Moscou. La premiere parmi les
républiques transcaucasiennes fut la Géorgie, ou fut organisée la manifestation du peuple
dirigée par I’intelligentsia nationale®"’.

Quant a I’Azerbaidjan, le 20 avril 1978, le projet de la nouvelle constitution de la
république fut discuté dans la session extraordinaire du Soviet Supréme de la RSSA. Le
rapport concernant ce projet et sa discussion publique vinrent du premier secrétaire du CC PC

de la RSSA (depuis 1969), Heydor Oliyev (1923-2003). Il nota « qu’il est bien raisonnable de

S Voir Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel” », p. 638.

312 Xaqan Balayev, Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tagakkiilii tarixindan: XVI-XX esrlor, p. 36.

>3 Voir Dzamil” Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 640.

252



terminer « L’organisation nationale-étatique et administrative-territoriale de la RSSA » avec
I’article particulier sur le statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise. L’article 73 de la nouvelle
Constitution de 1’ Azerbaidjan adoptée par la session du Soviet Supréme le 21 avril, stipulait
que « La langue d’état de la RSSA est I’azerbaidjanais. La RSSA garantit I’emploi de la
langue azerbaidjanaise dans les organes étatiques et sociaux, les établissements de la culture,
de I’instruction et d’autres et réalise le soin étatique dans son développement possible »°'*.

L’article 73 se distinguait de 1’article 56 par son essence méme. Si dans [’article 151,
le droit de I’emploi de leur langue maternelle ne fut attribué aux nations minoritaires que dans
le domaine de la culture et dans les établissements étatiques, 1’article 73 garantissait 1’emploi
libre, sur la base de 1’¢égalité des droits, de la langue russe ainsi que d’autres langues dans tous
les établissements étatiques et les organisations publiques de la RSSA®"”. Donc, en pratique
cela signifiait que le russe avait toujours une position prioritaire. Le statut d’Etat de
I’azerbaidjanais portait plutdot un caractére déclaratif malgré son introduction dans la
Constitution de la RSSA. De ce point de vue, il est peu probable que la situation linguistique
en Azerbaidjan se distinguait vraiment de celle des autres républiques, ou I’article sur le statut
d’Etat de leur langue nationale n’a pas été incéré dans leur constitution. De manicre générale,
malgré son statut incertain, le russe se positionnait toujours au sommet de la hiérarchie
linguistique.

L’emploi de I’azerbaidjanais, dans la plupart des domaines de la vie sociale, dans
I’administration étatique, dans [’activité des organisations sociales et politiques, dans les
démarches politiques et sociales etc., fut réduit au minimum. Le renforcement de la position
de la langue russe fut également poursuivi au cours des années suivantes.

Ainsi, en décembre 1978, le colleége ministériel de I’Instruction de la RSSA émet un
nouveau décret « Sur le développement ultérieur de [’apprentissage et de l’enseignement du
russe dans les écoles nationales ». Dans ce décret il fut constaté que « dans certaines écoles,
notamment rurales, les lacunes dans le niveau de |’enseignement et dans la qualité des
connaissances des étudiants de la langue russe persistent »°'°. Le décret prévoyait

¢galement :

S Dzamil’ Gasanly, Hruscjovskaja « Ottepel’ », p. 640.

315 Xaqan Balayev Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tasokkiilii tarixindon: XVI-XX asrlor, p. 36.

18 Tekuscij arhiv Ministerstva prosveicenija Azerbajdsanskoj respubliki, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye

prozessy v Azerbajdzane, p.130.

253



1. L’amélioration du programme et des manuels concernant la langue et la littérature
russes pour les écoles azerbaidjanaises.

2. L’introduction dans le plan scolaire pour les années scolaires 1979-1980 de deux
heures par semaine d’enseignement du russe dans les classes préparatoires durant toute
I’année scolaire.

3. Dans les plans scolaires de I’année 1980-1981, dans les premicres classes,
I’augmentation du nombre d’heures pour 1’étude du russe, de trois heures a partir du deuxiéme
semestre jusqu’a trois heures durant toute I’année scolaire »°'’,

D¢ja, en 1985-1986, le temps attribué pour 1’apprentissage du russe dans les plans
scolaires des €coles non-russes atteint 51,5 heures par semaine, ce qui faisait la sixiéme partie
du temps d’enseignement entier. En outre, 1’Institut des recherches scientifiques des sciences
pédagogiques €labora un programme d’introduction progressive de 1’étude de la langue et du
langage parlé russe dans les établissements préscolaires de la république. Début des années
1980, une telle méthode de I’enseignement fut introduite déja dans 302 établissements
préscolaires nationaux. Il était prévu d’¢largir I’enseignement du langage russe dans tous les
établissements préscolaires de la république'®.

Dans les années 1970, le russe était déclaré de manicre officielle deuxieme langue
maternelle. Malgré cette déclaration et toutes les mesures prises a cette époque pour la
propagation et le développement du russe en fait, sa connaissance ne devint cependant pas
universelle et la qualité de I’enseignement du russe ne s’améliora pas. La raison de ce fait était
bien évidente.

En effet, une grande partie des régions rurales de 1’ Azerbaidjan étant mono-ethniques,
le russe en tant qu’environnement linguistique ¢était exclu. Dans ces conditions, la
connaissance du russe devient quasi impossible. Méme si I’enseignement est devenu bilingue,
en pratique, cela ne signifiait pas du tout une large diffusion du bilinguisme parmi toute la
population de 1’Azerbaidjan. Quant a la population masculine des zones rurales, a priori ils
faisaient connaissance avec la langue russe grace au service militaire. Quant au reste de la
population, I’absence de connaissance du russe suscitait des problémes dans 1’acquisition des
professions, ce qui entrainait a son tour, la concentration de la population rurale dans les

domaines traditionnels notamment dans ’agriculture. Ainsi, comme on a pu l’observer, le

S Russkiy jazyk i literatura v azerbajdanskoj Skole, 1979, N. 2, p. 69, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye
prozessy v Azerbajdzane, p.130.
°'% Ajdyn Balaev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p.131.

254



bilinguisme ne pouvait se développer que dans les régions urbaines, notamment dans la
capitale, Bakou, dans les grandes villes comme Gandja, Soumgait, ou la population russe était
relativement nombreuse, du fait des contacts intralinguistiques.

Notons pourtant que, malgré la domination du russe dans la vie politique et sociale, les
démarches sporadiques pour améliorer le fonctionnement de 1’azerbaidjanais furent
entreprises par le gouvernement. Bien que cela n’ait pas pu contribuer au changement
fondamental du fonctionnement de 1’azerbaidjanais.

En mai 1980, le collége ministériel de I’instruction de la RSSA a pris une décision
spéciale « Sur [’état de [’enseignement de [’azerbaidjanais et les mesures de son
développement ultérieur dans les écoles russes de la république »°'°. Dans cette décision, il
fut marqué des insuffisances sérieuses dans I’étude de 1’azerbaidjanais dans les écoles russes
de la république. Pour améliorer la situation, certaines mesures furent envisagées ;
I’introduction de I’étude de ’azerbaidjanais des la deuxieme classe dans les écoles russes,
I’augmentation du nombre d’heures scolaires attribuées a I’enseignement de cette maticre,
I’¢laboration des programmes pour 1’azerbaidjanais, basés sur ce dernier, la rédaction de
nouveaux manuels (pour les classes 2°™ a la 10°™) dans les écoles russes™>.

Cependant, dans son intégralité, méme apreés la prise de cette décision, des
changements positifs dans la qualité¢ de 1’enseignement de 1’azerbaidjanais dans les écoles
russes n’avaient pas lieu. L’absence d’enseignants de la langue azerbaidjanaise dans les écoles
russes €tait une cause primordiale. La spécialité des enseignants de I’azerbaidjanais dans les
¢coles russes ne correspondait pas souvent a leur métier, car il n’y avait aucun établissement
supérieur ou spécial pour former les spécialistes de la langue azerbaidjanaise pour les écoles
russes. En pratique, souvent ces enseignants ont terminé 1’étude de la langue et de la
littérature azerbaidjanaise sans avoir la méthodologie pour enseigner dans les écoles russes.
L’absence d’une bonne connaissance du russe n’était pas une insuffisance moins considérable
dans ’enseignement de 1’azerbaidjanais dans les écoles russes. Quant a la méthodologie
scientifique fondée sur I’enseignement de 1’azerbaidjanais, elle était absente. Donc, en fait, on
s’est heurt¢ a la situation ou certains connaissaient la langue mais n’avaient pas de
qualification pédagogique pour enseigner, les autres ne connaissaient pas bien la langue et

pourtant avaient cette qualification. Dans ces conditions, 1’enseignement de 1’azerbaidjanais

Y Prepodavanie azerbajdsanskogo jazyka i literatury, 1981, N° 1, pp. 86-93, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye

prozessy v Azerbajdzane, p.133.
320 Ibid.

255



dans les écoles russes portait un caractére purement facultatif. En résultat, la majorité des
écoliers ayant terminé les écoles russes soit ne connaissaient pas du tout, soit avaient une
connaissance insuffisante, voire trés mauvaise de 1’azerbaidjanais. Sachant que, pour entrer
dans les établissements supérieurs, ces €¢tudiants n’avaient pas non plus d’obligation de passer
d’examen de I’azerbaidjanais, donc la connaissance de celle-ci n’avait pas de sens.

L’autre démonstration de la portée symbolique de I’article sur la langue inséré dans la
Constitution de 1978, c’est qu’en 1988 c'est-a-dire dix ans aprés son adoption, parmi des
centaines de dactylos dans les nombreux ministéres, comités étatiques et organisations
administratives, il n’y en avait que quatorze qui possédaient un clavier azerbaidjanais®*'.

Les lacunes dans 1’¢laboration et 1’édition des ouvrages concernant 1’azerbaidjanais
avaient une incidence sur le développement de la langue. Par exemple, I’édition du
dictionnaire explicatif azerbaidjanais fut prolongée a trois décennies. Le premier volume de
celui-ci a paru en 1966, le dernier volume en 1987 (entre-temps, le deuxiéme volume -en
1980, le troisieme - en 1983). Quant au dictionnaire orthographique, il a paru pour la dérnicre
fois en 1975 en caracteres cyrilliques et jusqu’a 2004 il n’y a pas eu de nouvelle édition. Dans
la publication des ouvrages didactiques pour I’apprentissage de ces deux langues, le russe et
I’azerbaidjanais, il n’y avait pas non plus d’égalité.

Dans les années 1970, en Azerbaidjan, paraitront 144 périodiques didactiques de séries
« Aide aux apprenants le russe » (V pomos¢’ izuc¢ajuscim russkij jazyk) avec un tirage de 298
milles exemplaires. Alors que la seule publication pour la période de 1940 jusqu’en 1980,
destinée a apprendre 1’azerbaidjanais de mani¢re autonome parmi la population russophone,
fut publiée en 1977, avec un tirage trés limité sous le titre « Manuel autodidacte »
(Samoucitel’ azerbajdanskogo jazyka)***. Ce fait, dans une certaine mesure, était la raison de
la connaissance insuffisante de 1’azerbaidjanais chez la population russophone (sachant que
les Azerbaidjanais connaissant bien le russe sont ¢galement inclus dans cette désignation).

Le nombre insuffisant de manuels et d’ouvrages récents en azerbaidjanais, concernant
différents domaines de la science était un probléme important dans les établissements
d’ensegnement supérieur azerbaidjanais vers les années 1980. De ce point de vue aussi, les
¢tudiants faisant leurs études dans les différents établissements d’ensegnement en
azerbaidjanais se retrouverent dans une position inférieure par rapport aux étudiants des

groupes russes. Si I’étudiant connaissait un peu le russe, il pouvait traduire des cours en

321 Kommunist, 17 aott 1988, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p. 132.

>*2 Ajdyn Balaev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p. 134.

256



azerbaidjanais et donc réussir dans ses études. Souvent, ils venaient de différentes régions de
I’ Azerbaidjan et ne connaissaient pas le russe ; ’absence des ouvrages posait des difficultés
dans leurs études.

Ainsi, on constate une pauvreté de I’édition des ouvrages en langue nationale qui a son
tour avait une influence négative sur le niveau de I’instruction dans les établissements
d’enseignement. L’insatisfaction des Azerbaidjanais a I’égard des ouvrages nationaux restait
un probléme non moins considérable, car souvent ce fait ainsi que la qualité¢ assez basse de
I’enseignement dans les écoles nationales incitaient certains parents a inscrire leurs enfants
dans les écoles russes.

C’est vrai que depuis les années 1970, on constate 1’accroissement de la fonction de
I’azerbaidjanais dans I’enseignement scolaire et dans I’édition et, pour autant, I’aménagement
des positions prioritaires pour la langue russe restait un axe essentiel dans la politique
linguistique du gouvernement central.

Le mass-média étant un moyen important dans la diffusion et le développement de
telle ou telle langue démontre de manicre assez apparente, la situation linguistique dans la
république dans cette période de développement. D’apres I’analyse faite par I’éthnosociologue
Aydin Balayev, la production des journaux en langue russe dans la république était plus élevée
par rapport a ceux en azerbaidjanais, bien qu’entre 1959 et 1979, le nombre total des journaux
s’accrut de 87 a 98. Par le biais de la radio et de la télévision, le russe se diffusait et
s’implantait de maniére beaucoup plus intense par rapport aux moyens imprimés. Ainsi, le
poids fonctionnel du russe dans le domaine de la radio et de la télévision accroissait plus vite
que celui de I’azerbaidjanais®*.

La situation avec I’enseignement de 1’azerbaidjanais était également décevante. La
qualit¢ de I’enseignement de la littérature, de la langue et de I’histoire azerbaidjanaise était
trés mauvaise. En analysant 1’état des ouvrages sur la langue azerbaidjanaise, I'un des auteurs
de cette époque remarquait, dans le journal « Gonclik » : « si on fait la traduction littérale de
I’expression « Ana dili », cela veut dire « la langue maternelle » ou « la langue de notre
mere ». Mais est-ce que cette langue lourde correspond a celle que nos meres parlent ? Le

moment est venu de soulever ces questions dans [’ensemble en les associant étroitement avec

3 Ajdyn Balajev, Etnojazykovye proZessy v Azerbajdzane, pp.147-152.

257



la qualité de [’enseignement de la langue et de la littérature azerbaidjanaise dans les
écoles »**.

Quant a I’enseignement de I’histoire de I’ Azerbaidjan, il était facultatif. La situation
avec I’enseignement de I’histoire azerbaidjanaise dans les écoles fut bien démontrée sur les
pages du journal Goanclik de 1988, N° 4: « Dans les écoles, on étudie [’histoire de
[’Azerbaidjan comme une histoire du pays étranger. Il est intéressant de savoir comment nous
allons construire [’avenir si on ne connait pas le passé ? Pourquoi toute notre histoire
seculaire ne doit-elle tenir que dans cent pages ? Qui empéche d’enseigner notre histoire
dans les écoles ainsi que I'époque la nécessite ? »**.

Donc, en résumant, on a pu constater que suite a 1’adoption de la constitution de
I’URSS, Ie 21 avril 1978, fut adoptée la Constitution de la RSSA. Cette constitution déclarait
de nouveau la langue azerbaidjanaise en tant que langue nationale de la République. Cette
modification dans la Constitution faite en 1978 concernant le statut de 1’azerbaidjanais ne
changea cependant pas dans les faits la situation fonctionnelle, sauf qu’elle ralentissait peut
étre en quelque sorte la russification totale de la capitale et des grandes villes de la république.

Or, au moment de la désagrégation de I’URSS, le faible prestige social de
I’azerbaidjanais suscitait des mécontentements parmi 1’¢élite intellectuelle azerbaidjanaise. De
nombreux débats s’étendirent a toute la société et paraissaient dans la presse. Ces débats
¢valuérent en mouvement pour le développement de la langue nationale, qui se manifesta par
la résistance a la politique de 1’aliénation et 1’accroissement de 1’intérét envers I histoire et
I’héritage culturel azerbaidjanais.

Le renforcement du développement du bilinguisme russe-national souvent entrainait
des résultats tout a fait contraires. Plus la langue russe était implantée du « haut » plus ce
processus s’est heurtée aux oppositions parmi les nationaux. Cependant, ces manifestations
n’étaient pas toujours systématiques.

Ainsi, vers la fin de 1’époque soviétique, le probléme de la langue aussi bien que le
probléme de la culture dans son intégralité restaient toujours le noyau dur du combat

idéologique entre les forces russificatrices et les intellectuels nationaux pour assurer la

protection des traditions nationales.

3% Ganclik, 1988, n° 1, p.37, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye proZessy v Azerbajdzane, p. 203.
% Ganclik, 1988, N° 4, p. 21, in Ajdyn Balaev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p.202.

258



4.2. Les transformations sociales et politiques a la veille de la désagrégation de
I’URSS. La situation linguistique en Azerbaidjan

A partir des années 1980, on assiste a une crise économique, politique et culturelle
dans I’Union soviétique.

L’arrivée au pouvoir de M. Gorbatchev, en mars 1985, est marquée par de grandes
réformes dans 1’espace soviétique, qui débutérent par la « reconstruction » (perestroika).
D’une maniere générale, elle devait contribuer a 1’apparition des premiers germes de la
démocratie et de la liberté de penser, encore inhabituelles pour 1’Union soviétique. La
libéralisation de la presse et toutes les actions entreprises devaient passer par la
« transparence » (glasnost’). Cela caractérisait le début d’une nouvelle époque pour I’Etat
soviétique. La politique de la «reconstruction et de la transparence » de Gorbatchev a
déterminé la dissolution de I’Union soviétique. La crise et la chute de I’ancien mécanisme du
systéme entrain¢rent le déclin du systéme soviétique dans les conditions ou la nouvelle
idéologie ne s’est pas encore enracinée d’une maniere solide. La crise importante dans
I’économie rendait la vie des peuples encore plus désastreuse.

Quant a I’Azerbaidjan, au moment de la dissolution de 1’Union soviétique, étant donné
son développement social, économique et culturelle, était 'un des pays les plus sous-
développés de 1I’US. Le déficit dans le secteur social était considérable. Déja a partir des
années 1980 on assiste de plus en plus aux pénuries alimentaires. Le niveau de vie en
Azerbaidjan était beaucoup plus bas par rapport aux parametres analogiques dans les autres
républiques de I’'union. Cet état désastreux se manifestait ¢galement dans le systéme de

526 . . . . . L, - . .
. Une situation si accablante dans le domaine social était due a une mauvaise

I’instruction
distribution du revenu national, produit dans la république. La part de 1’Azerbaidjan dans la
formation des fonds de 1’union consistait 20 a 25 % du revenu national. De ce point de vue,
I’ Azerbaidjan était leader parmi les autres républiques soviétiques. Ainsi, seulement 1970 a
1988 pour la formation de différents fonds de I’Union, 1’ Azerbaidjan contribua a 30 milliards
de roubles®®’. C’était énorme par rapport aux autres républiques, méme les plus grandes de
I’Union soviétique. Ce n’est pas surprenant que’une telle politique destructrice dans

I’économie ne puisse qu’avoir des incidences négatives sur le développement de la culture

nationale. Le fait démontrant cette situation est que pendant 1980 a 1990, la publication des

326 Voir les chiffres in Ajdyn Balaev, Emojazykovye prozessy v Azerbajdzane, p. 197-198.

2T Kommunist, 1989, 14 septembre, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye proZessy v Azerbajdzane, p. 198.

259



ouvrages azerbaidjanais diminua®*®. Une influence non moins considérable sur cette situation
fut I’aliénation du peuple de son passée historique, falsifié¢ durant toute 1’époque soviétique.

Depuis la création de 1’'union soviétique le probléme national était un point trés
sensible de ’URSS bien qu’il n’était pas convenu d’en parler. Les changements dans 1’union,
et notamment la « reconstruction » et la « transparence », ont fait ressurgir les ressentiments
intérethniques qui avaient un caractere latents durant toute 1’époque soviétique.

En 1988, «le probléme du Karabagh », dans lequel 1’ Azerbaidjan était impliqué sans
en avoir la volonté, a incité des centaines de milliers de personnes autrefois apolitiques au
combat politique et poussa le peuple a créer une organisation capable de défendre 1’intégrité
territoriale de la république menacée par les revendications arméniennes. La situation est
comparable avec celle du début du XXe siecle, ou le « fait arménien » était en quelque sorte
un catalyseur dans la création des premiers partis azerbaidjanais pour défendre le territoire.
Cette fois-ci, dans un autre contexte politique et social, presque a la veille de la dissolution de
1’US, les revendications territoriales de I’ Arménie provoquent et activent le sentiment national
réuni autour d’une seule et unique idée de 1’intégrité territoriale.

Il faut remarquer que les mécontentements et les revendications arméniennes furent
satisfaits par certains transferts du territoire azerbaidjanais a I’ Arménie soviétique tout au long
de I’époque soviétique. Ces territoires furent annexés a 1I’Arménie malgré les maintes
protestations de I’ Azerbaidjan, sous le prétexte que « dans 1’espace soviétique, la question de
savoir « sous contréle de quelle république ces territoires se trouvent—ils » est moins
importante™’.

Le 20 février 1988, la majorité arménienne du Soviet du district du Karabagh vote le
rattachement de la région autonome a la république soviétique de 1’Arménie. Celui—ci se

transforme a une idée nationale de la diaspora arménienne. Ce fut un choc, inattendu pour les

328 Ajdyn Balaev, Emojazykovye proZessy v Azerbajdzane, p.199.

32 Notamment, en 1922 a I’Arménie furent annexés les territoires de Goytcha (Goyco) et de Dilidjan (Dilican).
En 1923, furent transférés 9 villages de Nakhitchevan, en 1929—le territoire de Meghri, en 1938- une partie des
villages de Sadarak et Korki, en 1969 - Qaragol de la régon de Latchin (Lagin), le territoire de Cayzomi de
Qubadl, le village Komoarli de la région de Gazakh, le territoire des gisements d’or Zod de Kalbacar, en 1982, la
prairie d’ Incadara, la partie des villages Aslan bayli et Qaymagqli de Gazakh, 1986 — 2500 hectares zone de
paturage de Gazakh, voir, Vaqif Arzumanli, Nazim Mustafa, Tarixin qara sahifalari. Deportasiya. Soyqirim.
Qac¢qinlig, Qartal, Bakou, 1998, p. 129; Ermoni iddialarimin « sovet dovrii », Bakou, 2009,
http://www.history.az/pdf.php?item id=20100722115604240&ext=pdf consultée 20avril 2011.

260



Azerbaidjanais et eut comme conséquence 1’escalade des affrontements. Des dizaines de
milliers de réfugiés azerbaidjanais arrivérent d’ Arménie™".

Dans ce contexte, en 1988, fut organis¢ un groupe d’initiative pour la création du
« Front populaire de 1’ Azerbaidjan » (FPA) (Azarbaycan xalq caphasi) par les intellecuels
réunis dans un « Club des savants de Bakou ». Le programme de cette organisation fut
emprunté a celui des fronts populaires des Pays Baltes. Il prévoyait 1’acces a la souveraineté
dans le cadre de ’'URSS. Ce groupe organisait des séminaires sur les différents problémes
républicains y compris les problémes culturels et de I’histoire passée du peuple
azerbaidjanais. Vers cette époque furent créées plusieurs autres organisations informelles.
L’une de ces organisations était Varlig, qui par la suite devint la base pour la création du FPA.
Son but principal était une « garantie de la participation du peuple » dans la résolution des
problémes sociaux, politiques, économiques et culturels de la République. Une vague
continue de meetings envahit Bakou. Des centaines de milliers d’hommes sortent dans les
rues de la capitale. La situation du blocus informatique en Azerbaidjan aggravait encore plus
la situation dans la république. Pendant ce temps, la presse centrale et mondiale diffusait une
information unilatérale et injuste sur les événements au Karabagh et autour>>".

Le 20 janvier 1990, I’intervention de I’armée soviétique en Azerbaidjan, au cours de
laquelle furent massacrés des innocents, mit un coup d’arrét au prestige du régime
communiste en Azerbaidjan. Il est difficile de comprendre et d’apprécier les événements de
ces années. Il est possible que les enjeux politiques de cette époque deviennent plus claires
dans la rétrospective de plusieurs décennies méme peut Etre des siecles.

Quoi qu’il en soit, le processus de la réacquisition de 1I’indépendance en Azerbaidjan
ainsi que dans plusieurs autres Républiques de I’URSS fut évidement amorcé par I’expression
du probleme de la langue comme faisant partie de la renaissance de I’idéologie nationale. Le
fait de la langue jouait un réle exceptionnel dans les processus sociaux-politiques de 1’époque
et dans la renaissance des idées nationales. Chaque fait de discrimination de la langue
maternelle fut percu par presque toutes les classes sociales comme une mise en danger de la

préservation de 1’originalité ethnique. C’est la raison pour laquelle, en fait le combat pour la

330 Ali Abbasov, « Azerbajdzanskaja revoljucija », Azerbajdzan i Rossija : ob§cestva i gosudarstva, (rédacteur
D. E. Furman), Publikacii Muzeja i obs$cestvennogo centra imeni Andreja Saharova, Moscou, 2001, p.125.

>31 Ali Abbasov, « Azerbajdzanskaja revoljucija », Azerbajdzan i Rossija : ob$cestva i gosudarstva, p. 127.

261



protection de la langue nationale et de la culture servit pour la mobilisation politique du
peuple a la fin des années 1980.

Le gouvernement central était trés sensible a ce probléme surtout prenant en
considération les derniers événements. Il adopta une nouvelle stratégie concernant les langues
nationales pour au moins « améliorer » la situation. Sous la sanction de Moscou et pour
corriger la situation d’un fonctionnement tres limité de la langue nationale, en aolt 1989, le
CC PCA prend une décision « Sur les mesures de garantie du fonctionnement plus actif de la
langue azerbaidjanaise comme langue d’Etat de la RSSA ». C’est bien évident que cette
décision fut prise sur les recommandations de Moscou, car tout de suite apres cette décision le
Soviet Supréme du Kazakhstan, du Kirghizistan, de 1’Ouzbékistan et du Tadjikistan prirent la
méme décision™.

Le contenu de cette décision fut imprimé dans le journal Bakinskij rabocij du 19 avril
1989. 1l y fut marqué « les faits de l’insatisfaction de l’'usage de |’azerbaidjanais au sein des
du Parti, ainsi que dans les organisations sociales et économiques soviétiques de la
république ». 11 y fut également souligné que « la majorité des fonctionnaires étatiques non
seulement du haut échelon mais aussi de celui du moyen et du bas ne connaissent pas assez
bien la langue nationale ou ils ne trouvent pas digne la parler » >**. Pour I’élargissement des
fonctions sociales et culturelles de 1’azerbaidjanais ainsi que pour garantir son statut
constitutionnel, la décision envisageait un ensemble de démarches : de 1’équipement des
¢tablissements étatiques par la quantité nécessaire de machines a écrire, jusqu’a I’amélioration
de son étude et de son enseignement dans 1’instruction. Cependant, il faut remarquer que ces
démarches aussi portaient un caracteére déclaratif car il ne changea pas la situation grégaire de
I’azerbaidjanais.

Apres la prise de cette décision au niveau national, un peu plus tard, au cours de la
montée des ressentiments interethniques, le Soviet Supréme de 1’URSS, en hate, le 24 avril
1990, prend une « décision sur les langues des peuples de I’URSS » ( Zakon o jazykah
narodov SSSR). Dans sa préparation prirent part des spécialistes et des sociolinguistes. Elle
reconnaissait le russe en tant que langue d’Etat de I’'URSS et pronait le développement large

des fonctions sociales des langues nationales des républiques. Dans son contenu, la décision

32 Voir Sovetskaja Kirgizija, 29 septembre 1989; Kazahstanskaja pravda, 28 septembre 1989; Pravda Vostoka,

24 octobre 1989; Komsomolec Tadjikistana, 2 aotGt 1989, in Ajdyn Balaev, Etnojazykovye proZessy v
Azerbajdzane, p. 206.
>33 Ibid.

262



avait le caractére en apparence « démocratique », méme si un peu tardif, car dans les
conditions sociopolitiques difficiles ou les conflits internationaux resurgissaient sans cesse
partout dans 1’union, cette mesure sur la langue était trés insuffisante voire inutile. I faut
d’ailleurs remarquer que c’était la premiere loi depuis la création de I’US qui déclarait d’une
maniére assez explicite le statut étatique du russe et réglait les obligations par rapport aux
langues dans les républiques nationales. Ainsi, 1’article 4 de la loi stipulait « en prenant en
considération des conditions historiques et dans le but de la garantie des taches de ['union, le
russe est reconnu en tant que langue officielle de I’US sur tout le territoire de I'URSS et

334 Le droit de définir le statut

utilisé en tant qu’un moyen de communication internationale »
de la langue de la république ainsi que de la constituer en tant que langue d’Etat fut attribué
aux républiques nationales et aux régions autonomes de I’US. Dans I’article sur les garanties
des langues des peuples de ’'URSS, il est noté que « les républiques et les régions autonomes
doivent créer la base et les autres conditions pour le développement progressif des langues du
peuples de ’URSS et encourager leur étude ». La loi garantissait aux citoyens le doit de
choisir la langue de 1’éducation et de 1’enseignement, ce qui signifiait toujours que le russe
restait prioritaire dans ce choix. Bien qu’elle garantit également la création des conditions
pour la langue maternelle, 1’é¢tude de la langue officielle de I’'URSS était obligatoire en tant
que discipline dans le programme scolaire des écoles nationales, ce qui devait d’une maniére
générale contribuer a satisfaire le besoin de communication internationale. La langue des
procédures judiciaires dans la Cour Supréme de I’URSS et dans les tribunaux militaires fut
déclarée comme étant le russe.

La nouvelle ligne dans la politique linguistique du centre était dictée par la crise
progressant chaque jour et par I’accroissement des mécontentements dans les républiques
nationales. Par cette décision, le gouvernement soviétique voulait stopper au moins la
transformation du développement du mouvement national en combat pour 1’indépendance
dans les républiques. Pourtant, ces démarches, deés le début, furent condamnées a 1’échec.
Leurs insuffisances furent apparentes. En fait, méme dans ces conditions sociopolitiques
difficiles, la politique par rapport aux langues nationales ne fut pas changée dans son intégrité.
C’¢était ’impasse, car le gouvernement soviétique n’avait pas toujours une planification
linguistique concréte et réelle, ne réagissant qu’aux émeutes nationales dans les républiques

qui prirent cours vers le détachement de I’US.

334 Zakon SSSR ot 24 aprelja 1990 g. «O jazykah narodov SSSR ».

263



En Azerbaidjan, les événements du « Janvier noir » (Qara yanvar) et la crise dans le
Karabagh accéleérent le processus de la mobilisation nationale et le mouvement vers
I’indépendance et certainement devient le début du déclin de I’'URSS. Dans ces conditions
critiques, le gouvernement communiste de la république n’était pas capable de résoudre le
probléme du Karabagh et de faire sortir le peuple de la morosité morale, économique et
politique. Il ne put qu’adopter des réformes purement symboliques dans le domaine culturelle
et entre autre linguistique comme 1’¢tablissement du jour férié du 28 mai en tant que la
commémoration de 1’indépendance de 1918, I’adoption du drapeau tricolore et d’autres
attributs étatiques de 1’époque de la RDA, rétablir la féte nationale Novruz, renommer
I’Université de Bakou du nom de Mémmed Emin Resulzade. Parmi les réformes hatives de
cette époque de désordre, il y avait celle de I’alphabet qui, cette fois-ci, émanait de la société

scientifique de la république.

264



4.3. Les débats autour du probléme de I’écriture

A la veille de la réacquisition de 1’indépendance, le premier sujet du débat parmi
I’¢lite intellectuelle dans la presse redevint le fameux probléme du changement de I’alphabet.
Ce vieux probléme s’inscrivait bien dans la conjoncture sociopolitique décrite plus haut.

A partir de la fin des années 1980, la majorité des spécialistes de la langue et de la
littérature envisagaient la nécessité de lancer la réforme de 1’alphabet qui était disscutée sur
les pages de la presse. Dans le débat sur ce sujet, les parties se sont divisées essentiellement
en deux. Les partisans des réformes et ceux qui ont voulu sauvegarder I|’alphabet
azerbaidjanais cyrillique. Quant aux réformateurs, ils ne partageaient pas le méme point de
vue : des latinistes d’un coté et des arabistes de 1’autre. Notons que parmi les réformateurs, il
y avait également les partisans du retour a 1I’alphabet runique ancien.

En effet, ’alphabet cyrillique était envisagé comme le résultat de la politique de la
russification imposée par le gouvernement soviétique. De ce point de vue, la renonciation a
celui-ci correspondait a la volont¢ d’une grande partie de la société intelectuelle
azerbaidjanaise de se débarasser de ce «passé colonial », que 1’alphabet cyrillique
symbolisait. Le cyrillique, méme réformé n’est jamais devenu [’alphabet estimé des
Azerbaidjanais comme le latin, en raison de son imposition en 1939 d’une maniére
inexpliquée et forcée, bien qu’il soit devenu usuel et, du point de vue psychologique habituel,
pour étre changé a nouveau. Ce point de vue était surtout défendu par les intellectuels
conservateurs. Le philologue, Faxraddin Veysoalli, les caractérise comme « le groupe des
intellectuels qui utilisent trés peu [’alphabet azerbaidjanais voire ne [’utilise méme pas. Ils
veulent a tout prix conserver [’alphabet qu’on utilise maintenant, n’en ayant pas de
Justifications raisonnablesy. Pourtant, concluait-il « a [’époque de la déemocratisation de la
société, ils ne peuvent pas réussir car le peuple ne [’acceptera pas »>°. Pourtant, ce probléme
de la conservation du cyrillique allait beaucoup plus loin, ce que 1’on va envisager plus loin.

En outre, I’abandon de I’écriture en caracteres cyrilliques correspondait a I’aspiration
des intellectuels nationaux de se débarrasser de la tradition soviétique et changer également
’orientation politique et culturelle. Donc, le gouvernement n’a pas manqué a ces « humeurs »
parmi 1’¢lite nationale pour en faire la ligne essentielle dans sa politique.

Ainsi, dans les années 1990, I’amorce du passage a 1’alphabet latin était 'une des

premicres démarches prise par le gouvernement. Cette réforme fut dictée par la précipitation

333 Foxroddin Veysolov Yadigar, « Olifba modoniyyetin guzgiisiidiir » (miitoxassiz royi), Ana sézii, 1990, N°2, p.

33.

265



du gouvernement de diminuer les sursauts dans la république qui se manifestaient avec une
acuité particuliére. Dans ce contexte, le probléme de 1’alphabet acquérait une valeur purement
politique en raison de son association au « passé¢ amer ».

Le choix de I’alphabet n’était pas difficile a deviner. C’est pour 1’alphabet latin que la
grande majorité des intellectuels se sont prononcés.

La restauration de 1’alphabet latin fut envisagée comme «le rétablissement de la
justice historique » et sinon comme un événement de 1’intégration a la communauté mondiale,
notamment européenne. Le fait intéressant est que la latinisation s’associait au phénomeéne de
I’époque de I’indépendance bien que, comme on a pu I’observer, il n’ait pu aboutir a un réel
succes pendant I’indépendance (1918-1920). Le retour au latin symbolisait aussi la
réhabilitation des intellectuels réprimés a 1’époque stalinienne, durant les années 1930. « Le
détachement de [’alphabet latin et le passage au cyrillique » étaient appréciés comme « un

536 et sa

coup fort porté sur la morale du peuple » (xalqin manaviyatina vurulmus boyiik zarba)
restauration était jugée trés importante.

D’une maniere générale, 1’écriture latine représentait une universalité¢ puisque tous les
pays de I’Occident I’utilisaient. Pourtant, un modele 1égal permettant de s’orienter également
vers le monde turc dans son intégralité était la Turquie, qui continuait a I’utiliser depuis 1928.
Le rétablissement du latin permettrait a 1’ Azerbaidjan de reconstruire des liens avec le reste
du monde turc qui furent brutalement rompus avec la soviétisation. Dans ce sens, la Turquie
¢tait le seul pays turcophone ayant pu conserver des traditions culturelles turques. Cependant,
le probléme de I’écriture ne s’épuisait pas par un simple changement et un passage a
I’alphabet latin. D’autre part, la latinisation était considérée comme une possibilité pour
instaurer 1’unité de I’écriture dans le monde turc et réaliser I’ancienne idée de 1’unification des
alphabets basés sur le latin.

En fait, suite au passage au systéme cyrillique de 1’écriture, les mémes phonémes des
langues tuques furent désignés par différents graphémes. En conséquence, cela a ramené a
I’¢loignement de ces langues 1’une de 1’autre.

Certainement, de maniere générale, 1’adoption du latin, visé par le gouvernement,
permettait également de rompre avec la politique linguistique soviétique imposée par le

régime communiste.

36 Foxraddin Veysalov Yadigar, « Olifba modeniyyatin guzgiisiidiir » (miitoxassiz rayi), Ana sézii, 1990, N° 2,

p. 33.

266



En faveur de ’alphabet latin il y avait encore un argument : il permettait de réaliser
I’aspiration de 1’Azerbaidjan de s’intégrer au monde occidental. Pourtant, ce processus de la
relatinisation a pris un caractere progressif en présence de difficultés de différents caracteres.
Le probléme important envisagé du passage du cyrillique au latin c’était 1’¢loignement des
valeurs spirituelles car, pendant 1’époque soviétique, il fut créé un héritage culturel important
qui serait par la suite inadmissible pour la génération suivante, faute de connaissance de
I’alphabet cyrillique azerbaidjanais. Par conséquent, les intellectuels azerbaidjanais ont
considéré qu’un nouveau changement de l’alphabet aurait une incidence négative sur la
culture nationale.

En effet, au cours des derniers cinquante ans, un grand nombre d’ouvrage ont été
publiés en caractéres cyrilliques. D’autres problémes non moins importants c¢’était le cott
assez considérable qui devait ponctionner une économie nationale ruinée a la veille de I’acces
a I’indépendance. Cependant, les latinistes ont considéré que « ayant conscience des valeurs
culturelles communes qui sont irremplagables, on ne doit pas renoncer au processus du
changement définitif et intégral de I’alphabet, quel que soit son coiit ».

Bien que la grande majorité des intellectuels ait opté pour 1’alphabet latin, celui-ci
n’était cependant pas le seul alphabet envisageable. Etant en minorité, les partisans de
I’alphabet cyrillique azerbaidjanais n’ont pas pu influencer I’opinion publique. Leur
raisonnement essentiel etait plutot d’ordre psychologique.

En apportant differents arguments en faveur de 1’alphabet cyrillique azerbaidjanais,
plusieurs spécialistes, pour le justifier et ne pas laisser de ’envisager comme « 1’alphabet
indésirable », soulignaient également le caractére « hybride » de celui-ci. Par exemple,
académicien Maommad Cafor dans le journal «Kommunist» touche aux plusieures aspects du
probléme de I’alphabet en disant que «ce sont des considérations faux et non scientifiques de
lier celui-ci a la réligion chrétienne ou musulmane, a la foi, ou a qui que ¢a soit. En adoptant
le latin, les Turcs ne sont pas devenus autre que des musulmans. Les alphabets ainsi que les
langues ne connaissent pas la limite nationale ou réligieuse »*°. Dans son article, il insiste
sur I’idée de «!’impartialité de I’alphabet cyrillique qui n’est pas purement cyrillique mais le
mélange du cyrillique avec le latiny. D’ailleurs on peut voir ces visions chez les autres

participants de ce fameux débat de I’alphabet. Le directeur de 1’école n°® 101 de Bakou

337 Foxroddin Veysolov Yadigar, « Olifba modoniyyetin guzgiisiidiir » (miitoxassiz royi), Ana sézii, 1990, N°2, p.
32.

338 Cofor Mommad, « Latin olifbasi lazimdirmi?», Kommunist, 16 octobre 1990.

267



Allahverdi Bagsirov dans le journal Baki decrit les mérites de 1’alphabet cyrillique et les
inconvénients du latin en considérant que dans le probléme de la réforme de I’alphabet «les
linguistes ont succombés a des sentimentsy. 1l souligne la conséquence psychologique de cette
réforme en disant : «Est-ce qu’il y a la necessité de mettre en difficulté le peuple qui est
habitué a l'usage de cet alphabet depuis plus de cinquant ans»”>°.

Il y avait également des partisans du retour a 1’alphabet arabe. Sans étre en majorité
non plus, ils ont déployé une vraie propagande. Certains débats dans la presse, 1’édition de
brochures (Oski alifba), voire I’émission a la télé dans le but de faire apprendre 1’alphabet
arabe fut diffusée. Les raisonnements de ce groupe d’intellectuels étaient surtout fondé sur le
fait qu’en adoptant de nouveau 1’alphabet arabe, on aura I’acces a I’ancien héritage littéraire et
mettre en lumiére le passé obscur de 1’histoire nationale.

Les adeptes du retour de I’alphabet arabe ont ¢galement vu cette écriture comme un
¢lément unificateur avec ses compatriotes en Iran. Ils considéraient que la culture écrite
séculaire trouva son reflet en caractére arabe et que les fréres au-dela de 1I’Araxe ne
connaissent que cet alphabet. Il parait intéressant d’évoquer les réflexions de Doktor Cavad
Heyar’* interviewé par un journaliste de I’ Azadtrubun par rapport a ce sujet. Il considére que
« I’alphabet arabe» étant arabe, en méme temps était persan et turc car « a partir de la Chine
Jjusqu’aux Balkans les turc pendant des siecles ['utilisaient ». Méme il le nomme « [’ancien
turc » (gadim turk¢a). Quant a 1’écriture latine et cyrillique, il explique que les intellectuels
azerbaidjanais iraniens savent lire non seulement le latin mais aussi le cyrillique pour suivre
leurs compatriotes en Azerbaidjan. Quel que soit I’avenir pour les réformes alphabétiques en
Azerbaidjan, il considére trés important que « les Azerbaidjanais apprennent « l’écriture
ancienne » afin d’avoir ’acces au patrimoine culturel et par cela ne pas s’aliéner du passé
historique ». Concernant le latin, il I’envisageait comme une écriture phonétique et simple a
apprendre mais « on ne peut pas aller au fond avec le latin ». Pour « celui qui apprend la
langue et la littérature », 1l considere « indispensable la connaissance de [’écriture

541
arabe ».

539 Basirov Allahverdi, « Manim fikrimca... », Bak, 16 octobre 1990.
% Doktor Cavad Heyot - le savant azerbaidjanais ressortissant de Tebriz (Iran), médecin-chirurgien, turcologue,
le fondateur du journal Varlig - le journal turc (azerbaidjanais) ¢édité en Iran, URL:

http://www.azadtribun.net/101.htm, consultée 17 mai 2011.
541

Interview avec Doktor Cavad Heyat fait par Basti Olibayli, http://www.azadtribun.net/101.htm, consultée 17
mai 2011.

268



Les adeptes de I’alphabet arabe envisageaient ce probléme comme celui qui « ne
devrait étre résolu qu’apres la résolution politique du « destin du peuple ». C'est-a-dire, «la
réforme de [’alphabet ne pourrait s’émerger qu’apres le tranchement politique du probleme
de ['unification du peuple qui était divisé en deux. C’est [’histoire, elle-méme qui doit
résoudre ce probleme... Changer [’alphabet sans prendre en considération le Sud c’est une
expérience ridicule»”®. Ce point de vue était adopté ¢galement par le chercheur-linguiste
Xalig Koroglu qui vit et travaille a Moscou. Il dévisageait important le « facteur de
I’Azerbaidjan du Sud » dans la réforme alphabétique. Dans son interview éditée dans le
journal Azarbaycan, il disait : « Le probleme de [’alphabet c’est le linceul que le peuple a
cousu pour lui-méme. Je n’imagine pas crime plus grave que celui-ci pour détruire une nation
pour faire disparaitre son unitéy. En terminant son idée il dit: « Si on veut nous rendre
['unité nationale, discuter sur le sujet de [’alphabet aujourd’hui sans la participation de
I’Azerbaidjan du Sud, nous n’en avons pas de droit moraly’*.

En parlant des inconvénients de I’alphabet cyrillique azerbaidjanais, le linguiste Afat
Qurbanov s’est exprimé par rapport a ce probleéme de la maniére suivante : «Les peuples
possédant une connaissance solide utilise une seule systeme alphabétique. Tout le peuple doit
avoir un seul alphabet peu importe leur séparation géographique ou les besoins réels, cet
alphabet doit unifier leur divergence des opinions, des acquits culturels, des objectifs
universels. D’apres ['information donnée, il y a trente millions d’Azerbaidjanais dans le
monde. Les Azerbaidjanais vivant en Azerbaidjan du Sud et dans les pays arabes utilisent
[’arabe, a la Turquie, en Allemagne, en France et aux Etats-Unis ils utilisent le latin et nous,
en Azerbaidjan du Nord, le cyrillique. Cette disparité dans ['usage de [’alphabet a une
mauvaise influence sur [’'unité culturelle de notre peuple. Les Azerbaidjanais vivant dans les
différents cotés ne peuvent pas étre directement informés des réussites des autres. A cet
égard, un lien solide dans la culture nationale ne s établit pas»”**.

L’autre argument des adeptes du passage a 1’alphabet arabe se fondait sur le fait que

cette écriture permettra de se rapprocher de la culture de I’Islam.

342 Rohim Bliyev, « Olifba mosalosi vo millstin oyanmasi », Azarbaycan gonclori, 14 septembre 1990, p. 4.

8« Olifba masalasi millatin 6z-6ziina 6z alila toxudugu kafondi. Milloti parcalamag iigiin, onun birliyini mahy
elomak iigiin bundan agwr cinayat tasavviir elomirom... ©gar milli-manavi biitévliiyiimiizii gaytarmagq istayiriksa,
bu giin alifba masalasinimiizakiroetmaya  Conubi  Azorbaycamin istiraki  olmadan  bizim  monavi
haqqimiz ¢atmiry, Xaliq Koroglu « Man séziimii demisom », Azarbaycan, 15 juin 1990, p. 6.

34 Afat Qurbanov, « Azarbaycan olifbasi problemi », Kommunist, 1 aoGt 1990, p. 4.

269



Ces humeurs dans la société intellectuelle furent encouragées par les émissaires
iraniens. De ce point de vue, cela apparaissait comme une rivalité entre le renforcement de la
Turquie ou de I’Iran dans la région. Dans ce but, en 1991, en Iran, il fut édité le livre de Fared
Musavi «Probleme de I’alphabety (Olifba masalasi), qui fut diffusé parmi les étudiants et les
intellectuels azerbaidjanais. Ce livre était une sorte de propagande de I’alphabet arabe®*’. I
faut remarquer que cet ouvrage a ét¢ imprimé en caractéres cyrilliques. Les ouvrages en
cyrillique édités en Iran, portaient de maniére générale un caractére religieux ou de
propagande. A ce genre appartenait également 1’ouvrage de ©. Musazada « Les problémes
intélectiels et sociaux » (Ziyali va igtimai masalalar) paru a Tabriz. Quant a I’ouvrage de F.
Musavi, celui-ci critiquait I’écriture cyrillique en considérant que «méme en subissant une
multitude de modification [’alphabet cyrillique avec ses plusieurs signes diacritiques est un
alphabet de graphéme inventé...»*.

Le choix du tel ou tel alphabet a savoir le latin ou 1’arabe, se présentait dans ces
conditions comme une influence des pays voisins, en particulier, de la Turquie et de I’Iran.

C’est vrai que la grande majorité du peuple azerbaidjanais aujourd’hui méme utilise
I’alphabet arabe. On ne peut pas effacer cette réalité de la vie culturelle du peuple. L’adoption
de I’alphabet arabe pourrait avoir ses incidences sur la conscience nationale d’une grande
majorité¢ des Azerbaidjanais du Sud au sein de I’Iran, privés de tous ses droits nationaux.
D’autre part, la situation-méme que la moiti¢ du peuple azerbaidjanais utilise I’alphabet latin
et I’autre moitié - I’arabe est loin d’étre adéquate. Pourtant, il faut remarquer que ce probléme
ne pourrait méme pas se poser, faute d’aucune condition ¢lémentaire (I’enseignement de la
langue, la presse) pour le développement ainsi que le fonctionnement de 1’azerbaidjanais au-
dela de I’ Araxe. Les gens simples ne savaient ni lire ni écrire en langue maternelle. En ce qui
concerne les intellectuels, il était considéré qu’ils savent bien d’utiliser le latin. On peut le dire
en tout cas, concernant les immigrés azerbaidjanais de I’Iran en Europe et aux Etats-Unies.

C’est la raison pour laquelle, la probabilit¢ de 1’adoption de 1’alphabet arabe en
Azerbaidjan était déduite a zéro. Un autre argument qui n’échappa pas aux émissaires iraniens
c’est I’appartenance de ’alphabet arabe a la civilisation musulmane. Etant donné que c’est

une écriture du Coran, d’apres eux, elle doit étre obligatoire pour tous les musulmans. De ce

point de vue, des latinistes furent considérés comme « les hommes semant de I’immoralité et

% Ajdyn Balaev, Etojazykovye proZessy v Azerbajdzane, p. 211.
>4 Foryad Musovi, Olifba masalasi, Tebriz, 1369, p. 39, in Nazif Qohromanl, Kéhna-yeni alifba, p.68.

270



des impies ». Il y en a méme eu certains pour considérer que le passage au latin «faisait partie
d’un plan secret du Vatican dans le cadre de la propagation du christianisme»™*.

Dans le probléme de 1’alphabet on ne peut pas négliger la vision de la diaspora
azerbaidjanaise. Dans I’interview donnée au journal Odlar Yurdu, Doktor Nuraddin Qaravi
vivant en Allemagne, disait: « Actuellement la disparité de [’alphabet est un coup tres
important asséné a [’unité morale de |’Azerbaidjan du Nord et du Sud. Ce qui est écrit de
[’autre coté ne peut pas étre lu par la population de ce coté et vice-versa. Je pense que les
idées d’Axundov de réformer [’alphabet arabe sont de nouveau d’actualité. L alphabet arabe
ne répond aucunement a la phonétique de notre langue. Je vais citer juste un exemple, seul
graphéme « s-vavy traduit cinque phonémes, v, o, 6, u, i, le grapheme «_, & - y» traduit les
sons i, 1, y »° %, 11 a préparé lui-méme quelques projets, fait imprimer le journal « Ana dili » en
caractéres arabes et latins et fait édité I’ouvrage de 1’alphabet «Ana dilimizi oyronak»”*. 1 se
préoccupait lui aussi, plutot de I'unité du peuple pourtant sans avoir oublié les inconvénients
de I’alphabet arabe pour la langue azerbaidjanaise et le turc en général.

Quant a la latinisation de ’alphabet, elle était souvent per¢ue comme le renforcement
de la position de la Turquie dans la région et une des formes de la propagande de ’unité
turque. Il faut remarquer que ce n’est pas tout a fait faux, car aprés une longue période
d’interruption obligée des relations avec la Turquie, le passage a I’alphabet latin se considérait
comme un ¢lément unificateur de deux peuples turcophones. Pourtant, cette attitude univoque
envers ce processus ne répond pas tout a fait a la réalité. D’une part, parce qu’en effet, la
latinisation avait également un objectif destiné a ancrer 1’Azerbaidjan dans la communauté
internationale ainsi qu’au systéme de I’information mondiale (2 cet égard, dans le monde
globalisé la prépondérance du latin est évidente). D’autre part, pendant I’époque soviétique, il
y a eu un renforcement de la conscience nationale incorporé a 1’identification azerbaidjanaise
et la présence de la Turquie comme une tutelle méme parentale n’était pas acceptable, bien
que le slogan « deux pays, un peuple» ou « le grand frerey était assez répandu dans les années
1990.

En réalité, le passage a un autre alphabet, soit arabe ou latin, présumait un ensemble
de difficultés trés apparentes du point de vue technique, économique, psychologique, pour

lesquelles il fallait trouver une solution. Techniquement, la nouvelle réforme alphabétique

7 Azorbaycan, 30 mai 1991, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye proZessy v Azerbajdzane, p. 211.
% Nuraddin Qorovi, «Ag dove diizdo qalmaz », Odlar yurdu, 1988, N° 2, janvier, p. 2.
> Nazif Qohromanli, Kéhno-yeni alifba, p. 77.

271



entrainait le changement de 1’équipement polygraphique, la publication a nouveau et la
translittération du fonds essentiel de la littérature parue en caracteres cyrilliques. En sachant
que c’était un héritage assez important, c’était trés coliteux du point de vue économique. Le
probléme le plus important ¢’était la réalphabétisation de la population entiere. Une question
importante se posait : est-ce qu’il est nécessaire d’enseigner 1’alphabet ancien en méme temps
que le nouvel afin d’éviter I’écart entre les différentes générations ? Du point de vue
psychologique, cela présentait également une rupture entre les générations.

Quoi qu’il en soit, pour la premiére fois, d’'une maniére officielle, le probléme de la
réforme de I’alphabet fut posé début du mai 1990. Dans le département idéologique du CC PC
de I’Azerbaidjan, il y a eu une réunion consacrée a ce probléme ou se sont réunis les
historiens, les philologues et les culturologues azerbaidjanais. Dans la réunion, il fut remarqué
qu’au cours du dernier si¢cle 1’écriture azerbaidjanaise fut changée deux fois. Outre cela, « si
le passage a ’alphabet latin était dicté par la nécessité culturelle et historique, le changement
de ’écriture latine par le cyrillique était le résultat du diktat administratif du régime stalinien
et ne se fut justifié d’aucun aspect »*°. 1l fut reconnu raisonnable de revenir a I'usage de
I’alphabet reflétant bien la sonorité et les particularités de la langue. A cet égard, il fut
proposé de créer un groupe scientifique au sein de I’Institut du Manuscrit de 1’Académie de la
Science de I’ Azerbaidjan qui s’occuperait de 1’étude des questions pratiques et scientifiques
liées au changement de I’alphabet. Dans la commission, les intellectuels comme /.
Mustafayev, M. Ibrahimov, O. Sumbatzada, M. C. Cafarov, A. Qurbanov, C. Qahramanov, O.
Abdullayev, Y. Seyidov, Y. Yusifov, M. Adilov, Y. Qarayev et F. Calilov ont fait un discours. Ils
ont exprim¢ leur attitude face au probléme de 1’alphabet. La commission a commencé son
travail par la question : « Est-ce qu’il y a la necessité d’un passage a I'alphabet latin ? »*'.

Le 11 septembre 1990, dans le but de « 1’étude approfondie et de la préparation des
propositions nécessaires », le Présidium du Soviet Supréme de 1’Azerbaidjan a prit une
décision. D’apres cette décision, fut créée la commission chargée de préparer le nouvel
alphabet latin azerbaidjanais sous la direction du secrétaire du CC PCA F. Muradaliyev™’
Parmi les qualités de 1’alphabet latin a ét¢ également mentionnée son universalité, la base

téchnologique de la langue de I’informatique. D’une maniere particuliere, les participants de

%0 Bakinskij robocij, 5 mai 1990, voir Ajdyn Balaev, Etnojazykovye prozessy v Azerbajdzane, pp. 212-213.
1 « Olifba komissiyasinda », Elm, 3 juillet 1990, voir Ibid.

552 1hid.

272



la comission ont considéré que « La souveraineté de [’Azerbaidjan doit trouver son incidence
aussi dans alphabet »*.

Comme cela a ét¢ mentionné plus haut, le probléme du changement de I’alphabet ne se
terminait pas par une simple latinisation. Les différentes opinions sur la version finale
existaient parmi les intellectuels - « latinistes ». Un véritable débat s’est déployé entre des
« latinistes » concernant les projets de 1’alphabet latin. Les partisans de la premiére opinion
proposaient d’adopter la version de la Turquie sans aucun changement. Un deuxiéme choix
correspondait a 1’idée de revenir a 1’'usage de 1’alphabet latin des années 1920-1930. La
derniére option était de créer un nouvel alphabet a la base du latin.

Quant au premier choix, c'est-a-dire adopter 1’alphabet latin-turc, le probléme essentiel
correspondait a ce que dans 1’alphabet latin-turc il y avait 29 lettres et il n’y avait pas des
graphémes particuliers correspondant aux sons qui ont des graphémes particuliers en
azerbaidjanais comme 2, ¢, x. Certains spécialistes proposaient pour 2 adopter d, g transcrire
comme k, x comme /4. En sachant que dans la langue azerbaidjanaise, ¢ et &, x et 4 sont des
phonemes différents.

Les partisans de ['unification intégrale de 1’orthographe turque proposaient de
supprimer intégralement lesdits sons particuliers et n’adopter que tous les sons et les
graphémes du turc moderne. Leur raisonnement a ce sujet-1a c’était que « [’apparition des
sons « q» et « x» était le résultat de la politique de la russification de [’époque soviétique et
qu’il faut s’en débarrasser»>>*. Ces arguments assez aberrants discréditaient généralement
I’idée de 1’unification des alphabets turcs. Pour 1’adoption de [’alphabet turc se sont
prononcés particulierement des idéologues et turcologues comme Obiilfas Elgibay, Kamil Vali
Noarimanoglu, Tofiq Haciyev. A cet égard, le philologue Oziz Ofandizads dans le journal Baki
disait : «Certains nos intellectuels proposent d’adopter I’alphabet turc sans aucune exception
et méme cela parait surprenant, ils aprécient comme «une condition de [’ouverture vers la
Turquie». Méme, il y a certains qui veulent se renoncer a l’emploie de phoneme « x » et
reduire au minimum celle de « 2 » afin d’homogénéiser les deux nations indépendantes... il
est faux de considérer 'uniformité des graphémes comme celle de I’alphabet»”™.

Plusieurs points de vue ainsi que projet de I’alphabet furent présentés dans la presse.

Par exemple, dans celui du professeur de 1I’Université d’Etat de Bakou, Firidun Calilov

33 « Latm olifbasina kegmoys ehtiyac varmi ? » Kommunist, 23 juin 1990, voir Ajdyn Balaev.
534 Azarbaycan, 20 fevrier 1992, voir ibid, p. 214.
3% 9ziz Ofondizado, « Olifbalarda eynilik olmur », Baki, 25 octobre 1990.

273



Agasioglu, imprimé dans le journal Azarbaycan en 1990, il y avait 33 lettres. Dans le projet,
les lettres furent classifiées non pas par un seul principe établi. D’aprés Hasrat Hasanov, cet

alphabet ne se distingue pas, a la base, de celui du turc™

. Dans ’article Ziyanin yarisindan...,
paru le 30 mars 1990 dans le journal Azarbaycan, Firidun Agasioglu, en touchant le probléme
des difficultées des réformes alphabetiques, considére que le changement du cyrillique
azerbaidjanais est dii @ une necessité importante. Il estime qu’ « il est injuste de changer
seulement tel alphabet qui servait pendant des siéecles a la culture du peuple, qui n’était pas la
cause de la séparation de ses parents par le sang et par la langue. Malheuresement, on ne
peut pas le dire concernant ['alphabet actuely”™’.

Un autre projet de 1’alphabet fut présenté par Faxraddin Veysalli Yadigar dans la
rubrique «Yeni grafika : siz ne dusiiniirsiiz ?» du journal Ana sézi’>®. En présentant son projet
il explique « d’'une maniere générale il n’y a pas une différence significative entre [’alphabet
cyrillique azerbaidjanais et le latin proposé. Dans le premier, il y a 32 graphemes dont 24
sont pris de I’alphabet cyrillique et 8 y sont rajoutés » >>°. En comparant les deux alphabets, il
explique qu’il y a 6 graphemes identiques. Dans ’alphabet latin et cyrillique les graphemes
Aa, Ee, Kk, Oo, Tt, Mm sont les mémes. Les 8 autres s’écrivent d’'une méme maniere et se
prononcent différemment : Bb, Uu, P p, X x,Gg, Yy, Hh, Cc.

Ainsi, jusqu’en 1991, le probléme de I’alphabet préoccupait I’esprit des intellectuels et
des scientifiques azerbaidjanais. Notons que ce ne sont pas seulement des intellectuels qui
s’intéressaient a la réforme alphabétique comme cela était précédemment mais aussi le peuple
qui voulait a tout prix avoir des changements dans ce domaine. Surtout cela s’exprimait dans
la volonté d’abandonner le cyrillique. Le choix d’un autre alphabet restait flou et incertain.
Parmi le peuple, le passage a 1’alphabet latin est per¢u comme 1’adoption d’un alphabet
étranger. Le période de son usage n’était plus dans les mémoires. Les gens simples parlaient
de I’alphabet arabe comme le vrai alphabet azerbaidjanais avant I’adoption du cyrillique.

Certains se mettaient spontanément a apprendre a écrire en alphabet latin, d’autres

continuaient le cyrillique. Ce désordre régnait dans la langue ainsi que dans tous les autres

% Hosrot Hosonov, Yazilar va alifbalar, Bakou, 2001, p. 256.

>7 Firidun Agasioglu, « Ziyamn yarisindan... », Azarbaycan, 30 mars 1990.

%% Foxraddin Veysolov Yadigar «Olifba modoniyystin guzgiisiidiir» (miitoxossis royi), Ana sézii, 1990, n°2, p.
31-33.

559

Foxroddin Veysolov Yadigar « Olifba modoniyyatin guzgiisiidiir » (miitoxassiz royi), Ana sozii, 1990, n°2, p.

32.

274



domaines de la vie azerbaidjanaise. Jusqu’a 1991 et méme par la suite aussi, la disparité dans
cette affaire de ’écriture était assez forte. Les débats sur 1’alphabet continuaient dans les
années 1991 et 1992, c'est-a-dire apres 1’entrée en vigueur de la loi signée par le président de
la république «sur la restauration de 1’alphabet latin azerbaidjanais » en 1991. Bien que
I’intensité des débats commence a diminuer. A cette époque, il ne s’agissait plus du choix de

I’alphabet mais de sa qualité et de sa mise en ceuvre.

275



III Partie
1. La réacquisition de I’indépendance en 1991 et le

développement de la langue azerbaidjanaise

Les éveénements d’aott et de décembre 1991 ont posé le probléme national de maniére
tout a fait différente. A cet égard, le probleme de la langue a également acquis une autre
image.

Suite a I’échec de la tentative dun coup d’Etat a Moscou, le 30 aout 1991,
I’ Azerbaidjan déclara son indépendance. Le 18 octobre de la méme année, fut adoptée une loi
constitutionnelle sur la souveraineté étatique de 1’Azerbaidjan, approuvée par voie de
référendum le 23 décembre 1991. Plus tard, cette constitution fut envisagée comme « /’acte
prise pour la période transitoire ». En conséquence, cette période dura quatre ans, c'est-a-dire
jusqu’en 1995.

A cot¢ des problemes de la consolidation de I’indépendance politique et de
I’autonomie économique, devant le pays nouvellement indépendant, il y avait également le
probléme de la régénération de la culture nationale et de la réparation des conséquences de la
politique linguistique soviétique dans le développement de la langue.

I semble qu’aprés le démantélement du systéme soviétique qui avait créé de
nombreux obstacles artificiels d’ordre politique et administratif, dans les pays nouvellement
indépendants, le développement ultérieur des langues nationales sera sans obstacle.
Cependant, pendant la période de la premiére décennie de I’indépendance, des tendances
multiples, positives ainsi que négatives, dans le développement des fonctions sociales de la
langue nationale se révélerent.

Les premicres années de son indépendance, 1’Azerbaidjan vécut une période
d’instabilité politique. La dégradation économique devint un facteur provoquant I’insurrection
interethnique qui exprimait la tension dans la société. Le renforcement des tendances
séparatistes créa un danger réel pour I’intégrité territoriale du pays. Cette situation s’aggrava
encore plus avec la guerre de I’Arménie contre 1’ Azerbaidjan pour le Kharabagh et I’escalade
des événements liés a celle-ci.

Les relations interethniques acquirent encore plus d’acuité par la position géopolitique
importante de I’Azerbaidjan. Les intéréts stratégiques de plusieurs puissances et des pays
voisins s’y croisaient. Le role le plus destructif a été joué d’une part par la Russie, qui ne
pouvait se résigner a la perte de la sphére d’influence dans la région du Caucase du Sud, qui

contient I’Azerbaidjan et d’autre part, par I’Iran qui n’était pas non plus intéressé au

276



renforcement de la souveraineté du pays, en raison de la crainte d’une insurrection d’une
grande majorité de la population azerbaidjanaise présente sur son territoire et privée de droits
nationaux.

Dans ce contexte de chaos politique et de crise économique, ou le gouvernement ne
pouvait pas trouver de solution, la politique linguistique se dessina comme une sorte de
palliatif pour I’esprit des gens. D’ailleurs, il faut remarquer que le probléme de la langue
restait toujours le plus important pour la nation dans chaque nouvelle étape de
développement. Elle s’inscrivait dans le contexte politique et social du pays.

Le déclin de I’URSS et la réacquisition de 1’indépendance ont posé le probleme de la
formation d’une nouvelle politique linguistique avec beaucoup d’acuité. La politique
précédente du régime soviétique dans ce domaine ne correspondait pas aux exigences de la
nouvelle réalité politique et sociale en raison de son caractére discriminatoire par rapport aux
peuples non-russes et a leurs langues. A cet égard, la premiére démarche des gouvernements
ayant accédé a I'indépendance, y compris le gouvernement azerbaidjanais, a consisté a
dévoiler et a réparer plus rapidement possible les conséquences négatives de « I’héritage
colonial » dans le domaine national, comme par exemple la langue.

De maniere générale, il s’est agi de la mise en place d’un ensemble de mesures
destinées a élargir des fonctions sociales de la langue azerbaidjanaise dans tous les domaines
de la vie sociale, sans exception. Cela a représenté, tout d’abord, le rétablissement du statut
d’Etat de la langue azerbaidjanaise dans la pratique réelle dont elle était privée durant toute la
période soviétique pour faire de 1’azerbaidjanais la langue principale dans I’enseignement. Il a
¢galement fallu reconstruire le systéme lexical en accord avec les exigences communicatives
modernes de la langue ainsi que corriger les falsifications dans 1’étude de I’histoire de la
langue nationale et dans 1’histoire nationale en général.

Ce processus ¢était souvent considéré comme « dérussification ». Il était d’ailleurs
amorcé dans toutes les républiques désormais indépendantes aprés la dissolution du régime
soviétique. C’était une sorte de la renationalisation (millilasma) dans tous les domaines
sociaux et politiques, y compris celui de la langue.

Le vecteur principal de cette nouvelle politique était destiné a rompre définitivement
avec I’époque soviétique. Le mot « soviétique » s’associait désormais a celui de « russe ».
Tout ce qui était « russe » devait étre ¢liminé le plus rapidement possible. Dans ce cadre, le
gouvernement de la jeune république entreprit des démarches afin de ralentir la propagation
du russe, largement pratiqué dans 1’Union soviétique. Une série de décisions fut prise dans le

domaine social et dans 1’éducation dans le but d’¢largir la sphére d’emploi de la langue

277



nationale et de lui donner la priorité. Plusieurs fois déclaré langue d’Etat, 1’azerbaidjanais ne
fonctionnait cependant pas conformément a son statut. Celui-ci était de caracteére déclaratif.

Dans ce cadre, le 22 décembre 1992, le parlement adopta « la loi sur la langue d’Etat
de la République de [’Azerbaidjan » qui définissait en fait le statut de la langue d’Etat.
Cependant, la loi ne contenait pas de paragraphe concernant I’obligation de 1’étude de la
langue d’Etat par tous les citoyens. Cela signifiait également qu’il n’y avait aucune restriction
pour accéder a n’importe quel emploi au sein de I’administration, y compris les postes clés
dans le gouvernement. Cette démarche a été apparemment réalisée dans le but d’étouffer
I’instabilité interethnique dans la région.

L’un des ¢léments essentiels de la réacquisition de I’indépendance dans 1’espace
postsoviétique a également consisté dans la réforme de 1’alphabet. Cependant, comme nous
avons déja pu le constater, ce processus a commencé déja la veille de la dissolution de
I’URSS a la fin des années 1980. Se heurtant a de nombreuses difficultés, il ne pouvait pas
aboutir a un passage définitif a 1’alphabet latin. Le débat sur la réforme de 1’alphabet se
poursuivra ainsi a 1’époque de I’indépendance.

Une démarche plus décisive, a caractére plus concret dans la réalisation de 1’idée de
réforme de 1’alphabet azerbaidjanais a été son introduction dans 1’ordre du jour lors de la
premiere session du Soviet Supréme de 1’Azerbaidjan en février 1991. Pour éviter un choc
dans la société et pour rendre ce processus moins malaisé, il fut décidé de procéder aux
démarches nécessaires de manicre progressive.

Pourtant, le probléme de 1’adoption de I’alphabet ne s’est pas limité a la latinisation de
I’écriture azerbaidjanaise. L’idée de 1’unification des alphabets des peuples turcophones a
également été débattue. Celle-ci s’est inscrite dans I’idée du retour au « turquisme culturel»
que nous avons expos¢ dans la premiere partie.

En effet, I’époque de I’indépendance a été marquée par le retour a une recherche de
I’identité ethnique de la nation dans le pays qui s’est exprimée par deux visions du monde, par
deux paradigmes : « I’azerbaidjanisme » et le « turquisme ». Ce nouveau retour a la recherche
de I’identité nationale s’est expliqué par le fait que pendant toute une longue période de
I’époque soviétique, les Turcs de I’ Azerbaidjan vivaient dans une situation d’aliénation et de

déethnicisation totale, en cultivant un « universalisme azerbaidjanaise »*. Le retour aux

560 . . . . 1w . ..
" Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdZanskogo nazional nogo samosoznanija »,

URL : http://kultura.az/articles.php?item_id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011.

278



idées du «turquisme » a ¢été li¢ au fait que durant des époques transitoires, quand les
anciennes valeurs sont remises en cause et que les nouvelles ne sont pas encore formées et

261 11 est évident que

instaurées, les gens se retournent vers des idées simples et déja connues
les années 1980 se sont inscrites dans ce contexte politique particulier et qu’elles sont
considérées comme une époque transitoire dans I’histoire d’Azerbaidjan. Les éminents
représentants de 1’¢lite azerbaidjanaise se sont empressés de trouver une réponse aux
questions d’actualité¢ dans les idéaux du passé et notamment de ['unité et de la solidarité des
peuples turcs. Dans ce contexte, 1’idée la plus simple et assez connue capable remplir ce vide
idéologique consistait dans une idée « ethno-nationale », c'est-a-dire « turquisme ». L’attitude
officiellement bienveillante envers les idées turquistes reflétait en quelque sorte 1’opinion
dominant dans la sociét¢ a cette époque. Notons que la bienveillance excessive du
gouvernement envers le «turquismey, parfois interprétée comme étant politique, a été mal vue
par une partie de la population d’Azerbaidjan. L’idéalisation de la Turquie et son imitation ont
provoqué, et non sans fondement, une protestation de la société¢ azerbaidjanaise. Néanmoins,
I’idée d’unité ethno-nationale est restée particuliecrement importante dans le fondement d’une
nouvelle idéologie a I’époque de 1’indépendance.

Dans ce cadre, plusieurs conférences et symposiums ont été consacrés au probléme de
I’unité des langues des peuples turcophones’®*.

L’autre probléme de 1’adoption de 1’alphabet latin fut la disparité dans le systéme
d’écriture. Une fois adopté, le projet ne pouvait plus redevenir un objet de modifications.
L’alphabet latin azerbaidjanais subissait encore plusieurs modifications qui suscitaient une
confusion dans I’écriture. A cet égard, on a assist¢ a un décroissement considérable de
publications en azerbaidjanais. Les difficultés dans le processus du passage intégral a
I’alphabet latin ont aussi formé un obstacle pour I’enseignement. Dans I’enseignement
secondaire, cela s’est manifesté par une augmentation des €leves dans les €coles russes et par
une diminution des effectifs dans les écoles azerbaidjanaises, cette fois-ci en raison de la
baisse de la qualité d’enseignement dans ces établissements.

La latinisation de 1’alphabet azerbaidjanais a été effectuée a partir d’aott 2001 de
maniere définitive et irrévocable. La loi de 2001 a posé une obligation pour toute la presse

nationale de passer a 1’écriture latine. C’est a partir de cette époque qu’on a assisté a la fin de

%1 Ajdyn Balaev, Emojazykovyje processy v Azerbajdzane v XIX-XX vv, Bakou, Nurlan, 2005, p. 228.

02y oir Olovsoat Abdullayev, Azarbaycan dili masalalari, Bakou, Baki Universiteti nosriyyati, p. 67.

279



la période transitoire, qui aurait di a priori se terminer dés 1993. Le passage obligatoire et
définitif a I’alphabet latin a progressivement éliminé la disparité dans le sytéme d’écriture.

L’adoption de I’alphabet latin prévoyait également des réformes dans 1’orthographe.
Les régles d’orthographe, quant a elles, n’ont été établies définitivement qu’en 2004 par la loi
n° 108 du 5 aoit de la méme année®®.

L’autre démarche dans le processus du rétablissement des valeurs nationales de
I’époque de I’indépendance a consisté dans la décision prise par I’ Assemblé national (Milli
Moaclis) de la république sur I’adoption de la dénomination historique de la langue d’Etat en
décembre 1992. Cette décision était prise dans le but d’éliminer les effets négatifs de la
politique linguistique de 1’époque soviétique. Celle-ci n’a pas été accueillie favorable par
toute la population, faute de propagande explicite nécessaire pour expliquer un tel
changement. L’ambiguité a été liée a plusieurs raisons que nous étudierons plus bas. Il est
intéressant de voir que ce probléme de dénomination de la langue d’Etat redevient un objet de
débats aux années ultérieures, notamment en automne 1995, a la veille de I’adoption de la
nouvelle constitution de I’ Azerbaidjan indépendant. La loi de 1992 était fortement critiquée et
méme considérée comme reflétant un esprit « volontariste » et est devenu un sujet des vifs
débats lors de séances parlementaires. Cependant, I’étude des matériels a ce sujet démontre
que ces critiques tendaient plus a discréditer le gouvernement de 1’époque qu’a trouver une
véritable solution logique de ce probléme. Finalement, ce probléme a été résolu par la
suggestion du gouvernement d’un retour a [’appellation de «langue azerbaidjanaise »
(Azarbaycan Dili) et son insertion dans la constitution du pays. Cependant, il faut, remarquer
que cette décision avait également ses explications raisonnables que nous étudierons plus bas.

Le 12 novembre 1995, la Constitution de la République d’Azerbaidjan fut adoptée.
L’article 21 de la constitution a inséré le statut d’Etat de la langue azerbaidjanaise. Le premier
alinéa de cet article stipulait la garantie du développement de 1’azerbaidjanais par la
République d’Azerbaidjan. La deuxieme assurait la libert¢ d’emploi et de développement des
autres langues parlées par la population®®.

A 1’époque de I’indépendance, on assistera également a un processus de
« nationalisation » dans le domaine du lexique, notamment de la terminologie. Celle-ci s’est
manifestée par I’apparition de la langue turque (de Turquie), de nouveau, comme source

terminologique dans I’azerbaidjanais. En méme temps, les mots russes d’origine slave, (qui

3 Azarbaycan dilinin orfografiya ligati, Baki, 2004, Lider nosriyyati, p. 2.

364 Azarbaycan Respublikasinin Konstitusiyasi, Bakou, 1996, article 21.

280



n’ont pas été nombreux dans la langue azerbaidjanaise), ont été¢ évincés et remplacés par des
mots européens dans leur forme turque ou par des mots créés par des moyens internes de la
langue. Dans le développement de la terminologie, on constate cependant une disparité et
pluralité dans I’emploi des termes. Ceci est surtout apparent dans la presse. Certains auteurs
utilisent des termes européens-internationaux, d’autres préférent les termes traditionnels
arabo-persans. D’autres encore emploient des termes du turc de Turquie. Cette divergence
dans I’emploi des termes porte souvent a confusion quant au sens des mots.

Les démarches entreprises apreés l’indépendance pour un bon fonctionnement de
I’azerbaidjanais dans les différents domaines de la vie sociale et culturelle auraient da
contribuer a 1’accroissement du prestige social de celle-ci. A I’époque soviétique, 1’usage de
I’azerbaidjanais était limit¢ au domaine culturel. Le prestige social de la langue était
considérablement bas. Aprés I’indépendance, on a assisté a 1’élargissement des sphéres
d’emploi de [’azerbaidjanais. De maniere générale, il s’agissait des domaines de
I’administration dans des organismes étatiques et régionaux. On a pu observer un changement
positif dans le domaine de la publication avec la suppression de la censure. Il s’est agi
notamment de la diversité de la littérature. Cependant, a coté du renforcement de la position
de I’azerbaidjanais, on a pu également constater I’apparition de 1’anglais en tant que langue
indispensable dans le domaine de I’information et de la communication. Elle a acquis un
prestige social important.

L’époque de I’indépendance, malgré ses tendances positives, a également révélé des
cas négatifs dans le fonctionnement de 1’azerbaidjanais. Il s’est agi surtout de I’enseignement,
et de la culture, a savoir la radio, la télévision, les organismes diplomatiques, les entreprises
étrangeres, la diminution du tirage de publications dans la littérature, etc.

Pourtant, en dépit de ces tendances négatives, on considére aujourd’hui que le niveau
de développement de la langue azerbaidjanaise concernant 1’expressivité littéraire et la
communication infranationale répond en grande mesure aux besoins du pays.

Le phénomene sociolinguistique tout comme le développement du bilinguisme reste
important du point de vue informatique pour I’Azerbaidjan, sauf que le bilinguisme langue
nationale-russe commence a étre remplacé par celui de la langue nationale-anglais. Puisque ce
processus n’a pas encore pris une grande ampleur dans le pays, il faut prendre en
considération que le russe reste malgré tout une des langues d’information centrales, bien que

jouissant d’un prestige moins considérable.

281



1.1. Le rétablissement de ’alphabet latin

Apres deux ans de vifs débats aux différents échelons étatiques, les 18-20 novembre
1991, a eu lieu un symposium consacré au probléme de I’alphabet & /’Institut de Recherches
turcologiques a [’Université de Marmara a Istanbul’®. Cette conférence s’est tenue dans le
cadre de I’unification des alphabets des peuples turcs.

Des représentants des peuples turcophonesy ont participé, notamment: des
Azerbaidjanais, des Ouzbeks, des Turkmeénes, des Kazakhs, des Kirghizes, des Tatars, des
Bachkirs, des Gagaouzes, des Balkars et des Turcs. Plusieurs intellectuels ont pris part a la
conférence qui a été organisée par le professeur de I’Université de Marmara, Orhan Oguz, et
le directeur de [’Université de recherches turcologiques, Inci Enginiin. Parmi les intellectuels
de Turquie, on compte les professeurs Dr. Hasan Eren, Dr. Ahmet Bican Ercilasun, Zeynep
Korkmaz, Ahmet Temir, Ali Yavuz Akpinar, Osman F. Sertkaya, de 1’ Azerbaidjan, Olévsat
Abdullayev, Vagif Aslanov, Firidun Calilov. Parmi les intellectuels de Moscou, on compte K.
M. Musayev, parmi ceux de Kazan, M.Z. Zakiyev, parmi ceux de I’Oufa, 7. Garibov, et enfin
parmi ceux de I’ Achkhabad, B.C. Caywrov et d’autres’®°.

Dans ce congres, 1’alphabet turc unifié ainsi que le futur projet de 1’alphabet latin
azerbaidjanais ont été approuvés. Parmi les 34 graphémes de I’alphabet unifié, les
Azerbaidjanais en ont adopté 32 qui reflétaient la particularité sonore de 1’azerbaidjanais.
L’avantage de cet alphabet, recommand¢ a tous les peuples turcs, consistait dans le fait qu’il
¢tait considéré comme relativement uni et en méme temps a méme d’exprimer les
particularités phonématiques de chaque langue turque. Pour cette raison, des phonémes
particuliers comme « x, 2, ¢ » ont été sauvegardés dans I’alphabet azerbaidjanais.

Suite a cette conférence, la loi, « sur la restauration de I’alphabet azerbaidjanais a la
base du latin » fut adoptée le 25 décembre 1991. Cette loi a aboli celle qui avait été votée le
11 juillet 1939. Le deuxiéme alinéa de la loi avait pour projet de « restaurer [’alphabet latin
azerbaidjanais composé de 32 graphemes qui était en usage avant 1940, avec certaines

modifications »*’. Le Conseil national du Soviet Supréme de la République de I’ Azerbaidjan

> Bl6vsot Abdullayev, Azarbaycan dili masalalori, Bakou, Baki Universiteti nosriyyati, 1992, p. 67.

%% Ibid.

%7 « Latin grafikali Azarbaycan alifbasimin barpast hagqinda Azarbaycan Respublikasinin Qanunu (25 decembre
1991) » Baki sohori, 1991-ci il, N° 33. Voir Azarbaycan dili, Azorbaycan Respublikasi Prezidentinin Islor
Idaresinin Prezident Kitabxanasi, p. 36, http:/files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consutée 20 juin
2011.

282



a ¢galement pris une décision sur les régles pour appliquer cette loi. La premiere disposition
réglementait I’ordre alphabétique qui devait étre le suivant : Aa, Bb, Cc, C¢, Dd, Ee, Oa, F},
Gg, Gg, Hh, Xx, In, Ii, Jj, Kk, Qq, LI, Mm, Nn, Oo, O6, Pp, Rr, Ss, Ss, Tt, Uu, Uii, Vv, Yy, Zz.

La loi prévoyait I’introduction de 1’enseignement basé sur [’alphabet latin
azerbaidjanais a partir du mois de septembre 1992, dés la premiére année de 1’école primaire.
L’organisation de cours facultatifs dans le but d’apprendre I’alphabet latin a alors été prévue
pour le niveau supérieur des études (lycée, college, institut, universités et autres). Pour les
professeurs et les autres employés du secteur de 1’enseignement, 1’organisation de conférences
sur I’é¢tude de I’alphabet ont été envisagées. La loi imposait également des démarches
garantissant I’apprentissage de I’alphabet latin par les employés du domaine de la presse et de
I’imprimerie, notamment des dactylos, des correcteurs et d’autres salariés.

Pour cette période du passage a I’alphabet latin azerbaidjanais, I’emploi de 1’écriture
en caractéres latins était obligatoire a coté de 1’alphabet cyrillique azerbaidjanais. Le
changement des polices et des outils polygraphiques a ét¢ également prévu par le
gouvernement ainsi que d’autres démarches visant le passage effectif a 1’alphabet latin.
L’adoption de I’écriture latine devrait se réaliser de maniere progressive. Le délai pour la
période transitoire était fixé a trois ans, c'est-a-dire vers 1993, le processus de la latinisation
devrait alors a priori s’achever ®®.

Cependant, les événements ultérieurs ont révélé le caractére irréalisable de cette idée.
La sous-estimation de toutes les difficultés réelles dans cette affaire ont prolongé la
latinisation d’une décennie. En effet, pendant dix années, la république s’est retrouvée dans
une incertitude absolue face a ce probléme. De maniére formelle, 1’alphabet officiel était le
latin. Pourtant, en réalité, c’était le cyrillique qui fonctionnait dans I’imprimerie concernant la
production en langue azerbaidjanaise. La documentation dans les bureaux des établissements
¢tatiques et privés continuait d’€tre menée en cyrillique.

La situation incertaine de 1’enracinement du nouvel alphabet s’aggravait davantage par
le fait que dans la presse nationale, la question de la restauration de I’alphabet avait été mise
en cause. Ainsi, dans la presse, I’éventualité de 1’abolition de la loi « sur la restauration de
[’alphabet latin » adoptée en 1991 ainsi que la nécessité possible d’utiliser ultérieurement le
cyrillique en tant que base graphique de I’azerbaidjanais était soulevée de manicre

permanente. Certains considéraient qu’on assisterait peut-étre encore au retour du cyrillique.

%% Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p. 215.

283



D’autres proposaient de nouvelles réformes de 1’alphabet. D’autres encore estimaient que
d’autres reformes n’étaient pas nécessaires.

Ce flottement dans le passage a I’alphabet latin a eu également une influence négative
sur la qualit¢ de I’enseignement en langue azerbaidjanaise. Le manque de littérature et
d’ouvrages didactiques, diffusées en langue azerbaidjanaise en caractéres latins a eu des
incidences néfastes sur I’enseignement. Bien que les manuels scolaires aient été déja réédités
en caracteres latins, d’autres ouvrages littéraires nécessaires a I’enseignement n’ont toujours
pas été rééditées.

Une situation encore plus ambigiie a été établie dans les universités, ou tous les
ouvrages concernant I’enseignement ont été diffusés en caractéres cyrilliques. Par conséquent,
les étudiants terminant leurs études scolaires, ou ils avaient employé les caractéres latins, se
retrouvaient dans une situation non seulement incertaine mais aussi embarrassante, car ils
devaient de nouveau utiliser le cyrillique a I'université. Tous ces facteurs ont eu un impact
négatif sur la qualité déja faible de I’enseignement dans les écoles azerbaidjanaises.

Le ralentissement excessif de la relatinisation de 1’alphabet azerbaidjanais a eu comme
conséquence le rétablissement de I’intérét de suivre un enseignement dans des écoles russes.
Nombreux parents préféraient alors former leurs enfants dans des écoles russes, d’autant plus
que les rapports annuels de la commission étatique d’admissions des étudiants témoignaient
du niveau incomparablement plus ¢élevé dans les écoles russes que dans les écoles
azerbaidjanaises®®.

Toutes ces raisons ont contribué a un nouvel accroissement du besoin social de la
langue russe en tant que langue de science, d’enseignement, de culture et surtout de mobilité
sociale et professionnelle en Azerbaidjan. Tous ces faits reflétent le recul des fonctions
sociales de la langue azerbaidjanaise dans la période de la premicre décennie de
I’indépendance.

D’un point de vue psychologique, la réforme de 1’alphabet a mis les générations en
difficulté, qu’il n’a pas été possible de surmonter pendant trois ans, prévus comme délai pour
la période transitoire, dans le processus de latinisation. Le meilleur exemple de cette situation
est que méme dix ans apres le passage a 1’alphabet latin, la génération ancienne instruite a
I’époque soviétique avait des difficultés a lire et écrire en caractéres latins. D un point de vue
technique et matériel, ce changement a entrainé des obstacles encore plus difficiles a

surmonter et ne peut pas €tre comparé a la premiére latinisation. Il serait suffisant de

>0 Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p. 244.

284



remarquer que pendant I’époque soviétique, des milliers de nominations d’ouvrages sont
apparus, il fallait les rééditer en caracteéres latins. Malheureusement le programme étatique de
translittération et de réédition du fond essentiel des ouvrages en langue azerbaidjanaise en
caracteres latins n’a pas été ¢élaboré par le gouvernement dans le long terme. Ainsi, la
génération de cette époque s’est retrouvée privée de ['usage de la littérature en azerbaidjanais
en caracteres latins.

Dans son discours a 1’école n°18 de Bakou, durant ’année scolaire 1997-1998, le
président de la République H. Aliyev, en s’adressant aux écoliers, aux parents et aux
enseignants, a remarqué que « le processus de la latinisation se passe tres lentement ». 1l a
considéré qu’ « il faut accélérer ce processus. La génération dgée a des difficultés pour lire
en caracteres latins car ils ont fait leurs études en cyrillique ». Cependant, « il faut se donner
de la peine et se débarrasser le plus vite possible du cyrillique. C’est au latin qu’est lié notre
présent et notre futur ». 1l s’est également adressé aux maisons d’éditions pour qu’elles
impriment tous les livres en caractéres latins. Il a remarqué que « si on ne passe pas le plus
vite possible au latin dans tous les domaines, nous serons en retard. Ces démarches doivent
étre particulierement organisées dans les écoles », a-t-il exigé vis-a-vis du Ministere de
I’Enseignement””’.

Pourtant, le point définitif dans le passage a I’alphabet latin n’a été mis en place qu’en
juin 2001 par le décret du président de la République « sur [’amélioration de la réalisation du
travail de la langue étatique »°'".

Dans le troisiéme alinéa de cette loi, il s’agit de I’obligation d’améliorer le
fonctionnement de la langue d’Etat, la mise en pratique de 1’alphabet latin, et d’organiser les
démarches nécessaires pour cela. La période définitive pour ces démarches a été fixée pour
aout 2001. Il a également ¢ét¢ imposé a I’ Académie Nationale des Sciences, au Ministeére de
I’Enseignement, et a I’Union des Ecrivains de préparer la liste d’ouvrages scientifiques, de
littérature, de dictionnaires et de manuels proposés pour une réédition en caracteres latins. La
loi prévoyait également le renforcement de la mise en pratique de 1’alphabet latin. Le
neuvieme alinéa de la disposition imposait au Cabinet des Ministres de garantir le passage de

toute la production imprimé dans le pays a 1’alphabet latin, et cela jusqu’au premier aolt

70 Azorbaycan miiallimi, 4 sentjabr, 1997.

' « Dévloat dilinin totbigi isinin tokmillogdirilmesi haqqinda » Azorbacan Respublikasi Prezidentinin Formani

(18 iyun 2001), Baki sohori, 18 iyun 2001-ci il, N°® 506, voir Azarbaycan dili, p. 42,

http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consultée 20 juin 2011.

285



2001. Dans le but de I’application de la loi « sur [’amélioration de la réalisation du travail de
la langue étatique », la Commission étatique de la Langue de la République d’Azerbaidjan a
été créée, dont le contenu a été approuvé le 4 juillet 2001°"%. Par la déclaration du 1% aodt en
tant que jour de la langue et de I’alphabet azerbaidjanais, le président de la République a
annonce¢ la fin de 1’époque transitoire et de I’emploi équivoque du latin a c6té du cyrillique.

Le processus lent de la relatinisation a également révélé une évolution négative du
fonctionnement de la langue azerbaidjanaise dans le domaine de I’imprimerie.

De maniére générale, d’apres I’analyse faite par I’ethnosociologue Aydin Balayev, le
développement de la langue azerbaidjanaise, durant la premiére décennie de I’indépendance, a
¢té marqué par une morosité concernant le domaine de I’imprimerie.

Etant donné que I’imprimerie était un domaine fortement idéologique durant 1’époque
soviétique, des dotations étatiques étaient mises a disposition, qui contribuait a une production
de tirages importants pour un prix réduit des livres. En passant a I’économie de marché, des
dotations du budget étatique furent arrétées et I’imprimerie devint une activité commerciale.
Cela a débouché sur la diminution de la production et I’augmentation du prix des ouvrages® .

Ce n’est qu’au début de janvier 2004 que le président de la République a décrété la loi
sur « la réalisation d’édition de masse en langue azerbaidjanaise en caractéres latins »’',
Cette loi a imposé a plusieurs instances, notamment au Ministére de I’Enseignement, au
Ministére de la Culture et du Tourisme, a I’Union des Ecrivains azerbaidjanais en
collaboration avec I’Académie Nationale de 1’ Azerbaidjan de rédiger une liste de la littérature
a rééditer entre 2005 et 2008 et de présenter celle-ci au président de la République pour
approbation. Le Cabinet des Ministres a été engagé en collaboration avec les établissements
financiers afin d’assurer 1’édition de ladite liste d’ouvrages. La disposition prévoyait
¢galement la mise en place d’une bibliotheque virtuelle et la diffusion de la version imprimée
de ces ouvrages sur 1’ Internet.

On peut ainsi constater que si on a assisté, durant la période soviétique, a des obstacles

d’ordre politique et administratif dans le développement des fonctions sociales de la langue

72 Azorbaycan Respublikasi Dévlot Dil Komissiyasmimn torkibinin tosdiq edilmosi haqqinda Azerbaycan
Respublikasi Prezidentinin Soroncami (4 iyul 2001), Baki sohari, 4 iyul 2001, n°® 766 in Ibid.

1 Ajdyn Balaev, Emojazykovye processy, p. 244-246.

™ Azorbaycan dilinda latin qrafikasi ilo kiitlovi nosrlorin hoyata kegirilmosi haqqinda Azarbaycan Respublikas

Prezidentinin Soroncami (12 yanvar 2004), Baki sohori, 12 yanvar 2004 il, n° 56, in Azarbaycan dili, p. 42,

http://files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf consultée 20 juin 2011.

286



azerbaidjanaise, les obstacles sont davantage de caractére économique depuis la réacquisition

de I’indépendance.

287



1.2. Le débat sur la réinstauration de la « dénomination historique » de la langue

nationale (turc)

Apres la réacquisition de I’indépendance, on a assisté a un processus de rétablissement
des attributs de la 1 République Démocratique créée en 1918. Le drapeau bicolore de la
république soviétique fut remplacé par le drapeau tricolore de I’indépendance. L hymne et le
blason de la république indépendante furent également rétablis. Parmi les démarches
nécessaires pour le rétablissement du prestige social de la langue azerbaidjanaise, on observa
une tentative de réinstaurer la dénomination historique de la langue nationale.

D’autre part, comme on a pu le constater, a partir des années quatre-vingt, on a assisté
au retour de la recherche de I’identit¢ ethnique en Azerbaidjan. Celle-ci suppose deux
paradigmes qui sont basés sur la conception de « [’azerbaidjanisme » d’une part, et d’autre du
« turquisme ». Quant a la conception du « turquisme », elle est assez ancienne par rapport a
celle de « [’azerbaidjanisme », qui est relativement récente et date a peu pres du XXe siecle.
« L’azerbaidjanisme » dans sa globalité est une conception syncrétique qui réunit les nations
vivant sur le territoire de I’ Azerbaidjan qui ont vécu la méme histoire, ont la méme culture et
parlent la méme langue. Pendant toute une époque, I’idéologie soviétique a contribué¢ a
cultiver ’idée de « [ 'universalisme azerbaidjanaise »’” et a favorisé son renforcement pour
finalement obtenir pour résultat la déethnicisation et la dissolution du « turquisme » dans
« l’azerbaidjanisme universel ».

I1 faut remarquer que I’apparition de ce dernier est dans un premier temps le résultat de
la proclamation, le 28 mai 1918, de la 1 République Démocratique de 1’Azerbaidjan. Son
fondateur est leader national Mammad Omin Rasulzada. A cette époque, toutes les ethnies
vivant sur le territoire de 1’Azerbaidjan et incluses dans la notion de « musulman » ont été
considérées comme des Azerbaidjanais. Par ailleurs, la conception de « [’azerbaidjanisme »
dans sa globalit¢ n’excluait guere la notion de « turquisme », nous 1’avons vu. Ces deux
conceptions n’étaient pas antagoniques et complétaient en quelque sorte 1’'une ’autre.

La deuxieme raison du développement de « [‘universalisme azerbaidjanaise » a été
liée au changement officiel de la dénomination du peuple « Turc » en «Azerbaidjanais» en
1936, a I’époque du gouvernement d’/. L. Staline. Cette fois-ci, il s’agissait d’une aliénation
totale des racines ethniques turques. Ces derniéres devaient entiérement entrer dans le

phénoméne de « ['universalisme azerbaidjanais ». Toutefois, quelle que soit 1’origine

°7 Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdzanskogo nazional’nogo samosoznanija »,

URL : http:/kultura.az/articles.php?item id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011.

288



ethnique de ce peuple, il aurait été¢ une erreur évidente d’écarter 1’origine turque puisque, si
I’on prend en considération le facteur linguistique dans la formation d’un peuple,
’azerbaidjanais est une langue appartenant a la famille turque. De plus, dans les documents
officiels, cette langue était nommée Tiirk dili jusqu’en 1936.

Ainsi, en renoncant a 1’idéologie turque, les Azerbaidjanais ont suivi la voie pour
développer [’azerbaidjanisme. En perdant en partie leur identité turque, ils ont acquis une
unité dans la diversité et "universalité de leur peuple”’®.

L’activation du turquisme dans les années quatre-vingt a joué son role central dans
cette prise de décision. Celui-ci se présentait comme 1’un des aspects les plus importants
influencant I’idéologie dans la société et dans la politique en Azerbaidjan. Cependant, il faut
remarquer que la population était plutdt sous I’emprise de I’émotion que de I’idée en elle-
méme. C’est la raison pour laquelle deux opinions opposées dominaient dans la société
azerbaidjanaise. Une partie de la population éprouvait un contentement a 1’idée du retour au
turquisme. L’autre partie, au contraire, éprouvait une certaine résistance vis-a-vis de celle-ci,
et cela souvent sans s’étre informé de maniere détaillée. C’est dans ce cadre que s’est inscrite
la réinstauration de la dénomination de la langue.

En décembre 1992, le parlement national a discuté le projet de loi « sur la langue
d’Etat de la République d’Azerbaidjan ». Globalement, cette discussion s’est déroulée dans
une atmosphére trés tendue. Bien évidemment, le point de dissension majeur a concerné le
premier article du projet de loi introduisant la dénomination de la langue d’Etat.

Ce projet de loi était composé de 21 articles. Le premier article, qui stipulait que « la
langue de la République d’Azerbaidjan est 1’azerbaidjanais (azerbaidjanais-turque) », a suscité
beaucoup de débats. La dénomination de la langue azerbaidjanaise a été considérée comme un
compromis a ce probléme. Pourtant, elle n’a pas été acceptée a I’unanimité par la majorité des

377 Une deuxiéme

députés. Treize députés sur cinquante ont voté pour cette variante
discussion de ce probléme n’a abouti sur aucun résultat. Un groupe de députés s’est opposé a
cette derniere variante de la dénomination (I’azerbaidjanais-azerbaidjanais-turc) et a proposé
que celle-ci s’inscrive comme suit : « la langue de la République de I’Azerbaidjan est la
langue turque », en supprimant le mot « azerbaidjanais ». Les adversaires de la dénomination

de la langue comme azerbaidjanais-turc argumentaient en soulignant le caractére

°76 Farid Alekperli, « Paradigmy azerbajdzanskogo nazional’nogo samosoznanija »,
URL : http://kultura.az/articles.php?item id=20110711041246878&sec_id=10 consultée 20 septembre 2011.
377 Azarbaycan, 1992, 22 décembre.

289



polyethnique de 1’Azerbaidjan et la nécessité de la sauvegarde de la paix interethnique dans
les conditions déja difficiles liées a la guerre du Karabagh.

Cependant, aucune des deux propositions n’a obtenu la majorité des voix pendant le
vote. Seize députés ont voté pour cette dénomination de la langue en tant que « turque », dix-
sept contre et cinq se sont abstenus. Le second tour pour la premicre variante de la
dénomination « azerbaidjanais-azerbaidjanais-turc » n’a également abouti a aucun résultat.
Quinze députés ont voté pour, dix-sept contre, et six se sont abstenus’ .

Dans cette impasse, il fut décidé de revoir ce projet de loi dans la commission
concernée du parlement sur la question de la science, de 1’enseignement, de la culture et de la
langue. Le 21 décembre 1992, la commission se réunit, a laquelle prirent part des scientifiques
et des écrivains éminents ainsi que des représentants des partis politiques et des organisations
non gouvernementales. Apres la discussion, la Commission prit une décision de compromis,
et décida de dénommer la langue d’Etat, « azerbaidjanais-turc ». Cependant, il faut remarquer
que les représentants d’un seul parti, Parti Islamique n’ont pas consenti a cette décision et ont
quitt¢ la session, en menacant d’organiser un djihad en cas d’adoption de cette
terminologie”"”.

Enfin, le 22 décembre 1992, lors de la session parlementaire, les trois décisions furent
soumises a un « vote de notation » afin de définir la variante la plus préférable pour les
discussions ultérieures. On compta 25 voix pour la dénomination de la langue d’état comme
«le turc », 15 pour « I’azerbaidjanais-turc » -, et 9 pour « 1’azerbaidjanais ». Par conséquent,
la premiére variante — « la langue d’état de 1’ Azerbaidjan est le turc », ayant eu la majorité des
voix pendant le vote, fut mise en second vote et adopté avec 27 voix «pour», 8- «contrey, et 5
abstentions (2 députés ne prirent pas part au vote)*™.

Ainsi, dans la constitution, la dénomination de la langue d’état de I’ Azerbaidjan est
inscrite comme « langue turque ».

Dans la prise de cette décision, il fallait obtenir la majorit¢ qualifiée
(constitutionnelle), c'est-a-dire deux tiers des voix de députés, et non pas la majorité simple

comme cela était la régle. On constate donc une violation de la procédure dans la prise de la

décision concernant le probleme de la dénomination de la langue d’Etat.

8 Azorbaycan, 1992, 22 décembre.
" Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p. 233.
> Millat, 1992, 24 décembre.

290



D’une maniére générale, dans un contexte de démarches entreprises pour le
rétablissement des attributs de la 1 République de 1918 et de démontage des conséquences
négatives du régime totalitaire dans la vie culturelle et linguistique de 1’Azerbaidjan, la
restauration de la dénomination historique de la langue d’état est considérée comme
cohérente. Ceci est renforcé par le constat que dans tous les documents historiques jusqu’a la
fin des années 1930, cette langue était dénommée « turque». Ce n’est qu’a la fin des années
1930 que la dénomination de la langue et du peuple a été changée par le dictateur du Kremlin.
Cette décision parlementaire pourrait donc s’inscrire dans un contexte de réinstauration de
justice historique. C’est dans cette logique méme que s’affirmaient les partisans de la
dénomination de la langue en tant que « turque ». Pourtant, il y a eu plusieurs raisons pour
lesquelles cette décision n’a pas €té acceptée a I’unanimité dans la société azerbaidjanaise.

Depuis le changement de la dénomination de la langue a la fin des années 1930,
plusieurs générations ont grandi avec le terme de «/a langue azerbaidjanaise », qui s’est
instauré dans leur subconscient. Ce probléme a suscité beaucoup de confusions en raison de
I’orientation pro turque du gouvernement au pouvoir a I’époque, qui laissait penser que
I’ Azerbaidjan, en se débarrassant du diktat d’un « grand frére russe », s’associait a un autre
dans I’image de la Turquie. Contrairement au russe, ou le mot turok, tureckij et tyurk sont
distincts autant en ce qui concerne le sens que la forme, les deux dimensions sont désignées
par le méme terme tiirk dans la langue azerbaidjanaise. Dans le contexte de propagande de
I’idée du « turquisme », le changement de la langue d’état a été per¢u comme une tentative
d’effacer 1’identit¢ nationale des Azerbaidjanais et de la dissoudre dans la nation turque.
Méme si cela était loin de la réalité, cela a pourtant suscité une certaine inquiétude dans la
population. Il n’est pas surprenant que de nombreux représentants de la société
azerbaidjanaise aient considéré le changement de la dénomination de la langue d’état comme
une démarche prématurée et ont proposé de reporter la résolution de ce probléme™'.

Deux années apres I’adoption de cette loi, le terme «turcy» n’est pas encore entré ni
dans I’usage courant, ni dans la presse, ni dans le langage, ou plus exactement il n’a pas pu 'y
étre introduit pour de bonnes raisons.

Tout d’abord, aujourd’hui, /e turc est connu comme la langue d’état de la Turquie. De
ce point de vue, en disant /e turc, on ne peut pas distinguer de quelle langue turque étatique il

s’agit, s’il s’agit de celle de la Turquie ou de celle de I’ Azerbaidjan.

1 Ajdyn Balaev, Etnojazykovye processy, p. 232.

291



En ce qui concerne la réinstauration des attributs de la Premicre République
Démocratique ainsi que la dénomination de la langue d’état, son existence et son activité
datent de 1918 a 1920, lorsque la Turquie était encore connue comme Empire ottoman et que
la langue se dénommait « I’ottoman ». A cette époque, dans la formulation «le turc », il
s’agissait bien évidemment de 1’azerbaidjanais actuel. Cependant, aprés le déclin de I’Empire
ottoman et la création de la république de Turquie en 1924, les Turcs ont dénommé leur
langue conformément a la dénomination de leur état — la Turquie.

C’est la raison pour laquelle cette démarche concernant la dénomination de la langue
d’Etat était considérée comme un acte hatif de gouvernement. La négligence absolue par
celui-ci de I’'importance des démarches explicatives nécessaires parmi la population a mené a
un effet complétement négatif dans la résolution de ce probléme.

Ainsi, lors des débats parlementaires, non seulement les anciens communistes, mais
aussi les représentants des minorités nationales se sont opposés au changement de la
dénomination de la langue d’état, ainsi que certains écrivains azerbaidjanais : Ismayil Sixli et
Yusif Samadoglu, et méme les hauts fonctionnaires du gouvernement de O. El¢ibay, par
exemple, Tofiq Qasimov, le ministre des affaires étrangeres de 1’époque. Ce dernier a
directement prévenu que la prise de décision sur le changement de la dénomination de la
langue d’Etat contredisait a ce moment les intéréts de 1I’Etat et aurait des conséquences
politiques de taille pour le gouvernement™**,

D’une maniere générale, cette période se démarque par la recherche intense de
variantes optimales afin de résoudre les problémes nationaux linguistiques donnés dans le
contexte ethnique national de 1’époque. Bien évidemment, ce processus n’est pas passé sans
bévues et sans difficultés ayant leur incidence négative sur le développement et le
fonctionnement de la langue nationale. Cependant, il faut remarquer qu’apres la prise de cette
décision, dans les documents officiels, la langue d’Etat de I’ Azerbaidjan était malgré tout
désignée comme le «turc» Des manuels d’enseignement de la langue pour les écoles

Le probléme de la dénomination de la langue azerbaidjanaise en tant que langue d’Etat
est revenu a ’ordre du jour trois ans plus tard, en 1995. Ce retour était di d’une part a
I’aspiration du nouveau gouvernement de reconstituer 1’unité de la nation polyethnique de
I’Azerbaidjan. Les événements de I’époque ont démontré que le changement en principe

logique de la dénomination de la langue et le retour de ’attribut ethnique a la nation ont été

%2 Millot, 1992, 24 décembre, in Aydyn Balaev, Etnojazykovye processy, p. 232.

292



percus par certaines classes sociales comme une perturbation de 1’équilibre national et culturel
ainsi que comme une tentative d’empiéter sur les droits des groupes ethniques non turcs en
Azerbaidjan. De plus, ’encouragement au cosmopolitisme dans la société a cette époque
n’était pas du tout compatible avec le retour a la conception du turquisme.

A la veille de I’adoption d’une nouvelle Constitution du pays durant I’automne 1995,
le gouvernement a initi¢é une discussion autour de la dénomination de la langue d’Etat a
I’Académie de la Science de 1’Azerbaidjan. Celle-ci s’est passée dans le cadre de la critique
du gouvernement précédent. Apres de longs débats, trois variantes d’inscription de 1’article
concernant la dénomination de la langue d’état dans la Constitution ont été proposées : 1. La
langue d’¢état de 1’Azerbaidjan est 1’azerbaidjanais. 2. La langue d’état de 1’Azerbaidjan est
I’azerbaidjanais (I’azerbaidjanais-turc). 3. La langue d’¢état de 1’Azerbaidjan est le turc.
Depuis 1’adoption de cette loi, plusieurs propositions ont été faites afin de changer la
dénomination de la langue. Le débat s’est poursuivi au sein de l’appareil du président.
Plusieurs versions de la dénomination de la langue d’état ont été entendues.

Le 12 novembre 1995, la nouvelle constitution de 1’Azerbaidjan a ¢été adoptée.
L’article 21 de la constitution stipulait que : « 1. La langue de la République d’Azerbaidjan
est 1’azerbaidjanais. 2. La République d’Azerbaidjan garantit la libert¢ d’emploi et le
développement des autres langues parlées par la population »°*.

Avec la résolution du probleme de la dénomination de la langue et de la nation de
I’ Azerbaidjan, on observe le rétablissement de la fameuse conception de « ['universalisme
azerbaidjanais », qui semble constituer la seule possibilit¢ aujourd’hui pour assurer la
solidarité et I’entité du peuple azerbaidjanais. D’autre part, il s’agit de constater que la
conception de « [‘universalisme azerbaidjanais » correspond au processus d’intégration de
I’ Azerbaidjan dans la globalisation occidentale. De ce point de vue, I’universalisme consiste
le caractére commun avec le monde européen. Aujourd’hui, 1’idéologie officielle se base sur
la prédominance de la conception de « /’azerbaidjanisme » politique, tout en sauvegardant la

position honorable du turquisme culturel.

% Azorbaycan Respublikasinin Konstitusiyast, Bakou, 1996, p.17.

293



1.3. L’orthographe

Avec le passage a I’alphabet latin, on a constaté la nécessité d’établir de nouvelles
régles d’écriture en caracteéres latins. Dans ce contexte, la rédaction d’un nouveau dictionnaire
orthographique est devenue actuelle. Il s’agit de remarquer que la derniere version du
dictionnaire orthographique est apparue en 1975. Depuis cette derniére version du
dictionnaire orthographique, pendant quarante cinq ans, il n’y a pas eu de dictionnaire
¢tablissant des normes d’écriture.

Les derniers changements dans le domaine de la langue, I’accroissement de nouveaux
mots, nécessitaient la rédaction d’un nouveau dictionnaire orthographique. En outre, avec le
passage a I’alphabet latin, il y a eu la suppression de 1’apostrophe qui devrait également
trouver sa place dans de nouvelles regles d’écriture afin d’écrire les mots concernés
correctement. La disparition de I’apostrophe a créé des irrégularités orthographiques dans
I’écriture des mots d’origine arabo-persane, ce qui s’est manifesté dans la presse de 1’époque.

A partir du milieu des années quatre-vingt, les normes orthographiques ont été
rédigées au sein de I'Institut de Langue de Nasimi et ont été¢ largement discutées dans la
Commission gouvernementale sur 1’application de la Langue d’Etat d’ Azerbaidjan qui existait
a cette époque. Le projet a été imprimé dans les différents journaux de la république comme
Azarbaycan, Respublika, Xalq qazeti, Odabiyyat qazeti et Azarbaycan miiallimi. Durant les
deux mois de débats sur le projet, plusieurs propositions ont été révisées par la Commission
en question. Les questions les plus importantes ont été essentiellement consacrées aux
problémes suivants :

1. La rédaction du préambule du dictionnaire. Il a été proposé de rédiger une préface
importante prenant en considération vingt, trente ans de I’évolution de la langue.

2. La responsabilité pour la violation des régles d’orthographe. En effet, on constate la
violation des normes d’écriture dans la presse.

3. L’écriture de consonnes géminées. Certains linguistes proposaient d’écrire les mots
contenant deux consonnes avec une seule. Par exemple, les mots comme sirr-sir, tibb-tib,
xatt-xat, hadd-had, hall-hal, [azzat-lazat, miiallim-miialim, miiassisa-miiasisa, adabiyyat-
adabiyat, kommunist-komunist, grammatika-qramatika etc. Ces linguistes ont fait valoir que la
différence entre la langue parlée et la langue écrite devait diminuer le plus possible et que ces
acquisitions phonétiques devaient également étre inscrites dans les normes d’écriture. Le
linguiste Agamusa Axundov consideére que « c’est vrai, les régles d’écriture se basent sur le
principe phonétique, et pourtant a l’époque donnée il était impossible de supprimer [’emploi

des consonnes géminées en position finale, car si on rajoute des radicaux commencant par

294



une voyelle a ce type des mots, ces consonnes rétablissent leur durée, c'est-a-dire se
prononcent avec des consonnes géminées. Par exemple, zonnimca, qalanin sirri, tibbi xidmat,
haddini asmaq, masalanin halli etc. »34

4. L’écriture du radical « istan », qui a quatre variantes d’écriture. Il a ét€ proposé de
I’écrire dans une seule variante comme pour la dénomination qui se termine par une voyelle.
Par exemple, Giircii-stan, etc.

5. L’écriture des mots se terminant par « -iy, -skiy ». Cette proposition a été prise en
compte dans la rédaction du dictionnaire de 1’orthographe et a été¢ insérée dans le paragraphe 7
du dictionnaire. Celui-ci concerne I’écriture de mots désignant des ¢éléments chimiques qui se
terminent en russe par « —iy, -skiy », par exemple, kaliy, magneziy, natriy. 1l a été suggéré de
les écrire comme a leur origine, c'est-a-dire, kalium, magnezium, natrium etc.

6. L’écriture des abréviations. La proposition fréquente a consisté a élargir et
concrétiser I’écriture des abréviations. A. Axundov a proposé de répartir les abréviations de la
maniere suivante : a). Les abréviations complétes qui doivent s’écrire avec une majuscule ou
une minuscule selon qu’ils sont des noms propres ou communs, par exemple Azarbaycan
Respublikasi (AR), Beynalxalg Millatlor Taskilati (BMT), Milli Maclis (MM), metr (m.), cild
(c.).

b). Les abréviations incomplétes doivent correspondre aux mots qu’elles désignent, les
mots composés doivent étre écrits ensemble, par exemple, akademik (akad.), professor (prof.),
Azarbaycan Nasriyyati (Azornasr), Azarbaycan kitabi (Azarkitab)...

c). Les abréviations créées par 1’abrégement de la partie du milieu doivent étre écrites
avec un trait d’union. Par exemple, doktor (d-r), zavod (z-d)... 8

Certaines propositions ont été consacrées au probléme de I’écriture des mots religieux
comme Allah (Dieu) et Peygombaor (Prophete). A. Axundov a estimé que 1’écriture de ces
mots avec une majuscule est un fait orthographique dans la langue azerbaidjanaise et que cela
doit étre inséré dans les regles d’écriture. Le mot peygombar, le mot commun, doit s’écrire
avec une minuscule, mais si ce mot s’écrit avec une majuscule, c’est qu’il désigne certains
prophetes concrets. Il estime également que le mot Allah s’écrie avec une majuscule s’il s’agit
de son unicité, et qu’il doit, dans les autre cas, s’écrire avec une minuscule. Il constate aussi
qu’il y a plusieurs unités phraséologiques qui sont créées avec ce mot, dans ce cas aussi ce

mot s’écrit avec une minuscule. Par exemple, allah qgoysa, allah elasin, allah xatirina, allah

384 Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, Bakou, Gonclik, 2003, pp. 111-115.
% Ibid., pp. 111-130.

295



yvolunda, allah vergisi etc. De ce point de vue, 1’écriture de ce type de mot est considérée
comme difficile et doit trouver son reflet dans le dictionnaire orthographique.

L’écriture des noms de lieux et des toponymes a également suscité une grande
discussion. Selon A. Axundov, d’apres la tradition linguistique universelle, il a été proposé
d’écrire tous les mots correspondant a des toponymes avec une majuscule. Cependant,
plusieurs propositions ont ét¢ faites pour écrire des expressions composantes des toponymes
comme (doaniz, okean, qala, meydan, etc.) avec une minuscule.

L’un des problémes importants qui a soulevé beaucoup de débats a été le probléme de
I’apostrophe dans la langue azerbaidjanaise et son introduction ainsi que sa suppression dans
la langue, et ainsi les normes d’écriture concernées établies. En effet, dans tous les
dictionnaires rédigés jusqu’a la rédaction d’un nouveau projet, il y avait une partie consacrée
a I’écriture des mots avec une apostrophe. Ledit projet a passé ce probléme sous silence.
Pourtant, I’écriture des mots avec apostrophe reste le probléme le plus important. Certains
spécialistes ont considéré qu’il fallait sauvegarder I’apostrophe dans le dictionnaire
orthographique, d’autres ont estimé le contraire. Quoi qu’il en soit, une explication doit étre
apportée a ce probléme qui a suscité autant de débats. La presse a immédiatement opté ne pas
utiliser ce signe particulier, alors qu’un grand probléme se posait pour le personnel
pédagogique des établissements de I’enseignement et pour 1’édition d’ouvrages scolaires.
Dans certains ouvrages scolaires €dités en caractéres latins, 1’apostrophe a été sauvegardée, ce
qui n’est pas considéré comme cohérent ; d’autres I’ont supprimé. Ainsi, dans I’emploi de
I’apostrophe, on assiste également a 1’anarchie.

D’autres questions et problémes posés dans la presse dans le cadre de la discussion
autour des regles d’orthographe ont été les suivantes : 1. Certains lettrés ont reproché que le
probléme sur I’accent dans ’écriture n’a pas été éclairé™*®. 2. Un autre probléme a concerné
I’écriture des mots empruntés au russe. La critique était que le projet a été influencé par le
russe et par la maniére de penser soviétique. Cette critique s’est notamment dirigée vers
I’article 7 du nouveau projet concernant les mots qui se terminent en russe par -iy, -skiy. En
effet, le projet prévoyait I’écriture des mots concernés, en les adaptant plus ou moins aux
régles d’écriture de 1’azerbaidjanais, et de les écrire sans — y a la fin, par exemple, sanatoriy-

sanatori, profilaktoriy-profilaktori etc.>®’ .

¥ Xalg gozeti, 27.03.1999.
¥ Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, pp. 121-122.

296



Certaines criques ont ¢té¢ tournées vers l’article 13 du projet, relatif a la norme
d’écriture des consonnes et des voyelles géminées du type ; maas, saat, camaat, badii, amtaa
etc. Il a été estimé qu’il s’agissait de 1’écriture de voyelles et de consonnes longues, alors que
dans le projet, elles étaient nommeées et placées dans la partie concernant les voyelles et les
consonnes géminées. A. Axundov estime que dans ce cas, il ne s’agit pas des consonnes et des
voyelles longues proprement dites, et qu’il ne faut pas identifier la longueur avec la
prononciation des deux consonnes ou des voyelles se suivant. D’apres lui, méme sans recourir
a la phonétique expérimentale, il est ais¢, par un simple moyen de prononciation des
différentes syllabes des mots, d’observer qu’il ne s’agit pas des voyelles ou des consonnes
longues comme cela est estimé dans la critique mais des sones géminées. A cet égard, il fait la
distinction entre les mots comme alim (savant), mana (sens), idi (était, le verbe étre au passé),
etc., qui ont effectivement une prononciation longue et les mots maas (salaire), amtaa
(coefficient, module), badii (artistique, littéraire) etc. 588,

L’écriture des mots hospital et hotel a aussi ét€ contestée. Les opposants ont souligné
que ces mots €taient déja entrés dans I’usage quotidien et s’étaient normalisés dans la langue
comme gospital et otel, et qu’il n’y a aucune nécessité d’échanger leur orthographe
traditionnellement établie, ¢’est-a-dire de les écrire avec un 4. Les autres opposants estimaient
que l’introduction de ces mots dans le dictionnaire orthographique suscite une contradiction.
La plupart des participants aux débats ont insisté sur le fait qu’il fallait écrire le mot lisey
¢galement comme ils se prononcent habituellement dans 1’usage quotidien, c’est-a-dire /itsey.
Par rapport a ces estimations, le linguiste A. Axundov consideére qu’ « il y avait une époque,
quand le changement de [’écriture du mot dotsent a une variante adaptée a la langue
azerbaidjanaise dosent a ainsi été attaqué. Cependant, aujourd’hui personne ne va accepter
d’écrire dosent comme dotsent »*°.

Il faut remarquer que I’écriture des mots, dont les exemples ont été apportés ici, est
liée a leur écriture dans la langue russe. Les mots hotel, hospital, lisey ou dosent sont
empruntés au russe. Les mots hotel et hospital ont une forme appropriée gospital et otel dans
la langue russe. En ce qui concerne des mots comme dosent et lisey, ils se transcrivaient
comme dotsent et litsey, car en caracteres cyrilliques, ils correspondaient a la forme docent
(Ooyenm) et licey (nuyeit) et s’écrivaient dans la langue russe, avec la lettre particuliére russe

y. A 1I’époque, lorsqu’ils ont été empruntés, ils ont été introduits dans le langage comme ils

¥ Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, pp.123-124.
¥ Ibid. p.124.

297



¢taient prononcés dans la langue russe, sans prendre en considération les regles
orthographiques et ortho-épiques de I’azerbaidjanais dans le cadre de la politique linguistique
de rapprochement des langues menée a I’époque.

L’application intégrale de I’alphabet cyrillique russe a 1’orthographe azerbaidjanais
posait d’énorme difficultés dans les normes orthographiques de 1’azerbaidjanais. D’une
époque a ’autre, la prononciation et 1’écriture de ces mots ont été rectifiées et adaptées aux
normes linguistiques de 1’azerbaidjanais. (Ce probléme a été¢ déja trait¢ dans la partie
précédente). A 1I’époque de I’indépendance, la régularisation de I’écriture et I’adaptation de
certains mots a 1’orthographe azerbaidjanaise ont provoqué des difficultés, car certains
participants des débats sur les normes d’écriture voulaient rester fideles a la tradition
phonétique établie a I’époque, méme si cette tradition, deés le début, était en quelque sorte
erronée, di a la politique linguistique contraignante de I’époque soviétique.

Dans le débat sur le projet d’orthographe, une autre critique a concerné les regles
d’écriture des mots comme irtica (réction), manafe (intérét), manba (source), mansa (origine),
macmu (agrégat), tale (sort, destin) et d’autres, les formes déclinées et les cas de rajout des
radicaux a ces mots. Il a été considéré qu’il subsiste une certaine difficulté dans I’écriture de
ce type des mots, alors que les normes d’écriture n’ont pas trouvé leur place dans le projet de
I’orthographe. A. Axundov estime que «!’absence d’une disposition quelconque sur ce sujet
dans le projet est dii a ce que les régles d’orthographe de la langue azerbaidjanaise se basent
sur le principe phonétique et de cette raison-la, tout le monde est conscient d’'une maniere
instinctive qu’en rajoutant un radical qui commence par une voyelle aux mots qui se
terminent aussi par une voyelle, on utilise les consonnes conjonctives comme y, n, s. 1l est
connu que ce sont les mots d’origine arabe qui se terminent par une consonne emphatique.
Jusqu’en 1955, ces mots ont été considérés comme ceux qui, en déclinaison, ont des radicaux
qui se terminent par une consonne. Par exemple : mévzuun (la déclinaison du mot « sujet »),
movzua, moviuu, etc. Depuis 1955, les mots médvzu, sonaye (industrie) ont été écrits
conformément a [’écriture des mots ayant la méme structure phonétique de la langue
azerbaidjanaise. L écriture des autres mots continue de se conformer au phénomene usuel de
la langue ». D’aprés lui, « on peut y laisser certaines libertés »*".

Un autre probléme suscitant plusieurs protestations a concerné la remarque faite dans
’article 24 du projet. Il s’agit de 1’écriture des particules mi, mi, mu, mii et les mots auxquels

elles appartiennent.

% Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, p. 125.

298



Ainsi, dans la presse, plusieurs suggestions ont été apportées par rapport au projet
d’orthographe. Parmi ces derniéres, certaines ont été estimées comme importantes et ont été
prises en considération lors de la rédaction des normes orthographiques, et d’
autres n’ont pas ¢été jugées dignes d’intérét.

Apres de longues discussions, des normes d’écriture ont été établies. Cependant, il a
fallu attendre le 3 septembre 2002 pour que le gouvernement prenne la décision « sur la
langue d’Etat de la République de |’Azerbaidjany. L’article 13 de cette décision intitulé « les
normes de la langue d’Etat » (Dévlat dilinin normalary), a été¢ consacré aux reégles d’écriture.
Le premier alinéa stipule que : « Les normes orthographiques et ortho épiques doivent étre
approuvees par l’organisme gouvernemental approprié. Les personnes morales et physiques
ainsi que les personnes officielles ont une obligation de se référer a ces normes établies ». Le
deuxiéme alinéa de cet article impose a 1’organisme gouvernemental approprié « d assurer la
rédaction du dictionnaire reflétant les normes de [’écriture de la langue, c'est-a-dire, du
dictionnaire orthographique une fois tous les cing ans ».

Parmi la premiére liste des ouvrages a rééditer, approuvée le 12 janvier 2004 par le
président de la République Ilham Oliyev, la réédition du dictionnaire orthographique a
¢galement été prévue.

Les nouvelles normes d’écriture en caractéres latins ont été approuvées le 10 mars
2004 par le Conseil Scientifique de I’Institut de la Langue de Nasimi de I’ Académie Nationale
des Sciences d’Azerbaidjan, et le 26 mai 2004 par la décision n°® 71 du Cabinet des Ministres
de la République d’Azerbaidjan. Cette décision a aboli les décisions précédentes prises a
I’époque soviétique sur les régles d’écriture et sur quelques précisions dans [’alphabet
azerbaidjanais.

Le dictionnaire se distingue de la derniére version d’une maniere quantitative. Celui de

1 . .
1 Dans la derniére version de

1975 imprimé en caractéres cyrilliques contient 58 000 mots
2004, les régles d’écriture de nouveaux mots qui se sont introduits dans la langue ont été
rajoutées. Ainsi, ce dernier comporte 80 000 mots. Dans la derni¢re version du dictionnaire
orthographique, le paragraphe concernant I’apostrophe a été aboli faute de nécessité. En effet,
apres des longues discussions, 1’apostrophe a ¢été supprimée dans 1’alphabet latin
azerbaidjanais. Ce fait a été pris en considération dans la rédaction des normes d’écriture et

les mots s’écrivant avec 1’apostrophe en caractéres cyrilliques ont été transcrits sans cette

derniére. L’ écriture de certains de ces mots a été changée. Par exemple, le mot se r (la poésie,

I Azarbaycan dilinin orfografiya ligati, Bakou, Lider nosriyyati, 2004.

299



le vers) s’écrit depuis comme seir. Cependant, ce dictionnaire ne contient pas de dispositions
qui indiquent de maniére claire et nette que I’apostrophe a été supprimée. Surtout, c’est cette
question-1a qui a suscité beaucoup de critiques dans la société scientifique.

D’une maniere générale, 1’analyse des normes d’écriture, dans la presse et dans les
publications nationales, pendant I’époque de I’indépendance, démontre 1’existence d’une
certaine pluralité orthographique. L’absence d’une instance de controle appropriée se reflete
dans 1’usage des normes d’écriture. On assiste manifestement a une anarchie dans les normes
d’écriture. Le dictionnaire de 1’orthographe ne refléte pas tous les processus de la langue
moderne, et ne contient pas notamment tous les mots employés dans la presse moderne.
Depuis 2004, il n’y a pas eu d’apparition d’une nouvelle version du dictionnaire

orthographique, alors qu’il a ét¢ imposé que celui-ci soit réédité tous les cing ans.

300



1.4. L’évolution de la terminologie a I’époque de I’indépendance

Avec I’effondrement de 1’union soviétique, on a assisté a de grands changements dans
la vie sociale, politique et culturelle du pays. En Azerbaidjan, I’¢élargissement de la
perspective de la presse nationale a 1’époque de 1’'indépendance a contribué a 1’apparition
d’innombrables journaux et de revues nationales. La presse était alors une source
d’information importante participant a la modernisation active de la langue littéraire.

Les changements sociaux et politiques a 1’époque de I’indépendance ont eu des
répercussions sur 1’évolution du systéme lexical. Celles-ci se sont manifestées de manicre
spectaculaire dans la terminologie de la langue azerbaidjanaise. On a observé la création et
I’emploi de nouveaux lexémes, de termes, 1’introduction des néologismes empruntés et leur
adaptation aux regles de la langue. Les nouveaux phénomenes et processus linguistiques sont
apparus notamment dans la presse. Cette derniere reflétait alors le nouveau systéme social,
politique, et les conditions économiques dans le pays.

Les changements dans le fond lexical ne sont certes pas opérés sans influence
sociopolitique. Les termes sociaux et politiques en particulier ont joué¢ un grand role dans
I’évolution du systéme terminologique de I’époque de 1’indépendance. Ils se sont adaptés a
I’idéologie contemporaine et se sont développés conformément aux évolutions sociales et
politiques. Les termes sociaux et politiques de la langue azerbaidjanaise sont, d’une maniére
générale, des emprunts. Ces termes ont été introduits dans la langue essentiellement par la
traduction des différents textes. Ils correspondent a leur forme dans la langue, a laquelle ils
sont empruntés. C’est en grande partie via la langue russe que les mots étrangers, notamment
européens ont été empruntés. On considére souvent ces mots comme des termes européens-
internationaux. Cette tradition historique dans la création des termes n’a pas changé a
I’époque de I’indépendance. On considere que la conservation du schéma d’origine du terme
emprunté permet d’exprimer la notion d’une maniere plus nette et sans variante. A ce type des
termes employés a 1’époque de I’indépendance appartiennent des emprunts comme :
geopolitik, paranormal, klan, media, kollaps, brifing, xaos, xarizm, revans et d’autres.

Le démantelement des frontiéres, 1’ouverture vers le monde entier et la création des
relations réciproques avec les pays occidentaux, les pays turcophones et particulierement avec
la Turquie ont introduit de nouvelles bases de la création des termes. De manicre générale, on
a assisté a la restriction de 1’emploi de mots d’origine russe et a la création de termes par des
moyens propres a la langue azerbaidjanaise.

En effet, pendant 1’époque soviétique, il a eu beaucoup de mots qui ont été introduits

dans la langue sans qu’on en ait besoin, par exemple : bint-sargt (bande), kraska-boya

301



(peinture), fortocka-nafaslik (vantail d’une fenétre), prava-siiriiciiliik vasigasi (permis de
conduire), ostanovka-dayanacag (arrét de bus), arenda-icara (location), kurtka-godakca
(blouson, veste), novostroyka-yenitikinti (nouveau batiment), sapoqi-uzunbogaz cekma
(bottes), zamok-qifil (cadenas, serrure), semicka-tum (grain), skameyka- dazqah (banc),
otkritka-acigga (carte postale), vilka-¢angal (fourchette), stoyanka-duracag (parking), ugot-
geydiyyat (régistration, registre), kravat-carpayr (lit), kuxna-metbaxt (cuisine), xolodelnik-
soyuducu (réfrigérateur), gartcisa-xardal (moutarde), tvorog-kasmik ( fromage frais), smetan-
xama( créme fraiche), slesar-gilingar ( mécanicien), samolyot-tayyara (avion), morojna-
dondurma (glace), c¢ernil-miirakkab (encre), ventilyator-serinkes serindirici  sistem
(ventilateur), atopleniya-istilodici sistem (chauffage, radiateur), boyevik-déyiiscu (lutteur),
caska-fincan (tasse, mug), fartuk-onliik (tablier), kaselyok-pulkisasi (sacoche, portefeuille),
podnos-althq (plateau), telexranitel-cangiidon (garde du corps), rubaska-koynak (chemise),
veselka-asilgan (portemanteau, cintre), grecka-qarabasaq (sarrasin), truba-boru (tuyau),
yvolka-samagaci, kiiknar (sapin), kolyaska-araba (poucette), povest-hekaya (histoire), obraz-
surat (image, figure), buxqalter-miihasib (comptable), sotka-firca (brosse a dent), kukla-
galincik (poupé), marli-tanzif (gaze, étoffe légere), et d’autres. Les mots comme skaf
(placard), nastroysik (accordeur), teploxod (navire a moteur), paroxod (paquebot), rezin
(caoutchouc), pedagog (pédagogue, maitre, éducateur), metalalom (ferrail), mlakulatura
(maculature, vieux papiers), multfilm (dessin animé), vertolyot (hélicoptére), ot¢ot (rapport),
ucot (régistration, registre, comptabilité) et d’autres également de cette série de mots russes.
Dans le langage parlé, on peut rencontrer 1’usage répandu des mots russes comme : zato
(mais, en revanche), okazivayetsa (apparemment), neujeli (vraiment, est-il possible), kak raz
(justement), uje (déja), daje (méme), etc.

Ce processus dénommé « ozlagma » (I’action d’adapter au génie de la langue, ou la
création de mots par des moyens propres a la langue) dans la langue azerbaidjanaise a débuté
dans les années soixante du XXe siecle, il s’est renforcé a 1’époque de I’indépendance et est
devenu le moyen principal dans la création des termes, d’aprés plusieurs linguistes-
chercheurs. Ce moyen s’est illustré par I’emploi de mots nationaux plutét que d’emprunts.

Cependant, cette méthode ne s’applique pas a tous les termes empruntés. Elle ne
concerne en particulier que les termes dits internationaux. Trés souvent, ces derniers
conservent leur place dans le systéme terminologique. D’ailleurs, il faut prendre en
considération que ce processus d’adapter au génie de la langue de 1’époque de I’indépendance

n’a pas eu la méme intensité que dans la langue turque. On peut suivre le véritable processus

302



de création de termes par le moyen interne dans la langue turque, ce qui n’est pas le cas pour
’azerbaidjanais moderne.

A partir de I’époque de I’indépendance, on a également constaté I’influence de la
langue turque dans la création de termes dans la langue azerbaidjanaise. Cependant, celle-ci
n’est pas d’ampleur particuliérement importante. On a également pu observer un processus de
remplacement des termes russes européens ou arabo-persans par des mots d’origine turque
dans les époques précédentes. Par conséquent, un groupe de termes a effectivement été
remplacé par ceux crées par les moyens propres a la langue azerbaidjanaise, par exemple :
ildoniimii-yubiley (jubilé), goriintii-manzara (vue), soyad —familiya (nom de famille), toplum -
camiyyat (société), cagdas—miiasir (moderne), soykokii-nasil (génération, famille, genre) et
d’autres. A 1’époque de I’indépendance, ce processus a ¢€té accéléré par 1’évolution des
relations culturelles avec la Turquie. Cette tendance a été particulierement forte au début des
années 1990.

Les mots communs a la langue azerbaidjanaise et au turc qui ne pouvaient pas étre
employés durant I’époque soviétique en raison de la rupture des relations réciproques entre
deux pays et de la forte influence du russe, ont commencé a étre utilisés dans la langue
azerbaidjanaise, comme par exemple canli yayim-translasiya (diffusion en direct), bilgisayar-
kompyutor (ordinateur), toplu-jurnal (révue), yetorsay-kvorum (quorum), anayasa-
konstitusiya (constitution). Enfin, dans un dernier temps, on constate également 1’emploi de
termes comme cizgi filmi (dessin animé), 6zal (privé), dzallosdirma (privatisation), is adami
(homme d’affaires), durum (état), etc. sous I’influence du turc. Ces termes sont par ailleurs
largement employés dans les documents officiels.

L’emploi des termes turcs plutdt que des termes arabes et persans est souvent estimé
comme un événement trés favorable, alors que ces mots sont beaucoup plus usuels dans la
langue littéraire. Par exemple, dans la presse moderne, on peut observer le remplacement des
mots arabes et persans ahamiyyat (priorité), hadisa (évenement), fayyara (avion) par les mots
turcs onam, olay, ugak. Pour le mot tayyara on utilise encore hava gomisi. De manicre
générale, le processus de nationalisation des termes doit correspondre a certaines
particularités de la langue. De ce point de vue, on assiste souvent a un manque de principe
concret dans 1’'usage des termes dans la presse. La plupart de ces mots sont utilisés dans la
langue azerbaidjanaise sans qu’on en ait besoin. Tel emploi de ces termes porte souvent un
caractere subjectif. Ceux-ci sont employés et introduits dans la langue surtout par les lettrés
qui ont fait leurs études en Turquie. Par exemple, dans la langue moderne, le mot vertolyot a

¢été remplacé par helikopter (hélicoptére) ou pilesos par aspirator (aspirateur), alors que tous

303



deux sont des termes empruntés. Le phénoméne comme celui-ci s’inscrit dans I’évincement
des mots russes-slaves de la langue azerbaidjanaise. Aujourd’hui, le turc joue aussi, plus ou
moins, un réle intermédiaire dans I’introduction des emprunts dans la langue. Ce processus ne
peut cependant pas étre généralisé.

D’une part, I’emploi en paralléle de plusieurs termes empruntés a différentes langues :
européenne, russe ou turque qui expriment la méme notion entraine une confusion dans la
compréhension du sens ainsi qu’une disparit¢ dans le systéme terminologique. Ce
parallélisme dans D’emploi des termes est trés caractéristique pour [’époque d’apres
I’indépendance et persiste aussi aujourd’hui. L’emploi paralléle des termes se manifeste
particuliérement dans la presse nationale. Cette tendance est surtout due, au fait que, s’il n’y
avait que I’influence du russe a I’époque soviétique, aprés 1’indépendance, on assiste a
I’influence de différentes langues. Cela s’explique en partie par le fait que les intellectuels ont
de plus en plus de possibilités d’aller faire leur formation dans différents pays étrangers. En
revenant au pays, ces intellectuels influencent 1’évolution des termes. Il faut remarquer que
cette influence est plus forte dans le style publiciste que dans le style scientifique. On peut
dans tous les cas distinguer ceux qui ont suivi leur formation a 1’école russe dans les différents
pays postsoviétiques, et a I’école turque et européenne, ou ceux qui ont tendance a s’en tenir a
I’emploi des termes traditionnels.

D’autre part, ces mots qui entrent dans la langue de maniére spontanée ne peuvent
souvent pas étre introduits dans les normes lexicales et restent en usage tres restreint. La
chercheure 7ohmina Yagubova considére ces termes comme « [’emprunt obligé » (macburi
alinma). Cependant, elle remarque que cela est due a « [’intérét des porteurs pour la langue
qu’ils empruntent » et non pas au moyen de « pression de la langue étymon sur la langue qui
emprunte »°°. L’auteure explique qu’a partir de la fin des années 1980, on a assisté au
renforcement du processus d’¢limination des mots arabes et persans de la langue. Dans ce
cadre, par exemple, les mots « miiasir » et « vaziyyat » employés dans la langue
azerbaidjanaise ont été remplacés par « ¢agdas » et « durum » dans la presse nationale. Elle

les nomme « les faits de I'influence de la langue turque de la Turquie »°*°. Cependant,

%2 Tohmine Yagubova, Azarbaycan matbuat dilinda alinmalar, Bakou, Azerbaycan Milli Elmlor Akademiyasi

Nosimi adina Dilgilik Institutu, MBM, 2008, p. 54, http://www.anl.az/el/y/yt_amda.pdf consultée 04 octobre
2011.
% Ibid. p. 55.

304



comme nous I’avons déja remarqué, ces mots n’entrent pas dans 1’usage quotidien du peuple.
Dr’ailleurs, méme dans la presse nationale, ces termes s’emploient de maniere paralléle.

De maniére générale, a I’époque de I’indépendance, on a assisté a la prédominance de
I’emploi des termes européens empruntés souvent via le russe et non pas directement a partir
de la langue d’origine, tout en observant tout de méme un affaiblissement de cette langue tres
répandue et dominante encore trés récemment. Cela se manifeste notamment dans I’emploi
des morphémes adaptés a la langue russe dans la création des termes, par exemple : izm, ist,
ik, iya, siya, or, ka, is, et, a, qui ont pris déja les caracteres traditionnels, comme par exemple :
demokratik-demokratiya, sintetik-sintetika, taktik-taktika, etc. Cela s’explique par le fait que
les termes empruntés s’introduisent dans la langue avec leurs radicaux et leurs éléments
terminologiques. Il est vrai que la majorité¢ des mots avec ces radicaux ont été déja empruntés
a 1’époque soviétique. On ne peut tout de méme pas insister sur le changement de cette
tradition de 1’époque soviétique, alors que les tendances modernes introduiront leurs correctifs
a ’avenir.

Ainsi, a I’époque de I’indépendance dans la création des termes, on se base sur
différentes sources de création. On peut distinguer trois bases essentielles de la création des
termes :

1. Des moyens internes a la langue azerbaidjanaise

2. Des langues européennes

3. La langue turque

Pourtant, dans la création des termes, les emprunts européens dits internationaux
restent les plus nombreux. En plus de cela, la nouvelle base de la création des termes dans la
langue azerbaidjanaise comme le turc est aussi devenu un moyen non négligeable. 11 s’agit de
remarquer que le processus d’emprunt de termes a différentes langues étrangeres a des
époques différentes a été sciemment freiné afin de donner la préférence aux moyens propres a
la langue azerbaidjanaise dans la création de la terminologie et dans le but de rendre la langue
plus nationale.

Le parallélisme dans I’emploi des termes a persisté a 1’époque de 1’indépendance, ce
qui n’est pas considéré comme un phénomene favorable au systéme terminologique. Celui-ci
mene a une anarchie dans I’emploi des termes dans la presse. On assiste également au non
respect des normes de la langue dans la presse moderne qui est de caractere orthographique et
grammatical.

Les changements dans la vie sociale et politique ont créé les conditions pour le contact

avec d’autres langues étrangeres. Cette relation entre les langues a nécessité la rédaction de

305



nouveaux dictionnaires spécialisés. Si a I’époque précédente il s’agissait essentiellement de la
rédaction des dictionnaires bilingues russe azerbaidjanais et vice-versa, a 1’époque
contemporaine, on constate une nécessit¢ de la rédaction de dictionnaires de différentes
langues : anglais, frangais, allemand, turc, et d’autres. La rédaction des dictionnaires
multilingues est liée aux relations multilatérales avec les différents pays du monde ainsi
qu’aux besoins des hommes d’affaires venant en Azerbaidjan.

Depuis I’acces a I’indépendance, plusieurs nouveaux termes ont été introduits dans la
langue. Ceci également nécessite leur classification dans des dictionnaires spécialisés
appropriés. Cependant, il s’agit de remarquer que d’une part ce travail n’est pas toujours
satisfaisant, faute de dictionnaires rédigés dans tous les domaines. D’autre part, on constate
une insuffisance qualitative dans la rédaction des dictionnaires. Cette insuffisance se
caractérise par le fait de ne pas refléter de maniere suffisante 1’évolution de la terminologie
qui apparait dans la presse. L’autre probléme est que le tirage de dictionnaires, en général, est
trés bas ; il est impossible de trouver tel ou tel dictionnaire dont on en a besoin. A. Axundov
estime bien que « de maniere geénérale, il y a une nécessité de revenir aux recherches

. . \ ’ . . . . 594
scientifiques et au probléeme de la création dans le domaine de la terminologie »".

%% Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, p. 28.

306



1.5. Le prestige social de la langue azerbaidjanaise a I’époque de ’indépendance

L’une des acquisitions dans la politique linguistique de 1’Etat a [’époque de
I’indépendance consiste dans le fait que la langue azerbaidjanaise ait obtenu le statut de la
langue d’Etat. Plus précisément, 1’époque de 1’'indépendance a créé les conditions pour le
fonctionnement de la langue azerbaidjanaise comme langue d’Etat. Ceci est un fait
incontestable dans le développement de 1’azerbaidjanais. Les domaines de 1’usage de celui-ci
se sont ¢largis de maniere considérable, ce qui n’était pas le cas de 1’époque soviétique ou
’azerbaidjanais ne pouvait pas avoir cette priorité. Il s’agit notamment des domaines comme
I’administration dans les organismes étatiques et régionaux ainsi que dans les organismes non
gouvernementaux et commerciaux, etc. A 1’époque soviétique, il n’était pas question de
I’emploi de I’azerbaidjanais dans ces domaines de la vie sociale et politique.

Dans le domaine de la publication, I’emploi de la langue azerbaidjanaise a ¢galement
évolué¢ de manicre positive. Apres la levée de I’interdiction idéologique sur la publication
d’une série d’ouvrages édités en langue nationale, la production est devenue beaucoup plus
variée. On peut considérer 1’apparition de différents journaux et revues comme un
changement positif. De manicre générale, on a assisté a 1’accroissement des publications en
langue azerbaidjanaise.

Cependant, cette époque a également revélé plusieurs cas négatifs dans le
fonctionnement social de celle-ci. On peut méme envisager ces cas négatifs comme des
tendances du caractére régressif. Cela s’est tout d’abord manifesté de manicre trés visible,
dans le domaine de I’enseignement scolaire. Le niveau de celui-ci dans les écoles
azerbaidjanaises a baissé de maniére considérable, de qui a eu comme conséquence que le
nombre d’enfants dans les écoles russes a commencé a augmenter. Il faut remarquer qu’a
I’époque moderne, avec l'ouverture récente des écoles étrangeres (anglaises, turques,
américaines, etc.) dans le pays, les parents préféraient voir leurs enfants scolarisés dans ces
¢coles que dans les écoles azerbaidjanaises, méme si elles étaient privées.

On constate également ce caractere négatif dans I’emploi de la langue dans le domaine
de la publicité, d’annonce, d’étiquettes des biens de consommation, de la radio et de la
télévision, etc. A cet égard, le linguiste 4. Axundov a remarqué que « c’est la vérité qu’on se
heurte a la restriction de la position de la langue azerbaidjanaise concernant des annonces,

des publications, des tableaux, des étiquettes, de la radio et de la télévision ».

%% Agamusa Axundov, Dil va adabiyyat, vol.1, p. 9.

307



Aujourd’hui, dans le monde en mode de globalisation, une grande priorité concerne la
maitrise de 1’anglais qui est largement répandu dans le monde entier. Toutes les langues sont
plus ou moins influencées par I’anglais. La langue azerbaidjanaise, de ce point de vue, ne
forme pas une exception. Une raison importante de cette influence est I’intégration active de
I’Azerbaidjan dans le processus de la mondialisation dans lequel 1’anglais se positionne a
I’échelon des premieres langues du monde voire la langue la plus importante dans la
communication moderne. L’intensification des relations internationales dans presque tous les
domaines de la vie, a savoir sociale, politique, économique, commerciale, scientifique,
culturelle, touristique, sportive ainsi que dans le domaine de 1’enseignement et d’autres,
nécessite une bonne connaissance de 1’anglais. On assiste ainsi, ces derniéres années,
¢galement a une certaine restriction dans I’emploi de la langue azerbaidjanaise. Beaucoup
d’entreprises créées a I’époque de I’indépendance par exemple portent un nom étranger.

Parmi ces tendances négatives, on observe surtout 1’évolution du langage a la
télévision, a savoir les publicités. On constate €galement un non-respect des normes
grammaticales, orthoépiques dans la langue des présentateurs et des animateurs de télévision,
sachant que celle-ci devrait rester une référence pour 1’évolution de la langue en général.

Le processus de nationalisation a touché tous les domaines de la vie sociale et
culturelle. A cet égard, a I’époque de I’indépendance, on a assisté également a la traduction
des films étrangers en langue azerbaidjanaise. Il faut remarquer que pendant 1’époque
soviétique, les films étrangers étaient en priorité diffusés en langue russe. Dés le début de
I’indépendance, ce processus de traduction des films et des émissions étrangéres n’a pas été
aussi significatif et le taux de diffusion en langue russe sur les chaines privées reste tres élevé.
D’apres les chiffres démontrés par le sociologue Aydin Balayev par exemple, en 2004, la
diffusion en langue azerbaidjanaise sur la chaine privée ATV était de 33 %, alors qu’en
langue russe, elle représentait 67 % des émissions®®. Il s’agit de remarquer qu’un grand
probléme subsiste dans ce domaine. Le niveau professionnel de la traduction et de
I’adaptation est extrémement bas, ce qui se répercute également sur 1’évolution sociale de la
langue azerbaidjanaise. De ce point de vue, le russe reste la langue prioritaire pour le peuple
dans ce domaine de la vie culturelle, bien qu’il faille remarquer que ceci est vrai surtout pour
la capitale du pays. Le 15 juin 2011, une loi sur le passage immédiat pour tous les cinémas de

diffuser les films étrangers en langue azerbaidjanaise a été décrété par le gouvernement.

% Aydin Balayev, Etnojazykovye processy, p. 251.

308



Cependant, bien évidemment, il a été difficile d’appliquer cette décision pour plusieurs
raisons, a savoir économiques.

Quel que soit le cas la présence de problemes de ce genre ne contribue guére a la
consolidation du prestige de la langue nationale dans la société. Ce sont surtout ces problemes
qui ont joué un réle défavorable dans 1’évolution des fonctions sociales de 1’azerbaidjanais et
ainsi dans une certaine mesure, dans le renforcement ces derni¢res années, de la position des
langues étrangeres dans le pays. Méme si le russe commence a perdre son prestige social dans
une certaine mesure, dans 1’espace postsoviétique, on constate une concurrence des langues
internationales, surtout de I’anglais qui joue un rdle relativement important dans la vie
linguistique du pays. Celle-ci permet d’accéder a un travail plus ou moins bien rémunéré.
Cette tendance se manifeste de maniere assez visible quand on voit les annonces d’offres
d’emploi.

On constate également une situation loin d’étre normale dans le fonctionnement de la
langue azerbaidjanaise dans les représentations diplomatiques, les ambassades étrangeres et
des consulats du pays ainsi que dans les entreprises €étrangeres installées dans la région.

Le probléme moderne du développement et de 1’évolution des fonctions sociales de la
langue azerbaidjanaise, dans une grande mesure, se dessine comme la conséquence d’une
négligence du gouvernement dans la politique linguistique. Bien évidemment, sans
intervention de I’Etat et I’adoption de certaines mesures de sa part, il sera difficile de remédier
aux manques dans le fonctionnement social de la langue azerbaidjanaise. Cependant, cela ne
signifie pas que dans le processus de I’approfondissement des fonctions sociales de la langue
azerbaidjanaise, il y a une nécessité de recourir aux extrémes. La limitation administrative de
I’emploi des langues étrangeres dans tel ou tel domaine ne favorisera nullement 1’évolution
des fonctions de I’azerbaidjanais. Cela s’est manifesté dans le cas du passage de tous les
cinémas a diffuser les films en langue azerbaidjanaise décidé le 15 juin 2011. Il faut constater
qu’il y a beaucoup de domaines dans lesquels 1’azerbaidjanais ne peut pas encore rivaliser
avec les langues internationales. Il s’agit notamment du domaine informatique. Pour
I’adaptation de celui-ci au fonctionnement dans ces domaines, il faut encore du temps. Outre
cela, il s’agit de remarquer qu’il n’y a pas de rivalit¢ ni d’antagonisme entre la langue
nationale azerbaidjanaise et les langues internationales puisqu’il y a, en quelque sorte, une
répartition du travail entre celles-ci. L’azerbaidjanais est congu pour répondre aux besoins
infranationaux, alors que les langues mondiales ont une tache a accomplir dans les besoins de
la communication a 1’échelle internationale. D’ailleurs, de maniére générale, la langue

azerbaidjanaise ne peut pas concourir avec les langues internationales puisque les possibilités

309



informatiques de celles-ci ne sont pas identiques. Aujourd’hui, il s’avere impossible du point
de vue économique de traduire et de publier en langue azerbaidjanaise toutes les ceuvres
paraissant dans le monde entier en différentes langues. Dans ce sens, I’azerbaidjanais reste
limité, comme d’ailleurs plusieurs autres langues nationales, dans ses possibilités en raison de
son ampleur fonctionnelle restreinte. Dans cette situation, a 1’époque contemporaine, pour
avoir I’accés a la richesse des connaissances scientifiques et techniques, maitriser au moins
une des langues internationales acquiert une nécessité vitale. Le développement du
bilinguisme dans le pays est une exigence actuelle. Aujourd’hui, dans la situation
d’affaiblissement du prestige de la langue russe dans la république, I’anglais émerge,
apparemment pour accomplir les fonctions de la deuxiéme langue informatique et
communicative. Cela se manifeste surtout dans le choix de la deuxiéme langue dans le
processus de I’enseignement. La préférence est donnée a ’anglais, I’allemand et le frangais
plutot qu’au russe. Concernant la source d’information, aujourd’hui, le turc acquiert
¢galement une priorité dans ce domaine.

Toutefois, i1l s’agit de remarquer qu’on peut considérer le fonctionnement de
I’azerbaidjanais comme langue infranationale, méme en dépit de certaines tendances
négatives comme assez satisfaisant. D’aprés le témoignage des écrivains nationaux,
« heureusement, il faut constater avec certitude, qu’aujourd’hui, [’azerbaidjanais répond
effectivement a toutes les exigences fonctionnelles de la vie dans le pays du point de vue du
contenu ainsi que du point de vue esthétique, émotionnel, etc. »*°'. On constate en particulier
une conquéte rapide de la vie culturelle, politique, économique et sociale par la langue
azerbaidjanaise dans le pays, non seulement en raison d’une possibilité établie de maniere
constitutionnelle pour 1’évolution et le développement de la langue, mais également en raison
de I'ouverture de la langue azerbaidjanaise vers les langues de la méme famille et leur
influence parentale réciproque. De ce point de vue, la langue turque présente un moyen
d’influence le plus envisageable parmi les langues de la méme famille a laquelle appartient
I’azerbaidjanais et participe également avec d’autres langues internationales a la diffusion
informatique.

Quant a la langue russe, en dépit du fait qu’elle restera une langue pour la diffusion de

la littérature a une grande échelle, 1’azerbaidjanais garde sa position nouvellement acquise en

5 . . . L, . . . . . N . . . iy .
*"Voir I’interview de 1’écrivain azerbaidjanais vivant & Moscou, Cingiz Gusejnov, « K voprosu o bilingvizme v
hudojestvennom  tvor€estve », sur le lien www.kultura.az , consultée le 6 février 2011,

http://www.kultura.az/articles.php?item id=20110506081433944&sec_id=17

310



tant que langue familiere et maternelle pour les écrivains nationaux dans la création de leurs
ceuvres. En dépit de certains disfonctionnements, 1’azerbaidjanais moderne est assez
développé pour satisfaire tous les domaines de la vie sociale, politique, économique et
culturelle du pays. Pour 1’évolution d’une fonction informatique de cette langue, il faudra du
temps.

En guise du bilan, il faut constater que de maniere générale, 1’analyse de la situation
linguistique en Azerbaidjan démontre qu’aprés la réacquisition de I’indépendance, le
processus de développement fonctionnel a ¢été relativement difficile et contradictoire. On
constate des évolutions positives comme négatives dans ce processus.

Vers la fin de la premicre décennie de I’indépendance, la majorité¢ des problémes, y
compris linguistiques, n’ont pas ¢été résolus. Cependant, il faut prendre en compte que
I’acquisition de 1’indépendance ne garantit pas encore la résolution de tous les problémes
existants. En effet, la disparition de I’ancienne conception ne signifie pas encore I’acquisition
immeédiate d’une nouvelle conception. Un laps de temps est nécessaire quand le passé a cessé
d’exister et que le nouveau n’est pas encore acquis. La période d’apres la réacquisition de

I’indépendance s’inscrit dans ce cadre-la.

311



Conclusion

En guise de conclusion, nous souhaitons retracer les résultats centraux que nous avons
obtenus, les limites de notre travail, ainsi que les perspectives pour un développement futur de

la question de recherche que nous envisageons.

L’influence de la société sur la langue peut étre naturelle, ou consciemment régularisée
et conditionnée de maniere sociale (politique linguistique). Tous les changements dans la
langue sont provoqués dans une certaine mesure par les exigences de la société et visent a
répondre a ces dernieres. Cependant, I’influence de la société sur la langue ne se fait pas de
manicre automatique, mais se manifeste dans sa structure intérieure. La nature sociale de la
langue détermine toutes ses fonctions et se manifeste a tous les niveaux de la structure de la

langue. Le combat pour la langue nationale devient ainsi un moyen de renaissance nationale.

Dans le cadre de cette thése, nous nous sommes intéressés a la manifestation des
changements dans la langue azerbaidjanaise au cours du XXe siécle dans le territoire de la

République d’ Azerbaidjan.

Au XXe siecle, la langue azerbaidjanaise est entrée dans une nouvelle phase. Le
développement de la langue a paru, au premier abord, étre un phénomeéne linguistique. II a
cependant un lien non négligeable avec la vie sociale et politique du pays.

Les transformations sociales et politiques qui ont été discutées dans la 1 partie de ce
travail ont déterminé le point de départ pour 1’étude de la situation linguistique en
Azerbaidjan durant la période traitée. Les notions de modernisation et de formation de
I’identité nationale ont défini le lien entre les transformations sociales et les changements dans
la langue azerbaidjanaise. Pour comprendre le processus de 1’évolution de la langue, il est
nécessaire d’étudier les changements sociaux et politiques dans la vie du pays dans son entité.
Nous avons essayé de montrer que les changements dans la langue azerbaidjanaise au cours

du XXe siecle sont les résultats de transformations sociales et politiques du pays.

La langue littéraire de 1’époque moderne est lice a la formation de la nation. Si la

langue devient nationale, c’est qu’une nation se forme, sciemment, par des actes de volonté et

312



que la langue apparait aux hommes politiques et aux citoyens comme un ¢lément essentiel de

. .., 598
la « nationalité »”°°.

Les conditions sociales et politiques du développement de la nation méme sont un
critere principal dans le développement de la langue nationale. Dans les étapes précoces de la
formation de la nation, il n’y a qu’un groupe social tres limité qui maitrise la langue littéraire.
Le reste de la population utilise la langue populaire, ce qui signifie que la langue nationale en

tant que littéraire n’est maitrisée que par une partie de la population.

De ce point de vue, la premicre transformation sociale importante est le processus de
modernisation et de formation de I’identité nationale qui est exprimé par le turquisme culturel.
L’amplification des processus dans le monde a servi de 1I’impulsion pour le développement de
I’idée nationale en Azerbaidjan. En décrivant ces changements, nous avons mis en évidence

leur influence sur 1’évolution de la langue et de la culture de maniere générale.

L’étude de la situation linguistique au XXe siécle démontre que le probléme de
I’évolution de la langue est un processus tres significatif dans la transformation de 1’identité
nationale. Le phénomene de la langue a déterminé le passage d’une forme de conscience
basée sur I’identité traditionnelle de la communauté des croyants (ummat¢ilik) d’abord, a celle
de I’identité de 1’unité de la communauté turque (#irkg¢iiliig) pour finalement culminer sur la
prise de conscience du particularisme azerbaidjanais (azarbaycangilig). Chaque étape de
I’évolution que nous avons mise en évidence est présentée dans une sous-partie. L’étude que
nous avons réalisée comporte trois parties, concernant 1’époque nationale, soviétique et

I’époque de I’indépendance.

L’analyse des transformations dans la vie sociale et politique de I’époque tsariste en
Azerbaidjan, depuis son invasion par I’Empire russe, montre que la situation linguistique était
conflictuelle, car la langue russe était imposée par I’Empire comme étant celle d’état.
Cependant, celle-ci ne pouvait pas jouer d’une maniere effective le role d’un moyen de
communication quotidien dans cette région. D’autre part, cette langue avait un prestige social
trés faible parmi la population locale dans la région concernée. Le retard de I’instruction de la

population indigeéne a été souvent ignoré et méme encouragé par I’administration tsariste.

% Ferdinand Brunot, Histoire de la langue francaise des origines a 1900, (en IX tomes), tome IX, La

Révolution et I’Empire. Premiere partie, Le francais langue nationale, Paris, Librairie Armand Colin, 1927, p. 5.

313



Les appels linguistiques et culturels ont été les points déterminants dans la formation
du mouvement national, car ils étaient plus abordables par la population que des concepts
politiques difficiles. A 1’étape des combats ouverts pour les idéaux politiques a précédé la

maitrise du probleme culturel et linguistique.

En développant la problématique des transformations sociales et politiques de
I’époque nationale a partir de 1918-1920, nous avons constaté que le combat pour la langue
nationale, caractérisant cette période, est devenu un moyen de renaissance nationale et de
libération du peuple. Le processus de nationalisation amorcé par le gouvernement national
dans le domaine de la culture et de la langue est devenu irrévocable dans I’histoire du
développement de la conscience nationale du peuple. L’époque nationale est également
marquée par la formation de la conception de « [’azerbaidjanisme » qui commence a se
dessiner et a s’émanciper de 1’entité de la conception si populaire a I’époque du « turquisme ».
Les réalisations de I’époque nationale n’ont pas pu étre supprimées, méme par les bolcheviks
apres leur occupation de 1’ Azerbaidjan. Outre cela, le développement de la culture nationale a
servi d’outil dans leur politique pragmatique destinée a consolider une nouvelle idéologie en

Azerbaidjan.

L’¢étude de 1’évolution sociale et politique en Azerbaidjan a I’époque nationale nous a
permis de concevoir le développement du probléme national et par ce biais, la problématique
de la langue pendant la premiére décennie de 1’époque soviétique, notamment la « politique
de l'indigénisation ». Méme si le développement et 1’¢largissement des fonctions sociales de
la langue azerbaidjanaise sont considérés par la majorité des auteurs soviétiques comme un
produit de I’époque soviétique, le fondement méme de ce probléme est subsiste a 1’époque
nationale. Les transformations ultérieures durant la premiére décennie de 1’époque soviétique
n’ont été¢ qu’une prolongation des idées fondées a la période de la RDA. De ce point de vue,
I’époque nationale des années 1918-1920 est une période cruciale dans le développement et

I’évolution du probléme linguistique en Azerbaidjan au cours des deux époques.

Dans le cadre de I’étude des transformations sociales et politiques de 1’époque
nationale, nous nous sommes focalis€ée sur certains points trés importants concernant le
fonctionnement de la langue azerbaidjanaise, a savoir la nationalisation de I’enseignement,
I’ouverture de certains établissements de 1’enseignement ainsi que le probléme de I’alphabet,

de la terminologie, de I’orthographe et de la langue d’une maniére générale.

Le probleme de I’alphabet, faisant partie d’une idée nationale, n’a pas été facile a

résoudre en raison de certaines contradictions. Etant donné que 1’alphabet arabe permettait

314



aux peuples turcs de se lire et de se comprendre, il €tait considéré que le changement de cet
alphabet ménerait & un ¢loignement de ces peuples ’'un de l'autre. L’autre raison tres
importante était I’aliénation des Azerbaidjanais de leur héritage culturel et de leur patrimoine
littéraire ainsi que leur séparation de 1’ Azerbaidjan du Sud (partie iranienne), qui continuait a

utiliser I’alphabet arabe.

L’évolution de la terminologie et de 1’orthographe ainsi que de 1’alphabet a reflété bien
des transformations sociales et politiques de la période envisagée. Etant donné que le
probléme de la terminologie et de 1’orthographe a été étroitement 1ié¢ a celui de 1’alphabet, ce
probléme n’a pas pu non plus étre résolu a I’époque de 1’indépendance. Cependant, deux
tendances sont trés marquantes dans la terminologie et 1’orthographe de la langue de 1’époque.
Concernant la terminologie, la premiére tendance a correspondu a la création des termes en se
fondant sur la base traditionnelle de la langue, c'est-a-dire les langues arabe et persane, ce qui
impliquait de rester plus proche de I’ottoman. Cette période a également correspondu a la
création de termes sur la base purement turque, ce qui a signifié créer les termes a partir de la
langue populaire. En ce qui concerne 1’orthographe, le maintien de ’alphabet arabe n’a pas
permis de normaliser et de standardiser 1’orthographe. Il existait déja plusieurs images
graphiques du méme mot. A 1’époque nationale, le probleme de I’alphabet et de I’orthographe

n’a pas éteé résolu.

Dans cette these, les transformations sociales et politiques de 1’époque soviétique ont
été présentées de manicre concrete et ont démontré la spécificité du régime soviétique qui
¢tait destiné a créer un Etat soviétique avec un seul peuple soviétique. Le fait d’un
rapprochement, d’une fusion et finalement d’une dissolution de toutes les nations en une seule
nation russe €tait le but méme de cette idéologie. La reconstruction des langues nationales a
occupé¢ une place particuliere parmi les taches politiques du régime communiste. Les
changements dans la langue notamment, la normalisation de la langue littéraire qui devait se
baser sur la langue populaire, son introduction dans 1’enseignement et dans 1’administration
¢taient le point essentiel de la nouvelle planification linguistique de I’époque soviétique. On a
cru nécessaire, non plus seulement de répandre la norme populaire de la langue en tant que

littéraire, mais de I’imposer.

La langue est devenue une affaire d’Etat. Elle est devenue un objet de réglementations.
Toute une série de mesures ont €té prises a cet effet qui a constitué une politique. Le passage
de I’alphabet arabe a 1’alphabet latin, la réforme de 1’orthographe de manicre appropriée et

I’adaptation de la terminologie a la nouvelle idéologie était considéré comme la normalisation

315



de la langue. La politique linguistique de 1’époque soviétique était destinée a reconstruire la
langue sur la base socialiste. Cela s’est fait par la voie d’une rupture avec la langue

azerbaidjanaise traditionnelle.

On a constaté une certaine russification dans les années 1930 qui était liée a une
nouvelle reconstruction de la langue et a I’enracinement de la politique de la centralisation. A
cet égard, nous avons analysé les changements de 1’alphabet, a savoir le passage au cyrillique,
le probleme de I’orthographe, et la tendance russificatrice dans la terminologie. Avec le
passage a 1’alphabet russe, il y a eu I’'imposition de 1’orthographe et de la terminologie qui

devait correspondre au schéma phonétique russe.

Un retour a I’esprit national dans le développement de la langue a suivi, comme nous
I’avons vu, les années de la Deuxiéme Guerre mondiale, et surtout 1’époque de la

déstalinisation ou du « dégele khrouchtchévien » des années 1950.

L’un des principaux événements dans le développement de la langue azerbaidjanaise a

¢té ’attribution du statut étatique.

L’intégration d’un article dans la constitution de la RSSA entrepris en aolt 1956 a
apport¢ a 1’azerbaidjanais le statut de langue d’Etat. Ces transformations ont donné
I’impulsion pour le développement de 1’esprit national. L’adoption de la loi sur le statut
¢tatique de la langue azerbaidjanaise a également eu une influence sur I’introduction de
certaines corrections des inconvénients de ’alphabet cyrillique azerbaidjanais ainsi que de
I’orthographe. Dans la création de la terminologie, nous avons observé le retour a la tradition
orientale. Il s’est surtout agi du retour des mots arabes et persans usuels qui avaient été
supprimés et remplacés par des mots russes a I’époque stalinienne. Les processus des années
1950 ont eu un impact sur les relations entre la Turquie et I’ Azerbaidjan et ont également fait

renaitre le sentiment du turquisme qui avait ét¢ interdit si longtemps.

L’¢tude des transformations sociales et politiques de 1’époque de la stagnation,
autrement dites « brejnévienne », a démontré ’établissement du bilinguisme russe-national
qui est désormais devenu source de prestige social. Cependant, le bilinguisme ne s’est
développé que dans les régions urbaines et surtout dans la capitale et dans les grandes villes
de la république, ou la population russe était relativement nombreuse, du fait des contacts
intralinguistiques. Sachant que la grande partie des régions rurales de I’Azerbaidjan est

monoethnique, cette situation exclut le russe en tant qu’entourage linguistique, car la

316



connaissance de la langue russe y est quasi impossible. Jusqu’a la désagrégation de 1’Union

soviétique, la langue est restée le noyau dur du combat idéologique.

Les démarches entreprises a certaines époques de I’époque soviétique ont ralenti en
quelque sorte le processus de russification. La délivrance des passeports a la population
nationale rurale au milieu des années cinquante a donné I’impulsion aux processus
migratoires dans la république. Ces derniers ont contribu¢ a 1’accroissement de la population
nationale urbaine dans la république et au changement de la composition de la population
dans la capitale et dans les grandes villes, qui était établie depuis le début de la soviétisation.
Les préservations linguistiques dans les régions rurales ont contribué également au
développement de la langue conformément a la tradition nationale. Le processus de la
résistance a la russification a elle aussi contribué a I’accroissement progressif de la population

nationale dans les organismes étatiques.

La formulation du probléme de la langue a formé un point capital dans la renaissance
de I'idée nationale a I’époque de I’indépendance. La réacquisition de 1’indépendance en
Azerbaidjan en 1991 a été amorcée par le démontage du systéme soviétique et la régénération
de la culture nationale. La «désoviétisation » était alors considérée comme

« dérussification ».

L’ancien probléme de 1I’écriture et du changement de I’alphabet est devenu un sujet
important dans la société. Il a été prévu de réaliser le passage a I’alphabet latin de maniére
progressive pendant trois ans. Cependant, ce passage n’a pas pu aboutir dans les années
quatre-vingt. Le rétablissement de I’alphabet latin a posé de nouvelles difficultés pour
I’ancienne génération ainsi que pour la nouvelle. Le processus lent de la relatinisation de
I’époque de I’indépendance a relevé une évolution négative du fonctionnement de la langue

azerbaidjanaise.

De manicre générale, I’analyse du probleme de I’alphabet a démontré que chaque
changement de 1’alphabet a eu comme résultat une certaine acculturation et des pertes d’une
partie de la tradition et des connaissances sur le passé historique. La génération moderne ne
sait lire ni le cyrillique, ni I’écriture arabe. La génération soviétique ne maitrise pas les
caractéres arabes. Chaque changement d’écriture a représenté un écart de 1’histoire culturelle

de la nation.

Le changement de la dénomination de la langue nationale, entrepris en décembre

1992, dans le cadre du démontage des « effets négatifs » de I’époque soviétique, a eu un effet

317



négatif dans la société azerbaidjanaise. Ce probléme n’a pu trouver sa solution logique qu’en
1995 avec I’adoption d’une nouvelle Constitution, ou il a été inscrit que la langue d’Etat de
I’ Azerbaidjan est la langue azerbaidjanaise. La résolution de ce probléme a donné I’impulsion
au rétablissement de la conception de « ['universalisme azerbaidjanais », qui semble étre la
seule possibilité envisageable en Azerbaidjan multiethnique aujourd’hui. Celui-ci assure la
solidarité et la cohésion du peuple vivant sur le territoire. D’autre part, cette conception
s’accorde bien avec le processus d’intégration de 1’Azerbaidjan dans la globalisation
occidentale. Cependant, la prédominance de la conception de « ['universalisme
azerbaidjanais » n’exclut guere le « turquisme » culturel, qui garde une position valorisée

dans la société.

Apres avoir étudié la situation linguistique en Azerbaidjan, nous avons constaté
qu’apres la réacquisition de I’indépendance, le processus du développement fonctionnel a été

difficile et contradictoire ; il y a eu des évolutions positives comme négatives.

Si a I’époque soviétique, on a assisté a des obstacles d’ordre politique et administratif
dans le développement des fonctions sociales de la langue azerbaidjanaise, la réacquisition de

I’indépendance a posé des obstacles d’ordre économique.

Durant 1’époque de I’indépendance, on a observé le processus de la « nationalisation »
dans le domaine du lexique, a savoir dans la terminologie. L apparition de la langue turque
comme base de la création des termes est caractéristique pour cette période. On a également
assisté a la restriction de I’emploi des mots d’origine russe et la préférence donnée a la
création des termes par les moyens internes de la langue azerbaidjanaise. De manicre
générale, dans la terminologie, on a relevé trois possibilités de création de termes : les moyens
internes avec la possibilit¢ du calque, ’emprunt de termes internationaux mais avec les
radicaux russes, vu leur introduction dans la langue par I’intermédiaire du russe, et la base
turque. Ce dernier moyen de la création des termes a disparu et a réapparu d’une époque a
I’autre. Le processus d’emprunt des termes des langues étrangeres a différentes époques a été
sciemment freiné afin de donner la préférence aux moyens propres a la langue azerbaidjanaise

pour la rendre plus nationale.

Ainsi, le XXe siecle dans son intégralité est devenu la période du vrai développement
et de la transformation de la langue littéraire azerbaidjanaise. C’est a cette période-l1a qu’on a
observé 1’¢largissement des possibilités fonctionnelles de la langue et 1’enrichissement des
styles sur la base des tendances intérieures du développement de la langue. On a également

constaté la rectification et I’uniformisation des regles de 1’écriture.

318



Durant 1I’époque moderne du développement, la langue azerbaidjanaise s’est
normalisée et est devenue une norme nationale commune de la langue littéraire. Puisque le
caractére important de la langue nationale consiste dans I’existence de la langue littéraire
normalisée, qui est commune pour toute la nation, et qui englobe tous les domaines de la
communication, créée sur la base de la langue populaire, 1’étude du processus de
I’établissement et du développement de la norme littéraire est devenue 1’une des taches

principales de I’histoire de la langue littéraire.

Les caracteres principaux de la langue littéraire nationale consistent dans son intention
d’étre commune a toute la nation ainsi que la standardisation de ses normes. La notion de la

norme est fondamentale dans la détermination de la langue littéraire nationale.

Le probléme de la langue est toujours resté le plus important pour les Azerbaidjanais
dans chaque étape du développement de 1’Azerbaidjan, tout en s’inscrivant dans la

conjoncture politique et sociale du pays.

Aujourd’hui, I’azerbaidjanais est une langue qui est capable d’exprimer dans une
forme expressive toute la profondeur de la pensée jusqu’aux moindres nuances. La
polyvalence de la langue azerbaidjanaise et notamment, I’ampleur de son ¢largissement aux
différents domaines de la pratique communicative de la société, dépend en grande partie de la

spécificité des conditions sociales et historiques de son développement.

Cependant, il reste encore des cas négatifs dans le développement de la langue
azerbaidjanaise moderne. Il s’agit surtout du langage de la télévision, de la radio, de la
publicité, de I’étiquetage de la production et des biens, etc. On constate un non-respect des
normes grammaticales et orthoépiques de la langue. Toutefois, le fonctionnement de
I’azerbaidjanais se présente comme satisfaisant dans les autres domaines de la vie sociale,

politique, économique et culturelle du pays.

Nous espérons que cette ¢étude telle qu’elle est, intéressera les linguistes, les
sociologues et les historiens. Ils y verront I’action de I’Etat qui a une politique linguistique,
les tentatives d’un pays et d’un peuple qui désire voir sa langue maternelle devenir étatique, et

les démarches effectuées pour la standardisation et la normalisation de celle-ci.

319



Bibliographie

En azerbaidjanais

I.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

ABDULLAYEV Aga-mommod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,
1966, p. 330.

ABDULLAYEV oOlovsot Z., Azarbaycan dili moasalalori, Bakou, Baki Universiteti
nosriyyati, 1992, p. 329.

AGAYEYV Ojdor, Farhad Agazadanin pedaqoji goriislari, Bakou, Maarif, 1987.

AGAMALIOGLU Somodaga, Bizim yolumuz hayanadur ? Bakou, Yeni Tiirq olifba
komitasi nosriyyati, 1924, p. 48.

AGAMALIOGLU Somoadaga, 7ki madoniyyat, Bakou, Azarnasr, 1928.

AGAMALIOGLU Somodaga, Elmdan va tarixdan, Bakou, Yeni Tiirq olifba komitosi
nasriyyati, 1927, p. 25.

AGASIOGLU Firidun, « Ziyanin yarisindan... », Azarbaycan, 30 mars 1990.
AGAZAD® Forhad / Serqli / Yeni tiirk alifbast, Bakou, 1922.
AGAZAD® Forhad / Serqli / Na ucun arab horflari tiirk dilina yaramur, Bakou, 1923.

Azarbaycan adobi dili tarixi (sovet dovrii), Il cild, (redaktoru Mohorromova R.C.),
Bakou, EIm nasriyyati, 1982, p. 252.

Azarbaycan Demokratik Respublikasi, Tarix, Ictimayi-siyasi va adobi moadani hayat,

Bakou, Azarbaycan Ddvlat nasriyyat-poligrafiya birliyi, 1992, p.191.

Azarbaycan dili, Azorbaycan Respublikasi Prezidentinin Islor Idarosinin Prezident
Kitabxanasi, p. 77, http:/files.preslib.az/projects/remz/pdf/atr_dil.pdf, consultée 20 juin
2011.

Azarbaycan dilinin izahl liigati, dord cilddos, 1- ci cild, Bakou, 2006, Sorg-Qarb, p. 744.

« Azorbaycan dilinin orfoqrafiya qaydalart (layiho) », Azarbaycan miiallimi, 5 sentyabr,

1957.

Azarbaycan dilinin orfoqrafiyasi, Bakou, 1951, Azorbaycan Elmlor Akademiyasinin
Nosriyyati.

320



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.
32.
33.

Azarbaycan dilinin orfoqrafiva qaydalari, Bakou, 1958, Azorbaycan Elmlor
Akademiyasinin Nogriyyati.

Azarbaycan dilinin orfoqrafiya liigati, Bakou, 2004, Lider nosriyyati, p. 728.
Azarbaycan dilinin orfoqrafiya liigati, Bakou, 1975.

Azarbaycan Dovlat qurulusunun barpa olunmast giintina hasr olunmus elmi konfransin

asarlari, Azorbaycan Elmlor Akademiyasi, Tarix institutu, ElIm, Bakou, 1991, p. 329.

Azarbaycan adabi dilindo norma ve normalasma masalalori, Azorbaycan Elmlor
Akademiyas1 Nosimi adma Dilcilik Institutu, (Genc Dilgilorin III Respublika
Konfransinin materiallar1 25-26 noyabr 1991 ci il), Bakou, Elm,

Azarbaycan Respublikasinin Konstitusiyasi, Bakou, 1996.

Azarbaycan xalg cumhuriyyati ensiklopediyast 11 cilda, Bakou, 2005, Lider nasriyyat, I-
1l cild, p. 469, 439.

Azoarbaycan xalq cumhuriyyati-90 (1918-1920), Bibliografiya, Bakou, Azasrbaycan
Turizm Nazirliyi, 2008, p. 265.

Azarbaycan xalq cumhuriyyati (1918-1920) Parlament (stenografik hesabatlar) 1 - 11
cild, Bakou, Azarbaycan nosriyyati, 1998, s. 974, 991

Azarbaycan  terminologiyasi  problemlori, Bakou, Azorbaycan SSR  Elmlor
Akademiyasinin terminologiya komitasi, 1988, p. 317.

ARZUMANLI Vagqif, MUSTAFA Nazim, Tarixin qara sahifalori. Deportasiya.
Soyqirim. Qag¢qinlig, Qartal, Bakou, 1998.

ASLANOV A. «Sovet dovriindo Azorbaycan odobi dilinin ligot trkibindo baslica
doyisiklor », pp. 145-157, Az SS REA Nizami adina adabiyyat va dil institutunun
asorlori. VI cild, Bakou, 1954.

ASLANOV ©hmaod, Lenin milli siyasati va Azarbaycan dilinin yeni marhalasi, Bakou,
Azaorbaycan SSR Bilik Comiyyati, 1980, p. 39.

ASIRLI Akif, Azarbaycan matbuati tarixi ( 1875-1920), Bakou, Elm va tohsil, 2009, p.
296, URL: http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée 10
fevrier 2010.

ATAKISIYEV A. M., M. O. Rasulzad> adina Baki Déviat Universiteti tarixi, iki

hissado, I hisso, Bakou, Baki1 Universiteti nosriyyati, 1991, p.524.
AXUNDOV Agamusa, Dil va madaniyyat, Bakou, Yazici, 1992, p. 190.
AXUNDOV Agamusa, Dil va adabiyyat, 1 vol, Bakou, Gonclik, 2003, p. 660.
AXUNDOYV Ruhulla, Se¢ilmis asarlori, Bakou, Azornasr, 1977, p. 206.

321



34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.
41.

42.
43.

44,

45.
46.

47.

48.

49.
50.

51.
52.

AXUNDOYV Ruhulla, Rusca-tiirk¢a liigat, vol 2, Bakou, Azornasr, 1929.
AXUNDOYV Mirza Fatali, Osorlori, 3 cildds, 111 vol, Bakou, Elm, 1988.

AXUNDOV Agamusa, Dil va Uslub masalalori, Bakou, Gonclik, 1970, p. 103.
BALAYEV Xaqan, Azarbaycan dilinin doviat dili kimi tasakkiilii tarixindon : XVI-XX
esrlor, Bakou, Elm va hoyat, 2002, p. 199. URL : http://www.elibrary.az/docs/bal.pdf

consultée 9 fevrier 2011.
BAYKARA Hiiseyn, Azarbaycan istiglal miibarizasi tarixi, Bakou, Azarbaycan Dovlot
nasriyyati, 1992, p. 130.
BAYKARA Hiiseyn Azarbycan milli istiglal miicadilesi.

http://www.rasulzade.org/ideology/5 1.html consultée 15 avril 2010.

http://www.gunaskam.com/tr/index.php?option=com_content&task=view&id=298&Ite
mid=44
BOSIROV Allahverdi, « Moanim fikrimca... », Baki, 16 octobre 1990.

BOSIROVA Adils, «Liigot torkibinin zonginlosmoasi vo texniki terminlor », Elm va
hayat, 1987, N° 2, p. 22.

BUNIYADOV Ziya, Qirmizi terror, Bakou, Azernasr, 1993, p. 329.

CAVADOV ©O., XOLILOV R., «Azorbaycan olifbasinda edilon bozi doyisiklor
haqqinda », Sovet Ermoanistani, 10 fevral 1959.

COFOROV Nizami, Canubi Azorbaycanda adabi dil: Normalar, Uslublar, Bakou. Elm,
1990, p. 124.

COFOROV Nizami, Azarbaycan tiirk¢asinin millilagmasi tarixi, Bakou, 1995, p. 208.
COFOROV Nizami, Azarbaycansiinasligin asaslari, Bakou, Pedagogika, 2005, p. 256.
http://ebooks.preslib.az/pdfbooks/azbooks/nizami.pdf consultée 20 novembre 2010.

COBANOV M. N., I Tiirkoloji gurultay va tiirk dillarinin miiasir problemlori, Bakou,
AzAtaM, 2006, p. 150.

COBANZADO B., Tiirk dili va adabiyyat tadrisi tisulu, 1 qismi, Bakou, Azornosr, 1926,
p. 264.

COBANZAD®O Bekir, « Elmi vo odobi dil masalasi », Maarif is¢isi, 1927, N 5.
DOMIRCIZADO O. M., Miiasir Azarbaycan dili, 1 hissa, (Fonetika, Orfoepiya,
Orfografiya, Bakou, Maarif, 1984, p. 307.

DOMIRCIZADO 8. M., Azarbaycan adabi dilinin inkisaf yollar:, Bakou, 1958, p. 44.
DOMIRCIZADO 8. M., Azorbaycan dilinin iislubiyyati, Bakou, Azorbaycan Dévlot
tadris-pedagoji adabiyyati nosri, 1962, p. 270.

322



53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.
63.

64.
65.

66.

67.

68.

69.

70.
71.

72.

73.

DOMIRCIZADO ©. M., M. F Axundov dil haqqinda ve M. F. Axundovun dili, Bakou,
Azorbaycan XMK, 1941, p. 42.

DOMIRCIZAD®O O., Azarbaycan adabi dili tarixi, Bakou, 1979.

DOMIRCIZADO . M., Klassiklarimiz dil ve yazi hagqinda, Bakou, 1981, p. 55.
DOMIRCIZADO O. M., Dilin liigat torkibi va gramatik qurulusu, Bakou,Elm, 1965, p.
49.

DOMIRCIZAD®O 8., « Blifbamiz haqqinda », Azarbaycan miiallimi, 19 iyun 1947.

Dil madaniyyati, Bakou, Elm, 1972, p. 61.

Dil madaniyyati, IV buraxilis, Bakou, Elm, 1985, p. 168.

Ermoni iddialarimin « sovet dovrii », Baki, 2009. URL:
http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=7 consultée 27 mars 2010.
OHMODOVA Salatin, Heydoar Oliyevin dil siyasati, Bakou, INCO nosriyyat evi, 2010,
p. 212.

OFONDIZADO Oziz, « Olifbalarda eynilik olmur », Baki, 25 octobre 1990.
OLIBOYZAD® Elmoaddin, Azarbaycan dilinin tarixi, 11 cild, Az Dévlot Nosriyyati,
Bakou, 2008, p. 636.

« Olifba komissiyasinda », Elm, 3 juillet 1990.

OLIYEV Rohim, « Olifba mosalosi vo milletin oyanmasi », Azarbaycan gonclori, 14

septembre 1990.
OLIYEVA Xatiro, Ortaq tiirk dili adabi dili problemi, Bakou, 1996, Avtoreferat (thése).

OLIZADO Afina, XX asrin evvallorinda Azorbaycan adabi dilinin elmi iislubu, Bakou,
1998, Avtoreferat (thése).

Kitabi Dads Qorqud ensiklopediyasi, 1-11 cild, Bakou,Yeni nogsrlor evi, 2000.

QACARLI Comils, I Turkoloji Qurultayda dil masalalari, Bakou, Azornosr, 2005, p.
143.

QASIMOV Mommad, Azari dilinds termin nece yaranir,Bakou, Azornosr, 1967, p. 46.
QASIMOV M, S., Azarbaycan dili terminologiyasimin asaslari, Bakou, Elm, 1973, p.
186.

QASIMOVA Xanim, Miistaqillik illarinds Azarbaycan dilinda termin yaradiciliginda
asas istigamatlari, Bakou, Elm, 2009, p. 129.

QOHROMANLI Nazif, Kéhna - Yeni Olifba, Azarbaycan alifbasinda doayismalor,
Bakou, 2002, p. 119.

323



74.

75.
76.

77.
78.
79.
80.
81.

82.

83.

84.

85.

86.

87.

88.

89.

90.

91.
92.
93.
94.

QOROVI Nuraddin, Ana dilinin yazilmas: haqqinda (arab alifbasi va azarbaycan dili),
1990, p. 23.

QOROVI Nuraddin, «Ag dova diizde qalmaz », Odlar yurdu, janvier 1988, N° 2.
QULIYEYV Inglab, « Molla Nosroddin va adobi dil », Elm va hayat, 1987, N 2, p. 18 -
19.

QULIYEYV Inglab, « Dilimizin miiasir inkisaf prosesi », Elm va hayat, 1987, N 5, p. 20.
QURBANOV Afat, « Azaorbaycan olifbasi problemi », Kommunist, 1 aott 1990.
QURBANOV Afat, Dil va norma, Bakou, APU, 1992, p. 46.

QURBANOV Afat, Dil va iislub, Bakou, APU, 1992, p. 46.

QURBANOV Afat, Yenidonqurma va Azorbaycan dili masalalori (tematik magalalaor
macmuasi), Bakou, 1988, p. 13.

QULIYEV T.Z., Azarbaycan adobi dilinda terminoloji yenilasma (1920-1990ci illar),
Bakou, Nurlan, 2005, p. 289.

HACIYEV Tofiq, Azarbaycan adabi dili tarixi, Bakou, 1976. p. 180.

HACIYEV Tofiq, XX asrin avvallarinda Azarbaycan adabi dili, Bakou, Maarif, 1977, p.
186.

HACIYEYV Tofiq, Satira dili, ADU nosri, Bakou, 1975, p. 176.
HACIYEV Tofiq, Molla Nasraddin’in dili va iislubu, Bakou, Yazici, 1983, p. 267.

HACIYEVA 1lhamo, Azarbaycan dilinin ictimai-siyasi terminologiyasi, Bakou, 1998,
Avtoreferat (these).

HOBIBOYLI Isa, Mohommadaga Saxtaxtli. Taleyi va sonati ( moagalalor), Bakou,
Nurlan, 2008, p. 166.

HOSONLI Comil, Azarbaycan Xalg Ciimhuriyyatinin xarici siyasati (1918-1920), 1 vol.,
Bakou, GARISMA MMC, 2009, p. 576.

HOSONOV H., Nitqg madaniyyati va tislubiyyatin asaslari, Bakou, 1999.

HOSONOV H.0, Miiasir Azarbaycan dilinin leksikasi, Bakou, Maarif, 1988, p. 305.
HOSONOV Hosrat, Yazilar va alifbalar, Bakou, 2001, p. 264.

HOSONOV Comil, Ag lakalarin gara kélgasi, Bakou, Gonclik, 1991, p. 200.
HOSONOV Comil, Azarbaycan beynalxalqg miinasibatlor sisteminda 1918-1920 ci illar,
Bakou, Azarbaycan Dovlot nosriyyati, 1993, p. 363.

324



95.

96.
97.
98.
99.

100.

101.

102.

103.

104.

105.

106.

107.

108.

109.

110.

I11.

112.

113.

114.

115.

116.

HOSONZADO Nazim, « Terminoloji sistemin tosokkiiliino dair », Elm va hayat, 1987,
N2,p.21.

HEYOT Cavad, Iki dilin miiqayisasi, Varhq elmi toplusunun alavasi, Bakou, Elm, 1991.
HUSEYNZAD®O M., « ®lifbamizin bozi horflori haqqinda », Kommunist, 18 iyun 1947.
XOLILOV Buludxan, Azarbaycan dili: diinan bu giin, Bakou, Adiloglu, 2004, p. 230.
XOLILOV Buludxan, Birinci Beynalxalg tiirkoloji qurultay, Bakou, Elm, 1999, p. 185.
XOLILOV Buludxan, Tiirkologivaya giris, Bakou, 2006, p. 384.

« Xozar », revue en langue azerbaidjanaise, N° 4, 1991.

XUDIYEV Nizami, Zamanin axart ila, Bakou, 2004, p. 742.

XUDIYEV Nizami, Torciima adabiyyati ve adabi dilimiz, Bakou, Bilik, 1991, p. 112.
XUDIYEV Nizami, Azarbaycan adabi dili liigat tarkibinin inkisafi (sovet dovrii), Bakou,
1986, p. 85.

XUDIYEV Nizami, Azarbaycan adabi dilinin zonginlasmasi yollart (sovet dévrii),
Bakou, 1987, p. 84.

XUDIYEV Nizami, Azorbaycan adabi dilinin sovet dovrii, Maarif, Bakou, 1989, p. 400.
XUDIYEV Nizami, Azarbaycan adabi dili tarixi, Ankara, 1997.

XUDIYEV Nizami, Radio, Televiziva va adabi dil, Bakou, Azorbaycan Dovlot
nasriyyati, 2001, p. 659.

XUDIYEV Nizami, Xalgin tarixi haqqi : dilimiz varligimiz, Bakou, Azorbaycan
nosriyyati, 2003, p. 336.

XUDIYEV Nizami, Heydor Oliyev va Azarbaycan dili, Bakou, Tahsil, 1997, p. 288.
XULUFLU Voali, mla Liigati, Bakou, Azarnasr, 1929.

IBRAHIMLI Xaloddin, Azarbaycan Siyasi miihacirati (1920-1991), Bakou, Elm, 1996,
p- 304.

IBRAHIMOV Mirzo, Ana dili hikmat xazinasi (maqalalor), Bakou, Azorbaycan dovlot
nasriyyati, 1991, p. 130.

IBRAHIMOV Mirzo, « Dilimizin inkisaf yollar1 haqqmnda », Azorbaycan filialinin
xabarlari, N 12, dekabr 1944, Bakou, EAAzF nosriyyati, p. 39-57.

ISMAYILOVA Giilaro H., « Sovet dovriindo Azorbaycanda olifba masalosinin halli »,
Azarbaycan SSR Elmlor Akademiyasinin xabarlori, Odabiyyat, dil va incasanat seriyasi,
1967, N 3-4. p. 128-144.

ISMAYILOVA Giilara, « Sovet dovriinde Azorbaycan yazisinin inkisafi ( 1920-1926) ».
Azarbaycan SSR Elmlar Akademiyasimin xabarlori, Ictimayi elmlor seriyasi, 1963 N 5, p.
45-56.

325



117.
118.
119.
120.

121.

122.
123.

124.
125.

126.

127.

128.

129.

130.
131.

132.

133.

134.

135.

136.

137.
138.

KOCORLI Firidun bey, Azarbaycan adabiyati, 2 cildo, 1 cild, Bakou, Elm, 1978, p. 595.
KOROGLU Xaliq, « Man sozliimii demisom », Azarbaycan, 15 juin 1990.

« Latin alifbasina kegmaya ehtiyac varmi ? » Kommunist, 23 juin 1990.

MAHMUDOV ©., «Olitba vo orfografiyamizin bozi masalalori », Odabiyyat va
incasanat, 9 iyul 1955.

MEHDIYEVA Sevil, Azarbaycan adabi dili tarixi (dort cildds), Bakou, Sorg-Qoarb,
2007.

MOHORROMOV A., Azarbaycan adabi dilinin sovet dovrii, Bakou, 1961, p. 84.
MOHORROMOV A., «Orfoqrafiya qaydalar1 layihosini daha da tokmillogdirmali »,
Azarbaycan miiallimi, 19 sentyabr, 1957.

MOHORROMOV Q., Televiziya nitqi va adabi taloffiiz, Bakou, 1999.

MOHORROMOV Q., Dilimizin zonginlasmasinda televiziya va radionun rolu. Nitq
madaniyyati masalalori, Bakou, Elm, 1988.

MOMMOD Cofoar, « Latin alifbast lazimdirmi? », Kommunist, 16 octobre 1990.
MOMMBODLI Nadir, Alinma terminlar (1920-1995c¢i illor), Elm, Bakou, 1997, p. 314.
MOMMODOV Miiseyib, Nariman Naorimanovun publisist iislubu, Bakou,Yazi¢1, 1985,
p. 170.

MOMMODOV Miiseyib, « Miiasir Azorbaycan dilindo s6z yaradicilii », Elm va hayat,
1987, N 7, p. 22-23.

MOMMODOV Xoaqani, Azarbaycan milli harakati 1875-1918 illor, Bakou, p. 170.
MOMMODOV Xeyrulla, « Okingidon » « Molla Nadraddina » gadar, Bakou, Yazig,
1987, p. 268.

MOMMODOV Miiseyib, Norimanov va ana dili, Elm, Bakou, 1971, p.79.
MOMMODOVA Pervin, Atatiirkiin dil siyasati, Bakou, Nurlan, 2003, p. 231.
MORDONOV Misir, QULIYEV Bskar, Azarbaycan tahsili xalg cumhuriyyati illorinda
(1918-1920), Bakou, Casigoglu, 2003, p. 240.

MORDONOV Misir, Azarbaycan tahsili diinan, bugiin, sabah, Bakou, Tohsil nasriyyati,
2006, p. 300.

Molla Nasraddin, Azorbaycan SSR Elmlor Akademiyasi Nizami adina ©Odobiyyat
institutum Odobi abidalor seriyasi, on iki cilddo ( 1906-1931), 1-ci cild ( 1906-1907),
Bakou, Elm, 1988.

NEMANZADE Omor Faiq, Secilmis asarlori, Bakou, Yazic1, 1992, p. 305.

NOCOFOV Boxtiyar, Azarbaycan Demokratik Respublikasi (daxili va xarici siyasati),
Bakou, 1992, p.78.

326



139.

140.
141.
142.

NORIMANOGLU Kamil Voli, Azorbaycan Déviat dili siyasati, Bakou, Cinar-Cap,
2006, p. 255.

NIJAT Olisa, Nagillara dénan tarix, Bakou, Azarnasr, 1993, p. 160.

Orfografiya liigati, ( ©. Babazads, D. Guliyev, ©. Oliyev...), Bakou, 1940.

PASAYEVA Giilson, Sovet dil siyasati standartlarindan Avropa standartlarina dogru :

Azarbaycan niimunasi, URL:

http://www.sam.gov.az/sites/default/files/publications/af2 gulsen pasayeva sovet dil sivaset

143.
144.

145.

146.

147.

148.

149.

150.

I51.

152.

153.

154.

155.

156.

i_standartlarindan_avropa_standartlarina_dogru_azerbaycan_numunesi.pdf consultée 10
mars 2010.

ROSULZADO Mommad ©Omin, Bolseviklaorin sarq siyasati, Bakou, Sabah, 1994, p. 131.
ROSULZADO Mommod Omin, Cagdas Azorbaycan tarixi, Bakou, Gonclik, 1991,

http://www.rasulzade.org/books/6_1.html, consultée 7 octobre 2010.
ROSULZADO Mommad Omin, Azarbaycan climhuriyyati, URL:

http://www.rasulzade.org/books.html , consultée 11 octobre 2012.

RUSTOMOV R., «Sovet hakimiyati illorindo Azorbaycan dili liigat torkibinin rus
dilinin tosiri ilo zonginlosmasi », Az SS REA Nizami adina adabiyyat va dil institutunun
asarlori. VI cild, Bakou, 1954, p. 5-20.

SADIQOVA Sayali, Azarbaycan dili terminologiyasinin nazori problemlari, Bakou,
Elm, 2002, p. 230.

SOID Xalid, Yeni alifba yollarinda aski xatira va duygularim, Bakou, 1929, p. 147.
SIROLIYEV M. A., Bak: dialekt;, Bakou, AZSSREA nosriyyati, 1949, p. 250.
SIRBLIYEV M. A., «Istilahlar yaradilmasindaki osas prinsipler », Dil Institutun
asarlori, I cild, Bakou, Az SSREA nosriyyati, 1947, p. 27 - 42.

SIROLIYEV M. A., « Azorbaycan dilinin orfoqrafiyasi », Azarbycan maktabi journall,
Bakou, 1951, dekabr, N 9, p. 17-23.

SIROLIYEV M. A., « Olifbamizin bozi ndqgsanlari haqqinda », Kommunist, 22 iyun
1947.

SIROLIYEV M. A., ©. Damirgizada, R. Riistomov, Z. Budaqova, « Azarbaycan dilinin
orfografiya qaydalari layithosi vo« s, 10, € j+te» qosa sosli horflori haqqinda,
Kommunist, 29 sentyabr 1957.

SIROLIYEV M. S., Azarbaycan dili orfoepiyasimn asaslari, Bakou, 1970.
Terminologiya masalolori, Az SSSR EA royasot heyyoti yaninda terminologiya
komitasi, Bakou, Elm,1990.

VEYSOLLI Foxraddin, Dil, Camiyyat va Siyasat, Bakou, 2004, p. 308.

327



157.

158.

159.

160.

161.

VOLIYEV Tofig, ISMAILOV Eldar, HOSONOV Comil, QAFFAROV Tahir,
Azarbaycan tarixi 11 sinif, p.351.

YADIQAR (Veysall/i/ov) Foxraddin, Dilimiz, geyratimiz, qaygilarimiz, Maarif, Bakou,
1997, p. 175.

YADIQAR (Veysall/i/ov) Foxraddin, « ©lifba modoniyyastin guzgiisiidiir » (miitoxassiz
royi), Ana sozii, 1990, N° 2.

YAGUBLU Noriman, Azorbaycan Milli Istiglal miibarizasi vo Mammad Omin
Rosulzads, Bakou, 2001, p. 154.

YAGUBOVA Tohminoa, Azarbaycan matbuat dilinda alinmalar, Bakou, Azorbaycan
Milli Elmlor Akademiyasi Nosimi adina Dilgilik Institutu, MBM, 2008, p. 153.
http://www.anl.az/el/y/yt_amda.pdf consultée 04 octobre 2011.

En anglais

162.

163.

164.

165.

166.

167.

168.

169.

ALGAR H., « Akiindzada », Encyclopaedia Iranica, december 15, 1984, vol. 111, fasc.

7, pp- 735-740, URL: http://www.iranicaonline.org/articles/akundzada-playwright

consultée 22 octobre 2012.

ALTSTADT Audry L., The Azerbaijani Turks, Power and identity under Russia Rule,
California, Hoover Institution Press, Stanford University, Stanford, 1992, p. 331.
BILINSKY Yaroslav, « The soviet education laws of 1958-59 and Soviet nationality
policy », Europe-Asia Studies, Vol.14, N° 2, 1962, October, University of Delaware, pp.
138-157.

DOEFER G., « Azeri Turkish », Encyclopaedia Iranica, december 15, 1988, vol. III,

fasc. 3, pp. 245-248, URL: http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-viii
consultée 22 octobre 2012.

JOHANSON Lars, «Iranian Elements in Azeri Turkish », Encyclopaedia Iranica,
December 15, 1988, vol. 111, fasc. 3, pp- 248-251, URL:
http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-ix consultée 22 octobre 2012.
JOHANSON Lars and CSATO Eva Agnes, The Turkic Languages, London, New York,
Routledge, 1998, p. 504.

HOSKING Geoffrey Alan, A history of the Soviet Union 1917-1991, 1985, Fontana

Presse.
HOLM John, Languages in contact. The partial restructuring of vernaculars, 2004,
Cambridge, p. 175.

328



170.

171.

172.

173.

174.

175.
176.

177.

178.

179.

180.

181.

182.

HROCH Miroslav, « From National Movement to the Fully- formed Nation : the
National- building Process in Europe », in Gopal Balakrishnan, Mapping the nation,
New Left Review, New-York and London, 1996, p. 78.

KEDDIE Nikki, « Afgant Jamal al-Din », in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, fasc. 5, pp.
481-486. URL: http://www.iranicaonline.org/articles/afgani-jamal-al-din

KEDDIE Nikki, Sayyid Jamal “al-Afghani”: A Political Biography, Berkeley:

University of California Press, 1972.

KUSHNER David, The rise of Turkish Nationalism 1876-1908, London, Frank Cass and
Company limited, 1977, p. 126.

LAZZERINI Edward J., « Cadidism at the turn of the twentieth century: a view from
within » in Cahiers du monde russe et soviétique, Vol. 16, N° 2, (avril-juin), 1975, pp.
245-277, publié par EHESS, URL:
http://www.jstor.org/stable/20169725?0rigin=JSTOR-pdf consultée 25 mai 2011.
LEWIS Bernard, Islam and the West, New Y ork, Oxford University Press, 1994, p. 240.
LEWIS Geoffrey, The Turkish Language Reform: A Catastrophic Success, New York,
Oxford University Press, 1999, p. 190.

MARTIN Terry, The affirmative Action Empire, Nations and Nationalism in the Soviet
Union, 1923- 1939, Cornell University Press, Ithaca and London, 2001, p. 497.
SWIETOCHOWSKI Tadeusz, Russia and Azerbaijan: A borderland in transition, 1995,

Columbia University Press, New York, p. 290.

SWIETOCHOWSKI Tadeusz, Russian Azerbaijan 1905-1920. The shaping of national
identity in a Muslim community, Cambridge University Press, 1985, p. 256.

VAN DER LEEUW Charles, Azerbaijan: a quest for identity: a short history. New
York, St Martin’s press, 1998, p. 224.

WEINREICH Uriel, Languages in Contact, Columbia University, New York, 1953, p.
148.

YARSHATER E., «The Iranian Language of Azerbaijan », Encyclopaedia Iranica,
December 15, 1988, vol. 111, fasc. 3, pp- 238-245, URL :

http://www.iranicaonline.org/articles/azerbaijan-vii consultée 22 octobre 2012.

329



En francais

183.

184.

185.

186.

187.

188.

189.

190.

191.

192.

193.

194.

195.

AFANASYAN Serge, [’Aménie, [’Azerbaidjan et la Géorgie, de l’indépendance a
linstauration du pouvoir soviétique 1971-1923, Harmattan, 1991, p. 260.

BAZIN Louis, GOKALP Altan, Le livre de Dede Korkut. Récit de la Geste oghuz,
(traduction), avec préface de Yachar Kemal, L’aube des peuples, Gallimard, 1998, p.
247.

BENNIGSEN Alexandre, LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, La Presse et le
mouvement national chez les musulmans de Russie avant 1920, Paris, Mouton & Co,
1964, p. 386.

BENNIGSEN Alexandre, « Mollah Nasreddin et la presse satirique musulmane de
Russie avant 1917 », in Cahiers du monde russe et soviétique, 1962, Vol. 3, N° 3, p.
505-520.

BIROL Caymaz, Emmanuel Szurek, « La révolution au pied de la lettre. L’invention de
I’alphabet turc », European Journal of Turkish Studies (online), 6 / 2007, online since
19 November 2009. URL : http://ejts.revues.org/index1363.html consultée 10 novembre
2010.

BOGDAN Henry, Histoire des peuples de [’ex-URSS du IX siecle a nos jours, Perrin 12,
avenue d’Italie, Paris, 1993, p. 442.

BOMBACI Alessio, Histoire de la littérature turque, (traduit par Iréne Melikoff),
Librairie C. Klincksieck, Paris, 1968, p. 435.

BOZDEMIR Michel, CALVET Louis-Jean, Politiques linguistiques en Méditerranée,
Honoré Champion, Paris, 2010, p. 395.

BOZDEMIR Michel, « La Turquie et I’espace turcophone », Géopolitique, Caucase et
Asie centrale, N°79, Puf, juillet-septembre 2002, pp.48-53.

BOYER Henri, Introduction a la sociolinguistique, Dunod, Paris, 2001, p. 104.
BRUNOT Ferdinand, Histoire de la langue francaise des origines a 1900, (en 1X
tomes), tome IX, La Révolution et ’Empire. Premiere partie, Le francais langue
nationale, Paris, Librairie Armand Colin, 1927, p. 616.

BRUNOT Ferdinand, Histoire de la langue francaise des origines a nos jours, (en XIII
tomes), tome X, La langue classique dans la tourmente, Premiere partie, Librairie
Armand Colin, 1968, p. 580.

BURNEY Pierre, Les langues internationales, « Que sais-je ? », 1962, Paris, PUF, p.
126.

330



196.

197.

198.

199.

200.

201.

202.

203.

204.

205.

206.

207.

208

CAFEROGLU Ahmet, « Azéri, dialecte turc », Encyclopédie de 1’Islam, Leyde E. J.
Brill, Paris, 1960, tome 1 (A-B), p. 197-200.

CALVET Louis-Jean, « Aux origines de la sociolinguistique la conférence de
sociolinguistique de I'UCLA (1964)», in Langage et la société, 1999, volume 88,
numeéro 88, pp- 25-57, URL
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/Isoc_0181-

4095 1999 num_ 88 1 2867 consultée le 11 juillet 2012.

CALVET Louis-Jean, La guerre des langues, et les politiques linguistiques, Hachette
Littérature, collection Pluriel, 1999, p. 294.

CALVET Louis-Jean, La sociolinguistique, P.U.F, « Que sais-je ? », 2009, (6° éd.), p.
128.

CALVET Louis-Jean, GRIOLET Pascal, Impérialismes linguistiques hier et
aujourd’hui. Actes du colloque franco-japonais de Tokyo (21, 22, 23 novembre 1999),
INALCO/EDISUD, p. 383.

CALVET Louis-Jean, Essais de linguistique. La langue est-elle une invention des
linguistes ? Plan, 2004, p. 250.

CASTAGNE Joseph, « Le mouvement de latinisation dans les Républiques soviétiques
musulmanes et les pays voisins, (document de la presse russe) », Revue des études
islamiques, 1928, tome II, cahier IV, Vol. 1, p. 560-595, Paris, Librairie orientaliste Paul
Geuthner.

CASTAGNE Joseph, « La latinisation de I’ Alphabet Tiirk dans les Républiques Turko-
Tatares de I’U.R.S.S. » in Revue des études islamiques, 1927, tome 1, cahier III, Vol. 1,
p. 321-353, Paris, Librairie orientaliste Paul Geuthner.

CASTAGNE Joseph, « Le Congres de Turkologie de Bakou ; Mars, 1926 », in Revue du
monde musulman, tome 63, p. 15-90, Edition Ernest Leroux, Paris, 1926.

CASTAGNE Joseph, Le bolchevisme et I’Islam. Les organisations soviétiques de la
Russie musulmane, Revue du Monde musulman, volume 51-52, Paris, E. Leroux, 1922,
p. 254.

CHABRIER Edith, « Les délégués au Premier Congres des peuples d’Orient », Cahiers
du monde russe et soviétique, vol. 26, janvier-mars, 1985, pp. 21-42.

COHEN Marcel, Histoire d’une langue. Le Frangais (des lointaines origines a nos
jours), MESSIDOR /EDITIONS SOCIALES, Paris, 1987, p. 513.

. CONSTANT Antoine, L Azerbaidjan, Karthala, Paris, 2002, p. 390.

331



209.

210.

211.

212.

213.

214.

215.

216.

217.

218.

219.

220.

DENY lJean, Grammaire de la langue turque (dialecte osmanli), Paris, Imprimerie
nationale, tome V, p. 1218.

DUMONT Paul, « La revue Tiirk Yurdu et les musulmans de I’Empire russe, 1911-
1914 », Cahier du monde russe et soviétique, 1974, vol. 15, N 3, p. 315- 333.
DUMONT Paul, « La fascination du bolchevisme : Enver pacha et le parti des soviets
populaires », 1919-1922, in Cahiers du monde russe et soviétique, 1975, Vol. 16, N° 2
p. 141-166.

EYYUBOVA Aygiin, Méthodologie de [’enseignement de [’azéri langue étrangere ».
Approche comparative (frangais et turc) et application a Internet, Paris, 2005 (thése de
doctorat).

FORQUIN Jean-Claude, «Labov (William)-Sociolinguistique (Sociolinguistic
patterns) », in Revue francaise de pédagogie, 1978, vol. 42, n°l, pp. 79-81.URL:
http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/rfp 0556-

7807 1978 num 42 1 2134 t1_0079_0000_1, consultée le 11 juillet 2012.

FODOR Istvan, HAGEGE Claude, La réforme des langues : histoire et avenir ; The

language reforme : history and future, en 6 volumes, vol 1,1983, Hamburg., vol 2,
1983, vol 6, 1994.

IMART Guy, « Le mouvement de « latinisation » en URSS », Cahiers du monde russe
et soviétique, 1965, Vol. 6, N° 2, p. 223-239.

IMART Guy, « Développement et planification des vernaculaires: I’expérience
soviétique et le Tiers-monde », in FODOR Istvan, HAGEGE Claude, La réforme des
langues : histoire et avenir ; Hamburg, 1983, vol. 2. pp. 211-240.

IMART Guy, « Un intellectuel azerbaidjanais face a la Révolution de 1917 : Séméd-aga
Agamaly oglu », Cahier du monde russe et soviétique, vol. 8, N°4, octobre-décembre
1967, pp. 528-559.

GEORGEON Francgois, « Des Ottomans aux Turcs : naissance d’une nation », Volume
16 d’Analecta Isisiana, Istanbul, 1995, Les Editions Isis, 1995, I'Université du
Michigan, p. 488.

GEORGEON Frangois, « Note sur le modernisme en Azerbaidjan au tournant du
siecle ». in Cahiers du monde russe : Russie, Empire russe, Union soviétique, Etats
indépendants. 1996, vol. 37, N° 1-2, pp. 97-106.

KAPPELER Andreas, La Russie. Empire multiethnique, Paris, Institut d’Etudes slaves
(traduit de I’allemand par Guy Imart), 1994, p. 415.

332



221.

222.

223.

224.

225.

226.
227.

228.

229.

230.

231.

232.

233.

234.

235.

LAURAT Lucien, Staline la linguistique et ['impérialisme russe, Paris, Les iles d’or,
1951, p. 91.

LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, BENNIGSEN Alexandre, « Le probléme
linguistique et 1’évolution des nationalités musulmans en U.R.S.S. », Cahiers du monde
russe et soviétique, 1960, Vol. 1 N°3, pp. 418-465.

LEMERCIER-QUELQUEJAY Chantal, « La presse périodique musulmane de Russie
avant 1920 », Cahier du monde russe et soviétique, 1962, Vol. 3, N 1, p. 140-165.
LEWIS B., PELLAT Ch., SCHACHT J., Encyclopédie de I’Islam, Tome 11, livraison
38, Paris, Edition G.-P. Maisonneuve& Larose S.A., 1965.

MEILLET Antoine, COHEN Marcel, Les langues du monde, CNRS, Paris, 1952, p.
1294.

MONTEIL Vincent, Les musulmans soviétiques, Seuil, Paris, 1957, p. 192.
Revendications de la Délégation de Paix de la République de |’Azerbaidjan du Caucase,
présentées a la Conférence de la Paix, a Paris, P. Harambat, 1919.

STRAUSS Johann, « Modernisation, nationalisation, désislamisation : la transformation
du turc aux XIXe-XXe siecles », pp. 135-159 in Revue des mondes musulmans et de la
Meéditerranée, N 124, 2008-2, Langues, religion et modernité dans I’espace musulman.
STRAUSS Johann, « Purisme et modernisation linguistique : le cas du Turc de Turquie
et de I’Azerbaidjanais », BOZDEMIR Michel, CALVET Louis-Jean, Politiques
linguistiques en Méditerranée, Honoré Champion, Paris, 2010, pp. 349-376.

TOINET Marie-France, « La politique pétroliére des Etats-Unis a 1’égard de 1’URSS
1917-1927 », Revue frangaise de science politique, 17 e année, N 4, 1967, pp. 689-712.
URJEWICZ Charles, « L’identité azérie a 1’épreuve de 1’indépendance » in Revue du
monde musulman et de la Méditerranée, N° 59-60, Des ethnies aux nations en Asie

centrale, 1991, pp. 117-122.

VATIN Nicolas, « De Iosmanli au turc, les aventures d’une langue », Revue de
I’Occident musulman et de la Méditerranée, 1988, N° 1, pp. 68-84.

VILLARD Laurence, BALLIER Nicolas, Langues dominantes langues dominées.
Publications des Université de Rouen et du Havre, 2008, p. 441.

YERASIMOS Stéphane, Question d’Orient. Frontieres et minorités des Balkans au
Caucase, Edition La découverte, Paris XIII, 1993, p. 246.

YBERT-CHABRIER Edith, « La pétition des musulmans du Caucase en réponse a
I’Oukase du 18 février 1905 », Cahiers du monde russe 2 /2007, vol 48, pp. 243-258.

333



URL : www.cairn.info/revue-cahiers-du-monde-russe-2007-2-page-243.htm, consultée le 24

236.

septembre 2012.
WERTH Nicolas, « Alphabétisation et idéologie en Russie soviétique, vingtieme siecle,

Révue d’histoire, 1986, vol.10, N° 1, pp. 19-36.

En russe

237.

238.

239.

240.

241.

242.

243.

244.

245.

246.

247.

AGAMALY-OGLY Samedaga, « K predstojas¢emu tyurkologiceskomu s’ezdu v
Azerbajdzane » Novyj Vostok, 1925, Moscou, N°10-12, pp. 216-217.
AGAMALY-OGLY Samedaga, Neotloznyje nuzdy tjurko-tatarskih narodov, Bakou,
1925, Izdanie Komiteta Novogo Tyurkskogo Alfavita, p. 88.

AGAZADE F. KARAKASLY K. Ocerk po istorii razvitija dvizenija novogo alfavita i
ego dostijenija, 1zdaie VCK NTA Kazan, 1928, p. 133.

Azerbajdzanskaja Demokraticeskaja Reaspublika (1918-1920), Zakonodatel’nye akty
(sbornik dokumentov), 1zd-vo azerbajdzan, Bakou, 1998, p. 560.

Azerbajdzanskaja Demokraticeskaja Respublika, Sbornik statej posvjacsennyj 90-letiju
Pervoj  Respubliki, Moscou, Izd-vo  Salam  Press, 2008, p. 136.

http://www.azerworld.info/modules/mydownloads/cache/files/adr.pdf, consultée le 09,

septembre 2010.

Azerbajdzan i Rossija : obscestva i gosudarstva, (rédacteur FURMAN D. E.) Publikacii
Muzeja 1 obsCestvennogo centra imeni Andreja Saharova, Moskva, 2001, p. 491.
ALAVERDOV K. « K itogam pervogo plenuma nau¢nogo soveta VCK NA (16 — 20
février 1933) », Pis’'mennost’ i revoljucija (recueil), Sbornik 1, Izdanie VCK NA,
Moscou-Saint Petersbourg, 1933, pp. 6-13.

ALIEV lgrar, Istorija Azerbajdzana s drevnejsih vremjon do nacala XX veka, Bakou,
Elm, 1995, p. 234, URL : http://www.preslib.az/ru/view/ebooks/i/

http://www.elibrary.az/docs/istor.pdf consultée 09 septembre 2010.

ALIEV Umar «Pobeda latinizacii-lu¢Saja pamjat’ o Agamaly-ogly », Kul'tura i
pis’mennost’ Vostoka, livre VII-VIIIL, pp. 17-30.

ALPATOV V. M. 150 jazykov i politika 1917-2000, Sociolingvisticeskie problemy SSSR
i postsovetskogo prostranstva, Moscou, KRAFT+IV RAN, 2000, p. 223.

ARSARUNI A., « Krizis tjurkskoj ideologii », Novyj Vostok, 1928, N° 22, pp. 249-253.

334



248.

249.

250.

251.

252.

253.

254.

255.

256.

257.

258.

259.

ATAKISIEV A. M., Istorija Azerbajdzanskogo gosudarstvennogo universtiteta, 1zd-vo
Azerbajdzanskogo universtiteta, 1989, p. 829.

AHMEDOV Gusein Istorija razvitija Skoly i pedagogiceskoj mysli AzerbajdZana,
Bakou, 2002, p. 358.

BALAEV Ajdyn, Etnojazykovye processy v Azerbajdzane v XIX-XX vv, Nurlan, Bakou,
2005, p. 327.

BALAEV Ajdyn, Azerbajdzanskoje nacional no-demokraticeskoje dvijenie 1917-1920,
Baku, 1990, p. 87, URL: http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1

consultée le 16 septembre 2010.

BALAEV Ajdyn, Mammed Emin Resulzade (1884-1955), Moscou, Izdatel’stvo
« Flinta », 2009, p. 288. URL: http://gendocs.ru/v11160/?download=1 consultée le 23
mai 2011.

BALAEV Ajdyn, Azerbajdzanskoe nacional 'no-demokraticeskoje dvijenie 1917-1920,
Baku, 1998, p. 280, http://gendocs.ru/v20507/?download=1 consultée le 23 mai 2011.

BASKAKOV N. A., «O sovremennom sostojanii i dal’nejSem soverSenstvovanii
alfavitov tjurkskih jazykov narodov SSSR », Voprosy soversenstvovanija alfavitov
tjurkskih jazykov SSSR, Moscou, Izdatel’stvo Nauka, 1972, p. 238.

BROJDO G. I. « K voprosu o zamene arabskogo alfavita latinskim », in V bor’be za
novyj tiurkskij alfavit, (la rédaction de PAVLOVIC M., Moscou, Izdanie naué¢noj
associacii vostokovedenija pri CIK SSSR, 1926, p. 40-43.

BUDAGOVA Z. 1., ISMAILOVA G. G., « Orfografija Azerbajdzanskogo jazyka », in
Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, Moscou, Akademija Nauk SSSR,
Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, 1976, p. 303, pp. 48-62

VERDIEVA H. Ju, «K voprosu o demograficeskih izmenenijah v Severnom
Azerbajdzane v nacale XIX veka », Trudy naucnoj konferencii, posvjasjonnoy dnju
vostanovlenija AzerbajdZanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Elm, 1991, pp. 73-77.
VERDIEVA H. Ju., Pereselenceskaja politika rossijskoj imperii v Severnom
Azerbajdzane, Bakou, 1zd-vo Altaj, 1999, p. 298.

VOLHONSKIJ Mihail, MUHANOV Vadim, Po sledam Azerbaidzanskoj
Demokraticeskoj Respubliki, Serija Evrovostok, Izdatel’stvo Evropa, 2007, p. 256,
URL : http://bookz.ru/authors/vadim-muhanov/po-sleda_842/1-po-sleda_842.html
consultée le 15 septembre 2010, http://likebook.ru/books/view/20359/?page=1 consultée
le 15 septembre 2010, http://fb2lib.net.ru/read online/89005#TOC id11270474 15 le
septembre 2010.

335



260.

261.

262.

263.

264.

265.

266.

267.

268.

269.

270.

271.

272.

273.

GASANLY Dzamil’, Hruscjovskaja «Ottepel’ » i nacional 'nyj vopros v Azerbajdzane
(1954-1959), Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2009, p. 661.

GASANLY Dzamil’, SSSR-Iran: Azerbajdzanskij krizis i nacalo holodnoj vojny 1941-
1946, Moscou, Geroi Otecestva, 2006, p. 557.

GRANDE B. «K voprosu ob alfavitnom stroitel’stve SSSR », Prosvescenie
nacional 'nostej, 1931, N°10, pp.72-77.

DARABADI Parvin, Geopoliticeskoe soperni¢estvo na Kavkaze v nacale XX veka

(geoistoriceskij ocerk), URL: http://www.ca-c.org/c-g/2006/journal_rus/c-g-

1/18.darabadiru.shtml#nazad16 consultée 15 le septembre 2010.

DEMIRCIZADE A. M., « O pereodizacii istorii azerbajdzanskogo literturnogo jazyka,
in Struktura i istorija tjurkskih jazykov, pp. 251-260, Moscou, Nauka, 1971.

DESERIEV Ju. D., Razvitie nacional ‘no-russkogo dvujazycija, Moscou, Nauka, 1976,
p. 367.

ZIRKOV L., «K reforme alfavitov vostoényh narodnostej », Novyj Vostok, 1925,
Moscou, N°10-12, pp. 223-235.

IBRAGIMBEILI HadZi Murat, Rossija i Azerbajdzan v pervoj treti XIX veka (iz voenno-
politiceskoj istorii), Moscou, Nauka, 1969, p. 151.

ISAEV N. 1., « Nekotorye aspekty social ‘noj politiki Azerbajdzanskoj Demokrati¢eskoj
Respubliki », Trudy naucnoj konferencii, posvjasc¢jonnoj dnju vosstanovlenija

Azerbajdzanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Elm, 1991, pp. 130-134.

ISMAILOV El'dar, Ocerki po istorii Azerbajzana, Moscou, Izdatel’stvo Flinta, 2010, p.
424 ; URL : http://history.az/pdf.php?item_id=20110906052041053 &ext=pdf

http://history.az/browse.php?sec_id=8&sort=1 consultée le 12 octobre 2012.

ISHAKOVA H. F., Struktury terminologiceskih sistem. Tjurkskie jazyki, Moscou,
Nauka, 1987, p. 125.

KONONOV A. N., Nekotorye voprosy izucenija istorii otecestvennogo vostokovedenija,

Moscou, Izdatel’stvo vosto¢noj literatury, 1960.

KONONOV A. N., Istorija izucenija tjurkskih jazykov v Rossii, Saint Petersbourg,
Nauka, 1982, p. 359.

LEVIN I, «Materialy k politike carizma v oblasti pis’mennosti « inorodcev » »,

Kul’tura i pis ‘'mennost’ Vostoka, livre 6, Bakou, 1930.

336



274.

275.

276.

277.

278.

279.

280.

281.

282.

283.

284.

285.

286.

287.

LUNACARSKIJ A. «Latinizacija russkoj pis’mennosti », Kul'tura i pis 'mennost’
Vostoka, livre 6, Bakou, 1930, pp. 20-26.

MUSAEV K., M., Orfografii Tjurkskih literaturnyh jazykov SSSR, Moscou, Akademija
Nauk SSSR, Institut jazykoznanija, Izdatel’stvo Nauka, 1976, p. 303.

MUSAEVA T. A., Revolucija i narodnoe obrazovanie v AzebajdZane, 1zdatel’stvo Elm,
Bakou, 1979, p. 258.

MUSAEVA Tamilla, MAMMEDOV Adil’ Vaznaja veha na puti razvitija pis ‘'mennosti
Azerbajdzanskogo naroda (k 80-letiju Pervogo Tjurkskogo s’ ezda), 1zdatel’stvo Tahsil,
20006, p. 72.

MUSTAFAZADE Rahman, Dve respubliki Azerbajdzansko-rossijskie otnosenija v
1918-22gg, Moscou, 2006, p. 355.

NAZARLI Aziza, Narodnoe obrazovanie v Azerbajdzanskoj respublike (1918-1920),
Bakou, Nurlan, 2008, p. 224.

NAZARLI Aziza, « Dejatel’nost’ pravitel’stva Azerbajdzanskoj Demokratic¢eskoj
respubliki v oblasti srednego obrazovanija 1918-1920 gg », Trudy naucnoj konferencii,

posvjascionnoj dnju vosstanovlenija Azerbajdzanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Elm,

1991, pp. 125-130,

« Naucnaja sessija po voprosam razvitija nacional’nyh jazykov i pis’mennosti narodov

SSSR », Vestnik Akademii Nauk, 1950, Ne2, pp. 74-80.

PASAEV A. A., « O nekotoryh voprosah stanovlenija literatury i isskustva v sovetskom
Azerbajdzane (po materialam central nyh gosarhivov respubliki) », Azorbaycan arxivi

jurnal, 1969, N° 1 pp. 69-104.

Pervyj Vsesojuznyj tjurkologiceskij s’’ezd, (26 février-5 mars 1926). Stenograficeskij
otcjot, Bakou, 1926, p. 426.

Pervyj Vsesojuznyj tjiurkologiceskij s’ ’ezd, Hronika, Novyj Vostok, 1926, N°12, Moscou,
pp. 334-341.

« II Plenum Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta (VCK) novogo-tjurkskogo alfavita,
Hronika », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°20-21, pp. 489-493.

POLIVANOV E. D., «Osnovnye formy grafi¢eskoj revoljucii v tureckih
pis’mennostjah SSSR », Novyj Vostok, Moscou, 1928, N°23-24, pp. 314-330.
POLONSKIJ L., « Inokomyslie», Bakinskij rabocij, 1989 n° 5, 6.

337



288.

2809.

290.

291.

292.

293.

294.

295.

296.

297.

298.

299.

300.

RZAEVA S. A., «Trudnosti v likvidacii negramotnosti sel’skogo naselenija
Azerbajdzana v 1920-1927 godah », Trudy naucnoj konferencii, posvjascjonnoj dnju
vosstanovlenija Azerbajdzanskoj gosudarstvennosti, Bakou, Elm, 1991, pp. 140-142.
RUSTAMOVA-TOGIDI Solmaz, Mart 1918 g. Baku. Azerbajdzanskie pogromy v
dokumentah, Bakou, 2009, p. 864, URL:
http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée le 20 avril 2010.
SAMOJLOVIC A., « Novyj tureckij alfavit. (Pis’ma iz AzerbajdZana), Novyj Vostok,
1924, N°5 pp. 389-391.

SAMOJLOVIC A., « Pervaja Azerbajdzanskaja konferencija po orfografii », Hronika,
Novyj Vostok, 1928, Moscou, N°20-21, pp. 493-494.

Stenograficeskij otcjot vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central ' nogo Komiteta Novogo
Tjurkskogo Alfavita (zasedavsego v Taskente ot 7-go po 12-e janvarja 1928, Bakou,
1929.

Stenograficeskij otcjet vtorogo plenuma Vsesojuznogo Central’nogo Komiteta Novogo
Alfavita, Alma-Ata, 1930, p. 268.

SEIDZADE D. B., Azerbajdzanskie deputati v Gosudarstvennoj Dume Rossii, Bakou,
1991,  Azerbajdzanskoe  gosudarstvennoe  izdatel’stvo,  p. 123, URL:
http://www.history.az/browse.php?sec_id=8&sort=3&pn=1 consultée le 20 mars 2011.
S. S. « Reforma alfavita v Turcii », Novyj Vostok, 1929, N°25, pp. 249-257.
TALYBOVA S. G. «Iz istorii blagotvorite]’nogo obscestva Nesri-Maarif », in Trudy

naucnoj  konferencii,  posvjas¢ennoj  dnju  vosstanovienija  Azerbajdzanskoj
gosudarstvennosti, Bakou, Elm, 1991, pp. 105-124.

TJURJAKULOV N., « K voprosu o latinizacii tjurskih alfavitov », Novyj Vostok,
Moscou, 1925, N°10-11, pp. 218-222.

HOSKING Dzefri, Istorija Sovetskogo Soyuza 1917-1991, Moscou, Vagrius, 1994, p.
510.

JAKOVLEV N., «Problemy nacional’noy pis’mennosti vosto¢nyh narodov SSSR »,
Novyj Vostok, 1925, Moscou, N°10-11, pp. 236-242.

JAKOVLEV N., « Za latinizaciju russkogo alfavita », Kul'tura i pis 'mennost’ Vostoka,
Bakou, N°6, 1930, izd. VCK NTA, pp. 27-43.

338



En turc

301.

302.

303.

304.

305.

306.

307.

308.

309.
310.

311.

312.

313.

314.

315.

316.

Dr. AGAYEV Mehman, Kurtulus savasi yilarinda Tiirkive Azarbaycan iliskileri,
Istanbul, 1Q Kiiltiir Sanat Yayncilik, 2008, p. 464.

ALIYEVA (KENGERLI) Aybeniz, Azerbaycan’da Romantik Tiirk¢iiliik, Istanbul, Dogu
kiitiibhanesi, 2008, p. 396.

AYCA Ergiin, «Azerbaycan’da bir ulusal kimlik meselesi olarak alfabe degisikleri »,
Bilig, Tiirk diinyasi sosyal bilimler dergisi, 2010, N° 54, pp. 139-160.

BAYKARA Hiiseyin, Azerbaycan’da yenilesme hareketleri: XIX yuzyil, Ankara, Tiirk
Kiiltiirtinii Arastirma Enstitiisii, 1966, p. 200.

BAYKARA Hiiseyin, Azerbaycan Istiklal Miicadelesi Tarihi, Istanbul, Genclik
Basimevi, 1975, p. 331.

DEVLET Nadir, Rusya Tiirklerinin milli miicadele tarixi (1905-1917), Ankara, Tiirk
tarth kurumu, 1999, p. 305.

REKIN Ertem « Inangalp Muallim Cevdet », in Tiirk dili ve edebiyati ansiklopedisi, vol.
4, Istanbul, Dergah yaymlar1, 1981, pp. 386-388.

REKIN Ertem, Elifbe’den alfabe’ye.Tiirkiye'de harf ve yazi meselesi, Istanbul, Dergah
yayinlari, 1991, p. 437.

GOKALP Ziya, Biitiin eserleri- Bir, Kitaplar 1 , Istanbul, 2007

LEVEND Agah Sirn, Tiirk Dilinde Gelisme ve Sadelesme Evreleri, Tiirk Dil Kurumu
yayinlari, Ankara 1972.

SARAY Mehmet, Yeni Tiirk Cumhuriyetleri Tarihi, Ankara, Tirk Tarih Kurumu
Yaymlari, 1996, p. 439

SARAY Mehmet, Gaspirali Ismail Bey 'den Atatiirk’e Tiirk diinyasinda dil ve kiiltiir
birligi, Istanbul, Nesil Matbaacilik Yayincilik, 1993, p. 187.

SIMSIR Sabahattin, Mehmet Emin Resulzdde nin Tiirkiye deki hayati, faaliyetleri ve
diisiinceleri, Turk kiiltiiriinii arastirma enstitlisii. Yaymlari : 144, Seri: IX, Sayi: A 4,
Ankara, 1995.

SIMSIR Bilal N. Azerbaycan’da tirk alfabesi, tarihce, Ankara, Atatiirk kiiltiir, dil ve
tarih ylksek kurumu, Tiirk dil kurumu yayinlari, 1991, p. 31.

TEKIN Talat, OLMEZ Mehmet, Tiirk dilleri/Les langues turques, Ankara, Simurg,
1995, p. 150.

USER Hatice Sirin, Baslangicindan Giiniimiize Tiirk yazi sistemi, Ankara, Ak¢ag, 20006,
p. 406.

339



317. YUKSEL Ibrahim, Azerbaycan’da fikir hayati ve basin, Istanbul, Acar yaynlari, 1988,
p. 174.

Allemand

BALDAUF Ingeborg, Schriftreform und Schrifiwechsel bei den Muslimischen Russland-und
Sowyjettiirken (1850-1937): ein Symptom Ideengeschichtlicher Entwicklingen, Budapest,
Akadémiai Kiado, 1993.

340



ANNEXE

341



Alphabet d’Axundov

%
—

-

RLivd

Source: Abdullayev Aga-mommaod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

1966

342



Alphabet d’Axundov

HCTAM XOTTH YUYH M. &. AXYHAOBYH JEHH 9JTHOBACHI

Caut CacIapuH WAKAAAIPH (CAHT Cacaap YIABIAK)

Asapbajuar 9pab Ba (apc M. ¢, Axynzosyn
aandach anndbach J2un daudpoacs
A | !
y J 3

|
I

(08 Sl

b (Wl Sk,

t Ve vesr o L &

~

: .

Jakun compd M. @. Axynnos Aspona aak(Oachijan JaThik
hapdaapunuk rabyayky Aashiv Ghamuw Bd Oy Xycycad Jajuhd
TOPTHO eTMHILH,

i

Source: Abdullayev Aga-mommaod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

1966

343



Alphabet d’Axundov

eleMe
LS U 5 jime dlom (5Tt il pusisd (§) Il gt Coadle
e € 3y dyb cadle ( )wwuw‘»
(1) 155 s 3 s ol (o20) Jubioaade () A
ool jui g8 Shanid e Jwislss™ (1) obae platl e
TNV 1200 (5

M. . mm“Awammmn

ajuan daup6acs najuhacurus oTOCYPITH.
) ?m—mm MHAQTH HATOPI TOCAAYG exnp.
13-4

Source: Abdullayev Aga-mommaod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

1966

344



La photocopie du projet du nouvel alphabet azerbaidjanais de M. F. Axundov sur la base de

I’alphabet européen

Sl _
LU a5 jimadlen 51 lis pugiys (§) Ul gt Cadle
Cale o pedgeae () bl G o Ll
(1)1 5 pd g comad Sadle () e (1) (T il
ol paigsl lenis 10 dihs™ (1) oln gl e
)V 180 (5 jma

wrnirlibtntisissss.

Source: Abdullayev Aga-mommod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

1966

345



I’alphabet européen

La photocopie du projet du nouvel alphabet azerbaidjanais de M. F. Axundov sur la base de

L o GFREONS SRR GSY

M. 0. Axynnosyn Apona anmpﬁac aCacHHa Ly3dATHjH
Asapajuan anudpOacsl najuhachrun GoTocypati.

1966

Source: Abdullayev Aga-mommaod, Azarbaycan dilinin tadrisi tarixindan, Bakou, Maarif,

346



Déclaration d'indépendance de I'Azerbaidjan, signé en 28 mai 1912 a Tiflis, en

azerbaidjanais en caractéres arabes

Source : Kenan Pirmemmedov

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B0%D0%B9%D0%BB:Proclamation de 1%601

ndependance de 1%60Azerbaidjan (arabic).ipg

347



L’ouvrage de Agazads Forhad / Sarqli /, en caractéres arabes

Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

— prarco TR - H9Y 362

?J:A\)L:. %5 -5—‘)}:"

(oA Dfisngs @ Vopd o) 3 Vo folesl gzl kel v 0)
(gms) 2o FY vy

(S

Jeam 3l G DT 3 MK S o bsasl J‘"§\

I o 3 Cagee G gpades dnlby U ol = o5 ‘.,\sv\

o p T 5 ol el oS it Al e Josss
€A g el ol il Al Mg > S8 ¢ > DM 2

gt el Wgp T 1 Vg @b
(v dazmo «JlilbYllacs)

O i R
i oleT kb de A e
Smtirh U T PR Eo%
L——"‘ A EDs e ohy s g

Sap Je bl g ""ﬁ

S
Ay s Uil Eidine 8 MW‘N

Source: Agazads Forhad / Sarqli / Na ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,

1923.

348



L’ouvrage d’Agazads Farhad / Sarqli /, en caractéres arabes
Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

A s o s TN SR TS SRS Y Lt

y / " #
S 6\-"1" B,
. -

o el i e S G230 HO
I for e OVl ek age o O

g il (s etipgs o ozt ,{
d::’!" Sl o5l VB voks Joslie BoMey |

Olr Gy @dhzeih B UL o555 da s
ik Ls A oesf Ll 5 YY6 e O 0uC
g ,.'J: a’-ﬁ)u‘ Tigih po AL Oy e gals
IS § 500y wkiygs Fls 61 Sy LU,
e W g s OVl e 4l
S AoVl bl e Ly ey 8 RN
U g By sl e adlyl 2 605 esess B ey
ot el il S e o VS 2B BU g
At oz 8BV Ll ws Wyl e ;
S e s 8V, 5000 L il Gl
( ofdihy gLl Iy sl
-.)&r» T e P S Yl :
e P ol i el )
W‘”‘ ) L PPY) g2 ey L fn| (4;. .'I 59&“"')
il ey go ya> :.a..',\:r) il 6;’449.):

‘ S,y
1‘.,: & yasan ..!nb‘,'-_,;.,,-,,k. a‘_‘)
‘\ w’& lays el Jv\';,r % ,j’

4 3. Knop 9 (* s ¥

Source: Agazado Forhad / Sorqli / Na ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,
1923.

349



L’ouvrage d’Agazada Farhad / Sarqli /, en caractéres arabes

Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

Awwﬂﬂ&ﬁ@
u‘“r‘"""ﬁ?‘kﬁf

Gl o gh g RFRU= Em' ‘&Ux d'“s W
i i () b g b e iy g S
byl dyo dug An Wl uipm lastisf &l; g
by (1 sy b g g olmidl b iy
iyt il e s i (1 2oty iyl L
vl o i ki S o iy Ssl e
iyl g Gy i by S
i s P i ) G
o B g ) s o
Lo eyl gl 3Ny bl EIPE
Gy gy B ) A ke
’)a(-‘: ’)“n Jr"’ $p . @Wg@

Source: Agazado Forhad / Sarqli / No ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,
1923.

350



L’ouvrage d’Agazada Forhad / Sarqli /, en caractéres arabes

Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

| it 6 9 o 1S e g5y i
| Ko gl G o K gt
| G0 My s

[ kel 0 o b oy o iy

1) ] gl )05 G i oy

| o 6Hm sy ot ool sl l o

Sl i il oy Nl ﬂ Sl

U Ly il i 5G] 2 ol T 5
by sdy Aoy @k iy € pal,

()

v/ // s
%}L s ﬁﬁ -"/, AT Showregna,l

mﬂﬁg‘t@j) il g | et T <

Source: Agazado Forhad / Sorqli / No ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,
1923.

351



L’ouvrage d’Agazada Farhad / Sarqli /, en caractéres arabes

Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

"‘p t "
® 1 -m..w g" %“»f

il \_7

k.
M%%fﬂ/
Wi

b
u/ S, S,
oy s

£k
.'iiutu;;rl,‘ld"ﬂ:fat/ j},
%gﬁ:f,l_@l’»’% ' / @,/ ,./V,Uy’
DR, /cv//
i Gbﬁf :
“ 7 v
' L' A
Jo / ' | /LM/@:Q/Q%

e

Source: Agazado Forhad / Sorqli / Na ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,
1923.

352



L’ouvrage d’Agazada Forhad / Sarqli /, en caractéres arabes

Pourquoi I’alphabet arabe ne convient pas au turc ?

e
s

W g olo il

Pl

g ot gl il e Lyt

‘ G ) S g

lap

sfalili]

il ;

B e

B - gy 2y e

il WML (v g, b bl =L ()
le 0z pe (F iy o W A=l (¢ By
S b Oy (1 D= gy bl LT (1 D=y
S 00 o ) e T (v 0 |
M‘W i ey 4] 1p 3, =5l (1r 130,

Source: Agazado Forhad / Sarqli / Na ucun arab harflori tiirk dilina yaramir, Bakou,
1923.

353



Journal Yeni Yol de 1923 en caracteres latins

3 mﬁl birdon dyrmaga tab »"o\__‘v
Wehdemark ¢4 e ki i) L TR
imes bir ajr | . agladi. Zavally !
T e Mon bir 4o sordym fagan idial haida by
bir  nego Baba sona no olyb? uzerinde he¢ gimsa ah
3aqili, soxylean ‘Wb:‘ﬂ "':"‘-"‘e:‘ﬁ"ya soflody |, Dun farjadlarini. g
PE— :"‘3 "tsuu“n qmrq o A e | L R L L 5
: e i gelmaz... by zavalll kara topraklar al- v
cal ih. zalim ogly ger|Wnda Jaten kara baxt ogiym, bir kiz H.-
' o omima~ val.|Sevmis idi ba:u&ndan - lJl ala- Mosral
o v ﬂguldl, razi 3 9, on
e, o 3 _' : ::umb mmum:\dl....b.bibyldum.af; Cslil Moha
| Sehbot byrasnda dur qi, kylaxlart- i "
. 2 ..:',.; A Jeni tl;rq alﬁ:s;n? duzulusu.
| A'z" ~“" b et Heies S 8,8 &
;m*_ﬁ.i;h'mqhmdu- Aa @B%b Cec Ce
£ % e % ¢
be & ce ¢ g de s
&» E{ Gg H
ﬂl @ C-’]‘/ C—??} A
a1 ef O ge ¢ has (#)
L 1] Kk
: e /7/ KL
s baslami3du: i Lo (@) &
lor ssirdi. 3y kars| | < M m i mat < # BL T
olan kabirt Jolyk- n 0o
uzar aglajan o a -
Frd "_._;4" gt e IR | W
gy I P I T e e e
P R » [ - e
; - e

Source : Yeni Yol, 13 janvier 1923, Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

354



L’ouvrage en caracteres latins de 1924

Source: Agamalioglu Somoadaga, Bizim yolumuz hayanadur? Bakou, Yeni Tiirq slitba

komitasi nagriyyati, 1924, Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

355



L’ouvrage en caractére latin de 1927

Source: Agamalioglu Somadaga, Elmdan va tarixdan, Bakou, Yeni Tiirq olifba komitasi

nosriyyati, 1927, Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

356



L’ouvrage en caractere latin de 1929

e —

| XALID saID
f‘ﬁ'\‘;\' o

~JENI dALIFBA
. JOLLARBNDA
. dSKI XATIRG
Vd DUJO{ULARDM

= BAKE =
ORLM-TYRKISTAN
< BAKDh =
TYRKMBNISTAN
BZBdJISTAN

Birlagmis Jeni tyrk ell
Iehcasinda ojﬁ'lncltxlmal :3?:09 '?w“’o%uw

Source: Soid Xalid, Yeni alifba yollarinda aski xatira va duygularim, Bakou, 1929,
Bibliotheque Nationale d’ Azerbaidjan

357



Dictionnaire orthographique de 1940 en caracteéres cyrilliques

Source : Orfografiya ligati, (O. Babazads, D. Guliyev, O. Oliyev...), Bakou, 1940
Bibliothéque Nationale d’ Azerbaidjan

358



L’orthographe de la langue azerbaidjanaise de 1951

Source : Azarbaycan dilinin orfografiyasi, Bakou, 1951, Azarbaycan Elmlor
Akademiyasinin Nosriyyati. Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

359



Les régles orthographiques de I’azerbaidjanaise de 1958

Source : Azarbaycan dilinin orfoqrafiya qaydalari, Bakou, 1958, Azarbaycan Elmlor
Akademiyasinin Nosriyyati. Bibliothéque Nationale d’Azerbaidjan

360



Journal Hoayat qazeti 31/12/1991

Source : Hayat qazeti 31/12/1991

361



Journal Hoayat qazeti 31/12/1991

Source : Hayat qazeti 31/12/1991

362



Le changement de I’alphabet en Azerbaidjan eu XXe siécle du 1929 au 1939

Source: Azerbaijan International (8.1) Spring 2000, p.13

363



Le changement de I’alphabet en Azerbaidjan eu XXe siécle du 1939 au 1992

Source: Azerbaijan International (8.1) Spring 2000, p.13

364



365



Résumé:

L’évolution de la situation politique d'un pays, dont le changement de son systeme
politique, les transformations économiques, les nouveaux repéres dans la politique nationale
et sociale, produisent un effet notable sur la fonction sociale de la langue et sur ses

composantes.

Les événements historiques du XXe si¢cle ont eu une influence capitale sur I’histoire
de la langue azerbaidjanaise. C'est au cours de cette période que la langue azerbaidjanaise a le
plus évolué ce qui n'est sans poser certains problémes. Certes, le systéme de la langue n’a pas
intégralement changé au cours du siecle dernier mais certaines transformations, comme
I’alphabet, le vocabulaire, la dynamique du fonctionnement social de la langue peuvent

toutefois étre constatées.

L'entrée de I'Azerbaidjan dans la phase moderne de son développement li¢e a 1'intense
modernisation du pays a engendré la formation d'une identité nationale propre. Pour ce fait,

les problématiques linguistiques et culturelles ont joué un role majeur.

A D’étape des combats ouverts pour les idéaux politiques a précédé la maitrise du
probléme culturel et linguistique, car ils étaient plus abordables par la population que des

concepts politiques difficiles.

Mots-clés: langue, sociolinguistique, histoire de la langue, politique linguistique,
identit¢ nationale, turquisme, azerbaidjanisme, modernisation, mouvement national,
révolution, indépendance, langue national, langue d’Etat, réformes linguistiques, alphabet,
latinisation, cyrillisation, terminologie, purification, orthographe, indigénisation, soviétisation,

nationalisation.

366



