Généalogies de la morale :

perspectives nietzschéenne et darwinienne
sur l'origine des comportements
et des sentiments moraux

These de doctorat de Peggy Sastre

Présentée et soutenue le 27 juin 2011,
a 1'Université de Reims, devant le jury composé de :

Patrick Wotling (Professeur, Université de Reims), directeur de these
Céline Denat (Maitre de conférences, Reims)
Thierry Hoquet (Maitre de conférences HDR, Paris Ouest Nanterre)
Ruwen Ogien (Directeur de recherches, CNRS)
Andreas Urs Sommer (Professeur, Université de Freiburg am Breisgau)

Université de Reims, Champagne-Ardennes,
Ecole Doctorale SHS



Nous restons nécessairement étrangers a nous-memes,

nous ne nous comprenons pas, nous ne pouvons faire autrement que de nous prendre
pour autre chose que ce que nous sommes, pour nous vaut de toute éternité la formule :
« chacun est a soi-méme le plus lointain »

Généalogie de la Morale, Avant-Propos, 1



Introduction

La morale et son évolution
Un peu apres avoir compris comment écrire, les humains ont commencé a
écrire des traités sur la morale, les lois et la religion, ce qui au départ signifiait
souvent une méme réalité. Les rois et les prétres adoraient dire aux gens ce
qu'ils devaient faire. A «l'age axial » (Jaspers), de nombreuses sociétés a 1'Est
comme 2a 1'Ouest commencerent a agrémenter ces listes de regles d'une
psychologie des vertus complexe. Une caractéristique importante de ces
approches par la vertu était leur objectif d'éduquer les enfants non pas en leur
faisant apprendre par cceur des lois, mais en modelant leurs perceptions, leurs
émotions et leurs intuitions. Cela se faisait en partie par l'inculcation, souvent
grace a des récits, de vertus particulieres (Maclntyre, 1981; Vitz, 1990). Dans
des poemes épiques (L'I/fiade d'Homere, le Mababharata en Inde, le Shabnaneh
en Perse), et dans la vie des Saints et autres exemples moraux (Les Evangiles,
la Sunna de Mahomet, etc.) les protagonistes illustrent la conduite vertueuse et

illustrer les terribles conséquences de défaillances morales.

Une autre caractéristique importante de 1'éthique de la vertu veut que les
vertus solent multiples (au lieu de pouvoir se réduire a une simple « vertu
cardinale » ou principe), locales (saturées de significations culturelles) et
souvent spécifique a un contexte ou a un role. Les vertus des cultures
nomades ne sont pas les mémes que celles des tribus installées et agricoles, et

sont encore différentes de celles des citadins (Maclntyre, 1981 ; Nisbett &



Cohen, 1996). Une troisicme caractéristique des approches fondées sur la
vertu est qu'elles préferent la pratique et I'habitude, plutét que la connaissance
propositionnelle et le raisonnement délibératif. Les vertus sont des dons de
petception et d'action sociales (Churchland, 1998 ; Dewey, 1922 ; McDowell,
1979) qui doivent s'acquérir et s'affiner tout au long d'une vie. La morale n'est
pas un corps de connaissances qui peuvent étre apprises par cceur ou codifiées

dans les codes d'éthique générale ou procédures de décision.

Ces approches de la morale par la vertu ont dominé 1'Occident pendant le
Moyen-Age (avec les philosophes chrétiens et islamiques reliés directement a
Aristote. Elles sont toujours centrales dans «l'éducation de caractere » de
certalnes organisations conservatrices et religieuses (Bennett, 1993 ; Hunter,
2000),et renaissent peu a peu dans la philosophie contemporaine (Chappell,

2006 ; Crisp, 1996).

Les philosophes européens ont tout de méme développé des approches
alternatives de la morale au XVIII¢me sic¢cle. Alors que dieu se retirait de la
gestion de la vie quotidienne, et que les traditions perdaient de leur autorité,
les philosophes des Lumiéres essayaient de reconstruire 1'éthique (et la société)
a partir de premiers principes séculaires (Maclntyre, 1981 ; Pincofts, 19806).
Deux approches ont émergé comme étant les deux principaux adversaires : la
déontologie et le conséquentialisme. Les déontologues se concentrent sur le
devoir — sur le bien ou le mal des actions, indépendamment de leurs

conséquences. La théorie déontologique la plus importante reste celle



d'Emmanuel Kant fondant la morale sur la logique de la non-contradiction :
les actions sont bonnes seulement si cette personne veut constamment et
rationnellement que la régle gouvernant ses actions puisse étre un universel
gouvernant les actions des autres. Au contraire, les conséquentialistes (tels
Jeremy Bentham ou John Stuart Mill) soutenaient l'idée que les actions
devaient étre jugées par leurs conséquences. Leur regle était encore plus simple
que celle de Kant : agis toujours de telle sorte que tes actions t'amenent le plus

de bien possible.

Ces deux approches ont été parmi les principaux protagonistes de la
philosophie morale depuis 200 ans. Mais malgré leurs nombreuses différences,
ils ont beaucoup en commun, y compris l'accent sur la parcimonie (I'éthique
peut étre dérivé d'une regle unique), l'insistance sur le fait que les décisions
morales doivent étre motivées (par la logique ou le calcul) plutot que fondées
sur le sentiment ou l'intuition, et un accent sur l'abstrait et l'universel, plutot
que sur le concret et le particulier. Plus important encore, les déontologues et
conséquentialistes ont tous deux diminué la portée de la recherche éthique
fondée sur la question « que devrais-je devenir? » a une question plus restreinte
de « quelle est la bonne chose a faire? ». Le philosophe Edmund Pincoffs
(1986) documente et déplore ce tournant qu'il appelle le «dilemme éthiquey.
Pour lui, les manuels modernes d'éthique se présentent comme un ensemble
d'outils pour résoudre les dilemmes, qui encourage une pensée explicitement

fondée sur la regle.



En psychologie aussi, 1'éthique s'est progressivement réduite a la question du
dilemme. Freud (1923) et Durkheim (1925) avaient tous deux de profondes
conceptions de la morale ; les deux hommes se sont demandé pourquoi les
individus s'étaient mis a répondre a des commandes sociales complexes et
contraignantes . Pourtant, des les années 1970, la psychologie morale est
devenue en grande partie un sous-champ de la psychologie du développement
examinant comment les gens résolvent des dilemmes. Les dilemmes les plus
connus ¢taient «Heinz doit-il voler un médicament pour sauver la vie de sa
femme ?» (Kohlberg, 1969) et «dois-je avorter ? »(Gilligan, 1981). La
psychologie sociale a aussi laissé tomber la question de la moralisation, se
concentrant plutot sur les facteurs conjoncturels influant sur la résolution des
dilemmes, par exemple, sur l'obéissance (Milgram, 1963), l'intervention de
spectateurs (Latane & Darley, 1970), et d'autres formes de comportement
prosocial (Batson, O'Quinn, Fulty, Vanderplass, & Isen, 1983 ; Isen et Levin,
1972). L'un des domaines les plus actifs de la recherche actuelle en psychologie
utilise des dilemmes moraux dans lesquels un choix est déontologiquement
correct (ne pas appuyer sur un interrupteur qui permettra de détourner un
chariot et de tuer une personne) quand l'autre est correct par ses conséquences

(tuer cette seule personne si cela permettra de sauver la vie de cing autres

(Greene, 2008 ; Hauser, 2000).

La psychologie morale est alors devenue 1'étude de la facon dont les individus
résolvent des dilemmes, non seulement en fonction de leur intérét personnel,

mais aussi par deux ensembles moralement distincts de préoccupations



morales. La premiere série pourrait étre étiquetée dommages / soins
(notamment les préoccupations relatives a la souffrance, le dévouement, et le
bien-étre des gens et parfois des animaux), la deuxieme série pourrait
concerner la loyauté / réciprocité (y comptis la justice et les notions connexes
de droits, qui précisent qui doit quoi a qui). Le plus grand débat dans I'histoire
récente de la psychologie morale s'est fait entre les partisans de ces deux
ensembles de préoccupations. Kohlberg (1969 ; Kohlberg, Levine & Hewer,
1983) a fait valoir que le développement moral était le développement du
raisonnement sur la justice, alors que Gilligan (1981) soutenait que « I'éthique
des soins» (care) était une partie indépendante de la psychologie morale, avec
sa propre trajectoire de développement . Les revendications de Gilligan selon
lesquelles 1'éthique des soins étaient plus importante pour les femmes que les
hommes a re¢u au mieux un accueil mitigé (Walker, 1984), mais le domaine du
développement moral est finalement parvenu a s'accorder généralement sur le
fait que les deux ensembles de préoccupations sont le domaine propre de la
psychologie morale (Gibbs, 2003). En fait, le Handbook of Moral Development
(Killen & Smetana, 2000) résume ce champ d'étude symboliquement sur sa
couverture avec deux images : la balance de la justice et la sculpture d'un
enfant et de son parent.
Comment définir 1a morale ?

Il n'est donc pas surprenant que, lorsque les psychologues ont offert des
définitions de la morale, ils ont suivi les philosophes, en proposant des
définitions adaptées a 1'éthique du dilemme. Voici la définition la plus influente

dans la psychologie morale, provenant de Turiel (1983, p.3), qui a défini le



domaine de la morale comme des

« jugements normatifs de la justice, des droits et du bien-étre se

rapportant a la facon dont les gens doivent se rapporter a l'autre. ».

Turiel exclut spécifiquement les régles et les pratiques qui ne sauraient prévenir
les conséquences nuisibles ou injustes d'une action pour d'autres
personnes. Ces regles et ces pratiques sont de simples conventions sociales,
utiles pour une régulation sociale efficace, mais ne font pas partie de la morale
elle-méme. Cette facon de penser (la morale = pas nuire a autrui ou les
tromper) est devenue une sorte de bon sens académique, une hypothese

largement partagée par les gens d'obédience laique. Par exemple, dans Letzer fo

a Christian Nation, Harris (20006, p. 8) nous donne une définition de la morale

«les questions morales sont des questions de bonheur et de
souffrance...Quand nos actions peuvent affecter l'expérience d'autres
créatures positivement ou négativement, nous avons la des questions de

nature morale ».

Il montre ainsi que la Bible et le Coran sont des textes immoraux car il n'est
pas principalement question de bonheur et de souffrance, et parce qu'a de

nombreux endroits le mal fait a autrui y est défendu.

D’un point de vue strictement philosophique, on distingue parfois morale du

bien et morale du devoir. La premiere consiste a définir et rechercher le bien.



Elle est répandue depuis le monde antique, ou coexistaient différentes
définitions du bien. Selon les écoles, le bien d’un individu peut ainsi étre son
plaisir, son bonheur, son intérét... La seconde consiste a obéir a un impératif
catégorique en forme de loi morale. Elle est inspirée des religions
monothéistes («les dix commandements ») et a été laicisée par Kant comme

une nécessité objective de la raison pratique (sans référence divine).

La tradition philosophique n’est pas vraiment parvenue a des définitions
unanimes de la morale. Dans les deux cas que nous venons de citer, il existe
des différences importantes. Par exemple, les morales du bien envisagent la
pluralité des définitions possibles du bien (donc, des morales) tandis que les
morales du devoir recherchent plus volontiers une loi commune réglant la
conduite des hommes, loi universelle sinon universalisable. Les premicres se
fondent volontiers sur les sensations (plaisir, bonheur), les secondes exigent
plus souvent d’étre fondées en raison (omniscience divine ou rationalité
humaine). Les uns considérent la morale comme dépendante des contextes
(historiques, sociaux, culturels, religieux, etc.), les autres comme une donnée

objective ou absolue indépendante des contextes.

La conséquence en est qu’il n'existe aucun consensus philosophique dans le
domaine moral, les écoles modernes restant divisées. Ainsi, utilitarisme
jugeant a posteriori les conséquences d’un acte contre le rationalisme exigeant
a priori le respect d’une dignité humaine est un grand classique de ce genre de

débats. On le retrouve a Pceuvre dans des questions de société tres concretes



et contemporaines comme I'eugénisme ou le clonage. La division est encore
plus flagrante quand on sort du domaine philosophique pour aborder la
question sous un angle anthropologique ou ethnologique. Si toutes les sociétés
connues ont développé ou développent une morale, le moins que 'on puisse
dire est que ces morales ont divergé dans leurs principes normatifs comme

dans leurs contenus formels.

Aussi la réflexion récente s’est-elle parfois réorientée vers un sujet plus
fondamental, la méta-éthique. Celle-ci s’interroge sur les conditions
d’existence de la morale, en se posant des questions comme : Existe-t-il des
bases objectives a nos valeurs ? Que signifie le fait de dire d’une chose ou d’un
comportement qu’il est « bien » ? Quel réle joue la morale dans la motivation
humaine ? La morale peut-elle se passer d’une base émotive ? A ces questions,
la science peut répondre et nouer un dialogue fécond avec la philosophie.
Nous retiendrons la définition suivante : la morale désigne la capacité de
qualifier de bon ou de mauvais un certain nombre d’intentions ou de
comportements, les siens comme ceux d’autrui. Ces notions de bon et de
mauvais peuvent ¢tre étendues a une définition plus générale du bien et du
mal. Les catégories bon/mauvais renvoient a un jugement de valeur émis par
un individu au sein d’un groupe. L.a morale n’a de sens que dans ce groupe —
elle est un phénomene de groupe, au méme titre que la politique ou la religion.
De ces jugements de valeur découlent des regles de comportement, plus ou

moins formalisées (mceurs ou lois), que 'individu doit respecter.

10



Le mot morale vient du latin moralis, créé par Cicéron pour traduire le grec
ethikos, signifiant « ce qui est relatif aux mceurs ». Certains philosophes
contemporains plaident pour une distinction entre une morale qui releverait
des grands principes abstraits et une éthique qui concernerait exclusivement
des questions pratiques. La philosophie morale anglo-saxonne distingue quant
a elle trois niveaux : la méta-éthique (ce qui rend possible un jugement moral),
I’éthique normative (ce qui fonde la norme du bien et du mal), I’éthique
pratique (le jugement que 'on porte sur des cas concrets comme I'IVG, la
peine de mort, 'expérimentation animale, etc.). La contribution la plus
évidente de la science, concerne bien sur la méta-éthique. Tout au long de ce
travail, nous ne ferons aucune distinction et emploierons les expressions «

éthique » et « morale » comme synonymes.

La science peut-elle nous éclairer sur la morale ?
L’homme est un animal social, un animal politique et un animal moral. Est-ce
a dire que la science, et plus particulicrement la biologie, peut nous éclairer sur
la dimension éthique de lexistence humaine ? On a longtemps pensé le
contraire. C'est peut-étre a partir de cette « exceptionnalité » que peuvent
s'expliquer les retards de la psychologie morale humaine, trop longtemps
engluée dans un rationalisme quasi-mystique. Mais les progres en primatologie,
génétique, neurobiologie et autres disciplines « chapeautées » par la théorie de
I’évolution ont bouleversé la donne, et ont provoqué des changements de
perspective en philosophie des sciences et épistémologie. Non seulement la

biologie peut expliquer ’émergence de la morale, mais certains pensent qu’elle

11



a aussi son mot a dire sur le contenu de celle-ci. Une approche biologique de
la morale est-elle légitime ? Tout un courant de pensée, déja ancien, a répondu

a cette question par la négative.

Le premier a I'avoir formulé clairement est le philosophe anglais du XVIlle
siecle David Hume, qui opposa fait et valeur, étre et devoir-¢tre, le « is » (ce
qui est) et le « ought » (ce qui doit étre). Par la suite, William Dilthey pose la
séparation nécessaire des sciences de la nature et des sciences de lesprit, les
premicres ayant vocation a décrire le monde physique, mais non celui des
idées. Le philosophe américain George E. Moore publie au début un XXe
siecle un texte influent ou il condamne « Perreur naturaliste » (naturalistic fallacy
in Principia Ethica, 1903). Moore constate que beaucoup d’auteurs identifient a
tort certaines propriétés naturelles (comme la survie de lindividu ou de
Pespece) avec ce qui est moralement bon. Mais rien ne leur permet de le faire
car savoir ce qui est bon est toujours une « question ouverte ». Moore souligne
I'incohérence logique de ce type de raisonnement. En 'occurrence, si ce qui
est bon est la survie de I'espece elle-méme, la proposition naturaliste revient a
dire : « la survie de 'espece (le bon) est la survie de l'espeéce », soit une
tautologie non susceptible de fonder nos jugements moraux. La
condamnation de Perreur naturaliste a eu beaucoup d’écho au XXe siecle. Elle
a rencontré un terrain favorable dans les sciences sociales, dont le présupposé
méthodologique est que 'ensemble des comportements psychologiques et

sociaux humains sont irréductibles a la biologie, a fortiori a la physique, et

12



méritent donc une approche distincte'. Dans le cas particulier de la morale, on
oppose de surcroit les approches descriptives, comme celle de la science, aux
approches prescriptives ou normatives, propres a la réflexion éthique. La
science peut décrire ce qui est ou n’est pas, mais certainement pas énoncer ce

qui est bon ou mauvais, bien ou mal.

Cette défiance profonde a 'encontre de 'approche naturaliste de la morale a
longtemps dominé, s’inscrivant dans le cadre plus général du scepticisme
moderne a I’égard de la notion méme de « nature humaine » (Pinker 2002). Le
raisonnement « antinaturaliste » peut se simplifier ainsi : l'originalité humaine
procede de la culture, qui est un détachement progressif de la nature.
L’homme trouve son humanité dans un processus d’arrachement au
déterminisme biologique, dont le libre-arbitre est la plus pure expression.
L’homme n’a donc pas d’autre nature que celle qu’il se donne par ses
constructions individuelles et sociales : il nait vierge de toute
préprogrammation. Tout n’est que convention, artifice — tout sauf quelques
données élémentaires qui intéressent tout au plus la physiologie, I'anatomie ou
la médecine. Cette idée jadis populaire est fausse. Par un puissant retour de
balancier dont [lhistoire des idées est coutumiere, on a redécouvert
I'importance de la composante biologique des traits et comportements

humains. Sous I’égide de la science, et non plus de la philosophie.

Des lors, l'antinaturalisme se trouve de plus en plus contesté par les

1

On le verra avec la critique du « modele standard des sciences humaines » par Tooby et Cosmides

13



scientifiques eux-mémes, secondés de philosophes, et ce mouvement s'est
accéléré depuis le dernier quart du XXe siccle.. Le coup d’envoi symbolique de
lassaut contre la forteresse « antinaturaliste » a ét¢ donné en 1975, lorsque
Edward O. Wilson fait paraitre une ceuvre monumentale : Sociobiology. The New
Synthesis. Le chercheur américain provoque alors 'une des plus importantes
controverses scientifiques du siecle passé. 1l se fait le porte-parole de tout un
courant de recherche né dans les années 1960, visant a comprendre les bases
biologiques des comportements sociaux et incluant ’homme dans le champ

légitime de ses travaux.

Trois vagues successives vont remettre au gout du jour les explications
naturalistes de la morale. La premicre, née dans les années 1960, est un
renouveau du darwinisme appelé néodarwinisme, dont les représentants les
plus connus sont William Hamilton, George Williams, Richard Dawkins,
Robert Trivers et Edward O. Wilson lui-méme. Ces auteurs et d’autres operent
trois révolutions intellectuelles. D’abord, ils postulent que le schéma darwinien
de survie du plus apte (variation-sélection-adaptation) explique aussi bien les
traits physiques que les comportements complexes (psychologiques
notamment). Ensuite, ils considerent que I’adaptation biologique (la fitness
darwinienne) s’exerce au niveau de I'individu et non du groupe. Enfin, ils font
I’hypothéese que la sélection différentielle se comprend quant a elle au niveau
du geéne, seule unité réellement transmise par I'hérédité. Appliqué
(grossierement) a notre sujet, le raisonnement néodarwinien donne ceci : la

morale est un comportement codé par des genes, qui a été sélectionné au

14



cours de Iévolution car il favorisait la survie des individus qui en étaient

porteurs. Nous verrons par la suite les détails de ce raisonnement.

Une deuxiecme vague, se développant a partir des années 1970, est issue de
I’étude du comportement des animaux (I’éthologie) et plus particuliecrement de
I'analyse de nos plus proches cousins, les singes (la primatologie). Un certain
nombre de chercheurs, dont les plus connus sont Frans de Waal, Jane Goodall
ou Christopher Boehm dans le monde anglo-saxon, Jacques Vauclair ou
Dominique Lestel en France, ont souligné la présence chez les animaux des
comportements moraux ou proto-moraux dépassant le simple cadre de
I'anecdote. Chez les grands singes notamment, observés a I’état sauvage ou en
captivité, les interactions individuelles laissent place a des logiques d’empathie,
d’altruisme et de réciprocité qui évoquent fortement ce que les humains
qualifient de « morale ». Ces observations suggerent logiquement que cette
derniere est issue de I’évolution biologique plus que d’une création culturelle

humaine sui generis.

Une troisiéme vague scientifique a contesté la position antinaturaliste a partir
des années 1980. Celle-la est venue de la psychologie et des sciences du
cerveau. Elle retrouve le darwinisme (la théorie de I’évolution) de la premicre
vague sur certains points, mais s’intéresse d’abord aux explications
neurophysiologiques et développementales de la morale — comme de
Iensemble des traits complexes de la cognition humaine : mémoire,

intelligence ou langage. Ses représentants les plus connus sont Jean-Pierre

15



Changeux, Antonio Damasio, Joseph LeDoux, John Tooby, Leda Cosmides ou
encore Michael Gazzaniga. La question posée ici est : quelles sont les zones
fonctionnelles du cerveau impliquées dans le jugement moral ? Et
subsidiairement : en quoi cette neuro-anatomie de I'éthique nous aide-t-elle a

comprendre les fondements de P'activité morale ?

Anthropologues, psychologues, généticiens, neurobiologistes, zoologistes. .. les
travaux des auteurs que nous venons de citer sont de nature scientifique.
Comment échappent-ils a la supposée « erreur naturaliste » de leurs

prédécesseurs ? De plusieurs manieres.

D’abord, comme nous l'avons suggéré précédemment, la critique de lerreur
naturaliste reposait elle-méme sur un certain nombre d’erreurs, notamment
une conception erronée de la nature humaine. A moins de défendre une
position religieuse ou métaphysique, tous les faits a notre disposition laissent
penser que '’homme procede de Iévolution biologique au méme titre que
toutes les autres espéces vivantes sur Terre. Tous les traits humains, sans
exception, possedent donc une base matérielle (moléculaire, cellulaire) qui
influe sur leur expression. L’existence de cette influence n’est plus guere niée,

méme si sa nature exacte reste I'objet de 'investigation scientifique.

Ensuite, les scientifiques ne prétendent pas émettre un jugement de valeur sur
le contenu concret, prescriptif de la morale. Les philosophes avant eux

reconnaissaient la grande diversité des éthiques particulieres (« vérité en dega



des Pyrénées, erreur au-dela... »). Le fait est que certaines mceurs anciennes
(antiques, médiévales) ou contemporaines (mais étrangeres) nous paraissent
immorales alors que ce n’était et n'est évidemment pas le cas pour les
personnes concernées. La disposition a distinguer ce qui est bon ou mauvais,
bien ou mal, autorisé ou interdit, juste ou juste est universelle ; mais
Iapplication de ces catégories est variable selon les époques et les lieux. La
science est légitime lorsqu’elle nous aide a éclairer les dispositions

fondamentales de ’esprit humain.

Enfin, des auteurs importants en philosophie des sciences et épistémologie,
comme Willard Van Orman Quine ou Carl Hempel, ont montré que rien ne
s’opposait, d’un point de vue théorique, a la réduction des faits psychologiques
a des événements physiques accessibles a la science. Ce « naturalisme
épistémologique » a pris de Pampleur apres la Deuxieme Guerre Mondiale. On
peut distinguer avec William D. Casebeer (2003) plusieurs approches des
rapports entre éthique et science. Certains auteurs, que Casebeer appelle les «
¢liminativistes », soutiennent que la morale ne posséde aucune base objective.
Ainsi pensent Michael Ruse et Edward O.Wilson, qui soulignent : « L’éthique
telle que nous la comprenons est une illusion offerte par nos genes pour nous
pousser a coopérer ». La croyance (fausse) au caractere objectif de la morale,
inscrite dans nos processus neurobiologique, serait une condition nécessaire
de la vie sociale. D’autres auteurs, que Casebeer appelle les conservateurs (et
auxquels il appartient lui-méme), pensent au contraire que la science permet

de définir des criteres objectifs de la morale. Ces auteurs, comme Mark

17



Johnson, Larry Arnhart ou Owen Flanagan, estiment que derricre la diversité
des éthiques particulicres, on trouve quelques regles fondamentales organisant
le rapport des hommes entre eux, ces regles formant le fondement de la

morale.

Morale et sentiments moraux ?
On connait chez ’homme au moins six émotions fondamentales, universelles,
ayant une base biologique : tristesse, joie, colere, peur, dégott, surprise. Ces
émotions forment le matériau de base de sentiments plus complexes (remords,
culpabilité, susceptibilité, honte...) qui sont aux fondements de I'expérience

morale humaine.

Adam Smith est 'auteur d’un ouvrage célébrissime sur La richesse des nations, au
fondement du libéralisme économique. Mais il est aussi 'auteur d’une Théorie
des sentiments moraux, bien moins connue, ou il défend l'idée que la morale
humaine est toujours fondée en dernier ressort sur la sympathie que nous
inspirent les autres a travers les émotions et les sentiments. Rousseau a
défendu une approche similaire. Et Darwin s’inspirera de Smith dans les
réflexions morales de la Descendance de I'homme. Aujourd’hui, a rebours de la
tradition rationaliste, on découvre les fondements émotifs de la morale. Les
chercheurs sont d’accord pour reconnaitre les six émotions humaines
fondamentales telles qu’elles s’expriment universellement sur les expressions
faciales. A cette liste princeps s’ajoutent d’autres émotions, selon les travaux

des chercheurs : Tomkins identifie ainsi I'intérét, la satisfaction et la honte,

18



Izard la culpabilité, Plutchik le consentement.

La reconnaissance des émotions est-elle universelle ou, au contraire, faconnée
par chaque culture particulicre. En ce qui concerne les six émotions primaires,
le consensus de la communauté scientifique a été établi voici déja une trentaine
d’années : elles sont universelles et répondent a une programmation innée.
’étude qui en a apporté la démonstration la plus convaincante est celle de
Paul Ekman, réalisée en 1972. Le chercheur a sélectionné trente photographies
représentant de la manicre la plus caractéristique la joie, la tristesse, la colére, la
peur, la surprise et le dégott. Il est a montré a des étudiants du Japon, du
Brésil, du Chili, de ’Argentine et des Etats-Unis. Les concordances entre les
attributions d’émotions aux photographies (erreurs comprises) se sont
révélées tres élevées : 63 a 88 % pour la peur et la colere, 73 2 90 % pour la
tristesse et le dégout, 82 A 97 % pour la joie et la surprise. Ekman a confirmé
ses travaux avec une tribu de Nouvelle Guinée vivant encotre en autarcie,

coupée de tous médias et donc préservée de toute influence extérieure.

Si les émotions primaires possedent une base biologique et sont a ce titre
universelles car inscrites dans la nature humaine, cela ne signifie pas pour
autant que la culture est sans influence sur leur manifestation. L’erreur serait
ici de confondre I'émotion (fait biologique) et sa modalité d’expression (fait a
la fois biologique et culturelle). I est intéressant de noter que trois des
émotions fondamentales sont inscrites dans le processus du jugement moral :

le dégout (face a une réalité insupportable), la peur (face a la punition) et la

19



colere (face a linjustice). Quant a la joie et a la tristesse, elles sont au
fondement de Dempathie et des morales fondées sur Iéquation

souffrance/plaisir.

Pour le neurobiologiste Antonio Damasio, ces émotions primaires ne sont que
le début d’un processus plus complexe chez I'étre humain. Car si les appétits et
les émotions modifient notre corps, celui-ci, par une boucle rétroactive,
modifie notre esprit. Les changements corporels provoquent a leur tour des
changements cognitifs (rappel de souvenirs de la mémoire autobiographique)
et des changements de cartes somatiques (état du corps représenté dans le
cortex cingulaire et 'insula). Les aires associatives supérieures du cerveau, ainsi
mises en éveil par émotion, provoque alors la naissance du sentiment —
bien-étre, honte, culpabilité, mépris... Contrairement aux émotions, qui sont
provoquées le plus souvent par un stimulus externe, I’événement originaire du

sentiment est toujours un état interne du corps.

Or, la morale humaine, plus complexe que celle des autres animaux, est
largement fondée sur des sentiments élaborés comme le désir de vengeance, la
honte, la culpabilit¢ ou le remords. Randolph M. Nesse a montré que
I’évolution humaine est marquée par I'émergence de plusieurs types
d’engagement (commitment) : engagement vis-a-vis de soi (comme la bonne
résolution), engagement controlé par d’autres (comme le contrat), engagement
fondé sur la réputation (comme la défense de son honneur) et engagement

renforcé par les sentiments (comme la honte ou la culpabilité). L.a morale se

20



structure par 'ensemble de ces engagements contractés par l'individu.

Au cceur de la morale, la réciprocité ?
La réciprocité est au fondement de la morale. Elle correspond a une forme
particuliere d’altruisme que l'on trouve chez la plupart des especes sociales.
Un grand nombre de propositions morales sont fondées sur l'idée de
réciprocité. Ainsi, une des formules les plus célebres pour définir une attitude
éthique est : « Ne fais pas autrui ce que tu ne voudrais pas qu’il te fasse », ou sa
contrepartie positive, « Agit envers les autres comme tu voudrais qu’ils
agissent envers toi » lLa réciprocité est parfois a Pceuvre dans Pesprit de
vengeance (« Oeil pour oeil, dent pour dent »), mais elle définit avant tout un

rapport juste entre les individus.

Ce concept de réciprocité n’est pas étranger aux biologistes. En 1971, Robert
Trivers en a fait le fondement d’un concept fécond en théorie de I’évolution :
Paltruisme réciproque. De quoi s’agit-il ? Dans la nature, le comportement
altruiste de certaines especes sociales peut parfois s’expliquer par la
programmation de genes « égoistes », ayant pour finalité de se reproduire par
individus interposés. Mais il existe bon nombre de cas ou Ilaltruisme est
manifesté envers des individus non-apparentés. C’est notamment fréquent

chez ’espece humaine.

Lraltruisme réciproque obéit a un principe simple : si un individu se montre

altruiste envers un autre sans que cet altruisme soit d’un cout important pour

21



lui, il augmente ses chances de bénéficier par la suite d'un comportement
altruiste. L’altruisme n’est possible que s’il existe un cycle régulier d’interaction
entre des individus. Un tel comportement n’est donc possible qu’a certaines
conditions énumérées par Trivers : durée de vie (plus la durée de vie est
longue, plus les situations appelant laltruisme sont nombreuses), taux de
dispersion (moins le taux de dispersion est élevé, plus les individus ont la
probabilité d’interagir entre eux et didentifier leurs comportements
réciproques), degré de dépendance mutuelle (plus les individus sont
confrontés a des dangers communs, plus il est probable que leur altruisme soit
développé), soins parentaux (ce cas particulier de dépendance mutuelle
favorise laltruisme parents-enfants, et peut s’étendre au-dela de la parentéle au
premier degré), dominance et hiérarchie (plus les relations sont asymétriques
entre les individus d’'un groupe, moins il est probable de voir émerger de
Paltruisme réciproque). L’espece humaine remplit tous les critéres pour voir

émerger laltruisme réciproque.

La situation décrite par Trivers met en sceéne l'interaction de deux individus.
Qu’en est-il a I’échelle d’une population et sur le long terme ? Pour le savoir,
John Maynard Smith, Robert Axelrod et William Hamilton ont analysé
altruisme réciproque dans une situation célebre de la théorie des jeux, le
dilemme du prisonnier. Deux populations ont le choix entre coopérer
(altruisme) ou faire défection (égoisme). Chaque situation voit attribuer des
gains et des pertes pour ceux qui cooperent ou font défection, ces gains et ces

pertes étant reproduit de générations en générations pour mimer un contexte

22



proche de I’évolution biologique. Or, il s’avere que la solution qui maximise les
gains de tous les joueurs est le « tit for tat », c’est-a-dire le choix de toujours
coopérer sauf dans I’hypothese ou lautre fait défaut. La stratégie purement

égoiste n’est pas la plus payante a long terme.

Richard D. Alexander a pour sa part proposé une extension de Ialtruisme
réciproque connue sous le nom de « réciprocité indirecte ». Il s’agit d’une
relation ternaire : un individu A se montre altruiste envers un individu B (non
apparenté) et bénéficie par la suite de laltruisme d’un individu C (non
apparenté). Pour quelle raison ? Pour un individu appartenant a une espece
sociale et morale comme la noétre, le fait de manifester un comportement
altruiste peut apporter des bénéfices a long terme. La réputation de cet
individu sera bonne, de sorte qu’il établira plus facilement des relations de
confiance avec les autres. Cela peut expliquer le phénomene de bienveillance

universelle (altruisme indiscriminé pour le genre humain).

I altruisme réciproque pose le probleme des « tricheurs » (cheaters), c’est-a-dire
des individus égoistes. Ils bénéficient de Ialtruisme des autres, mais
s’abstiennent de lacte réciproque quand leur tour est venu. Au sein d’une
population, de tels égoistes vont avoir tendance a proliférer au détriment des
altruistes. La psychologie évolutionnaire a mis en évidence l'existence, dans
Pesprit humain, d’'un module spécialisé de « détection des tricheurs » qui
contribue certainement a ’élaboration du sens moral. John Tooby et Leda

Cosmides ont testé des individus de cultures différentes. Le test mettait en

23



scene le respect de la regle « Si P alors Q ». Alors que les sujets se trompaient
dans 65 % des cas lorsque le test concernait des sujets abstraits ou familiers, ils
¢taient 75 % a trouver la solution dés que le contenu de la regle devenait
moral. Le fait de respecter mutuellement une regle et ses conséquences est une
des formes de la réciprocité. L’esprit humain semble avoir été sélectionné pour
veiller a son bon respect | Respecter la parole donnée, les termes d’un contrat,
les regles communes... Pour favoriser 'engagement réciproque, 'évolution a
sélectionné chez ’homme d'autres sentiments aussi complexes et universels

que la honte, la gratitude, le désir de vengeance...

La morale et son double : I'immoralité
Si la morale a une base biologique, tous les individus ne sont pas
nécessairement dotés des mémes prédispositions. Exemple : 'immoralisme
des sujets antisociaux. Le sujet antisocial, autrefois appelé sociopathe ou
psychopathe, vit dans la transgression des lois, des normes et des conventions,
auxquelles ils n’accordent aucune attention. L'implication immédiate est qu’il
est un client de la police et de la justice plus souvent qu’un patient de la
médecine. De nature impulsive, parvenant mal a planifier ses comportements,
la personnalité antisociale est adepte du passage a l'acte, qui permet de
résoudre son indécision. Elle est peu soucieuse du danger, pour elle-méme
comme pour les autres. Elle incline volontiers a tromper (mensonge,
dissimulation), a rompre ses engagements (infidélité, irresponsabilité) voire a
faire usage de violence (viol, agression) tout en se montrant indifférente a la

conséquence de ses actes. Sur le plan affectif, le patient antisocial refoule ses

24



émotions, surtout lorsque celles-ci sont des marques de « faiblesse »
(souffrance, pitié, remords), et ne les percoit pas chez les autres, qui sont de
simples outils de ses stratégies a court terme. S’il recherche le plaisir, qui
motive souvent ses actes, il s’agit d’un plaisir associé¢ a une consommation
immédiate. Du point de vue cognitif, le schéma central de P'antisocial est : «
JPaurai ce que je veux ». Tres variable selon les pays et les méthodes
d’identification, la prévalence s’établit entre 2 et 3 % dans une majorité
d’études. LLes hommes sont trois fois plus concernés que les femmes, et
pourtant, cette infime minorité est responsable de 50% des crimes les plus
graves, du meurtre en série au meurtre d'officiers de police (Hare, 1993). La
plupart des recherches sur la psychopathie la lient a un déficit spécifique
d'émotions morales. Chez Cleckly (1955) et Hare (1993), les psychopathes
présentés sont des individus qui ont une connaissance quasi-parfaite des
normes sociales et morales, mais n'ont pas les réactions émotionnelles faisant
qu'ils s'en préoccupent, ou qu'ils se soucient des personnes qu'ils blessent en
cours de route. Les psychopathes de Hare sont patfois capables d'émotions :
«Bien str», dit I'un d'entre eux, «je ne suis pas un robot. Je me sens
réellement motivé quand j'ai une relation sexuelle, ou que je me bats ». De
plus, les psychopathes montrent des réactions électrodermales normales s'ils
sont soumis a des images directement menacantes (comme, par exemple, la
bouche ouverte d'un requin). Mais quand on leur montre des images d'enfants
en souffrance, ou des corps mutilés, ou encore une pile de cadavres, l'activité

¢lectrique de la surface de leur peau ne change pas, et ils ont l'air de ne rien

ressentir (Blair, 1999).

25



Des recherches plus récentes sur les psychopathes montrent qu'ils ont une
activité moins intense dans certaines zones cérébrales, les plus fréquemment
observées étant le cortex préfrontal vendromédian, 'amygdale et I'insula (Blair,
2007; Kiehl, 2006). Les observations comportementales et cérébrales des
psychopathes convergent vers la conclusion que le déficit fondamental duquel
tous leurs autres symptomes dérives est leur incapacité a ressentir de
l'empathie, de la honte, de la culpabilité, et les autres émotions qui font que le
commun des mortels se soucie du destin des autres ou des choses que nous

faisons pour les aider, ou les blesser.

Il existe une prédisposition héréditaire a la personnalité antisociale (avec
héritabilité plus forte chez les filles, les garcons adolescents et pour les
comportements agressifs). Elle est parfois organiquement associée a des
dysfonctionnements du cortex frontal, du cortex temporal gauche ou de
Iamygdale. En termes psychodynamiques, la personnalité se développe des
Ienfance (endurcissement individuel face a une perte de repéres parentaux et
sociaux) et les comportements se manifestent souvent des le début de
'adolescence. Outre ’évolution vers la délinquance et ’abus de substance, la
personnalité antisociale peut aboutir a une tendance suicidaire forte. En ce qui
concerne des marqueurs biologiques, des expériences menées par Adrian
Raine (Université de Californie Sud) ont montré que les sujets psychopathes
réagissent moins que les autres lorsqu’ils regardent une projection d’images

émotionnellement fortes (guerres, accidents, tortures) : moindre conductivité

26



électrique de la peau, moindre accélération du rythme cardiaque. Ce dernier

trait est constant dans Pexistence et apparait des I'enfance.

Nietzsche, philosophe darwinien ?
Mais venons-en — enfin — un peu plus au fait et au cceur des problématiques
de ce travail : en suivant un préjugé répandu, on pourrait raisonnablement
croire que de tels individus « libérés » des contraintes morales représentent
l'expression parfaite de « l'enseignement » nietzschéen. Nietzsche n'était-il pas
ce philosophe chez qui la pitié était signe de décadence, l'altruisme une
inclinaison pitoyable et I'amour (chrétien) cachait (mal) ressentiment et
vengeance ? Absolument pas. Balayons une fois pour toutes cet a priori
tristement trop commun : Nietzsche ne propose pas tant une #égation de la
morale qu'une mise en guestion et en perspective des comportements et des
sentiments moraux tels que ses prédécesseurs philosophes l'ont fait avant lui.
En ce sens, dans son mouvement de « déconstruction », son entreprise peut
entrer en résonance des théories et des faits scientifiques dont nous venons

longuement de faire état.

Car ce qui est loin d'étre un préjugé, par contre, c'est que Nietzsche est peut-
étre le philosophe qui, dans toute ’histoire de la discipline, a employé terme de
«vie » dans ses acceptions les plus complexes. C’est d'ailleurs aussi le premier
qui a éprouvé le besoin d’ouvrir un dialogue avec Darwin — dialogue
malheureusement sans réponse, puisqu’on ne trouve pas une seule référence

au philosophe dans toute lceuvre du naturaliste. Pour Nietzsche, la

27



philosophie est généalogique : la tache des « nouveaux philosophes » se traduit
par une nécessaire intégration de la pensée de I'hérédité et, a la suite
d’Héraclite et d’Empédocle, de la transformation. Mais la référence a Darwin
est une contestation : la théorie de I'évolution au moyen de la sélection
naturelle, s’incarnant pour Nietzsche dans le paradigme de la lutte pour
Pexistence, n’est pas a méme de rendre pertinemment compte de 'origine des

comportements humains, morale en téte.

La parution de la Naissance de la Tragédie, en 1872, intervient un an apres la
publication en Angleterre de la deuxieme grande ceuvre de Darwin: Iz
Descendance de homme et la sélection lice au sexe. Dans ce premier livre, méme si le
theme des valeurs vitales est déja tres présent, le philosophe ne montre pas
d’intérét particulier pour les sciences biologiques (alors qu’il est pourtant
familier de la thématique scientifique depuis 1860). C'est apres Humain, trop
humain, que Nietzsche amorce le tournant évolutif de sa pensée. Durant son
amitié avec Paul Rée, le commentaire nietzschéen sur Darwin se fait plus
régulier, atteint son paroxysme avec la Généalogie de la Morale et se maintient

jusqu’a la fin de sa vie lucide.

Depuis quelques années, les spécialistes commencent a entrevoir 1'étendue de
lintérét que Nietzsche portait, de manicre profonde et durable, aux
implications de la théorie de I'évolution pour l'enquéte philosophique. Si, dans
Humain, trop Humain, la transvaluation des valeurs commence par l'idée que

« tout ['essentiel de 1'évolution humaine s'est déroulé dans la nuit des temps (...)

28



tout résulte d'un devenir; il n'y a pas plus de données éternelles qu'il n'y a de
vérités absolues » (HTH 1, 2), I'étape ultérieure, centrale dans la Généalogie de la
Morale (un livre dont le titre méme atteste d'une préoccupation toute post-
darwinienne sur le questionnement généalogique) provient d'une confiance
nouvelle accordée au pouvoir explicatif de la biologie qui peut démontrer

l'infériorité des idéaux traditionnels et rendre possible leur transvaluation.

En effet, alors que Nietzsche était tout entier immergé dans les débats sur les
mécanismes évolutifs, alors qu'il croyait ¢évidemment a la mutabilité des
organismes, alors qu'il reconnait que les structures de la connaissance humaine
sont déterminées biologiquement, alors qu'il insiste sur le fait que la morale et
l'esthétique humaine sont des modifications du comportement animal, on
retrouve dans ses ceuvres publiées bon nombre de formules et de réflexions
critiques a 1'égard de Darwin et de la théorie de la sélection naturelle.
Comment peut-on expliquer un tel rejet face a une acceptation évidente de la
théotie de I'évolution ? A des points stratégiques de son évolution
intellectuelle, Nietzsche semble se retourner, encore et encore, contre le
naturaliste anglais. De manicre évidente, la figure de Darwin et son

appréciation de sa théorie étaient importantes aux yeux du philosophe.

On peut voir dans l'intérét que Nietzsche porte a Darwin quatre dimensions
fondamentales. La premicre est une discussion explicite des principes
darwiniens, concentrés chez Nietzsche autour de la lutte pour Pexistence. La

deuxieme intervient dans la pensée nietzschéenne de la sélection. Ce processus

29



ne peut en effet étre réduit, chez '’homme, a la sélection naturelle décrite par
Darwin, et doit étre étendu, selon le paradigme de la volonté de puissance, a la
sélection ascendante. Nietzsche doute de la validité de I'application humaine
de la sélection naturelle darwinienne et lui préfere une sélection artificielle
qu'on pourrait qualifier d’eugénique. La troisicme concerne lorigine de
I’évolution culturelle (de la barbarie a la civilisation) que Nietzsche refuse de
voir comme subordonnée a la question de I'altruisme. Le philosophe n’accepte
pas linterprétation de la morale comme progrés de ’humanité s’exprimant
dans une universalisation nécessaire des instincts altruistes. Enfin, la critique
nietzschéenne de Darwin se fait a 'aune d’une réflexion sur I'utilité et de la
mise en ceuvre du perspectivisme. En effet, pour Nietzsche, aucune valeur
universelle ou absolue n’est possible. La question de la connaissance, comme

celle des croyances, doit alors étre interprétée en termes de survie.

Que représentait Darwin pour Nietzsche ? Globalement, il pensait que le
darwinisme se trompait fatalement a propos de l'essence de la vie (et a fortiori
de la vie humaine) et cela parce qu'il était englué dans les fausses valeurs
propagées par la «maudite anglomanie» - le mauvais gout allegre, le
confortable /aissez-faire, et les aspirations résolument anti-héroiques du mode
de vie britannique - devenue dominante dans la culture moderne (PBM 253).
Les conceptions nietzschéennes sur la vie et les processus qui l'encadrent -
cette expression intemporelle de « Volonté de Puissance » - se comprennent
alors comme une alternative a ce qui sous-tend le darwinisme et qui évite les

compromis que ses contemporains tels David Strauss se sentent obligés de

30



faire avec les systemes de croyances traditionnels. ILa longue lutte de
Nietzsche contre le darwinisme incarne un combat a la fois contre les vues
dominantes du XIXe siccle et contre la culture qui I’a vu naitre. La question du
lien de Nietzsche a Darwin n'est pas secondaire, mais est au contraire

essentielle pour comprendre I'ceuvre du philosophe.

Car les interrogations nietzschéennes sur les discours axiologiquement chargés
de la science moderne en général et de la biologie en particulier résonnent
encore aujourd'’hui dans les conséquences morales, sociales, politiques et
méme esthétiques de la « Révolution darwinienne », conséquences demandent
encore a étre pleinement évaluées. En méme temps, Nietzsche souleve de
profondes et d'inconfortables questions sur l'évolution humaine. Son ceuvre
est familiere de l'impératif eugénique : la reconnaissance d'une nécessité dans
la sélection et dans l'élevage d'un nouveau type d'homme et surpasserait la
dégénérescence des formes présentes. A notre époque de séquengage
génétique, de procréation médicalement assistée ou de clonage, ces idées

semblent plus que jamais d'actualité.

Mais rien de cela #'é/éve au sens nietzschéen du terme, qui inclut plus qu'une
procédure technologique ou zoologique mais bien une nécessité d'éducation,
d'exercice et d'apprentissage. La véritable dimension du projet nietzschéen
nous est aujourd'hui étrangere car nous avons survécu a la décadence du XIXe
siecle, que le philosophe a décrit avec tant d'obsession tout au long des années

1880. Certains de ses symptomes ont peut-ctre, eux aussi, évo/ué : la dyspepsie

31



est devenue obésité morbide, la neurasthénie s’est transformée en syndrome
de fatigue chronique; 'opium a été remplacé par les antidépresseurs, le confort
britannique est devenu U American Way of Life ; mais les racines du mal restent
les mémes : l'anomie, 'épuisement des valeurs, le nihilisme. L'eugénisme
nietzschéen est une série de mesures hygiéniques visant précisément ce malaise
sous-jacent bien plus que ses conséquences sociales. 11 demande la
revitalisation des valeurs et la réévaluation de la vie elle-méme, l'attachement a
la créativité inhérente a la volonté de puissance qui étendra et multipliera les
possibilités humaines et posthumaines. C'est ainsi que Nietzsche, en creux,
rencontre Darwin : il est un philosophe de I'évolution en général, et de

I'évolution de la morale en particulier.

Dans I'avant-propos de la Généalogie de la Morale (§ 6), Nietzsche écrit ainsi :
«nous avons besoin d’une critique des valeurs morales, #/ faut commencer par
mettre en question la valenr méme de ces valeurs, et cela suppose la connaissance des
conditions et des circonstances de leur naissance, de leur développement, de
leur modification (la morale comme conséquence, comme symptome, comme
masque, comme tartuferie, comme maladie, comme malentendu ; mais aussi la
morale en tant que cause, remede, stzmulans, entrave ou poison), bref, une
connaissance telle qu’il n’en a pas existé jusqu’a présent et telle qu’on ne 'a

méme pas souhaitée. ».

Le philosophe mettra en application cette approche radicalement nouvelle en

développant une représentation originale des phénomenes humains en

32



général, et de la morale en particulier. Il inscrit tout d’abord cette derniere
dans une généalogie, c’est-a-dire un long processus de sélections, de
sédimentations, de transformations, d’adaptations, bien loin des concepts purs,
statiques, et souvent déconnectés de la réalité que proposait la philosophie
classique. Par ailleurs, Nietzsche envisage la morale a la lumiere de types
humains différenciés, voire antagonistes, insérés dans des processus
historiques propres, et non au regard de leur commune et universelle
humanité. Il adopte enfin un point de vue détaché de son objet d’étude,
observant de manicre distante la maniére dont les catégories morales
répondent chez l'individu ou les groupes a des tendances antérieures qui, elles,

ne sont pas de nature morale.

Au siecle suivant, ce programme nietzschéen d’une connaissance nouvelle de
I’homme et de la société restera sans descendance marquante dans le domaine
de la philosophie. En revanche, le champ scientifique n’est pas resté
indifférent a la question de Torigine et de I’évolution des comportements
moraux chez espece humaine. Sur un socle darwinien commun et a la suite
des successives « mises a jour » de la théorie de I’évolution, des disciplines
aussi différentes que la sociobiologie, la neurobiologie, la psychologie
évolutionnaire et expérimentale ont ainsi entrepris, a leur maniere, un travail
généalogique, sans bien sur que la filiation a la démarche nietzschéenne soit
toujours consciente. Ces travaux ont abouti, et aboutissent encore aujourd'hui,
tous les jours, a une série convergente d’hypotheses sur la morale et fondent

une théorie scientifique pertinente du phénomene.

33



La théorie de 1'évolution : une épopée nietzschéenne ?
A l'instar de son objet, cette théorie est en constante évolution. L'une de ses
interrogations les plus récentes pose ainsi laltruisme comme stratégie
comportementale mise en ceuvre par des genes égoistes. Telle est ’hypothese
(dérangeante) formulée en premier lieu par William Hamilton et Richard
Dawkins. Dans les premicres lignes de son best-seller de 1976, Richard
Dawkins énonce : « Nous sommes des machines a survie, des robots
programmés a 'aveugle pour préserver des molécules égoistes connues sous le
nom de genes » La formule fit sensation. Et la démonstration qui la suivait

marqua durablement les esprits.

Dans son essai, Dawkins popularisait, avec beaucoup de talent, les travaux du
généticien William Hamilton. Celui-ci avait apporté dans les années 1960 une
solution simple au vieux probleme laltruisme : pourquoi les individus
altruistes des especes sociales survivent-ils alors qu’ils auraient dua étre éliminés
peu a peu de la population ? ’explication réside dans Iaptitude darwinienne
globale (znclusive fitness) des genes, a la base de la notion de sélection de

parentele (&in selection).

Dans chaque espcce, les individus privilégient les comportements de
coopération avec leurs parents génétiques les plus proches car en se dévouant
ainsi, ils favorisent la propagation de leurs propres genes. Cette hypothese

avait déja été suggérée en 1932 par le grand généticien ].B.S. Haldane.

34



Pour appuyer ses recherches, Hamilton s’est d’abord intéressé au modele
classique de la coopération animale : les sociétés d’hyménopteres (abeilles,
fourmis, guépes). Ces insectes présentent une particularité : les femelles
partagent un lot génétique du pere et de la mere, alors que les males n'ont
qu’un lot de la mere. 11 en résulte que les sceurs sont plus apparentées entre
elles que les freres. Or, on observe effectivement un comportement plus

altruiste chez les femelles entre elles que chez les femelles envers les males.

Il s’ensuit une nécessaire distinction entre le bénéfice reproductif direct de
I'individu, direct fitness, c’est-a-dire son nombre de descendants, et le bénéfice
reproductif indirect, indirect fitness, c’est-a-dire la somme des descendants de
ses proches. Il faut noter que la parenté n’est pas nécessairement trés proche
pour que laltruisme soit sélectionné. Il suffit que les individus possedent des
genes en commun : le caractere adaptatif dépend alors du cott de Paltruisme.
Si ce cout est tres faible (acte ayant peu de chance d’entrainer la mort, la

blessure, une perte importante de ressources), une parenté tres lointaine suffit.

Cet égoisme génétique des insectes sociaux s’applique-t-il a 'espece humaine ?
En partie. Par exemple, nous avons tendance a produire plus de sacrifices
pour notre famille que pour des non-apparentés. Les groupes génétiquement
proches tendent a entrer en conflit avec des voisins un peu plus éloignés. Par
ailleurs, ’homme crée des groupes d’appartenance souvent fondés sur la

distinction entre « eux » (les lointains) et « nous » (les proches). Un tel

35



paradoxe apparent, cher évidemment aussi a Nietzsche, montre ainsi que
certaines morales permettent d’exclure — comme celles des religions
monothéistes, dont le message est celui de 'amour universel, mais dont la

pratique promeut fondamentalement la guerre des Fideles contre les Infideles.

Toutefois, plusieurs réserves s’imposent. D’abord, la régle du gene égoiste
releve de la statistique propre a la génétique des populations : elle indique un
comportement probable, pas la conduite certaine des individus. Ensuite, il ne
faut pas confondre l'altruisme au sens génétique et évolutif (qui concerne la
reproduction des genes) et I'altruisme au sens psychologique (qui concerne les
motivations de I'individu envers les autres). Enfin, Thumanité ne connait pas la
programmation rigide des insectes, notamment du fait de la complexité et de

la plasticité de son cerveau.

Richard Dawkins remarquait ainsi a la fin de son ouvrage :

« Nous avons le pouvoir de défier les genes égoistes hérités a notre naissance et,
si nécessaire, les memes égoistes de notre endoctrinement. Nous pouvons
méme discuter des moyens de cultiver et de nourrir délibérément des

sentiments altruistes purs et désintéressés — chose qui n’a pas de place dans la

nature et qui n’a jamais existé auparavant dans toute ’histoire du monde ».

Et c'est sur cette défiance que se comprendra tout notre travail : les généalogies

de la morale, nietzschéenne, darwinienne et post-darwinienne, les mises a nu

36



de donnés psycho-biologiques hérités de siecles et de siecles d'évolution, de

sélection et d'adaptation n'auront ici qu'un seul objectif : s'en défaire.

Mais avant, nous présenterons en vis-a-vis et en résonance l'approche
nietzschéenne et 'approche scientifique darwinienne et néo-darwinienne telle
quelle émerge au XXe siecle et jusqu’a nos jours (premiére partie), et
montrerons combien la pensée morale et la psychologie ont elles-mémes été
bouleversées par le déploiement de la théorie de l'évolution (deuxiéme
partie). Plus loin qu’une simple mise en relation de deux entités disjointes,
nous verrons la nécessité de mettre a contribution le discours et les faits
scientifiques a la philosophie nietzschéenne, mais aussi de soumettre
Nietzsche lui-méme a ses procédés généalogiques afin d'exposer les
comportements et les sentiments de 1'animal moral que nous avons été et que

nous sommes (troisiéme partie) pour, peut-étre, en concevoir l'avenir.

37



Premicre partie :
Nietzsche & Darwin

Des les premiers temps de la critique nietzschéenne, la figure darwinienne
tient une place de choix : bien que Darwin se soit toujours refusé a des
spéculations de ce type, les premiers écrits sur la philosophie de Nietzsche
placent sa conception du Surhomme dans un cadre darwinien, ou plus
précisément d'extension du darwinisme. Mais cette concordance entre la
pensée de Nietzsche et celle de Darwin est aussi sous-tendue d'erreurs et
d'approximations née autour des courants eugénistes et de ce que l'on nomme
2

le darwinisme social — seul courant pour lequel le terme d' « évolutionnisme »

soit adapté.

Cependant, des l'ouvrage de Claire Richter (1911), une appréhension plus
pertinente des rapports entre Nietzsche et Darwin se fait jour — une précision
qui se continue chez Charles Andler (en particulier par son examen des
influences « néo-lamarckiennes » des Rutimeyer, Rolph et Roux) et chez
Miller-Lauter. Chez Keith Ansell-Pearson, chez Richardson et chez Gregory
Moore, la précision avance d'un cran avec la prise en compte du contexte
historique dans lequel s'inclut la réception nietzschéenne de 1'évolutionnisme

et de la théorie de l'évolution. C'est cette « nouvelle » contextualisation du

2 Et c'est a cause de son -isme marquant une couleur idéologique et politique qui n'a pas lieu d'étre que, lorsqu'il s'agira de

Darwin et des post-darwiniens, on emploiera le terme d' « évolutionnaire » (la traduction est d'ailleurs plus fidéle a l'anglais

« evolutionaty » que l'on retrouve dans la biologie évolutionnaite, la psychologie évolutionnaire, etc.) ou de théotie de

I'évolution.

38



darwinisme et de l'anti-darwinisme nietzschéen que nous suivrons ici. Ce
contexte est celui, contrairement au mythe qui voudrait que la publication en
1859 de 1'Origine des Especes ait balayé immédiatement les préjugés théologiques
en vigueur auparavant, d'une révolution non-darwinienne : la seconde moitié
du XIXeéme siecle fut une époque faite, dans la biologie évolutionnaire, de
confusions et de controverses. Méme de fervents évolutionnistes tels Haeckel,
apotre de Darwin en Allemagne, pour qui I'Origine des Especes avait « fait date »,
pouvaient exprimer des doutes quant a la suffisance de la sélection naturelle

pour expliquer les changements organiques.

Clest sur cette ambivalence autour du travail de Darwin, couplée a des
confusions sur la signification de la lutte (szruggle), sur la généalogie des
organismes, la nature et les vecteurs de 1'hérédité, et la modélisation des
processus évolutifs, que se comprend cette « révolution non-darwinienne »
(Bowler, 1988) en biologie, dans laquelle les interprétations de Nietzsche
s'inserent totalement. En bref, Darwin réussit a convertir une large part des
biologistes de 1'époque a une certaine forme d'évolutionnisme mais pas au

darwinisme en tant que tel.

C'était tout particuliecrement le cas en Allemagne : méme si de nombreux
biologistes se proclamaient « darwiniens», la majorit¢é de leur pensée
s'apparentait au mélange d'une rhétorique darwinienne (en général, l'utilisation
du terme de lutte, struggle), avec des orientations héritées d'un age pré-

darwinien. En effet, bien avant la publication de 1'Origine des Especes, bien

39



des naturalistes allemands étaient déja évolutionnistes, dans le sens ou ils
acceptaient l'idée d'un déploiement graduel (Enfwicklung) s'appliquant telle une
tendance déterminée a toute l'histoire de la vie, une idée ancrée dans
l'appréciation dynamique de la Naturphilosophie romantique et pré-romantique.
Alors que quelques scientifiques allemands suivaient Darwin et l'idée que la
sélection naturelle était le mécanisme de la mutation des especes, de tres
¢minents biologistes rejetaient cette théorie ou ne lui allouaient qu'un réle

secondaire dans l'évolution.

Ainsi, la grande originalité conceptuelle de Nietzsche en maticre de
philosophie vitale voire vitaliste et sa création de nouvelles valeurs dessinant
un horizon sélectif appliqué a '’homme s'inserent-t-elles dans un contexte
historique et critique dans laquelle la « bombe » du darwinisme n'avait pas
totalement explosé, un contexte lui-méme chargé en approximations,
incompréhensions, malentendus et récupérations idéologico-politique de la

théorie de 1'évolution.

I. La vie selon Nietzsche

I.1. L'originalité de Nietzsche

« Ce quil me fut donné de saisir alors de terrible et d’effrayant, ce
probleme a cornes qui, sans étre nécessairement au sens strict, un
taureau, était en tout cas un probléme nexf, je dirais aujourd’hui que

c’était Je probleme de la science lui-méme — la science pour la premiere fois

40



saisie comme problématique et suspecte. »

Dans son Essai dautocritigue, posttace de 1886 a Ia Naissance de la Tragédze,
Nietzsche entrevoit son projet de généalogie de la pensée européenne comme
un parcours qui, débutant avec la métaphysique platonicienne et culminant
dans le nihilisme de la mort de Dieu, glisse de la théologie chrétienne a la
science moderne et positive, héritée des Lumicres. Dans un tel contexte, cette
science issue de la révolution newtonienne qui entend « mathématiser le
monde » et en tirer des lois stables et universelles ne parait aux yeux de
Nietzsche qu’une « théologie par d’autres moyens », pour reprendre la formule
de Christopher Cox (1999, 21) : la science devient alors le dernier bastion de
I'idéal ascétique. Parce que I’étre humain est constamment confronté a une
expérience sensorielle dans laquelle les choses apparaissent et disparaissent
sans nécessité aucune d’un « arriere-monde », la suspicion nietzschéenne sur la
science concerne la dichotomie que celle-ci tend a opérer entre étre et
apparence. La critique du philosophe porte alors sur la 1égitimité des notions
de vérité et de causalité auxquelles Nietzsche préfere, apres sa lecture de Roux,
Papproche et la métaphore organicistes et physiologiques, puis corporelles. La
dimension démontrable des régularités naturelles, déduite de la répétition
d’observations expérimentales, se révele deés lors comme une erreur
interprétative, voire comme 'expression des préjugés et du manque de probité

des philosophes et des hommes de science :

« 249. Le savant se sent comme I'incarnation animale de Dieu » (FP IX, 3

41



1)’

Face a la méprise des philosophes des Lumiceres, qu’il définit comme méprise
« textuelle », Nietzsche répond par un nouveau langage, par la nouvelle
interprétation qu’est la volonté de puissance en tant que « phénomene
universel et absolu» (PBM, § 22). Des lors, la généalogie nietzschéenne se
comprend comme une physiologie. D’un point de vue métaphorique ou non,
le corps devient le centre interprétatif du monde aussi bien que de ’histoire de
la pensée, et le philosophe médecin. La volonté de vérité dogmatique apparait
comme une volonté de mort en tant qu’elle est un oubli voire une

marginalisation du corps et ce au sens strict :

« L'ignorance in physiologicis — le chrétien n'a pas de systeme nerveux — ;
le mépris et le refus délibéré de voir les exigences du corps, la déconverte
du corps ; le postulat implicite que c'est ainsi conforme a la nature
supérieure de I'homme, — gue cela profite nécessairement a ldme — la
réduction de principe de toutes les impressions du corps a des valeurs
morales ; la maladie méme congue comme conditionnée par la morale,
en guise de punition par exemple, ou d'épreuve, ou méme d'état de
salut ou I'homme devient plus parfait qu'il ne pourrait I'étre en bonne
santé (— la pensée de Pascal), se rendre, au besoin, volontairement

malade. » (FP X1V, 15 [89])

Les philosophes dogmatiques s’appuient en effet sur des en-soi et des essences

3 Voir aussi FP XTI, 2 [174] ; GS, § 357

42



et le corps de la réalité, comme le corps physiologique, est bafoué au profit de
leurs préjugés. Cette évolution de Nietzsche coincide avec une réévaluation de
la science et du langage scientifique. En effet, autant le philosophe se montrait
sceptique vis-a-vis de lapproche mécaniciste propre aux savants des
Lumiéres®, qu’il assimilait 2 une métaphysique et 2 un dogmatisme, autant il fut
enthousiasmé par I’essor de la démarche expérimentale a 'ceuvre en son temps

en médecine et en biologie :

«Je fus saisi d’une véritable zrritation contre moi-méme, je perdis
patience : je vis qu’il était pour moi grand temps de revenir 4 zoi. D’un
seul coup, je compris avec une terrible évidence combien de temps
javais déja gaspillé — combien inutilement, combien arbitrairement toute
mon existence de philologue jurait avec ma tiche — j’eus honte de cette
fausse modestze ... Dix ans derriere moi, ou, littéralement, mon esprit avait
cessé de se mourrir, ou je n'avais rien appris d’utile, ou j’avais oublié une
absurde quantit¢é de choses a cause de tout un bric-a-brac de
poussiéreuse érudition ... Fouiller avec une minutie maniaque — et une
mauvaise vue — les métriciens de ’Antiquité : voila ou j’en étais arrivé !
Saisi de pitié, je me vis, décharné, a moitié mort d’inanition : les réalités
manquaient enticrement dans ma vie, quant aux ‘idéalistes’, je savais ce
quen vaut I'aune | — Une soif ardente s’empara littéralement de moi ;
depuis lors, je ne me suis en fait plus occupé de rien d’autre que de
physiologie, de médecine et de sciences naturelles, — je ne suis méme

revenu a des études proprement historiques que lorsque ma #dche m’y

4 En effet, cest au XVIII€ et XIXC siecles que 'on voit saffirmer une « spécialisation » philosophique : de Parménide a
Descartes et d’Aristote a Pascal, philosophie et science n’étaient que deux facettes d'une méme réflexion sur le monde.

43



obligeait impérativement. » (EH, Humain trop Humain, § 3)

Une «certaine passion de la connaissance » (A, § 429) lui apparait alors
comme le processus permettant « l'auto-dépassement de la morale » (A,
Préface) en tant que lutte intérieure qui tue ce qui est faible en P’homme (ses
«erreurs ») pour laisser la place a ce qui est sa force (ses instincts et ses

passions)’.

Néanmoins, dans son entreprise de révision de la rationalité et de
Iintelligibilité — la rationalité est une volonté de faire entrer le réel dans un
concept et lintelligibilité celle d’adopter des moyens d’approches de la réalité
en se demandant a quelles conditions la réalité peut étre intelligible —,
Nietzsche récuse a la fois les tentatives justement rationnelles et intelligibles.
Pour lui, le rapport de 'homme au réel est celui d’'une interprétation : le réel
est un texte a déchiffrer (métaphore philologique) ou un corps demandant un
diagnostic de ses symptomes (métaphore physiologique). Cette originalité
nietzschéenne peut s’appréhender dans trois directions. La premiere est celle
d’une révision du paradigme scientifique : les notions de vérité et de causalité
sont réexaminées dans la perspective de la métaphore organiciste. Le
deuxieme concerne Iétude du corps et de la physiologie comme nouveau
point de départ interprétatif. La troisieme s’attache a la redéfinition du

philosophe comme médecin de la culture.

5 Dans un plan de la Volonté de Puissance (FP X1V, 18 [17]), Nietzsche prévoit d’ailleurs de consacrer un chapitre a la « La
volonté de vérité (justifiée seulement dans la valeur affirmative de la vie) ».

44



I.1.1. Nietzsche et la révision du paradigme scientifique

a) La vérité comme avantage adaptatif

Nietzsche n’accorde aucune dimension transcendantale ou idéale a la « vérité ».
Pour lui, la vérité n’est en aucun cas une essence objective, déterminée : toute
proposition concernant la réalité se fait a partir des valeurs et ces jugements de
valeur, irréductibles les uns aux autres ne font que refléter la nature propre de
leurs auteurs, et avec eux des dispositions physiologiques propres et

spécifiques :

«Mon ceil, qu’il soit percant ou faible, ne voit pas au-dela d’un certain
espace, et dans cet espace je vis et jagis, cette ligne d’horizon est mon
plus proche destin, grand ou petit, auquel je ne peux échapper. Autour de
chaque étre s’étend ainsi un cercle concentrique qui a un centre et qui lui
est propre. (...)D’apres ces horizons ou nos sens enferment chacun de
nous comme dans les murs d’une prison, nous esurons ensuite le monde,
nous nommons ceci proche et cela lointain, ceci grand et cela petit, ceci
dur et cela mou : ces mesures nous les nommons sensations — et tout
cela, absolument tout, n’est qu’erreur en soi ! (...) Si nous avions des yeux
cent fois plus percants a faible distance, ’homme nous apparaitrait
monstrueusement grand (...) Les habitudes de nos sens nous ont fait
tomber dans les rets trompeurs de la sensation : ils sont devenus ensuite
la base de nos jugements et nos ‘connaissances’ — il n’y a pas le moindre

échappatoire, pas de tout ou de détour qui mene au monde 7¢¢/! Nous

45



sommes dans notre toile comme des araignées, et quoi que nous y
prenions, nous ne pouvons prendre que ce qui veut bien se laisser

prendre dans notre toile. » (A 11, § 117 En prison) ¢

Toute démarche philosophique et scientifique ayant comme but la recherche
de la vérité n’est alors que 'expression d’une préférence, jamais revendiquée ni
justifiée comme telle. Si la réalité est de nature interprétative : « Il n’y a pas de
faits, seulement des interprétations » (FP XII, 7 [60]), la vérité ne peut s’ériger
en norme absolue. Bien plus, elle n’est qu’une erreur parmi d’autres, produites
par des contraintes biologiques provisoires et conquises par I'expérience. En
somme, la vérité n’est que la position relative de certaines erreurs devenues des
conditions d’existence ; pour le dire en termes darwiniens, la vérité reléve d’un
avantage adaptatif. Le dogmatisme s’appréhende alors comme la premicre des

conspirations d’un animal voulant, littéralement parlant, sauver sa peau :

« ‘Vérité’ : pour la démarche de pensée qui est la mienne, cela ne signifie
pas nécessairement le contraire d’une erreur, mais seulement, et dans
tous les cas les plus décisifs, la position occupée par différentes erreurs
les unes par rapport aux autres : l'une est, par exemple, plus ancienne,
plus profonde que l'autre : peut-étre méme indéracinable, si un étre
organique de notre espéce ne savait se passer d’elle pour vivre ; mais
d’autres erreurs n'exercent pas sur nous une tyrannie semblable
puisqu'elles ne sont pas nécessités vitales, et qu'elles peuvent, au

contraire de ces tyrans-la, étre réparées et ‘réfutées’. Pour quelle raison

6  Voir aussi FP X1, 34 [230]

46



une hypothése devrait-elle étre vraie du seul fait qu'elle est irréfutable ?

Cette phrase fera sans doute bondir les logiciens, qui supposent que /exrs

[N

limites sont aussi celles des choses ; mais j'ai depuis longtemps déja

déclaré la guerre a cet optimisme de logicien. » (FP X1, 38 [4])’

Nietzsche n’est pas tant opposé a la vérité qu’a sa surdétermination et
condamne cette passion de vérité lorsqu’elle participe d’une volonté
métaphysicienne : celle des philosophes critiqués dans le Crépuscule des Idoles en

raison de

«leur absence de sens historique, leur haine contre I'idée méme de devenir,

leur “égypticisme’ » (Cld, La « raison » dans la philosophie, §1).

Le désir de vérité que combat Nietzsche est celui qui considere
dogmatiquement que tout réel est rationnel. Dans ce sens, la réalité est
fabriquée, essentialisée et dans cette manipulation et cette mystification, la
connaissance devient une pulsion c’est-a-dire un impensé. Le probleme de
Nietzsche n’est donc pas tant de savoir ce qu’est la vérité mais de se demander
pourquoi préférer la vérité ; dans quel but, selon quelle intention, quel instinct
se dévoile ainsi. Pour ainsi dire, Nietzsche ne s’intéresse pas a la production de
la vérité (conditions pratiques de son émergence dans une démarche
scientifique par exemple) mais a la raison d’une vérité qui serait plus qu’autre

chose, ’horizon universel :

7

Voir aussi AV, § 507, Contre la tyrannie du vrai ; PBM, §4 ; FP X1, 34 [247], 34 [253], 35 [37] ; FP X111, 9 [60] ; FP X1V,
14 [158]

47



«1.
Je m'étonne de voir que la science se résigne aujourd'hui a se cantonner
au monde de I'apparence : un monde vrai — il peut étre comme il veut,

nous n'avons certainement pas d'organe permettant de le connaitre.

Ici, on pourrait déja demander : grace a quel organe de connaissance
pose-t-on cette opposition méme ?...

Si un monde qui est accessible a nos organes est également congu
comme dépendant de ces organes, si nous <concevons> ce monde
comme subjectivement conditionné : cela ne veut pas dire pour autant
qu'un monde objectif <soit> seulement possible. Qui nous empéche de
penser que c'est la subjectivité qui est réelle, essentielle ? (...)

Le monde de notre expérience serait, du fait de nos instincts de
conservation, conditionné également dans les limites de ce qui lui est
connaissable : nous tiendrions pour vrai, pour bon, pour valable, ce qui
profite au maintien de I'espece ... (...)

2.

11 est d'une importance capitale que l'on abolisse le wonde vrai. 11 est la
grande mise en doute et dévalorisation de ce monde que nous sommes : il a
¢té jusqu'ici notre attentat le plus dangereux contre la vie.(...)

3.

Il faudrait donc examiner en psychologue la ‘volonté de vérité” » (FP

XTIV, 14 [103]).

Nietzsche, qui pose ainsi Pantériorité de la valeur sur la vérité, entend détacher
sa philosophie d’une problématique épistémique. La question n’est plus celle

de la vérité (puisqu’il n’y a pas de réel en soi) mais celle de Iefficacité du



discours. C’est a ce titre que la volonté de puissance apparait a Nietzsche

comme le nouveau paradigme de ce qui n’a encore jamais été pensé.

b) Le combat des parties de 'organisme

A une lecture linéaire et univoque de la réalité naturelle, Nietzsche préfere celle
de «la volonté de puissance », processus interprétatif qui, inspiré du concept
de «lutte interne » de Roux (Der Kampf der Theile im Organismus, Cf. Miller-
Lauter 1998), se rapporte métaphoriquement au développement d’un
organisme vivant déterminé par un double impératif de croissance et de
maitrise (et de reproduction devrions-nous ajouter). Cette lutte déterminée
selon une dialectique d’asservissement et de commandement prend forme

dans le combat réciproque des parties proprement physiologiques :

« Penser que /a nature obéit a des lois est une interprétation humaine et
humanitaire. (...) Ce qui regne, c'est le caractére d’absolue instantanéité
de la volonté de puissance ; chez I'nomme (et déja au niveau de la
cellule) I'établissement des rapports de forces est un processus qui se
reconduit perpétuellement lors de la croissance de tous les étres qui y
prennent part — c'est un combat, si l'on s’accorde pour donner a ce mot
assez de sens et d’extension pour concevoir aussi que le rapport entre
ce qui domine et ce qui est dominé est une lutte, et que la relation entre
celui qui obéit et celui qui commande est elle aussi a comprendre

comme une résistance. » (FP X1, 40 [55] ;

49



« A présent 'on a redécouvert le combat dans tout domaine et 'on ne
parle que du combat des cellules, des tissus, des organes, des
organismes. Mais l'on peust y retrouver I'ensemble de nos affects
conscients — a la fin, une fois ceci constaté, nous retournons la question et
déclarons : ce qui se produit réellement au cours de l'activité de nos
affects humains ce sont ces mouvements physiologiques, et les affects
(lutte, etc.) ne sont autre chose que des interprétations élaborées de
I'intellect qui, la méme ou il ne sait rien, prétend tout savoir. » (FP G,

11 [128])

Nietzsche amorce donc une mise en garde a la fois contre toute
anthropomorphisation de la nature et contre toute recherche d’un sens caché a
cette méme nature. La vie, qui ne peut étre qu’interprétée sur la base et par
Pentremise de nos propres sens (et de leurs limites), est trompeuse,
changeante, superficielle, et comme la vérité faite femme dans Par-dela Bien et
Mal, elle n’a rien a cacher et ne recele aucune essence, aucune nature
transcendante ou intrinseque. Si I'acces a la réalité est entiecrement subordonné
a du physiologique, c’est a partir d’'une métaphore physiologique que nous
aurons un acces privilégié au réel. Cest ainsi que la métaphore organiciste
incarne la valeur de la volonté de puissance, en tant que terrain de celle-ci. De

cette manicre, elle s’identifie a un processus hiérarchique :

« L'hypothese d’un sujet unigue n'est peut-étre pas nécessaire ; sans doute
est-il tout autant permis de supposer qu'il existe une pluralité de sujets

dont l'interaction et la lutte sont au principe de notre pensée et méme de

50



notre conscience ? Une sorte d’aristocratie de ‘cellules’ sur lesquelles
s’appuie la domination ? SGrement une aristocratie de pairs qui ont les
uns comme les autres l'habitude de gouverner et s’entendent a

commander ? » (FP XI 40 [42])®

Cest de méme cette interprétation conflictuelle de la réalité qui, tout en
rendant chimérique le dogmatisme ¢épistémique, démotive le caractere
proprement spéculatif des démarches gnoséologiques classiques (science et

philosophie) :

« L'intellect ne peut pas se critiquer lui-méme, précisément parce qu'il ne
peut étre comparé a des intellects autrement conformés et parce que sa
capacité a connaitre ne paraitrait au grand jour qu'en face de la ‘réalité
vraie’, c.-a-d. parce que, pour critiquer l'intellect, nous devrions étre un étre
supérieur doué de ‘connaissance absolue’. Ceci présupposerait déja que, en
dehors de tous les genres de considération en perspective et
d'appropriation sensualo-intellectuelle, #/ y ait guelgue chose, un ‘en-soi’ —
Mais la dérivation psychologique de la foi dans les choses nous interdit de

patler de ‘choses en soi’. » (FP X11, 5 [11])

La pensée de 'organisme permet a Nietzsche d’appréhender la réalité dans sa
nature relationnelle. Le monde devient alors un ensemble de processus
conflictuels et de compétition — n’excluant néanmoins pas la possibilité
d’ententes et de coopération passageres — qui rendent caduques (ou tout du

moins inintéressantes car moins efficaces) les explications causales.

8  Voir aussi FP XI, 36 [22], 39 [13]

51



¢) Critique de I'instinct de causalité

« ‘Bt au total : que voulez-vous en fait de nouveau ?” — Nous ne voulons
plus transformer les causes en pécheresses et les conséquences en

bourreaux. » (A IV, § 208 Question de conscience)

Pour Nietzsche, la compréhension de la réalité en termes de « cause » et de
« conséquence » est une interprétation anthropomorphique (d’un certain type
d’hommes) et morale qui tente de fixer selon certains préjugés le cours du

devenir naturel :

« Si le monde avait un but, celui-ci devrait forcément étre atteint. S'il y avait
un état final non intentionnel, il devrait forcément aussi étre atteint. S'il
était capable de s’arréter, de se figer, d*étre’, encore une fois il y a tres
longtemps que tout devenir aurait pris fin, ainsi que toute pensée, tout
‘esprit’. (...) On veut que le monde, méme s’il n'est plus un Dieu, garde
cependant comme faculté, la force créatrice divine, une force d’infinie
métamorphose ; on veut qu'il puisse se défendre volontairement de retomber
dans une de ses formes anciennes ; on veut qu'il ait non seulement
l'intention, mais aussi les moyens de se préserver de cette répétition ; et par la
on veut qu'a chaque instant chacun de ses mouvements soit contrilé en vue
d’éviter les buts, les états finaux, les répétitions — et quelles que puissent
étre les conséquences de ce mode de pensée et de ces désirs

impardonnablement insensés, ce sont toujours encore les vieilles

conceptions et aspirations religieuses, cette sorte de nostalgie qui pousse a



croire que le monde est semblable par guelgue cité au moins a cet ancien
Dieu tant aimé, ce Dieu infini, a la puissance créatrice illimitée — que
quelque part encore ‘le Dieu d’autrefois vit encore’ — (...) Mais quelle est la
proposition, l'article de foi, qui formule le plus précisément le tournant
décisif, la prépondérance maintenant acquise de 'esprit scientifique sur l'esprit
religieux, créateur de dieux ? N'est-ce pas celui qui consiste a dire : le
monde, en tant que force, ne peut pas étre congu comme illimité parce qu'il
ne permet pas d’étre congu ainsi (...) Donc — au monde fait défaut la faculté

de se renouveler éternellement.» (FP X1, 36 [15])°

Des lors, comme le remarque Jochen Kirchhof (1977), toute connaissance des
réalités objectives est impossible pour Nietzsche tant la réalit¢é de la vie
organique est perspectiviste. Nier ce perspectivisme revient a renier la vie elle-
méme. Dans ce sens, tout savoir sur la nature, toute explication scientifique et
toute théorie de la connaissance ne sont que des fictions anthropomorphiques
grace auxquelles nous rendons mesurables et pensables des choses qui ne sont,
en elles-mémes, que des entités inconcevables. Tout ce qui releve de la théorie
de la connaissance perd, avec Nietzsche, de sa validité et la philosophie
comme recherche de la vérité ne peut plus se comprendre. Il incombe alors
une nouvelle tache au philosophe : celle d’appréhender la pensée dans sa
nature interprétative, de traiter des idées comme des interprétations et
d’interroger généalogiquement ces interprétations en prenant le corps comme

nouvelle assise.

9  Voir aussi FP XI, 34 [241]

53



I.1.2. Le corps comme nouveau point de départ

a) Un dualisme inversé

La pensée en tant qulinstance interprétante signifie, pour Nietzsche, que la
conscience est devenue problématique. On assiste des lors a une réévaluation
complete du phénomene cognitif qui, de par sa fragilité, entame 'efficacité
des instincts humains. Le corps devient pour Nietzsche, le lieu intermédiaire
entre «le pluriel absolu du chaos du monde » (Blondel, 1986) et la
« simplification absolue de lintellect », articulation qui s’assimile au schéma
méme de la volonté de puissance. Le vivant, ’homme a fortiori, s’identifie au
corps qui, de par son organisation, possede un caractere d’unité premicre, la
conscience, lesprit ou la raison devenant certains de ses aspects particuliers.
Sl est, méthodologiquement parlant, le seul point de départ possible pour
Nietzsche, le corps n’en possede pas pour autant de valeur épistémique. La
valeur, ou le contenu signifiant d’une certaine représentation se transforme

peu a peu en réflexe et en processus physiologique :

«Si j'ai une forme d'unité en o7, elle ne repose certainement pas sur le moi
conscient et sur le sentiment, la volonté, la pensée : dans l'intelligente
capacité de tout mon organisme de conserver, de s'approprier, de réparer, de
surveiller, capacit¢é dont mon moi conscient n'est qu'un instrument. (...)
Notre monde faux, rapetissé, logicisé des causes est cependant le monde ou

nous sommes capables de vivre. Nous ne sommes connaissants que dans la

54



mesure ol nous pouvons satisfaire nos besoins» (FP X1, 34 [46])".

Le corps est aussi choisi par I'inadéquation des jugements moraux a son
égard : il n’y a pas besoin de savoir ce qui lui est « bien» ou «mal». Au
contraire, c’est uniquement par le réflexe (Pélément purement affectif d’une
représentation) que le « bien » ou le « mal » se traduit, se reproduit dans la vie
du corps. Il n’est pas tant question d’inverser le dualisme que de le renverser,
de lui assigner un changement d’ordre : le corps, en tant que 'ensemble de nos
pulsions, affects et instincts, se révele comme l'unique objet du monde
réellement perceptible et appréciable. Quand il assigne au corps la valeur
d’origine généalogique, Nietzsche renverse — en insérant ce mouvement dans
toute sa perspective critique des philosophies métaphysiques et dogmatiques —

le dualisme classique qui en faisait une annexe de 'ame :

«De tout temps l'on a cru davantage au corps, comme a notre étre le plus
certain, bref notre moi, que I'on n'a cru a l'esprit (ou a 1"a4me’, ou au sujet, mot
qui remplace aujourd'hui le mot dme dans le langage scolaire). Il n'est jamais
venu a l'esprit de personne de considérer son estomac comme un estomac
étranger, voire divin : mais tenir ses pensées pour ‘inspirées’, ses évaluations
comme ‘soufflées par un Dieu’, ses instincts pour une activité naissante, c'est
chez I'homme un penchant et un gout dont il existe des témoignages a tous les
ages de I'humanité. (...)

Mais que signifie en fin de compte / force de la croyance | Cela n”’empéche pas que
ce pourrait étre une croyance tres stupide | — Cela donne a réfléchir : —

Et finalement, si la croyance au corps n'est que la conclusion dun

10 Voir aussi A 11, § 119 Expérimenter et imaginer

55



raisonnement ; a supposer que la conclusion soit fausse, comme
l'indiquent les idéalistes, n'est-ce pas un point d’interrogation pour la
crédibilité de l'esprit lui-méme, qu'il soit ainsi la cause de conclusions
fausses ? A supposer que le nombre et l'espace et le temps et le
mouvement (et toutes les conditions préalables a la croyance en la
corporéité, quelles qu'elles soient) soient des erreurs — quelle méfiance
cela ne doit-il pas éveiller a 1'égard de l'esprit qui nous a poussés a de
telles hypotheses ? Il suffit ; la croyance au corps est provisoirement
encore une croyance plus forte que la croyance a l'esprit ; et qui veut la
saper, sapera aussi précisément par la, et le plus radicalement —, la

croyance en l'autorité de l'esprit | » (FP X1, 36 [36])"

Instrument d’un corps interprétant inconscient, cette nouvelle place assignée a
Iesprit et a lintellect par Nietzsche dépasse le dualisme classique. Pour
Nietzsche, Pesprit incarne avant tout les avantages qu’il procure au corps.
L’instance supérieure des philosophes dogmatiques devient alors un appareil

de sélection et de simplification de I'apparence :

«De méme qu'un commandant en chef veut ignorer bien des choses et doit les
ignorer pour ne pas perdre de vue l'ensemble, de méme il doit y avoir aussi dans
notre esprit conscient avant fout un instinct d'exclusion et de rejet, un instinct sélectif —,
qui ne se laisse présenter que certains faits. La conscience est la main avec laquelle
l'organisme saisit le plus loin autour de soi : il faut que ce soit une main ferme.
(...) grice a ce monde fictif et figé des nombres et des concepts, I'homme

acquiert un moyen de maitriser des masses énormes de faits a l'aide de signes et

11 Voir aussi dans le tome XI des FP, les aphotismes 34 [46] ; 36 [35] ; 40 [15] et 40 [21]



de les inscrire dans sa mémoire. » (FP X1, 34 [131])

Lactivité principale de 'esprit est donc, non pas de découvrir des rapports
d’identité, mais de les fabriquer, de simplifier 'apparence en vue d’instaurer
des analogies entre les choses du monde. Pour Nietzsche, la logique est la
forme de la pensée qui plus que tout autre tend a opérer ces réductions
illégitimes et d’appréhender comme identiques des choses qui ne le sont pas.
Au sein de la vie de esprit, la logique est un appareil de falsification au service

du corps :

« Le modele d'une fiction totale est la logique. Une pensée est le produit de
l'imagination poétique, des lors qu'une pensée est posée comme cause
d'une autre pensée ; on imagine dépassées toutes les émotions, toute la
sensibilité et la volonté. Rien de tel ne se passe dans la réalité : celle-ci est
indiciblement et autrement plus complexe. Du fait que nous établissons
cette fiction comme schéma, que par conséquent nous filtrons les
événements effectifs par la pensée pour ainsi dire comme a l'aide d'un
instrument de simplification, nous en faisons un /langage chiffré et les
amenons au caractére communicable et discernable des processus logiques. (...)

Ma position a I'égard de l'ignorance est différente de ma position a 1'égard
de l'incertitude. Ce n'est pas le fait qu'une chose demeure inconnue qui me
préoccupe ; je me réjouis qu'il puisse bien plutdt exister un type de
connaissance et m'étonne de la complexité de ce qui la rend possible.
L'insttument en est : l'introduction de fictions totales comme schémas

grace auxquels nous nous représentons le fait intellectuel comme plus

57



simple qu'il n'est. L'expérience n'est possible que grace a la mémoire : la
mémoire n'est possible que par la réduction d'un fait intellectuel a un

signe. » (FP X1, 34 [249])

Ainsi, le corps, en tant que jeu multiple régissant I’ensemble des phénomenes
mondains — qui, puisqu’il n’y a pas d’ « arriere-monde », sont tout ce qui existe
—, appelle-t-il nécessairement des instances susceptibles d’étre affectée et
d’affecter en retour. La primordialité généalogique du corps demande dés lors
de penser la réalité en tant que somme d’appareils perceptifs. Le corps est ainsi

structuré par un systeme d’instincts, d’affects et de pulsions.

b) Instincts, pulsions et affects

La psychologie est, pour Nietzsche, théorie des instincts, des pulsions et des
affects. Elle devient une discipline nouvelle, repensée, ayant comme objet,
I’étude des formes, des manifestations et des processus inhérents a la volonté
de puissance dans toute leur diversité et leur différenciation. D’un caractere
résolument novateur, la psychologie nietzschéenne se veut I’étude de tous les
processus inconscients auxquels la pensée peut se réduire. Le corps, redéfini
comme le jeu des instincts et des affects s’appréhende des lors comme le

premier objet de cette nouvelle discipline :

« Toute la psychologie est jusqu’a présent restée prisonnicre de préjugés et

d’appréhensions d’ordre moral ; elle ne s’est pas hasardée dans les

58



profondeurs. La considérer comme je le fais, en tant que morphologie et
théorie générale de la volonté de puissance, c’est la une idée qui n’a encore

effleuré personne. » (PBM, § 23)

Parallélement, on assiste a la construction d’un schéma physiologique — la
physiologie étant généalogiquement antérieure a la psychologie — s’identifiant a
Pactivité du systeme nerveux. Réduits a des processus physiologiques, les
instincts, les pulsions et les affects (en tant que phénomenes psychologiques)
prennent alors le statut de métaphores, de simples mots illustrant la seule
réalité possible, celle du corps, de la morphologie, du physique et de

lorganique :

« Pourquoi en somme admettre Uexistence dun znstinet de conservation ?
Parmi d’innombrables organismes inadaptés, il s’en est présenté d’autres
viables, capables de survivre ; il a fallu des millions d’années d’adaptation
de chaque organe humain pour que put enfin naitre régulicrement ces
faits que l'on attribue communément a linstinct de conservation. Au
fond, tout se passe de nos jours avec la méme nécessité, suivant des lois
chimiques, aussi mécaniquement que pour une chute d’eau. Le doigt du
pianiste n’a pas "instinct’ de frapper les bonnes touches, il n’a que
I’habitude. Au demeurant, le mot instinct est une facilit¢é que l'on se
donne, que 'on emploie partout ou les effets régulierement observés sur
les organismes n’ont pas encore été ramenés a leurs lois chimiques et

mécaniques. » (FP HTH 1, 23 [9])

59



Ils apparaissent des lors comme toutes les constructions fictionnelles propres
a I'intellect, c’est-a-dire dans leur nature interprétative. En tant que processus,
les instincts sont les expressions du travail de mise en forme sélective du texte

de la réalité, les produits de 'incorporation des valeurs :

« Je patle de Uinstinet lorsqu™un quelconque jugement (le goiit a son premier
stade) est incorporé, en sorte que désormais il se produira spontanément
sans plus attendre d’étre provoqué par des excitations. Fort de sa
croissance propre, il dispose également du sens de son activité poussant

au-dehors. » (FP GS, 11 [164])

IIs s’appréhendent alors comme les perspectives a partir desquelles se forment
les interprétations. De plus, les instincts apparaissent comme des dispositions
a agir, dispositions a certains comportements. Ils incarnent la tendance causale
d’un organisme a agir d’une certaine facon. Richardson (2004) montre dans ce
sens que, dans la plupart des cas, le comportement en question tend a se fixer
dans un effet habituel ; dés lors linstinct se comprend des lors comme la
disposition a ce résultat propre. L’instinct s’appréhende donc comme une
disposition  « plastique »,  c’est-a-dire  pouvant  produire  différents
comportements selon différentes circonstances ; de la méme manicre, un
méme effet peut se réaliser de différentes fagons. Ainsi, le degré de
«plasticité » d’un instinct dépend-il de sa capacité a répondre aux
circonstances, et de la manicre dont s’effectue cette réponse. Pour Richardson

(2004), que nous suivons ici, le processus instinctif tel qu’il est étudié par

60



Nietzsche peut se décomposer en quatre étapes « darwiniennes » :

> Le comportement est tout d’abord sélectionné en vue dun certain
effet qui est lui méme sélectionné en vue d’une certaine adaptation (fitness).

> La fitness est 'explication de l'effet qui est lui-méme lexplication du
comportement.

> Le processus d’évaluation apparait donc comme une certaine
disposition a un certain comportement répondant a un certain but.

> Enfin, la valeur incarne le but sélectionné d’un certain comportement

lui correspondant (et donc de ses dispositions).

Appréhension « psychophysiologique » de la réalité, le fil conducteur du corps
en appelle, chez Nietzsche, a identifier les processus naturels selon un double
mouvement d’assimilation et de sélection. Mouvement qui s’illustre
parfaitement dans la métaphore du systeme digestif ou métaphore « gastro-

entérologique ».

c) Digestion et sélection

En décrivant le corps comme un tube digestif, Nietzsche appréhende son
activité interprétative sous un autre angle : celui de la digestion en tant
qu’assimilation et sélection. Il répond encore et aussi par 1a aux philosophies

métaphysiques qui renient I'unité du corps et de Pesprit.

61



« 81 quelqu’un ne vient pas a bout d’une ‘douleur de 'ame’, cela 7e tient

A >

pas, pour parler grossicrement, a son ‘Ame’, mais bien plus

>
vraisemblablement a son ventre (pour patrler grossicrement, je le répete, ce
qui n’exprime nullement le souhait d’étre compris grossierement...). Un
homme fort et réussi digere ses expériences vécues comme il digere ses
repas, méme s’il doit avaler de durs morceaux. S’il ne vient pas ‘a bout’
d’une expérience vécue, cette indigestion n’est pas moins physiologique

que Pautre — en fait elle n’est souvent qu’une suite de 'autre. » (GM 111, §

16)12

Opposés a Péther de l'idéalisme, les entrailles s’érigent sous la plume de

Nietzsche comme autant d’armes de son nouveau langage :

«On se bouche les oreilles au moindre terme de physiologie, et 'on
décrete a part soi: ‘Je ne veux rien entendre du fait que '’homme est
encore autre chose qu’dme et forme I’ L*étre humain sous I'épiderme’ est
une horreur, et quelque chose d’inconcevable pour tous les amants, un

sacrilege a 'égard de 'amour de Dieu ». (GS, § 59)

La vie, ou volonté de puissance digere les expériences vécues. Durant ce
processus, certains éléments de I'expérience sont assimilés et incorporés par
les instincts tandis que d’autres sont rejetés et éliminés. Toute enticre
subordonnée aux exigences de la vie organique, 'appréhension cognitive et

perceptive de la réalité peut se réduire aux fonctionnements d’un I'appareil

12 Voir aussi FP XII, 7 [28]

62



digestif. En conséquence, Nietzsche établit une hiérarchie des organismes (et
donc des hommes) en fonction de la qualité de leur alimentation. Une critique
de P’homme moderne en tant qu’ « homo pamphagus » identifie sa valeur a

celle de sa nutrition :

«1l s’entend a digérer bien des choses, et méme presque tout — c’est la
qu’il place son ambition : mais il serait d’un ordre plus noble si justement
il ne s’y entendait pas ; Uhomo pamphagus n’est pas 'espece la plus raffinée.
Nous vivons entre un passé dont le gout était beaucoup plus délirant et
bizarre que le noétre et un avenir qui aura peut-ctre un gott plus choisi —
nous vivons trop dans la moyenne. » (A 111, § 171 L alimentation de ’homme

moderne)

De méme, la description de I’épicurien ou du stoicien s’insere dans une analyse
diététique" tout comme la critique de ’homme allemand se fonde sur I’analyse

de ses dysfonctionnements digestifs, agueusie ou dyspepsie :

« Ah, ce refus de choisit entre les contraires | Cette neutralité, cette
‘abnégation’ de l'estomac ! Ce sens de I'équité du palais allemand, qui
accorde des droits égaux a tout, qui trouve tout a son gout... » (EH Le cas

Wagner, § 1)

Un homme ou une culture malade sera alors celui ou celle qui digere mal,

assimile mal, banalise les aliments dans 'homogénéité de son gott défectueux,

13 GS, § 306

63



consomme tout et trop, ne mache pas assez (la rumination nécessaire a toute

interprétation nuancée) :

« Omni-satisfaction qui a toute chose sait trouver gout ; point n’est le
meilleur gout. J’honore langues et estomacs récalcitrants et difficiles
dans leurs choix, qui ont appris a dire ‘Je’ et ‘Oui’ et ‘Non’

Mais tout macher et digérer — de pourceau voila maniere Toujours dire
Ou-I — C’est 1a seulement ce qu’apprit I'ane, et ce qui est de son

esprit | w (APZ 111 De [esprit de pesantenr, § 2)

C’est ainsi que lanalyse nietzschéenne de la culture (et des cultures), en
particulier selon les qualités de la nutrition, s’identifiera a un examen

physiologique et médical.

1.1.3 Le philosophe médecin : physiologie de la culture

a) La culture comme manifestation d’un état corporel et la

question de la valeur

La culture désigne chez Nietzsche Détat historique d’une communauté
humaine donnée. Elle correspond aux interprétations ayant cours a un
moment et dans un lieu donnés et pour un groupe particulier d’hommes. Elle
se compose de 'ensemble des activités et des productions a ’ceuvre au sein de

cette communauté, tels les structures politiques et sociales, la religion, les arts,

64



la morale, la science ou la philosophie. La culture s’identifie des lors a une
somme d’objets civilisationnels. Le corps se comprenant comme origine
généalogique de toute interprétation, c’est a partir de son ¢tude physiologique
et différenciée que s’appréhende, pour Nietzsche, 'examen de la culture. Le

philosophe se fait alors « médecin de la culture » :

«J’en suis encore a attendre la venue d’un philosophe médecin, au sens
exceptionnel de ce terme — et dont la tache consistera a étudier le
probleme de la santé globale d’un peuple, d’'une époque, d’une race, de
I’humanité — qui un jour aura le courage de porter mon soupgon a
Iextréme et d’oser avancer la these : en toute activité philosophique il ne
s’agissait jusqu’alors absolument pas de trouver la ‘vérité’, mais de
quelque chose de tout a fait autre, disons de santé, d’avenir, de

croissance, de puissance, de vie... » (GS préface a la seconde édition, §

2)14

Pour Patrick Wotling (1999 [1995], 112-113) :

«le projet d’appréciation médicale suppose I'intervention du concept de
valeur, qui constitue dans I’économie de la pensée de Nietzsche le relais
permettant de rendre raison de la filiation généalogique entre la volonté
de puissance et les cultures, entre la source de linterprétation et le

produit de l'interprétation »

14 Voir aussi FP CIn 1 et 11, 23 [15] et 23 [16]

65



Les valeurs, en tant que croyance intériorisée, constituent la hiérarchie établie
par chaque type de vivant pour lui-méme. LLe monde est alors appréhendé de
maniere différenciée selon ce que chaque type éprouve comme bénéfique ou
nuisible, prioritaire ou secondaire, nécessaire ou superflu : en somme, selon
ses préférences propres. Dans ce sens, Nietzsche n’étudie pas seulement
Iévaluation en tant que telle mais se trouve lui-méme engagé dans une

entreprise d’évaluation :

«La question des valeurs est plus fondamentale que la question de la
certitude : cette dernicre ne devient sérieuse qu'a condition que la

question de la valeur ait déja trouvé réponse. (FP XII, 7 [49]) »

D’un point de vue physiologique, les valeurs se comprennent comme les
finalités propres aux instincts et a la volonté d’un organisme donné. Comme le
fait remarquer a juste titre John Richardson (2004), Nietzsche assigne ici un
role crucial a la sélection en tant qu’architecte des instincts s’insérant dans la

volonté de puissance :

« Le monde apparent, c’est-a-dire un monde considéré et organisé en
fonction de valeurs, sélectionné en fonction de valeurs, c'est-a-dite en
l'occurrence du point de vue de l'utilité quant a la conservation et au gain

de puissance d'une espece animale particuliere. » (FP X1V, 14 [184]).

En tant qulinterprétation, chaque valeur se caractérise par la position, le rang

66



que lui attribue chaque culture spécifique. D’un point de vue physiologique, les
valeurs expriment les besoins fondamentaux de l'organisme évaluateur et,
comme nous l'avons vu pour la vérité, elles peuvent étre interprétées en

termes darwiniens d’avantage adaptatif :

« Notre esprit, y compris nos ‘sentiments’ et nos sensations, est un
instrument au service d’'un maitre dont la téte et le caractere sont
multiples : ce maitre ce sont nos jugements de valeur. Mais ceux-ci
trahissent quelque peu de ce que sont nos nécessités vitales (pour une part
minime, les nécessités de la personne, plus largement celles de l'espece
‘humaine’, pour la part la plus grande et la plus vaste les conditions qui

déterminent la possibilité de la vze en général). (FP X1, 40 [69]) ;

«Le point de vue de la ‘valeur’ est le point de vue des conditions de
conservation et d'intensification eu égard a des formations complexes d'une

relative durée de vie au sein du devenir »(FP XII1, 11 [73])".

Iévaluation intervient deés lors dans toutes les fonctions et a tout moment de

la vie d’un étre organique :

« Le ‘supérieur’ et ‘inférieur’, le choix de ce qui est le plus important,
utile, urgent, est déja présent dans les organismes du plus bas niveau.
‘Vivant : cela veut déja dire apprécier: —

Dans tout vouloir il y a apprécier — et il y a de la volonté dans

15 Voir aussi FP X, 25 [420] et : « A Iarriére-plan aussi de toute la logique et de son apparente liberté de mouvement, se
dressent des évaluations, ou pour patler plus clairement des exigences physiologiques qui visent 4 conserver un certain

mode de vie. » (PBM, § 3)

67



l'organique. » (FP X, 25 [433]).

Dans ce sens, les valeurs ne s’expliquent pas seulement par un processus
sélectif mais, en tant que valeurs, elles en dépendent logiquement. En effet, le
fait d’avoir été sélectionnées indique que leurs effets sont des buts évalués. De
la sorte, puisqu’un comportement (ou une instance de comportement) peut
causer plusieurs effets, ce n'est qua partir de T’histoire sélective de ce
comportement que 'on déterminera ce en fonction de quoi ses effets sont les
buts, autrement dit les valeurs. Cette histoire, montrant ce qui a réellement été
évalué, permet de découvrir un sens, une signification a toutes nos valeurs.
Ainsi, la découverte du sens de nos valeurs est-clle déterminée par leur passé,

leur signification est-elle conditionnée par une généalogie axiologique.

Les affects, instincts et pulsions concernés se comprennent en tant que
processus interprétatifs dont le fondement s’aligne sur des préférences
axiologiques déterminées par l'organisation de la vie, préférences qui
déterminent aussi leur hiérarchie. La valeur se constitue donc comme un relais
et montre que toute culture est une expression de la vie, rendant alors possible
son analyse en termes médicaux. Les valeurs inhérentes a chaque culture

deviennent dans ce sens des symptomes de ’état du corps :

« Tout grand probleme est un symptoéme : un homme avec une certaine
dose de force, de finesse, de rouerie, avec ce danger, avec ce

pressentiment, I’a tiré de soi. » (FP XII, 5 [31])

68



b) La résistance a la souffrance

Nietzsche voit dans la résistance a la souffrance la premicre cause
physiologique des dysfonctionnements du corps. Prenant comme référence le
systetme nerveux, Nietzsche Dappréhende en terme d’hypersensibilité
s’exprimant en des réactions instinctives incontrolées et incontrolables. Les
valeurs des cultures s’identifient dés lors dans le rapport de chacune a la
souffrance et, par la suite, dans le jugement que chacune porte sur le plaisir et
la peine. Une culture « forte» sera celle dans laquelle la peine n’est pas
problématisée ou culpabilisée. Au contraire, le propre d’une culture « faible »
sera une préoccupation vis-a-vis de la souffrance tournant a l'obsession,

marque d’un affaiblissement de I'instinct de défense :

«les maladies, et surtout les maladies nerveuses et mentales, sont des
signes que manque la force défensive de la nature forte ; c’est ce qu’indique
justement lirritabilité, de sorte que plaisir et déplaisir deviennent les

problemes primordiaux. » (FP X1V, 14 [80])

Parangon de ces cultures, le monde religicux en général (chrétien en

particulier) promet un au-dela ou toute souffrance est annihilée et fait de la

compassion la premiere des vertus :

« On appelle le christianisme la religion de la compassion. La compassion

69



est Popposé des émotions toniques qui élevent Iénergie du sentiment
vital : elle a un effet déprimant. C’est perdre sa force que de compatir. Par
la compassion s’augmente et s’amplifie la déperdition de forces que la
souffrance, a elle seule, inflige déja a la vie. Quant a la souffrance, la
compassion la rend contagieuse. Dans certains cas, elle fait que la somme
de vie et d’énergie vitale perdue est absurdement disproportionnée a
I'importance de sa cause ( — cas de la mort du Nazaréen — ). Cest la le
premier point de vue ; mais il en est un autre, encore plus important.
Pour peu que 'on mesure la compassion a la valeur des réactions qu’elle
suscite habituellement, le danger qu’elle fait courir a la vie apparait sous

un jour encore plus cru. » (AC, § 7)

La souffrance ne peut étre éliminée sans que la vie elle-méme en fasse les frais
parce qu’elle est un processus inhérent de la vie organique, condition méme de

tout rapport au monde :

« En posant cette question présomptueuse et folle de savoir lequel, dans
le monde, du plaisit ou du déplaisir prédomine, on est en plein
dilettantisme philosophique : on devrait laisser de semblables problemes
aux poctes nostalgiques et aux femmelettes inassouvies. Il est possible
que sur une proche planete regne déja tant de bonheur et de joie que cela
compenserait au décuple ‘toutes les lamentations de I'humanité’ : qu'en
savons-nous | Et d’un autre c6té, voulons-nous vraiment n'étre que les
héritiers de la profondeur et du raffinement chrétiens afin de ne pas
condamner en tant que telle la souffrance : celui qui ne sait plus l'employer

dans une perspective morale, pour le ‘salut de I'ame’; celui-la devrait au



moins en préserver la valeur esthétique — qu'il soit artiste ou qu'il cherche
a expliquer le sens des choses. Le monde, si I'on en exclut la douleur, est
inesthétique a tout point de vue : et le plaisir n'est peut-étre qu'une forme
de la souffrance, son mode rythmique !

J'ai voulu dire : la souffrance est sans doute une part essentielle de toute

existence. » (FP XI, 39 [10])

Une culture, tendant a se définir en fonction du plaisir et de la souffrance et
donnant du monde une interprétation dualiste, est donc rejetée par Nietzsche,
qui y répond par le fonctionnement organique de la volonté de puissance.
Dans ce sens, toute conception idéaliste ou eudémoniste de la réalité ne peut
étre qu’une déformation d’un texte primordial qui assigne a ces deux instances

un caractere de complémentarité.

c) Hiérarchie physiologique des types de culture

En fonction du rapport a la souffrance, Nietzsche élabore une différenciation
hiérarchique des types de culture. Interprétations divergentes du plaisir et de la
peine, les deux réactions possibles seront qualifiées de « dionysiaque » ou
« tragique » pour la premicre, « nihiliste », « romantique » et « pessimiste » pour
la seconde. Elles seront caractérisées par une surabondance vitale pour 'une et
par un appauvrissement pour lautre’®. Une réaction dionysiaque a la
souffrance est celle qui ne la craint pas, sait et peut la surmonter.

L’interprétation nihiliste de la réalité se posera dans une appréhension de la

16 Voir pat exemple GS, §370

71



souffrance, voire une volonté de lannihiler. Dans ce sens, le rapport
dionysiaque est celui d’'une acceptation totale de la réalité qui se retrouve
tronquée dans I'approche nihiliste. La culture tragique est une culture forte
parce que la souffrance y est appréhendée comme condition de création,
d’information du monde et d’autodépassement. La culture dionysiaque sera
alors celle d’'une affirmation vitale, acceptation sans restriction de toutes les
conséquences sensibles des forces antagonistes propres a la lutte organique de
la volonté de puissance. LLe mouvement d’assimilation a I’ccuvre dans la culture
dionysiaque est en effet celui d’une spiritualisation de la maladie en tant que

puissance :

« Du fait que les hommes voyaient une divinité dans l'instinct érotique et
le sentaient avec gratitude, avec adoration, ceuvrer en eux, cette affection
s’est au cours des ages imprégnée d’associations d’idées plus élevées et
par la considérablement ennoblies en fait. C’est ainsi que, grace a cet art
de Tidéalisation certains peuples ont su faire de leurs maladies de
puissants auxiliaires de la civilisation : par exemple les Grecs qui
souffraient aux premiers siccles, de grandes épidémies nerveuses (du
genre de Iépilepsie et de la danse de Saint-Guy) et en ont formé le type
magnifique de la bacchante. — Les Grecs ne possédaient rien moins en
effet qu’une santé a toute épreuve ; leur secret fut de vénérer la maladie
méme comme une divinité, pourvue qu’elle fat douée de puissance. (HTH

L, § 214 Ennoblissement de la réalité)"

17 Voir aussi : HTH 11, Opinions et sentences mélées § 220.

72



Au contraire, la culture nihiliste est faible parce que, du fait de son
hypersensibilité, de son excitabilité nerveuse excessive, elle ne peut répondre a
la réalité que par la création d’arriere-mondes chimériques et apaisants, ou
toute perspective douloureuse est évitée'. 1a ou le dionysiaque anticipe,
s’enivre et surmonte, le nihiliste produit une création passive et réactive a la
souffrance, une forme de protestation contre la dureté non tolérée de la vie
organique. De méme, le propre d’une culture nihiliste est de renverser la force
en maladie dans le but de la maitriser, de laffaiblir, d’annihiler son coté

génant :

« La lutte contre les instincts brutaux est autre que la lutte contre les
instincts zaladifs

: cela peut méme étre un moyen pour maitriser la brutalité, que de rendre
malade

: le traitement psychologique dans le christianisme revient souvent a faire
d’une béte brute un animal malade, et, par conséquent, apprivoisé » (FP

X1V, 15 [56]

C’est dans ce rapport a la souffrance que se situe, pour Nietzsche, la logique
méme de la culture. Une culture fondée sur le refus et la peur de la souffrance
est une culture morbide puisque, si la faiblesse peut créer de manicre réactive
des remedes, ces remedes nauront qu’une vertu narcotique : efficace sur le
court terme mais produisant a long terme une tolérance aggravant I’état de

santé et accentuant les dysfonctionnements du corps :

18 FPXIL, 5 [71]

73



«Par ignorance, on crut que les moyens abrutissants et enivrants,
efficaces sur I'instant, les prétendues consolations avaient une véritable
force curative, on ne remarqua méme pas que lon payait souvent ce
soulagement immédiat par une aggravation générale et profonde de la
souffrance, que les malades avaient a souffrir des répercussions de
I'ivresse, puis de la privation d’ivresse et enfin d’une oppressante
sensation générale d’agitation, de tremblements nerveux et de malaises. »

(AT, § 52 Ou sont les nonveans médecins de l'ame ?)

Face a cela, la culture dionysiaque est celle d’'une reconnaissance (dans les deux
sens du terme) de la souffrance qui, incitant ’homme a se dépasser, propose

une interprétation nouvelle de la réalité :

« Vous voulez abolir la souffrance dans la mesure du possible, et il n’y a
pas de plus folle ambition. Et nous ? Il semble que nous la voudrions
encore plus profonde et plus grave qu’elle ne le fut jamais. Le bien-étre
tel que vous le concevez n’est pas un but, c’est a nos yeux un Zermwe. Un
état qui rend ’homme aussitot ridicule et méprisable, qui fait souhaiter sa
ruine. La culture de la souffrance, de la grande souffrance, ne savez-vous

pas que c’est la 'unique cause des dépassements de ’homme » » (PBM, §

225)

L analyse gnoséologique nietzschéenne, en ce qu’elle est une physiologie

étendue, révele tout son caractere de rupture tout d’abord par la distance



qu’elle imprime avec les hypothéses classiques et ensuite par I'interprétation

nouvelle qu’elle assigne a toute possibilité d’une théorie de la connaissance :

« Sur la théorie de la connaissance : simplement empirigne : 11 0’y a ni ‘esprit’, ni
raison, ni pensée, ni conscience, ni ame, ni volonté : rien que des fictions
qui sont inutilisables. Il ne s’agit pas de ‘sujet et objet’, mais d’une espece
animale déterminée, qui ne prospere que dans une certaine et relative
Justesse, et surtout, régularité de ses perceptions (afin qu’elle puisse
capitaliser 'expérience). ..
La connaissance travaille comme zustrument de la puissance. Il tombe donc
sous le sens qu’elle croit avec chaque accroissement de puissance...
Sens de la ‘connaissance’ : ici, comme pour ‘bon’ ou ‘beauw’, le concept
doit étre pris dans un sens strictement et étroitement anthropomorphique
et biologique. A fin quune espece déterminée se conserve — et croisse en
puissance —, elle doit embrasser dans sa conception de la réalité tant
d’éléments prévisibles et invariables qu’il soit possible de batir a partir
d’eux un schéma de son comportement. Cest 1utilité de la conservation, et
pas on ne sait quel moyen abstrait et théorique de ne pas étre trompé qui
est le motif a chercher derriere le développement des organes de la
connaissance...ils se développent de telle sorte que leur observation
suffit pour nous conserver. Autrement dit: la guantité de ‘vouloir
connaitre’ est proportionnelle a la croissance de la volonté de puissance de
I'espece : une espece saisit assez de réalité pour la maitriser, pour la mettre a

son service. » (FP X1V, 14 [122])

L’homme est un étre qui interprete la réalité. Pour lui, il n’y a pas de faits a



proprement parler, mais des interprétations des faits dont organisation est
agencée par des sous-entendus physiologiques et axiologiques. Les
interprétations sont en effet en dernier ressort des valorisations, la valeur étant
elle-méme une expression de la vie comme puissance (et volonté « vers » cette
puissance). De la sorte, chaque époque ou chaque culture (ou peut-étre méme
chaque « homme ») peuvent représenter des interprétations dominantes qui
sont Pexpression de la volonté de puissance dominante de Iépoque, de la
culture, ou du type humain en question. L.a domination d’une interprétation se
comprend ainsi en tant que condition d’existence pour un type physiologique
déterminé et la vérité, a fortiori I'idée d’une vérité objective, ne peut étre
qu’une illusion ; toute connaissance humaine étant liée (avant méme d’étre
relative a un état des savoirs et a des potentiels de connaissance) a Parbitraire

d’une configuration biologique.

I.2. Approche philosophique

Reconnaissant que tout rapport de ’homme au réel est celui d'une médiation
plus ou moins efficace, 'appréhension philosophique nietzschéenne de la
connaissance peut s’identifier a une pensée sélective et sélectrice. C’est dans ce
sens que nous analyserons les grands concepts nietzschéens, non pas comme
les éléments d’'un systtme mais comme les étapes d’une quéte héroique.
Nietzsche qui n’entend pas parler de ce qui est, puisque toute réalité est
interprétative, envisage néanmoins, sur le modéle de la vie méme, sa

philosophie comme une épreuve favorisant certains types et en excluant

76



d’autres. Ainsi, nous reviendrons sur la pensée nietzschéenne de la « sélection
ascendante » et sur 'avénement du surhumain, premicre (et pour le moment

unique) tentative philosophique de séparation de plusieurs especes humaines.

1.2.1. Les concepts centraux: grande santé, volonté de

puissance, éternel retour

a) La grande santé

La philosophie clinique de Nietzsche a comme problématique principale le
sens 2 accorder a la santé et a la maladie. L.a notion de santé s’élabore, en
substituant la prophylaxie au relativisme, en tant que remplacement du critére
de vérité. La maladie et la santé ne peuvent en effet pas se comprendre sur un
mode exclusif, telles la vérité et erreur des dogmatiques. Au contraire, la santé
n’est pas une norme, une entité autonome mais un symptome, le signe d’une

transition d’un état a un autre :

« Santé et maladie ne sont rien d'essentiellement différent, comme le
croyaient les médecins d'autrefois, et encore quelques praticiens
d'aujourd'’hui. Il ne faut pas en faire des principes ou des entités
distinctes qui se disputent l'organisme vivant et en font leur champ de
bataille. Ce sont la vieilles lunes et bavardages qui ne valent plus rien.

En réalité, il n'y a entre ces deux modes d'existence que des différences

de degré : l'exagération, la disproportion, le manque d'harmonie des

77



phénomeénes normaux constituent 1'état de maladie. Claude Bernard. »

(FPXIV, 14 [65]) ;

«nos médecins devront se passer de la notion d’une santé normale »

(GS.§ 120)

De méme, la maladie n’est pas le contraire de la santé, un état anormal évalué
a partir de données statistiques propres aux sociétés de masse. Elle peut se
révéler comme Pétape nécessaire d’un autodépassement, effort soutenu pour
rétablir I’équilibre de la lutte organique. Dans ce sens, si la « bonne santé » est
le terme propre d’une normalisation grégaire, la grande santé, quant a elle,
renvoie aux idées de maitrise de l'individu et de dépassement de soi par

victoire sur ses propres faiblesses :

«Santé et état morbide: soyons prudents! ILe critere demeure
Iefflorescence du corps, I’élan, le courage et la gaieté de 'esprit — mais
naturellement aussi /Zmportance des éléments morbides qu’il peut assurer et
surmonter — qu’il peut rendre sains. Ce qui anéantirait des hommes plus

délicats fait partie des stimulants de la grande santé. » (FP X1, 2 [97])"

Le nouveau critere de la santé s’oppose a celui de la vérité par son
enracinement dans Pexpérience et c’est a partir de sa propre expérience que
Nietzsche peut élaborer cette nouvelle métaphorique. Les oppositions entre

affirmatif et réactif, noble et vulgaire, grégaire et individu s’énoncent en des

19 Voir aussi EH Pourquoi je suis si sage, § 2

78



termes cliniques renvoyant a des situations que le philosophe a lui-méme
expérimentées. Si la philosophie s’éclaire ainsi par la psychologie et par la
physiologie des philosophes, il est légitime d’appliquer cette généalogie a
Nietzsche lui-méme. Parce que Nietzsche a régulicrement été malade, sa
double expérience de santé et de maladie fonde la validité de son nouveau
langage. I’empirisme de la maladie incarne a la fois 'origine du renversement

des valeurs et de I'affirmation de la grande santé.

b) La volonté de puissance

Si la pensée est considérée comme une instance dérivée des instincts, des
pulsions et des besoins qui constituent le corps, Cest a partir de la
représentation de cette pensée, fondée sur la forme de vie dont ’homme a
Pexpérience — son corps — que Nietzsche érige progressivement ’hypothese de
la volonté de puissance. La volonté de puissance en tant qu’instance
interprétative du monde et, pour ainsi dire, en tant qu'instance explicative du
monde, n’interprete et n’explique a partir d’une réflexion sur la vie. Pour éviter
toute réduction de la nature a un soi univoque et des lois
anthropomorphiques, I’hypothese de la volonté de puissance , en dévoilant le
caractere interprétatif de la réalité, assigne un statut proprement relationnel au
monde. L’acte d’interpréter, fondé sur la structure des processus organiques, y

devient une dimension fondamentale :

« Et savez-vous bien ce qu'est ‘le monde’ pour moi ? (...) Ce monde, c'est le

79



monde de la volonté de puissance — et nul antre | Et vous-mémes, vous étes aussi

cette volonté de puissance — et rien d’autre ! » (FP X1, 38 [12])*

« Interprétation nouvelle de tout ce qui advient »*', ’hypothése de la volonté
de puissance se substitue aux doctrines philosophiques métaphysiques et
idéalistes centrées autour des notions d’ « étre » et de « transcendance ». Du
point de vue de lindividu, la volonté de puissance, par entremise de ses

forces actives, s’oppose a la désagrégation du vouloir (Muller-Lauter 1998 )

que Nietzsche déplore chez '’homme du XIX€ siecle. La physiologie de la
volonté de puissance met en évidence la nécessité d’une autorégulation et
assure ainsi la survie du vivant. Pour qu’il continue d’étre affectable, le vivant
doit soumettre la difficulté de ce qui lui arrive aux catégories assimilatrices de
sa mémoire : sans cette mise en ordre, aucune survie n’est possible car il
s’expose directement au chaos et est alors détruit par désorganisation®.
Solution possible du retournement morbide de la force sur elle-méme, la
volonté de puissance, en tant qu’extériorité et processus d’intensification®, en
appelle au type d’homme législateur qui, en donnant forme a des ensembles
issus du chaos, permettra application de la doctrine principale de I'éternel

retout.

c) L’éternel retour

20 Voir aussi FP XI, 40 [55], FP XTI, 2 [148]
21 FPXI, 40 [50]

22 FP GS,12[163]

23 FP X1V, 14 [82]



I’éternel retour est une doctrine, c’est-a-dire objet d’'un enseignement — en
Poccurrence celui de Zarathoustra — et s’appréhende comme la plus haute

forme d’affirmation :

« Une philosophie expérimentale telle que celle que je vis anticipe méme,
a titre d’essai, sur les possibilités du nihilisme radical : ce qui ne veut pas
dire qu’elle en reste a un ‘non », a une négation, a une volonté de nier.
Bien au contraire, elle veut parvenir a linverse — a un acquiescement
dionysiague au monde, tel qu’il est, sans rien en Oter, en excepter, en
sélectionner — elle veut le cycle éternel — les mémes choses, la méme
logique et non-logique des nceuds. Ftat le plus haut quun philosophe
puisse atteindre : avoir envers lexistence une attitude dionysiaque : ma

formule pour cela est amor fati... » (FP XIV, 16 [32]

Cette doctrine se présente sous deux formes principales. Tout d’abord, elle est
lobjet d’'un raisonnement scientifique de type cosmologique. Nietzsche, en se
fondant sur les caractéres infinis du temps et fini de la quantité des forces,
téprouve hypothése d’un état final de 'univers.” Si cette forme peut étre
intéressante au vu des tentatives scientifiques de Nietzsche, nous allons nous
arréter sur la seconde forme de la doctrine, celle qui fait de ’Eternel Retour la

pensée de la sélection par excellence :

« ‘Mais si tout est nécessaire, en quoi puis-je décider de mes actes »” La

pensée de Déternel retour et la croyance a ce retour forment une

24 FPXI, 36 [15]

81



pesanteur qui parmi d’autres pesanteurs toppresse et pese sur toi
davantage que celles-ci. Tu dis que la nourriture, le lieu, lair, la société te
changent et te déterminent ? Or, tes opinions le font bien plus encore,
car celles-ci te déterminent a choisir telle noutriture, tel lieu, telle aire,
telle société. — Si tu tincorpores la pensée des pensées, elle te
métamorphosera. La question que tu te poses pour tout ce que tu veux
faire : ‘Le voudrais-je de telle sorte que je le veuille faire d’innombrables

fois P’ constitue la pesanteur /a plus importante. » (FP GS, 11 [143])

La doctrine de I’éternel retour se présente aussi sous la forme plus personnelle
d’un questionnement relatif a l'expérience propre de chacun. Celui-ci se
propose de solliciter I'individu et de sonder les conséquences de son choix
face a la révélation du fait que son existence se répétera éternellement a
I'identique. La stratégie de I’éternel retour est celle d’un « test » auquel doit se
soumettre ’humanité immobilisée, aux yeux de Nietzsche, dans la spirale du

nihilisme :

« Epoque des expériences.

Je propose la grande épreuve : gui supporte la pensée de 1. ¢ternel retonr 2 —
Celui qu’on peut anéantir avec les mots il n’y a pas de rédemption’, qu’il
disparaisse. Je veux des guerres, avec lesquelles ceux qui ont le courage de
vivre chassent les autres : cette question doit dénouer tous les liens et
éliminer ceux qui sont las du monde — vous devez les expulser, les accabler
de toutes les formes de mépris, ou les enfermer dans des maisons de

fous, les pousser au désespoir etc. (FP X, 25 [290])

82



La variété des réactions — désespoir ou enthousiasme — aura donc comme sens
de différencier et de hiérarchiser deux types humains : ceux qui acceptent la
perspective de D’éternel retour et ceux pour lesquels elle apparait comme
insupportable. Dés lors, 1a doctrine de I’éternel retour se situe dans ’horizon
de la Ziichtung ou « Sélection ascendante », et s’insere dans la réflexion
nietzschéenne sur le philosophe-législateur et sur I’élevage du type supérieur, le
type surhumain. Dans ce sens, Nietzsche envisage la question de la culture
dans sa perspective créatrice et pose un probleme dialectique entre

accumulation et rétention des forces :

« Nous désirons sans cesse revivre une ceuvre d’art ! Ion doit faconner
de telle sorte sa vie que I'on éprouve le méme désir devant chacune de
ses parties | Voila la pensée capitale | Ce n’est qu’a la fin que la doctrine de
la répétition de tout ce qui a existé sera développée, dés quimplantée au
préalable la tendance a ¢éer quelque chose qui, sous le soleil de cette

doctrine, prospérera au centuple avec plus de vigueur ! » (FP GS, 11 [165]).

En appréhendant la doctrine de I’Eternel Retour comme condition de vie des
valeurs supérieures, 'ceuvre du philosophe sera alors un combat contre
Paffaiblissement du type, lapparition de la décadence et de la

dégénérescence®.

1.2.2. Le principe de « sélection ascendante »

25 FPX 27, (30)

83



a) L’aboutissement de la thérapeutique culturelle

« L'horizon humain. On peut concevoir les philosophes comme des gens
qui font l'effort le plus apparent pour expérimenter jusqu'ou 'homme peut
s'élever, surtout Platon : jusqun'on s'étend sa force. Mais ils le font en tant
qu'individus ; peut-étre l'instinct des Césars, des fondateurs d'Btat, etc.,
était-il plus puissant, eux qui pensaient au fait de savoir jusqu'ou I'homme
peut étre poussé dans /évolution et dans des ‘circonstances favorables’.
Mais ils ne saisissaient pas assez ce que sont des ‘circonstances
favorables’. Grande question : ou la plante homme a-t-elle poussé
jusqu'ici avec le plus de splendeur ? L'étude historique comparative est

nécessaire sur ce point. » (FP XI, 34 [74])

L’appréhension physiologique de la culture n’est pas, pour Nietzsche, une
simple description mais en appelle a la nécessité d’une thérapeutique. C’est en
effet a partir de la détermination des types « fort » et « faible » que Nietzsche
fonde une entreprise sélective et sélectrice. Pour lui, si la culture est
humanisation de la nature, les processus spécifiquement chrétiens et ascétiques
tendent a annihiler toute nature, a combattre la vie en uniformisant les

individus sur une moyenne, a éliminer toute variation, tout écart :

« Toute morale a ét¢ jusqu'ici avant tout ['expression d'une volonté conservatrice
o ) o . . L
orientée vers le dressage d'un type identigue ; sa maxime : il faut prévenir toute

variation ; il ne doit subsister que le plaisir de jouir de ce type unique’. »

84



(FPXI, 35 [20])

b) Zdibmung et Ziichtung

Ces deux notions empruntées a la zoologie rappellent la dimension animale de

I’lhomme et s’opposent en tant que principes de formation des individus :

« Pour nous faire une idée juste de la morale, il faut mettre a sa place deux
notions empruntées a la goologie : dressage de la brute et élevage sélectif d'une
certaine race.

De tous temps, les prétres ont prétendu vouloir ‘rendre mzeillenrs ... Mais
nous autres, nous ririons, si un dompteur voulait parler de ses bétes
rendues ‘meilleures’. — Le dressage de la brute est obtenu dans la plupart
du temps en abimant la brute : de méme, ’homme moralisé n’est pas un
homme ‘meilleut’, mais un homme affaibli, un homme radicalement

diminué et défiguré. Mais il est moins dangereux.... » (FP X1V, 15 [55])

La Zdihmung désigne le dressage, 'apprivoisement d’une béte sauvage dans un
but ludique, le débourrage dun cheval par exemple. Pour Nietzsche, ce
concept s’insere dans sa critique de la morale ascétique qui fait de ’homme,
béte dangereuse et imprévisible, un animal de compagnie tout a fait

inoffensif :

« la moralité des mceurs et la camisole de force sociale ont rendu P’homme

vraiment calculable » (GM, La « faute », la « manvaise conscience », § 2)

85



Ce terme renvoie a une domestication préventive, comme lillustre 'action de
la caste des prétres sur les aristocraties guerrieres®. C’est dans un glissement
du «bon» au «bien», par lapparition et I'assimilation de la « mauvaise
conscience », que la morale ascétique veut pervertir l'innocence de
Paffirmation. Tout comme Socrate entendant interroger, mettre en question la
ou il n’y a que le « oui » de Callicles, la morale entend domestiquer le guerrier
en introduisant le soupgon sur ses actions, en affaiblissant sa force afin qu’il

réponde a ses attentes, en éradiquant sa puissance afin qu’il puisse le servir :

« Rien ne sert d’embellir et de farder le christianisme : il a livré une lutte
a mort a ce type supérienr ’humanité, il a jeté anathéme sur tous les
instincts ¢lémentaires de ce type. A partir de ces instincts, il a su distiller
le mal, susciter le méchant : Thomme fort étant par définition celui que
l'on réprouve, le ‘téprouvé’. Le christianisme a pris le parti de tout ce qui
est bas, vil, manqué, il a fait un idéal de Popposition a linstinct de
conservation de la vie forte. Méme aux natures les mieux armées
intellectuellement, il a perverti la raison, en leur enseignant a ressentir les
valeurs suprémes de lesprit entachées de péché, induisant en erreur,
comme des #zentations. Exemple le plus lamentable : la perversion de
Pascal, qui croyait a la perversion de sa raison par le péché originel, alors

qu’elle n’était pervertie que par son christianisme ! » (AC, § 5)

La Ziichtung est un processus radicalement différent. Empruntée au vocabulaire

26 GM, « Bon et méchant », « Bon et mauvais »

86



de la sélection agricole ou compétitive, ou encore de la botanique (le fait de
faire pousser une plante a l'aide d’un tuteur), elle a pour but de favoriser
Papparition et le maintien d’un type précis d’individus, sélectionnés selon des
caracteres spécifiques, et de lutter ainsi contre des variations trop grandes au
sein d’une espece, variations qui sont toujours nocives aux types valorisés par
Nietzsche. Par ce processus sélectif ascendant qui est un processus
d’éducation du corps, Nietzsche entend a la fois sauver les exceptions de la
masse et définir le but du philosophe législateur : I'apparition d’un type

d’homme supérieur.

La sélection devient alors le concept central d’une certaine pensée
nietzschéenne ou la théorie strictement naturaliste et évolutionnaire s’oppose a
un certain eugénisme”. Ta sélection ascendante ajoute un degré
supplémentaire a la sélection naturelle. Elle prend le sens d’une action
délibérée sur I’humain® et de laugmentation des qualités héréditaires
humaines par sélection méthodique. Cette conception concerne a la fois
laspect purement idéologique de l'eugénisme de Nietzsche ainsi que celui
proprement philosophique de sa pensée sélective. De la sorte, on note une
augmentation progressive dans 'ceuvre de Nietzsche du réle que le philosophe
assigne a I’hérédité, au sang, a la lignée et a I’héritage tout particulicrement
dans un contexte culturel. Clest ainsi que Nietzsche nous démontre sa

conviction quant au role des caracteres mentaux et moraux dans I'éventail

typologique humain, caractéres et qualités qui peuvent, a partir d’'un bagage

27 1l nous parait important de noter tout de méme que le terme de Ziichtung fut le premier choisi par Bronn dans sa
traduction de 1’ Origin of Species de Darwin
28 PBM §§ 61, 62,201, 251, 262

87



existant, étre acquis par une démarche éducative®™.

c) La grande politique

La Ziichtung nietzschéenne sous-tend une controverse majeure : celle des
idéaux aristocratiques contre les idéaux démocratiques. On sait que Nietzsche
était hostile a tous les systemes de masse (socialisme, démocratie) propres a la
modernité. Malgré une vision conflictuelle des rapports humains, il récuse les
guerres entre peuples, races, nations, dynasties et classes qui caractérisent son
siecle et qui, lorsqu’elles n’ont pas d’effets déléteres (disparition aléatoire des

étres nobles), voient 'affrontement aveugle d’adversaires posés comme égaux.

« La métamorphose de ’homme exige des milliers d’années pour la formation du type, puis
des générations : enfin ## individu parcourt durant sa vie celles de plusienrs individus.

Pourquoi ne réussirions-nous pas avec ’homme ce que les Chinois savent faire d’un
arbre — si bien que d’un c6té il porte des roses, de l'autre des poires ?

Ces processus naturels de anthropoculture, par exemple, lesquels jusqu’alors ont été
pratiqués avec une lenteur et une maladresse extrémes pourraient étre pris en main par les
hommes eux-mémes ; et la vieille pleutrerie des races, des luttes raciales, des fievres
nationales pourrait alors étre réduite a de bréves périodes — tout au moins de fagon
expérimentale. — Des continents entiers se consacreraient des lots a cette consciente expérimentation | »

(FP GS, 11 [276])

Le philosophe recherche l'antagonisme entre le supérieur et linférieur. La

politique nietzschéenne, « grande politique » comme il 'appelle, ne peut étre

29 PBM , § 264 ; HTH, § 440

88



que de nature extractive : il s’agit de faire émerger un type aristocratique. Et
cela sur une base expressément « physiologique » : le propos nietzschéen n’est
pas ici sans évoquer les idéaux eugéniques que Francis Galton™ (1822-1911),

cousin de Chatles Darwin, théorise au méme moment en Angleterre’ :

« La grande politique.

J'apportte la guerre. Pas entre peuples : je ne trouve pas de mots pour exprimer le mépris que
m'inspire 1'abominable politique d'intéréts des dynasties européennes, qui, de l'exaspération
des égoismes et des vanités antagonistes des peuples, fait un principe, et presque un devoir.
Pas entre les classes. Car nous n'avons pas de classes supérieures, et, par conséquent, <pas>
d'inférieures : ceux qui, dans la société d'aujourdhui, tiennent le dessus, sont
physiologiquement condamnés, et en outre — ce qui le prouve — si appauvris dans leurs
instincts, devenus si incertains, qu'ils professent sans scrupule le principe opposé d'une espéce
supérieure d'h<omme>

J'appotte la guerre, une guerte coupant droit au milieu de tous les absurdes hasards que sont
peuple, classe, race, métier, éducation, culture : une guerre comme entre montée et déclin,

entre vouloir-vivre et désir de se venger de la vie, entre sincérité et sournoise dissimulation... (...)

30 Quasiment inconnu aujourd'hui, on le présente souvent comme un excentrique victorien ou un pseudoscientifique
affabulateur. Cette mauvaise réputation, évidemment liée a sa paternité de l'eugénisme moderne, est totalement injustifiée.
Car Galton fut bel et bien un grand scientifique : on lui doit notamment l'invention des coefficients de corrélation et la
découverte de la distribution gaussienne des écarts a la moyenne, — deux outils fondateurs de la statistique moderne et
notamment indispensables a la génétique des populations —ainsi que l'invention des méthodes encore utilisées de nos jours
par la génétique du comportement : analyse généalogique des maladies familiales, étude des jumeaux monozygotes et des
enfants adoptés. Lecteur et admirateur du statisticien Quételet, Galton en a déduit la nécessité de quantifier et de mesurer
tous les phénomenes observables afin d'en déduire des lois. Cette obsession de la mesure a d'ailleurs pris chez lui des
tournants parfois comiques : Galton a ainsi arpenté les églises et questionné les croyants pour réaliser une étude statistique
sur l'efficacité de la priere. Il a conclu par la négative en constatant que les personnes pour lesquelles les gens priaient
n'étaient pas celles qui avaient le meilleur destin. De la méme maniére, Galton a profité de ses nombreux voyages en
Angleterre pour dresser une carte de distribution des jolies filles. Mais indépendamment de cela, Galton s'intéressa surtout a
I'élite de son temps, dont il faisait partie. Il fut en effet frappé par la pérennité des aptitudes et qualités intellectuelles des
vieilles familles anglaises a travers les générations. Il entreprit 'étude statistique du phénomene, qui donna matiere a son
premier ouvrage, Hereditary Genius, paru en 1869, dans lequel il concluait a la nature essentiellement héréditaire des talents
individuels. Galton avait ainsi fait la jonction entre la théorie de I'évolution par sélection naturelle de son cousin Charles
Darwin et le désir d'amélioration de la société exprimé par le positivisme et le scientisme dominants son époque. S'il
constatait la permanence des talents dans la grande bourgeoisie victorienne, Galton fut surtout frappé par la fertilité
différentielle des classes sociales : autant les classes supérieures se reproduisent peu, autant les classes inférieures proliferent.
Il en résulte un affaissement global et continu de la qualité génétique moyenne de la population.

31 Hereditary Genius, 1869 ; Inquiries into Human Faculty, 1883 (la méme année que la parution de la premiére partie d’.Adnsi
parlait Zarathoustra) Natural Inberitance, 1889, etc.

&9



N'est-elle pas a faire frémir, 'idée que ce n'est que depuis 20 ans a peu pres que sont traitées
avec rigueur, avec sérieux, avec sincérité, les questions les plus zwmiédiatement importantes : celles
de l'alimentation de I’habillement, de la cuisine, de la san#, de la procréation

Premier principe : la grande politique veut que la physiologie soit la reine de toutes les autres
questions : elle veut créer un pouvoir assez fort pour éever 'Humanité comme un tout
supétieut, avec une dureté sans ménagements, contre tout ce qu'il y a de dégénéré et de
parasitique dans la vie, — contre ce qui pervertit, contamine, dénigre, ruine... et voit dans
l'anéantissement de la vie 'embléme d'une espéce supérieure d'ame.

Deuxcieme principe : Guerre a mort contre le vice : est vicieuse toute espece de contre-nature.
Le prétre chrétien est I'espece d'homme la plus vicieuse : car il enseigne la contre-nature.
Deunxcieme principe : créer un parti de la vie, assez fort pour la grande politique : la grande
politique fait de la physiologie la reine de toutes les autres questions, — elle veut élever
I'Hu<ma>nité comme un tout, elle mesure la place des races, des peuples, des individus,
d'apres leur [—], d'avenir, d'apreés la garantie de vie que comporte leur avenir, — elle met
impitoyablement fin a tout ce qui est dégénéré et parasitaire.

Troisieme principe. Le reste en découle. » (FP XIV, 25 [1])

A partir d’'une analyse physiologique de la culture (que d’aucuns pourront
qualifier d’« hygiéniste »), Nietzsche entend a la fois porter son diagnostic sur
la civilisation européenne de son temps et laisse entrevoir sa prophylaxie.
Théorie et pratique, la thérapeutique culturelle trouve son aboutissement dans

la sélection ascendante, prélude a2 un homme de I’avenir.

1.2.3. I’éducation d’une espéce nouvelle

a) Dépasser ’homme : contre le type nihiliste

90



L’enquéte axiologique nietzschéenne démontre la faible valeur du type
pulsionnel valorisé par la civilisation européenne. L’élévation du type
surhumain (Ubermensch) représente dés lors un défi a Pautorité des valeurs

morales et a I'absolutisation du prédicat « bon » :

« Zarathoustra, le premier psychologue des ‘gens de bien’ est — par conséquent — ami des
méchants. Si un type d’homme de décadence* a pu s’élever au rang de Pespéce la plus haute,
cela ne fut possible quaux dépens de l'espece antithétique, de I'espece humaine forte et
assurée de vivre. Si I'animal grégaire rayonne dans I’éclat de la plus pure vertu, il faut
nécessairement que ’homme d’exception soit dégradé au rang des ‘méchants’. Si le
mensonge a tout prix accapare pour son optique le nom de Vérité’, celui qui est
véritablement véridique doit nécessairement se retrouver sous les noms les plus infamants
Zarathoustra ne laisse ici aucun doute : il dit que c’est précisément la connaissance des
‘bons’, des ‘meilleurs’, qui lui a inspiré ’horreur de ’homme en général : c’est certe aversion-la
qui lui 2 donné des ailes pour ‘prendre son vol vers de lointains futurs’ — il ne dissimule pas
que son type ’homme, un type relativement surhumain, est justement surhumain par rapport
aux hommes bons, et que les ‘bons’ et les justes’ nommeraient son surhomme démon ... [* En

francais dans le texte| » (EH, Pourgnoi je suis un destin, § 5)

Pour Nietzsche, le surhumain est une élévation de degré, de valeur au sein
d’une hiérarchie : celle de la typologie humaine. Il incarne le dépassement du
type de vie humaine prédominant dans la culture européenne contemporaine

en proie au nihilisme et a I'ascétisme :

«385. L'amour pour le suthomme est le reméde contre la pitié pour 'homme : I'humanité



devrait rapidement périr de cette compassion. » (FP IX, 3 [1])

b) Contre les hasards de I’évolution : la sélection artificielle

I2élévation du type surhumain n’est pas tant un probleme d’évolution de
I'espece que de transformation de la culture par incorporation sur une longue
durée de valeurs particulicres. Ainsi, comme le fait remarquer Ansell Pearson
(1997, 86 sq), le surhumain incarne un style d’évolution non darwinien, ou,
plus précisément, non naturel car cette évolution se fonde sur une démarche
sélective consciente. Le type surhumain n’évolue pas a travers la sélection
naturelle mais est envisagé par Nietzsche dans les termes de '’émergence d’une
complexité nouvelle, d’une problématique de déterritorialisation volontaire et
d’une différenciation d’avec l'ordre des choses. Dans ce sens, le surhumain
nietzschéen réclame une sélection artificielle qui se fonde sur trois constats.
Tout d’abord, celui de la fragilité intrinseque des innovants devant les forces
conservatrices a comme conséquence la tendance a la stagnation en tant que
blocage des possibilités évolutives du vivant. Ensuite, celui de I'innovation
puissante qui arrive a s'imposer mais qui fragilise a son tour la stabilité vitale
du vivant et menace I'individu et la communauté d’une dissolution tout aussi
pathologique que la stagnation. Enfin, tout ce qui est en vie doit s’efforcer
d’étre a la hauteur de la puissance par tous les moyens qui lui sont donnés :

I’humain doit suppléer les fragilités du vivant par 'ingéniosité de lartifice :

« Les hommes ordinaires, les hommes qui se ressemblent entre eux ont été et sont toujours



avantagés ; Iélite, les plus raffinés, les plus singuliers, les plus difficiles a comprendre
demeurent souvent seuls, succombent aux accidents du fait de leur isolement et se
perpétuent rarement. 11 faut une prodigieuse force adverse pour contrecarrer ce naturel, trop
naturel progressus in simile qui cantonne l'existence humaine dans le semblable, I'ordinaire, le

médiocre, le grégaire, — le commmun. » (PBM, § 268).

Ainsi, la physiologie de la volonté de puissance met en évidence la nécessité
d’une autorégulation afin que le vivant reste en vie et continue d’étre
affectable. II faut qu’il soumette la difficulté de ses expériences a des processus
assimilateurs et sélecteurs (a la suite d’Haeckel, ces processus sont pour
Nietzsche, essentiellement mémoriels). Sans cette mise en ordre, aucune survie
n’est possible car 'organisme vivant est alors exposé directement au chaos et
se détruit par désorganisation. Dans ce sens, ce sont les organismes les plus
complexes qui sont le plus soumis a ce risque, tant la pression du chaos

assimilé en eux est forte :

« le plus simple organisme est le seul parfait — tous ceux plus complexes sont
défectueux et d’innombrables du genre supérieur périssent . Les groupements grégaires et les
Etats sont les organismes les plus élevés que nous connaissions — au demeurant forts
imparfaits. Enfin derriére Etat, nait Pindividu humain — le plus élevé et le moins accompli de
tous les étres, lequel en régle générale se ruine et ruine les formations a partir desquelles il nait.
Tout le pensum des impulsions grégaires tendant a I'Etat est concentré en son sein. Il peut
vivre seul, selon des lois propres — et #/ #'est point 1égislateur ni ne veur dominer. Son sentiment

de puissance se retourne a Uintérienr de lui-méme. » (FP GS, 12 [163])

En somme, le plus organisé est le plus menacé par la désagrégation, le plus

93



fort est le plus faible. La force des faibles, c’est-a-dire des organismes les plus
simples et les plus rudimentaires (du point de vue du métabolisme), est celle
d’une existence plus stre, assurée par I'instinct grégaire. La sécurité et la survie
de tous ceux qui ont peur sont fondées sur leur tendance a 'association. C’est
ainsi que, pour Nietzsche, on assiste a une raréfaction des forts en
«exceptions ». La rareté des exceptions innovantes et la prolifération des
exemplaires moyens ayant des conséquences immédiates sur 'hérédité (un
exemplaire plus rare a en effet moins de chances de trouver son semblable
pour se reproduire), I’élévation du type surhumain, en tant que sélection
artificielle, est 1a pour pallier les hasards de I’évolution, trop favorables selon

Nietzsche aux types les plus médiocres :

« Une ame grossicre supporte mieux qu’une ame noble les blessures et les pertes de toutes
sortes : les dangers que court la seconde sont sans doute plus élevés, il y a méme une énorme
probabilité pour qu’elle succombe et fasse naufrage, vu la complexité de ses conditions
d’existence. Quand un lézard perd un doigt il repousse : il n’en est pas de méme chez

I’homme. —» (PBM § 276).

c¢) Une pensée du risque

La conséquence la plus caractéristique de la nouvelle affirmation
nietzschéenne est ’émergence d’une pensée du risque revendiquée comme
telle. C’est 1a méme une des rares valeurs supérieures que Nietzsche confere a
Pétre humain : celle de pouvoir se supprimer, selon le plus pur arbitraire — ou

d’apparence tel :

94



« Nous autres hommes, nous sommes les seules créatures qui, lorsqu’elles échouent, peuvent
A ) . ,

se rayer elles-mémes comme une phrase manquée — que nous le faisions en ’honneur de

I’humanité, ou par pitié pour elle, ou par dégott envers nous-mémes. » (A 1V, § 274 Droit et

privilége des hommes)

Contre la pensée systématique, fixant et réduisant la réalité de fagon partisane,
I'appréhension interprétative du monde n’entend aucunement remplacer des

catégories par d’autres, mais simplement donner une voie, tendre un arc™.

« Et pourtant, dans sa conclusion, il affirmerait de ce monde ce que vous en affirmez, a
savoir que son cours est ‘nécessaire’ et ‘prévisible’, non pas toutefois parce qu’il est soumis a
des lois, mais parce que les lois y font absolument défaut et que toute force, a chaque instant,
va jusquau bout de ses conséquences. En admettant que ceci aussi ne soit qu’une
interprétation — et n’est-ce pas ce que vous vous empresserez de me répondre ? — eh bien,

tant mieux. —» (PBM, § 22)

C’est dans ce Versuch que peut s’insérer le processus sélectif devant donner
naissance a un nouveau type d’homme. Parce qu’elle est un test, une tentative,

cette pensée de la sélection ne peut faire '’économie d’un éventuel échec :

«(...) La connaissance s’est transformée chez nous en une passion qui ne redoute aucun
sacrifice et ne craint rien, au fond, sinon sa propre extinction ; nous croyons sincérement que
I’humanité, soumise a l'oppression et aux douleurs de cet#e passion, devrait se sentir plus
noble et plus confiante qu'auparavant, alors qu’elle n’avait pas encore surmonté son envie

pour ce bien-étre grossier qui accompagne la barbarie. Peut-étre méme ’humanité périra-t-

32 PBM Préface

95



elle a cause de cette passion de connaissance | — mais cette pensée n’a aucun pouvoir sur
nous ! Le christianisme s’est-il donc jamais effrayé d’une semblable pensée ? L’amour et la
mort ne sont-il pas frere et sceur ? Oui, nous haissons la barbarie, — nous préférons tous la
destruction de ’humanité a la régression de la connaissance ! Et en fin de compte: si
I’humanité ne périt pas a cause d’une passion, elle périra a cause d™une fazblesse : que préfere-t-
on ? Ceest la question essentielle. Lui souhaitons-nous de finir dans le feu et la lumiere, ou

dans le sable ?» (AV, § 429 La nouvelle passion)

Refusant tout principe de précaution, Nietzsche fait méme de cette menace sa

valeur :

« nous faisons une expérience avec la vérité | Peut-étre fera-t-elle périr ’humanité | Allons-y ! » (FP

X, 25 [305])

Parallelement a 1épreuve de la doctrine de Iéternel retour, envisager
I'avénement du surhumain pose le probléeme de ce qui est supportable — et
pour qui: la transvaluation de toutes les valeurs produit une typologie
humaine originale par sa provocation et sa revendication de « nouveau
terrorisme »”. Dans une Europe qui envisage 'uniformité comme la solution,
Nietzsche fait le pari de la différenciation hiérarchique, d’'un nouveau ton a

donner a ’humanité :

«Il'y a une chose qui est désagréable a entendre a une époque de ‘droit égal pour tous’ : c'est

le mot hiérarchie. » (FP X1, 34 [150])

33 FP XI, 34 [240]

96



I.3. Approche historique : les connaissances biologiques de

Nietzsche

Contrairement a ce que l'on pourrait penser, Darwin n'a pas immédiatement
provoqué de « révolution darwinienne » entre 1860 et 1900. D'abord vivement
discuté du fait de sa polémique avec 1'Eglise (opposition du matérialisme
transformiste au créationnisme biblique, Darwin ne perce pas immédiatement

dans les milieux scientifiques en tant qu’il apparait incapable d'expliquer le

mécanisme de la transmission des variations. Ce n'est qu'au XX€ siecle, avec la
théorie synthétique de I'évolution (union de ’hérédité et de ’évolution) que se
tiendra une véritable révolution darwinienne. Darwin influence cependant les
esprits de son temps, mais sa pensée est néanmoins tres souvent altérée. Ses
plus fervents partisans et vulgarisateurs ont en effet tendance a réinjecter dans
le darwinisme un certain finalisme (la nature « sait » ce qu'elle veut en ceuvrant
par la sélection) et un certain progressisme (I'évolution est un progres).
Nietzsche qui n'a pas vraiement lu Darwin, est tombé dans le picge des

déformations de son « école ».

Pour Christopher Cox (1999), la pensée de Nietzsche s’appréhende comme un
naturalisme ou le dualisme traditionnel entre sujet et objet s’unifie dans le
champ commun de linterprétation. Si le projet de Nietzsche ne peut pas
totalement s’identifier a la définition que donne Quine (le naturalisme comme
rejet d’une philosophie premicre et priorité a donner aux sciences naturelles),

sa philosophie s’en rapproche néanmoins, notamment sa volonté d’athéiser la

97



nature et de naturaliser I’humanité®. Nietzsche rejette toute philosophie
premicre, qu’elle soit métaphysique ou épistémologique, nie lexistence
d’entités supranaturelles ou de principes explicatifs absolus, et adopte, tout du
moins dans son vocabulaire, une vision et une conception scientifique du
monde. S’ n’est pas un scientisme, le naturalisme nietzschéen est un
esthétisme qui affirme, dans T'irréductibilité de linterprétation, des valeurs
supérieures a accorder aux sens, a la réalité matérielle, au devenir, a I'historicité
et a la créativité. Cet esthétisme ne prétend ni fonder une nouvelle science, ni
remplacer la science en tant qu'unique théorie vraie. Le naturalisme esthétique
de Nietzsche ne se justifie d’aucun autre concept que lui-méme et défie I'idée

d’une conclusion unique, finale et finalisée.

Cependant, nous ne pensons pas que le projet de Nietzsche puisse se réduire a

n’étre « que de la littérature » : son entreprise sélective se fonde sur la réalité

des recherches, des hypotheses et des découvertes scientifiques de son temps

passées au crible de ses lectures personnelles.

[.3.1. Le XIXE€ et la pensée biologique

a) Naturphilosophie

La séparation stricte entre science et philosophie apparait progressivement

durant I’age moderne. Il semble important de noter que cette séparation

34 GS, § 109

98



accuse un certain « retard » en Allemagne. Quand Berkeley, Hobbes, Locke et

Hume sont de purs philosophes, il nen va pas de méme pour Kant

(contributions a la cosmologie et a 'anthropologie). Au cours du XIX€ siecle
la tendance s’inverse : d’apports philosophiques a la science, on passe a des
apports scientifiques a la philosophie ; mouvement qui ne cesse de s’accentuer
aujourd’hui. I’époque contemporaine de Nietzsche apparait comme une
période charnicre. Si, par manque d’outils ou de connaissances suffisantes, les
découvertes biologiques sont encore insérées dans des systemes de
signification extra-biologiques, le mouvement de scientificisation de la
biologie, si l'on peut ainsi dire, commence a s’amorcer. Néanmoins,
I’Allemagne semble 1a encore faire de la résistance tant y persiste une science
biologique  fondée sur la  Naturphilosophie, sorte  d’appréhension
anthropomorphique et idéaliste des différentes branches de la physiologie

morphologique, telle qu’elle était envisagée et étudiée depuis la Grece antique.

La figure majeure de la Naturphilosophie est Goethe (1749-1832) avec des
ceuvres telles Azbroismos (1795) ou Metamorphose der Pflanzen (1817) accompagné
de Kielmeyer (1765-1844), Schelling (1775-1854), Oken (1779-1851), Von Spix
(1781-1826) et Carus (1789-1869). Le concept de développement y est central
et cela en son sens étymologique : le dépliement de ce qui est déja présent
dans le germe de 'organisme. C’est cet horizon qui poussa Goethe a voir par

exemple dans tous les organes des plantes des feuilles modifiées®. Pour la

35 On peut lire dans son ceuvre de 1796, Erster Entwurf einer allgemeinen Einleitung in die vergleichende Anatomie,
ausgehend von der Osteologie : «Toutes les natures organiques parfaites, comme celle que nous voyons chez les
poissons, les amphibiens, les oiseaux, les mammiferes et au plus haut point chez I’Homme lui-méme, sont formées
selon un archétype [Urbild]. Celui-ci varie a peine, en plus ou moins, dans ses parties constantes ; il se déploie en cours

99



Naturphilosophie, 1a nature doit se développer, mais ce développement s’effectue
selon des limites fixées par les lois naturelles et par le type. Le type se
comprend comme la forme basique a partir de laquelle tous les organismes
d’une certaine espece varient. La nature en tant que tout n’évolue ni ne
progresse. Les changements s’inserent deés lors dans un systeme, les
circonstances externes et leurs influences sur la dispersion des especes sont
contrebalancées par une forme interne stable qui maintient le type. Dans ce
sens, les différences inter-especes ne peuvent étre a origine d’une génération
d’une nouvelle espece. La Naturphilosophie est en somme une fusion d’un
certain essentialisme avec des principes esthétiques cherchant avant tout a
ériger une théorie explicative. Elle assimile I'observation d’une unité de plan
avec I’ ezdos de Platon et postule que tous les organismes ne représentent qu'un
nombre limité d’archétypes ; le but final étant la découverte du type idéal :

U'Urform.

L’influence de la Naturphilosophie sur Nietzsche est sans doute plus
circonstancielle que littérale. I en retiendra les concepts de métamorphose et
de morphologie, I'idée d’un type fixe™, une accentuation de la force intérieure
sur les circonstances extérieures (d’autant plus prononcée apres la lecture de
Roux), 'appréhension de la nature comme n’ayant aucun autre but que celui
de s’exprimer elle-méme, etc. Cest ici que se comprend la préférence de
Nietzsche pour une nature dépensicre plus qu'économe : pour s’exprimer, la

vie a besoin d’une résistance qui est constituée par les limites propres a chaque

de développement et peut-&tre modifi¢ pendant la reproduction ».
36 Voir par exemple GS, § 143

100



type. Cest aussi dans ce contexte idéologique, persistant alors en I’Allemagne
ainsi que dans la quasi-totalité¢ de sa littérature évolutionniste, que 'on doit
aussi analyser les différents malentendus de Nietzsche a ’égard de la théorie

darwinienne.

b) Racisme et civilisation

Apogée de la pensée positive (ou positiviste), le XIX€ est aussi une période de
biologisation des rapports sociaux. Avec 'expansion coloniale et 'immigration
industrielle, la biologie raciale devient la science des frontieres, des limites :
une fois franchies, la dégénérescence est atteinte. Cette tendance associe
typiquement darwinisme social (en tant qu’application des regles de I'évolution
du vivant a la compréhension de la société) et racisme dont le paradigme est la
« guerre des races ». La lutte des races devient ainsi un des aspects de la lutte-
sélection universelle. Son principal théoricien est Ludwig Gumplowicz (Der
Rassenkampf, 1883). On peut lui ajouter les noms de Vacher de Lapouge (Les
Sélections sociales, 1896) et Otto Ammon (Die Gesellschaftordnung und ibre natiirlichen
Grundlagen, 1895). Pour Gumplowicz, la lutte est la forme primordiale et
inévitable des relations entre des groupes raciaux différents. I’Etat incarnera
I'instrument politique créé par la race victorieuse pour asseoir sa domination
sur la race vaincue : on rencontre ici un des nombreux arguments en faveur du

colonialisme en tant qu’expansionnisme.

Ie racisme du XIX€ siécle sous-tend néanmoins deux tendances

101



contradictoires : 'une peut étre qualifiée de pessimiste et autre d’optimiste.
Pour nombre de théoriciens, le recours a explication raciale sert avant tout a
expliquer le déclin dans lequel la «race européenne » serait engagée. Le
racisme incarne alors un des courants de la pensée de la décadence : Clest la
'argument majeur de Gobineau®. La situation contemporaine se lit comme la
conséquence d’un « épuisement du sang », du « métissage » etc. Nietzsche n’est

d’ailleurs pas étranger a ces débats :

« 11 est tres vraisemblable tout d’abord que de temps a autre, en certains lieux du monde, un
sentiment physiologigue d'inhibition s’empare avec une sorte de nécessité de vastes populations.
(...) Un tel sentiment d’inhibition peut avoir les origines les plus diverses : par exemple le

croisement de races trop différentes (ou de classes — les classes représentent aussi des

différences d’origine et de race : le ‘splker’, le ‘pessimisme’ européen du XIXC siecle, est
largement la conséquence d’un mélange de classes trop soudain) ; il peut aussi provenir d’une
émigration mal dirigée — une race s’étant établie dans une région dont le climat dépassait sa
force d’adaptation (c’est le cas des Indiens en Inde); ou encore de la vieillesse, de
Iépuisement d’une race (pessimisme parisien autour de 1850) ; ou d’un mauvais régime
alimentaire (alcoolisme du moyen-age ; absurdité des ‘vegetarians’ qui peuvent il est vrai se
prévaloir de Iautorité du chevalier Christophe chez Shakespeare) ; ou d’'un sang vicié par la

malaria, la syphilis etc. » (GM, Que signifient les idéanx ascétiques 2, § 17)

Au contraire, d’autres auteurs percoivent la « lutte des races » de fagon assez
optimiste : c’est le cas de beaucoup de darwinistes sociaux. Ici, la visée raciste
rejoint la perspective eugéniste, la Rassenlygiene : 1a race n’est pas tant un acquis

a préserver quun objectif a atteindre et une réalité a faire naitre. Cette

37 Arthur de Gobineau, Essai sur ['inégalité des races humaines, 1853

102



perspective permet de penser que la sélection naturelle joue, au sein des

sociétés, en faveur de la promotion des meilleurs.

c) La question de la dégénérescence: naissance de

leugénisme

Si beaucoup d’époques se sont intéressées a sa décadence, la seconde moitié

du XIXE€ siecle européen la pense en des termes médicaux, psychiatriques,
naturels et scientifiques. Elle 'appréhende désormais spécifiquement en tant
que «dégénérescence », terme qui apparait en 1857 dans louvrage du
psychiatre francais Bénédict-Augustin Morel, Traité des dégénérescences physigues,
intellectuelles et morales de l'espéce humaine. Se fondant sur les premiers échecs de la
révolution industrielle, ’'Europe commence a penser que le progrés peut se
retourner contre lui-méme, que les causes ayant amené la prospérité
économique et culturelle peuvent aussi s’avérer pathologiques. En effet,
suivant le développement et la précision de la médecine, des dégradations
telles que I’alcoolisme, la criminalité ou 'anarchisme ne sont plus vus comme
des problemes sociologiques ou éthiques, mais comme des faits médicaux
empiriques et démontrables. Ils deviennent les symptoémes d’un mal plus
profond rongeant ’ensemble de la civilisation — ou de la race — européenne.
Une sentence du psychiatre autrichien Richard von Krafft-Ebing peut résumer

ce fait :

« Quiconque qui étudie aujourd’hui les conditions sociales et biologiques de notre vie

103



culturelle doit faire face au triste constat que la société moderne va tout droit vers sa ruine

morale et physique »*.

Pour Gregory Moore (2002, 115), le concept de dégénérescence est un
concept imprécis, équivoque, sans référence nette, fondamentalement
métaphorique. C’est ainsi qu’il se révele chez Nietzsche un outil parfait pour

son discours physiologique :

« Notion de ‘décadence®

La chute, la déchéance, V'exclusion, ne sont tien qui doive étre condamné en soi : il s'agit d'une
conséquence nécessaire de la vie, de I'accroissement de vie. L'apparition de la décadence® est
aussi nécessaire que toute montée ou poussée impérieuse de la vie : il ne tient pas a nous de
V'éliminer. La raison veut, inversement, qu'on lui fasse droit...

Clest l'ignominie de tous les socialistes systématiques que de penser qu'il pourrait y avoir des
circonstances, des ‘combinaisons’ sociales, dans lesquelles le vice, la maladie, le crime, la
prostitution, la déresse cessent de se développet... Mais, c'est condamner la »ie méme... Il n'est
donné a aucune société de rester jeune. Et dans le meilleur de sa force encore il lui faut
produire des déchets et des déjections. Plus elle procede avec audace et énergie, plus elle sera
riche en monstres et avortons, plus elle sera proche du déclin... L'dge, on ne peut le
supprimer par des institutions. La maladie non plus. Le vice pas davantage. [* En francais

dans le texte] » (FP X1V, 14 [75])

Si l'on définit l'eugénisme dans son sens le plus large comme l'art de
développer les meilleures lignées et de supprimer les moins bonnes, il est

évident que celui-ci est aussi ancien que la pensée de la décadence.

38 Uber gesunde und kranke Nerven, 1885

104



L’eugénisme tel quiil a été formulé au XIXC€ siecle repose néanmoins sur

plusieurs paradigmes propres a la modernité parmi lesquels :

> La domination de l'idéologie du progres : contrairement a 'esprit tragique
des Grecs, qui ne visaient pas tant un progres indéfini de l'espece humaine
qu'une lutte de tous les instants contre son inévitable corruption, les
Modernes sont persuadés que I'homme est indéfiniment perfectible, que 1'on
peut créer un « homme nouveau» moralement dégagé des téncbres de
l'ignorance.

> Le role prépondérant de la raison : la construction de cet homme
nouveau suppose l'abandon des traditions et superstitions qui caractérisent
l'age chrétien. La science et la technique seront ainsi les principaux outils de
transformation du monde.

> obsession de la quantification : pour la pensée moderne, toujours a
la recherche de I'adéquation entre réel et rationnel, le monde n'existe que dans
la mesure ou il peut étre mesuré, quantifié, mathématisé.

> [’avenement de la biopolitique : le pouvoir moderne se développe
selon le modeéle du Léviathan de Hobbes, 4 savoir un Etat, aux prérogatives les
plus larges possibles, qui surplombe une société civile formée d'individus
séparés. En contrepartie de I'assurance de la sécurité, I'Etat moderne prend en
charge tous les besoins de la société. En ce sens, on peut décrire la modernité
comme une biopolitique, c'est-a-dire une maitrise du vivant dans son ensemble

en vue de maximiser sa reproduction.

105



Francis Galton définit en 1883” 'eugénisme en ces termes :

«L'eugénisme est la science qui traite de toutes les influences susceptibles d'améliorer les

qualités innées d'une race et de celles qui développent ces qualités a leur meilleur avantage ».

Si cette définition englobe I'inné autant que l'acquis, 'hérédité autant que le
milieu, Galton insiste tout particulierement sur la dimension innée, c'est-a-dire
héréditaire, des qualités individuelles. Il n'en sera pas nécessairement de méme
partout. Les réformes préconisées par l'eugénisme ont tantét porté sur la
quantité, tantot sur la qualité de la population, chacune de ces préoccupations
recouvrant a son tour des mesures « positives » ou « négatives » comme par
exemple : prime au mariage «sainy, allocations familiales, quotas
d'immigration, avortement, interdiction de mariage, ségrégation, stérilisation
voire euthanasie des « retardés mentaux » et porteurs de tares héréditaires,
hygiene scolaire, universitaire et professionnelle, lutte contre l'alcoolisme et les
maladies vénériennes, certificat prénuptial, éducation physique et sportive,
assainissement de I'habitat et des lieux de travail, etc. Cet aspect de 'eugénisme
n’est bien sur pas étranger a Nietzsche, qui a lu attentivement les Inguiries de
Galton. On le retrouve tout particuliecrement dans ses nombreux aphorismes

sur le mariage et la reproduction :

« Sur l'avenir dn mariage :
une aggravation de la charge de I'impdt a l'occasion d’héritages, etc., aggravation aussi de la charge

du service militaire pour les célibataires a partir d'un certain dge avec progressivité (dans le

39 Inquiries into Human Faculty and its Development

106



cadre de la commune)

avantages de tous ordres pour les peres qui mettent au monde suffisamment de garcons : au
besoin, des suffrages préférentiels

un constat médical précédant tout mariage et signé des autorités de la commune : ou les fiancés
et les médecins devraient répondre a plusieurs questions (‘antécédents familiaux’) —

comme contre-mesure opposée a la prostitution (ou pour 'ennoblir) : mariages provisoites,
légalisés (pour des années, des mois, des jours), avec garantie pour les enfants

tout mariage sous la responsabilité et la caution d'un certain nombre d'hommes de confiance

d'une commune : comme une affaire communautaire. » (FP XIV 16 [35])*

1.3.2. Quelles lectures ? Quelles influences ?

Nietzsche est un érudit. Les lectures nietzschéennes en maticre de science en
général et de sciences naturelles en particulier sont dés lors aussi diverses que
nombreuses : il apparait donc comme une gageure de vouloir en dresser la liste
exhaustive. En ce qui concerne Darwin et le darwinisme, ses sources sont de
deux sortes. La premicre est celle d’ouvrages de vulgarisation ou de
popularisation. La seconde est celle d’un réseau plus ou moins large d’auteurs
s'inscrivant dans une logique naturaliste et utilitariste sur I’évolution de la
culture humaine. Il convient néanmoins de préciser, a la suite de Jean Gayon
(1999), que 'examen nietzschéen de la science est largement déterminée par la
découverte de la conception énergétique de la physique. Initiée par Boscovich
et continuée par Thomson, la physique énergétique entend reconstruire la
dynamique newtonienne dans un langage excluant cependant toute référence a

des particules matérielles comme les atomes. Elle postule des points non-

40 Voir aussi : 4, § 150 ; FP A, 5[38] ; GS, § 73 ; FP GS, 11 [179] ; FP XIV, 16 [35], 23 [1] et 23 [10]

107



¢tendus et inertes comme sujets de laction de forces. La physique de
Boscovich est comparable a la biologie darwinienne dans I'idée que s’en fait
Nietzsche : pour le philosophe, toutes deux attribuent un role essentiel a une
force ; il est dailleurs intéressant de noter que les références directes au
darwinisme et a la physique énergétique interviennent au méme moment dans
son ceuvre. Avant d’analyser précisément les références nietzschéennes a
Darwin, nous avons choisi ici de nous arréter sur trois auteurs que nous
considérons comme importants pour leur influence sur 'ceuvre du philosophe

et sur la culture scientifique de son temps.

a) I”Allemagne d’Haeckel

Des son premier maitre-ouvrage de 1866 (Generelle Morphologie der Organismen,
Allgemeine Grundziige des organischen Formen-W issenschaft, mechanisch begriindet durch
die von Charles Darwin reformirte Descendenz-Theorze), Ernst Haeckel* (1834-1919),
Pun des plus ardents disciples de Darwin, ainsi que son plus prolifique
vulgarisateur en Allemagne, entend amorcer une réforme globale de la
morphologie en la débarrassant des dogmes téléologiques et vitalistes. Le
« fondement mécaniste » de la biologie, « réformée grace a Darwin », fournit
les bases d’une nouvelle Weltanschaunung nourrie des acquis de la science
naturelle. Le programme haeckelien est celui de I’édification d’un systeme
moniste et peut se résumer en ces termes extraits dela Natiirliche

Schopfungsgeschichte, reprise plus simplifiée de 1868 des themes de la Morphologie

41 Nietzsche a eu connaissance des travaux de Haeckel par 1’entremise de son collégue de Bale Riitimeyer, c’est parce
que ce dernier en avait une piétre estime que 1’on retrouve sous la plume de Nietzsche de telles considérations : FP GS,
11 [293] et [299]

108



Générale en tenant compte du relatif échec d’estime et de réception de ce

dernier :

« Cette conception du monde est unitaire, elle ne saurait en aucun cas envisager séparément
force et substance, esprit et matiére. Pour elle, toute matiere est animée par esprit, et toute

expression de vie spirituelle est liée a une forme déterminée de matiere ».

A la fin de sa vie, en 1916, Haeckel désignait cette entreprise comme le
« programme qui a donné l'orientation et la méthode de toute 'ccuvre de ma
vie». La thématique haeckelienne peut se diviser en sept perspectives

principales :

> Lorigine de la vie s’explique en tant que lente formation des premiers
étres organisés (les « Moneéres ») a partir de la mati¢re inorganique. Haeckel
exclut par 1a radicalement toute intervention surnaturelle.

> En assignant a la descendance de tous les organismes des
représentations arborescentes, Haeckel identifie trois régnes : les « Protistes »,
les « Plantes » et les « Animaux » évoluant graduellement sous leffet de la
sélection naturelle a partir d’'une ou plusieurs Moneres jusqu’aux formes les
plus différenciées.

> Haeckel détermine wun parallélisme entre «ontogénie» et
« phylogénie » (termes pour la premicre fois utilisés dans le vocabulaire
biologique) ; la premicre (le développement individuel) étant envisagée comme

la récapitulation rapide de la seconde (la succession généalogique des formes)

109



sous P'effet des fonctions physiologiques de I'hérédité et de I’adaptation.

> Haeckel assigne a '’homme une ascendance animale. Les fonctions
cérébrales supérieures (raison, conscience, religiosité, moralité) sont déja
reconnaissables chez les animaux domestiques et ne différent que d’une
maniére quantitative ; I’hominisation se comprend alors comme la
conséquence de la combinaison avantageuse de la différenciation plus avancée
du larynx (rendant possible le langage), du cerveau et de la station verticale.

> La théorie haeckelienne est celle d’une conciliation entre la théorie de
la descendance de Lamarck et la théorie de la sélection naturelle de Darwin.

Haeckel admet que les caractéres acquis par adaptation peuvent étre transmis

aux descendants et assigne dans ce sens un role particulier au cytoplasme :

«le noyau doit prendre en charge la transmission héréditaire des caracteres héritables tandis

que le cytoplasme qui 'entoure doit avoir un rapport avec 'adaptation a I'environnement ».

> Haeckel est le premier a introduire le terme d’ « cecologie » en tant
qu’économie de la nature dans le vocabulaire biologique.

> JLa recherche haeckelienne se fonde sur le modéele de la
cristallographie, recherchant des formes élémentaires et géométriques dans la

diversité naturelle.

Dans lintroduction de la Natiirliche Schipfungsgeschichte, Haeckel assigne au
terme d’évolution celui de « mot magique », pouvant expliquer a terme tous les

mysteres de I'univers. A cette époque, moins de dix ans apres la premicre

110



publication de I'Origin of Species, la biologie est alors devenue le discours
dominant en Europe. Cette suprématie des sciences biologiques est illustrée
par 'ccuvre méme d’Haeckel : outre son entreprise de vulgarisation et de
transmission au plus grand nombre, il compte faire du darwinisme le
fondement d’une véritable théorie de la connaissance. Ainsi, selon lui, tous les
comportements des organismes naturels aussi bien que la philosophie, la
morale et 'organisation politique peuvent-ils s’analyser en termes biologiques.
La biologie se révele comme le fondement naturel de la psychologie, donc des
différentes productions de Tesprit; le darwinisme en particulier peut

s’appliquer aux questions nationales et sociales, qui sont les deux grandes

problématiques de la fin du XIX€ sieclee Comme beaucoup de ses
contemporains, Haeckel voit dans la biologie une compréhension nouvelle de
la formation des sociétés et des polities. Il transfere ainsi a T’histoire la
démarche réductionniste propre a la science : s’il est possible de comprendre
les lois de développement des organismes primitifs, on peut mettre a jour les
lois gouvernant les organismes supérieurs et plus complexes (comme les
collectivités humaines). L’histoire des nations, tout comme la phylogénie des

plantes et des animaux

« peuvent de ce fait s’expliquer au moyen de la ‘sélection naturelle’ parce qu’il doit y avoir un
processus physico-chimique, dépendant de linteraction entre 'adaptation et I’héritabilité

dans la lutte pour P'existence ».

Par son extraordinaire degré de différenciation et de spécialisation, le tout

111



nouvel Empire allemand est ainsi aux yeux d’Haeckel un organisme hautement
développé — Bismarck pouvant méme, apres sa retraite forcée par Guillaume
II, étre qualifié de « docteur en phylogénie » | Haeckel assigne donc a la lutte
compétitive pour 'existence (dans la mesure de ce qu’il en comprend) le role
d’explication intégrale de la vie humaine et de moteur du progrés culturel,
passé et futur. On peut des lors voir dans 'ceuvre d’Haeckel une glorification
de la sélection naturelle darwinienne, bien que le biologiste allemand n’oublie
pas 'apport de Lamarck dans I'effet bénéfique qu’il assigne a I’éducation, c’est-

a-dire a la transmission de qualités acquises :

«en général, ce n'est pas '’homme armé du meilleur revolver, c’est ’homme doué de
lintelligence la plus développée qui 'emporte, et il léguera a ses descendants les facultés
cérébrales qui lui ont valu la victoire. Nous avons donc le droit d’espérer, quen dépit des
forces rétrogrades, nous verrons, sous I'influence bénie de la sélection naturelle, se réaliser
toujours de plus en plus le progrés de ’humanité vers la liberté et par conséquent vers le plus

grand perfectionnement possible ».

b) Le matérialisme de Lange

La pensée de Friedrich Albert Lange (1828-1875) est importante pour la
compréhension du darwinisme allemand. Il ménage d’ailleurs un chapitre
intitulé « Darwinisme et téléologie » dans sa Geschichte des Materialisnmus (1860),

et considere la théorie darwinienne comme I'un des paradigmes majeurs du

XIXE€ siecle. Jugeant Darwin pertinent pour 'examen des questions touchant a

I’hominisation et au psychisme, Lange linscrit dans la longue lignée des

112



fondateurs matérialistes de la science et de la philosophie depuis Démocrite et
Empédocle. Dans cet ouvrage, Lange discute les tenants de la conception

moderne de P'organisme qu’il fait débuter avec Goethe :

« Toute chose vivante n’est pas une simple chose mais une pluralité, quand bien méme cela

nous apparaitrait comme un individu, cela demeure une collection d’étre indépendants »

en soulignant que ce sont les travaux du cytologiste et pathologiste Rudolf
Virchow qui ont ouvert les voies de I'analyse des organismes en tant que

composés multicellulaires (les états cellulaires ou Zellenstaat).

Lange combine une croyance néo-kantienne dans un monde phénoménal en
tant que produit des catégories mentales innées humaine avec une
épistémologie évolutionniste radicalement nouvelle. Pour lui, la métaphysique
appartient aux domaines artistiques et religieux en tant qu’exemples de la
« poésie conceptuelle » (Begriffdichtung). Cette activité, qui n’est pas illégitime,
est au contraire un besoin essentiel a '’homme et coincide avec sa quéte
d’idéal. Les seules catégories valides scientifiquement sont toutefois celles,
comme l'espace, le temps et la causalité, qui rendent la nature intelligible en
des termes mécanistes. Mais ces catégories n‘ont pas de role propre dans
Porganisation de notre expérience sensorielle qui n’est qu'une construction
anthropomorphique. Lange réinterprete des lors la distinction kantienne entre
les phénomenes et les choses en soi a la lumicre des récentes découvertes,

dirigées par Hermann Helmholtz, sur la nature de la cognition humaine. Pour

113



Lange, nos organes sensoriels sont les organes de I'abstraction qui filtrent et
ordonnent le chaos des sensations transmises par le systéme nerveux et créent,
au final, un monde totalement dépendant de leur structure propre. Ainsi, les
lois découvertes par la science ne sont-elles que des fictions dont 'objectivité
n’est valable que pour le cerveau qui les a congues. La poésie, dans le sens le
plus strict du mot, en tant qu’attitude idéalisante et esthétique de l'individu,
s’apparente a la plus fine manifestation de la force créatrice et synthétique de
la nature humaine. Cette dernicre donne forme a la réalité intersubjective et
cognitive des objets que nous appelons le monde. Dune facon générale,
Lange a voulu montrer que la valeur du matérialisme réside dans sa fonction
régulatrice du processus de la connaissance : en revanche, en tant que
conception du monde inachevée et insuffisante, il cherche a la transcender par
son idéalisme éthique. En retirant a la connaissance toute prétention
transcendantale, Lange réaffirme un certain criticisme : le sujet humain ne
pouvant rien connaitre d’autre que son propre monde. Le sujet n’est
néanmoins plus transcendantal et construit librement sa réalit¢ selon la

fantaisie et Parbitraire de son organisation psychophysique.

c) L’organisme de Roux

Eleve d’Haeckel et de Virchow, Wilhem Roux (1850-1924) est le fondateur de
la « mécanique du développement», recherche expérimentale et causale-
morphologique sur le développement. Pour Roux, la simple théorie

darwinienne est incomplete puisquelle n’explique pas l'unité interne des

114



organismes vivants. Ses recherches sur les ramifications des vaisseaux
sanguins, leur distribution, leur direction, leurs angles de divergence, le rapport
entre ces données et le flux du sang le conduisent a s’interroger sur les causes
mécaniques de l'unité fonctionnelle des composants organiques et de 'accord

de la forme avec la fonction.

L’exemple sanguin fournit a Roux 'exemple d’un organe agissant sur un autre.
Apres Darwin, Haeckel et Weismann, Roux nomme ce principe « la lutte des
parties de Porganisme » (Der Kampf der Theile im Organismus, 1881), décrite a
partir de différents degrés d’organisation fonctionnelle et reportant le modele
darwinien aux niveaux les plus profonds (cellulaire et moléculaire) de la vie des
organismes. Pour Roux, les composants organiques réagissent de facon
permanente aux modifications causées par les stimuli fonctionnels et par
I'assimilation des substances nutritives. Une partie de I'organisme, si elle peut
assimiler plus vite qu’une autre et, dans ce sens, se régénérer plus vite et se
développer spatialement, prendra la place d’une autre partie. Si ce processus
perdure, dans la droite ligne de la théorie de la sélection darwinienne, la partie
remplacée tendra a disparaitre. Les éléments les plus prompts a assimiler les
substances et a s’accroitre au milieu des conditions ambiantes ainsi formées
Iemportent dans la lutte pour la prédominance numérique, spatiale et
fonctionnelle. Cette théorie, fidele a Pesprit du principe mécaniste dominant
chez les disciples d’Haeckel et de I’évolutionnisme moniste, est celle de

réactions en chaine ou chaque partie tend a prendre la place d’une autre.

115



1.3.3. Quelle révolution darwinienne ?

La parution en 1859 de On the Origin of Species by means of natural selection, or the
preservation of favoured races in the struggle for life de Charles Darwin, si elle est un
tournant indéniable dans le développement des sciences biologiques, n’a pas
eu pour autant leffet immédiat qu'on entend parfois lui attribuer. Pres d’un
siecle et demi plus tard, la période 1860-1900 n’apparait pas comme une
« révolution darwinienne » mais bien plutot comme une distorsion et un oubli

des vraies théses de Darwin.

a) Une assimilation tardive

Darwin aimait a voir I’ Origin of Species comme son « grand livre ». Il ceuvrait
d’ailleurs au projet depuis le début des années 1840, tout en ayant trés vite
percu la nécessité d'un travail de longue haleine pour appuyer ses theses.
Toutefois, le 18 juin 1858, Alfred Russel Wallace lui fait parvenir sa fameuse
lettre mettant a jour le mécanisme de l'adaptation. Deux jours plus tard, le
naturaliste commence la rédaction définitive de I' Origin of Species, qui va durer
un peu plus d'un an. Le 22 novembre 1859, son éditeur John Murray met en
vente les 1 500 exemplaires du premier tirage : ils seront épuisés le soir méme.
Outre quelques modifications mineures entre les tirages d'une méme édition,
Darwin publia de son vivant, cinq éditions révisées du texte de 1859 : 1860,
1861, 1866, 1869, 1872. La cinquicme édition (1869) voit apparaitre

'expression survival of the fittest (empruntée a Spencer). La sixieme et dernicre

116



(1872) voit apparaitre le mot FEwolution comme synonyme de transformation
('année précédente, ce terme avait déja été introduit dans The Descent of Man).
I1 est a noter qu'en 1876 parait un tirage de I'édition de 1872 tres légerement
modifié¢ par Darwin. Cette version corrigée de la sixieme édition de 1869 est

considérée comme la référence de la version finale de I’ Origin of Species™.

Entre 1859 et 1882, année de la mort de Darwin, le « grand livre » est traduit
en 11 langues : allemand, danois, espagnol, francais, hongrois, italien,

néerlandais, polonais, russe, serbe et suédois.

Les premicres années suivant la premicre parution furent essentiellement
consacrées aux « guerres darwiniennes » (selon Pexpression d’Yves Christen,

1982) contre la vindicte religieuse :

« 11 était évident que la théorie de la descendance en général, aussi bien que son application a
’homme en particulier, provoquerait aussitot la résistance ouverte de /’Eglise, surtout des
Eglises judaique et chrétienne, car la théorie et son application sont en contradiction
flagrante avec le récit mosaique de la création et avec les autres dogmes de la Bible qui s’y
rattachent et qui forment, aujourd’hui encore, la base premicre de l'enseignement dans
presque toutes les écoles. Si donc les théologiens et leurs intimes alliés, les métaphysiciens,
ont, dés le début, rejeté le darwinisme et s’ils ont énergiquement combattu, par de nombreux
écrits, sa conséquence la plus grave, la parenté de ’homme et du singe, nous ne pouvons voir
la quune preuve de clairvoyance. La résistance put prendre une attitude d’autant plus
autorisée et stre du triomphe que, durant les sept ou huit premiéres années qui suivirent

Papparition de Darwin, méme dans les milieux directement intéressés, parmi les biologistes,

42 Cf. Tableau en Annexe 3

117



la doctrine nouvelle ne rencontra presque partout qu’une attitude froide et sceptique. »

(Haeckel, Der Kampf um den Entwiclungs-Gedanken, 1905).

Aujourd’hui encore, selon certains commentateurs, la théorie darwinienne est
encore souvent mal comprise, mal interprétée ou mise au service d’idéologies
ou de morales — alors que la démarche scientifique n’a d’autre but que celui de
découvrir des lois indépendantes de parametres subjectifs. Cest par exemple la
these de Stuart Hobday (2002) qui rappelle que la sélection naturelle
darwinienne est avant tout un processus sans finalité ni projet. Or
l'interprétation dominante du darwinisme demeure encore « progressiste » (ou
« progressioniste ») : I'adaptation se ferait toujours dans le sens du « mieux », a
I'échelle de la vie comme a celle de T'histoire. La faute, pour Hobday, en
incombe notamment aux darwinistes sociaux, qui déformerent la pensée de
Darwin pour lui faire légitimer le colonialisme et le capitalisme (les grands
«progres » de 1'époque victorienne...). Néanmoins, Hobday évacue certaines
questions importantes. Par exemple, si la qualification « progressiste » de
l'évolution est un jugement de valeur non scientifique, la vie connait toutefois
des patterns, des tendances lourdes, telle I'émergence du vol dans des taxa
aussi distincts que les dinosaures, les oiseaux ou les insectes. Il n'en reste pas
moins que les vrais défis darwiniens n'ont pas encore été relevés par la pensée
dominante : naissance de l'ordre depuis le chaos, émergence du complexe
depuis le simple, matérialisation (ou naturalisation) de la vie et de la pensée,
caractere buissonnant du devenir, dimension aléatoire des mutations décisives,

etc.

118



b) Réception en Allemagne et débats

Outre Haeckel, dont on peut dire qu’il s’est servi des théories darwiniennes
pour justifier ses propres theses (monisme et récapitulation) et Lange, dont
nous avons vu quelle a été son influence sur le « darwinisme » allemand en
général et nietzschéen en particulier, les débats germaniques sur la théorie de
I’évolution ont été polarisés par le traducteur de I’Origin : le paléontologue
H.G. Bronn (Mostert, 1979). Ce dernier est en effet responsable de la
traduction allemande de Darwin des 1860, a laquelle il avait ajouté un épilogue
critique ou se trouvent résumés les arguments majeurs de la critique allemande
au darwinisme. S’il accepte le mécanisme général de la sélection naturelle, et
cela uniquement en tant que facteur explicatif des changements « non-
essentiels » intervenant dans les especes, Bronn remarque que, pour qu’il y ait
des changements « essentiels », un zelos est nécessaire. Sans ce principe
dirigeant, ce but préconcu, le développement ne pourrait se faire dans une
direction unique et serait alors globalement chaotique. Dé¢s lors, il est
convaincu qu’une théorie faisant I'impasse sur ce principe ne peut étre prise au
sérieux : la théorie darwinienne n’est qu’au mieux une hypothése improuvable,
voire un objet de foi, et Bronn n’a aucune envie d’étre converti. De plus,

Bronn ne I’assimile pas a une découverte révolutionnaire.

Abolir le zelos et le réduire a un simple fonctionnalisme (les phénomenes sont

119



expliqués selon leur usage ou leur fonction), comme Darwin le fait, apparait
donc, pour une Allemagne nourrie de Naturphilosophie, plus loin qu'une audace,
comme une véritable impossibilité épistémique. L’opposition primordiale qu’a
rencontré Darwin en Allemagne est donc une affaire de téléologie. D’un coté,
Darwin est convaincu a juste titre, que ses explications suffisent a rendre
superflues les interprétations téléologiques (la croyance en un #e/os en tant que
principe directeur dun plan naturel fixe). De Tautre, les « philosophes
naturels » allemands qui voient la théorie darwinienne comme une théorie
incomplete, borgne et qui ne peut expliquer telle quelle 'ordre et les systemes
naturels. Face a un tel ancrage cognitif, on n’a pas de mal a concevoir que le
combat darwinien soit « perdu» d’avance. Il sera en tout cas encore vif et

déterminera bon nombre de luttes scientifiques anglo-germaniques jusqu’a la

diffusion des lois de Mendel au début du XX€ siecle voire encore jusqu’a

I’émergence de la théorie synthétique de I’évolution dans les années 1930.

c) Utilitarisme et évolutionnisme: la  divergence

spencérienne

S’il est déformé en Allemagne par les débats de la Nazurphilosophie, Darwin Pest
aussi en Angleterre et en France par le succes d’Herbert Spencer (1820-1903).
Par une ceuvre tout aussi immense que transdisciplinaire et peu rigoureuse,
Spencer entend unifier sous le seul principe de la loi d’évolution, tous les
phénomenes décrits et interprétés par 'ensemble des sciences naturelles et

humaines. C’est d’ailleurs plus a Spencer qu’a Darwin qu’on doit le terme d’

120



« évolutionnisme », concept englobant et flou, hautement idéologique et
entendant fédérer une véritable église forgée par Spencer lui-méme de son
vivant. De méme, le terme de « darwinisme social », fédérant tous les penseurs
qui étendent au comportement humain et a son caractere social —compris
comme une différenciation radicale d’avec le régne animal — les stratégies

darwiniennes d’explication par la sélection naturelle.

Un des principaux objectifs de Iévolutionnisme spencérien est la
« sécularisation de la morale »*. Selon Spencer, le bien est un produit de la vie
elle-méme, un résultat de P’évolution et de la complexification des formes
organiques. L.a morale incarne dans ce sens un progres de I’évolution. Pour
faire court, la « morale évolutionniste » de Spencer, en tant que justification
évolutive de la morale ne fait que réitérer le « sophisme naturaliste » qui lie ce
qui est sélectionné biologiquement ou naturellement et ce qui est bon ou
mauvais d’un point de vue moral — terme employé avec toute la charge relative
que Nietzsche nous a appris a lui assigner. Dans un contexte positiviste
exacerbé, ses tentatives d’explication de certains traits psychologiques par
I'intermédiaire de la sélection naturelle ne pouvaient étre qu’acclamées : la
sélection favoriserait, par exemple, pour Spencer, certains comportements en
ce quils nous aident a survivre et a nous reproduire. D’un strict point de vue,
cette hypothese n’est pas fausse, le probleme émerge chez Spencer quand ses
explications tentent de justifier ad hoc certains comportements

idéologiquement valorisés. C’est le cas entre autres de certains sentiments

43 The Data of Ethics

121



comme la sympathie ou laltruisme, portés chez Spencer au plus haut degré

avec ’évolution sociale humaine.

I1. Une critique imprécise

I1.1. La critique de Darwin

Selon Mostert (1979), on compterait, en incluant sa correspondance,
cinquante-deux mentions directes 2 Darwin dans 'ceuvre de Nietzsche®. On
note une évolution progressive du fond de ces références. Au début de son
ceuvre, Nietzsche se montre assez bienveillant envers la thématique

darwinienne, en assimilant méme quelquefois certaines de ses métaphores :

« Le darwinisme a également raison en ce qui concerne la production des images mentales :

l'image la plus vigoureuse dévore les plus faibles. » (FP Cl I-11,19 [87])

Les phénomeénes mentaux (idées, instincts, passions...) luttent les uns contre
les autres de la méme facon que chaque individu lutte avec les autres dans la
conception darwinienne : linterprétation darwinienne du premier Nietzsche
est celle d’une lutte spontanée. Pour le philosophe, il n’est pas question de
compétition mais dun rapport de proie a prédateur étendu a lidée de

nutrition®. A partit de 1875 (date du début de son amitié avec Paul Rée,

44 Cf. Annexe 1.
45 Pour Jean Gayon (1999), le rejet définitif du darwinisme par Nietzsche peut méme s’expliquer par son utilisation du
concept néo-lamarckien de nutrition.

122



darwinien convaincu®), les références 2 Darwin et au darwinisme se font a la
fois plus nombreuses et plus acerbes. Pour la plupart d’entre elles, nous nous
situons sur le terrain de la critique, voire de la polémique. Le philosophe
entend généralement s’inscrire en faux face au concept de lutte pour
Pexistence qu’il oppose progressivement a la volonté de puissance. Nous
avons choisi d’étudier trois de ces perspectives critiques : il ne s’agira
nullement ici d’énumérer les erreurs ou les falsifications nietzschéennes de
Darwin ni de les corriger, mais bien de se limiter a une approche textuelle afin
d’éviter, a notre tour, une falsification de Nietzsche. LLa premicre concerne
lopposition entre les processus généalogique et évolutif. La deuxieme voit
saffronter l'expansion nietzschéenne a la conservation darwinienne. La
troisieme, enfin, entend critiquer finalisme, téléologie et progressisme

darwiniens.

11.1.1. Continuité de Pévolution / discontinuité de la

généalogie

a) Catastrophisme et gradualisme

Un des projets philosophiques nietzschéens est de replacer Pexplication
historique par une description généalogique. Loin de voir I’histoire comme
une chaine harmonieuse de causalité, Nietzsche entend restaurer une place

déterminante au chaos. Il appréhende le processus historique non pas comme

46 Et qui lui fait d’ailleurs découvrir les utilitaristes anglais et Spencer, tous assimilés au darwinisme.

123



le regne de la nécessité, mais comme celui de 'accidentel :

« La philosophie, sous la seule forme ou je lui concéde encore la possibilité d’étre, sous la
forme la plus générale de l'histoire, comme tentative de décrire en quelque maniére le

devenir héraclitéen et de le résumer a certains signes » (FP X1, 36 [27])

Ainsi, une des taches du philosophe sera, non pas une production
sémiologique linéaire et globale se fondant sur une conception de I’histoire
comme continuité, mais des créations axiologiques diversifiées répondant a la

discontinuité de la généalogie :

«Dire qu'll y ait une évolution de I'numanité dans son ensemble est absurde : ce n'est pas
méme a souhaiter. Faconner I'homme selon plusieurs formes, tirer de lui une certaine
Ppluralité, le btiser dés qu'un certain type a atteint son apogée — étre ainsi créateur et
destructeur — voila, il me semble, la jouissance la plus haute qui soit donnée aux hommes. »

(FP XI, 34 [179])

Face a I'explication darwinienne, qu’il critique comme conception gradualiste
tentant de faire impasse sur les nécessaires souffrances de I'inadaptation,
Nietzsche insiste sur la crise inévitable que déclenche toute innovation. Pour
lui, Thistoire « se fait» par irruptions brutales et dangereuses et non pas,
comme le pense Darwin, par variations 1égeres et insensibles. La sélection n’est

pas élimination lente et progressive, mais transformations violentes et rapides :

«(...) Thistoire d’une ‘chose’, d’'un organe, d’un usage peut étre ainsi une chaine continue

d’interprétations et d’adaptations toujours nouvelles, dont les causes ne sont méme pas

124



nécessairement en rapport les unes avec les autres, mais peuvent se succéder et se remplacer
les unes les autres de fagon purement accidentelle. L*évolution’ d’une chose, d’un usage, ‘un
organe n’est donc rien moins que son progres vers une fin, encore moins un progres logique
et direct, obtenu avec un minimum de force et aux moindres frais, — mais bien la succession
de processus de subjugation plus ou moins indépendantes les uns des autres, plus ou moins
profonds qui s’opéerent en elle, et qui renforcent les résistances qu’ils ne cessent de
rencontrer, les métamorphoses tentées par réaction de défense, et aussi les contre-actions

couronnées de succes. » (GM, La « faute », la « manvaise conscience », § 12)

b) Insuffisance du darwinisme

Des lors, Texplication darwinienne, vue par Nietzsche comme une
remotivation de I’explication historique, apparait comme une hypothese parmi

d’autres :

« Histoire = évolution des finalités dans le temps : de sorte que des buts plus élevés se développent
sans cesse a partir des buts inférieurs. Il faut expliquer pourquoi toujours doivent surgir des
Sformes supérienres de la vie. Sur ce point, les téléologues et les darwinistes sont d'accord pour dire
que cela se passe ainsi. Mais le tout est une hypotheése qui repose sur des évaluations — et
certes des évaluations nouvelles. L'inverse, c'est-a-dire que tout, jusqu'a nos jouts, est déclin,
est également démontrable. L'homme, et justement le plus sage, en tant qu'erreur supréme de la
nature et autocontradiction (I'étre le plus souffrant) : jusqu'a présent, la nature sombre.

L'organique en tant qu'altération. » (FPIX, 4 [177])

De plus, a travers la critique de Strauss, cette hypothése peut étre jugée

insuffisante :

125



« 11 Iui semble contradictoire — quoique ce ne le soit pas tellement — de vouloir fonder une
communauté pour en détruire une autre. Il se drape avec une rude satisfaction dans la
défroque velue de nos généalogistes du singe et loue en Darwin I'un des plus grands
bienfaiteurs de I'humanité — mais nous découvrons avec confusion qu'il édifie son éthique
sans se demander : ‘comment concevons-nous le monde 2’ C'était pourtant l'occasion pour
Strauss de faire la démonstration de son courage naturel : car il aurait da tourner le dos 2 ses
semblables et déduire audacieusement du bellun: omminm contra omnes et du droit du plus fort
des préceptes moraux pour la vie ; mais cela aurait requis un esprit intrépide comme celui de
Hobbes et un amour de la vérité autrement plus grandiose, qui ne se contenterait pas
toujours d'éclater en imprécations contre les curés, contre le miracle et la ‘supercherie
historique’ de la Résurrection. Car une éthique darwinienne authentique et conséquente
aurait contre elle le philistin, qui, a I'inverse, se ralliera toujours a des imprécations de cette

sorte. » (CIn 1, § 7)

Trop concentrée sur les faits, la science se montre incapable de se mettre au
service de la culture d’un type supérieur et de ses formes de vie. Dans ce sens,

D ) : 57 . L > \
c’est parce qu’elle est un factualisme que I’évolution darwinienne s’oppose a

une démarche généalogique, interprétative et axiologique :

« Superstition au sujet du philosophe : on le confond avec /homme de science. Comme si les
valeurs étaient cachées au sein des choses et qu'il suffisait de les établir | Dans quelle mesure
leurs recherches sont guidées par des valeurs regues (leur haine de 'apparence, du corps, etc.).
Schopenhauer et la morale. (Sarcasme contre l'utilitarisme) A la fin la confusion va si loin
qu'on considére le darwinisme comme une philosophie ; et maintenant la domination est du
coté des hommes de science.

Méme les Francais comme Taine cherchent ou croient chercher sans avoir au préalable des

126



normes de valeur. La prosternation devant les ‘faits’ est devenue une sorte de culte. En

réalité ils détruisent les évaluations existantes. » (FP X1, 35 [44])

Si, comme le pense Richardson (2004), Darwin est le point de départ
indispensable a la pensée biologique de Nietzsche en tant que les valeurs sont
bien sélectionnées car elles aident un organisme a survivre et a se reproduire,
le philosophe entend pourtant s’opposer au naturaliste anglais. Tout d’abord
effectivement impressionné par ce que la sélection naturelle est 'une des
premicres a « naturaliser » ’humain (comme Nietzsche entend « naturaliser la
morale »). Le philosophe est néanmoins convaincu que le modele darwinien
demande d’¢tre étendu. Non pas que la lutte pour existence lui apparait
minotitaire, ou trop rare dans un univers naturel’’” qu’il aurait passé au crible,
mais parce que Nietzsche juge son efficacité ridicule face a la volonté de
puissance. Pour Nietzsche, le concept de lutte pour I'existence n’est-il pas tant
faux qu’inintéressant. Face a la sélection naturelle darwinienne (terme qui
apparait, exprimé comme tel, trés rarement sous la plume du philosophe),
Nietzsche entend alors ajouter une autre forme de sélection a celle a P'ceuvre

chez les animaux et les plantes.

c) Vers un darwinisme dépassé

Pour Nietzsche, I’évolution des organismes, telles qu’elle est théorisée par

Darwin, est insuffisante (FP XIV, 14 [123]). Le philosophe pense en effet qu’il

47 Bien que cela soit aussi présent chez Nietzsche : voir par exemple GS, § 349 ou Cld, Divagations d’un « inactuely §

14.

127



y a d’autres moyens que la fagon darwinienne (ou « philosophie pour garcons-
bouchers »*) pour expliquer I’évolution. Pour lui, cette derniére prend d’abord
place dans un processus dialectique d’augmentation et de consolidation d’une
force stabilisatrice au sein d’'un organisme. Cet organisme peut des lors étre
partiellement indéterminé ou fragilisé par la présence d’individus

pathologiques (les « génies ») sans lesquels il y aurait alors stagnation :

«Nous nous abstiendrons, pour notre part, de reconstruire en quelque maniere /histoire de
l'humanité, nous ne voulons pas du tout considérer les masses, mais seulement les individus
partout épars : ceux-ci forment un pont sur ce torrent sauvage. Ils ne prolongent pas
quelque processus, ils vivent ensemble et simultanément, grice a l'histoite, qui leut permet
de conjuguer leur action.

Clest la ‘République des génies’. La tiche de l'histoire est de servir d'intermédiaire entre eux,
pout, de cette maniére, susciter et soutenir 1'émergence du grand et du beau. Le but de
I'humanité ne peut résider dans son terme, mais seulement dans ses exemplaires supérieurs
qui, dispersés a travers les millénaires, représentent tous ensemble les forces les plus

éminentes enfouies dans 'humanité. » (FP Clr» I-11, 29 [52])

Dans ce sens, I'évolution d’un organisme se comprend en termes de santé et
cette santé se mesure a une capacité d’intégrer des éléments malades. Ainsi, la
théorie darwinienne est-elle une hypothese a dépasser (nous ’avons vu avec la
critique que Nietzsche fait sur Strauss) et a intégrer, voire a évaluer, selon

I’hypothese de la volonté de puissance :

« Le ‘bien-étre de I'individu’ est aussi imaginaire que le ‘bien-étre de 'espece’ ; le premier 7 ’est

48 FP CIn TII-1V, 12 [22].

128



point sacrifié au second, I'espece, considérée a distance, est quelque chose d’aussi fluide que
I'individu. La ‘conservation de l'espéce’ n’est qu’une conséquence de la croissance de 'espece,

Cest-a-dite de ce que lespece est surmontée dans la voie vers un genre plus fort. » (FP XIII, 9

[91])

Séduisante dans un premier temps, 'idée darwinienne d’évolution par le biais
de la sélection naturelle apparait a Nietzsche comme une premicre étape. Clest
alors, et seulement en envisageant un tel changement de perspective dans la
sélection naturelle, que Nietzsche synthétise son diagnostic de la décadence en
tant que maladie humaine, trop humaine. Si ’homme est un animal malade,
son infection se fait sentir dans les morales et les religions, puis dans le
nihilisme que ces dernieres expriment et auxquelles elles tendent. Face a cela,
le « darwinisme » ne fait pas exception pour Nietzsche : symptome parmi
d’autres, symptome brillant par endroits, il n’en demeure pas moins

Pexpression d’un animal déclinant.

I1.1.2 Une philosophie de troupeau? Expansion vs.

conservation

a) La volonté de puissance contre la lutte pour I’existence

Si Nietzsche peut critiquer Darwin d’un point de vue épistémique et attaquer
le darwinisme en tant que théorie globale, c’est en tant qu’il s’oppose
précisément au concept de lutte pour lexistence considéré comme le principal

paradigme a abattre. Pour Nietzsche, une variation organique se comprenant

129



par une simple pression a la survie est une conception rustre qui s’oppose a

son esthétisme évolutif :

« L’homme vraiment cultivé possede donc ce bien inestimable de pouvoir, sans rupture,
rester fidele aux instincts contemplatifs de son enfance et d’atteindre par la a un calme, a une
unité, a une cohérence et a une harmonie dont celui qu’attire la lutte pour la vie ne peut pas
méme avoir une idée.» (FP NT, Sur lavenir de nos établissements d'enseignement, Quatricme

conférence)

Parce qu’elle apparait pour Nietzsche comme une volonté de conservation, la
lutte pour Pexistence darwinienne s’oppose a sa conception de la vie comme
expansion : ’évolution n’est pas question de lutte pour Uexistence mais de lutte
pour la prééminence. Dés lors, et ce tout au long de la maturité nietzschéenne,
la lutte pour Iexistence apparait comme un aspect secondaire et dérivé de la

volonté de puissance :

« Les physiologistes devraient réfléchir avant de poser que, chez tout étre organique, l'instinct
de conservation constitue l'instinct cardinal. Un étre vivant veut avant tout déployer sa force.
La vie méme est volonté de puissance, et, l'instinct de conservation n'en est qu'une

conséguence indirecte et des plus fréquentes. » (PBM, §13) ;

«(...) les darwinistes et les antifinalistes, avec leur principe du ‘minimum d’énergie’ et du

maximum de bétise (...) » (PBM, §14) ;

«N.B. le combat pour lexistence’ — cela caractérise un état d'exception. La régle est plutot le

combat pour la puissance, pour ‘plus’, ‘mieux’, ‘plus vie’ et ‘plus souvent’. » (FP X1, 34 [208]) ;

130



« ‘Utile’ au sens de la biologie darwinienne, c-a-d se révélant avantageux dans

la lutte avec les autres. Mais pour moi, le sentiment d'un plus, le sentiment de

DEN

devenir plus fort, abstraction faite de T'utilité de la lutte, me semble déja

constituer le véritable progres: c’est seulement de ce sentiment que jaillit la

volonté de lutte, — » (FP XII, 7 [44])

b) Luxe contre économie

Pour Nietzsche, le mécanisme évolutif n’est pas fait de changements graduels
et longs, mais se fonde sur un rythme d’innovations brutales. Dans ce sens,

I’économie darwinienne s’oppose au luxe nietzschéen :

« Anti-Darwin. Pour ce qui est de la fameuse ‘lutte pour la vie’, elle me semble jusqu'a présent
plus souvent proclamée que prouvée. Elle peut avoir lieu, mais c'est I'exception : le caractere
le plus général de la vie, ce n’est nullewent la pénurie, la famine, c'est plut6t la richesse, l'opu-
lence et méme l'absurde gaspillage — la ou lutte il y a, c'est une lutte pour le pouvoir... Il ne
faut pas confondre la nature avec Malthus. — Et méme en admettant que cette lutte ait bien
lieu — de fait, elle a parfois lieu —, son issue est contraire a celle que souhaite 1'école de
Darwin, et que l'on devrait peut-étre souhaiter avec elle : elle se termine au détriment des
forts, des privilégiés, des heureuses exceptions ! Ce #'est pas en perfection que croissent les
especes. Les faibles I'emportent de plus en plus sur les forts : — c'est qu'ils ont pour eux le
nombre, et c'est aussi qu'ils sont plus znselligents... Darwin a oublié l'esprit (c'est bien anglais !),

ot les faibles ont davantage d’esprit... » (Cld, Divagations d'un « inactuel », § 14) ;

« Encore an sujet de origine des savants. — Vouloir se conserver soi-méme est 'expression d’une

131



situation de détresse, d’une restriction apportée a I'impulsion vitale qui, de sa nature, aspire a
une extension de puissance et par la méme souvent met en cause et sacrifie la conservation de
soi. Que Pon prenne ainsi pour un trait symptomatique chez certains philosophes tels le
phtisique Spinoza, s’ils voient dans 'instinct de conservation un principe décisif : — ce sont
justement des hommes en détresse. Le fait que nos sciences modernes de la nature se soient
tellement compromises avec le dogme spinoziste (et tout récemment encore et de la plus
grossiere facon dans le darwinisme et sa doctrine incompréhensiblement unilatérale de la
‘Tutte pour lexistence’), voila qui, vraisemblablement, tient a 'origine sociale de la plupart de
ces savants : sous ce rapport, ils sont du ‘peuple’, leurs ascendants étaient de pauvres, de
petites gens qui ne connaissaient que de fagon trop immédiate la difficulté a subsister. Tout
le darwinisme anglo-saxon dégage comme un air étouffant de surpopulation britannique,
comme une puanteur de petites gens, faite de misére et d’étroitesse. Mais en tant que savants
dans le domaine des sciences de la nature, on devrait savoir sortit de son réduit humain :
dans la nature ce n’est point la détresse qui 7¢gme, mais I'abondance, le gaspillage, méme
jusqu’a 'absurde. La lutte pour Pexistence n’est quune exception, qu'une provisoire restriction
de la volonté de vivre : la petite comme la grande lutte pour I'existence gravitent sous tous
rapports autour de la prépondérance, de la croissance, de I'expansion conformément a la

volonté de puissance qui est justement volonté de vie. » (GS, § 349).

c) Evolution et imitation : le darwinisme comme remede

pour les faibles

Analysant le gaspillage comme un risque et donc comme I'apanage d’esprits
forts, Nietzsche considere la volonté de conservation darwinienne, ou les
instincts altruistes du groupe prennent le pas sur les égoismes des individus,
comme le baume d’humains faibles et morbides. I’attaque nietzschéenne du

darwinisme se concentre ici sur les valeurs de pitié de laltruisme, se

132



comprenant a la fois comme valeurs personnelles et comme valeurs politiques
régissant des pratiques sociales. Pour Nietzsche, la primauté donnée a ces
valeurs correspond a une subversion de la sélection naturelle telle qu’il
Pentend, ou ceux qui auraient du naturellement périr et disparaitre sont aidés

dans leur conservation et leur reproduction :

« Ce n'est pas la Nature qui est immorale quand elle est sans pitié pour les dégénérés : c'est, a
linverse, la croissance des maux physiologiques et moraux dans la race humaine qui est la

conséguence d'une morale malade et contre nature. » (FP X1V, 15 [41])*

Pour Nietzsche, la pitié et laltruisme sont incompatibles avec ces autres
impulsions égoistes et agressives qu’il pose comme source de tout
surpassement de soi. D’un point de vue individuel, 'altruisme et la pitié sont
deux valeurs qui, a la fois sont les symptomes de psychologies malades et
peuvent rendre un individu malade. De méme, leurs équivalents politiques,
posés pour Nietzsche comme les cultes de I’égalité et de la civilisation (ou

encore du progres) :

« La compassion, dans la mesure ou elle engendre véritablement une souffrance — et
cela doit étre ici notre unique point de vue — est une faiblesse comme tout abandon a une
affection nocive. (...) Supposons qu’elle régne un seul jour en maitresse : elle entrainerait
aussitot Panéantissement de 'humanité. (...) Mais celui qui veut, d’une maniére on d’une autre,
servir ’humanité en médecin devra user de beaucoup de prudence envers ce sentiment »

50

(A, § 134 Dans quelle mesure i fant se garder de la compassion)

49 Voir aussi : PBM, § 62 et § 259 ; AC, § 7 ; EH, Pourquoi je suis un destin, § 8 ; FP XIV, 14 [5], 15 [41], 15 [110], 23

[1].

50 Voir aussi GS, § 338 ; PBM, § 260 et § 265 ; AC, § 7 ; FP X11, 7 [4].

133



Face a cela, Nietzsche entend enseigner la dureté et un certain égoisme, le

souci de la hiérarchie et le controle de la sensibilité a la souffrance :

« Au sujet du darwinisme.

Plus un homme avait de sens communautaire et d'affections sympathiques, plus il
appartenait a sa race ; et la race réussissait le mieux a se conserver la ou les individus étaient
les plus dévoués. C'est la que se renforgaient les meeurs supérieutes, c'est 1a qu'on apprenait a
l'individu a se subordonnet, c'est la qu'on donnait et qu'on inculquait au caractére la fermeté.
— Clest pourtant la que menace le danger de la stabilité, de l'abétissement.

Des individus sans attaches, beaucoup plus incertains et fazbles, qui cherchent la nouveauté et
s'y essayent de toutes sortes de manietes, voila de qui dépend le progrés : innombrables sont
ceux qui parmi eux disparaissent sans avoir produit aucun effet, mais dans l'ensemble ils
travaillent les choses et de temps en temps ils affaiblissent cette stabilité, pour introduire en ce
lieu de moindre résistance quelque chose de nouveau. Et cette nouveauté est
progressivement assimilée par la communauté, qui dans l'ensemble est demeurée intacte.

Les natures dégénérées, les 1égeres batardises sont de la plus grande importance. Partout ou un
progtes doit succédert, il faut qu'un affaiblissement précede. (...)

Lorsque, sur quelque point, un peuple devient faible et s'émiette, mais qu'il reste fort dans
l'ensemble : alors il est capable de prendre sur lui l'infection du nouveau et de l'assimiler.

De méme pour l'individu : le probléme de I'éducation consiste 2 donner suffisamment de fermeté
et de vigueur a quelqu'un pour que, dans sa totalité, il ne puisse pas étre dévoyé. Mais ensuite,
la tache de I'éducatenr est de le blesser : et lorsque la douleur, le besoin sont appatus, alors on peut
inoculer 1a quelque chose de nouveau et de noble. La force d'ensemble poutra le prendre sur
soi, et sera ainsi ennoblie. (...)

A Topposé de cette doctrine, le darwinisme est une philosophie pour garcons-bouchers.
Voyez sa position sur le dressage, sur la femme ! Est-il donc vrai que les femmes n'ont de

gott et d'inclination que pour les garcons-bouchers les plus robustes | Alors que cela n'arrive

134



jamais chez les animaux.
Au reste, je veux limiter mes considérations aux hommes et me garder de tirer des
conclusions sut l'évolution animale a partit des lois qui régissent cet ennoblissement de

I'homme sur le fond des natures faibles, dégénérées. » FP Cln 111 1V, 12 [22])

Ainsi, le darwinisme se révele-t-il comme symptome et origine de psychologies

morbides perpétuant leur espece par I'imitation de leur médiocrité :

« Mais la ou moi je me pose des questions, c’est ici : tous les chercheurs de la morale formés a
la physiologie et a I’histoire font ce jugement : parce gue les instincts moraux disent ceci ou cela,
ces jugements, rapportés a la conservation de ['espéce sont vrais, Cest-a-dire utiles : parce qu’ils ont
survécu ! De la méme facon je dis que les instincts immoranx doivent étre vrais : seulement il
s’y exprime bien autre chose que cette volonté de conservation, la volonté d’aller de I'avant,
oui, de faire plus, de —— — La conservation est-elle donc la seule chose que veuille un étre ?

Et vous pensez ‘conservation de 'espece’ ; je ne vois que ‘conservation d’un troupeau, d’'une

communauté’. » FP X, 26 [369]"

I1.1.3. La question du télos évolutif

a) Le darwinisme comme téléologie

Pour Nietzsche, le darwinisme s’apparente a une téléologie. I’évolution des

especes suit un plan déterminé, fondé sur une logique de progres :

«A réfléchir: dans quelle mesure subsiste encore la funeste croyance a la Providence divine —

51 Voir aussi EH, Pourquoi je suis un destin, §4 ; GS, § 21 ; FP X1, 34 [41]; FP XI1, 7 [6] ; FP XIV 14 [119].

135



cette croyance /a plus paralysante pour la main et la raison, qu’il y ait eu ; dans quelle mesure la
présupposition et linterprétation chrétiennes survivent encore sous les formes ‘nature’,
‘progres’, ‘perfectionnement’, ‘darwinisme’, soit sous la superstition d’une certaine

coincidence du bonheur et de la vertu, du malheur et de la culpabilité. » (FP XII, 10 [7])

Deés lors, le darwinisme s’insere dans le mouvement des sciences comme
sécularisation de la religion. La critique nietzschéenne du darwinisme

I'apparente a un finalisme :

« Contre le darwinisme

— lutilité d’un organe n’explique pas son apparition, au contraire !

— pendant la plus longue période durant laquelle se forme une propriété, elle n’assure
pas le maintien de lindividu et ne lui est pas utile, surtout dans la lutte contre des
circonstances et des ennemis extérieurs.

— qu’est-ce qui est finalement ‘utile’ ? II faut demander ‘utile @ guoi ?” Par ex., ce qui est
utile a la durée de Iindividu pourrait étre défavorable a sa force et a sa splendeur ; ce qui
assure le maintien de l'individu pourrait en méme temps I'immobiliser et le figer dans son
évolution. Par ailleurs, un mangune, une dégénérescence peut étre d’une extréme utilité, pour
autant qu’elle fonctionne comme stimulans d’autres organes. De méme une situnation désespérée
peut étre une condition d’existence, pour autant qu’elle réduit de force un individu a la
mesure ou il garde sa cobérence et ne s’éparpille pas. (...)

— Tlinfluence des ‘circonstances extérieures’ est surestimée jusqu’a l'absurde chez
D<arwin> ; l'essentiel du processus vital est justement cette monstrueuse puissance
formatrice qui, a partir de lintérieur, est créatrice de forme, et qui wfilise, exploite les
‘circonstances extérieures’. ..

— le fait que les monvelles formes fagonnées a partir de I'intérieur ne sont pas formées

pour atteindre un but, mais que, dans le combat des parties, une nouvelle forme ne restera

136



pas longtemps sans apport avec une utilité partielle, et qu’ensuite, du fait de /usage, elle prend
une forme toujours plus parfaite
— si ne s’est maintenu que ce qui s’est avéré durablement utile, alors, en premiere ligne,

les propriétés nuisibles destructrices, dissolvantes, 'absurde, le fortuit » (FP XII, 7 [25])

Pour Nietzsche, le changement évolutif se fonde sur la puissance en tant que
processus instable de différenciation prenant place chez quelques individus
particuliers. On ne peut pas parler de progres global, ni de progres d’une
espece. En ce sens, il lui apparait comme absurde de voir dans le cours naturel
un progres c’est-a-dire un changement évolutif se confirmant sur une longue
durée, révélant sa nécessité et dans ce sens une finalisation de 1’évolution.
Cette téléologie qu’il assigne au darwinisme s’incarne a la fois dans son analyse
de la fonction et de I'utilité et dans I'idée d’une dérivation des types inférieurs

vers les types supérieurs :

« Anti-Darwin (...)

Mes conclusions

Ma conception d'ensemble. — Premier principe : 'homme, en tant qu'espéce n'est pas en progres.
Des types plus élevés sont sans doute atteints, mais ils ne peuvent se maintenit. Le niveau de
l'espece n'est pas relevé.

Deuxieme principe : 'homme en tant qu'espece ne représente de progres par rapport a
aucun autre animal. Tout le monde animal et végétal ne se développe pas d'un état inférieur a
un état supérieur... Mais tout a la fois 'un apres l'autre, péle-meéle et I'un contre l'autre. » (FP

XIV, 14 [133])

b) Absurdité du progressisme

137



Le darwinisme comme progressisme apparait aux yeux de Nietzsche comme
une erreur de perspective ou une méprise dans linterprétation du texte de la
réalité”. Familier de la pensée du type, Nietzsche considére tout progrés
comme une erreur, autant d’'un point de vue épistémique — il n’y a pas de
progrés puisque la volonté de puissance interdit tout finalisme — que
simplement expérimental — un simple coup d’ceil sur 'ensemble de 'humanité
suffit a rendre caduques toutes les théories voulant faire de I’histoire humaine

une marche méliorative — :

« Réaction

Anti-Darwin

Ce qui m’a toujours le plus surptis, quand je passe en revue les grands destins de ’humanité,
c’est d’avoir toujours sous les yeux le contraire de ce qu’aujourd’hui Darwin, avec son école,
voit ou veut voir : la sélection en faveur des plus forts, des mieux partagés, le progres de
Pespece. Clest justement le contraire qui créve les yeux, la suppression des réussites fortuites,
linutilité des types supérieurement accomplis, I'inévitable prise de pouvoir par les types
moyennes , et méme ceux zférienrs a la moyenne. A moins que 'on ne nous montre la raison
pour laquelle ’homme est 'exception parmi les créatures, j’incline a préjuger que I’école s’est
partout trompée. Cette volonté de puissance ou je reconnais la raison et le caractére ultime
de toute modification nous fournit le moyen de savoir pourquoi précisément la sélection n’a
pas lieu en faveur des exceptions et réussites fortuites : les plus forts et les instincts organisés
du troupeau, la licheté des faibles, le poids du nombre. Ma vision globale du monde des
valeurs montre que, dans les valeurs supérieures qui sont aujourd’hui les réussites fortuites,
des types sélectionnés qui ont le dessus : mais bien au contraire, les types de la décadence —

peut-étre n’y a-t-il rien de plus intéressant au monde que ce spectacle pen réjouissant. ..

52 Sur Spencer : FP GS, 11 [43].

138



Aussi curieux que cela paraisse : il faut toujours armer les forts contre les faibles ; les
chanceux contre les ratés ; les sains contre les dépravés et les congénitalement tarés. Si 'on
veut une formule de la réalité qui soit une morale, voici ce que dit cette morale : les médiocres
ont plus de valeur que les étres d’exception, les produits de la dégénérescence plus que les
médiocres, la volonté de néant 'emporte que la volonté de vie — et le but général est exprimé
en chrétien, en bouddhiste ou en schopenhauerien : plutot ze pas étre qu’étre

C’est contre la réduction de la réalité a une formule morale que je m’insurge : c’est pourquoi
j’abhorre le christianisme qu’une haine mortelle, car il a créé les mots et les gestes sublimes
qui, a une réalité terrifiante, prétent une apparence de justice, de vertu, de divinité.

Je vois tous les philosophes, je vois la science a genoux devant la réalité d’une lutte pour la
vie a I'envers, telle que I'enseigne I’école de Darwin — c’est-a-dire ceux qui compromettent la
vie, la valeur de la vie, ayant toujours le dessus, survivant toujours. — L’erreur de Iécole de
Darwin est pour moi un vrai probléme : comment étre assez aveugle pour ne pas voir cela ?
...Que les espéces présentent un progres, c’est la Paffirmation la plus déraisonnable du
monde : pour I'instant, elles présentent un niveau, —

que les organismes supérieurs se soient développés a partir des inférieurs, voila qui n’est
jusqu’a présent attesté par aucun exemple —

je vois que les inférieurs ont la suprématie par le nombre, par 'ingéniosité, par la ruse — je ne
vois pas qu’une modification fortuite apporte un avantage, en tous cas pas pour un temps
aussi long que, cela serait un motif nouveau d’expliquer pourquoi une modification fortuite
serait devenue forte a ce point —

— je vois ailleurs la ‘cruauté de la Nature’, dont on parle tant : elle est cruelle envers ses

enfants gatés par la chance, elle ménage et protege les humbles. » (FP XIV, 14 [123]) ;

« Ne nous y trompons pas | Le temps ‘progresse’ —nous aimerions croire que tout ce qui est
dans le temps, ‘progresse’ aussi, ‘va de I'avant’... que I'évolution est une marche en avant...
Clest 'apparence trompeuse qui séduit les esprits les plus posés : mais le dix-neuvieme siecle

ne représente pas un progres par rapport au seiziéme : et Pesprit allemand de 1888 est en

139



régression pat rapport a l'esprit allemand de 1788... L*Humanité’ n'avance pas, elle n’existe
méme pas... Le tableau d'ensemble est celui d'un immense laboratoire d'expérience, ou
certaines choses réussissent, dispersées a travers tous les temps, et ou énormément d'autres
échouent, ou manque tout ordre, toute logique, toute liaison et tout engagement... Comment
pourrions-nous ne pas voir que la montée du christianisme est un mouvement de
décadence* ?... que la Réforme allemande est une recrudescence de la barbarie chrétienne ?...
Que la révolution a détruit l'instinct de la grande organisation, la possibilité d'une société »...
L'homme ne constitue pas un progres par rapport a I'animal : le civilisé douillet est un
avorton comparé a I'Arabe et au Corse ; le Chinois est un type accompli, plus apte 2 durer

que 'Européen... [* En francais dans le texte] » (FP XIV, 15 [8])

La conception nietzschéenne du progres intellectuel et social est de nature
historique et s’incarne dans un mixte de changement et de stabilité dans la race
(ou le type). Tout progres vient des lors d’individus créateurs, visant la
puissance, et non pas d’individus faibles ou dégénérés cherchant uniquement a
se préserver et a persévérer dans Iexistence. I’évolutionnisme nietzschéen,
pour ainsi dire, s’appréhende dans une balance subtile de la capacité qu’a une
race (ou un peuple etc.) de se maintenir en tant que telle tout en permettant
Iémergence d’éléments plus ou moins asociaux qui y introduisent des
standards élevés de culture. Le progres, s’il existe, n’est pas la conséquence de
la capacité qu’ont les plus forts a survivre mais de celle d’éléments faibles,
dégénérés, malades. Cette « vue héroique de Iévolution humaine » (Jean
Gayon) n’appréhende pas le progres comme médié par 'adaptation, mais au
contraire, comme résultant de l'inadaptation sociale de quelques individus

accidentels. C’est ainsi que le darwinisme, pour Nietzsche, inverse les valeurs

140



de faiblesse et de force en assignant aux plus faibles la logique de I’évolution.
En termes de lutte pour Iexistence darwinienne, ce ne sont pas les plus forts
qui réussissent mais les plus faibles. Dés lors, la critique nietzschéenne du
darwinisme se fait une attaque violente contre tous les systemes moraux qui
entendent favoriser le faible sur le fort. C’est dans cette logique que, au centre
de la critique de la lutte pour 'existence dans la critique générale de Darwin,
Nietzsche développe une justification de la sélection artificielle (ou de
I'eugénisme) au sein de I'espece humaine. Il souligne ainsi la nécessité pour
I’lhomme de se créer un but, de s’inventer un sens et des finalités qui n’existent
pas a I’état naturel. S’il est absurde de parler d’un finalisme de la nature, d’une
marche nécessaire vers le progres, Nietzsche n’exclut pas la possibilité de

création de telles valeurs :

« L’humanité n’a pas de but : elle peut aussi se donner un but — non pas une fin, non pas conserver

espéce, mais la dépasser. » (FP IX, 4 [20])*

I1.2. Quel anti-darwinisme ?

La critique nietzschéenne de Darwin pourrait, a elle seule, illustrer le
mouvement d’assimilation et de dépassement qu’incarne la pensée du
philosophe de Sils Maria. Ainsi, pour reprendre Jorg Salaquarda (1978), I'anti-
darwinisme nietzschéen ne peut s’analyser de maniere stricte tant cette critique
est un carrefour, une interface entre des influences et des références diverses.

Il nous appartient donc de voir la lecture nietzschéenne de Darwin a la lumiere

53 Voir aussi dans le méme volume 4 [137].

141



a la fois d’'une mésinterprétation flagrante que nous étudierons plus loin mais
aussi en démelant la trame des différents textes sous-jacents a cette lecture.
Nous nous intéresserons tout d’abord a la face culturelle de la critique
nietzschéenne de Darwin, qui s’integre dans une anglophobie plus générale.
Ensuite, nous verrons comment cette critique se déploie de maniere
idéologique et comment Nietzsche pose son opposition a Darwin sur le
terrain du probleme de la décadence. Enfin, nous interrogerons la pertinence

du « lamarckisme de Nietzsche ».

I1.2.1.Anti-darwinisme et anglophobie

a) Allemagne et Angleterre

Une part de la critique nietzschéenne de Darwin semble faire écho aux débats

— devrions-nous dire aux luttes — a P’ceuvre dans les milieux intellectuels et

scientifiques entre ’Allemagne et ’Angleterre de la seconde moiti¢ du XIX€
siecle. S’ils partageaient une méme famille de monarques, ces deux pays

s’opposalent néanmoins sur de nombreux terrains théoriques et pratiques :

« Quelle race peu philosophique que ces Anglais | Bacon c’est la contestation de esprit
philosophique en soi, Hobbes, Hume et Locke ont avili et déprécié la notion méme de
philosophe. C’est contre Hume que Kant s’éleva, aux deux sens du mot ; c’est de Locke que
Schelling a pu dire : ‘Je méprise Locke®” ; Hegel et Schopenhauer (sans patler de Goethe) furent
unanimes pour combattre les frustes conceptions anglaises qui réduisent le monde a une

grossiere mécanique, Hegel et Schopenhauer, ces deux fréres ennemis de la philosophie

142



orientés vers les poles opposés de Iesprit allemand et qui furent injustes 'un pour l'autre
comme seuls des fréres peuvent I'étre. — Ce qui manque aux Anglais, ce qui leur a toujours
manqué, c’est ce que savait bien Catlyle, cet absurde brouillon, mi-comédien, mi-rhéteur, qui
cherchait a cacher sous des grimaces passionnées ce dont il se savait lui-méme dépourvu : la
puissance intellectuelle, la profondenr du coup d’ceil spirituel, bref I'esprit philosophique, tout

cela lui faisait absolument défaut. [* En francais dans le texte] » (PBM, § 252)

Chez Nietzsche, la critique de la culture et de Pesprit anglais se fait sous un
méme champ psychologique, celui de la naiveté, d’'un manque de finesse et

d’un manque de nuance, d’une pensée étroite :

« Il est des vérités que les esprits moyens sont particulierement aptes a découvrir, il est
des vérités qui n’ont de charme et de séduction que pour les esprits moyens : on est obligé
de faire cette constatation, peut-étre désagréable, depuis que la pensée de certains Anglais
estimables mais sans envergure — j’ai nommé Darwin, John Stuart Mill et Herbert Spencer —
tend a occuper une place prépondérante dans les régions moyennes du gott européen. »

(PBM, § 253) ;

« A supposer qu’on se soit libéré des naivetés de Kant, qui la ou il découvre des instincts,
dans le domaine spirituel et moral, conclut aussitot : ‘cela n’est pas de e monde’. La méme

naiveté regne encore chez les Anglais, les ‘instinctifs’ et les ‘intuitifs’. » (FP X, 26 [369]) ;

« Dire que l'adéquation des moyens pat rapport a une finalité s’est accrue au cours de toute
I'évolution du monde organique (comme le pense Spencer), n'est qu'un jugement superficiel
a la manicre anglaise ; eu égard a la complexité de nos finalités, il est vraisemblable que

l'imbécillité des moyens est restée identique a elle-méme. » (FP X1 40 [4])

143



b) Darwinisme et utilitarisme anglais

S’il inclut Darwin dans sa critique « culturelle » de Pesprit anglais, Nietzsche le

confond de méme avec le courant moral utilitariste en vogue a ’époque :

«Rien de plus lamentable que la littérature moralisante dans 'Europe actuelle. En téte les
utilitaristes anglais, marchant avec une lourdeur de bétes a cornes sur les traces de Bentham,
comme lui-méme a déja marché sur les traces d'Helvétius : pas une idée neuve, pas méme
une véritable histoire des idées anciennes, mais toujours la vieille tartuferie morale, le fardeau
anglais du cant sous la nouvelle forme de la scientificité, comportant le refus intime des
remords qui affectaient ordinairement une race d'anciens puritains. (...) aucune de toutes ces
bétes de troupeau, lourdaudes, aux consciences inquiétes — car c'est ce qu'elles sont toutes,
les unes comme les autres — ne veut se rendre compte qu'il y a une hiérarchie des hommes, et
que patr conséquent une morale unique pour tous constitue un préjudice pour 'homme le
plus haut, que ce qui est juste pour l'un peut ne l'étre nullement encore pour l'autre ; que
bien plutét le bonheur du plus grand nombre est un idéal a vomir pour quiconque a la
distinction de ne pas faire partie du grand nombre (...) Enfin je mets a part 1'écrit polémique
d'un demi-Anglais de style allemand, qui recele assez d'esprit, d'acidité et de science pour
‘pulvériser’ radicalement ce mélange de bétise* et de darwinisme qu'Herbert Spencer a
introduit dans le monde sous le titre de ‘Data of Ethics’. [* En francais dans le texte.] » (FP

XI, 35 [34])

11.2.2.. Décadence et évolution

a) Le probleme de la décadence et la puissance comme

paradigme

144



« Ma préoccupation la plus intime a toujours été, en fait, le probléme de la décadence®, — et jai

eu, a cela, mes raisons. [* En francais dans le texte.] » (CW, Avant-Propos)

Le concept de décadence se fonde, chez Nietzsche, sur le méme schéma
organique que la société et lhistoire et s’y ajoute pour former les différentes

étapes du « diagnostic sur 'ame moderne ». Synthétisant les décadentismes de

la seconde moitié du XIX€ siecle, qu’ils soient négatifs ou positifs™, Nietzsche
lie irrémédiablement son époque au probleme général de la décadence (terme

qu’il utilise le plus souvent, comme celui de dégénérescence, en francais) :

« Cette inconscience dans la contradiction des termes, cette ‘bonne conscience’ dans le
mensonge est par excellence*  moderne, elle suffit presque a définir la modernité.
Biologiquement, ’homme moderne incarne une contradiction des valenrs, 1l est assis entre deux
chaises, il dit, d’'un seul souffle, o et non. Faut-il s’étonner que ce soit précisément de nos
jours que la Fausseté se soit faite chair, et méme .. génie ? (...) — nous sommes,
physiologiquement parlant, fazx ... Pour porter un diagnostic sur ’'ame moderne — par ou
devrait-on commencer ? Par un coup de bistouri résolu dans cette inconciliable opposition
des instincts, par une mise a nu de leurs valeurs en conflit, par une vivisection entreprise sur
le cas clinique le plus révélatenr. Pour le philosophe, le cas Wagner est plus qu’un cas d’espéce,

C’est une véritable aubaine | [* En francais dans le texte.] » (CW, Epilogue)

La décadence se définit alors, en termes physiques, comme une anarchie

54 On parlera de « décadentisme positif » quand 1’idée d’une modernité dégénérescente sera mise au service d’une
valorisation, dans la grande majorité des cas esthétiques, comme on le voit par exemple dans les décadentismes
littéraires francais de Baudelaire ou de Huysmans. Le « décadentisme négatif » alliera quant a lui cette pensée, le plus
souvent a I’intérieur de réflexions politiques, biologiques ou ethniques a une certaine déploration a laquelle s’ajoute, ou
non, des propositions de « sortie de crise ».

145



atomique ou, en termes biologiques, comme la dégénération d’une structure
organique causée par la désintégration de son principe organisateur central. La
question n’est pas qu’il y ait de la décadence, de la maladie ou de la faiblesse
mais de savoir de quelle manicre ces instincts « mauvais » seront assimilés.
Puisque la santé d’un organisme se réduit a sa capacité d’intégrer des éléments
pathologiques sans que cela lui soit néfaste — voire en tant que cela lui procure
un certain bénéfice —, évolution saine d’'un ensemble organique se définit en
tant que processus dialectique d’augmentation et de consolidation d’une
certaine force stabilisatrice a I'intérieur méme de cet ensemble. Le probleme
de la décadence s’entend donc, chez Nietzsche, comme une disharmonie des
forces au sein d’un groupe, comme un déséquilibre prenant la forme du

déclin :

«Je m’en tiendrai aujourd’hui a la question du sfy. A quoi distingue-t-on toute décadence™
littéraire ¢ A ce que la vie n’anime plus 'ensemble. Le mot devient souverain et fait irruption
hors de la phrase, la phrase déborde et obscurcit le sens de la page, la page prend vie au
détriment de '’ensemble : —le tout ne forme plus un tout. Mais cette image vaut pour tous les
styles de la décadence™ : C’est, chaque fois, anarchie des atomes, désagrégation de la volonté.
En morale, cela donne : ‘liberté individuelle’. Etendu a la théorie politique : “Les mémes droits
pour tous’. La vie, la méme qualité de vie, la vibration et 'exubérance de la vie comprimée
dans les plus infimes ramifications, tout le reste dénué de vie. Partout paralysie, peine,
engourdissement, ox bien antagonisme et chaos : 'un et 'autre sautant de plus en plus aux
yeux au fur et a mesure que l'on s’éleve dans la hiérarchie des formes d’organisation.
L’ensemble ne vit méme plus : il est composite, calculé, artificiel, c’est un produit de

synthése. [* En francais dans le texte.] » (CIV, 7)

146



On assiste des lors a une différenciation entre la maladie comme part
nécessaire de la santé et la particularité d'un « mal européen », dénoncé

précisément a partir de Par-dela Bien et Mal :

« C’est pourquoi notre Europe contemporaine, théitre d’une tentative follement rapide pour
mélanger radicalement les classes et par conséquent les races, est sceptique de fond en comble ;
C’est tantOt un scepticisme agile, qui bondit impatiemment, lascivement, de branche en
branche, tant6t un scepticisme trouble comme une nuée chargée d’interrogations, car elle est
lasse de sa volonté a en mourir. Paralysie de la volonté : ou ne rencontre-t-on pas cet infirme
aujourd’hui | Et dans quelle tenue, par surcroit, dans quel séduisant costume ! On a taillé
pour cette maladie les plus somptueux habits de mensonge ; la majeure partie, par exemple,
de ce qui se propose aujourd’hui dans les vitrines sous le nom d*objectivité’, desprit
scientifique’, dart pour larf*, de ‘connaissance pure et désintéressée’ n’est que scepticisme
paré et aboulie déguisée : voila un diagnostic de la maladie européenne dont je me porte

garant. [* En francais dans le texte.] » (PBM, § 208)

La pensée nietzschéenne de l'organisme social et individuel se comprend

comme une structure dynamique et hiérarchique ou I'organisme sain est celui

qui peut se prévaloir d’une certaine aristocratie cellulaire. Des lors, le XIX€
siecle est décadent et sa désintégration est I'ceuvre du remplacement de
laristocratie par la démocratie. On assiste donc chez Nietzsche a
Iétablissement d’un ensemble cohérent entre les interprétations politique,

biologique, axiologique, ethnique ou encore esthétique™ de la décadence. La

55 Premier terme « chronologique » d’un vocabulaire s’enrichissant avec les années, I’interprétation esthétique s’arroge
globalement le monopole des écrits de la premiére période nietzschéenne : « La civilisation, c'est avant tout 1'unité du
style artistique a travers toutes les manifestations de la vie d'un peuple. Mais le fait de beaucoup savoir et d'avoir
beaucoup appris n'est ni un instrument nécessaire ni un signe de la civilisation et, au besoin, s'accorde parfaitement avec
son contraire, la barbarie, c’est-a-dire avec 1'absence de style ou le mélange chaotique de tous les styles. » (Cln I, 1). On
remarquera néanmoins le caractére quelque peu absurde d’un tel propos puisque tout peuple, y compris ceux considérés

147



pensée s’y appréhende comme une totalité, chaque terme prenant sens par

rapport et avec les autres :

« ’homme d’une époque de dissolution qui mélange toutes les races, ’homme qui
recele dans son corps I'héritage d’une ascendance composite, autrement dit des instincts et
des jugements de valeur contradictoires, sinon plus, lesquels s’affrontent entre eux et le
laissent rarement en repos, cet homme des civilisations tardives et de la clarté déclinante sera

en gros un individu plutét débile » (PBM, §200) ;

« Nous qui appartenons a une autre foi, nous qui tenons le mouvement
démocratique non seulement pour un stade décadent de I'organisation politique, mais pour
un stade décadent ou '’homme s’amoindrit, tombe dans la médiocrité et se déprécie, ou

placerons-nous notre espérance ? » (PBM, § 203)

La ou la décadence européenne se comprend a tous les points de vue en tant
qu’épuisement des forces, Nietzsche entend contrer ce mouvement de déclin

en faisant de la puissance son paradigme :

comme barbares s’unifient derriere des symboles, des morales, des institutions, des religions, des croyances, etc.
Aucune société humaine ne peut étre qualifiée de chaotique : de la méme fagon que I’emploi du terme de « hasard »
révéle 1’absence de connaissance des causes, le « chaos » ne peut étre que révélateur d’une absence de connaissance des
liens et des modes de fonctionnement a I’ceuvre chez tout groupe humain. De méme, a la suite du passage
précédemment cité, on notera un amusant paralléle entre la critique esthétique de Nietzsche sur 1’Allemagne de son
temps et 1’autre coté du Rhin a la méme époque ot I’on déplorait le « style batard de tous les styles » des grands travaux
de Napoléon III : « Or c'est justement dans ce mélange chaotique de tous les styles que vit 'Allemand de nos jours, et
cela reste un grave probléme que de savoir comment il peut, malgré toute son instruction, ne pas s'en apercevoir et se
réjouir de tout cceur de sa ‘culture’ actuelle. Tout devrait pourtant 1'éclairer, le moindre regard jeté sur ses vétements, sa
chambre, sa maison, la moindre promenade dans les rues de ses villes, la moindre visite a ses magasins de mode. Il
devrait prendre conscience, en société, de l'origine de ses maniéres et de ses gestes ; gotltant les joies du concert, du
théatre et du musée, parmi les établissements consacrés a l'art, il devrait prendre conscience de cette juxtaposition et de
cette accumulation grotesque de tous les styles possibles. L'Allemand entasse autour de lui les formes, les couleurs, les
produits et les curiosités de tous les temps et de tous les climats, et crée ainsi ce carnavalesque bariolage que ses
intellectuels sont ensuite chargés d'étudier et de définir comme 1" essence du moderne’, tandis que lui-méme reste
tranquillement assis au milieu de ce tumulte de tous les styles. Mais avec cette sorte de ‘civilisation’, qui n'est en fait
qu'une flegmatique indifférence a la civilisation, on ne vient a bout d'aucun ennemi, surtout pas de ceux qui, comme les
Frangais, possedent une civilisation authentique et féconde, quelle qu'en soit d’ailleurs la valeur, et auxquels nous avons
jusqu'a présent tout emprunté, le plus souvent sans talent. »

148



« Qu'est-ce qui est bon ? Tout ce qui exalte en 'homme le sentiment de puissance, la volonté
de puissance, la puissance méme.

Qu'est-ce qui est mauvais ? Tout ce qui vient de la faiblesse.

Qu'est-ce que le bonheur ? Le sentiment que la puissance recommence a croitre, — qu'une
résistance, une fois de plus a été surmontée.

Non la satisfaction, mais davantage de puissance ; non la paix, mais davantage de guerre ;
non la vertu, mais la valeur (vertu dans le style de la Renaissance, vir#z, une vertu ‘garantie
sans moraline’)

Ce qui est faible et mal venu doit périr : impératif supréme de la vie. Et l'on ne doit pas faire
une vertu de la compassion.

Qu'est-ce qui est plus dangereux qu'aucun vice ? — la compassion active pour tout ce qui est

mal venu et faible — le christianisme...» (FP X1V, 15 [120])

La puissance s’annonce des lors chez Nietzsche comme le paradigme de sa
nouvelle philosophie englobant ses interprétations biologiques et

physiologiques, sociales et politiques, esthétiques et religieuses :

« Volonté de puissance en tant que ‘loi de la nature’
Volonté de puissance en tant que vie

Volonté de puissance en tant qu'art.

Volonté de puissance en tant que morale.

Volonté de puissance en tant que politique

Volonté de puissance en tant que science.

Volonté de puissance en tant que religion » (FP X1V, 14 [71])

b) La lutte pour lexistence incapable de résoudre le

probleme de la décadence

149



Face a cela, linterprétation darwinienne lui apparait comme un reliquat des
anciennes valeurs. La ou la décadence représente pour Nietzsche le symptoéme
principal contre lequel il envisage sa thérapeutique, la théorie darwinienne de
I’évolution des especes par sélection naturelle est la manifestation du mal a
soigner. Pour Nietzsche, 'hypothése de la lutte pour l'existence darwinienne se
révele la plus incapable et de comprendre et de tenter de résoudre le probleme
de la décadence. Les organismes vivants ne se contentent pas de vouloir vivre
et se préserver, ils entendent bien plutot surpasser le cadre défini de leur
propre existence. Apres les études empiriques de la seconde moitié de sa vie,
tout comportement d’un étre vivant et, a fortiori le comportement humain
apparait comme ne pouvant qu’étre expliqué en termes de volonté de
puissance. Si la lutte pour lexistence darwinienne apparait comme une
généralisation hative de comportements a 'ceuvre dans des contextes de
manque, de famine ou de souffrance, elle ne peut s’appliquer telle quelle a
I'ensemble du monde organique et n’est que 'expression d’une vitalité et d’'une

volonté déclinantes.

Nietzsche analyse dans ce sens la sélection naturelle comme le support des
y

orces réactives de la vie en général et de leur triomphe dans la modernité en

f ti de la vi g letdel tri he d 1 dernit

particulier. La pensée de I'adaptation, de I’évolution, du progres, du bonheur

pour tous ou encore du bien de la communauté lui apparait comme I'exemple

type des nouvelles valeurs réactives, remplacant alors les anciennes valeurs

chrétiennes. Pour Ansell Pearson (1997, 86 sq), Nietzsche ne nie pas le

150



phénomene de la sélection naturelle en tant que telle, en tant que phénomene
vital vrai ou faux, mais souligne que c’est par ce mécanisme méme que les
forces réactives peuvent atteindre une position dominante. Nietzsche congoit
la sélection naturelle comme mécanisme rétroactif qui encourage les
physiologies faibles et les constitutions malades qui se retrouvent toutes les
deux dans les individus du troupeau, et ce afin de maximiser leurs possibilités
de préservation de soi et d’auto-reproduction. Pour Ansell Pearson, Nietzsche
insiste avant heure sur la « tendance entropique de la sélection naturelle ».
Une analyse des processus vitaux fondée exclusivement sur Iidée de
préservation, telle que la théorie darwinienne, plus loin de ne pouvoir résoudre
le probleme de la décadence, est alors elle-méme I'expression d’'une pensée

décadente.

Comme il est dit dans Humain, trop Humain, § 224, le maintien du type est
assuré par les organismes les plus forts tandis que son évolution est causée par
Iintégration d’organismes plus faibles. Si la force perd son pouvoir
centralisateur et organisateur pour laisser la place exclusive a la faiblesse, alors
on peut, pour Nietzsche, parler de décadence et de dégénérescence dans un
sens négatif, et c’est dans ce sens que s’appréhende la lutte pour Iexistence

darwinienne comme expression d’instincts morbides.

11.2.3. Nietzsche, Darwin, Lamarck...

a) Nietzsche, un lamarckien ?

151



Si Lamarck peut étre considéré comme le pere de la biologie moderne et de
I'idée transformiste,on retient souvent de lui inanité de ses idées concernant
son hérédité des caracteres acquis et son action exclusive du milieu sur les
organismes. Nous sommes en droit de croire que ces deux pans du
lamarckisme™ sont a ’ceuvre chez Nietzsche”. Nous devons donc tout
d’abord revenir rapidement sur ces principales theses retenues par les
commentateurs du biologiste francais pour voir comment et quand, Nietzsche
peut étre qualifié de « lamarckien ». Pour certains, Walter Kaufmann en téte
(1974 [1950], 284 sq.) ou Claire Richter avant lui (1911), Nietzsche est un
lamarckien convaincu, pour d’autres, comme par exemple Ansell Pearson
(1997) ou encore Richardson (2004) on peut dire que Nietzsche « est plus
proche des théories darwiniennes de sélection et d’adaptation que Iidée
répandue qui en fait un lamarckien strict » (Ansell Pearson). Or, il est a noter
que la séparation, du lamarckisme et du darwinisme n’intervient qu’au cours
des années 1880, avec les travaux de Weismann démontrant le caractére erroné
de I'hérédité des caracteres acquis. De plus, on peut dire que la plupart des
biologistes  allemands étaient transformistes avant Darwin™: les
Natuphilosophen, les biologistes romantiques et préromantiques acceptaient en
effet 'idée d’une évolution graduelle d’'une tendance déterminée de I’histoire
de la vie. Il est donc inutile d’attendre une stricte distinction du darwinisme et

du lamarckisme dans la pensée biologique nietzschéenne. Darwin lui-méme

56 Terme définissant plus les points communs d’une interprétation générale de Lamarck que 1’esprit méme de ses
recherches.

57 Qui qualifie d’ailleurs la théorie lamarckienne d’ « erreur géniale et absurde » (GS, § 99).

58 Des ses débuts d’ailleurs, la pensée de Nietzsche est évolutionnaire : « La question de savoir comment notre image
du monde peut s’écarter si fortement de I’essence du monde que I’on a inférée, c’est en toute quiétude qu’on
I’abandonnera a la physiologie et a I’histoire de 1’évolution des organismes et des idées. » (HTH 1, § 10)

152



voue d’ailleurs une grande admiration au naturaliste francais et, ignorant les
lois génétiques de la transmission héréditaire, incorpore souvent au sein de son

ceuvre des références aux théories sur I'usage et le non-usage.

Lamarck, qui suit la conception linnéenne des trois regnes superposés, est un
des premiers a insister sur 'opposition fondamentale entre inorganique et
organique. C’est ainsi qu’il dégage la notion d’unité de la vie. Pour Lamarck,
cette unité se définit tout d’abord en tant que produit d’une composition
croissante de l'organisation, composition qui tend a former une gradation
réguliere. 'unité et la spécificité du monde vivant sont donc pour Lamarck
celle dune tendance vers la complexification croissante et le
perfectionnement. La limite de cette tendance est expliquée par
Penvironnement comme instance tempérante — le dynamisme vital est en effet
soumis aux « influences d’'une multitude de circonstances tres différentes qui
tendent continuellement a détruire la gradation de la composition croissante
de l'organisation ». Ainsi, le non-usage imposera-t-il aux organismes la perte,

transmise héréditairement, de tel organe ou de telle fonction :

«Dans tout animal qui n’a point dépassé le terme de ses développements, 'emploi plus
fréquent et soutenu d’'un organe quelconque fortifie peu a peu cet organe, le développe,
lagrandit et lui donne une puissance proportionnée a la durée de cet emploi ; tandis que le
défaut constant d’usage de cet organe laffaiblit insensiblement, le détériore, diminue

progressivement ses facultés, et finit par le faire disparaitre. » (Philosophie zo00logique)

La célébrité de Lamarck lui vient néanmoins aussi de son opposition

retentissante a la théorie des bouleversements universels de Cuvier qui régnait

153



alors en maitre incontesté sur les sciences naturelles francaises. Accentuant
plutot la tres longue durée des temps géologiques, la continuité des étres au
cours des ¢res successives (sans extinction globale suivie de récréation), les
changements survenus a la surface du globe, qui provoquent des modifications
d’habitat et donc de conditions et de mode de vie des organismes, Lamarck
systématise dans ses introductions aux éditions successives de 1”Histozre
Naturelle des animanx sans vertébres et dans la Philosophie z00logigne ses vues sur
I’évolution des organismes vivants. Selon lui, le temps infini dont dispose la
nature et la réalisation de conditions favorables sont les facteurs essentiels de
la naissance des formes animales et végétales. Ainsi se constituent, a partir des
corps organiques les plus simples que la nature a formés et continue de créer
par une sorte de génération spontanée, des séries continues non linéaires,
traduisant un progres organique dans lequel l'acquisition et le développement
du systeme nerveux jouent un role primordial. Quatre lois énoncées dans les
sept volumes de U'Histoire Naturelle des animanx sans vertebres y régissent ainsi

Porganisation des individus :

« Premiere loi : La vie, par ses propres forces, tend continuellement a accroitre le volume de
tout corps qui la posseéde, et a étendre les dimensions de ses parties, jusqu’a un terme qu’elle

ameéne elle-méme.

« Denxciéme loi - La production d’un nouvel organe dans un corps animal résulte d’un nouveau
besoin survenu qui continue de se faire sentir et d’'un nouveau mouvement que ce besoin fait

naitre et entretient.

« Trozsieme loi . Le développement des organes et leur force d’action sont constamment en

154



raison de emploi de ces organes. »

« Quatrieme loi : Tout ce qui a été acquis, tracé ou changé, dans I'organisation des individus,
pendant le cours de leur vie, est conservé par la génération, et transmis aux nouveaux

individus qui proviennent de ceux qui ont éprouvé ces changements. »

b) Mémoire et hérédité

L’ceuvre de Nietzsche, particulicrement sa nouvelle interprétation
généalogique, est parcourue d’analyses s’intéressant a I'hérédité et a la
transmission de certains caracteres, le tout entendant sonder les tréfonds du
mal européen et envisager I’élévation du type surhumain. Une de ses analyses
se fonde sur l'examen du fonctionnement mémoriel se livre dans
I’acheminement vers et pour une certaine culture. Cette analyse du
fonctionnement mémoriel (« se faire une mémoire ») en ce qu’elle apparait par
exemple dans la Généalogie de la Morale peut sans nul doute illustrer un penchant
lamarckien de Nietzsche”. En effet, la mémoire, telle qu'elle est étudiée
précisément dans la deuxieme dissertation, ne se fixe et ne se développe pas
par la sélection de ceux qui peuvent se souvenir mieux que les autres, dans une
logique d’avantage adaptatif, mais par 'acquisition de réflexes et ce grace a un
jeu de souffrance et de récompense, ’homme étant par nature, un animal

oublieux :

« Il est maintenant indispensable de donner une premicre expression provisoire 4 ma propre

59 11 apparait clairement que la Généalogie de la morale a été écrite dans une visée explicitement anti-darwinienne,
anti-spencérienne et anti-utilitariste et refuse de voir la morale comme 1’avatar moderne de 1’égalitarisme chrétien que
ces trois « courants » sont censés illustrer.

155



hypothése sur P'origine de la ‘mauvaise conscience’ (...) La mauvaise conscience est a mes
yeux une maladie grave, suite inévitable de la pression qua exercée sur ’homme le
changement le plus profond de tous ceux qu’il ait jamais vécus, — ce changement qui s’est
produit lorsque I’homme s’est vu dans la contrainte de la société et de la paix. (...) Ces
remparts terrifiants que PEtat érigea pour se défendre contre les vieux instincts de liberté —
les chatiments y appartiennent éminemment — réussirent a retourner tous ces instincts de
’homme nomade, sauvage et libre, et a les retourner contre ['homme Ilui-méme. » (GM, La

« fante », la « manvaise conscience », § 16)

Ces réflexes, sélectionnés selon la régle de I'usage et du non-usage, sont
b bJ

ensuite transmis aux générations ultérieures®.

I’élevage humain est un travail sur des configurations instinctives particulieres
devenant ensuite le terrain du travail sélectif de la volonté de puissance. Un
¢levage d’un genre nouveau, comme Nietzsche envisage avec le surhumain,
suppose donc un travail généalogique sur ces instincts. En remontant la chalne
de l'instinct, Nietzsche la décrypte comme une intériorisation de la contrainte.
L’instinct est alors la forme incarnée de la contrainte qui se mue en habitude,

puis en besoin :

«Toutes les pulsions humaines aussi bien qu’amimales ont pris sous leffet de certaines
circonstances la forme de conditions dexistence et ont été mises au premier plan. Les pulsions
sont les ¢ffets postérienrs des jugements de valeur longtemps pratigués, qui a présent fonctionnent
instinctivement comme le ferait un syseme de jugements de plaisit et de douleur. Tout

d’abord contrainte, puis habitude, puis besoin, puis penchant naturel (pulsion). » (FP X,

60 Voir aussi sur 1’analyse du « philosophe » : FP XIV, 14 [132], PBM §§ 61 et 213 ou 1’éducation se fonde sur la
sélection de certains caractéres, 1’acquisition de ces caractéres puis leur héritage.

156



25 [460])

C’est par ce « devenir d’instincts » engendré par un travail mémoriel déterminé
par des processus contraignants (la contrainte devenant le coeur de la réflexion
nietzschéenne sur la culture) que s’illustre le pan le plus lamarckien de

Nietzsche :

«La facon dont nait un caractére du peuple, une ‘4me du peuple’, cela explique la naissance
de l'dme individuelle. D'abord une sére d'activités lui est imposée comme conditions
d'existence ; il s'y habitue, elles se consolident et s'approfondissent. On voit chez les peuples
qui vivent de grands changements une nouvelle organisation de leurs forces : telle ou telle

chose se détache et devient prépondérante, parce qu'elle est maintenant plus nécessaire a

l'existence. » (FP XI, 34 [57])

Dans la mesure ou la généalogie nietzschéenne ne fait pas ’économie d’une
pensée de la sélection, appréhendée comme le repérage, Iélevage et
Poptimisation de caracteres selon un environnement donné (et donc selon une
problématique d’adaptation), on ne peut pas dire de Nietzsche qu’il est

purement lamarckien :

« A placer en téte : méme les snstincts sont devenus (...)

Que l'esprit humain soit devenu et devienne encote, que parmi d'innombrables formes de
raisonnement et de jugement, ce soit la plus courante pour nous maintenant qui est en
quelque sorte la plus utile et celle qui s'est transmise a la postérité, parce que les individus qui

pensaient de cette facon avaient des opportunités plus favorables » (FP X1, 34 [81]

157



c) La sélection ascendante : "ennoblissement du type

A y regarder de plus prés, Nietzsche ne peut séparer sa généalogie culturelle
d’une réflexion sur Péducation (devrions-nous dire Iélevage en tant que
sélection artificielle devant pallier les ratés de la sélection naturelle, ou
précisément d’une sélection naturelle dénaturée par les morales et les

religions :

« Toute philosophie, quelle que puisse avoir été son origine, sert a certaines fins éducatives »

(FPXI, 34 [173]) ;

« La question que je pose ici n’est pas de savoir qui doit prendre la releve de 'humanité dans
la succession des étres (car 'homme est une fiz), mais bien quel type d’homme il faut éfever, il
faut vouloir, comme le plus riche en valeurs supérieures, le plus digne de vivre, le plus assuré
d’un avenir.

Ce type d’hommes, d’une valeur supérieure s’est déja bien souvent présenté, mais a
titre de hasard heureux, a titre d’exception, jamais parce que zou/n. Bien au contraire, c’est
justement lui qu’on redoutait le plus: jusqu’a maintenant, il fut a peu pres ‘ce gui est
redoutable’. Et c’est la crainte qu’il inspirait qui amena a vouloir, a élever, a obtenir enfin le

type opposé : ’homme-animal domestique, animal grégaire, animal malade, le chrétien... »

(AC§ 3)"

Nous T'avons vu, la pensée évolutionnaire de Nietzsche est avant tout
conditionnée par la pensée du type, c’est-a-dire un fondement biologique fixe

autour duquel s’élabore un éventail de variations dont le degré, I'intensité et la

61 Voir aussi EH, Pourquoi j 'écris de si bons livres, La naissance de la tragédie, § 4 ; Cld, V11, § 2.

158



nature sont définis par le type méme. On peut dans ce sens analyser le projet
nietzschéen d’élévation du type surhumain comme une entreprise de sélection
de variations adéquates — adaptées pour user du lexique darwinien. Toute
Ziichtung peut dans ce sens incarner une technique de sélection visant a
développer certains caracteres au détriment d’autres : nous ne sommes pas
dans un contexte de création, mais de métamorphose progressive (d’évolution)
a partir de conditions premicres. De méme, les processus anti-vie a 'ceuvre
dans les élevages chrétiens et moraux et qui entendent favoriser un certain
type d’homme entendent par-la méme favoriser certains caracteres adaptés a
leurs modes de vie, psychologie ou physiologie, autrement dit a tout un

environnement :

« Les morales et les religions sont le principal instrument qui permet de faire de 'homme ce
qu'on veut : a condition qu'on ait d'abord une surabondance de forces créatrices et qu'on
puisse affirmer sa volonté créatrice sur de longs espaces de temps, sous forme d'institutions
juridiques et de meeurs. Lorsque j'ai réfléchi aux moyens de rendre 'homme plus fort et plus
profond qu'il ne 1'a été jusqu'ici, j'ai considéré avant tout de quelle morale on a usé jusqu'ici
pour obtenir un tel homme. (...) Préparer un renversement des valeurs chez un certain type
fort d'hommes et déchainer en eux une foule d'instincts tenus en bride et calomniés : en
réfléchissant la-dessus j'ai examiné quel type dhomme a déja travaillé jusqu'ici
involontairement et de toute facon a la tache ainsi définie. (...)

Pour ma part, j'ai appelé toute cette facon de penser la philosophie de Dionysos : une
réflexion qui reconnait dans la création et la transformation de 'homme aussi bien que des
choses la jouissance supréme de l'existence et dans la ‘morale’ seulement un moyen pour
donner a la volonté dominatrice une force et une souplesse capables de s'imposer a

I'humanité. Je n'ai tenu compte des religions et des systemes d'éducations que dans la mesure

159



ou elles amassent de la force et en transmettent en héritage, et rien ne me parait plus
essentiel a étudier que les lois du dressage, afin que la plus grande quantité de force ne se
perde pas de nouveau du fait de regroupements et de modes de vie inadéquats. (FP X1, 34

[176])

L’élevage du type surhumain demande une prise en compte des caracteres
propres au type décadent européen, la thérapeutique culturelle trouvant son
aboutissement dans une sélection de nature treés darwinienne. Ainsi, puisqu’il
souhaite une sélection qui rendrait possible I’élévation du type surhumain,
Nietzsche entend tirer profit de toutes les tentatives sélectrices, méme si elles
peuvent par ailleurs lui paraitre détestables. Dans ce sens, c’est avec un regard
d’éleveur que Nietzsche voit Phumanité ; et c’est en éleveur qu’il sait que les
lois de I'hérédité — « chose si capricieuse »** — ferment définitivement leurs

portes a toute tentative de transmission de I'acquis :

«(...)Rien de plus couteux que la parcelle de raison humaine et de sentiment de la liberté qui
constitue aujourd’hui notre orgueil. C’est d’ailleurs cet orgueil qui nous rend maintenant
presque impossible une communauté de sentiment avec ces interminables époques de
«moralité des meeurs » qui précedent « I'histoire universelle » et forment en réalité ['bistoire
capitale et décisive, celle qui a définitivement fixé le caractére de [humanité : lorsque la souffrance
passait pour vertu, la cruauté pour vertu, la dissimulation pour vertu, la vengeance pour
vertu, la négation de la raison, et que, en revanche, le bien-étre passait pour un danger, la
soif de savoir pour un danget, la paix pour un danger, la pitié pour un danger, le fait d’exciter
la pitié pour la honte, le travail pour une honte, la démence pour une inspiration divine, le
changement pour une immoralité grosse de danger | — Vous pensez qu’on a modifié tout cela

et qu’ainsi ’humanité doit avoir changé de caractere ? Oh, connaisseurs du cceur humain,

62 FP XIV, 14 [133].

160



apprenez a mieux vous connaitre ! » (A, § 18 La morale de la souffrance volontaire)

Ainsi, tantot la pensée de Nietzsche emprunte-t-elle a Lamarck I'idée que le
milieu peut changer les constitutions, et que ces changements peuvent se
transmettre, tantot reconnait-elle dans le sillage du darwinisme 'importance de

la variation des caractéres et de leur base héréditaire.

I1.3. La vérité de Darwin

Nous l'avons vu : le texte nietzschéen est loin d’étre élogieux pour Darwin et
le darwinisme. La parole est maintenant a Darwin : examinons pour voir si les
critiques nietzschéennes sont justifiées. Nous verrons tout d’abord ce qu’il en
est vraiment du principe darwinien de sélection et de son insertion dans
Iexposition de la théorie de DIévolution. Nous reviendrons ensuite plus
précisément sur deux préjugés majeurs sur la théorie darwinienne — que
Nietzsche n’a pas manqué d’intégrer ... — a savoir les idées de hasard et de

progtes.

I1.3.1. L’idée d’évolution au moyen de la sélection

a) Linvention darwinienne

La sélection est le concept central de TI'ceuvre de Darwin et son

fonctionnement se dévoile dans son ceuvre maitresse de 1859. Si certains

161



scientifiques, comme Lamarck, avaient déja émis ’hypothése du vivant comme
ne résultant pas d’une création fixe mais d’une transformation permanente
(transformisme), le principe actif de cette évolution n’avait encore jamais été
mis a jour”. C’est lors d’'un voyage dans les iles Galapagos que Darwin
recueille de nombreux spécimens d’oiseaux (pinsons et moqueurs) et constate
la variation de ces especes d’un archipel a lautre. Malgré la faible distance
entre les iles, 'isolement géographique semblait avoir suffi a donner naissance
a une grande diversité. La seconde source d’inspiration de Darwin est I’élevage
des animaux domestiques : la diversité des races de pigeons, chiens et chevaux
démontre qu’au sein d’'une méme espece, de petites variations accumulées
peuvent aboutir a de grandes divergences. Dé¢s lors, on peut inférer que ce que
la nature accomplit hasardeusement et a grande échelle correspond aux
réalisations volontaires a petite échelle des éleveurs : une sélection des types

les mieux adaptés aux contraintes d’un environnement donné.

L’idée de rapporter systématiquement la variation du vivant a la sélection fut
inspirée a Darwin par sa lecture de 'économiste Thomas Malthus. Ce dernier
avait souligné une contradiction entre la progression arithmétique des
ressources et la progression géométrique des populations: au bout d’un
certain temps, les ressources limitées d’un environnement ne suffisant plus a
assurer la subsistance de tous ses habitants, on assiste inévitablement a une

compétition pour la survie. Le principe général naturel de «lutte pour

63 Pour Lamarck et les lamarckiens, les capacités acquises par un organisme au cours de son existence pouvaient étre
transmises a la descendance : les organes se modifieraient donc, selon cette théorie, en fonction des besoins de leur
fonction et ces modifications s’accumuleraient dans le temps. Cette erreur, nommeé plus tard « hérédité des caracteres

acquis » a été corrigée dés la fin du XIX€ siécle par les travaux d’August Weismann. Néanmoins, le lamarckisme a joui
d’une grande popularité dans toute I’Europe et en particulier dans 1’ Allemagne de Nietzsche.

162



Pexistence » (struggle for life) permet aux individus les mieux dotés de
Pemporter sur leurs concurrents et de survivre. Les caractéristiques physiques
et morphologiques des survivants sont ainsi sélectionnées au détriment des
autres et sont transmises aux générations descendantes. Ces petites variations
graduelles s’accumulant dans le temps finissent par donner naissance a de
nouvelles especes. Pour Darwin, la compétition pour la survie se révele alors
comme le mode opératoire de la sélection naturelle, tout comme la
compétition pour la reproduction est le mode opératoire de la sélection

sexuelle. Elle peut se résumer en quatre propositions fondamentales :

> Il existe une compétition entre les individus car les ressources de leur
environnement sont limitées et les organismes produisent en général plus
d’individus qu’il n’en peut survivre.

> Il existe une variabilité interindividuelle au sein de chaque population.
Ces variations sont héréditaires.

> Il existe un avantage adaptatif (fitness) associé a certaines variations,
certains individus étant en conséquence plus efficaces que d’autres dans la
lutte pour la survie et la reproduction.

> En vertu des deux premicres propositions, les individus porteurs de
traits avantageux se reproduisent plus que les autres et transmettent leurs traits
a leur descendance, qui s’en trouve graduellement modifiée. Ce processus est

appelé sélection naturelle. La résultante de ce processus est 'adaptation.

b) Fonctionnement de la sélection

163



Quatre conditions doivent étre remplies pour que la sélection naturelle
s‘opere : la reproduction, I’hérédité, la variation et la différence d’aptitude.
Dans une situation remplissant ces quatre préalables, la sélection naturelle

fonctionne de maniére automatique.

La reproduction et ’hérédité définissent la vie elle-méme. L’évidence prouve
en effet que toutes les especes se reproduisent suivant les générations, avec ou
sans sexualité. La transmission des caracteres (aujourd’hui le matériel

génétique®) assure une continuité dans le temps.

La variation est tout aussi vérifiable, bien qu’elle ne soit pas toujours évidente
a constater. ’exemple le plus courant de variation est celui de la taille : il est
¢vident que tous les individus varient selon une gradation entre un maximum
et un minimum constatés (avec, en général, un grand nombre d’individus
situés autour de la moyenne de leur espece, selon la célebre « courbe en
cloche » de Gauss). Il en va de méme pour presque toutes les caractéristiques
physiques, morphologiques, mentales et comportementales mesurables. Les

variations d’une espece déterminent son « polymorphisme ».%

64 Darwin a théorisé 1’évolution au moyen de la sélection naturelle sans connaitre les travaux de Mendel. On nomme
« théorie synthétique de 1’évolution » la fusion de 1’évolution darwinienne et de la génétique mendélienne opérée au
XX€ siécle.

65 Le polymorphisme commence dés le niveau du géne : pour un géne donné, il peut exister plusieurs variations
(mutations) que 1’on nomme des alléles. La fréquence de distribution des alleles varie u cours de 1’évolution. La
génétique formelle définit les lois statistiques de distribution des alléles. L’une de ses lois les plus fondamentales est
celle de 1’équilibre de Hardy-Weinberg, qui permet de calculer la répartition d’un caractére sur une grande population
en absence de sélection. Les variations entre les individus d’une méme espéce peuvent étre continues (gradation d’un
caractére réparti, comme la taille) ou discontinues (classes disjointes d’un caractére exclusif, comme le sexe). Les
espéces a reproduction sexuelle varient plus que les autres : la recombinaison des genes sur les chromosomes aboutit en
effet & d’innombrables individus différents les uns des autres. Il n’en va pas de méme pour les espéces se reproduisant
par clonage, comme les bactéries. Dans ce cas, la variation provient uniquement des mutations survenues au hasard sur

164



Laptitude se mesure par le rapport entre le nombre de descendants d’un
individu et le nombre moyen de descendants de l'espece considérée. En
d’autres termes, elle mesure les différences de mortalité (avant la reproduction)
et de fécondité entre les organismes. Ceux qui parviennent a I’age reproductif
et qui ont la plus abondante descendance possedent une capacité adaptative
supérieure. La sélection opcre en effet en faveur des caracteres qu’ils
transmettent. La différence d’aptitude provient aussi bien des qualités
intrinséques des organismes que des contraintes du milieu ou ils évoluent. La
pression sélective est donc intraspécifique (compétition des individus pour la
nourriture, le territoire, la reproduction sexuelle), interspécifique (survie aux

prédateurs, parasites etc.) et écologique.®

¢) Les trois conditions de la sélection

L’idée darwinienne de sélection s’opere a travers trois phénomenes
fondamentaux propres au vivant : la réplication (reproduction et hérédité) la
variation (polymorphisme) et linteraction (entre individus ou entre les
individus et l'environnement). La sélection sanctionne alors la différence

d’aptitude, définie comme le rapport antre le nombre de descendants viables

le génome.

66 L’un des cas les plus célébres de sélection naturelle est celui de la phaléne du bouleau (Biston belutaria), un papillon
étudié par la généticien J.B.S. Haldane. Il existe deux variantes de ce papillon : I’une posséde un coloris clair tandis que
I’autre, plus foncée est appelée « forme mélanique ». La forme claire était largement répandue en Angleterre au milieu

du XIX€ siécle, alors que, un siécle plus tard, la forme sombre I’emporte numériquement dans de nombreuses régions.
La raison en est la pollution industrielle qui a noirci les troncs des bouleaux : les papillons clairs ont alors été plus
facilement repérés par leurs prédateurs tandis que les papillons foncés, bénéficiant alors d’un avantage adaptatif, se
camouflaient mieux sur les troncs assombris. Dans ce cas, on voit comment des événements aléatoires et contingents (la
pollution industrielle) peuvent avoir des effets directs sur la sélection et 1’adaptation, et donc sur I’évolution.

165



d’un individu et le nombre moyen de sa population.

Dans la Descendance de 'Homme (1871), Darwin ajoute un autre processus
fondamental : la sélection sexuelle. Celle-ci concerne non pas la compétition
pour la survie (lutte contre les prédateurs, acquisition de ressources) mais la
compétition pour la reproduction (choix dun partenaire sexuel). Certains
traits n’offrant aucun avantage particulier pour la sélection naturelle (exemples
de la queue du paon ou des bois du cerf) sont en revanche favorisés par la

sélection sexuelle.®’

11.3.2. Hasard et nécessité

a) La légende du contingentisme

La critique anti-contingentiste a regroupé sous une meéme banniere les
adversaires cléricaux et positivistes de Darwin. Pour les uns, 'idée d’un hasard
évolutif contredisait 'argument du dessin, pour les autres, il rendait impossible
le déterminisme de toute chose selon la loi absolue de la causalité. Néanmoins,
sl est vrai que Darwin est celui qui introduit le hasard dans la course
¢évolutive, il est absurde de penser que celle-ci releve entierement d’un pur

contingentisme :

67 Depuis les années 1980, I’importance de la sélection sexuelle connait une réévaluation de grande ampleur dans la
littérature scientifique darwinienne Cf. Buss (1994), Miller (2001), Daly et Wilson (1983), Geary (2002). Un chercheur
comme Geoffrey Miller ne manque d’ailleurs pas de citer Nietzsche dans ses recherches : « les valeurs chez Nietzsche
évoquent de fagon remarquable des indicateurs de fitness liée a la sélection sexuelle » (Miller, 2001, 337 sq.)

166



«J'ai, jusqu'a présent, parlé des variations — si communes et si diverses chez les étres
organisés réduits a I'état de domesticité, et, a un degré moindre, chez ceux qui se trouvent a
l'état sauvage — comme si elles étaient dues au hasard. Clest 13, sans contredit, une expression
bien incorrecte ; peut-étre, cependant, a-t-elle un avantage en ce qu'elle sert a démontrer
notre ignorance absolue sur les causes de chaque variation particuliere. Quelques savants
croient qu'une des fonctions du systéme reproducteur consiste autant a produire des
différences individuelles, ou des petites déviations de structure, qu'a rendre les descendants
semblables a leurs parents. Mais le fait que les variations et les monstruosités se présentent
beaucoup plus souvent a l'état domestique qu'a I'état de nature, le fait que les espéces ayant
un habitat trés étendu sont plus variables que celles ayant un habitat restreint, nous
autorisent a conclure que la variabilité doit avoir ordinairement quelque rapport avec les
conditions d'existence auxquelles chaque espéce a été soumise pendant plusieurs générations

successives. » (OS, V, Des lois de variation).

Nous retrouvons de méme chez T.H. Huxley (1825-1895), 'un des plus
fervents défenseurs contemporains de Darwin — il fut méme surnommé son
« bull-dog » —, cette idée du hasard comme légende constitutive de la réception

de 'ceuvre du naturaliste anglais :

«Le plus singulier de ces sophismes peut étre immortel qui continue a vivre comme les
Titans, alors que la raison et la force 'ont déserté depuis longtemps, est celui qui accuse
Darwin de tenter de réinstituer ancien dieu paien, le Hasard. On dit qu’il suppose que les
variations arrivent par basard et que les plus appropriés survivent aux Aasards du combat pour
Iexistence, et quainsi le hasard prend la place des desseins providentiels.

11 est vraiment merveilleux quune accusation ait été portée contre I’écrivain qui, a tant de
reprises, a mis ses lecteurs en garde, en avertissant que, lorsqu’il se sert du mot ‘spontané’, il

veut simplement indiquer qu’il ignore la cause des phénomeénes désignés ; et dont toute la

167



théorie s’en va en pieces, si Puniformité et la régularité de la causation naturelle, depuis les
ages les plus reculés, sont niées. Mais probablement la meilleure réponse a faire a tous ceux
qui parlent du darwinisme, comme signifiant le regne du hasard est de leur demander ce qu’ils
entendent eux-mémes par ce mot ? Pensent-ils qu’il arrive quoi que ce soit dans 'univers qui

0’a sa raison ou sa cause ? » (17 e correspondance, Vol. 11, Chap.1)

La réalité naturelle n’est pas celle d’'un pur chaos, nous retrouvons en elle des
tendances, des directions; tendances et directions qui rendent tout
simplement possible la taxonomie en tant que classement des différents
organismes dans des groupes distincts. Darwin n’a jamais défendu I'idée d’une
nature exclusivement contingente. Son originalité et son génie résident dans
Paffirmation d’une duplicité du processus évolutif ; duplicité qui n’aura de

cesse d’étre confirmée par ses héritiers.

b) Le mécanisme double du changement évolutif

Chez Darwin, le hasard se traduit par le terme anglais chance. Il peut étre relié la
définition de Cournot qui 'appréhende en tant que « rencontre de deux séries
causales indépendantes » déclenchant a son tour de nouvelles chaines de
causalité. Il se retrouve chez Darwin en tant qu’origine de la variation, en tant
que source du changement évolutif et sera repris par exemple par le
mutationnisme de De Vries. Au hasard s’ajoute inévitablement un processus
sélectif opérant, en fonction des circonstances de l'environnement, un tri
parmi les variantes : il ne retient que celles qui portent les meilleures qualités

pour engendrer, a partir d’une population-souche, les générations suivantes et

168



assurer ainsi la pérennité de Tespece. On peut dire que, en tant
quopportunisme, la sélection naturelle est l'incarnation méme d’un anti-
hasard. Pour Darwin, ce double mécanisme évolutif avec, d’un co6té le hasard
de la variation et, de I'autre, la directionnalité de la sélection, fait de I’histoire
de la vie un mouvement équilibré qui n’est ni pur contingentisme ni

déterminisme absolu.

Le hasard semble biologiquement mieux se comprendre en tant
qu’« imprévisibilité » qui intervient de fagon permanente dans lhistoire du
monde organique. Elle s’incarne par exemple quand les séries causales de deux
gametes se rencontrent lors de la fécondation ou encore lorsque celle liée a
I'histoire de la planéte rencontre celle de certains organismes. C’est ce type
d’'imprévisibilité qui a été par exemple a ceuvre dans lhistoire de la faune
mammalienne sud-américaine. Entre la fin du Secondaire et le début du
Tertiaire, le continent sud-américain était relié d’une part a I’Australie via
IAntarctique et, d’autre part a 'Amérique du Nord (elle-méme reliée a
I'Eurasie) via le continent centre-américain. Quand ces liaisons se sont
rompues, les mammiféres (marsupiaux et placentaires) présents alors en
Amérique du Sud se sont trouvés isolés du reste de la faune mondiale et ont
évolué parallelement et indépendamment des autres. A la fin du Tertiaire, la
surrection de ’Amérique centrale permet a nouveau une liaison entre les
continents américains septentrionaux et austraux. Les séries mammaliennes
paralleles peuvent une nouvelle fois se rencontrer : leur confrontation donne

naissance a des remaniements de faune.

169



Le déterminisme quant a lui, se définit biologiquement en termes de
contraintes. Ce sont les contraintes qui délimitent le champ des possibles
biologiques. Ces derniers ne sont connus qu’une fois réalisés dans le passé et le
présent. Les deux principales contraintes sont d’ordre temporel et organique.
La contrainte temporelle est celle, qui par exemple, a rendu possible
I’évolution de la cellule procaryote a la diversification pluricellulaire en passant
par la cellule eucaryote et cela en pres de 3 milliards d’années. La contrainte
organique est quant a elle constitutive de la structure de chaque organisme et a
son insertion dans I'environnement. Elle allie des contraintes internes (celles

de l'ontogenese) et externes (celles du milieu). Si, par exemple, une bactérie

standard qui possede 3000 genes a 4 alleles, peut en théorie varier selon 43000
combinaisons, en réalité, si 'on y soustrait ne serait-ce que les combinaisons
létales, une diversité beaucoup moins importante pourra se soumettre

effectivement au filtre de la sélection naturelle.

11.3.3. Evolution et progrés

a) Ce qu’a dit Darwin

La question du progres, et plus précisément celle d’'un progrés moral des

hommes par rapport aux autres animaux, apparait sous la plume de Darwin en

1871 dans La descendance de 'homme et la sélection lie an sexe. On notera que

Darwin n’a de cesse de rappeler qu’aucune différence de nature ne sépare a ses

170



yeux ’'homme de 'animal. En ce qui concerne les facultés mentales qu’on
pourrait croire exclusivement réservées au genre Homo, Darwin insiste aussi
sur le fait qu’il ne voit aucune séparation entre les étres humains et les

mammiferes. Dans le chapitre 111, les choses sont posées clairement :

« Mon objectif dans ce chapitre est de montrer qu’il n’existe aucune différence fondamentale

entre ’homme et les mammifeéres supérieurs pour ce qui est de leurs facultés mentales. ».

Si différence il y a, ce n’est qu’une différence de degré, et non de nature, entre
instinct et raison. Darwin analyse a cette occasion une expérience que Karl
August Mobius (1825-1908) relate dans son Bewegungen des Thiere. 11 y décrit une
expérience menée sur un brochet dans I'aquarium duquel étaient placés,
séparés par une vitre transparente, des petits poissons habituellement
consommés par le brochet. Dans cette expérience d’apprentissage par
conditionnement, le brochet essayait pendant trois mois d’attraper les poissons
de l'autre c6té de son aquarium tout en se heurtant bien str a la vitre. Mobius
note en particulier la violence des chocs puisque le brochet reste souvent
¢tourdi apres ses tentatives malheureuses de capture. Trois mois apres le début
de 'expérience, la paroi vitrée est Otée et les petits poissons sont alors libres de
nager autour du brochet et le brochet peut sans risque les attraper a sa guise.
Pourtant, ce dernier refuse alors de s’y attaquer tout en continuant de chasser

des poissons appartenant a une race différente. Darwin note a ce moment :

«Si un sauvage n’ayant jamais vu de grande fenétre vitrée devait se précipiter ne serait-ce

171



qu’une fois contre elle, il associerait pendant longtemps le choc au chassis de la fenétre ; mais
au contraire du brochet, il réfléchirait vraisemblablement a la nature de P'obstacle, et serait

prudent dans des circonstances analogues ».

Darwin ne peut donc pas parler de progres, car il entend bien la portée

axiologique de ce terme :

«J’ai noté chaque jour les actions de 'un de mes enfants, et, alors qu’il était 4gé d’environ
onze mois et avant qu’il ne st prononcer un seul mot, j’ai été continuellement frappé de la
rapidité plus grande avec laquelle objets et sons de toutes sortes étaient associés dans son
esprit comparée a celle des chiens les plus intelligents que jaie connus. Mais les animaux
supérieurs different exactement de la méme maniére, dans cette capacité d’association, de
ceux qui sont en bas de I’échelle, comme le brochet, aussi bien que dans celles de déduction

et d’observation. »

Cette différence d’entre un progres et une complexification est présente des
les premicres années de la réflexion darwinienne et se retrouve tout au long de

sa vie :

«1I est absurde de parler d’un animal comme plus élevé qu’un autre ; une amibe est aussi

bien adaptée qu’un homme. » (Nozebook B, 1837) ;

« Comme la sélection naturelle agit au moyen de la concurrence, elle n'adapte et ne
perfectionne les animaux de chaque pays que relativement aux autres habitants ; nous ne
devons donc nullement nous étonner que les espéces d'une région quelconque, qu'on
suppose, d'aprés la théotie ordinaire, avoir été spécialement créées et adaptées pout cette

localité, soient vaincues et remplacées par des produits venant d'autres pays. Nous ne devons

172



pas non plus nous étonner de ce que toutes les combinaisons de la nature ne soient pas a
notre point de vue absolument patfaites, I'ceil humain, par exemple, et méme que quelques-
unes soient contraires a nos idées d'approptiation. Nous ne devons pas nous étonner de ce
que l'aiguillon de l'abeille cause souvent la mort de l'individu qui I'emploie ; de ce que les
males, chez cet insecte, soient produits en aussi grand nombre pour accomplir un seul acte,
et soient ensuite massactés par leurs sceurs stériles ; de 1'énorme gaspillage du pollen de nos
pins ; de la haine instinctive qu'éprouve la reine abeille pour ses filles fécondes ; de ce que
lichneumon s'établisse dans le corps vivant d'une chenille et se noutrrisse a ses dépens, et de
tant d'autres cas analogues. Ce qu'il y a réellement de plus étonnant dans la théorie de la
sélection naturelle, c'est qu'on n'ait pas observé encore plus de cas du défaut de la perfection

absolue. » (OS5, XV) ;

«Apres de longues réflexions, je ne puis éviter la conception quaucune tendance au

développement progressif n’existe. » (Lettre a Hyart, 1870)

Si Darwin rechigne a utiliser le terme de progres, c’est qu’il connait bien sa
charge évocatrice. Darwin refuse dans ce sens de se ranger du coté de Spencer
par exemple, ou le progres apparait comme une nécessité évolutive, comme du
coté de Lamarck, ou une ascension progressive est obligatoire et ce sous une
poussée interne vers la perfection. Si le progres est un probleme central dans
la Descendance de ’homme, Darwin entend se distinguer d’un certain darwinisme

social :

«Le progres n'est pas une loi invariable. On peut dire, par métaphore, que la sélection
naturelle recherche, a chaque instant et dans le monde entier, les variations les plus légeres ;

elle repousse celles qui sont nuisibles, elle conserve et accumule celles qui sont utiles ; elle

173



travaille en silence, insensiblement, partout et toujours des que I'occasion s’en présente, pour

améliorer tous les étres organisés. »

SiTon assiste a une certaine tendance vers une complexification fonctionnelle,
la vie est aussi le théatre de bon nombre d’« involutions », c’est-a-dire de
simplifications, de suppressions ou de dégradations. On remarque par exemple
la perte des yeux chez certains Trilobites ou la réduction du nombre de dents

ou de doigts chez certains Mammiferes.

Cependant, Darwin ne cache pas que le sens moral (quil appelle encore
conscience) est la différence la plus importante entre les animaux inférieurs et
I’lhomme. Sa proposition principale est la suivante (chapitre IV) : tout animal
social possédant des instincts sociaux affirmés (en y incluant les affections
parentales et filiales) acquerrait inévitablement le sens moral du moment que
ses facultés intellectuelles seraient développées au méme niveau que celles de

I’lhomme et ce selon quatre facteurs principaux :

> Les instincts sociaux conduisent les animaux a prendre du plaisir a la
compagnie de leurs congéneres car ceux qui, spontanément prennent ce plaisir
sont sélectionnés au détriment des autres au cours de ’évolution.

> Le développement de facultés mentales supérieures entraine
Papparition d’une image mentale de ce plaisir social et donc une mémorisation
plus aisée.

> QOutre la mémoire, 'apparition d’un langage permet une transmission,

174



en particulier par Pentremise de I'obéissance aux souhaits de la communauté et
a la sensibilité a ses jugements réprobateurs ou élogieux.
> Enfin, le travail de I’habitude confére a ce sens moral émergent la

valeur d’une regle.

Ainsi, Darwin remarque-t-il DIévolution progressive de la complexité
fonctionnelle des organismes vivants et exclut cependant toute référence a un

progres en tant que finalisme et téléologie.

b) Le malentendu finaliste

Comme I'a bien compris Nietzsche et comme le résume Pierre-André

Taguieff (2001) :

« Le culte de I’avenir et la foi dans le Progres (imaginé comme la somme de tous les progres)

représentent les deux piliers sur lesquels repose la religion civile des Modernes. »

Le progres, en tant que marche ascendante se confondant avec la marche de la
civilisation héritée des Lumiéres, apparait comme un mouvement nécessaire et
irréversible. Toute progression y est synonyme d’amélioration et toute
temporalité historique, devenue temporalité universelle, est orientée vers ce
seul et unique but. Néanmoins, comme nous I'avons vu, cette conception est
étrangere a Darwin : son assimilation par Nietzsche au progressisme dix-

neuviemiste est donc un malentendu, ou une appréciation contextuelle

175



remplace une critique textuelle

A Taube du XIXE€ siecle, 'Europe apparait a ses contemporains comme une
terre de réussite économique, politique, sociale et intellectuelle. On se met
donc a penser a un progres de Uesprit humain se fondant sur le méme schéma
que les progres cumulatifs des sciences et des techniques ayant comme role de
libérer I'espece entiere. Ainsi, la condition humaine tout comme la nature
humaine dans son ensemble semblent a certains comme sur la voie de

I'amélioration et sur le chemin de la perfection, et ce de maniere irréfutable.

C’est le cas par exemple du naturaliste francais Buffon (1707-1788) :

« Et que ne pourrait-il pas sur lui-méme, je veux dire sur sa propre espéce, si la volonté était
toujours dirigée par lintelligence ! Qui sait jusqua quel point I'homme pourrait
perfectionner sa nature, soit au moral, soit au physique ? Y a-t-il une seule nation qui puisse
se vanter d’étre arrivée au meilleur gouvernement possible, qui serait de rendre tous les
hommes non pas seulement heureux, mais moins inégalement malheureux,en veillant a leur
conservation, a ’'abondance des subsistances, par les aisances de la vie, et les facilités pour
leur propagation ? Voila le but moral de toute société qui cherche a s’améliorer. » (Des époques

de la nature, 1779).

De la méme manicre en Allemagne, avec Kant ou Fichte, et ce apres
Iexemplaire Révolution Francaise, la philosophie de Ihistoire se fonde alors

sur le primat de I’avenir et s’oriente par la pensée d’un progres infini.

176



Néanmoins, c’est en s’intéressant au progressisme naturalisé de Spencer et a ce
que l'on nomme parfois le «darwinisme social » que l'on peut mieux
comprendre la confusion nietzschéenne au sujet de Darwin et de son
appréciation du progres. Pour Spencer en effet, le progres fait partie intégrante

du processus naturel :

« Le progres fait partie de la nature, il n’est pas un accident mais une nécessité. » (Social

Statics, 1851)

Rendu confiant par les succes industriels et scientifiques de son temps,
Spencer imagine une société se développant selon un but unique : satisfaire
tous les besoins de ’homme, et au-dela et selon une logique salvatrice et

civilisatrice :

« 1l est str que ce que nous appelons le mal et I'immoralité doit disparaitre ; il est sar que

I’homme doit devenir parfait. » (op. cit.)

Si les affirmations de Spencer peuvent nous apparaitre aujourd’hui comme un
veeu pieux, il ne faut pas oublier que ces idées recevaient un accueil
particulicrement bienveillant a ’époque. Soucieux d’asseoir son argumentaire
sur des bases solides, Spencer n’oublie pas d’y apporter sa caution de

naturaliste :

«Cest une vérité que, depuis que la terre est peuplée, l'organisme humain a crd

hétérogénéité, chez les parties civilisées de I'espece ; et que I'espece dans son ensemble a crt

177



en hétérogénéité, grace a la multiplication des races et a la différenciation de ces races entre
elles. A Pappui de la premicre de ces theses, nous pouvons citer le fait suivant : en ce qui
regarde le développement proportionnel des membres, 'homme civilisé s’éloigne du type
général des mammiferes placentaires plus que ne font les races humaines inférieures. (...)
Maintenant, le procédé de développement grace auquel ses traits se changent en ceux d’un
Européen adulte est une continuation de 'embryon a accompli durant son évolution : c’est 1a

ce quadmettra tout physiologiste. » (Le progres, loi et cause du progres, 1857).

Cette sentence a elle seule peut illustrer le défaut de probité et de philologie
que Nietzsche déplore chez certains philosophes ne serait-ce parce qu’elle fait
preuve de I'ethnocentrisme le plus plat. Cependant, en confondant Darwin
avec Spencer — quil ne manque pas de critiquer en tant que tel® —, ou avec
tout le courant du darwinisme social (mené en France, par la traductrice de
Darwin, Clémence Royer) qui entend assimiler a grands traits I’évolution
naturelle et les processus sociaux, c’est a Nietzsche que 'on peut parfois faire

un tel reproche.

IT1. Sélection naturelle et sélection artificielle

II1.1. Les confrontations

ILa critique nietzschéenne de Darwin prend le visage de la confrontation sur

trois aspects principaux. Le premier concerne le mécanisme évolutif : la ou

Darwin voit dans I’évolution une logique d’espece (vue qui sera partiellement

68 Et ce, parce qu’a la différence de Darwin, il 1’a lu avec attention : voir par exemple (et entre autres) : GS, § 373 ; FP
X1, 35 [31] et 35 [34] ; EH, Pourquoi je suis un destin, §4 ; Cld, Divagations d 'un « inactuel », §§ 37-38 ; PBM, § 253.

178



infirmée apres sa mort), Nietzsche y assigne une logique égoiste. Le deuxi¢me
concerne la différence irréductible sur la question des wvaleurs: si la
philosophie sélective et sélectrice de Nietzsche est une création de valeurs, la
théorie darwinienne est (ou du moins a 'intention d’étre) la simple description
des faits a ceuvre dans la nature. Le dernier enfin voit s’affronter la science et
la métaphore : si Nietzsche ne peut, en un certain sens, que s’opposer a

Darwin, c’est qu’il y voit, a tort, un reliquat de la pensée métaphysique.

I11.1.1. Individu contre espece : le mécanisme évolutif

a) La Généalogie de la Morale comme Anti-Darwin ?

Pour Jean Gayon (1999), la Généalogie de la morale apparait comme explicitement
dirigée contre les conceptions darwinienne, spencérienne et utilitariste de la
morale vues comme les derniers avatars de D’égalitarisme chrétien. Pour
Nietzsche, le darwinisme est incapable de comprendre les origines de la

morale tant il les déduit de sa propre morale de troupeau :

«il y a une couleur qui doit étre cent fois plus importante que 'azur pour un généalogiste de
la morale : c’est le gris, je veux dire les documents, ce qui est réellement constatable, ce qui a
vraiment existé, en un mot le long texte hiéroglyphique, difficile a déchiffrer, du passé de la
morale humaine ! Cela était inconnu du Dr. Rée ; mais il avait lu Darwin : — ainsi voit-on dans
ses hypotheses, d’'une manicre qui est pour le moins amusante, la béte féroce de Darwin et le
trés moderne petit délicat de la morale, celui ‘qui ne mord plus’, se tendre gentiment la main,

le dernier avec une expression d’indolence débonnaire et courtoise, mélée d’un peu de

179



pessimisme et de lassitude : comme §’il ne valait vraiment pas la peine de prendre toutes ces

choses — les problémes de la morale — au sérieux. » (GM, Avant-Propos § 7)

Le darwinisme ne peut donc que manquer les origines de la morale et
Nietzsche inscrit des lors sa critique dans celle, plus générale, de I « idéal

ascétique » :

« l'idéal ascétique a sa source dans l'instinct de défense et de salut d'une vie en voie de dégénération, qui
cherche a subsister par tous les moyens et lutte pour son existence ;il indique une inhibition
et une fatigue physiologiques partielles contre quoi les instincts de vie les plus profonds
restés intacts, ne cessent de combattre par I'invention de nouveaux moyens. L’idéal ascétique
est 'un de ces moyens : il en va donc a 'inverse de ce que pensent ses adorateurs, — en lui et
par lui, la vie lutte avec la mort, et contre la mort: I'idéal ascétique est une ruse de la

conservation de la vie. » (GM, Que signifient les idéanx ascétiques §13)

Dans ce sens, la lutte pour Texistence est une conception d’individus
dégénérés, malades, malheureux, fatigués et faibles : exact opposé de ce que
Nietzsche entend par la volonté de puissance. Cette derni¢re est augmentation,
croissance, exces et prodigalité. Dun point de vue romantique qui est parfois
celui de Nietzsche, la vie ne peut se contenter de vivre (comme le vouloir ne

peut se contenter de vouloir, dans un autre contexte) :

«J'appelle dépravé tout animal, toute espece, tout individu qui perd ses instincts, qui choisit,
qui préfere ce qui lui fait du mal. (...)
La vie est, 2 mes yeux, instinct de croissance, de durée, d'accumulation de forces, de

putissance : 1a ou la volonté de puissance fait défaut, il y a déclin. Ce que j'affirme, c'est que

180



cette volonté fait défant a toutes les valeurs supéricures de I'humanité, — c'est que, sous les

noms les plus saints, regnent sans partage des valeurs de décadence, des wvaleurs

nibilistes. » (AC, § 6)

C’est ainsi que Pexplication darwinienne (mais en réalité spencérienne) des
origines de la morale incarne un préjugé propre a la physiologie de ses

auteurs :

«La valeur de laltruisme n’est pas un résultat scientifique ; mais les hommes de science se
laissent fourvoyer par Vinstinct actuellement dominant et croient que la science confirme le

souhait de leur instinct | cf Spencer » (FP 4, 8 [35])

b) Une biologie de I'individu

Face au darwinisme, qu’il voit comme une expression des instincts du
troupeau, Nietzsche entend recentrer sa généalogie de la morale sur I'individu

comme porteur de I’élément créateur de toute évolution :

« Errenrs fondamentales des biologistes jusqu'a nos jours : il ne s'agit pas de l'espece, mais de
faire ressortir plus vigonreusement les individus (le grand nombre n'est qu'un moyen)

la vie n'est pas adaptation des conditions internes aux conditions externes, mais volonté de
puissance qui, de l'intérieur, se soumet et s'incorpore toujours plus d’ ‘extérieur’

ces biologistes prolongent les appréciations de valeur morales (la valeur supérieure en soi de
l'altruisme, l'hostilité a l'esprit de domination, a la guerre, a l'inutilité, aux hiérarchies de rang

et de castes)

181



Contre la théorie selon laquelle l'individu isolé a en vue l'intérét de /espéce, de sa descendance,
aux dépens de son propre intérét : ce n'est qu'une apparence

l'importance monstrueuse que l'individu confére a /instinet sexuel n'est pas une conséguence de
son importance pour l'espéce : au contraire, la procréation est la performance par excellence de
lindividu et par conséquent son suptéme intérét, sa supréme extériorisation de puissance
(naturellement, en jugeant non a partit de la conscience mais du centre de toute

lindividuation) » (FP XI1, 7 [9])

Pour Nietzsche, la nouvelle description du mécanisme évolutif ne peut se
fonder sur la question de l'espece (car elle s’y oppose) mais doit poser
I'individu comme point de départ, pour exprimer la morale de maitres et non
d’esclaves (PBM, § 260), la morale de ceux qui peuvent espérer atteindre la
« conscience de soi », la morale d’un type humain tout autant hasardeux que

génial :

« On avait besoin de Dieu comme d'une sanction absolue, sans aucune instance au-dessus
d'elle, comme d'un ‘impératif catégorique’ — ou, dans la mesure ou l'on croyait a l'autorité de
la raison, on éprouvait la nécessité d'une métaphysique unitaire, grice a laquelle cela devenait
logique

A supposer maintenant que la foi en Dieu ait disparu : la question se pose de nouveau : ‘qui
patle ?” — Ma réponse, tirée non de la métaphysique mais de la physiologie animale : I’ instinct
du trompean parle. 11 vent étre maitre : d'ou son ‘tu dois " il ne veut accorder d'importance a
l'individu que dans le sens du tout, dans l'intérét du tout, il hait ceux qui s'en détachent — il

tourne contre eux la haine de tous les individus » (FP X1, 7 [6])”

oS
69 Voir aussi CId IX, § 35 ; FP GS, 11 [316] ; 11 [185]; 11 [178] ; FPIX, 3 [1]n 306 et 433 ; FPX, 26 [75].

182



I11.1.2. Bon et mauvais, inférieur et supérieur

a) Une sélection aristocratique et hiérarchique

Fondée sur une biologie de lindividu, la philosophie nietzschéenne est

nouvelle par son caractere sélectif et sélecteur :

« Les forts de ['avenir

Ce qu'en partie la nécessité, en partie le hasard ont réussi ¢a et la, soit les conditions
préalables a la production d'une espéce plus forte : c'est ce que désormais nous pouvons
comprendre et sciemment souloir : nous pouvons produire ces conditions dans lesquelles
semblable élévation est possible. (...)

La médiocrité croissante de l'étre humain est précisément la force qui nous pousse a songer
au dressage d'une race plus forfe : qui trouverait justement son excédent dans tout ce en quoi
l'espece médiocrisée s'affaiblirait encore (volonté, responsabilité, assurance de soi, capacité a
s'assigner des buts).

Les moyens seraient ceux enseignés pat I'histoire : V'isolement par des intéréts de conservation, a
linverse de ceux qui aujourd’hui forment la moyenne : l'exercice des valeurs inversées; la
distance en tant que pathos; la libre conscience dans tout ce qui est aujourd'hui le moins
estimé et le plus répréhensible.

L'égalisation de 'homme européen est aujourd’hui le grand proces irréversible : on devrait
encore l'accélérer.

De ce fait, la nécessité de cremser un fossé, la nécessité d'une distance, d'ane hicrarchie sont
données; non point la nécessité de ralentir ce processus.

Cette espece dgalisée, dés qu'elle sera réalisée, exige une justification; elle réside dans le fait de
servir a une espéce souveraine, laquelle repose sut la précédente et ce n'est que basée sur elle

qu'elle peut s'élever a sa propre tache.

183



Non pas seulement une race de maitres dont la tache s'épuiserait a gouverner; mais une race
ayant sa propre sphére de vie, un excédent de force pour la beauté, le courage, la culture, les
manieres jusque dans ce qu'il y a de plus spitituel ; une race affirmative qui peut s'accorder
tout grand luxe ... assez puissante pour n'avoir besoin ni de la tyrannie de l'impératif de
vertu, ni de la parcimonie, ni de la pédanterie, par-dela bien et mal : formant une serre de

plantes rares et singuli¢res. » (FP X111, 9 [153])

La sélection nietzschéenne entend des lors s’opposer a la sélection naturelle,
mais plus précisément en lui imposant un cours hiérarchique. Parce que la
sélection naturelle, pour Nietzsche, est un mouvement d’égalisation vers la
moyenne, il assigne a sa sélection une tache de diversification et de
hiérarchisation des types humains. Elle s’oppose ainsi a la sélection naturelle et
entend préserver des individus qui, sans cela, seraient voués a la disparition

(ou a la non-apparition) :

«On trouve dans l'espéce humaine, comme dans toutes les autres espéces animales, un
excédent d'individus ratés, malades, dégénérés, infirmes, d'étres voués a la souffrance; chez
les hommes aussi les réussites constituent toujours l'exception, et, compte tenu du fait que
I'homme est l'animal dont le caractéere propre n'est pas encore fixé, l'exception rarissime.
Mais il y a pis : plus le type humain que représente un individu est raffiné, moins la réussite
devient probable. Le hasard, 'absurdité qui regne dans l'économie générale de 1'humanité
exercent leurs effets les plus tragiquement destructeurs sur les hommes d'élite dont la vie

obéit a des conditions subtiles, complexes et difficiles a déterminer. » (PBM § 62)

Ia ou la sélection naturelle est une entreprise de simplification, Nietzsche

appréhende sa philosophie sélectrice comme assimilant la complexité du type

184



supérieur afin de le sélectionner et le développer :

«Un bon petit gars aura un regard ironique si je lui demande : veux-tu devenir vertueux ?
mais ses yeux pétillent si on lui demande : veux-tu étre plus fort que tes camarades ?
Comment on devient plus fort

se décider lentement : et s'en tenir fermement a ce qu’on a décidé. Tout le reste suit.

Les trop prompts et les changeants : les deux variétés de faibles. Ne pas se confondre avec eux,
sentir la distance — a temps !

Attention aux bienveillants | Leur commerce amollit.

Tout commetce est bon, ou peuvent s'exercer les armes offensives et défensives que l'on a
dans ses instincts.

Toute l'ingéniosité consiste a mettre a 'épreuve sa force de volonté... Voir /i ce qui distingue,
non dans le savoir, la finesse, l'esptit...

On doit apprendre 2 commander, en temps utile, — tout autant qu'a obéir.

On doit apprendre la modestie, le 7zt dans la modestie : c'est-a-dire, distinguer, honorer, 1a
ou l'on est modeste...

avec la confiance également : distinguer, honorer...

Que paie-t-on le plus cher ? Sa modestie ; de ne pas avoir prété I'oreille a ses besoins les plus
personnels ; de se prendre pour un autre ; de se tenir pout vil ; de perdre toute finesse d'ouie
pour ses instincts ; — ce mangue d'égards pour soi-méme se venge par toutes sortes de pertes :
santé, bien-étre, fierté, gaieté, liberté, fermeté, courage, amitié. Plus tard, on ne se
pardonnera jamais ce manque de véritable égoisme, on le prend pour une objection, un

doute envers son véritable ¢go... » (FP XIV, 15 [98])

La sélection naturelle darwinienne semble préserver des instincts altruistes.
Nietzsche donne sa priorité a I’égoisme, a cette si difficile « conscience de soi »

a laquelle si peu d’humains statistiquement parlant ont acces. C’est sur ce

185



terrain, excessivement rare, pour Nietzsche, dans un milieu naturel, que
Nietzsche entend fonder sa nouvelle philosophie. En somme, c’est face a la
sélection naturelle comprise comme subordonnée a des instincts moraux, et
donc faibles, que Nietzsche énonce son projet sélecteur comme incarnation de

la volonté de puissance.

b) Darwinisme et axiologie

Il est évident que Nietzsche place son projet sélectif sur des fondements
axiologiques : le philosophe ne s’en cache pas et c’est justement son caractere
d’interprétation assumée qui lui donne sa valeur. Cependant, puisqu’elle vaut
explicitement en tant que création de valeurs, subordonnées a la volonté de
puissance, la philosophie de Nietzsche semble devoir se heurter a une théorie
scientifique telle que celle énoncée par Darwin. En effet, la publication de
['Origine des Especes annonce un tournant majeur dans lhistoire des sciences
naturelles en particulier et celle de la connaissance en général. Avant 1859, la
science biologique et la philosophie se partageaient, a peu de choses pres, un
méme terrain épistémique : celui d’une interprétation de ’'homme fondée sur
des conjectures étrangeres a la logique expérimentale. Dans un cas (celui de la
science), il s’agissait en quelque sorte de faire parler a la nature le discours que
I’lhomme voulait bien lui préter, dans un autre (celui de la philosophie) c’était a
I’homme de bien vouloir se ranger dans les catégories exemptes de toute
réalité. Le travail de Darwin, parce qu’il est 'un des premiers a naturaliser

’homme, et ce sur une base factuelle, est aussi celui qui annonce la mutation

186



majeure des sciences biologiques du XX€: celle qui, pour patler un langage
nietzschéen, les fait passer du statut dogmatique au statut interprétatif. En
portant Darwin sur le terrain de la métaphysique, la critique nietzschéenne ne

peut qu’étre hostile. Néanmoins, elle se pose aussi en porte-a-faux.

En effet, la visée d’une théorie scientifique est de décrire ce qui est — avec tous
les moyens dont elle dispose, et selon I'unique préjugé (indispensable pour
I'instant) de penser avec un cerveau — sans porter de jugements sur ce qui
devrait étre : c’est la toute la différence avec l'idéologie. Darwin n’est pas
Spencer, son but (inavoué) n’est pas de tirer des conclusions ad hoc sur une
nature humaine supposée, mais bien de se fonder sur toute la diversité dont
peut faire preuve la nature, et tenter d’y observer des lois sur des pans bien
précis. Si la sélection naturelle favorise les faibles (ce que, en toute bonne
logique, elle ne fait d’ailleurs pas : parce que la question n’est pas de savoir qui
est faible ou fort, mais adapté ou non), le « probléme » en incombe a la vie et

non pas a son découvreur.

II1.1.3. Science et métaphore

a) Science et interprétation

Depuis I'age de Descartes, 'épistémologie est devenue le centre de argument

philosophique posant des questions comme: «Que pouvons-nous

appréhender en tant qu’absolue connaissance ? » et « Quelle est la validité de

187



ce que nous considérons comme connaissance ? ». A ’age métaphysique de la
philosophie, la réponse était simple et prenait la forme de la certitude
théologique. Si la foi semble tombée en désuétude, la question du fondement
¢épistémique demeure intacte. Avec Nietzsche, on assiste a un éclairage
interprétatif : la question n’est plus d’examiner le pouvoir catégorisant de
Pesprit, mais d’appréhender tout mouvement cognitif comme lutte de Iesprit

pour construire du sens :

« ‘Cela sans doute vous le nommez volonté de produire ou tendance vers le but, vers
ce qui est plus haut, plus lointain, plus complexe ; mais tout cela n’est qu’une chose unique,
et un unique secret.

‘Mieux encore périr qu’a cette unique chose renoncer ; et, en vérité, ou sont déclin et
chute des feuilles, la, vois-tu, se sacrifie la vie — a la puissance !

‘Qu’il me faille étre lutte et devenir et but et, entre les buts, contradiction, ah ! puisse
mon vouloir bien déceler aussi sur quelles voies fortuenses il lui faut cheminer !

‘Quoi que je crée et de quelque fagcon que je 'aime — de cela aussitot, et de mon
amour, il me faut étre 'adversaire ; ainsi le veut mon vouloit.

‘Et toi aussi, 6 connaissant, de mon vouloir tu n’es qu’une sente et une empreinte ; au
vrai, méme sur les pas de ton vouloir de vérité, chemine ma volonté de puissance » (Z, II De

la domination de soi)
Si Punique révélation de la science est le chaos :
«L’art est plus puissant que la connaissance, car cest /ui qui veut la vie, tandis que le but

ultime qu’atteint la connaissance n’est autre que ... 'anéantissement. » (FP NT La passion de la

Vérite),

188



la science s’appréhende chez Nietzsche comme une dépression de la vitalité et
contredit la volonté de puissance. Au contraire, les illusions produites par
Pactivité esthétique de Pesprit sont les expressions mémes de la volonté de
puissance en ce qu'elles permettent 'augmentation de la vie. Si la volonté
d’illusion s’oppose chez Nietzsche a une certaine volonté de vérité, le langage
scientifique n’échappe pas a la régle en ce qu’il est une extension du langage

naturel : le vrai s’y identifie a Peffectif.

C’est ainsi que la force de la métaphore incarne dans le discours scientifique
un gage d’efficacité. Parler de «soupe primitive», de «big bang», de
«courbure de lespace-temps», de «double hélice» ou de «sélection
naturelle », n’est pas seulement plus parlant, en des termes simplement
pédagogiques (un discours métaphorique permet en effet un acceés beaucoup
plus aisé a la théorie que la lecture interminable de séries chiffrées...), mais
s'impose comme efficacité méme du discours théorique. Discours qui, I'avait

bien compris Nietzsche, n’échappe pas aux lois proprement évolutives :

« Qu’est-ce donc que la vérité ? Une multitude mouvante de métaphores, de métonymies,
d’anthropomorphismes bref une somme de relations humaines qui ont été rehaussées,
transposées, et ornées par la poésie et par la rhétorique, et qui apres un long usage paraissent
établies, canoniques et contraignantes aux yeux d’un peuple : les vérités sont des illusions
dont on a oublié qu’elles le sont, des métaphores usées qui ont perdu leur force sensible, des
pieces de monnaie qui ont perdu leur effigie et qu’on ne considére plus désormais comme

telles mais seulement comme du métal. » (FP N'T, 1/érité et mensonge au sens extra moral, § 1)

189



b) Nietzsche et le langage scientifique

Pour Nietzsche, tout langage est ainsi rhétorique, expression de relations
anthropomorphiques projetées ensuite sur les relations « réelles » du monde. A
fortiori, si les objets décrits par la science correspondent a une réalité, les mots
qu’elle emploie ne peuvent étre nécessairement qu’une traduction plus ou
moins fidele La réalité comme interprétation, son statut purement interprétatif
ne peuvent s’incarner pour Nietzsche que dans I'impertinence de tout mode
de désignation, de toute tentative de désignation qui se prétendrait
correspondre de facon absolue a la réalité. Les
théories scientifiques ne sont des lors que des interprétations et leur valeur,
comme celle de toute interprétation, est a mesurer et a évaluer en comparaison
d’avec tous les autres types interprétatifs. Toute science ne peut étre pour
Nietzsche que descriptive et non pas explicative (la différence d’entre le
« comment » et le « pourquoi » de la biologie contemporaine). De la sorte, si
on inclut le langage nietzschéen dans le contexte du biologisme du XIXe siecle
(Moore, 2002), sa face biologique revét avant tout une fonction métaphorique.
Le discours physiologiste n'a, en ce sens, quune valeur d'image. Néanmoins,
on ne peut nier que cette épistémologie fictionnelle se congoit dans un cadre
évolutionnaire, et ce des les débuts de 'ceuvre nietzschéenne. Les références
biologiques de Nietzsche expriment son propre biologisme : la vie ne peut étre

interprétée que par la vie méme :

« Jusqu'ici les deux explications de la vie organique #'ont pas abouti, ni celle par la mécanique,

190



ni celle par l'esprit. ]'insiste sur ce deuxcieme échec. L'esprit est plus superficiel qu'on ne croit. Le
gouvernement de l'organisme a lieu d'une maniere qui ne laisse au monde mécanique awssi

bien gn'au monde spitituel qu'un r6le symboligne dans son explication. » (FP X 26 [68] )

Si, pour Nietzsche, la conception de la nature vaut comme interprétation, sans
valeur ni de justification épistémiques comment ne pas la comparer, avec
Moore (2002) — a ceci pres qu’elle refuse toute explication mécaniste —, au

crypto-idéalisme en vigueur dans la biologie allemande de I’époque ?

c¢) Lutopie nietzschéenne ?

Dans son autobiographie critique I guéte inachevée, Katl Popper, entendant
couper court a tout débat sur le réalisme des sciences, énonce que les termes
que nous utilisons pour décrire le monde naturel (y compris le plus
mathématique des langages scientifiques) ne peuvent qu’étre projetés a partir
de notre expérience d’étre humains, tout en ayant évolué depuis le monde
infra-humain. L’essentialisme incarne alors pour Popper lerreur la plus
téconde et la plus enracinée de la métaphysique européenne (et qui est
d’ailleurs une des plus difficiles a éradiquer). Ainsi, comment ne pas y assimiler
un certain perspectivisme nietzschéen, tout en gardant a la vue qu’il est un
essai tout a fait louable pour contrer le positivisme acharné du XIXe siecle ?
En effet, si la volonté et le désir de connaissance apparaissent a Nietzsche
comme une arrogance anthropocentrée — alors que toute science ne peut que

prendre ’homme comme point de départ, méme si elle peut en énoncer sa

191



relativité —, comment ne pas envisager son issue comme I'emprisonnement
irrémédiable dans un systeme symbolique ? Popper semble nous donner la
solution en un certain compromis entre la science et la philosophie

nietzschéenne

Pour Popper en effet, les acquis de la science demeurent des hypotheses qui,
pour avoir été scrupuleusement testées, n'en sont pas pour autant
définitivement établies : on ne saurait démontrer qu'elles sont vraies ; mais
elles peuvent 1'étre. Néanmoins, méme a supposer qu'elles ne le soient pas,
elles restent de splendides conjectures en ce qu’elles peuvent ouvrir la voie a
de meilleures explications. Car dans le monde réel, notre monde toujours
changeant, la situation, et donc les possibilités objectives, les propensions
(propensities), changent constamment. C’est le cas si, comme tout organisme
vivant, nous préférons une possibilité a une autre, ou si nous en découvrons
une que nous avions jusque-la ignorée. Et notre compréhension du monde
elle-méme peut modifier les caractéristiques de ce monde « interprétant »...
C’est ainsi que méme les théories fausses changent le monde (nous le voyons
tous les jours avec la religion), bien que les théories vraies puissent, en général,

avoir une influence plus durable et plus efficace.

Avec la vie, les problémes et les valeurs apparaissent: parce que tout
organisme découvre et résout des problemes et parce quune procédure de
résolution de problemes implique des évaluations, et donc des valeurs. Pour

Popper, la premiere de ces valeurs, l'attitude autocritique, apparait des les

192



premieres productions objectives du vivant comme les toiles d'araignée, les
nids d'oiseau, les barrages des castors en ce qu’ils sont des produits qui
peuvent étre réparés et améliorés. Avec 'émergence de cette attitude, on
assiste a ’émergence de l'approche critique en science — approche que
Nietzsche n’aurait pu que souhaiter —, une approche qui utilise I'arme de la
critique au service de la vérité objective et qui jette les bases d’une théorie

évolutionnaire de la connaissance.

En somme, et pour quitter Popper, le statut interprétatif de la réalité désigne
le fait (objectif) que l'humain peut tenir plusieurs discours sur la réalité.
Néanmoins, rien n'empéche que certains de ces discours soient a leur tour plus
objectifs que d'autres, donc que l'objectivité soit une propriété vérifiable du
discours humain. Si, par exemple : « 'homme est un monstre cruel assoiffé du
sang de ses semblables » et « 'homme est un bipede possédant deux yeux »
sont deux propositions que l'on peut soutenir sur Homo sapiens, la seconde
est plus objective que la premicre en ce qu’elle renvoie a des propriétés
universellement percues du réel observé (I'humain), que I'on peut mesurer et
quantifier. De plus, statistiquement parlant, le fait qu'il existe dans l'ensemble
« humains » bon nombre d'individus doux et pacifiques prouve que la
premicre proposition est fausse dans sa généralité (et sans doute subjective

dans le ressenti qui la fonde).

De méme, la logique est en partie indépendante des contextes : « si A > B et B

> C alors A>C» sert par exemple a décrire des phénomenes

193



indépendamment de la subjectivité des observateurs. On retrouve de plus ce
type d'assertion logique dans toutes les cultures car elles appartiennent
probablement a des noyaux cognitifs du cerveau humain (eux aussi en voie
d'objectivation). Et c’est ainsi pour la factualité : que je puisse décrire un nuage
de mille facons, y compris métaphoriques, n'empéche pas de porter un

jugement sur la proposition factuelle « les nuages annoncent souvent la pluie ».

En ce qui concerne lefficacité scientifique, elle peut aussi étre appréhendée en
termes de précision, d’exactitude etc. sans que le caractere interprétatif de la
réalité en soit en rien altéré, mais le descriptif ne peut étre réduit, purement et
simplement, a du performatif. C’est ainsi que la science ne forme pas
uniquement des descriptions, mais aussi des démonstrations, des
modélisations, des prédictions, etc. Une prédiction est par exemple plus ou
moins vraie, c'est-a-dire qu'elle est plus ou moins confirmée par la réalité
observable (elle l'est 2 100% dans un systéme déterministe et a x % dans un
systeme probabiliste). Une modélisation est plus ou moins efficace, en ce
qu'elle permet de comprendre, reproduire et modifier le phénomene modélisé,

et, a ce titre, la théorie darwinienne n’a de cesse de prouver son efficacité.

IT1.2. Les malentendus

I’opposition de Nietzsche a Darwin repose aussi sur un défaut de lecture, et

ce dans deux directions principales. La premiere concerne la lutte pour

Pexistence, paradigme presque exclusif de la vindicte nietzschéenne. Le

194



second concerne le probléme de la culture.

I11.2.1. Struggle for life

a) La lutte pour I'existence comme défense des faibles ?

Lattaque nietzschéenne de la lutte pour lexistence en particulier et du
darwinisme comme palliatif d’individus faibles ou ratés nous semble la plus
significative d’un défaut de lecture de la part du philosophe. En effet, certaines
assertions darwiniennes de /'Origine des Espéces et tout particulicrement de la

Descendance de ’homme ne laissent pas subsister le doute :

«1l est intéressant de contempler un rivage luxuriant, tapissé de nombreuses plantes
appartenant a de nombreuses especes abritant des oiseaux qui chantent dans les buissons,
des insectes vatiés qui voltigent ¢a et 1a, des vers qui rampent dans la terre humide, si l'on
songe que ces formes si admirablement construites, si différemment conformées, et
dépendantes les unes des autres d'une maniére si complexe, ont toutes été produites par des
lois qui agissent autour de nous. Ces lois, prises dans leur sens le plus large, sont : la loi de
croissance et de reproduction ; la loi d'hérédité qu'implique presque la loi de reproduction ;
la loi de variabilité, résultant de l'action directe et inditecte des conditions d'existence, de
l'usage et du défaut d'usage ; la loi de la multiplication des espéces en raison assez élevée
pour amener la lutte pour 'existence, qui a pour conséquence la sélection naturelle, laquelle
détermine la divergence des caracteres, et I'extinction des formes moins perfectionnées. Le
résultat direct de cette guerre de la nature, qui se traduit par la famine et par la mort, est
donc le fait le plus admirable que nous puissions concevoir, a savoir : la production des

animaux supérieurs. » (05, XV) ;

195



«J'al donné le nom de sélection naturelle ou de persistance du plus apte a cette conservation des
différences et des variations individuelles favorables et a cette élimination des variations

nuisibles. » (OS, 1V)

D’un point de vue strictement physiologique, il est évident que la sélection
naturelle ne « favorise » que des individus suffisamment parés pour résister a
des conditions naturelles difficiles. C’est ainsi que dans la Descendance de
Lhomme, Darwin note une certaine atténuation nocive du processus de

sélection a ceuvre dans les sociétés industrialisées :

« Nous autres civilisés (...) faisons tout notre possible pour mettre un frein au processus de
I’élimination ; nous construisons des asiles pour les idiots, les estropiés et les malades ;nous
instituons des lois sur les pauvres ; et nos médecins déploient toutes leur habileté pour
conserver la vie de chacun jusqu’au dernier moment. (...) Ainsi, les membres faibles des
sociétés civilisées propagent leur nature. Il n’est personne qui, s’étant occupé de la
reproduction des animaux domestiques, doutera que cela doive étre hautement nuisible pour

la race de ’homme. » (DH, V) ;

«Si les freins divers (..) n’empéchent pas les insouciants, les vicieux et les membres
autrement inférieurs de la société de s’accroitre a une vitesse plus rapide que les hommes de
meilleure classe, la nation rétrogradera, comme cela s’est trop souvent produit dans ’histoire

du monde. » (DH, V)

Outre que I'on ne peut reprocher a Darwin de n’avoir lui aussi une pensée de

la décadence, la sélection naturelle peut étre difficilement accusée de

196



promouvoir les faibles.

b) La lutte pour I'existence comme anthropomorphisme ?

Une autre critique nietzschéenne de la sélection naturelle en fait une théorie
fondamentalement anthropomorphiste, voire psychologisante. Si aucune
description humaine ne peut faire I’économie, a un niveau ou a un autre d’un
certain anthropomorphisme, il n’empéche que Darwin souligne a plusieurs
endroits la nature métaphorique de son concept (et des lors les sources

d’ambiguité qu’il renferme) :

«Je dois faire remarquer que j'emploie le terme de Zutte pour l'existence dans le sens général et
métaphorique, ce qui implique les relations mutuelles de dépendance des étres organisés, et,
ce qui est plus important, non seulement la vie de l'individu, mais son aptitude ou sa réussite

a laisser des descendants. » (OS, 11I) ;

« Plusieurs écrivains ont mal comptis, ou mal critiqué, ce terme de sélection naturelle. Les uns
se sont méme imaginé que la sélection naturelle amene la variabilité, alors qu'elle implique
seulement la conservation des variations accidentellement produites, quand elles sont
avantageuses 2 l'individu dans les conditions d'existence ou il se trouve placé. Personne ne
proteste contre les agriculteurs, quand ils parlent des puissants effets de la sélection effectuée
pat I'homme ; or, dans ce cas, il est indispensable que la nature produise d'abord les
différences individuelles que 'homme choisit dans un but quelconque. D'autres ont prétendu
que le terme sélection implique un choix conscient de la part des animaux qui se modifient, et
on a méme argué que, les plantes n'ayant aucune volonté, la sélection naturelle ne leur est pas

applicable. Dans le sens littéral du mot, il n'est pas douteux que le terme sélection naturelle ne

197



soit un terme erroné ; mais, qui donc a jamais critiqué les chimistes, parce qu'ils se servent du
terme affinité élective en parlant des différents éléments ? Cependant, on ne peut pas dire, a
strictement patlet, que l'acide choisisse la base avec laquelle il se combine de préférence. On
a dit que je patle de la sélection naturelle comme d'une puissance active ou divine ; mais qui
donc critique un auteur lorsqu'il parle de l'attraction ou de la gravitation, comme régissant les
mouvements des planétes ? Chacun sait ce que signifient, ce qu'impliquent ces expressions
métaphoriques nécessaires a la clarté de la discussion. Il est aussi trés difficile d'éviter de
personnifier le nom nature ; mais, pat nature, j'entends seulement l'action combinée et les
résultats complexes d'un grand nombre de lois naturelles ; et, par /s, la série de faits que
nous avons reconnus. Au bout de quelque temps on se familiarisera avec ces termes et on
oubliera ces critiques inutiles (...)

On peut dire, par métaphore, que la sélection naturelle recherche, a chaque instant et dans le
monde entier, les variations les plus légeres ; elle repousse celles qui sont nuisibles, elle
conserve et accumule celles qui sont utiles ; elle travaille en silence, insensiblement, partout
et toujours, dés que l'occasion s'en présente, pour améliorer tous les étres organisés
relativement a leurs conditions d'existence organiques et inorganiques. Ces lentes et
progressives transformations nous échappent jusqu'a ce que, dans le cours des dges, la main
du temps les ait marquées de son empreinte, et alors nous nous rendons si peu compte des
longues périodes géologiques écoulées, que nous nous contentons de dire que les formes

vivantes sont aujourd'hui différentes de ce qu'elles étaient autrefois. (OS, IV)

De plus, cette critique nietzschéenne semble plus ou moins vaine si I'on
considere que ’hypothese de la volonté de puissance releve elle aussi, et sans
doute plus encore, d’'un certain psychologisme anthropomorphique. En effet,
si la volonté de puissance tend a se comprendre comme hypothese
concurrente de la lutte pour I'existence, sa formulation ne tire pas toutes les

conséquences de la mise en garde que Nietzsche lui-méme lance dans le Gai

198



Savoir

«Mise en garde. — Gardons-nous de penser que le monde serait un étre vivant (...) Nous
savons d’ailleurs a peu pres ce qu'est I'organique : et ce que nous percevons d’infiniment
dérivé, de tardif, de rare, de fortuit sur la croute de la terre, nous itrions jusqu’a l'interpréter
en tant que I'essentiel, 'universel, 'éternel comment le font ceux qui nomment le tout un

organisme ? Voila qui me dégotte. » (GS, §109)

Comme s’interroge Ansell-Pearson (1997, 105 sq.) Nietzsche s’oppose-t-il
réellement a toute 'anthropomorphisation de la nature ? Sl est illégitime de
considérer, comme le ferait Darwin, que la vie entend se préserver, comment
alors prétendre que toute vie est « volonté de puissance » ? Au contraire, ne
pouvons-nous voir (a tort ou a raison c’est un autre débat) la volonté de
puissance comme la légitimation d’un aristocratisme (PBM 257 et 259) et
lassimiler a une extension du darwinisme social. En tant qu’il assigne une
valeur politique a sa sélection, comment Nietzsche peut-il justifier ’hypothése
de la volonté de puissance comme émergeant uniquement de la vie naturelle :
Nietzsche tomberait-il dans la critique qu’il faisait alors a David Strauss ? C’est
ainsi que Gregory Moore (2002), plus sévere, affirme que loin d’avancer une
critique cohérente et pertinente de Darwin, Nietzsche ne fait que réitérer les
erreurs et les incompréhensions de ses contemporains. Comme eux, il voit un
langage strictement métaphorique et une interprétation de la nature
anthropomorphique dans la biologie moderne. La volonté de puissance n’est
donc qu’essentiellement une Bildungstrieb et c’est ainsi que Nietzsche vy

amalgame des théories non-darwiniennes comme celles de Nigeli (le principe

199



de perfection), Roux (la lutte interne) et Rolph (le principe d’insatiabilité).
Méme si Nietzsche refuse de voir I’évolution comme un progres, comme une
progression linéaire des formes organiques, méme s’il argue que I'apparente
finalité des organismes est la résultante d’une lutte contingente, méme s’il nie
que l'instinct de préservation puisse guider les actions de tous les organismes,
le philosophe réintroduit I'aspect téléologique de I’évolution en voyant dans la

nature une force vitale qui recherche 'augmentation de puissance.

II1.3. Les convergences

II1.3.1. Une nouvelle vision du monde : contre la religion

a) La mort de Dieu

« J'arrive trop tot, dit-il ensuite, mon temps n'est pas encore venu. Ce formidable événement
est encore en marche et voyage - il n'est pas encore parvenu aux oteilles des hommes. Il faut
du temps a la foudre et au tonnerre, il faut du temps a la lumiére des astres, il faut du temps
aux actions, apres leur accomplissement pour étre vus et entendus. Cette action-la leur est
encore plus lointaine que les astres les plus lointains - ef pourtant ce sont eusc qui l'ont accomplie ! »
On raconte encore que ce méme jour I'homme insensé serait entré dans différentes églises
ou il aurait entonné son Reguien aeternam Deo. Jeté dehors et mis en demeure de s'expliquer, il
n'aurait cessé de repartir : « Que sont donc ces églises, si elles ne sont les caveaux et les

tombeaux de Dieu — ? » (GS, § 125)"

La figure de I'Insensé venant avec sa lanterne clamer la mort de Dieu est peut-

70 Voir aussi GS, § 343

200



étre 'une des plus célebres de Nietzsche. Comparable a épreuve de Iéternel
retour, la nouvelle de la mort de Dieu est réjouissante pour certains,
déprimante pour d’autres qui se réfugient dans le nihilisme.”" A cette maladie
moderne, Nietzsche répond par le risque et la tension de I'arc. Cette nouvelle
affirmation se veut un combat contre les forces nuisibles d’un systéme faisant
de « Dieu », « Vérité », « Cause » et « Morale » les termes d’un unique réseau

généalogique :

« Réaction

De [origine de la religion

De méme que, aujourd’hui, un homme inculte croit que, lorsqu’il se fache, la cause en
est la colére, que, s’il pense, c’est I'esprit qui est en cause, et 'ame, de ce qu’il a des
sentiments, bref, de méme aujourd’hui encore, on pose sans réfléchir une masse d’entités
censées étre des causes : de méme 'homme, 2 un niveau encore plus naif, expliquait les
mémes phénomenes a l'aide d'entités psychologiques personnifiées. Tous les états qui lui
semblaient étranges, exaltants, confondants, il s’arrangeait pour y voir une obsession, un
ensorcellement au pouvoir d'un étre personnel. C'est ainsi que le chréten, le type d'homme
le plus naif et le plus arriéré de nos jours, ramene l'espérance, le calme, le sentiment de «
délivrance » a une inspiration psychologique procédant de Dieu : chez lui, type
essentiellement souffrant et inquiet, il est normal que les sentiments de bonheur, d'élévation
et de paix apparaissent comme /'étrange et ['étranger, ce qui a besoin d'étre expliqué. Chez les
races sensées, fortes et pleines de vie, c'est surtout I'épileptique qui suscitait la conviction
qu’une puissance étrangére est 4 I'ceuvte; mais également toute « aliénation » qui s'en rapprochait,
pat exemple celle de l'enthousiaste, du pocte, du grand criminel, celle des passions telles que

I'amour ou la vengeance, sert a inventer des puissances extra-humaines. On associe un état a

71 GS, § 357

201



une personne : et l'on affirme que cet état, quand nous le ressentons, est da a l'action de
cette personne. En d'autres termes : dans la création psychologique de dieux, un état, pour

étre effet, est personnifié en une cause» (FP X1V, 14 [124])

De méme, la nouvelle philosophie nietzschéenne ne peut se contenter de
’assimilation ou de la tolérance vis-a-vis du christianisme en particulier et de la
religion en général : c’est la un systtme antagoniste a la vie qui, face a

Paffirmation vitale, ne peut qu’étre combattu et exclu :

«On appelle le christianisme la religion de la compassion. L.a compassion est I'opposé des
émotions toniques qui élevent I’énergie du sentiment vital : elle a un effet déprimant. Cest
perdre sa force que de compatir. Par la compassion s’augmente et s’amplifie la déperdition
de forces que la souffrance, a elle seule, inflige déja a la vie. Quant a la souffrance, la
compassion la rend contagieuse. Dans certains cas, elle fait que la somme de vie et d’énergie
vitale perdue est absurdement disproportionnée a 'importance de sa cause (— cas de la mort
du Nazaréen — ). Cest la le premier point de vue ; mais il en est un autre, encore plus
important. Pour peu que 'on mesure la compassion a la valeur des réactions qu’elle suscite
habituellement, le danger qu’elle fait courir a la vie apparait sous un jour encore plus cru. La
compassion contrarie en tout la grande loi de I’évolution, qui est la loi de la sékction. Elle
préserve ce qui est mur pour périr, elle s’arme pour la défense des déshérités et des
condamnés de la vie, et, par la multitude des ratés de tout genre qu’elle maintient en vie, elle
donne 2 la vie méme un aspect sinistre et équivoque. On a osé appeler la compassion une
vertu (dans toute morale aristocratique, elle passe pour une faiblesse). On est méme allé plus
loin: on en a fait /z vertu par excellence, la source et l'origine de toutes les vertus, dans
Poptique, il est vrai, — et c’est un point a ne jamais oublier — d’une philosophie qui était
nihiliste et qui avait pris pour devise la négation de la vie. En cela Schopenhauer était dans le

vrai : par la compassion, c’est la vie qui se trouve niée, qui #érite d’autant plus d’étre niée. La

202



compassion est la praxis du nihilisme. Répétons-le : cet instinct dépressif et contagieux
contrarie les instincts qui visent a conserver et a valoriser la vie : tant comme multiplicatenr de
la misére que comme conservatenr de tout misérable, il est linstrument principal de
laggravation de la décadence. La compassion vous gagne a cause du #éant!..On ne dit pas
‘néant’ : a la place on dit ‘au-deld’, ou ‘Dieu’ ou ‘vraie vie’, ou bien ‘nirvana’, ‘rédemption’,
‘béatitude’... Cette innocente rhétorique née de I'idiosyncrasie religieuse et morale apparait
beanconp moins innocente dés que 'on comprend guelle tendance se drape ici dans le manteau des
grands mots : C’est celle de Uhostilité a la vie. Schopenhauer était hostile a la vie : ¢'est pour cela
qu’il fit de la compassion une vertu... Aristote voyait dans la compassion, c’est bien connu,
un état maladif et dangereux, dont il fallait de temps a autre se purger : il concevait la
tragédie comme un purgatif. En vérité, par simple instinct de la vie, chaque fois que I'on se
trouve en présence d’une accumulation de compassion maladive et dangereuse comme dans
le cas de Schopenhauer (ou celui de toute notre décadence littéraire et artistique de Saint-
Pétersbourg a Paris, de Tolstof a Wagner), on devrait lui décocher ses « pointes » les plus
acérées, afin qu’elle ¢éve... Rien n’est plus malsain, au milieu de notre malsaine modernité,
que la compassion chrétienne. Cest / qu’il nous faut étre médecins, c’est 4 qu’il nous faut
étre impitoyables, c’est /2 qu’il nous faut porter le scalpel — voila ce qui 7ous est réservé, voila
notre philanthropie, a nous, c’est en cela que noxs sommes philosophes, nous, les

Hyperboréens... » (AC, 7)

Si Nietzsche s’attaque aux valeurs de la culture judéo-chrétienne, c’est qu’il les
appréhende en tant que produits identiques a la morbidité des pessimisme et
nihilisme européens. Pour ce faire, il subvertit le concept de dégénérescence
(Moore, 2002, 139), ironise a son sujet pour retourner les valeurs chrétiennes

(explicites ou implicites, religieuses ou laicisées) contre elles-mémes et I’étend

afin de les mettre en question. Pour Nietzsche, la fin du XIX€ siecle n’est pas

simplement une période décadente, elle est aussi celle de I'apothéose dun

203



processus ayant débuté avec les débuts de ’hégémonie chrétienne.

Cest ainsi que la «mort de Dieu» apparait comme une incrédulité
fondamentale envers toute explication métaphysique ou théologique et
s’exprime comme une invitation a devenir soi-méme créateur d’'un monde,
réinterprété de maniere naturaliste. Les hommes n’ont plus a s’identifier a des
demi-dieux, au centre ou a la finalité cosmiques. Dans ce sens, 'humain ne
différe pas des autres organismes naturels qu’il cotoie dans son environnement
et sa raison ne procede en rien d’une volonté divine. Elle ne lui fait accéder en
aucun cas a des vérités nécessaires, universelles et inconditionnelles mais se
révele étre plutot un agencement complexe, une nécessité vitale permettant de

maitriser, de fagon illusoire, un devenir temporel chaotique :

«La nécessité de se faire comprendre, lors d'un grand danger, que ce soit pour se porter
assistance ou pour s'asservir les uns les autres, n'a pu rapprocher que ce type d'hommes
primitifs qui étaient capables d'exprimer les mémes expériences avec des signes identiques :
étaient-ils trop différents qu'ils se comprenaient mal quand ils essayaient de communiquer
par signes : le rapprochement, et donc finalement le troupeau ne réussissait pas alors a se
former. D'ou il résulte qu'au total et dans I'ensemble, la communicabilité des expériences (ou
des besoins, ou des attentes) est une puissance qui sélectionne, qui dresse : les hommes les
plus semblables ont le dessus. La nécessité de penser, tout ce qui est conscient, n'est intervenue
que sur la base de la nécessité de se faire comprendre. D'abord des signes, puis des concepts,
finalement la «raisony, au sens habituel. La vie organique la plus riche peut en elle-méme se
dérouler sans conscience : mais aussitot que le maintien de cette vie est lié a la coexistence

avec d'autres animaux, une nécessité du conscient surgit également. » (FP XI, 30 [10])

204



Dans ce sens, la religion en tant que création humaine répond aux mémes
nécessités que la conscience, la catégorisation ou l'objectivité : celles de la
formation de clans, de hordes, d’organismes sociaux dont le fonctionnement

dépend du choix d’un standard, d’une référence, d’une vérité.

b) Matérialisme et antifinalisme

Le premier projet de Darwin était de devenir prétre de I’Eglise anglicane.

Quelques années plus tard, il notait :

«Jai été si violemment attaqué par les orthodoxes que mon désir de jeunesse en devient

aujourd’hui grotesque. » (1958 [1876])

En effet, la publication de ’hypothese de I'évolution par sélection naturelle ne
pouvait que renforcer le doute sur Pautorité biblique pour laquelle la création
et la perpétuation du monde dépendaient dune substance extérieure et
incréée. Selon cette théorie, ’humanité était une création divine, se distinguant
des autres par le privilege du libre-arbitre : apprendre que ’'homme possédait

pour cousin un singe n’allait vraiment pas de soi :

« L’homme dans son arrogance se pense comme une grande ceuvre et exige le prix d’une
intervention divine. Cela me parait plus humble mais aussi plus vrai de le considérer comme

généré a partir des animaux. » (Nozebook C)

S’il est vrai que ’Angleterre victorienne ne prenait plus la Genese a la lettre, la

205



publication de I’'Origin of Species apparait néanmoins pour beaucoup comme

une profanation.

Dans son autobiographie, Darwin montre la dimension radicalement
antifinaliste de sa théorie. Si les especes évoluent, elles le font grace a des

mécanismes entiérement naturels et sans finalité.

«1ls [certains naturalistes| croient que beaucoup de structures ont été créées pour leur beauté
se reflétant dans les yeux des hommes ou pour d’autres variétés. Si cette doctrine est vraie,

elle serait absolument fatale a2 ma théorie » ;

« Si on peut prouver qu’une seule partie de la structure d’une seule espéce a été créée en vue
du bien exclusif d’autres especes, cela annihilerait ma théorie, parce que cela ne pourrait pas

étre produit par la sélection naturelle. » ;

« 1l me semble qu’il n’y a pas plus de dessein préconcu dans la variation des étres organisés

que dans la direction du vent.» (1958 [18706])

On pourrait objecter a cette profession de foi antifinaliste, le terme de
« Créateur » que Darwin utilise ostensiblement dans le dernier paragraphe de
I'Origin. Mais d’une part, ce serait sans compter la conscience méme de
Darwin, qu’il exprima 2 son ami Hooket”, de s’étre littéralement « aplati »
devant l'opinion publique. D’autre part, le terme « Créateur » apparait a cette
place symbolique dans la troisieme édition de I’Origin, alors qu’il est absent des

deux premieres au méme endroit. Il s’agit donc a I’évidence d’une concession

72 Lettre a J.D. Hooker, 29 mars 1863

206



rhétorique et tactique face aux réactions outrées de certains milieux religieux et

des pressions plus personnelles de son épouse (Thomson, 2003).

Tres tot dans son évolution intellectuelle, Darwin avait déja saisi les

conséquences de sa pensée :

« Etudier la métaphysique comme elle a toujours été étudiée me semble aussi inefficace que
vouloir comprendre I'astronomie sans I'aide de la mécanique. L’expérience démontre que le
probleme de Pesprit ne peut étre résolu en attaquant directement la citadelle. L’esprit est une
fonction du corps. Nous devons posséder une base solide a partir de laquelle tirer notre

argumentation. » (Nozebook N et M, 4 octobre 18387)

Pour Darwin en effet, il n’y a pas de concession a faire : les variations sont

affaires de hasard et c’est a la sélection qu'incombe la tache du tri :

« Nous n’avons pas plus a parler de la variation comme ordonnée et guidée qu’un astronome
discutant la chute d’un aérolithe ne doit attribuer celle-ci a une cause intelligente, selon un

plan préconcu et défini. » (Lettre a Charles Lyell, 21 aout 1861)

Pas de contre-sens cependant : évolution et la sélection ne sont pas du tout
les enfants du hasard comme pourrait le laisser croire un pur
« contingentisme » défendu par des auteurs comme Stephen Jay Gould™. Le

hasard intervient dans les mutations ou dans les modifications de

73 Soit vingt et un ans avant la publication de 1’ Origin ; le 16 aolt de la méme année, il notait de méme : « L’origine de
I’homme a été¢ démontrée. La métaphysique doit prospérer. Celui qui comprend le babouin contribuera davantage a la
métaphysique que Locke ».

74 The Panda’s Thumb. More Reflections in Natural History, 1980 trad.fr. : Le pouce du panda. Les grandes énigmes de
I’évolution, 1982

207



Penvironnement (une chute de cométe par exemple), mais la sélection est
avant tout un principe de nécessité : ce qui a survécu a plus de valeur

adaptative que ce qui a disparu :

« 11 existe beaucoup plus de maniéres de mourir que de manicres de vivre. » Dawkins (1989,

[1976]

Si Darwin craint de s’attirer les foudres de I'opinion publique en appréhendant
I’évolution naturelle comme un antifinalisme, c’est parce qu’il s’agit la d’une
riposte a l'argument du dessein (design), argument dominant les sciences
naturelles a ’heure de la parution de I’Origin of Species. A la suite de la cause
finale d’Aristote pour laquelle chaque chose existe en fonction d’un devoir-étre
(telos) et de la pensée chrétienne ayant fait de Dieu la source du devoir-étre de
toute chose, la nature est analysée pour les tenants de la théologie naturelle
comme Paley” en fonction d’un certain dessein. Selon la métaphore-type de
I’horloge, seul un esprit doué de volonté pouvait avoir créé les harmonies de la

nature :

«Lhomme dans son arrogance, se pense lui-méme comme un formidable ouvrage
demandant le prix d’une intervention divine. Cela me semble plus humble, et peut-étre

méme plus vrai de le considérer comme créé a partir des animaux. » (Darwin, Notebook C)

Comme I'a rappelé Daniel Dennett (1995), le mécanisme de sélection naturelle

est un processus aveugle, un algorithme, c’est-a-dire une somme d’instructions

75 Natural Theology, or Evidence of the existence and attributes of the Deity collected from the appearances of Nature,

1802

208



automatiques remplissant une certaine fonction. Grace a cet algorithme, des
ordres transitoires se construisent selon un processus d’auto-émergence.
L’évolution est un processus buissonnant et ouvert qui teste les possibles

selon le procédé d’essai et d’erreur. La vie n’a jamais en téte ce qui doit venir.

Deés lors, le concept méme de Dieu devient une « hypothese superflue » (Mayr,

1982) :

« 1l est irréligieux, ce livre ne Iest pas plus que la nature elle-méme. » (Rostand, 1982, [1947]

La théorie de I’évolution est avant tout un matérialisme : 'ensemble des étres
vivant aujourd’hui procedent des premieres formes de vie apparues sur Terre
voici 3,5 milliards d’années et cela sans intervention nécessaire d’une entité
extérieure et surnaturelle. La vie est une matiere qui s’est progressivement
organisée selon un « bricolage » (Jacob) ou une «ingénierie » (Dennett).
L’organisation de cette maticre vivante réside dans les propriétés du code
génétique qui est producteur d’informations c’est-a-dire de régularités. Telle
suite de bases chimique produit tel acide aminé, telle suite d’acides aminés
produit telle protéine, tel assemblage de protéines produit tel tissu etc. La vie
obéit a des lois biologiques, chimiques et physiques, mais elle est indépendante
de toute détermination métaphysique. Cela n’empéche certes pas de croire en
un dieu personnel, mais cette croyance ne peut plus étre démontrée
rationnellement comme le souhaitait la théologie naturelle. La théorie

darwinienne est un outil de sécularisation, incompatible avec les dogmes des

209



religions révélées concernant la création du monde et 'apparition de ’homme.
Le darwinisme ruine enfin le dualisme de la matiere et de Uesprit. L’esprit est
une propriété générale des organismes dotés d’un systeme nerveux central,
Pesprit humain présentant certaines particularités. Dans tous les cas, cet esprit
survient de la mati¢re et non de quelque principe vital ou souffle divin sans

base matérielle. Pour Darwin, la « divinité [est] la sélection naturelle » :

« Si je voyais un ange descendre du ciel pour nous enseigner le Bien, et si, d’autres 'ayant vu
comme moi, je m’étais assuré que je ne suis point fou, je croirais a un dessein préétabli. Si je
pouvais étre pleinement persuadé que ’ame et la vie sont, d’une maniére que nous ignorons,
la fonction d’une autre force impondérable, je serais convaincu. Si P’homme était fait de
cuivre et de fer, et s’il n’avait aucun rapport avec aucun des autres organismes n’ayant jamais
vécu, je serais peut-étre convaincu. Mais c’est de I'enfantillage que d’écrire ainsi. » (Lettre a

Asa Gray, 17 septembre 1861)

c) La religion comme obsolescence : dernier homme et

primate pensant

Apres la chute de PEmpire romain, le christianisme s’est imposé a la pensée
occidentale. La toute-puissante hiérarchie de I’Eglise introduit un mode de
raisonnement nouveau : I’abolition de la liberté de penser. La parole divine,
révélée par les Saintes Ecritures, en tant que mesure de toute chose prend
alors le pas sur la raison. Face au chaos intemporel des Anciens, les religions
juive et chrétienne pronent la croyance en un auteur de tous les éléments du

monde, créateur d’un ordre « ex nzbilo » et qui se terminerait, selon sa volonté,

210



le jour du Jugement Dernier. Si la théorie de ’évolution peut heurter le sens
commun, elle apparait encore plus comme un danger pour les religions du
livre. Si 'autorité d’'un dieu créateur est remise en question, il en va de méme
pour celle de ses serviteurs, de leur hiérarchie et de leurs institutions. Ainsi,
plus qu’un simple choc symbolique, la théorie de TIévolution peut
s’appréhender comme une subversion politique dans un pays ou, encore
aujourd’hui, le monarque est aussi chef de I'Eglise officiclle. Mais ses
conséquences ne se limitent pas a ’Angleterre victorienne, ni a des Ftats non

laics.

«Je leur veux parler de ce qui est le plus méprisable ; or c'est /e dernier homme.

Et de la sorte patlait au peuple Zarathoustra

Le temps est venu pour 'homme de se fixer sa fin. De sa plus haute espérance le temps est
venu pour 'homme de semer le grain.

Riche assez est encore pour cela son terreau. Mais pauvre un jour et domestiqué sera ce
terreau et lors n'en pourra naitre arbre de haute stature.

Malheur ! Arrive le temps ou I'homme au-dessus de 'homme plus ne lancera la fleche et le
temps ou de vibrer désapprendra la corde de son arc !

Je vous le dis, pour pouvoir engendrer une étoile qui danse il faut en soi-méme encore avoir
quelque chaos. Je vous le dis, en vous-mémes il est encore quelque chaos.

Malheur! Arrive le temps ou de I'homme ne naitra plus aucune étoile. Malheur ! Arrive le
temps du plus méprisable des hommes, qui lui-méme plus ne se peut mépriser.

Voyez | Je vous montre /e dernier homme.

¢ Qu'est-ce qu'amour? Qu'est-ce que création ? Qu'est-ce que nostalgie ? Qu'est-ce qu'étoile ?
> — ainsi demande le dernier homme, et il cligne de I'eeil.

La Terre alors est devenue petite, et sur elle clopine le dernier homme, qui rapetisse tout.

Inépuisable est son engeance, comme le puceron ; le dernier homme vit le plus vieux.

211



¢ De I'heur nous avons fait, la découverte ’, — disent les derniers hommes, et ils clignent de
I'ceil.

Ils ont abandonné les régions ou dur était de vivre, car de chaleur on a besoin. On aime
encore le voisin et I'on se frotte 2 lui, car de chaleur on a besoin.

Maladie et méfiance sont a leurs yeux péché ; on les aborde précautionneusement.

(Zarathoustra, Prologue, §5)

Dernier homme et primate pensant : pour Darwin, comme pour Nietzsche,
’homme est le produit d’une I’évolution. L’appréhension de la pensée et des
fonctions cognitives supérieures sur ce méme schéma peut géner un certain
anthropocentrisme. Ce dernier en devient alors aveugle et sourd a toute

hypothése ou interprétation contraire a sa logique :

« L’homme, une petite espéce animale exagérément gonflée, qui — heureusement — n'a qu'un
temps ; la vie sur terre méme, un instant, un accident, une exception sans suite, quelque
chose qui pour le caractére général de la terre reste sans conséquence ; la terre méme,
comme tous les astres, un hiatus entre deux néants, un événement sans plan, raison, volonté,
conscience de soi, la pire sorte de nécessité, la stupide nécessité... Contre cette considération,

quelque chose se révolte en nous : le serpent de la vanité nous suggere : “Tout cela doit étre

faux : car cela révolte...” » (FP X1V, 16 [25])

Face a une réalité chaotique, ou toute interprétation n’a de valeur que relative,
ou tout pourrait étre autrement, la théorie de I'évolution et la philosophie de
Nietzsche «engendrent une étoile qui danse » et incarnent un défi au

nihilisme.

212



« Chaque fois que vous comprenez quelque chose, la religion devient de moins en moins
crédible. La découverte de la double hélice et la révolution génétique qui a suivi nous offrent
un socle pour penser que les pouvoirs traditionnellement réservés aux dieux deviendront un

jour les notres. »

Cette phrase de James Watson, co-découvreur avec Francis Crick™ de la
structure en double hélice de PADN;, peut résumer le combat que menent
certains scientifiques —ceux qui n’ont opté ni pour 'entente cordiale, ni pour la
collaboration — contre la religion. Récusant tout arricre-monde et tout

dogmatisme, il est comparable au dernier combat nietzschéen.

I11.3.2. Culture et nature : instincts sociaux et morale

a) La culture : une stratégie adaptative

Si Nietzsche entend opposer sa sélection artificielle a la sélection naturelle de
Darwin, 1a encore, une lecture plus attentive des textes du naturaliste lui aurait
permis de dissiper ce malentendu. L’idée que la culture — en tant
qu’artificialisation de la nature, c’est-a-dire instrumentalisation — est un
phénomene naturel, c’est-a-dire répandu aussi bien dans le monde animal
quhumain est une idée qui commencait déja a fleurir du temps de Darwin”.

La socialité, la moralité et méme la technicité apparemment propres a 'espece

76 Ce dernier déclare de méme : « Je me suis engagé dans la science pour des raisons antireligieuses, cela ne fait aucun
doute. Je me demandais alors qu'elles sont les deux choses qui paraissent inexplicables et qui servent de support aux
croyances religieuses : la différence entre le vivant et le non-vivant, le phénomeéne de la conscience. L'hypothése ‘dieu’
est désormais discréditée. Je suis stupéfait que les gens continuent de préter foi a des propos religieux. » in The
Telegraph, 20 mars 2003

77 Voir par exemple son étude sur les oiseaux a berceau (bow birds).

213



humane se retrouvent chez bien d’autres especes. De méme, d’un point de vue
darwinien (C’est-a-dire du point de vue de la vie en évolution selon les lois
d’adaptation et de sélection), la conscience humaine est une stratégie
adaptative parmi d’autres. Elle se traduit par des atouts favorables dans la lutte
pour la survie et la reproduction. Comme cette conscience est encore bien
jeune (ce que Nietzsche savait d’ailleurs tres bien) : Phumanité est passée de 2
a 0,5 milliards d’individus en lespace de 20 000 ans et son évolution
technoculturelle a connu un rythme exponentiel depuis 2000 ans, sa
« réussite » se déroule toutefois sur un laps de temps trop peu significatif pour

P’évolution.

En tout état de cause, cette conscience ne modifie en rien les regles de la
sélection : ’homme en est simplement devenu un parametre plus complexe
que d’autres. Mais il en demeure un parametre. Comme Darwin I’a montré, et
comme Nietzsche tente de I'illustrer, ’homme utilise sans le savoir le principe
de Iévolution en choisissant certaines caractéristiques intéressantes pour ses
especes domestiques. Aujourd’hui qu’Homo Sapiens devient peu a peu
conscient de I’évolution qui I’a fait naitre, il adjoint la sélection artificielle aux
anciennes sélections naturelle et sexuelle. Sur les autres especes d’abord, et sur
lui-méme ensuite.

b) La morale : une caractéristique strictement humaine ?

Quoiqu’elle s’en défende, I'analyse nietzschéenne de la morale illustre un

certain aspect « traumatisant » du darwinisme : elle assimile ’homme a un étre

214



dont la morale est avant tout subordonnée par une nature amorale. C’est ainsi
que, pour Nietzsche, Thomme demeure le seul étre vivant a avoir encore la
possibilité¢ d’évoluer — son type n’étant pas encore fixé — en ce qu’il n’est pas
encore completement adapté a ses conditions d’existence (en témoigne la
possibilité qu’il a de sombrer dans la dégénérescence ou la stagnation). C’est ici
que l'influence du darwinisme (médié par Spencer et Paul Rée) se fait le plus
significatif. En effet, Spencer comme Nietzsche considerent tous les deux que
des impératifs biologiques peuvent rendre compte des attitudes morales. Tous
deux voient dans Iévolution morale et biologique les deux faces d’un méme
développement progressif au regard d’un type d’homme supérieur. De méme,
avec Paul Rée, il affirme que la moralité, comme tous les cadres réguliers du
comportement, influencent biologiquement les étres humains, en allant jusqu’a

modifier la constitution chimique du corps :

« 1. Faire ressortir certains états et y aspirer. Signification pour le corps.
2. Cette conception du moi surgit d'elle-méme, grace a laquelle le #ype grégaire se maintient.
3. Malaise et mal.

L'irruption de flux moraux entiers comme cortrections apportées au corps.

La morale comme langage métaphorique a propos d'une région inconnue des éfats
corporels. =11 <est> alors encore tout a fait question de volonté et de finalité, et d'absolument
rien d'autre.

1. L'adaptation des désirs corporels I'un a l'autre.
2. L'adaptation du corps a un climat fait s'exprimer certaines morales.
3. Le corps de la caste dominante suscite une morale.

4. Le corps pour le travail nécessaire, et pluralité des travaux.

215



5. La conservation du type produit une morale. Le déclin du type et I'immoralité.
donc transformer le corps apparemment sans moyen chimique — — — en vérité, avec la morale, il

s'agit de transformer la complexion chimique du corps. » (FP IX, 4 [217])

La morale, de la méme fagon que la vérité, apparait a Nietzsche comme une
idiosyncrasie humaine. Sans I'assimiler a un produit de I’évolution, il voit en elle

un hasard malheureux dont le principal effet est dysgénique :

«Le fait gn’'on moralise de maniere tres générale n’a sans doute jamais encore été
considéré comme un probléme. Est-il néessaire que les hommes moralisent sans cesse ? Ou
bien la morale ne pourrait-elle disparaitre comme ont disparu ou sont en train de disparaitre
la pensée astrologique et alchimique ? Nécessaire a quoi ? A la vie ? Or qu’on puisse vivre
sans jugement moral, les plantes et les animaux le prouvent. Ou bien nécessaire a la vie
heureuse ? Les animaux dont on vient de parler montrent que 'on peut en tous cas vivre
plus heureux que les hommes — méme sans morale. Donc, la morale ne saurait ni étre
nécessaire pour la vie en général ni pour étre heureux. (...) si le but que nous avions a nous
fixer était d’étre heureux et de ne pas souffrir, une lente animalisation serait rationnelle : dont
en tout cas ferait aussi partie I'abandon des jugements moraux. Si P’homme ne veut pas
simplement vivre et refuse de vivre plus heureux : que veut-il ? La morale déclare : on doit
agir de telle et telle maniere — pourquoi ‘doit’ ? Par conséquent, la morale ne peut que le connaitre ce
pourquoi, ce but qui n’est ni la vie en général ni le fait d’étre heureux. — Or elle Iignore ! elle
se contredit | Elle ordonne, mais elle est bien incapable de se justifier. — Donner des ordres y est
bien essentiel !

Donc a quoi bon la morale ? Foin de tout ‘tu dois’ | » (FP IX, 7 [73])

Néanmoins, en voyant la morale comme une condition d’existence strictement
> Yy

humaine (ou « sous »-humaine), il semble quelque peu la « darwiniser » :

216



«102. La morale est désormais I'excuse des étres superflus et contingents, de la vermine
débile et imbécile, qui n’étaient pas destinés a vivre — la morale, dans cette mesure, est
miséricorde : elle dit, en effet, a chacun ‘tu es néanmoins quelque chose de trés important” :
ce qui est, en fait, un mensonge. (...)

373. La morale est une manicre préscientifique de se tirer de ’explication de nos passions et
de nos états d’ame. La morale est a la pathologie a venir des sentiments communs ce que

I’alchimie est a la chimie. » (FP IX, 3 [1])

217



Deuxi¢me partie :
Normes, morale, nature et société

I. Un universalisme normatif ?

I.1. Normes : définition

L'étre humain est, en I'état actuel de nos connaissances, le seul membre du
regne animal dont la totalité du quotidien est régi par un ensemble complexe
de regles et de principes. Ces regles et ces principes sont appelés
communément « normes » Les normes délimitent les frontieres d'un
comportement correct et sont actives dans de trées nombreux domaines. Elles
forment ainsi un réseau invisible de structures normatives surplombant
virtuellement tous les aspects de la vie sociale. En général, l'étre humain
assigne aux normes des significations profondes et il n'est pas rare que les
normes géncrent chez les individus des sentiments subjectifs tres forts qui, au
yeux de beaucoup, sont constitutifs de l'essence de I'étre humain et le

définissent.

L'usage commun du terme de « norme » I'assimile a une regle ou a un principe
qui spécifie si certaines actions sont permises, requises ou interdites,
indépendamment de toute institution 1égale ou sociale. Certaines normes sont
reconnues et renforcées par des systémes sociaux (institutions et lois), mais le
cceur de la définition d'une norme veut qu'elle n'ait pas besoin de tels systemes

pour exister, ou encore que les normes possedent une « normativité

218



indépendante ». C'est ainsi qu'une grande majorité d'individus, semble-t-il, sont
motivés a agir conformément aux normes d'une manicre différente qu'ils ne le
sont face a d'autres lois sociales. En bref, et selon la distinction kantienne
classique, les humains sont motivés a agir conformément aux normes en tant
qu'ils les considerent comme des fins ultimes, bien plus que comme des
moyens vers d'autres fins. On parle dans ce cas de « motivation intrinseque ».
Il est bien sGr possible de satisfaire aux normes pour des raisons
instrumentales, mais le désir de conformité intrinseque ajoute une force
supplémentaire substantielle au processus de motivation global. La violation
des normes, par contre, engendre des attitudes punitives bien connues, comme
la colére, la condamnation et les accusations dirigées vers la personne ne
respectant pas les normes - des attitudes qui se transforment souvent en

comportements punitifs.

Présentes dans toutes les cultures, les normes sont aussi omniprésentes dans la
vie humaine, allant des codes religieux aux habits appropriés pour un défunt
lors de son enterrement. L'échelle normative est tres vaste, passant des
broutilles du quotidien a la régulation de processus stratégiques pour la survie
des individus et leurs succes reproductifs : nourriture, choix du partenaire
sexuel, statut social, sexualité, etc. Cependant, si la présence de norme
régissant l'existence des individus est universelle, le contenu de ces normes
varie énormément d'une culture a l'autre. De plus, ces différences suivent un
schéma caractéristique dans laquelle il existe une substantielle homogénéité

entre les normes prévalant ax sezn des groupes et les différences et les points

219



communs décelables entre les groupes. Ce schéma de répartition des normes
est d'ailleurs une source importante d'éléments probants quant aux processus

psychologiques qui les sous-tendent.

I.2. Normes : caractéristiques

I.2.1 Ontogénése normative

Il'y a tout a penser que les normes possedent un profil ontogénétique certain :
le développement de l'esprit normatif humain commengant avec sa naissance
et se développant tout au long de sa vie. Quelque soit son héritage biologique,
pratiquement tout le monde (exception faite des individus souffrant d'un
sévere déficit psychologique) acquiert les normes qui prévalent dans son
groupe culturel, et d'un fagon tres ferme. Il n'existe aucun groupe humain ou
certains individus assimilent les normes en vigueur quand d'autres ne le font
pas. Cet apprentissage se fait d'ailleurs tres tot dans la vie des individus. Tous
les enfants normaux ont une connaissance des régles, d'une facon précisément
normative entre trois et cing ans, et peuvent distinguer ces regles normatives
d'autres regles sociales (Turiel, 1983 ; Nucci, 2001). De plus, des compétences
associées aux normes, comme la capacité de raisonner sur les regles
normatives ou sur la violation de celles-ci apparaissent tres tot. Une étude de
Denis Cummins montre par exemple que les enfants de 3 a 4 ans sont
meilleurs a des taches impliquant un raisonnement sur des normes que

n'importe quelle autre exercice de raisonnement.(Cummins, 1996).

220



D'autres faits attestant de 'ontogenese des normes nous viennent d'une étude
majeure inter-culturelle menée par Henrich et ses collegues ayant utilisé un
paradigme expérimental de jeu standardisé. Bien que cette étude montre une
grande diversité dans les normes de coopération et de justice a travers les
cultures étudiées, elle montre aussi que la variabilité inter-culturelle des normes
chez les adultes ¢était déja présente chez les sujets des 1'age de neuf ans et
persistait a partir de cet age (Henrich et al., 2001). Dans une autre étude inter-
culturelle, Shweder et ses collegues ont examiné les normes morales parmi des
enfants et des adultes de Hyde Park (Illinois) et de Bhubaneswar (Inde ; in
Shweder et al., 1987). Comme dans I'étude d'Henrich, il y avait de nombreuses
différences dans les normes prévalent dans ces deux communautés, mais la
plupart de ces différences étaient déja établies chez les sujets a 1'age de sept

ans.

I.2.2. Motivation intrinseque

La caractéristique la plus évidente des normes (et aussi la plus étudiée) est le
fait qu'elles possedent de puissants effets de motivation sur les personnes qui
les suivent. La philosophie a depuis longtemps souligné que d'un point de vue
subjectif, les normes morales se présentent avec un type unique d'autorité
subjective qui différe de la motivation instrumentale générale. Cette intuition
philosophique ne peut que posséder une forte base factuelle et empirique au
niveau de la psychologie des normes, et le type de motivation associé avec les
normes peut se définir comme une motivation intrinseque. Les individus sont

donc disposé a respecter les normes méme si elles ne sont associés qu'a de tres

221



faibles récompenses matérielles, une réciprocité future, une réputation
améliorée, et méme si la violation des normes a de trés faibles chances d'étre
détectée. Et ce méme si, bien entendu, les sources de motivation d'une méme
personne a un instant donné sont tres diverses. 11 existera donc des cas ou des
personnes intrinséquement motivées a respecter les normes seront aussi
instrtumentalement motivées a le faire. Dans d'autres cas, la motivation
intrinseque peut ¢tre réelle mais les individus n'arriveront pas a respecter les
normes pour des raisons instrumentales. En bref, les individus ne peuvent pas
toujours respecter les normes, mais quand ils le font, il s'agit toujours, bien
que non exclusivement, de motivations normatives intrinseques. Les humains
qui respectent les normes font donc preuve d'une source de motivation
intrinseque les poussant a le faire, et ce d'une maniere qui est toujours

supérieure aux raisons instrumentales seules.

Par exemple, de nombreuses normes poussent les individus a ne pas agir de
maniere égoiste, c'est-a-dire qu'elles poussent les individus a se comporter
d'une fagon qui minimise la satisfaction de leurs préférences égoistes.
Certaines sources anthropologiques et sociologiques appuient cette hypothese.
Un principe central de ces disciplines est que les personnes internalisent les
normes de leurs groupes. Selon l'hypothese de l'internalisation, les individus
font preuve d'un type caractéristique de motivation dans laquelle il valorise
intrinsequement le respect des régles morales méme s'il n'existe aucune
possibilit¢ de sanctionner un non-respect éventuel, et ce d'une source

extérieure (Durkheim, 1968 ; Scott, 1971). L'internalisation peut expliquer un

222



fait visiblement évident et général, a savoir qu'une fois que les individus ont
appris la nécessité de respecter les regles, ils manifestent toute leur vie cette
acceptation. De plus, cette acceptation ne semble pas correspondre a
l'existence de stratégies punitives, ou méme de menaces de punition a chaque
fois que cette acceptation se manifeste. En accord avec I'hypothese
d'internalisation, les données ethnographiques montrent que les individus
respectent les normes en raison de leur caractére absolu, de leur autorité et les

voient comme des réalités extrémement significatives (Edel & Edel, 2000).

Ces particularités des normes suggere que le respect des normes est fondé sur
quelque chose qui dépasse la simple motivation instrumentale. L'économiste
Robert Frank a ainsi déterminé de nombreux cas ot le respect de normes dans
la vie quotidienne ne pouvait simplement s'apparenter au produit d'une
rationalité instrumentale (Frank, 1988). Il examine par exemple le fait de
laisser un pourboire dans un restaurant d'autoroute ou les individus concernés
ont de tres faibles chances de remanger un jour, le fait de se jeter a I'eau pour
sauver une personne qui se noie, de pas faire laisser de détritus sur une plage

isolée ou retourner un portefeuille contenant une forte somme d'argent, etc.

Bien que les données descriptives de ce genre soient relativement importantes,
il existe toujours une possibilité de faire I'hypothese selon laquelle le respect
des normes ne suit pas une logique intrinséque mais est bien motivée par des
raisons instrumentales. Ainsi, le psychologue C. Daniel Batson a étudié de
facon acharnée la structure motivationnelle du comportement d'aide, en

utilisant un certain nombre de paradigmes expérimentaux ingénieux. Les

223



résultats de Batson montrent que le comportement d'aide s'explique largement
par I'hypothéese que les individus valorisent le bien-étre d'autrui comme une fin
en soi (en particulier quand leur empathie est engagée), et non pas par le fait
que ce comportement s'explique de manicere instrumentale, 1'aide étant congue
comme le moyen d'accéder a une réciprocité future ou a I'approbation sociale
(Batson, 1991). Dans leur ouvrage passant en revue ce relatif consensus,
Pilliavin et Charng écrivent par exemple que « il semble y avoir un changement
de paradigme avec la position antérieure selon laquelle ce genre de
comportement est motivé par des raisons égoistes. Au contraire, les théories et
les données actuelles montrent qu'une notion de pur altruisme est fiable — le
fait d'agir pour bénéficier a autrui — et existe réellement comme caractéristique

de la nature humaine. » (Pilliavin et Charng, 1990, p. 27).

Mais les données les plus pertinentes attestant I'hypothese que les personnes
respectent les normes pour des motifs intrinseques proviennent d'études
économiques, ou le respect des normes de justice et de réciprocité peuvent
étre repérées et quantifiées précisément. De nombreuses études montrent par
exemple que dans des jeux expérimentaux standardisés (du type dilemme du
prisonnier ; Marwell et Ames, 1981), les sujets cooperent bien plus que cela
aurait été prédit par l'usage de la rationalité instrumentale seule. Dans de tels
jeux, le choix de la coopération est le choix « juste » a faire, mais l'option de la
trahison est plus avantageuse pour le sujet, qu'importe le choix de l'autre
joueur. De plus, ces résultats sont obtenus méme si les sujets savent

pertinemment que le jeu ne sera joué qu'une fois et que leur identité

224



demeurera anonyme. Le fait que les sujets choisissent largement Poption
«juste » montrent qu'ils respectent les normes d'équité et de réciprocité de
maniere absolue et selon une fin ultime, et non par parce qu'un telle option
correspond a leurs préférences égoistes. D'autres jeux (jeu de l'ultimatum, jeu
du mille-pattes) montrent des résultats similaires (Thaler, 1992, en particulier

les chapitres 2 et 3).

Tout en soulignant la nature intrinséque des motivations a respecter les
normes, la tradition philosophique a aussi déterminé la nature intrinseque de la
motivation a punir la violation des normes. Kant, pour le plus célebres des
rétributivistes, estimait que la punition de la violation des normes morales était
instrinsequement valable, et a sa suite de nombreux philosophes ont endossé
cette position (Ezorsky, 1972, ch. 2, section 2).D'autres philosophes
d'obédience distincte ont aussi reconnu l'importance du réle du devoir dans la
punition dans un domaine moral. Mill, par exemple, soutient que les violations
morales sont celles qui nous font socialement ressentir un devoir a punir (Mill,
1863, ch. 5), et de nombreux philosophes ont aussi soutenu des hypotheses

similaires (Gibbard, 1990, ch. 3 ; Moore, 1987).

Cependant, si les individus sont intrinsequement motivés a punir la violation
des normes, cela ne signifie pas que ces motivations se traduisent toujours par
des comportements punitifs. Des personnes possédant une motivation
intrinseque a punir peuvent tres bien ne pas le faire pour des motifs
instrumentaux. Ces motivations a punir augmentent la probabilité de

comportements punitifs, méme si elles ne se traduisent pas par des

225



comportements punitifs dans tous les cas. Bien qu'un lien fiable existe entre
les violations des normes et les motivations a les punir, ce lien ne se réalise pas

sous la forme de comportement punitif a chaque violation d'une norme.

Une large littérature anthropologique et sociologique atteste du fait que les
violations des normes entrainent a la fois des sentiments punitifs comme la
colere et l'indignation, et des comportements punitifs tels la critique, la
condamnation, I'évitement, I'exclusion et méme 1'agression physique de la part
de la plupart des individus d'une collectivité, et que ces sentiments et
comportements sont dirigés a l'encontre des violeurs de normes (Roberts,
1979 ; Sober et Wilson, 1998). De plus, de nombreux auteurs montrent que la
punition de la violation d'une norme est, de maniere informelle,
universellement présente dans toutes les sociétés. Par exemple, l'ostracisme est
un universel humain (Brown, 1991), comme le sont les ragots et la critique
(Dunbar, 1997 ; Wilson et al., 2000). On note aussi dans toutes les
communautés humaines l'existence de systemes de sanction impliquant
l'ostracisme et le ragot, aux cotés d'autres sanctions informelles, et s'appliquant

a l'encontre de ceux qui transgressent les normes morales (Boehm, 1999 ;

Black, 1998).

De méme, les preuves les plus patentes d'une motivation intrinseque a la
punition des normes nous viennent d'expériences économiques. Depuis le
début des années 1990, on note un regain d'intérét en économie expérimentale
pour étudier les motivations des individus a punir dans des conditions

controlées en laboratoire. Un grand nombre d'études montrent que la majorité

226



des individus sont préts a en punir d'autres malgré un cout important pour
leurs intéréts personnels. Ce genre de données sont trés importantes tant elles
permettent des mesures quantitatives du niveau d'irrationalité instrumentale et
du non-égoisme des motivations a punir autrui en situation de violation

normative.

Prenons par exemple I'étude de Fehr et Gachter (2002). Dans cette étude, 240
sujets divisés en 60 groupes de 4 individus ont été soumis au jeu sur les biens
publics. Chaque groupe recevait 20 unités monétaires et pouvait soit en
investir 14 dans un projet de groupe, soit les garder pour eux. Pour chaque
unité investie, chaque membre recevait 4/10éme d'unité monétaire en retout.
Si un sujet choisissait de ne pas investir, il gardait la totalit¢ de l'unité
monétaire pour lui. Compte tenu de ces rétributions, si tous les sujets
choisissaient l'investissement complet, ils recevaient individuellement 32 unités
monétaires. Si tous les sujets choisissaient de ne pas investir, la paye retombait
a 20 unités monétaires par personne. Fvidemment, si un seul sujet choisissait
de ne pas investir, et que tous les autres membres de son groupe choisissaient
d'investir, il recevait la plus grosse prime, soit 44 unités monétaires (prime au
« parasite »). Le jeu des biens publics détermine donc bien un conflit entre les

intéréts égoistes et l'intérét collectif.

Fehr et Gachter ont étudié deux versions de ce jeu — une version avec et une
sans punition. Dans la version punitive, apres chaque période de jeu (une
période correspondant a un tour de table d'investissement), les sujets étaient

informés des contributions des autres joueurs et avaient la possibilité de punir

227



I'un des membres de leur groupe. Le cott de la punition s'élevait a 1 unité
monétaire pour le punisseur et soustrayait 3 unités monétaires au puni. La
punition était donc un acte qui coutait au punisseur, mais qui coutait encore
plus au puni. Fehr et Gachter changeaient la composition des groupes apres
chaque tour, et ont fait duré le jeu pendant 6 tours. Les sujets ne connaissaient
pas l'identit¢ des membres de leur groupes, ce qui fait quun individu ne
pouvait pas bénéficier personnellement d'en punir une autre, ou ne pouvait
construire sa réputation en contribuant aux punitions. Ainsi, puisque la
punition dissuadait le parasitisme, cette dissuasion était bénéfique pour les
autres. Dans la version sans punition, les sujets jouaient un jeu identique mais
sans possibilité de punir personne. Tout d'abord, Fehr et Gachter ont trouvé
que dans la version du jeu sans punition, les joueurs investissaient plus que
dans la version avec punition, ce qui concorde avec I'hypothese que les normes
de justice sont poursuivies pour des motifs intrinseques. De plus, dans la
version avec punition, Fehr et Gachter ont déterminé que les sujets punis
¢taient sanctionnés de maniere réguliere et sévere. Durant les six tours de jeu,
84,3% des sujets ont puni au moins une fois, et 34,3 % l'ont fait cinq fois ou
plus. Vu qu'ils savaient qu'ils allaient changer de groupe a chaque tour, et que
leur identité restait cachée, leurs motivations a punir ne pouvaient étre

expliquées en termes de rationalité égoiste.

Certaines études encore plus récentes ont fait preuve de résultats similaires.
Dans de nombreuses situations expérimentales, les sujets en punissent

d'autres, méme si cela leur en coute et méme s'il n'y a personne pour observer

228



et attester de la violation des regles normatives ou d'une certaine conception
normative d'équité, et méme s'ils ne sont pas directement lésées par la
violation de la norme (Fehr et Fischbacher, 2004 ; Carpenter et al., 2003). De
méme, notre expérience de tous les jours nous montre bien que la violation de
normes entrainent de puissants sentiments d'indignation, méme chez des
personnes qui ne sont pas directement concernées par la violation — ce qui
appuie l'idée que la punition ne répond pas a des motivations instrumentales

ou égoistes mais est la aussi soumise a une motivation de type intrinseque.

Enfin, un autre point confirmant cette hypothése est que, méme si les enfants
sont éduquées pour connaitre le contenue des normes a respecter, on ne leur
dit que rarement que la punition est nécessaire. Pourtant, les enfants qui
acquicrent des regles normatives font systématiquement preuve de
comportements punitifs a l'encontre de ceux qui transgressent les codes
normatifs. Par exemple, si on apprend aux enfants que de taper les bébés est
mal, il n'y a pas besoin de leur dire pour qu'ils ressentent des sentiments de
haine, d'hostilité et d'autres sentiments et comportements punitifs a I'encontre

de ceux qui frappent les bébés (Edwards, 1987).

I.3. Schéma de distribution et généalogie affective des normes

1.3.1. Schéma de distribution

Lorsqu'on interroge la répartition des normes, une question se pose

229



immédiatement : y-a-t-il des normes qui soient universellement présentes dans
tous les groupes humains ? La réponse a cette question est délicate, car de
nombreux candidats a [l'universalité normative sont problématiques,
analytiquement patlant : ils sont rares a pouvoir étre vus comme de réels
universaux moraux uniquement en fonction de leur sens. Par exemple, les
propositions «le meurtre est mauvais » ou « le vol est mauvais » ne peuvent
¢tre des universaux légitimes, car le meurtre signifie « tuer quelqu'un d'une
facon qui n'est pas permise » et le vol signifie « prendre quelque-chose a
quelqu'un d'une facon qui n'est pas permise ». Il est donc important de définir
les normes dans un cadre de vocabulaire qui ne soit pas lui-méme normatif ou
moral. Bien qu'analytiquement les principes « le meurtre est mauvais » ou « le
vol est mauvais » puissent étre vus comme des universaux normatifs, les régles
spécifiques qui régissent les conditions sous lesquelles tuer quelqu'un ou lui
prendre une de ses possessions ne sont pas permis varient énormément selon

les groupes humains.

Cependant, il existe bel et bien un schéma de distribution des normes a travers
les groupes humains qui ne tient pas uniquement de 1'aléatoire. On remarque
certains types de normes qui se retrouvent partout, méme si cette identité se
congoit a un niveau parfois tres générique. Par exemple, la grande majorité des
sociétés possedent des lois qui interdisent de tuer quelqu'un, de l'agresser
physiquement, ou encore d'avoir des relations sexuelles avec une personne de
sa famille (ou inceste). De méme, pratiquement toutes les sociétés ont des

regles qui encouragent le partage, la réciprocité et l'aide des personnes dans le

230



besoin (Cashdan, 1989). et qui régulent l'activité sexuelle des individus, en
particulier des adolescents (Bourguignon & Greenbaum, 1973). Et la plupart
des sociétés ont des regles qui promeuvent I'égalité et 1'équité sociale. Ainsi,
dans quasiment l'ensemble des sociétés de chasseurs-cueilleurs, les individus
qui tentent d'accéder a une part disproportionnée de ressources, de femmes
ou de pouvoir sont durement réprimandés (Boehm, 1999). D'autres exemples

impliquent la justice sociale, la parenté ou le mariage.

Si la similitude normative ne fait aucun doute entre différents groupes
humains, il serait non moins intéressant de voir que la variabilité normative
quant au contenu des régles spécifiques s'applique aussi a des sujets précis.
Prenons par exemple les normes régissant la nuisance a auntrui. Méme si des
normes sur la nuisance se retrouvent dans presque toutes les sociétés, la
définition précise de cette nuisance sont tres variables entre les groupes. Dans
les sociétés primitives, pratiquement tout ce qui cause du mal a autrui est
prohibé. Chez les Semai, une population autochtone de la péninsule malaise
qui comptait en 2000 18 000 individus, les coups et les bagarres, les insultes et
les atteintes a I'honneur d'une personne sont inadmissibles. Les Semai sont
d'ailleurs I'un des peuples les plus pacifiques du monde (Robarchek &

Robarchek, 1992).

Mais d'autres groupes permettent un spectre beaucoup plus large de
comportements nuisant a autrui. C'est le cas des Yanomano d'Amérique du
Sud (27 000 individus en 2003) chez lesquels l'usage de la violence pour

résoudre des conflits est permis (et tres commun), quand d'autres

231



manifestations de combats pour l'honneur sont bien plus valorisés que
condamnés (Chagnon, 1992). Chez les Yanomano, la mortalité causée par des
combats intra- et inter-tribaux est trés forte, et pour certains ethnographes,

cette violence est méme l'une des plus élevées du monde (Keeley, 1996).

En plus de cette variabilité dans les types et les niveaux de nuisance permis, les
normes sur la nuisance différent aussi beaucoup quant aux classes d'individus
auxquelles il est permis de nuire. De trés nombreuses sociétés font une
différence entre la nuisance 2a l'encontre d'un individu de la communauté, et un
autre qui n'y appartient pas, et ce méme si tout autant de société ne font pas
cette distinction, du moins de facon tres précise (LeVine et Campbell, 1972).
Certaines sociétés permettent aussi de la violence envers les femmes, les
enfants et les animaux, comme contre certaines castes inférieures ou sous-

groupes sociaux (Edgerton, 1992).

La prohibition de l'inceste est un autre exemple de haut niveau de similitude
normative, avec une grande variabilit¢é au niveau des regles spécifiques.
Presque toutes les sociétés possedent des normes prohibant les relations
sexuelles avec pénétration entre les membres d'une méme famille nucléaire
(inceste fondamental). Mais les interdits de l'inceste dépassent aussi presque
toujours ce noyau familial central. Par exemple, ils s'appliquent tres souvent a
d'autres types de rapports sexuels et s'étendent aussi au-dela de la famille
nucléaire. Mais les facons précises dont l'inceste est interdit sont extrémement
variables (Murdock, 1949). Par exemple, a un extréme, il y a les groupes

exogames, dans lesquels le mariage avec quiconque au sein de son unité tribale

232



propre est considérée comme incestueuse, bien que le délit est rarement
considéré comme étant du méme niveau de gravité que les rapports au sein de

sa famille nucléaire.

Une autre caractéristique du schéma de distribution des normes est que bien
que la plupart des groupes possedent une ou plusieurs régles qui peuvent se
classer dans des thématiques de haut niveau, les généralisations sur les points
communs a travers les groupes ont des exceptions. Par exemple, la
prohibition de l'inceste est souvent cit¢é comme le meilleur exemple d'une
norme étant une caractéristique universelle de tous les groupes humain. Et
méme s'il est vrai que les interdits sur I'inceste fondamental se retrouvent dans
pratiquement tous les groupes humains, sa généralisation n'est pas dénué
d'exceptions. De nombreuses preuves attestent pat exemple de mariages entre
frere et sceur (et de relations sexuelles) en Egypte, alors sous domination
romaine, un comportement ayant été ouvertement pratiqué et sans vergogne.
De plus, des mariages frere-soeur ont aussi été documentés a Hawaii ou dans

'Empire Inca (Durham, 1991).

Pour résumer, il existe trois principales caractéristiques a ce schéma de
répartition des normes. Premicrement, les normes ont tendance a se regrouper
sous certains thémes généraux. Deuxiemement, les reégles particulieres qui
relevent de ces themes généraux sont tres variables, bien que manifestement
thématiquement connectées. Et troisicmement, il y a généralement au moins

quelques exceptions qui s'écartent de la tendance générale.

233



La répartition des normes est aussi intéressante a observer dans le temps.
Description remarquablement faite par le philosophe Shaun Nichols (2002a,
2004, ch. 7) qui s'intéresse précisément au changement des normes dans les
sociétés occidentales durant ces quatre derniers siecles et en souligne les

fondements affectifs.

I.3.2. Généalogie affective des normes

La généalogie de la morale ne se résume pas a la recherche des origines des
sentiments et des comportements normatifs, il s'agit aussi de voir ce qui fait
que certaines normes ont plus de chances que d'autres de perdurer ou, selon la
terminologie naturaliste, de survivre. Les réponses émotionnelles constituent un
ensemble important de mécanismes définissant la viabilité culturelle des
normes. Pour soutenir cette idées, Shaun Nichols (2002a) s'est penché des
sources historiques montrant que les normes protocolaires du XVIeme siecle
gouvernant des comportements provoquant le dégott sont plus a méme de
survive de nos jours que les autres. Ce qui signifie que l'analyse de I'évolution
culturelle doit faire tres attention au role des systemes émotifs dans la

transmission culturelle.

L'idée généalogique de Nichols tient plus de l'anthropologie cognitive que de
la philosophie a proprement patler, et fait sienne I'approche épidémiologique
de l'évolution culturelle (Sperber 1996, Boyer 2000). De ce point de vue,

'évolution culturelle n'est pas analysée en fonction de l'origine des items

234



culturels, mais en fonction de ce qui fait qu'un tel objet survivra plus qu'un
autre. De plus cette approche épidémiologique soutient que les caractéristiques
de la psychologie humaine jouent un role trées important pour déterminer
quels items culturels perdureront a travers l'histoire. Sur cette question,
Nichols souligne que les systemes affectifs sont les plus a méme de déterminer
cette survie différentielle des items culturels. Les réponses émotionnelles, en
particulier, affectent grandement la viabilité des normes. Plus précisément, les
normes interdisant des comportements qui suscitent des émotions négatives
seront plus a méme de survivre que celles qui ont comme objet des questions
plus neutres. Pour ce faire, Nichols analyse certains faits historiques relatifs au
développement des bonnes manicres dans notre culture, et montre que ces
faits historiques prouvent I'hypothéese selon laquelle les normes prohibant des
comportement émotionnellement génants sont plus a méme de survivre que
d'autres. Le role des émotions dans la survie des normes pourrait aussi
expliquer pourquoi certaines normes centrales prévalent dans notre culture.
Dans ce sens, la généalogie normative de Nichols n'est pas fondamentalement
adaptative, et correspond d'ailleurs avec les vues darwiniennes (DH, chapitre
IV). En outre, ces considérations théoriques et historiques appliquées au cas
des normes actuelles suggerent que les approches scientifiques de 1'évolution
culturelle nécessitent d'accorder davantage d'attention au role des émotions.
En effet, méme s'il se concentre principalement sur les normes d'étiquette,
Nichols suggere plus généralement que 1'émotion est une force puissante dans
les représentations mentales qui affectent la conservation différenciée des

représentations mentales dans une culture.

235



a) Histoire des origines

La plupart des analyses généalogiques des normes s'intéressent aux normes
morales, et les tentatives les plus célebres d'expliquer la généalogie de la morale
s'efforcent de rendre compte de l'origine des normes morales dans notre passé
culturel. Pour Nichols, six grandes « familles » généalogiques se partagent la
part du lion quant a l'explication de la naissance, du développement et de la

permanence des schémas normatifs et moraux chez I'humain :

> Nietzsche et sa morale d'esclave : les « faibles » ont inventé les normes

en tant que stratégie de survie pour se protéger des « forts »

> altruisme réciproque : les individus se « mettent d'accord » pour ne pas
se faire du mal entre eux (au moins si les ressources ne viennent pas a

mangquer) car cet accord profite a tous (Trivers 1971).

> réciprocité indirecte : adopter une norme exigeant de ne pas faire du
mal aux autres rend l'individu qui l'adopte plus attirant pour d'éventuelles

alliances futures (Alexander 1987, Frank 1988).

> sélection de parentele : adopter la norme de ne pas faire du mal a un
proche confere un avantage sélectif a l'individu qui I'adopte, et la norme

interdisant le mal peut ensuite étre généralisée au groupe (Sober & Wilson

236



1998).

> sensibilité émotionnelle ou « empathie » : les émotions jouent un role
clé dans l'avénement des normes interdisant de faire du mal aux autres. Etre le
témoin de la souffrance d'autrui peut produire un choc émotionnel et les
normes contre cette douleur peuvent avoir été générées en tant que

conséquence de cette empathie.

> mutation aléatoire : l'origine des normes sur la douleur pourrait étre un
coup du hasard favorisé par un individu dominant qui aurait joui d'une
influence extraordinairement forte. Cet individu dominant aurait, par exemple
puni, ceux qui transgressaient les normes, et ceux qui ne les punissaient pas

(Axelrod 1986 ; Boyd & Richerson 1992).

Le probléme avec ce genre d'explications, nous dit Nichols, ce n'est pas que
nous en ayons de trop mauvaises, mais plutdt que nous en ayons trop de
bonnes, et trop peu de preuves historiques permettant de les départager.
Toutes ces histoires sont plausibles, et d'autres hypothéses pourraient bien
évidemment encore voir le jour. Le probléme vient du manque crucial de faits
historiques infirmant ou confirmant telle ou telle hypothése. Un autre
probleme avec les histoires des origines est que nous ne pouvons penser
qu'une seule origine puisse s'appliquer a toutes les cultures. Il se peut que
l'obligation de ne pas faire de mal a autrui ait été générée dans une culture

pour une raison, et dans une autre pour une autre. Donc méme si nous

237



accédions aux faits historiques attestant de la cause de 1'émergence de telles
normes de tribus du Pleistocéne, nous ne pourrions pas généraliser cette

généalogie a d'autres groupes.

Face a cette prolifération des histoires sur les origines des normes, et en
l'absence de preuves historiques précises, la recherche généalogique peut vite
devenir décourageante, et c'est un tel découragement qui pousse Nichols a
s'orienter vers autre objectif généalogique. Au lieu de chercher une analyse de
l'origine des normes, nous devrions déterminer quelles caractéristiques font
que certaines normes sont plus a méme de prévaloir sur d'autres. Ce qui
pourrait nous expliquer pourquoi les normes de dommage sont tres
importantes. Pour poursuivre cette idée, Nichols s'est tourné vers

l'anthropologie cognitive, entre autres, de Dan Sperber (1990).

b) Transmission culturelle et analyse

épidémiologique

Plutét que d'interroger 'origine des items culturels tels les normes, on peut
essayer de déterminer pourquoi certains objets sont plus a méme de survivre
dans la culture. Une telle « transmission culturelle » est étudiée depuis des
décennies (Dawkins 1976, Dennett 1995). Nichols adopte I'une de ses
approches pour lui les plus prometteuses et intéressantes de cette transmission
culturelle — l'analyse épidémiologique congue par Dan Sperber (1996) et suivie

par certains de ses collegues (Atran 1998, Boyer 1994, 1999, 2000). Cette

238



approche épidémiologique s'attarde sur une classe centrale d'items culturels :
les représentations mentales. Comme les normes sont trés largement vues
comme des représentations mentales, cette approche est tres pertinente. Selon
Sperber, en essayant de comprendre quels items culturels (sous la forme de
représentations mentales) ont plus tendance a prévaloir, on doit non
seulement s'intéresser a des facteurs écologiques, mais aussi a certains détails

de la psychologie humaine.

Une idée cruciale sous-jacente a cette approche épidémiologique est que si
vous voulez comprendre la transmission culturelle, il ne suffit pas de voir les
items culturels en eux-mémes. Il faut s'attarder sur la psychologie humaine,
parce que vous devez voir quels items culturels sont plus 2 méme d'attirer les
créatures possédant le type de psychologie que nous avons. Sperber illustre ce
point en analysant les diverses versions du « petit chaperon rouge » et voit que
certaines survivent mieux que d'autres, parce que certaines versions sont plus

attirantes que d'autres :

«Dans l'espace logique des versions possibles d'un conte, certaines versions ont une
meilleure forme, c'est-a-dire une forme per¢ue comme n'ayant tien qui manque ni rien de
superflu, plus facile 2 mémoriser et plus attrayante. Les facteurs qui font qu'une forme est
bonne peuvent tenir en partie a la psychologie humaine universelle et en partie au contexte

culturel. » (p150)

Que savons-nous de la psychologie humaine pour définir quels items culturels

pourront profiter d'une meilleure adaptabilité culturelle ? Tout d'abord, il faut

239



chercher a savoir quels caractéristiques de la psychologie humaine sont
universelles. Sperber adopte le point de vue, aujourd'hui majoritaire dans la
psychologie évolutionnaire, selon laquelle l'esprit est composé de différentes
modules qui sont des adaptations a des environnements. Il existe donc un
module pour raisonner sur de la physique, un module pour raisonner sur de la
psychologie, etc. De plus, ces modules sont communs a l'espece humaine —
tout membre normal de l'espéce possede ces modules (ou les aura, en les

acquérant lors de son développement).

Pour Sperber, ces modules sont les forces vitales de la transmission culturelle :

« Les modules mentaux [...] sont des facteurs essentiels dans lattraction culturelle. Ils
tendent a fixer une masse de contenus culturels a 'intérieur et autour des domaines cognitifs

pour le traitement desquels ils sont spécialisés » (p.156)

De méme, Pascal Boyer déploie un modele épidémiologique cherchant des
universaux d'espece, mais spécifiques a certains domaines, en tant que
mécanismes cognitifs. Boyer se concentre en particulier sur un ensemble de
domaines spécifiques au corps de l'information — la physique intuitive, la
biologie intuitive et la psychologie intuitive. Pour Boyer, tout ceci doit étre
considéré comme faisant part d'une « ontologie intuitive » (Boyer 1994, 1999,

2000).

Pour comprendre quels items culturels ont le plus de chances de survie, on

240



doit en savoir le maximum sur la psychologie humaine universelle. Des
mécanismes d'espece généraux sont susceptibles de moduler l'attractivité et de
modeler le type d'information que nous retenons. Mais cela ne nous dit pas
vraiment comment un item culturel est plus pertinent qu'un autre. Comment
pourrions-nous tester, expérimentalement, quel item culturel a plus de chances
de survivre qu'un autre ? Sperber et Boyer donnent quelques pistes. Mais une
approche expérimentale semble supérieure a toues les autres : les items
culturels sont plus a méme de survivre s'ils sont faciles a se rappeler. Par

exemple, Sperber écrit :

« Parmi les facteurs potentiellement pertinents figure la facilité avec laquelle une

représentation particulicre est susceptible d’étre mémorisée » (p. 110)

De méme, Boyer se concentre sur ces différences par lesquelles une
représentation est potentiellement plus facile a étre remémorée et les voit
comme un aspect crucial d'explication de la diversité dans la survie culturelle
(Boyer 2000, p.105). Aussi, dans leur travail sur les idées religieuses, Boyer et
Justin Barrett ont vu comment des représentations « contre-intuitives » (ie. qui
vont a l'encontre de certains aspects de I'ontologie intuitive) sont plus 2 méme
d'étre remémoré que des représentations qui sont distinctives mais non
contre-intuitives. Ils ont trouvé que les représentations contre-intuitives sont
plus 2 méme d'étre remémorées ; et de manicre plus pertinente, cette preuve
par la mémoire leur offre la possibilité de soutenir I'hypothese selon laquelle

les représentations contre-intuitives profitent d'une adaptabilité culturelle

241



supérieure (ibid.).

Une autre caractéristique de l'approche épidémiologique mérite d'étre
soulignée par le fait qu'elle est bien équipée pour faire face a la variation
apparemment énorme qu'on trouve dans les normes a travers les cultures. Les
anthropologues ne tarissent pas d'histoires sur des normes étonnamment
exotiques et certaines pratiques constatées dans d'autres cultures. Par exemple,
certains affirment qu'il n'y a pas de normes interdisant de nuire a autrui dans
certaines cultures (par exemple, Benedict 1934 ou Turnbull 1972). 1l semble y
avoir par exemple des variations considérables dans les normes de dommages
qui sont comprises dans les différentes cultures. L'un des exemples les plus
connus dans la philosophie vient des explorations anthropologiques du
philosophe Richard Brandt. Il a constaté que, chez les Hopi, i était
moralement admissible pour les enfants de capturer des oiseaux, de les
attacher et de les laisser mourir de faim. Selon Brandt, les Hopi croyaient que
les oiseaux ressentaient de la douleur, mais ne voyaient pas pour autant leur
traitement comme contre-normatif (Brandt 1959, pp.102-3). Chez les
Azteques, les choses étaient apparemment encore plus intrigantes. Selon un
témoignage de Sahagun, au XVIeme siccle, les Azteques tuaient et
cannibalisaient rituellement de trés nombreux esclaves pris lors de batailles, y

compris les enfants.

Selon de Sahagun, les victimes étaient auparavant horriblement torturées avant

d'étre tuées, et cela s'insérait dans une célébration publique (de Sahagun 1981).

242



Un exemple tres frappant de la maniére dont les normes de nuisance divergent
vient peut-étre du sort réservé aux femmes selon les cultures. Selon Chagnon,
les Yanomano frappent régulicrement leurs femmes, souvent pour montrer
leur force aux yeux des autres hommes (Chagnon 1992, p.17). Les Yanomano
essayent aussi d'enlever les femmes de villages ennemis lors de raids. Selon
Chagnon « une femme capturée est violée par tous les hommes ayant participé
au raid et, plus tard, par les hommes du village qui y sont restés pendant le
raid. Puis on la donne comme femme a un des hommes » (Chagnon 1992,
p.190). Bien sar, dans notre propre culture, nous considérons qu'il est
inadmissible de torturer les oiseaux, les prisonniers, et tout autre ctre
sensible. Nous considérons aussi le viol et l'enlevement comme inadmissibles

indépendamment du fait que la femme fait partie d'un groupe ennemi.

A priori, la meilleure explication est de dire que toutes les cultures n'ont pas
les mémes normes de dommage. C'est ce type de subtil mouvement que l'on
doit faire si l'on veut maintenir que la culture est commune en termes
d'exigences normatives, et qu'elle differe en termes de faits. Mais
I'épidémiologue ne s'embarrasse pas de telles subtilités, car son approche est
totalement consistante avec la riche diversité normative. L'approche
¢pidémiologique tente d'expliquer pourquoi certaines normes, une fois qu'elles

sont apparues dans une culture, sont plus 2 méme de survivre que d'autres.

Pour développer leur approche épidémiologique, Sperber et Boyer

recommandent que, pour comprendre la transmission culturelle, nous

243



cherchions des informations générales et propres a l'espece, fondées sur des
mécanismes cognitives tels la physique et la psychologie intuitives. Cependant,
il existe une classe de mécanismes mentaux qui sont presque autant cruciaux
pour l'approche épidémiologique : les systemes émotifs, et Sperber et Boyer
n'attirent que tres peu de leur attention sur le role des mécanismes affectifs en
tant que force de transmission culturelle. Cependant, un grand nombre de
mécanismes affectifs sont considérés comme des universaux de la psychologie
humaine. Et l'idée que les mécanismes affectifs déterminent partiellement
quels sont les items culturels qui sont le plus a méme de réussir est

concordante avec l'approche épidémiologique.

Il y a, bien str, une raison de bon sens simple selon laquelle on pourrait
s'attendre que l'émotion soit une force puissante dans la transmission
culturelle. On accorde en général plus d'importance a des items émotionnels.
Nous nous préoccupons davantage de l'information qui a sur nous une
dimension émotionnelle. Et il semble probable que les informations dont

nous nous préoccupons davantage seront culturellement plus viables.

c) Le réle de 1'affect

Dans la psychologie contemporaine, les émotions forment le socle des plus
importants et précoces débats sur les universaux humains. Paul Ekman et ses
collegues ont collecté de nombreuses données montrant qu'il existe un

ensemble d'émotions basiques universelles possédant un ensemble de

244



caractéristiques précises : évaluation automatique, apparition rapide,
apparition involontaire, physiologie  distinctive et expressions faciales
distinctes. En outre, a travers les cultures, il existe des éléments communs
contextuels qui suscitent une émotion de base. Parmi les émotions qui
correspondent a tous les criteres des émotions de base on compte la tristesse,
la colere, la peur et de dégott (Ekman, 1994). Ces émotions sont considérées
comme des adaptations évolutives universellement implantées dans l'espece,
bien qu'il pourrait y avoir d'importantes variations culturelles dans certaines
des conditions les suscitant et dans certaines des fagons les exprimant (voir,

par exemple, Mallon & Stich, 2000).

Connaitre le caractere des systemes affectifs universaux pourra tres
certainement aider a déterminer quel item culturel est plus a2 méme de
survivre. Un des tests expérimentaux trés important pour définir un succes
culturel est le test de mémoire. Les items qui sont le mieux remémorés auront
une avance en termes de fitness culturelle. Et il existe aujourd'hui de
nombreuses preuves scientifiques montrant quels sont ces affects qui

conferent un tel avantage.

Depuis quarante ans, une impressionnante tradition expérimentale s'est
formée pour pister les effets des affects sur la mémoire. Globalement, I'idée
veut qu'une émotions accrue augmente la mémoire (voir Heuer & Reisberg
1992 et Revelle & Loftus 1992). Ce schéma de ce qui est important est tres

significatif en termes de transmission culturelle. Cependant, certains détails de

245



ces recherchent valent la peine qu'on s'y attarde un peu. Ce qui est par
exemple intéressant, c'est de voir que les émotions facilitent beaucoup plus la
mémoire a long-terme que celle a court-terme. Dans un ensemble célebre
d'études sur la mémoire de mots, les sujets devaient gérer soit des mots
neutres, soit des mots émotionnellement connotés (comme le terme « viol »).
Les sujets avaient plus de mal a se souvenir de ce type de mots deux minutes
apres avoir observé la liste globale. Mais quand les mémes sujets ont da s'en
souvenir une semaine plus tard, ils se remémoraient beaucoup mieux les
termes fortement émotifs que les autres (Kleinsmith et Kaplan 1963). Cette
¢tude a depuis été largement reprise et affinée, et l'interprétation générale veut
que l'excitation émotionnelle améliore la mémoire, tant que cette mémoire
n'est pas testée tout de suite apreés son implantation (Heuer & Reisberg 1992,

p.161).

Deux points importants sont a voir dans ces études. Tout d'abord, la
dimension mnémonique cruciale pour la survie culturelle est le souvenir a
long-terme — et c'est exactement cette dimension qu'accentue l'émotion.
Deuxiemement, les avantages mémoriels ne peuvent étre attribués a un biais
égoiste qui se souvient des choses agréables. ILes preuves expérimentales
montrent que les profits mémoriels sont générés quand le stimulus affectif est
négatif. En fait, la quasi totalité des données expérimentales nous montrent
que les affects qui facilitent la mémoire sont négatifs. Par exemple, dans le test
de mémoire des mots, les termes affectivement chargés étaient censés causer

du malaise (par exemple : « viol », ou « vomi»). Les stimulus affectivement

246



marqués contribuent a une meilleure mémorisation, et cela méme si le

« marquage » est négatif.

Une autre caractéristique intéressante de ce travail sur la mémoire et les
émotions est que, tandis que les émotions facilitent la mémoire pour les
événements centraux d'un stimulus émotionnel, I'émotion semble diminuer la
mémorisation pour des informations périphériques. Dans une étude, les
participants devaient voir un film dans lequel un enseignant et un étudiant se
disputaient. Un groupe voyait un film dans lequel la dispute allait jusqu'a un
niveau émotionnel, et un autre dans laquelle elle restait civilisée. Dans les deux
groupes, les sujets se rappelaient trés bien des éléments centraux de l'intrigue,
mais dans la version émotionnelle, les participants avaient plus de mal a se
souvenir des caractéristiques périphériques du film (Kebeck & Lohaus 1986).
Les participants faisaient aussi visiblement preuve d'une mémoire défectueuse
quant a des stimuli présentés peu avant, ou peu apres un stimulus émotionnel
(Bower 1994). Une explication de ce phénomene est que les stimuli
émotionnels attirent et commandent des ressources de concentration et
d'attention, qui sont des lors indisponibles pour synthétises les stimuli
périphériques (Christianson 1997). Des lors, il semble que les affects ne se
contentent pas de faciliter l]a mémorisation a long-terme, mais semblent aussi

déterminer quelles informations sont plus a méme d'étre retenues.

Divers mécanismes peuvent étre responsables des effets de 1'émotion sur la

mémoire. Des événements émotionnels sont plus particuliers que d'autres

247



événements, et cette particularité améliore la mémorisation générale.
Cependant, en voulant départager la particularité de I'émotion Christiansen et
Loftus (1991) ont montré qu'un stimulus émotionnel trés commun (une
femme dans un accident) produisait une mémorisation meilleure quant aux
détails centraux (couleur du manteau de la femme par exemple) qu'un stimulus
neutre (une femme sur un vélo) et qu'un stimulus affectivement neutre mais
particulier (une femme portant un vélo a l'envers sur ses épaules). Une autre
explication des divers effets de mémorisation veut que la différence vienne du
caractere plus marquant de certains items émotionnels, des lors plus
fréquemment mémorisés et utilisés (Heuer & Reisberg 1992). Une explication
semblable veut que les événements émotionnels sont synthétisés d'une
maniere plus élaborée des qu'ils possédent « des implications plus grandes
quant au sens de l'intégrité et de l'individualité d'une personne » (Christianson

& Engelberg 1999, 222).

Bien qu'on ne puisse pas encore déterminer avec précision quels mécanismes
sous-tendent la contribution des affects a la mémorisation, cela suffit bien
assez pour comprendre que le role de I'émotion sur la mémoire joue une part
tres importante dans l'approche épidémiologique. Par exemple, on peut voir
que les éléments émotionnels d'une histoire sont mieux mémorisés que ceux
qui sont plus neutres. Dés lors, si on pouvait retracer la transmission des
histoires dans un régime de tradition orale (Sperber 1996, pp.74-5), on
pourrait voir que les éléments émotionnels de I'histoire sont mieux préservés a

travers les ages que les éléments non-émotionnels. De plus, les preuves

248



psychologiques montrant que les stimuli émotionnels entravent la
mémorisation d'information périphérique, une plus grande survie culturelle
d'éléments émotionnels devrait se jouer a l'encontre d'éléments environnants
dotés d'une adaptabilité moindre. Les systemes affectifs représentent une
source importante de ce qui peut s'apparenter a des universaux humains, et de
nombreuses preuves expérimentales montrent que ces systemes contribuent a

une meilleure mémortisation.

Nichols combine ces deux idées pour générer une hypothése assez
intéressante : les éléments qui sont susceptibles de susciter une émotion de
base seront culturellement plus adaptés que les ¢éléments qui sont
affectivement neutres. Ceci est important car dans la mesure ou il existe des
conditions qui suscitent des émotions de base et qui sont globalement
identiques a travers les cultures, on peut s'attendre a ce que des stimuli qui
possedent ces caractéristiques soient mieux remémorées, et donc survivent

mieux culturellement.

Les théories épidémiologiques montrent que nous devons connaitre les
caractéristiques de la psychologie humaine pour expliquer les mécanismes de
la transmission culturelle. C'est tout aussi vrai pour les normes que cela l'est
. o N
pour les croyances religieuses, ou pour les croyances scientifiques. C'est-a-dire
o '
que pour comprendre la transmission culturelle des normes, l'approche
épidémiologique suggere que vous devez connaitre un certain nombre de

caractéristiques générales de la psychologie humaine. Si nous avons vu que

249



l'affect est un élément important dans la transmission des items culturels, on
peut certainement appliquer cette idée a la transmission des normes — les
affects étant visiblement tout aussi marquants dans la transmission des

normes.

La premiere chose a voir est que le bénéfice mémoriel généré par l'affect va
s'appliquer sur les normes de la méme maniere qu'il s'applique sur les autres
items culturels. Les affirmations normatives qui sont soutenues affectivement,
c'est-a-dire qui interdisent une action qui est émotionnellement dérangeante
seront mieux remémorées que cette qui ne le sont pas. Ainsi, si de nombreuses
représentations mémorables possedent une grande adaptabilité culturelle, alors
les normes émotionnellement fortes qui les sous-tendent amélioreront cette
adaptabilité, de la méme fagon que le font des croyances émotionnellement

fortes.

Il y a des raisons de penser que les affirmations normatives seront fortement
influencées par des systemes affectifs, puisqu'un affirmation normative tend a
gagner en force si, par exemple, elle interdit une action qui génere des affects
négatifs. Clest ainsi qu'une norme prohibant une action qui génére en
moyenne des sentiments négatifs jouira d'une plus grande adaptabilité, et donc
d'une plus grande survie, qu'une autre, et ce parce que l'action prohibée génere
intrinsequement des sentiments désagréables. Quelques études renforcent la
pertinence de cette hypothese (Nichols, 2002b). Dans un ensemble

d'expériences, des violations normatives affectivement neutres (les invités

250



d'un diner boivent leur soupe de tomates a méme le bol) étaient opposées a
des violations normatives affectivement chargées (les invités crachent dans

leur verre d'eau avant de le boire).

Pour les participants, les violations normatives affectivement chargées (ici, par
du dégott) étaient plus durement jugées que les violations affectivement
neutres. Les participants avaient aussi plus tendance a dire que les violations
dégoutantes étaient pires, méme si I'hote du diner déclarait ne pas étre géné
par ce comportement. Une autre étude a comparé les réponses des
participants facilement dégoutables et les autres. Les participants moins
sensibles étaient plus 2 méme de juger la violation dégottante comme moins
sérieuse que les autres, et avaient aussi tendance a dire que la violation n'était
pas grave si le maitre des lieux la tolérait. Cela montre donc que l'affect joue
un role important dans l'importance relative des normes entre elles. Des
violations normatives générant le dégout étant jugées plus durement que
d'autres, plus neutres, et le niveau de sensibilité des participants déterminant la

sévérité du jugement.

Les normes affectivement chargées sont donc vues comme plus sérieuses et
plus importantes que les normes affectivement plus neutres. Et des preuves
sur les liens entre les affects et la mémoire montrent que les normes
affectivement chargées sont plus faciles a se remémorer que les autres. Ce qui
donne de nombreuses raisons de penser que l'affect facilite la transmission des

normes, et qu'en particulier, les normes qui régissent des actions provoquant

251



des affects négatifs sont encore mieux remémorées que les autres — et
possedent dont une adaptabilité culturelle supérieure...d'ou la formulation par

Nichols de son hypothese :

«des prohibitions normatives contre l'action X seront plus a méme de survivre si l'action X

génere (ou pousse a facilement générer) un affect négatif »

Il est important de noter que cette hypothese ne dit pas que seulement les
normes affectivement chargées sont adaptées culturellement (sans aucun
doute, des facteurs sociaux jouent un role trés important pour déterminer
quelles normes sont le plus a méme de survivre), mais dit que les normes
possédant un lien fort avec un affect possedent du méme coup un avantage

adaptatif sur celles qui sont plus neutres.

d) Approche historique : I'apport de Norbert Elias

Pour évaluer son hypothese, Nichols revient sur 1'état passé des normes en se
fondant sur des manuels de savoir-vivte du XVeme et XVIéme siécles,
ouvrages qui ont commencé a se multiplier peu aprés l'invention de
lI'imprimerie. Ces documents détaillent les normes culturelles d'un point de vue
interne des personnes appartenant eux-mémes a cette culture, et Nichols les
préférent a une appréciation historique qu'il voit comme déformante. Il y a,
bien sar, de nombreux problemes inhérents a I'étude de tels manuels. Est-ce

que ces ouvrages sont vraiment représentatifs des normes prévalant a I'époque

252



? Dans quelle mesure ont-ils été écrits plus pour distiller de nouvelles normes
dans la société que pour rendre compte des normes existantes ? Pour quel
public ces ouvrages étaient-ils écrits ? Est-ce que leurs auteurs avaient d'autres
idées qui auraient pu corrompre l'objectivité de leur représentation ? En bref,
comment inviter les Européens du XVIe¢me si¢cle a venir sous les lumieres des
laboratoires d'étude ? Cependant, en vertu des standards qui s'appliquent aux
preuves historiques, Nichols affirme que les manuels de savoir-vivre constitue
une source d'information trés riche et trés pertinente pour le sujet qui

l'occupe.

Nichols se fonde pour ce faire sur l'ouvrage référence de Norbert Elias, Sur /e
processus de civilisation (1939), tant la caractéristique la plus célebre de compte-
rendu est l'affirmation selon laquelle le sentiment de dégoat s'est
effectivement raffiné a mesure que la culture développait un sens plus raffiné
des mceurs. Pour Elias, avec l'avénement de I'Etat moderne, des pressions
sociétales ont déterminé nos émotions et il utilise des exemples tirés des

manuels de savoir-vivre pour appuyer son hypotheése.

« 11 faut juxtaposer les tableaux qui nous livrent tel aspect du processus afin de gagner une
vue d’ensemble de la modification progressive des modes de comportement [...], de la lente
progression du seuil de ce que nous ressentons comme pénible et intolérable » (Elias 2006,

p.179)

L'argument d'Elias se fonde sur l'évolution de linterdit dans les bonnes

maniéres, du Moyen-Age a nos jours. Il s'intéresse a différentes

253



problématiques — des fonctions corporelles, en passant par le fait de se
moucher le nez ou de cracher. Le schéma qu'il établit peut s'appliquer a tous
ces domaines. Nichols pour sa part s'intéresse au crachat. Pour attester de
I'évolution des normes entourant le crachat, Elias souligne différents vers

d'ouvrages sur I'étiquette :

«Ne crache pas sur la table comme les chasseurs » (Elias 2000, p.329).

« Ne crache pas dans la cuvette ou tu te laves les mains, mais a coté » (Elias 2006, p.329).

Avec le livre de l'étiquette d'Erasme, sur les bonnes manicres des garcons

(1530), on obtient un ensemble un peu plus raffiné de remontrances:

« Crache en te détournant, pour ne souiller ni n’asperger personne. Si quelque saleté tombe a

terre, il faut I’écraser avec le pied pour qu’elle ne dégoute personne » (Elias 20006, p.329).

Elias rapporte I'élaboration suivante de cette norme a partir d'un manuel de

1714 sur la civilité :

« Ne crache pas si loin qu’il faille aller chercher le crachat pour mettre le pied dessus » (Elias

2000, p. 332).

Mais, selon Elias, déja au XVIIéme siccle, les normes contre le crachat
montrent des signes de restrictions beaucoup plus grandes. Il écrit que la

prochaine étape dans I'élaboration de normes du crachat est exposée par

254



Courtin en 1672, qui écrit :

« Autrefois, il estoit permis de cracher a terre devant des personne de qualité et il suffisoit de

mettre le pied dessus. A présent, c’est une indécence» (Elias 2006, p.331).

La norme émergente veut que l'on crache dans un mouchoir, comme

l'exprime un manuel de 1729 :

« Quand on se trouve avec des personnes de qualité et lorsqu’on est dans des lieux qu’on
tient propres, il est de I’honnéteté de cracher dans son mouchoir, en se tournant un peu de

coté » (Elias 20006, p.332).

Un siecle et demi plus tard, le crachat est encore plus rejeté, comme Elias le

montre a partir d'un manuel d'étiquette anglais du XIXeme siecle

« ’habitude de cracher est, en toute circonstance, dégoutante. Je n’ai rien d’autre a dire si ce

n’est qu’on ne doit jamais s’y livrer » (Elias 20006, p.334)

Le programme d'Elias est de montrer que les pressions sociales ont abaissé
notre seuil de répugnance. Ce qui est possible, selon Nichols, qui s'intéresse a
la dimension plus factuelle et moins théorique de la démonstration d'Elias.
Tout d'abord, selon Elias, on peut voir que des activités qui génerent le dégotit
et qui sont aujourdhui considérées comme contre-normatives dans nos
sociétés, ont auparavant été vues comme permises, a un niveau culturel (ex.

Cracher dans une bassine, dans un mouchoir, ou se moucher dans ses doigts).

255



Ce qui est conforme avec d'autres résultats anthropologiques plus larges sur
les différences culturelles de normes de bienséance. Plus intéressant pour
Nichols, le compte-rendu d'Elias montre que les normes fondées sur du
dégout sont devenues des éléments de la culture de la bienséance, et que ces

normes ont été largement préservées au cours du temps.

Clest a dire que, du moins dans notre culture, les interdictions normatives
contre des actes dégoutant ne disparaissent généralement pas. Elias ne signale
aucun cas dans lesquels des interdictions d'actes dégoutant ont été
abrogées. Au contraire, de nouvelles interdictions contre les actes répugnants

sont introduits, et ces interdictions ont ensuite été conservés dans la culture.

La tendance décrite par Elias correspond a l'hypothese de Nichols selon
laquelle les normes de dégout vivront longtemps tant l'affect facilite la
transmission. Mais on peut craindre que cette tentative d'exploiter 1'argument
Elias soit contrariée par la propre interprétation d'Elias. Car, lorsque Elias fait
valoir que les pressions sociales diminuent le seuil de dégott, ce qu'il dit, en
fait, c'est que les normes viennent en premier et que les émotions sont ensuite
faconnées par les normes. L'hypothese de Nichols, au contraire, se demande si
les normes ne réussissent pas en partie a cause des émotions qui sont déja en

place et qui les précedent.

Si les réponses émotionnelles étaient totalement malléables, alors la

démonstration d'Elias aurait du mal a supporter I'hypothese de Nichols. Mais

256



il n'y a aucune raison de penser que les émotions sont aussi malléables. Méme
si Elias a raison de dire que les pressions sociales abaissent le seuil du dégout,
il est probable qu'une caractéristique crucial fasse que le mécanisme de dégout
soit prédispos¢ a voir dans la salive ou le mucus des éléments objectivables. En
effet, nous sommes prédisposés a voir certaines choses comme dégoutantes et
d'autres pas (Cf. Seligman 1971 ; Garcia 1990). Et comme Nichols le note
précédemment, le dégout est une émotion basique (Ekman 1994 ; Rozin et al.
2000, pp.638-639), et par un mécanisme de consensus central, les fluides
corporels sont principalement responsables de sentiments de dégott (Rozin et
al. 2000, p.647). En effet, Haidt et ses collegues soutiennent qu'il est utile de
déterminer un « dégout fondamental » associé¢ a des fluides corporels, de la
nourriture et des animaux (en particulier quand ils sont associés a des fluides
corporels ou de la nourriture pourrie) (Haidt et al. 1994). De méme, Rozin et
ses collegues démontrent que les fluides corporels sont en général ciblés par le
dégout. De nombreuses preuves historiques et culturelles attestent d'un
dégout tres largement répandu en matiere de fluides corporels (excréments,
vomi, urine, sang...) (Rozin et al. 2000, p.640).

Les produits corporels sont donc grandement a méme de susciter le dégott de

base et Nichols peut ainsi formuler son hypothése de maniere plus affinée :

«les normes prohibant des actions générant un sentiment basique de dégotut peuvent jouir
d'une meilleure adaptabilité culturelle que les normes prohibant les actions qui ne le génerent

pas, ou qui générent d'autres émotions. »

257



Pour Nichols, Elias élude une partie importante du probléeme en n'analysant
que les normes qui ont survécu et en ne les comparant pas a celles que
I'histoire a négligées. Car si nous nous tournons vers les meeurs décrites dans
les livres de notre passé culturel, on devrait constater que les normes
interdisant des actions dégoutantes de base sont plus susceptibles de faire
partie des normes contemporaines que celles qui ne sont pas sous-tendues par

des affects.

Pour ce faire, Nichols se fonde sur I'étude de « La Civilité puérile»™ d'Erasme.
Ce texte fut énormément populaire et a été tres influent, avec plus de 130
éditions de l'ouvrage. En 1530, il fut pour la premicre fois publié¢ en latin et
rapidement traduit en anglais (en 1532) puis en francais, allemand et tcheque.
Ce traité d'Erasme a aussi exercé une influence considérable sur les manuels
d'étiquette postérieurs, dont un grand nombre n'a été simplement composé
que de grandes portions du texte d'Erasme. En plus de son énorme influence,
ce livre était l'un des premiers livres mceurs de ce genre de viser a la
population en général plutot que les simples membres de la Cour. Enfin, ce
texte occupe une place centrale dans l'essai Elias. Pour Elias, Erasme est

'ceuvre essentielle ayant commencé le processus de civilisation. (Elias, 2000,

pp-47sq.).

Le livre d'Erasme a semblé étre pour Nichols un recueil remarquable incluant

des interdictions visiblement tout a fait arbitraire et des interdictions de choses

78 http://fr.wikisource.org/wiki/La Civilité puérile

258


http://fr.wikisource.org/wiki/La_Civilit%C3%A9_pu%C3%A9rile

trop évidemment répugnantes pour avoir besoin d'étre mentionnées. Le
probléme, c'est qu'a la lecture du traité, Nichols avait déja son hypothese en
téte et espérait finalement trouver dans le texte d'Erasme quelque chose pour
la confirmer. Ainsi, Nichols a-t-il essayé de développer un protocole un peu
plus méthodologique pour tester l'adaptabilité des normes de bonne
réputation. Il a ainsi dépéché des «codeurs»” indépendants qui ne
connaissaient pas son hypothese et qui ont recu comme tache d'évaluer une
grande partie du texte de Erasme et d'en analyser les résultats montrant que
des interdictions d'actions générant un dégout basique sont plus susceptibles

de survivre que celles régissant des actions qui ne génerent pas un dégout

basique :
Ne font pas partie des mceurs |Font partie des meeurs
contemporaines contemporaines
Actions susceptibles de 1 12
générer du dégout de base
Actions non susceptibles 32 12
de générer du dégout de base

e) Réévaluation des normes négatives

79 tous les codeurs ne savaient absolument rien de l'objectif de 1'étude, ni de la source des items a analyser, et on
travaillé de maniére indépendantes, selon deux processus. Un premier codeur déterminait quels items étaient plus
susceptibles d'interdire quelque-chose générant un « dégoit de base », lesquels le permettaient, et lesquels
n'interdisaient ni ne permettaient quelque-chose qui pouvait générer de dégotit de base. Le codeur était informé que
le dégotit de base était lié¢ aux produits corporels, en particulier les fluides corporels. Deux autres codeurs voyaient si
l'exigence normative pouvait correspondre ou non a une problématique contemporaine. Pour les items qui ne
correspondaient pas, les codeurs devaient noter si les normes contemporaines étaient neutres envers l'action, ou si
elles l'interdisaient. L'accord entre les codeurs pour dire que les items faisaient partie des normes contemporaine
était trés élevé (88%). Reste la question difficile de l'individuation des normes. En se fondant sur le livre d'Erasme,
Nichols estime pouvoir appréhender sa maniére de présentation des normes en liste. Mais cette procédure pose
probléme car quelques items proposés par Erasme peuvent correspondre a des items contemporains, et d'autres pas.
Nichols a ainsi demandé a son premier « codeur » d'indiquer quelles normes étaient pour lui concordante avec les
normes contemporaines, et lesquelles ne 1'¢taient pas. Cinq items ont été annotés de la sorte, Nichols en a remanié 3
pour éviter tout conflit, et les deux ont été séparées en deux exigences morales distinctes. Au final, Nichols avait
déterminé 61 items & soumettre a I'analyse de son second « codeur », réduits a 57 aprés une ultime analyse.

259




De méme, il se pourrait bien que certaines de nos normes morales aient gagné
un avantage adaptatif culturel en interdisant les actions qui sont susceptibles
de susciter des affects négatifs. Nichols se tourne enfin sur les normes
régissant le mal fait a autrui, puisque ces normes sont vraisemblablement au

cceur de notre valeur morale et semblent se généraliser a travers les cultures.

Etre témoin de la souffrance d'autrui ou apprendre que quelqu'un souffre
génere souvent une réponse affective considérable chez l'homme. Cette
réactivité émotionnelle a la souffrance des autres se dessine tres tot au début
de I'ontogenese. En effet, les réponses émotionnelles a la souffrance des autres
semblent étre présents dans la petite enfance (Simner 1971), et de telles
réactions sont treés certainement inter-culturelles. Il se pourrait méme qu'elles
soient présentes chez certains primates non humains (par exemple Miller et al.
1963). Nous sommes déterminés a ¢étre troublé par les signaux de détresse
d'autrui. Et notre réactivité émotionnelle a la souffrance des autres est déja
assez impressionnante avant le second anniversaire. A 18 mois environ, les

enfants semblent étre émotionnellement sensibles non seulement a des

sighaux de détresse, mais a la connaissance que quelqu'un d'autre souffre

(Nichols, 2001).

Nichols suggere enfin que notre sensibilité a la souffrance émotionnelle des
autres joue un role important réle dans 'obtention des normes de nuisance et
dans le role central qu'elles occupent dans 'ensemble des problématiques

morales. La souffrance des autres conduit a de puissants affects négatifs, ce

260



qui fait que des normes qui interdisent de nuire a autrui interdisent d'une
pierre deux coups les actions qui sont susceptibles de susciter des affects
négatifs. Et donc sont plus 2 méme de survivre a travers l'histoire.

Une telle « émotivité » des normes se retrouve donc au cceur des processus
mentaux qui les sélectionnent, les renforcent ou les expulsent. Mais
contrairement a ce qui a longtemps été la « norme », justement, en psychologie
morale, de tels processus ne sont que trés minoritairement rationnels, et la
psychologie des normes repose beaucoup plus sur I'immédiateté, I'innéité et

l'intuition que sur des mécanismes strictement conscients et controlés.

I1. Psychologie des normes

II.1. Le role du raisonnement explicite : sortir du schéma

kohlbergien

Quelques unes des plus importantes et des plus intéressantes questions sur la
psychologie des normes se concentrent sur le role du raisonnement explicite
dans la mise en forme et dans la justification des jugements, et des
comportements humains. Historiquement, les philosophes, surtout de
tradition kantienne, et les psychologues, surtout de tradition kohlbergienne,
ont accentué le role du raisonnement moral explicite dans l'identification et
l'acceptation de nouvelles regles normatives et de principes (Kohlberg et al.,
1983). Pour les kohlbergiens, les gens passent une certaine séquences d'étapes

morales. Les premicres étapes sont faites de pensées de type égoistes ; alors

que les étapes ultérieures se caractérisent par une pensée plus objective et

261



détachée. Selon Kohlberg, c'est par un processus de raisonnement et de
réflexion que les humains passent des premicres étapes égoistes a l'adoption
de perspectives plus objectives qui sont censées étre plus acceptables d'un

point de vue rationnel.

Le schéma kohlbergien semble impliquer que le raisonnement, ou la rationalité
peut jouer un role dans la découverte de principes moraux authentiquement
nouveaux, et il nous faut étre sceptique quant a cette facon de voir, tant il
parait difficile de comprendre comment une pure rationalité pourrait
découvrir de nouveaux principes ex nihilo. Mais il existe une fagon plus
pragmatique d'interpréter Kohlberg. Kohlberg souligne souvent I'importance
de l'adoption d'un point de vue «idéal» dans le raisonnement moral
(Kohlberg, 1981). L'idée, c'est que les gens s'efforcent de trouver des principes
pour la résolution des dilemmes moraux qui soient réversibles, en ce sens que
ces principes s'appliqueront quel que soit le role particulier occupée par le
sujet dans une dilemme moral précis. Il sous-entend I'évidence que dans la
psychologie humaine, les principes irréversibles sont considérés comme
insatisfaisants, et sont progressivement remplacés au cours du développement
moral par des principes qui sont plus enticrement réversibles. Donc, une facon
de comprendre Kohlberg, c'est de voir que les personnes se donnent
implicitement un principe « méta moral » : accepter des principes moraux qui
réussissent le test de réversibilité, et les préférer a des principes qui, au
contraire, sont moins réversibles. Selon cette interprétation, le méta-principe

n'est pas prescrit par la raison pure seule, mais il joue néanmoins un role

262



important, peut-étre universel, en tant que principe régissant les opérations de

raisonnement supérieur dans le domaine moral.

Un autre role de la raison morale explicite, c'est l'identification d'incohérences
dans des croyances morales pré-existantes, et qui peut engendrer la révision de
ces croyances. Les philosophes appellent souvent cette procédure
fondamentale d'identification des incohérences dans un systeme de croyances
morales, et les ajustements qui en découlent afin d'en améliorer la cohérence

«la méthode de I'équilibre réflexif ».

En quoi les croyances et les principes moraux sont-ils liés aux données
normatives ? Une possibilité : ils sont identiques — les croyances morales et les
principes ne sont que les entrées (ou une catégorie d'entrées) de la base de
données normative. Si c'est le cas, et si le raisonnement explicite peut modifier
les croyances morales, le raisonnement peut donc modifier le contenu
normatif global. Mais la psychologie des normes peut trés bien n'étre qu'une
part du systeme complexe qu'utilise l'esprit quand il doit gérer des regles
normatives. Il est tout a fait possible que les croyances morales et que les
principes que définit la tradition kohlbergienne soit stockée dans une autre
zone du cerveau. Ils pourraient, par exemple, l'é¢tre dans la « boite des
croyances », aux coOtés des croyances factuelles, ou encore dans un systeme

distinct du systeme normatif.

Ces hypotheses correspondent au théories du « double processus » qui ont été

263



formalisées par de nombreux psychologues (Wilson et al., 2000 ; Chaiken &
Trope, 1999 ; Stanovich, 1999). Si cette hypothéese est vraie, cela pourrait
largement expliquer I'observation commune ou, alors qu'on peut reconnaitre
les incohérences de ses croyances morales et les réviser rationnellement, ces
changements sont souvent superficiels, et les réactions intuitives et
automatiques, elles, restent gouvernées par les anciennes et incohérentes

normes.

I1.2.Haidt et la critique du rationalisme

Ou que se stockent les croyances morales, I'analyse kohlbergienne et celle de
I'équilibre réflexif permettent a un raisonnement moral explicite, et a des
croyances morales explicites de jouer un réle important dans la détermination
du contenu des jugements moraux. Pour cette raison, ce sont des théories
rationalistes du jugement moral. Et ce point de vue rationaliste a été remis en

question par Jonathan Haidt.

Selon Haidet, la relation habituelle est souvent le contraire de ce que proposent
les théories rationalistes — au lieu d'un raisonnement moral contribuant a la
formation de jugements moraux, le gros des ces jugements sont
rationnellement justifiés a posteriori. L'argument de Haidt, est que les
jugements moraux sont typiquement déterminés par nos réactions affectives a

I'encontre du sujet concerné, et on utilise ensuite des processus de rationalité

explicite pour justifier ces jugements moraux, arrivés en tant que produits

264



émotionnels.

En défendant sa métaphore du « chien émotionnel et de sa queue rationnelle »,
Haidt démontre le phénomene qu'il appelle la « stupéfaction morale » (Haidt,
2001). Les sujets sont confrontés avec des scénarios décrivant des actions que
la plupart des gens trouvent inacceptables, mais les scénarios sont
méticuleusement congus pour que les raisons données habituellement dans ces

cas ne soient pas disponibles. Par exemple :

« Julie et Mark sont frére et sceur. Ils vont en France, lors de leurs vacances universitaires.
Une nuit, ils dorment seuls dans une cabane prés de la plage. Ils décident qu'il serait
intéressant et amusant qu'ils fassent I'amour. Au moins, ¢a serait une nouvelle expérience
pour chacun d'entre eux. Julie prenait déja la pilule, mais Mark a utilisé un préservatif pour
plus de streté. Tous les deux ont aimé faire 'amour ensemble, mais ils décident de ne plus le
refaire. Ils gardent sectéte cette nuit spéciale, ce qui les rapproche encore plus l'un de l'autre.

Qu'en pensez-vous, est-ce correct qu'ils fassent I'amour ? » (Haidt, 2001).

Les participants répondirent immédiatement qu'il n'était pas bien que le frere
et la sceur fassent 'amour. Cependant, les raisons habituelles pour justifier ce
jugement — le danger de la consanguinité, une douleur émotionnelle a long-
terme — ne pouvaient s'appliquer dans ce cas. Les participants continuaient
cependant a tenir ce jugement négatif, disant quelque chose du genre : « Je ne
sals pas, je ne peux pas l'expliquer, c'est juste mal. »(Haidt, 2001). Pour Haidst,
le phénomene de stupéfaction morale suggere que des systemes émotifs

rapides jouent le role principale dans la génération des jugements moraux — au

265



moins de certains. Les raisonnements moraux explicites, quant a eux, pourrait
jouer le role d'identification de justifications socialement acceptables a ces

jugements poussés par les émotions.

I1.3. L'architecture psychologique des normes

Quels sont les mécanismes psychologiques qui sous-tendent l'acquisition et la
mise en ouvre des normes ? Prenons la théorie selon laquelle deux
mécanismes innés sont liés, 'un favorisant l'acquisition, et l'autre la mise en
ceuvre. La fonction du mécanisme d'acquisition est d'identifier des indices
comportementaux d'une norme prévalant dans l'environnement culturel
familier, d'en inférer le contenu normatif, et de passer cette information sur le
contenu de la norme dans le systeme de mise en ceuvre, la ou il sera stocké et
utilisé. Le mécanisme d'acquisition commence tres tot dans la vie humaine, et
son mode opératoire est a la fois automatique et inconscient. Les individus
n'ayant pas besoin de ' « activer » et ne peuvent plus le « désactive » une fois
que le processus d'acquisition s'est mis en marche — méme s'il peut petit a petit
se désactiver de lui-méme, en particulier au moment de l'adolescence. Le
mécanisme de mise en ceuvre implique de nombreuses fonctions, allant de la
banque de donnée des regles acquises par le mécanisme d'acquisition, générant
sa propre motivation intrinséque pour respecter ces normes en tant que fins
ultimes, détecter les violations des normes et générer une motivation

intrinseque pour punir les transgresseurs.

266



Ce groupe de mécanismes fournit de nombreuses explications aux faits
examinés précédemment. Le composant inné dédié a l'acquisition des normes
explique le fait que les normes sont universellement présentes, que les
individus acqui¢rent les normes de leurs propres communautés, et que
l'acquisition des normes suivent un schéma assez précis d'ontogenese débutant
tres tot dans la vie. Le composant inné d'exécution explique pourquoi les
individus sont intrinsequement motivés a respecter les normes et
intrinséquement motivés a punir ceux qui les transgressent ; il explique aussi
pourquoi les enfants manifestent des attitudes punitives a l'encontre de ceux

qui violent les normes sans qu'on le leur ait appris.

I1.4. Le role des émotions

Une longue tradition philosophique suggere que les émotions jouent un réle
central dans les processus sous-tendant le jugement moral et les
comportements moraux (Hume, 1739 ; Gibbard, 1990). Bien que les émotions
puissent interagir de facon tres diverse avec la psychologie des normes, il
parait évident que les émotions sont le plus impliquées dans la motivation a
punir ceux qui transgressent les normes. En effet, de nombreuses données
suggerent que les humains possedent des structures universelles, propres a leur
espece, qui structurent les motivations a punir. Trois phénomenes en
particulier seraient précisément liés : la violation de reégles normatives,
l'expérience de certains émotions typiques (dégout, indignation, parfois

colere), et l'expérience de fortes motivations a punir celui qui provoque cette

267



é¢motion (Haidt, 2003) .

Klaus Sherer et ses collegues ont par exemple mené une étude inter-culturelle
fondée sur des questionnaires, dans laquelle les participants ont noté que
l'injustice et 'immoralité était ce qui leur provoquait le plus des sentiments de
colere (Sherer, 1997). David Sloan Wilson et Rick O’Gorman ont utilisé quant
a eux un scénario fictionnel et ont montré que les participants qui endossé le
personnage qui se comportait « mal» étaient ceux qui faisaient le plus
l'expérience de la colere, et que la force de cette colere dépendait de
I'importance de la norme de justice enfreinte (Wilson et O’Gorman, 2003).
Dans une autre étude, Lawrence et ses collegues ont montré que de faibles
doses de sulpiride, un antagoniste du récepteur de la dopamine, engendrait
une certaine défectuosité dans la mesure de la colére, et ainsi que dans la
motivation a punir autrui pour la transgression d'une norme d'équité
(Lawrence et al., 2002). Ce qui démontre qu'il y a une forte corrélation entre la
transgression des normes, les réactions émotionnelles et les motivations a
punir, ce qui suggere aussi que les motivations intrinséques a punir la

transgression des normes sont renforcées par des émotions.

Dans une étude plus récente particuliecrement ingénieuse, Wheatley et Haidt
(2004) ont montré que les émotions semblent jouer un réle important dans la
production du jugement moral. Les participants de cette étude étaient
hypnotisés et étaient poussés a ressentir du dégout quand apparaissaient les

mots « prendre » ou « souvent ». On demandait ensuite aux participants de

268



juger des scénarios dans lesquels des gens se comportaient de fagon
moralement problématique, ou pas. La moitié¢ des sujets étaient soumis a des
histoires ou étaient insérés les mots « déclencheurs » de dégout, quand les
autres se retrouvaient devant les mémes histoires, exception faite des
déclencheurs. La présence des déclencheurs dans des situations moralement
problématiques ont poussé les participants a les juger plus durement, et dans
les situations non-problématiques, elle poussait les participants a remettre en
question la moralité des sujets fictifs, alors qu'il n'y avait pas lieu d'étre. Ces
résultats montrent que les émotions jouent un réle dans la production de
jugements moraux dont les participants sont conscients, et qu'ils peuvent
commenter. Cependant, il est loin d'étre évident que les émotions jouent
toujours un réle dans la production de jugements moraux. Sur la base d'études
en imagerie neurale, Greene (2004) a suggéré l'existence d'un second chemin
d'acces aux jugements moraux — a l'intérieur duquel la rationalité explicite
jouerait un role important — et qui n'implique peut-étre pas du tout les

émotions.

Le fait que des travaux empiriques sur ces questions commencent
sérieusement a se développer est encourageant, méme si les choses que nous
ne savons pas sont toujours supérieures a celles que nous savons. Il est tentant
d'envisager que, en plus de jouer un réle dans la production de la motivation
punitive, les émotions jouent aussi un role dans la motivation de conformité,
méme si nous avons été incapable de trouver une preuve trés convaincante a

l'appui de cette conjecture. En outre, comme le systeme émotionnel impliqué

269



dans la génération des jugements moraux peut ctre déclenché par les
composantes de l'esprit autres que le systeme normatif, il serait tres intéressant
en effet d'en savoir plus sur la facon dont ce processus fonctionne et

comment il influence le jugement moral.

III. Le géne égoiste : pour une généalogie biologique de la morale

Malgré le role crucial des normes dans les vies humaines et sa fonction
explicative des comportements humains, les sciences sociales en général et
cognitives en particulier se sont trés longtemps désintéressées des normes en
tant que telles et n'y ont pas porté l'attention systématique qu'elles méritent.
Les recherches existantes strictement humaines sont donc partiales et
fragmentaires, tant et si bien qu'il est difficile de savoir si les résultats
individuels sont significatifs pour une appréhension plus globale du
phénomene. Néanmoins, un corpus animal multiplie ces indices sur les
mécanismes psychologiques a I'ceuvre dans les sentiments normatifs et sur

l'existence des processus évolutifs sous-jacents aux normes.

I1I.1 Morale(s) animales et esprits moraux

a) Frans de Waal et la philosophie primate

Les normes sont des universaux culturels. De trés nombreuses données
ethnographiques montrent que les normes (et les sanctions en cas de

violation) sont présentes dans toutes les sociétés humaines. On peut donc

270



penser que cette présence normative est tres ancienne. Rien ne prouve que des
normes solent présentes dans une société, absentes dans une autre et se
propagent par contact. Au contraire, il semble que la naissance des normes
soit concomitante avec celle de tout groupe humain, et que la complexification
des normes suive le développement des sociétés et leur élaboration d'un
systtme normatif «avancé» — ce qui vaut pour les tribus de chasseurs-
cueilleurs et les autres rares groupes (de moins en moins) isolés de par le
monde. De la sorte, on peut penser qu'il existe un processus inné d'acquisition
et d'application des normes sous la forme de processus psychologiques dont
l'existence pourrait expliquer la présence universelle de structures normatives
dans tous les groupes humains. Pour Frans de Waal, autorité mondiale en
primatologie et l'un des premiers a l'avoir su utiliser philosophiquement des
décennies d’observation du comportement de nos cousins, le comportement
des primates est un miroir des comportements humains. Pour lui, la présence
universelle de structures normatives s'explique par l'existence d'une sorte de
grammaire morale universelle inconsciente - — inconscient qui n'a rien a voir
avec les pensées et désirs réprimés de la théorie freudienne mais les vastes
contrées de la vie mentale qui s’étendent hors de portée de notre conscience —,
fondée sur l'empathie, et largement partagée avec nos cousins singes. Un tel

partage, une telle continuité entre primates et humains était d'ailleurs

explicitement déja présente chez Darwin

« Un animal quelconque, doué d’instincts sociaux trés prononcés, y compris des sentiments
d’affection parentale et filiale, finirait immanquablement par acquérir un sens ou une

conscience morale des lors que ses facultés intellectuelles se seraient développées aussi bien

271



ou presque aussi bien que chez ’homme » (DH)

Pour Frans de Waal, les facultés d’empathie développées par les chimpanzés,
mais aussi le sens de I’équité dont témoignent des singes moins proches de
nous, confirment enracinement animal de nos comportements moraux. L'un
de ses plus récents ouvrage de vulgarisation (2006), composé de conférences
données a Princeton et des commentaires de Peter Singer, Christine
Korsgaard, Philip Kitcher et Robert Wright, est une bonne synthese de

l'examen que fait de Waal sur question de l'origine de la morale.

Dans ce livre, Primates and Philosophers, son ambition est double. Il veut d’abord
nous convaincre que les primates, et les grands singes en particulier (gorilles,
chimpanzés, orangs-outangs et nous-mémes), ont des comportements
susceptibles d’étre interprétés comme un produit de la morale. Ces données lui
servent ensuite a démolir ce qu’il appelle la « théorie du vernis » , conception
globalement dominante chez les philosophes de la morale déconnectant leur

discipline du naturalisme.

Selon cette idée, qu’il fait remonter a T. H. Huxley, la morale humaine ne serait
qu'une mince couche de « vernis » sur un fond d’égoisme et de brutalité —
point de vue impliquant une discontinuité fondamentale entre les humains et
nos plus proches parents. En d’autres termes, I'objet du débat n’est pas
seulement de savoir comment nous sommes devenus des étres moraux, mais

de savoir ce que nous sommes réellement. L.a question clé abordée par de

272



Waal est de savoir si les animaux non humains

« possedent des facultés pour exercice de la réciprocité et de la vengeance, pour 'imposition

de regles sociales, pour la résolution des conflits, pour la sympathie et 'empathie ».

Si la morale requiert toutes ces caractéristiques, comme il le rappelle, il aborde
plus précisément le cas de empathie. Soulignant la relative pauvreté des
recherches sur ce type de comportements chez les animaux — par comparaison
avec d’autres domaines comme le maniement des outils —, de Waal fournit une
série d’exemples chez les chimpanzés. Il rappelle le cas désormais ultra-
classique de Kuni, cette femelle bonobo ayant capturé un étourneau que son
gardien lui ordonnait de libérer et qui grimpa au sommet de 'arbre le plus
haut de son enclos, déplia délicatement les ailes de T'oiseau et les déploya
largement avant d’essayer de le lancer par-dela les grilles. ’oiseau étant tombé
dans la cage, la femelle le protégea un long moment de la dangereuse curiosité

d’un jeune bonobo.

Comme le commente de Waal, la femelle bonobo avait fait montre d’une
faculté d’empathie et Pavait méme exercée en franchissant la barricre de son
espece : elle avait une idée de ce qui était bon pour l'oiseau et avait fait de son
mieux pour le réaliser. Bien sur, beaucoup rejettent cette interprétation, la
taxant d’anthropomorphisme, mais le principal danger est ce que de Waal
appelle le «déni anthropique» —la négation a prioride caractéristiques

communes a ’homme et aux animaux. Un tel déni

273



«conduit a une cécité volontaire devant les traits des animaux ayant des caractéristiques

humaines, et devant ceux de nos traits ayant des caractéristiques animales ».

Comment justifier — sinon par une foi religieuse dans le caractere unique de
I’homme — le rejet des éléments qui plaident en faveur d’une origine animale

de la moralité humaine ?

La résistance a laquelle se heurte I'argumentation de Frans de Waal semble
venir en partie du sentiment qu’elle dévalue la morale. Nombreux sont les
philosophes a avoir soutenu que, sans la conscience des principes qu’il
exprime, un comportement altruiste ou empathique n’est rien de plus qu'un
répertoire de réponses émotionnelles. Mais cela revient a supposer ce qui est a
démontrer : quagir selon nos sentiments naturels ne peut étre pleinement

moral.

Tous les commentateurs de Primates and Philosophers insistent sur le role central
de la conscience réflexive : une morale «authentique» exige une forme
d’autonomie kantienne — étre responsable de ses actes et capable de préciser
les raisons sur lesquelles ils sont fondés —, ce qui est réservé a '’homme. Le
philosophe des sciences américain Philip Kitcher (pp.120-sq) soutient ainsi
que, faute d’un haut degré de rationalité et de conscience réflexive, les
manifestations d’altruisme fondées sur la sympathie «sont loin d’étre

Pexpression d’une faculté morale ». La philosophe morale Christine Korsgaard

274



(pp.98-sq) propose une autre version de la méme these lorsqu’elle écrit que la
morale n’apparait quaccompagnée dune forme de conscience de soi
permettant aux agents de connaitre les raisons ou fondements de leurs
croyances et de leurs actes — forme de conscience réflexive dont seul ’homme
dispose. Défendant une variante de la « théorie du vernis » dénoncée par de
Waal, Robert Wright (pp.83-sq) soutient que laltruisme réciproque auquel de
Waal et d’autres spécialistes du comportement animal se réferent n’est pas une

« vraie morale », faute de pouvoir étre universalisée.

Peter Singer, quant a lui, saisit 'occasion de sa contribution a Primates and
Philosophers (pp.140-sq) pour reformuler I'argument en faveur d’une égale
considération morale a accorder aux animaux et a ’homme, argument qui lui a
valu une renommée parfois controversée. Dans sa substantielle théorie morale,
Singer (1975, 1979) s’inscrit dans la tradition utilitariste de Hume et de Jeremy
Bentham, mais sa conviction que la morale est fondée sur des principes
impartiaux le place plutot dans la lignée de Kant. Singer partage avec Kant
I'idée qu’une action est bonne si elle est conforme a des principes universels
—vision en phase avec celle de la plupart des autres philosophes
contemporains. La position de Singer sur les droits des animaux (1975)
consiste en pratique a étendre ce point de vue aux autres especes : il
argumente en faveur d’une extension du champ de la morale au-dela de
I’espece humaine, c’est en invoquant une conception anthropocentrique de la
morale. Chez tous ces auteurs, on observe une préférence pour I'a prioricontre

lequel de Waal nous met en garde : réagir a 'observation de comportements

275



de sympathie et de réciprocité chez d’autres animaux non pas en révisant la
conception dominante mais en soulignant les aspects de la morale qui excluent

les autres especes.

b) Marc Hauser et la naturalité des esprits moraux

Dans Moral Minds, Marc Hauser (20006), un psychologue de Harvard ayant
étudié le comportement social et laltruisme chez les singes, admet I'idée
dominante selon laquelle, d'un point de vue fondamental, un comportement
moral consiste a se conformer a des principes, mais soutient que ce point de
vue accorde trop d’importance au raisonnement conscient. Selon lui, ce n’est
pas parce que nous jugeons du bien et du mal a partir de principes explicites
— qu'ils solent transmis par nos parents, professeurs, juristes, législateurs ou
responsables religieux — que ces principes sont la source de nos décisions
morales. Au contraire, Hauser soutient que les jugements passent par un
processus inconscient, une grammaire morale cachée qui évalue les causes et

les conséquences de nos actions et de celles des autres.

Envisageant la psychologie morale sous 'angle d’un instinct ou d’une faculté
que nous partageons avec d’autres animaux, Hauser rejette Iidée qu’il faille
étre capable d’exprimer clairement les raisons de nos actions pour étre des
agents moraux. Selon lui, en morale, jugement et comportement sont en
grande partie le produit de processus inconscients. Bien qu’elles soient

largement admises, les conceptions selon lesquelles la délibération consciente

276



joue un role central relevent de la fiction, soutient Hauser. Il ne nie pas le fait
que nous ayons recours au raisonnement moral en maintes situations
— comme lorsqu'un juge rend sa décision ou que des enseignants accordent un
diplome. Mais il soutient que, lorsqu’on délibére et prend des décisions dans
ce genre de contexte, on ne peut s’empécher de se fonder dans une certaine
mesure sur des processus de pensée ne reposant pas nécessairement sur la

conscience explicite et qui ne lui sont souvent pas enti¢rement accessibles.

Moral Minds s’appuie sur les résultats d’un domaine en développement rapide,
la recherche sur les comportements humains et animaux, pour suggérer
Pexistence d’une faculté morale innée, que ’homme posséderait partiellement
en commun avec d’autres animaux. Hauser convoque un éventail de
disciplines pour étayer la these d’un savoir moral inné. Il cite par exemple les
travaux classiques du neurologue Antonio Damasio (1990, 1994...) montrant
que des patients atteints de lésions aux lobes frontaux n’en demeurent pas
moins capables de « distinguer les actions moralement condamnables de celles
qui sont permises et de les justifier avec des arguments sophistiqués ». Il cite
aussi les Chimpanzee politics, de Frans de Waal (1982), pour illustrer la capacité de
primates a former sur la violence et ses conséquences des jugements de nature

essentiellement morale.

Comme le reconnait Hauser, Iidée d’une faculté morale innée n’est pas
nouvelle. Elle était courante chez les philosophes écossais du siecle des

Lumieres, en particulier David Hume [2007 (1739)]. Pour Hume, la morale

277



était fondée sur ’émotion naturelle d’empathie ou de bienveillance, tandis que
la justice était une « vertu artificielle », un systeme de conventions mis au point
pour pallier le défaut de bienveillance et compenser des conditions de vie
marquées par une relative pénurie. Une fois établies des conventions de justice,
les hommes font appel au pouvoir de leur entendement pour les appliquer ;
mais ces conventions sont plutot des conséquences non prévues des
interactions sociales au cours du temps que le résultat dun quelconque

processus de raisonnement et sont principalement acceptées par la force de

P’habitude. Pour Hume :

« L’humanité est une espéce inventive et, quand une invention s’impose et est absolument
nécessaire, elle peut proprement étre dite aussi naturelle qu’une chose qui provient
immédiatement de principes originels sans I'intervention de la pensée ou de la réflexion.
Quoique les regles de la justice soient artificielles, elles ne sont pas arbitraires. Ce n’est pas
s’exprimer de facon impropre que de les appeler des /bis de la nature si, par naturel nous
entendons ce qui est commun 2 une espéce ou méme si nous réduisons le sens du mot pour

qu’il signifie ce qui est inséparable de 'espece. » (p.26)

Selon Hume, nos jugements du bien et du mal refletent la nature de I'espece
humaine, avec sa disposition a I'empathie et au plaisir, et sa faculté
d’approuver ou désapprouver la personnalité et les actions d’autrui. Exercer
notre sens moral exige de mobiliser ces facultés et, dans le cas des vertus
naturelles — parmi lesquelles la prudence, la bienveillance et une qualité
comme lestime de soi—, implique d’avoir les réponses émotionnelles

appropriées dans les contextes ou ces vertus peuvent étre requises. Hume ne le

278



niait pas : agir avec prudence ou bienveillance requiert pensée et jugement ;
mais cela ne présuppose pas l'application de régles, seulement un usage

intelligent des facultés naturelles de ’Thomme.

Hauser relie sa these d’une faculté morale innée a la fois a celle de Noam
Chomsky sur I'existence d’une grammaire humaine universelle et a la théorie
de la justice de John Rawls. Au cceur de la théorie de Chomsky se trouve
I'assertion selon laquelle il existe des regles universelles de I'usage du langage

qui sont innées. Pour reprendre les mots de Hauser :

«La faculté du langage suppose un ensemble de principes a partir desquels il est possible de
batir un langage, n'importe quel langage. Quand les linguistes se réferent a ces principes
comme a une grammaire du locuteur, ils désignent les regles et les opérations qui permettent a
tout étre humain se développant normalement de générer et comprendre inconsciemment
une gamme infinie de phrases bien formées dans sa langue maternelle. Lorsque les linguistes
parlent de grammaire universelle, ils désignent une théorie concernant 'ensemble de tous les
principes dont dispose chaque enfant pour apprendre n’importe quelle langue. Avant sa
naissance, 'enfant ne sait pas quelle langue il va rencontrer ; il peut méme en rencontrer
deux si sa famille est bilingue. Mais il n’a pas besoin de savoir. Ce quil connait, d’une
maniére inconsciente, c’est un ensemble de principes valides pour toutes les langues du
monde — mortes, vivantes ou encore a inventer. Son environnement lui fournit les motifs
sonores de sa langue maternelle, enclenchant ce faisant les modes de fonctionnement
propres a cette langue, ou a deux langues si les parents sont bilingues. Acquérir une langue

est donc comme appuyer sur un bouton. » (p.38)

Tout comme une grammaire universelle contient des universaux linguistiques

279



incarnés dans les regles d’utilisation du langage, il y aurait donc des universaux
moraux, incarnés dans un ensemble inné de regles morales. Tout au long de
son livre, cependant, Hauser insiste sur le fait qu’il ne reconnait pas Pexistence
d’un ensemble unique de regles morales et que sa position est

« pluraliste, admettant différents systemes moraux et considérant 'adhésion a un systeme

unique comme une oppression » (p.425).

Néanmoins, il insiste également sur le fait que les facultés morales de ’'homme

sont 'incarnation de principes universels. S’il rejette les points de vue qui
« mettent des régles et des normes morales précises dans la téte du nouveau-né » (p.165),

il critique aussi I'idée selon laquelle la faculté morale humaine ne connait
aucune regle :

« Nous naissons avec des régles et des principes abstraits, environnement intervenant pour
fixer les parameétres et nous guider vers 'acquisition d’un systéme moral particulier. Ce point
de vue intermédiaire est celui que je préfére; c’est celui qui est le plus proche de I'analogie
linguistique. 11 défend cette évidence que quelque chose dans le cerveau humain nous permet

d’acquérir un systéme de normes morales. Et cette autre évidence que les chiens et les chats

qui grandissent avec les humains n’acquiérent jamais nos normes morales. » (p.165)

Au final, Hauser voit dans la morale l'action de principes universels générant
une intuition sur le caractére moralement bon ou mauvais d’une action avant
méme de susciter une émotion.

c) Sociobiologie et psychologie évolutionnaire

En 1975, Edward O. Wilson publie un volumineux ouvrage ou il propose une

nouvelle discipline : la sociobiologie, c’est-a-dire ’étude des bases biologiques

280



des comportements sociaux. Parce qu’il integre 'espece humaine dans son
champ légitime d’analyse, le livre de Wilson provoque une véritable

polémique.”

C’est en étudiant les fourmis que Wilson ressent la nécessité d’une synthese
sur la biologie évolutionnaire des comportements sociaux. Chez les
minuscules invertébrés qui avaient sa prédilection, Wilson retrouve des traits
de comportements de certaines especes vertébrées. Simple homologie ou loi
de I’évolution? Sa rencontre avec Willlam Hamilton, auteur de la
mathématisation de laltruisme lui fait ressentir «un changement de
paradigme ». Il se met alors au travail pour produire son grand ceuvre,
Sociobiology, une synthese encyclopédique de la génétique des populations, de
I’écologie comportementale et évolutionnaire, de I’éthologie et de la biologie
moléculaire. Wilson y présente les grands concepts de la discipline — sélection
sexuelle, dominance et hiérarchie, altruisme réciproque, sélection de parentele,
modalités de la communication intraspécifique, lois mathématiques de la
biologie des populations, formes élémentaires de la vie sociale —, puis
s'intéresse a quatre sommets de la vie sociale dans lhistoire évolutive : les
coraux et siphonophores, les insectes sociaux, les primates et ’homme. Clest
son dernier chapitre (28 pages sur 700) qui souleva un tollé presque mondial.
Intitulé « ’homme : de la sociobiologie a la sociologie », il affirme qu’un

certain nombre de comportements sont inscrits dans la phylogénese de

80 Le 25 février 1975, lors d’une des premiéres présentations de Sociobiology lors d’un colloque organisé par
I’American Association for the Advancement of Science, Wilson est pris a parti physiquement par des militants
politiques. Ces derniers se saisissent du micro en hurlant des slogans hostiles et finissent par renverser un pichet d’eau
sur la téte du scientifique en criant « poule mouillée ». Un chercheur agressé en plein symposium, le fait est quasiment
sans précédent dans I’histoire des sciences...

281



Pespece (c’est-a-dire a un degré ou a un autre, dans nos genes). L’ouvrage de
bl
Wilson fut alors qualifié de « provocation scientiste », de « réductionnisme
bl
génétique dangereux » voire de « théorie nazie ». Trente ans plus tard, si les
querelles se sont plus ou moins calmées — la France s’illustrant ici comme
bastion de résistance® —, la science a confirmé ce que le bon sens laissait
b
pressentir : malgré loriginalité exceptionnelle que représentent dans
I’évolution le langage et la culture ’Homo Sapiens, notre espece n’a pas rayé
en quelques dizaines de millénaires les milliards d’années d’évolution qui ont

précédé son apparition...

La tentative sociobiologique est celle d’'une réconciliation a priori impossible
entre les deux sceurs ennemies de la recherche, a savoir les sciences naturelles
et les sciences humaines et sociales. Loin d’opposer la nature a la culture,
Wilson tente de déchiffrer leur co-évolution: comment se mélent chez
I’homme les regles épigénétiques primaires — la perception du monde et sa
traduction immédiate par le cerveau — et secondaires — la régularisation
culturelle dans le traitement de linformation® ? Wilson décrit ainsi les

rétroactions a 'ceuvre dans la démarche sociobiologique (ou « consiliente ») :

« Les genes prescrivent des reégles épigénétiques ; ce sont des régularités de la perception

sensorielle et du développement mental ambiant, animant et canalisant 'acquisition de la

81 L’ouvrage n’a été que partiellement traduit, dans une édition aujourd’hui épuisée...

82 Pour se faire comprendre, Wilson aime les exemples simples. Comme celui-ci : pourquoi la phobie des araignées et
des serpents est-clle universelle, alors que les voitures ou les prises électriques, autrement plus dangereuses pour
I’homme moderne, ne soulévent aucune aversion particuliére ? La seule explication possible est celle d’une
prédisposition innée : dés I’enfance, il suffit d’une expérience malheureuse ou d’un récit effrayant pour que I’esprit
prenne durablement en aversion ces animaux — au point de provoquer méme chez certains des palpitations cardiaques,
des sueurs, des nausées etc. Ces réactions s’expliquent par le danger que représentent ces especes venimeuses présentes
sur tous les continents, a I’exception des terres glacées et par I’avantage adaptatif d’en ressentir de telles aversions.

282



culture. La culture aide a déterminer quels génes prescripteurs survivent et se multiplient
d’une génération a lautre. Des geénes nouveaux qui réussissent alterent les regles
épigénétiques des populations. Les régles épigénétiques, une fois modifiées, changent la

direction et 'efficacité des canaux d’acquisition culturelle. »

Si Wilson est réductionniste, c’est au sens scientifique de ce terme qu’il faut le
comprendre : la réduction du plus complexe au plus simple est le principe
commun de la science moderne depuis des siecles. Et les extraordinaires
découvertes de la physique, de la chimie ou de la biologie indiquent que cette
démarche n’est pas tout a fait dénuée de vertus lorsqu’on la pratique avec
rigueur. Mais en méme temps, du fait méme de ces découvertes, 'humanité se
trouve désormais obligée de penser les événements en sens inverse, du plus

simple au plus complexe. C’est ainsi que Wilson conclue :

«il est urgent de faire appel a tous les pans de la connaissance humaine et de viser une unité
entre toutes les branches du savoir : la mise en commun de ce que ’humanité a de meilleur

est nécessaire. »

Avec trente ans de recul, deux ouvrages anglo-saxons ont fait récemment le
point sur la question. Ullica Segerstrale (2000) livre un remarquable ouvrage
d’histoire des sciences. Outre le débat proprement scientifique, elle s’attache a
montrer les différentes conceptions épistémologiques en opposition, qu’il
s’agisse des partisans (Dawkins, Wilson, Maynard Smith...) ou des opposants
(Gould ou Lewontin) de la sociobiologie et souligne de plus les arriere-pensées

idéologiques des uns et des autres. John Alcock (2001) quant a lui, montre que

283



les années qui ont suivi la publication de Sociobiology, n’ont fait que confirmer

les hypotheses de Wilson qui peuvent se résumer en ces deux principes :

> La hiérarchie rencontrée dans la plupart des sociétés animales est
d’origine génétique. Elle tient a des comportements d’agressivité et de
dominance. Biologiquement, certains sujets sont faits pour commander, alors
que d’autres sont faits pour obéir. La position que chacun occupe dans la

hiérarchie  sociale nest que le fruit de la  compétition.

> Les comportements d’un individu obéissent a une loi fondamentale,
diffuser ses propres genes d’une fagon aussi large que possible. Ainsi,
Pagressivité (qui conduit a éliminer tout rival sexuel), 'altruisme (qui s’applique
aux membres d’'une méme famille portant certains genes identiques). Quant a
laltruisme que nous manifestons pour nos amis, il tient au fait que ceux-ci
peuvent nous aider a élever notre progéniture et donc a diffuser plus
efficacement nos propres genes (« altruisme réciproque » de Trivers). Ainsi, les
inégalités sociales, les conflits entre individus, familles ou peuples, les guerres
ont des fondements biologiques. 1l en est de méme dans la différence de statut

social entre ’homme et la femme.

La psychologie évolutionnaire quant a elle est une discipline lancée au début
des années 1980 par John Tooby et Leda Cosmides. Cette extension du
darwinisme vise a comprendre 'émergence des comportements humains et de

leurs soubassements cognitifs, interprétés comme des adaptations issues des

284



sélections naturelle et sexuelle. La psychologie évolutionnaire a notamment
produit d'importants travaux sur le sexe, la morale, la culture et la violence.
Son «adversaire » désigné est ce que Tooby et Cosmides ont appelé SSSM
(Mode¢le  Standard des Sciences Sociales), a savoir une vision
environnementaliste et idéaliste de l'homme, aveugle au poids des

déterminations biologiques.

En tant que champ épistémique, la psychologie évolutionnaire possede la
tache complexe de discerner ce qui, au sein des qualités humaines, peut étre
expliqué en tant qu’adaptations sélectionnées par I’évolution ou, au contraire,
comme de simples sous-produits sans valeur adaptative. Son ouvrage de
référence est une anthologie parue en 1992 sous le titre de The Adapted Mind et
qui explore les fondements évolutionnaires de la culture tels que le langage,
I'investissement et les soins parentaux, P'esthétique et le sexe. En pratique, la
psychologie évolutionnaire se fonde empiriquement et méthodologiquement
sur lhistoire évolutive et tente de voir ce qui se cache sous différents
comportements humains en les appréhendant comme des adaptations ancrées
dans le développement du cerveau. Ce que John Tooby résume dans

I'introduction de The Adapted Mind :

«Ce que nous cherchons, c’est établir la carte des propriétés universelles de la nature

humaine. »

Ainsi, il propose l'ildée d’un « systeme de reconnaissance de parentcle »

285



sélectionné évolutivement et liée a un « sous-systeme de répugnance pour
I'inceste » et qui prédispose les personnes a étre attirées par d’autres personnes
qu’elles estiment inconsciemment comme génétiquement proches. C’est ainsi
que Tooby fait I’hypothese d’un « évaluateur de parentele » qui calculerait la
proximité en se fondant sur des indices possédant une base génétique (si deux
personnes ont été élevées en méme temps, ou si elles partagent des modeles
éducatifs identiques par exemple). Un tel évaluateur aurait comme réle d’éviter
les effets déléteres dun inceste et de promouvoir les bénéfices de la

coopération familiale.

Le role du psychologue évolutionnaire, explique Tooby, est de déterminer ce
qui releve d’'une adaptation réelle et ce qui en est un sous-produit. Il conteste
explicitement 'idée du cerveau humain comme d’une feuille blanche (blank
state) ou tout serait déterminé par ’éducation ; une position extréme qu’il
labellise en SSSM « Standard Social Science Model ». Au contraire, le cerveau est
un organe dont la subordination aux processus évolutifs s’exprime en des
modules de comportements spécifiques. Une grande partie de la psychologie
¢évolutionnaire s'est ainsi érigée contre l'argument selon lequel les individus
résolvent des problémes sociaux en faisant appel a leur intelligence générale et
a leurs facultés de raisonnement. A cela, la psychologie évolutionnaire répond
par un esprit con¢u comme largement modulaire (Barrett & Kurzban, 2006 ;
Tooby, Cosmides, & Barrett, 2005). Des circuits spécialisés, appelés modules,
donnent certains avantages aux individus dans la course entre politiciens et

procureurs (pour reprendre la terminologie de Tetlock) et dont partie de

286



'équipement « de série » de la morale humaine. Pour Cosmides (1989 ;
Cosmides & Tooby, 2005), un tel module est par exemple spécialisé en
¢change social, avec un sous-module tourné vers la détection des tricheurs et
des violateurs de normes. Se fondant sur des variantes de la tache a quatre
cartes de Wason (Quelle(s) carte(s) devez-vous retourner pour déterminer la
ou les carte(s) qui ne respecte(nt) pas une regle particuliere), la chercheuse a
montré que les individus s'en sortent mieux quand le probleme implique des
reégles et des tricheurs (exemple : «si vous ¢tes dans un bar ou on sert de
l'alcool, vous devez avoir 18 ans ou plus ») que lorsque le probleme n'implique
aucune tricherie (« s'il y a un A sur une face, il doit y avoir un 2 sur l'autre »).
Plus précisément, quand la tache implique un tricheur potentiel, les individus
augmentent leurs chances de trouver la carte « tricheur » (si elle symbolise une
personne buvant dans un bar, ayant ou non plus de 18 ans), carte qu'ils
manquent bien plus souvent quand la question est posée de manicre
abstraite®™. D'autres études attestent aussi de cette facilité particuliere dans la
détection des tricheurs. Cela se verrait par exemple dans la reconnaissance de
visages — les visages sont plus facilement reconnus s'ils ont été auparavant
« étiquetés » comme ceux de tricheurs (Mealy, 1996), ou encore dans la facon
ou il est plus facile de prévoir qui va trahir dans le dilemme du prisonnier,
sous-entendant que les tricheurs peuvent manifester de subtiles indices de leur

comportement (Yamagishi, Tanida, Mashima, Shimoma & Kanazawa, 2003).

La psychologie évolutionnaire n’est pas plus spéculative que la psychologie en

83 Ce « module » de détection des tricheurs a été critiqué par David J. Buller, dans son livre de 2005 « Adaptive
Minds » - auquel plusieurs chercheurs, dont Leda Cosmides, ont répondu dans plusieurs publications, rassemblées sur
un site dédié http://www.psych.ucsb.edu/research/cep/buller.htm

287


http://www.psych.ucsb.edu/research/cep/buller.htm

général. Au contraire, son projet est de se fonder, en incorporant la contrainte
évolutive, sur des études précises en matiere d’éthologie (prioritairement sur
Iétude des primates supérieurs) ; données qui ne sont pas vraiment utilisées

dans les champs de la psychologie strictement humaine.

ITI.2. L'origine de 1'altruisme et les niveaux de sélection

Pendant le gros des 7 millions d'années qui font l'histoire de I'humanité, nos
ancétres ont vécu a l'intérieur de communautés ou la violence inter-groupes
était, dans le meilleur des cas, occasionnelles (Boehm, 2008b). Il n'y a donc
rien d'étonnant a ce que d'anciens processus sociaux se retrouvent encore si
largement répandus, comme par exemple les coalitions, le tribalisme et la
territorialité (Kurzban, Tooby, & Cosmides, 2001), autant de comportements
qui ont récemment co-évolué avec des concepts moins ancrés dans le
psychisme humain, comme la religion, la loi ou les institutions politiques, et
visant a diminuer 1'égoisme, a améliorer la cohésion du groupe, la confiance
entre les individus et les groupes, et permettre des actions coordonnées plus

importantes et plus efficaces.

La morale ne se limite pas a la nuisance et a 1'équité, comme la tradition
philosophique I'a trop longtemps pensé, il s'agit surtout, par la morale, de
permettre a des groupes de mieux se souder afin de créer des communautés
morales pouvant coopérer entre elles et pouvant atteindre des objectifs

inatteignables par un individu seul. Lorsque Charles Darwin a jeté les

288



fondements de la théorie de I’évolution par sélection naturelle, il a également
pris conscience d’un probléeme de taille : comment expliquer Iexistence de
Paltruisme dans les sociétés animales, dont humaines ? Un individu
manifestant un comportement altruiste n’en retire par définition aucun

bénéfice.

Prenons un exemple connu de la littérature naturaliste : les singes verts ou
vervets. Ceux-ci disposent d’'un mode sophistiqué de communication d’alerte,
incluant trois types de cris bien distincts en fonction des prédateurs
concernés : un premier pour laigle, un deuxieme pour le léopard et un
troisieme pour le serpent. Chacune de ces vocalisations, émises lorsque le
prédateur est repéré, conduit les singes a un comportement approprié.
Lorsqu’un vervet signale la présence d’un reptile, les regards des uns se
tournent vers le sol tandis que les autres, plus craintifs, s’enfuient
immédiatement dans les arbres. Le singe vert qui émet le cri a plus de risque
que les autres d’attirer le prédateur vers lui. Il a donc une moindre probabilité
de survie par rapport a un singe égoiste qui s’enfuit a la vue du danger sans
avertir ses proches. Cela signifie qu’en bonne logique, ’évolution aurait da
tavoriser I'égoisme et éliminer progressivement I’altruisme. Or, ce dernier est
tfort répandu chez les especes sociales. Il y a la un mystere que la science

mettra plus d’un siecle a résoudre de facon satisfaisante.

a) La sélection de groupe

289



La premicre hypothese est connue sous le nom de sélection de groupe :
I’évolution n’agirait pas seulement au niveau de I'individu, en compétition pour
les partenaires sexuels et les ressources, mais aussi au niveau des groupes.
Dans cette perspective, ce qui est bénéfique au groupe quoique dommageable
a I'individu pourrait étre sélectionné comme un avantage adaptatif. Darwin, s'il
s'est globalement intéressé a la compétition entre individus, a lui aussi - en
reconnaissant la généralisation de sa théorie - était lui-méme était favorable a
cette idée et pensait que les tribus humaines n'étaient que le niveau supérieur

d'entités individuelles :

« Une tribu incluant de nombreux membres qui, possédant un haut degré de patriotisme, de
fidélité, d’obéissance, de courage et de sympathie, seraient toujours préts a aider les autres et
a se sacrifier pour le bien commun, devrait 'emporter sur la plupart des autres tribus [...] et
cela serait de la sélection naturelle. (...) Les instincts sociaux, qui ont été sans aucun doute
acquis par 'homme comme par les animaux inférieurs pour le bien de la communauté, lui a
d’abord donné l'envie d’aider ses semblables, de ressentir de la sympathie, et I'a incité a

guetter leur approbation ou leur désapprobation » (DH).

Cette hypothese de la sélection de groupe fut fréquente jusque dans les années
1960. A cette époque, son champion était le naturaliste anglais Vero C. Wynne
Edwards. En 1962, il publia une synthese de ses travaux sur la répartition des
animaux en fonction des ressources disponibles sur leur territoire, ou la
sélection de groupe était défendue comme un mécanisme majeur de

I’évolution, notamment des especes sociales. Ce faisant, le chercheur reprenait

290



un type de raisonnement alors tres fréquent dans la littérature évolutionniste,
formulé sous forme de propositions comme « certains animaux tuent leurs
petits pour éviter la surpopulation », « certains animaux évitent de se battre a

mort pour ne pas mettre en péril la reproduction de 'espece », etc.

Plusieurs objections se sont toutefois élevées contre la théorie de la sélection
de groupe a partir des années 1960, ayant pour origine des chercheurs comme
William Hamilton, George Williams, John Maynard-Smith ou encore Robert
Trivers. Ces objections furent d’abord de nature théorique. La conscience
d’appartenir a une espece (au-dela du groupe d’appartenance immédiat) est le
propre de 'homme : il y a quelque anthropocentrisme a projeter sur des
animaux soclaux, dont certains ont un systeme nerveux rudimentaire, notre

propre organisation complexe de régulation des ressources et des populations.

Autre objection : lavantage aux ¢égoistes. Imaginons une population
d’individus altruistes qui, par mutation génétique ou immigration, se peuple de
quelques individus égoistes. Ceux-ci vont profiter d’un avantage immédiat,
puisqu’ils recevront tous les bénéfices de I'altruisme sans en supporter aucun
cout. Les égoistes vont donc se répandre dans la population au détriment des
altruistes. A terme, la population ne sera plus altruiste, car ce comportement
ne s’est pas révélé évolutivement stable. Un autre argument concerne la durée :
la vie d’'un groupe, a fortiori d’une espece, est toujours plus longue que celle

d’un individu. La modification progressive du groupe est donc plus longue

291



aussi. Cela signifie qu'un avantage adaptatif a toujours plus de probabilité

d’étre sélectionné a I'échelle de la vie individuelle qu’a celle du groupe.

Des études de terrain ont également contribué au reflux de I’hypothese de
sélection de groupe. Dés 1964, C. Perrins a étudié le comportement
reproductif du martinet (Apus apus). Les femelles ont en général une
couvaison limitée a trois ceufs. Selon la sélection de groupe, ce malthusianisme
aurait pour finalité de préserver I’équilibre des ressources environnantes. Pour
tester cela, Perrins a ajouté pendant quatre ans un quatrieme ceuf dans certains
nids. Or, il a constaté que ces générations plus nombreuses avaient une
moindre probabilité de survivre jusqu’a I’age adulte que les couvaisons de trois
ceufs. La raison en est simple : quatre oisillons sont moins bien nourris que
trois et ont un risque supérieur de mortalité dans la période cruciale ou ils ne
dépendent plus de leurs parents. La limitation a trois ceufs n’est pas un
mécanisme collectif de préservation des ressources, mais un avantage
individuel pour les couples qui reproduisent plus de descendants que les

autres.

Quelques années plus tard (1971), S.B. Hrdy a étudié l'infanticide chez les
entelles (Presbytis entellus), une espece de singe. On sait que Iinfanticide est
courant chez les primates et les lions. Ce comportement était interprété
comme une forme de limitation des naissances pour préserver I’équilibre du
groupe dans son milieu. En réalité, il s’agit d’une forme extréme de sélection

individuelle. Les males tuent les enfants d’une femelle pour que celle-ci

292



retrouve son ovulation (bloquée par I'allaitement). Le meurtre est suivi d’une
copulation qui permet au male de répandre ses genes dans la future
descendance au détriment d’un compétiteur. Les femelles entelles disposent
dailleurs de plusieurs stratégies (elles aussi individuelles) pour parer ce

comportement agressif.

b) Hamilton et la sélection de parentele

Peu connu en France, William Hamilton (1936-2000) est pourtant 'un des
auteurs les plus cités dans la littérature évolutionniste du dernier quart du XXe
siecle. La célébrité de William Hamilton est née d’un article publié en 1964
dans le Journal of Theoretical Biology et intitulé « The General Evolution of
Social Behavior ». Il y apporta une solution simple au vieux probleme
Paltruisme. L’explication réside dans laptitude darwinienne globale (inclusive
fitness) des genes, a la base de la notion de sélection de parentele (kin
selection) : dans chaque espece, les individus privilégient les comportements
de coopération avec leurs parents génétiques les plus proches car en se
dévouant ainsi, ils favorisent la propagation de leurs propres genes. Cette
hypothése avait déja été suggérée en 1932 par le grand généticien ].B.S.

Haldane, mais celui-ci ne Dlavait ni formalisé ni démontré.

Pour appuyer ses recherches, Hamilton s’est d’abord intéressé au modele
classique de la coopération animale : les sociétés d’hyménopteres (abeilles,

fourmis, guépes). Ces insectes présentent une particularité génétique : issus

293



d’ovocytes non fécondés, les males sont haploides (il ne porte que la moitié
des chromosomes de 'espece, soit n) alors que les femelles sont diploides
(técondation sexuelle classique et jeu complet de chromosomes, soit 2n). Les
temelles partagent donc un lot du pere et de la mere, alors que les males n’ont
qu’un lot de la mere. Il en résulte que les sceurs sont plus apparentées entre
elles que les freres. Or, on observe un comportement plus altruiste chez les

temelles entre elles que chez les femelles envers les males.

En généralisant a partir de ce cas particulier, la régle génétique de Ialtruisme,
connue sous le nom de loi de Hamilton, est formalisée mathématiquement par
Iéquation suivante : B [r1] > C [r2], ou B indique les bénéfices du
comportement altruiste, C leur cout, rl la corrélation génétique entre
Paltruiste et le bénéficiaire de son comportement, r2 la corrélation génétique
entre I'altruiste et sa propre descendance directe actuelle (r1 et r2 sont donc
des variables statistiques mesurant la probabilité de la présence chez deux
individus d’un alléle identique provenant d’une ascendance commune). Cette
regle peut aussi s’écrire de la maniére suivante : ¢ < ¢ ="cout" b ="bénéfice" r
="coefficient"> 100, l'acte altruiste aura été couteux pour lindividu mais
bénéfique pour ses genes. Il pourra donc étre sélectionné par I’évolution (c’est-
a-dire : les genes impliqués dans Taltruisme se répartiront en plus grande
fréquence dans la génération suivante). A contrario de cet exemple, il faut
noter que la parenté (corrélation génétique) n’est pas nécessairement tres

proche pour que I'altruisme soit sélectionné, contrairement a ce qu’ont pensé

certains interpretes hatifs de Willlam Hamilton. Il suffit que les individus

294



possedent des genes en commun : le caractere adaptatif dépend alors du cout
de laltruisme. Si ce cout est tres faible (acte ayant peu de chance d’entrainer la
mort, la blessure, une perte importante de ressources), une parenté tres

lointaine suffit.

A partir des travaux de Hamilton, le géne est devenu le principal niveau
d’interprétation des adaptations dans I’évolution. Richard Dawkins a rendu ces
hypothéeses célebres en publiant en 1976 son best-seller international, e géne
égoiste. Comme le résume bien la formule de ce titre, un comportement
altruiste au niveau de I'individu peut recevoir une explication égoiste au niveau
du geéne. Non pas que le géne soit doté de la moindre conscience, bien sur.
Mais il constitue I'unité héréditaire variant a travers les générations : I’évolution
agit avant tout sur le génotype, c’est-a-dire sur les bases génétiques des traits,

aptitudes et comportements exprimés par le phénotype (Uindividu).

La sélection de parentele n’a pas été observée que les sociétés d’abeilles ou de
fourmis. Elle a par exemple été retrouvée chez les gallinules de Tasmanie
(Tribonyx mortieriz). Cette poule présente la particularité d’étre souvent bigame :
la femelle s’accouple a deux males et le trio éleve sa couvaison. Il existe en
général un male dominant et un male dominé, le premier ayant une plus forte
probabilité d’étre le pere. Quel est alors 'avantage du second, qui risque de
nourrir et protéger une progéniture étrangere ? Les études de terrain ont
montré que la bigamie est corrélée a la parenté génétique des deux males.

L’élevage en commun est pour eux une garantie de reproduction de genes en

295



commun. Une autre étude, menée sur les écureuils a terrier (Spermophilus
beldingi) aboutit aux mémes conclusions. Chez ce rongeur américain, les males
quittent le terrier apres hibernation et laissent aux femelles le soin d’éduquer
et de nourrir les jeunes. Non seulement les femelles apparentés n’entrent
jamais en compétition pour 'occupation de territoires, mais la fréquence de
leurs cris d’alarme contre les prédateurs est proportionnée a la proximité

génétique de leurs voisins immédiats.

Notons enfin que la sélection de parentele (kin selection) exige la
reconnaissance de parentele (kin recognition). Mais un animal peut-il ainsi
mesurer la proximité génétique d’un voisin ? Le phénomene a été trés tot mis
en évidence chez les insectes. L’abeille Lasioglossum zephyrum, mise en présence
d’autres abeilles présentant un gradient de 14 coefficients de parenté (r)
maximum (0,75) a minimum (0) modifie son comportement en conséquence.
La reconnaissance est ici chimique et implique une hormone, 'octopamine,
mise en évidence chez Pabeille commune (Apis mellifera). Un autre mécanisme,
répandu chez les oiseaux, est la reconnaissance spatiale : loisillon dans ou pres
du nid apres Iéclosion sera reconnu comme parent, mais pas si il s’en éloigne
trop tot. Le mécanisme le plus répandu est enfin la reconnaissance
phénotypique. Celle-ci procede de trois manicres : identification par
association (les individus les plus rencontrés au cours du développement sont
considérés comme parents, ce qui est généralement le cas), par analyse des
sighaux phénotypiques (odeur notamment, qui explique qu’un rat reconnait

son frere lors d’'un combat méme s’il a été séparé de lui a la naissance) et par

296



reconnaissance allélique directe (genes ou groupes de genes dont I'expression

dans le phénotype est caractéristique).

c) Trivers et ’altruisme réciproque

La sélection naturelle peut faconner les génes en agissant sur l'expression du
phénotype (Mayr, 1963), mais les phénotypes humains, et en particulier en ce
qui concerne les traits liés a la morale, sont une alliance indissociable de genes
et de culture (Richerson & Boyd, 2005). Quand des groupes culturels
promeuvent une quelconque uniformité (en termes de codes vestimentaires
alimentaires, et d'autres comportements marquant l'appartenance a un groupe
plutot qu'a un autre), ils augmentent les différences phénotypes entre leurs
groupes et les autres, et rendent possible des associations permettant
'émergence de poches de coopération entre des groupes plus importants en
termes de population (Kurzban, DeScioli, & O'Brien, 2007 ; Wilson, T.D.
2002). Ces effets culturels individualisent paradoxalement les groupes
humains, les rendant plus semblables a des organismes biologiques — du moins
quand on les compare a des meutes, des hordes ou des nuées — et deviennent
ainsi de meilleurs candidats a la sélection de groupe. La sélection de groupe
n'est peut-étre pas adaptable aux humains, dont I'évolution principale tient
dans leur développement culturel. De plus, la plupart de ces innovations
culturelles impliquent des institutions visant a détecter les « tricheurs » et a

valoriser les comportements favorables au groupe et a sa cohésion.

297



Tous les cas d’altruisme ne s’expliquent donc pas par la sélection de parentele
découverte par Hamilton. Les naturalistes ont ainsi observé de nombreux
actes altruistes concernant des individus non apparentés, dont le bénéficie
semble nul en termes génétiques. On se retrouve face au dilemme classique de
la théorie de I’évolution : comment expliquer le maintien d’'un comportement
qui ne procure aucun avantage adaptatif a son acteur et a méme toute

probabilité de diminuer son potentiel de survie et de reproduction ?

Une solution a été proposée en 1971 par Robert Trivers dans un papier
devenu classique, « The Evolution of Reciprocical Altruism », paru dans The
Quarterly Review of Biology. Son concept central est celui d’altruisme réciproque.
Le papier de Trivers commence par un exemple imaginaire, mais tres
évocateur. Prenons un homme qui plonge a 'eau pour sauver un autre qui se
noie et qui lui est inconnu. Il s’agit d’un cas d’altruisme non fondé sur la
parenté. Posons que l'individu qui se noie a une chance sur deux de mourir,
alors que son sauveteur n’a qu'une chance sur vingt. Le baigneur imprudent se
noie toujours quand son sauveteur se noie, et il survit toujours quand son
sauveteur survit. S’1l s’agit d’un acte isolé, le sauveteur n’a guere intérét a aider
le baigneur. Mais si l'acte se répete en sens inverse, et si le baigneur sauve a
son tour celui qui lui a épargné la noyade, les deux individus sont gagnants : ils
ont en quelque sorte échangé une probabilité de mourir de 50% (une chance
sur deux pour le baigneur) contre une autre de 5% seulement (une chance sur
vingt pour le sauveteur). Posons maintenant que ces deux individus ne sont

pas 1solés, mais appartiennent a une population également soumise au risque

298



de noyade. Il est clair que les individus pratiquant Daltruisme réciproque,
méme a distance dans le temps, ont plus de chance de survivre et de se
reproduire que les individus égoistes laissant les autres se noyer et courant le

méme risque.

Ce cas de figure pose cependant un probléme, celui des « trompeurs » ou
« tricheurs » (cheaters), c’est-a-dire des individus égoistes. Ils bénéficient de
altruisme des autres, mais s’abstiennent de I'acte réciproque quand leur tour
est venu. Au sein d’une population, de tels égoistes vont avoir tendance a
proliférer au détriment des altruistes. L’altruisme réciproque n’est donc
possible qu’a certaines conditions, selon des variations de parametres
biologiques énumérées par Trivers : durée de vie (plus la durée de vie est
longue, plus les situations appelant laltruisme sont nombreuses), taux de
dispersion (moins le taux de dispersion est élevé, plus les individus ont la
probabilit¢ ~d’interagir entre eux et d’identifier leurs comportements
réciproques), degré de dépendance mutuelle (plus les individus sont
confrontés a des dangers communs, plus il est probable que leur altruisme soit
développé), soins parentaux (ce cas particulier de dépendance mutuelle
tavorise Ialtruisme parents-enfants, et peut s’étendre au-dela de la parentele au
premier degré), dominance et hiérarchie (plus les relations sont asymétriques
entre les individus d’un groupe, moins il est probable de voir émerger de

Ialtruisme réciproque).

Plusieurs exemples d’altruisme réciproque ont été analysés par les chercheurs

299



de terrain. L’'un des plus connus est celui d’'une chauve-souris américaine, le
vampire d’Azara (Desmodus rotundus). Les femelles vivent avec leurs petits, les
males se dispersent. Cette chauve-souris a la particularité de ne pouvoir vivre
plus de deux jours sans absorber le sang des anes et des chevaux, qui constitue
leur nourriture. Or, I’étude de plusieurs colonies a montré de nombreux cas
d’altruisme réciproque entre vampires : les donneurs de sang perdent environ
5-6% d’autonomie, alors que les receveurs en gagne jusqua 30%. De tels
échanges sont plus fréquents entre individus vivant dans la méme colonie et

ayant des interactions fréquentes, quoique non apparentés.

Un autre cas daltruisme réciproque concerne les mceurs sexuelles tres
particulieres du babouin olive (Papio anubis). Lorsqu’une femelle en période
fertile (cestrus) accompagné d’un male croise la route de deux autres males,
Pun d’entre eux écarte le prétendant pendant que l'autre copule avec la
femelle. Lorsque l'acte est achevé, les roles s’inversent : le male qui copulait
continue d’écarter le prétendant pendant que son compere copule a son tout.
Les deux males coopérent donc réciproquement pour évincer un concurrent

de la compétition sexuelle.

Deés son article de 1971, Robert Trivers souligne que 'altruisme réciproque est
une situation trés courante chez 'espece humaine : secours en cas de danger
(accident, prédation, agression), partage de la nourriture, des outils et des

connaissances, aide aux malades, aux trés jeunes et aux tres vieux.

300



Chez Iétre humain, laltruisme réciproque prend certaines caractéristiques
particulieres liées notamment au développement de la conscience et du
langage. L altruisme y est d’abord instable, car chaque individu peut évaluer les
probabilités d’une réciproque et décider de tromper (de se comporter en
égoiste tout en bénéficiant de laltruisme). La capacité a apprécier (ou
détester), donc a plaire ou a déplaire, est une condition émotionnelle pour la
formation de lien durable qui excede les relations familiales, comme 'amitié.
Toute une gamme de sentiments universels comme l'indignation, la honte, la
culpabilité, la faute, la réparation semble par ailleurs avoir évolué pour

tavoriser la réciprocité des altruistes au détriment de la tromperie des égoistes.

En 1987, Richard D. Alexander a lancé une hypothése complémentaire connue
sous le nom de «réciprocité indirecte » Ce mécanisme explique le
comportement coopératif dans les grandes sociétés ou la sélection de
parentele et Paltruisme réciproque ne fonctionnent pas toujours. 1l s’agit d’'une
relation ternaire : un individu A se montre altruiste envers un individu B (non
apparenté) et bénéficie par la suite de laltruisme d’un individu C (non
apparenté). Pour quelle raison ? Pour un individu appartenant a une espece
sociale et morale comme la notre, le fait de manifester un comportement
altruiste peut apporter des bénéfices a long terme. La réputation de cet
individu sera bonne, de sorte qu’il établira plus facilement des relations de
confiance avec les autres. Cela peut expliquer le phénomene de bienveillance

universelle (altruisme indiscriminé pour le genre humain).

301



d) Axelrod, Hamilton et la théorie des jeux

Laltruisme réciproque a connu au début des années 1980 un raffinement
théorique dans le cadre de la théorie des jeux, plus particulicrement du célebre
dilemme du prisonnier. Ce dernier s’énonce ainsi : deux individus X et Y ont
le choix entre coopérer (comportement altruiste) ou ne pas coopérer
(comportement égoiste), sans qu’aucun ne sache a lavance Dattitude que
choisira 'autre. On attribue des gains et des pertes a chaque cas de figure : une
double coopération apporte 3 points a chaque individu, une double non-
coopération 1 point. Si un individu coopere et I'autre non, laltruiste ne gagne

rien tandis que I’égoiste en tire un profit maximal de 5 points.

Le dilemme du prisonnier a été appliqué par Willilam Hamilton et surtout
Robert Axelrod a laltruisme réciproque. En effet, ce dilemme mime une
situation évolutive ou une population est composée d’individus altruistes et
égoistes, chacun ayant une information limitée sur ce que font ou feront les
autres. La question est de savoir si une telle population évoluera vers
altruisme ou vers I’égoisme — et, de manicre plus générale, vers une stratégie
évolutive stable (SES) comme I’a appelé John Maynard Smith, c’est-a-dire une
situation adaptative a ’équilibre ou le comportement des acteurs est optimal et

résiste a d’autres stratégies possibles.

Si Pon part du principe que les deux individus confrontés au dilemme du

302



prisonnier ne se rencontrent qu’une fois, la solution est tres simple : la
défection est la meilleur stratégie. Elle maximise le gain et limite la perte. Mais
dans la nature, il est bien rare que les individus d’une méme population se
rencontrent une seule fois. Pour approcher d'un modele réaliste, Axelrod et
Hamilton ont ajouté deux conditions : d’une part, les deux individus ont une
probabilité p de se rencontrer a nouveau dans le futur ; d’autre part, le jeu
devient itératif (répété plusieurs fois) et les gains de chaque partie se mesurent
en nombre de descendants (partant du principe qu’un joueur altruiste a des

descendants altruistes, un joueur égoiste des descendants égoistes).

Pour résoudre cette forme plus complexe du dilemme du prisonnier, un
concours informatique a été lancé. Au cours de véritables tournois, plusieurs
dizaines de solutions ont été proposées et testées sur 200 interactions
successives. La meilleure solution a été trouvée par le mathématicien d’origine
russe Anatol Rapoport : tres simple, elle est appelée tit-for-tat (ou donnant-
donnant). Le gagnant du dilemme du prisonnier est celui qui commence par
Paltruisme et qui aligne ensuite ses réponse sur celle de I'autre individu : a un
choix altruiste, il continue sur laltruisme ; a un choix égoiste, il répond par
I'égoisme. L’altruisme réciproque avec punition de la défection s’est donc

révélé la stratégie la plus stable du point de vue évolutif.

Au-dela du dilemme du prisonnier, la théorie des jeux a été abondamment
appliquée depuis les années 1980 pour modéliser les diverses variantes de

l'altruisme réciproque et de l'altruisme indirect, ainsi que leur développement

303



dans l'évolution humaine en fonction de différentes hypotheéses (sur la

démographie, les ressources, le pressions environnementales, etc.).

e) Le retour de la sélection de groupe

Les hypotheses explicatives de 'altruisme formulées par Hamilton, Trivers et
Axelrod ont rapidement conquis les analyses évolutives, théoriques ou
empiriques. Elles constituent aujourd’hui encore un paradigme dominant de la
recherche biologique sur les origines de la socialité dans le monde animal.
Richard Dawkins les a popularisées sous une forme simplifiée : les genes sont
les réplicateurs dont les individus ne sont que les véhicules. I.’évolution agit au
niveau des seuls réplicateurs et elle « invente » sans cesse de nouveaux moyens
d’améliorer cette réplication, comme I’altruisme, la coopération et la vie sociale

qui en résulte.

Mais les années 1990 et 2000 ont également connu un retour de la théorie de
sélection de groupe, sous l'influence d’auteurs comme Robert Boyd, Peter J.
Richerson, Elliott Sober et David Sloan Wilson. Ceux-ci font remarquer que
I'individu n’est pas seulement un véhicule, mais aussi un « interacteur » : la
réplication des genes est en partie conditionnée par les interactions de
I'individu avec son environnement social et naturel. D’ou une sélection a
niveau multiple (multilevel selection) qui inclut aussi le groupe. Une adaptation au
niveau x suppose que la sélection naturelle s’exerce aussi au niveau X.

Comment une sélection de groupe pourrait-elle Pemporter sur la sélection

304



individuelle ? Lorsqu’un processus sélectif au niveau du groupe exerce une

pression plus forte qu'un processus sélectif au niveau de I'individu.

Pour le concevoir, prenons un exemple simple. Dans une bande d’oiseaux, les
individus émettent un signal d’alarme lorsqu’ils reperent un prédateur. Si Pon
part de la sélection individuelle, il semble que Tindividu le plus altruiste
donnant I’alarme est aussi celui qui a la plus grande probabilité d’étre repéré et
atteint par le prédateur. Mais imaginons que plusieurs bandes d’oiseaux se
partagent un méme territoire face au méme prédateur. Dés lors, la bande qui
aura ¢été avertie le plus tot par des individus altruistes sera aussi celle qui
pourra s’échapper le plus vite, comparativement a des groupes composés
d’individus égoistes. Nous avons ici un cas de sélection a deux niveaux : les
individus au sein d’une bande, les bandes au sein d’'une métapopulation. Au
premier niveau, la sélection naturelle semble favoriser ceux qui ne lancent
aucun signal d’alarme et évitent ainsi d’étre repérés. Au second niveau, elle
semble favoriser les groupes composés d’individus émettant des alarmes par
rapport a ceux qui n’en émettent pas. Il faut alors tester la fitness relative de
chaque stratégie. ’hypothese de la sélection de groupe suppose de bien
identifier les unités réelles de sélection dans le monde vivant, c’est-a-dire les
interacteurs. Il se peut par exemple que le signal d’alarme soit entendu par
toutes les bandes d’oiseaux présentes, par une seule bande ou par un nombre

limit¢é  d’individus  autour de celui qui lance Ilavertissement.

L’hypothese de la sélection de groupe a-t-elle été vérifiée expérimentalement ?

305



Oui, méme si les cas restent quantitativement limités par rapport a la sélection
individuelle. Un exemple classique est celui du sexe-ratio. George Williams
(1960), a la suite de Ronald Fisher (1930), a montré qu’un sex-ratio a peu pres
¢gal a 1 (autant de femelles que de males) est un argument en faveur de la
sélection individuelle. Dans une espéce sexuée, un male peut généralement
téconder un grand nombre de femelles. Si la sélection existait au niveau du
groupe, elle devrait favoriser un sexe-ratio déséquilibré en faveur des femelles
(le groupe se répliquant le mieux étant celui qui a beaucoup de femelles et
quelques males). Or, Williams constataient que le sexe-ratio des especes
s’établit souvent autour de 1. Souvent... mais pas toujours. Comme le prédit la
sélection de groupe, certaines especes ont un sexe-ratio déséquilibré en faveur

des femelles.

Un autre exemple célebre est celui des transitions du vivant. Comme I’a
notamment montré Lynn Margulis, les organismes eucaryotes (des bactéries a
’lhomme) sont nés de la coopération de plusieurs génomes, notamment celui
des mitochondries et du noyau. Dans une logique de sélection individuelle, les
bactéries procaryotes de la vie primitive auraient pu rester concurrentes et
dissociées. I se trouve que leur association symbiotique s’est révélée plus

payante.

Mais c’est sans doute pour I'espece humaine et son évolution que la sélection
de groupe apportera les plus riches enseignements a l'avenir. I’homme se

distingue notamment des autres animaux par de multiples «inventions »

306



permettant de différencier les groupes : la symbolique, le langage, la religion, la
morale. Ces comportements structurent la socialité humaine, mais ils
tavorisent aussi la différenciation des groupes au sein de I'espece. Les cas de
co-évolution des genes et de la culture sont nombreux. Les travaux de Luca et
Francesco Cavalli-Sforza en apportent un exemple. Ces chercheurs italiens ont
comparé les grandes familles linguistiques et les divisions génétiques de
I’humanité. Or, ils ont obtenu deux arbres généalogiques tres proches. Il est
évident que les Basques ne possedent pas le géne de la langue basque ni les
Bantous celui de la langue bantoue. Le raisonnement doit étre inversé : ce sont
les divisions de 'humanité en langues différentes qui ont provoqué une lente
différenciation génétique, en favorisant I’endogamie. Tout au long de
I’évolution humaine, on s’est uni plus facilement entre locuteurs d’'une méme
langue qu’entre locuteurs de langues étrangeres. Cela reste vrai aujourd’hui.
Au-dela des langues, la somme impressionnante de pratiques développées dans
le cadre des groupes et ayant pour effet de renforcer l'identité/la cohésion de
ces groupes indique a l'observateur un trait particulier de la socialité humaine.
Si Ialtruisme est certainement né de la sélection de parentele, les groupes qu’il
a produit dans I’évolution ont ainsi pu acquérir des propriétés nouvelles. La
coopération humaine, par exemple, est en général plus forte chez les
apparentés, mais elle ne s’y limite pas. Des systemes de croyances comme les
religions ou les idéologies peuvent ainsi regrouper des individus sans
appartenance récente commune et leur procurer, dans certaines conditions

historiques, des avantages adaptatifs sur d’autres individus.

307



f) L'altruisme, le groupe... et le conflit

Certains auteurs, comme récemment D.S. Wilson et E.O. Wilson, proposent
b 3
donc que la sélection de groupe au sein de ’espece humaine représente 'une
des transitions majeures du vivant, liée a ’émergence de la conscience et du
> 8
langage. Ce n’est pas forcément une bonne nouvelle pour ’humanité. Comme
on I’a vu, la sélection de groupe ne Pemporte sur les autres formes de sélection
que dans certaines circonstances adaptatives favorables. Parmi celles-ci, le
principal candidat dans I’évolution humaine est le conflit entre groupes : si les
groupes humains ont co-existé pacifiquement, le fait d’étre altruiste au sein de
son groupe n'apporte que peu d’avantages pour I'individu ; si la compétition et
la guerre (pour le territoire, les ressources, les partenaires sexuels) a été ’état le
plus courant, alors les groupes les plus soudés bénéficiaient d’un avantage sur

les autres, et donc les individus de ces groupes.

Bien sur, que l'altruisme soit né dans un tel cadre conflictuel n’implique pas
qu’il est condamné a produire des groupes conflictuels. Mais 'histoire récente
de ’humanité ne plaide pas pour une évolution tres notable. Les XVIIe-XIXe
siecles ont connu I'age d’or des guerres nationales et coloniales. Le XXe siecle
a vu de grandes guerres idéologiques (démocraties libérales, nazisme,
communisme) et le début du XXle siecle semble encore lourd de conflits
religieux. Quant au monde économique capitaliste, caractéristique de la

Modernité, il est bien sur devenu le lieu principal ou se déversent les pulsions

308



compétitives et agressives des individus, notamment a travers des groupes en
conflit (entreprises, nations). On remarquera que toutes ces actions humaines
s’articulent autour de la distinction entre eux et nous, les membres et les non-
membres du groupe (Francais contre Allemands, capitalistes contre
communistes, aryens contre non-aryens, fideles contre infideles, entreprise

contre concurrents, etc.).

Les hommes continuent donc de se différencier par leurs identités héritées ou
choisies, le développement des grands médias (de 'imprimerie a 'Internet) a
accompagné et parfois intensifié le phénomene. On pourrait se dire que
I’homme tend vers la perception de son espéce comme un groupe unique,
mais cette vision est assez peu réaliste pour le moment : seule une minorité
d’humains développent cette perception et ils n’ont aucune raison particuliere
d’y trouver un avantage sélectif. De surcroit, bon nombre des visions unitaires
de ’humanité sont pour l'instant instrumentalisées dans la logique des conflits
de groupe (par exemple, le droit d’ingérence et les guerres humanitaires de
certaines puissances occidentales), ce qui ne contribue guere a leur crédibilité.
Et méme si ’'homme se percoit comme espece biologique partageant un
destin commun sur une méme Terre, rien n’empéche a priori le
développement de visions différentes (donc conflictuelles) de ce destin
commun. Selon toute probabilité, la sélection de groupe a de beaux jours

devant elle.

309



Troisieme partie :
Anatomies de ’animal moral

I. Nietzsche et le huancier humain

Chez Nietzsche, la psychologie est discipline nouvelle. Empreinte jusqu’alors
de préjugés moraux et linguistiques®, elle s’est fourvoyée et a manqué son but,
a savoir une description anthropologique la plus fine et la plus nuancée
possible, ou la redéfinition de concepts donnés comme acquis rendent
possible I'auto-dépassement. La psychologie devient des lors chez Nietzsche
Iétude des formes, des manifestations et des processus corporels inhérents a
la volonté de puissance dans toute leur diversité et leur différenciation : dans

toutes leurs nuances.

La pensée nietzschéenne prend ainsi en compte la question de la diversité
humaine. La volonté de puissance devient loutil conceptuel qui permet
Iélaboration d’une typologie incarnant littéralement la psychologie
nietzschéenne : nouvelle discipline qui s’étend des instincts, aux hommes en
passant par les sociétés. La différenciation de types « fondamentaux» et
I'observation de leur co-évolution permettent a Nietzsche d’y voir plus loin
que des simples caracteres, des manicres d’agir différentes, des comportements
physico-psychologiques déterminés qui définissent la vie de chaque

individu de point de vue de son organisation et de sa mise en actes.

84 Voir A. 115, Le prétendu « moi »

310



« Que le caractere soir immuable, ce n’est pas vrai au sens strict ; cette maxime favorite
signifie tout au plus que d’ordinaire, au cours d’une breve existence d’homme, les motifs
agissants ne peuvent se graver assez profondément pour effacer les traits imprimés par les
millénaires. Mais si 'on imaginait un homme de quatre-vingt mille ans, c’est méme un
caractére absolument variable qu’on lui trouverait : au point qu’il y aurait toute une foule
d’individus différents qui naitraient successivement de lui. C’est la brieveté de la vie humaine

qui nous fourvoie a soutenir bien des erreurs sur les qualités de Thomme. » (HTH, I, 41)

Si elle est un extraordinaire nuancier humain, bien loin des conceptions
unifiées de I'étre rationnel classique autour duquel une grande partie de la
philosophie moderne s’articule, la typologie anthropologique nietzschéenne
dessine trois grandes figures (qui évoluent ensuite en multiples « sous-
especes »)  déterminées principalement par leur modes de volonté et
d’évaluation — ’homme étant un étre interprétant a partir de sous-entendus
physiologiques et axiologiques propres a son « type » — : le maitre, esclave et

le suthomme.

I.1. Le maftre

De prime abord, le maitre chez Nietzsche semble correspondre, comme on
pourrait 'attendre, a une personne forte, puissante, active. Mais cela ne suffit
pas, le maitre est certes quelqu’un d’ «actif » selon la typologie classique
deleuzienne, mais son activité est particuliére et porte une évaluation singulicre
chez Nietzsche. Le maitre se distingue surtout en tant que membre d’une

période socio-historique donnée : il n’est pas uniquement la syntheése de

311



plusieurs instincts mais le membre d’un certain type de société, a un certain
type d’époque. Le type du maitre apparait ainsi pour Nietzsche, de manicre la
plus achevée, dans un contexte socio-historique déterminé. Plus loin, ce type
de période sera concu comme « fabricant » des maitres avec comme référence

principale I’age tragique grec :

«Dées qu'un homme a eu l'intention de se mettre a I’écart et de se cloturer pour se suffire a lui-méme,
la philosophie a toujours été préte a I'isoler davantage et a le détruire par cet isolement. La philosophie
est dangereuse lorsqu’elle n’est pas en pleine possession de ses droits et seule la santé d’un peuple,

mais pas non plus de n’importe quel peuple, lui confere une telle légitimité.

Tournons-nous maintenant vers cette autorité supréme qui décide de ce qu’on peut appeler sain, en
patlant d’un peuple. Les Grecs, parce qu’ils sont véritablement sains, ont une fois pour toutes /gitimé
la philosophie elle-méme du simple fait qu’ils ont philosophé, et bien plus en effet que tous les autres

peuples. » PETG, 1) ;

«Les Grecs ne possédaient pas moins qu’une santé a toute épreuve ; leur secret fut de vénérer la

maladie méme comme une divinité, pourvu qu’elle fat douée de puissance. » (HTH, 1, 214)

Le maitre devient des lors le parangon d’un idéal historique, contexte ou
s’épanouit, pour Nietzsche, la grande santé de la culture européenne. La
premicre dissertation de la Généalogie de la Morale, en particulier, précise ce

point :

« Les Romains étaient les forts et les nobles, au point qu’il n’y eut jamais, qu'on n’a jamais pu réver,
plus fort et plus noble au monde jusqu’ici ; tout vestige qui nous vient d’eux, toute inscription ravit,
pourvu que P'on devine ce que ¢'est qui écrit la. Les Juifs étaient au contraire ce peuple sacerdotal du

ressentiment par excellence®, doué d’un génie sans pareil pour la morale populaire : il suffit de comparer

312



avec les Juifs des peuples aux dons analogues, par exemple les Chinois ou les Allemands pour
discerner ce qui est de premier et ce qui est de cinquieme ordre. Qui a provisoirement vaznen, Rome ou
la Judée ? (...) Au milieu de ce vacarme se produisit la chose la plus inattendue, la plus énorme : avec
une magnificence jusqu’alors inconnue, I'idéal antique lui méme se présenta ez chair et en os au regard et
a la conscience de '’humanité, — et de nouveau, mais plus fortement, plus simplement, de facon plus
insistante que jamais, face au vieux mot d’ordre mensonger du ressentiment publiant le privilige de la
majorité, face a la volonté de bassesse, d’humiliation et de nivellement de déclin de ’homme, retentit le
mot d’ordre contraire, effrayant et enchanteur, du privilége de la minorité. Comme une derniere fleche
indiquant Pautre chemin apparut Napoléon, le plus singulier, le plus tardif des hommes, et avec lui le

probleme incarné de 'idéal aristocratique en soi [* En francais dans le texte] » (GM, 1, 16)

Le maitre, dans son type le plus pur, fondamentalement individuel, est le
o o , . . . PR
produit d’une société jeune et d’une époque extrémement bréve qui précede
I’évolution et la détérioration du type pur en types multiples. Le type du maitre
. e . .
se reconnait dans un peuple guerrier™ qui en asservit un autre, plus faible, et le
force a devenir une société aristocratique et hiérarchique divisée en castes
dominantes et dominées ; c’est méme la, pur Nietzsche, le commencement de

tout « Btat » :

« Il nous faut regarder froidement comment n’importe quelle civilisation supétrieure a commencé sur
cette terre. Des hommes encore trés proches de la nature, des barbares dans tout ce que ce mot
comporte d’effroyable, des hommes de proie encore en possession d’une volonté intacte et d’appétits
de puissance inentamés se sont jetés sur des races plus faibles, plus policées, plus paisibles, des races
soit commercantes soit pastorales, ou sur de vieilles civilisations usées qui dilapidaient leurs dernieres
énergies et d’étincelants et mortels feux d’artifice. La caste aristocratique fut toujours, d’abord, la caste
des barbates : sa supériorité ne résidait pas avant tout dans sa force physique, mais dans sa force

spirituelle ; ils étaient plus complétement des hommes (C’est-a-dire aussi, et a tous les niveaux, plus

85

Ce type est d’ailleurs a différencier du type aristocratique religieux, voir GM, « Bon et méchant », « Bon et
mauvais », 6 et 7

313



completement des brutes.) » (PBM, 257) ;

« J’ai employé le mot “Etat’ : ce qu’il faut entendre par la va de soi — une horde quelconque de bétes de
proie blondes, une race de maitres et de conquérants, qui, dotée d’une organisation guerriére et ayant
la force d’organiser, pose sans hésiter ses formidables griffes sur une population peut-étre infiniment
supérieure en nombre, ais encore inorganisée et errante. » (GM, La « faute », la « manvaise conscience »,

17)

L’action du maitre est ainsi parallelement axiologique : sa création de valeurs
est une exigence. De méme, la « maitrise » se comprend dans une globalité,
dans une complétude, dans une suffisance et dans un controle de soi. Ces
caractéristiques — qui s’énoncent essentiellement en termes de volonté, donc
de psychologie — sont donnée au type aristocratique par une lutte historique
contre des éléments extérieurs a la caste et dont dépendait sa survie. Dans ce
contexte hostile, les qualités qui ont permis la survie et surmonté les obstacles
sont ensuite sélectionnées et transmises au type dans son ensemble : une
premiere « autocréation » nécessaire et conjoncturelle se mue progressivement

en valeur qui caractérisera le type :

«Une espece nait, un type se fixe et se fortifie a travers le long combat qu’il soutient contre des
conditions a peu pres uniformément défavorables. Inversement, 'expérience des éleveurs nous apprend
que les especes qui regoivent une noutriture plus qu’abondante et sont 'objet d’un surcroit de soins et
de ménagement tendent aussitot a s’éloigner tres fortement de leur type en produisant un grand
nombre d’anomalies et de monstruosités (de vices monstrueux aussi). Considérons maintenant une
communauté aristocratique, une cité de la Gréce antique ou Venise, par exemple, comme une
institution, volontaire ou non, ayant pour but la sélection de I'espece humaine : on y trouve cote a cote
des hommes livrés a eux-mémes, qui veulent faire triompher leur espéce, le plus souvent parce qu’ils y

sont obligés s’ls ne veulent pas courir le risque d’étre exterminés. Les soins, la surabondance, les

314



protections qui favorisent la diversité n’existent pas ; espece a besoin de persister comme espéce,
comme quelque chose que sa dureté, son uniformité, la simplicité de sa forme, peuvent seuls faire
durer et triompher, dans la lutte perpétuelle qui 'oppose au voisin aussi bien qu’a 'opprimé séditieux
ou révolté. Une longue expérience lui apprend a quelles qualités elle doit d’exister encore, en dépit des
hommes et des dieux, et d’avoir constamment remporté la victoire : elle norme vertus ces qualités et

ne cultive que ces vertus.» (PBM, 262)

Des lors, Porganisation sociale, en tant qu’unité supéricure de volonté de
puissance est celle qui accomplit cette autocréation, qui ordonne ce qui la
compose en combinaisons plus efficaces, en pratiques plus efficaces dans les

mains de personnes capables de les mener a bien. Le résultat est holistique :

« Créer, imprimer instinctivement des formes, voila leur ceuvre, ils sont les artistes les plus
involontaires et les plus inconscients du monde : ou ils apparaissent, la surgit bient6t quelque chose de
neuf, une forme de souveraineté qui zi# dont les parties et les fonctions sont délimitées et mises en
rapport, ou il nest rien qui n’ait d’abord regu un ‘sens’ par rapport au tout. Ils ignorent, ces
organisateurs-nés, ce quest la culpabilité, la responsabilité, les égards ; en eux regne cet effrayant
égoisme de Partiste au regard d’airain qui, a 'avance et de toute éternité, se sait justifié dans son

‘ceuvre’ comme la mere dans son enfant. » (GM, La « faute », la « manvaise conscience », 17)

La typologie anthropologique s’insérant, chez Nietzsche, dans une structure
vitale — voire biologique —, le type du maitre se définit fondamentalement par
sa morale, c'est-a-dire dans son rapport évaluateur a la vie. La morale des
maitres est autosuffisante, autoréférentielle et axiologiquement novatrice, elle

est le propre d’individus « gatés » par une vie qui déborde :

« L’humanité aristocratique sent qu’elle détermine les valeurs, elle n’a pas besoin d’approbation, elle

juge que ce qui lui nuit est nuisible en soi, elle sait que c’est elle qui confere de la dignité aux choses,

315



elle est créatrice de valenrs. Elle honore tout ce qu’elle trouve en soi: une telle morale est une
glorification de soi. Elle met au premier plan le sentiment de la plénitude, de la puissance qui veut
déborder, le bonheur de connaitre une forte tension, la conscience d’une richesse qui voudrait donner
et prodiguer : I'aristocrate secourt lui aussi le malheureux, non pas ou presque par compassion, mais

par Peffet d’un besoin qui nait de la surabondance de sa force. » (PBM, 260)

Le maitre est ainsi 'archétype d’un role et d’'un contexte sociaux. D’un autre
point de vue, le type « maitre », le type aristocratique peut étre présent en
chaque individu en tant quiinstinct — ou synthése d’instincts — dominants.
Cette autocréation de valeurs, cette axiologie autoréférentielle peut advenir en
chacun. Son activité sélectrice sera deés lors a I’ceuvre, en lutte contre son

négatif : le type « esclave ».

1.2. L’esclave

« Rébellion — de 'esclave telle est la dignité. Qu’obéissance soit votre dignité | Qu’obéissance
soit méme votre commandement.
A Toreille du bon guerrier sonne plus agréablement ‘tu dois’ que ‘je veux’. Et tout ce qui vous

est cher, d’abord faites en sorte qu’on vous le commande ! » (Z, 1, De la guerre et des guerriers)

Historiquement parlant, nous I’avons vu, I’esclave nait dans le méme contexte
que le maitre. Mais tandis que ce dernier est lié aux breves périodes d’apogée
ou son type le plus pur se développe, 'esclave est une figure plus complexe,
plus mouvante et évoluant au gré de contextes plus divers, et dans ce sens plus

ambigué :

316



«(...) on pourrait non sans raison ajouter que c’est sur le seul terrain de cette forme d’existence
essentiellement dangerense, celle des prétres, que ’'homme a commencé a devenir un animal intéressant, que

C’est ici seulement que ’ame humaine est devenue dans un sens supérieur profonde et méchante » (GM,

>

« Bon et méchant », « Bon et manvais », 0).

I’intérét méme de I'esclave pour Nietzsche réside en ce devenir historique
quand le maitre demeure lié a une époque déterminée. La puissance de
I’esclave est sa capacité a se fondre dans I’histoire, a traverser les époques sous
plusieurs figures et visages, en un mot, a développer son type, comme on
développe un theme. Ce développement se fait en trois étapes principales :

I’assujettissement, le ressentiment et le nihilisme.

Lassujettissement, ou la capacité a étre assujetti, est pour Nietzsche le
préalable, voire la condition physiologique du type de lesclave. Cest un
caractere inhérent, donné, qui existe avant lexistence de lordre.
Psychologiquement parlant, I'assujettissement de ’esclave est lié a une certaine
désorganisation de la volonté, a la dégénérescence et au délitement d’un type
trainé sur des siccles. Bien loin du rousseauisme, ce n’est pas la société qui fait
I’homme, mais certaines dispositions humaines qui s’incarnent dans tel ou tel
type d’organisation sociale : I'esclave appartenant a « des races plus faibles,
plus policées, plus paisibles » verra son intégration a un systeme hiérarchique
déterminé par sa constitution méme. La réactivité de 'esclave provient de son
épuisement, de son incapacité a résister et a maitriser ses propres instincts, ce
qui entrainera une incapacité a résister aux stimulations extérieures, ie. aux

ordres du maitre et engendrera une grande frustration quant a ses propres

317



visées et impulsions — sentiment qui sera a jamais étranger au maitre.
L’obéissance aux contraintes internes répond a I'obéissance aux contraintes

externes et la détermine :

«Les époques ou l'on dirige 'homme par la récompense et la punition ont en vue un type d'homme
inférieur et encore primitif : c'est comme avec les enfants...

Au milieu de notre civilisation tardive, la fatalité, la dégénérescence, est quelque chose qui abolit
enticrement le sens de la récompense et de la punition...

— clle suppose des races jeunes, fortes, vigoureuses, cette défermination réelle de l'action par la
perspective de récompenses et de punitions...

chez les races anciennes, les impulsions sont si #r7ésistibles qu'une simple représentation est tout a fait
impuissante...

ne pas pouvoir offrir de résistance la ou il y a sollicitation, mais étre ob/igé d'y répondre : cette extréme
irritabilité des décadents* rend de tels systemes de punition et de perfectionnement absolument dénués de
sens...

ok

La notion de ‘perfectionnement’ <repose> sur le postulat d'un homme normal et fort, dont chaque
action isolée doit étre rétribuée d'une maniére ou d'une autre, afin de ne pas le perdre, de ne pas l'avoir

pour ennemi... [¥ En francais dans le texte] (FP X1V, 14 [209]) ;

« L'ennui, c’est qu'une certaine inaptitude a se ‘maitriser’ (— a e pas réagir a des sollicitations, a des
excitations sexuelles méme ténues) fait partie des séquelles les plus régulieres de I'épuisement général.»

(FPXIV, 23 [1]) ;

« Le méme genre de dégénérescence se préparait partout en silence : antique Athenes touchait a sa
perte. Et Socrate comprit que tout le monde avait besoin de lui — de son procédé, de sa cure, de sa
recette personnelle de conservation... Partout les instincts sombraient dans I’anarchie ; partout on était
a deux doigts de la démesure. Le monstrum in animo, tel était le péril universel. ‘Les instincts veulent
jouer les tyrans’: il faut donc inventer un contre-fyran qui soit plus fort qu’eux’... Lorsque ce fameux

physiognomoniste eut dévoilé a Socrate ce qu’il était, un antre des pires appétits, le grand ironiste

318



prononga encore une parole qui donne la clé du personnage : ‘Clest vrai, dit-il, mais je les ai tous
maitrisés.” Comment Socrate s’était-il maitrisé Juz-méme ? Son cas n’était au fond que le cas extréme, celui
qui sautait le plus aux yeux, d’'un mal universel qui commencait a se répandre : personne ne se

maitrisait plus, les instincts se dressaient les uns contre les autres. » (CI, Le probléeme de Socrate, 9)

« Etre obligé de lutter contre ses instincts — voila bien la formule de la décadence* : tant que la vie suit
une courbe ascendante, bonheur égale instinct. [* En francais dans le texte| » (CI, Le probleme de

Socrate,11)

« ’homme d’une époque de dissolution qui mélange toutes les races, ’homme qui recele dans son
corps I’héritage d’une ascendance composite, autrement dit des instincts et des jugements de valeur
contradictoires, sinon plus, lesquels s’affrontent entre eux et le laissent rarement en repos, cet homme
des civilisations tardives et de la clarté déclinante sera en gros un individu plutét débile ; son voeu le
plus profond sera de mettre fin une bonne fois a la guerre qu’il es7 lui-méme (...) Lorsque, au contraire,
les oppositions et les conflits agissent su de tels individus comme un aiguillon de plus, comme une
incitation a vivre davantage, lorsque, d’autre part, ils ont hérité et cultivé en eux, a coté de leurs
instincts vigoureux et irréconciliables, une authentique maitrise dans I'art de se combattre, donc de se
dominer et de ruser avec eux-mémes, alors on voit paraitre ces hommes fascinants, insaisissables,

insondables, ces étres nés pour vaincre et pour séduire » (PBM, § 200)%.

C’est ainsi que la faiblesse interne du type esclave contamine le contexte socio-
historique pour le faire devenir décadent, dégénérescent. La domination
interne de Iindividu transparait sur sa société, incapable ni de maitriser ni
d’accepter znnocemment ses pulsions. Le type esclave est réactif en tant que cette
propension a littéralement « accepter ce qu’on lui dit » lui est incarnée, soit en
tant que désorganisation et lutte anarchique des instincts, soit en malaise face a
des affects quil ne peut accepter. L’assujettissement est ainsi internalisé, les

valeurs du maitre ne pouvant qu’étre objets de réaction : positive (lobéissance)

86 Voir aussi PBM, § 208 ; FP XIIL, 10 [206] ; FP XIV, 14 [157] et 14[163]

319



ou négative (le ressentiment) : le maitre fait face a I'esclave en tant que
contrainte et en tant qu’il est ce que I'esclave veut étre, sans jamais pouvoir

Patteindre.

Le ressentiment est pour Nietzsche le caractére primordial du type esclave,

celui sur lequel le philosophe a le plus insisté. Véritable maladie de la volonté,

87
>

«explosif des plus dangereux »”/, le ressentiment est ce qui oriente

principalement la psychologie de ’esclave et initie sa morale ie. son inscription

dans une histoire :

«Le soulévement des esclaves dans la morale commence lorsque le ressentiment devient lui-
méme créateur et engendre des valeurs : le ressentiment de ces étres a qui la réaction véritable, celle de
'action, est interdite, et que seule une vengeance imaginaire peut indemniser. Alors que toute morale
aristocratique nait d’un oui triomphant adressé a soi-méme, de prime abord, la morale des esclaves dit
non 2 un ‘dehors’, 2 un ‘autre’, a un ‘différent-de-soi-méme’, et ce non est son acte créateur. Cette
inversion du regard posant les valeurs — la nécessité qui pousse a se tourner vers le dehors plutét que
vers soi-méme — cela reléve justement du ressentiment : la morale des esclaves a toujours et avant tout
besoin pour prendre naissance d’un monde opposé et extérieur, elle a physiologiquement parlant
besoin d’excitations extérieures pour agir — son action est foncierement une réaction. » (GM, « Box et

méchant », « Bon et manvais », 10)

Le ressentiment est I'organisateur d’une volonté désorganisée, le principe a
partir duquel se forme chez ’esclave un systeme cohérent de valeurs, premicre
origine créatrice du type réactif. Mais ces valeurs ne refletent pas I’étre ou les
actions de ce type, elles se référent au maitre, le maitre est leur propre

condition d’existence : les valeurs de Iesclave n’existent qu’en tant que valeurs

87 GM, Que signifient les idéaux ascétiques, 15

320



proprement déviantes. L’obéissance de lesclave, en tant qu’assimilation et
incorporation des valeurs dominantes, se nourrit dun paradoxe: le
ressentiment est une guerre contre un ennemi qui se « gagne » dans le désir de
voir cet ennemi triompher et asseoir de plus en plus sa domination, sa
supériorité, sa « différence ». De méme, la définition de la puissance chez
lesclave est la propre conception de son maitre qui se voit puissant: le
ressentiment fait de Pesclave un miroir malaisé qui n’assume pas cette fonction
(il en souffre) mais qui ne souhaite pas non plus la disparition de ce qu’il doit
refléter en tant que cette tache est la condition méme de son existence. A la
différence du type maitre qui n’a besoin que de lui-méme pour exprimer sa
volonté de puissance et qui voit dans Pesclave un produit dérivé de ce
débordement affirmatif, esclave a besoin du maitre comme de quelque chose
contre laquelle s’opposer, quelque chose qu’il désire devenir sans jamais

pouvoir franchir le pas :

« L’individu aristocratique doit d’abord faire I'effort, en s’appuyant notamment sur histoire, de se
pénétrer de ce fait : que depuis des temps immémoriaux, dans toutes les classes inférieures, ’homme
du commun n’était que ce quil passait pour étre ; n’ayant nullement I’habitude de se fixer lui-méme des
valeurs, il ne se conférait pas non plus d’autre valeur que celle que lui attribuaient ses maitres (car créer
des valeurs est proprement % droit du seignenr). On peut considérer que c’est par suite d’un trés puissant
atavisme que, de nos jours encore, 'homme ordinaire, commence par atfendre d’étre jugé pour se
soumettre ensuite d’instinct a ce jugement ; il ne se soumet d’ailleurs pas seulement a la bonne
opinion qu’on peut avoir de lui, mais aussi a des jugements défavorables et injustes (qu’on songe, par
exemple, a la maniére dont les dévotes apprennent de leurs confesseurs a s’estimer ou a se mésestimer
elles-mémes, comment les chrétiens en général apprennent a se juger par lintermédiaire de leur
Eglise). Il est certain que le lent avenement de 'ordre démocratique (et sa cause, le mélange des sangs

entre maitres et esclaves) va désormais stimuler et répandre la tendance, a Porigine aristocratique et

321



rare, de s’attribuer soi-méme une valeur et de ‘penser du bien’ de soi » (PBM, § 261)

C’est ainsi que la morale de P'esclave est bien plus puissante que celle du maitre
en tant qu’elle devient I'arme du ressentiment. Cette arme, née d’une
constitution décadente, d’une physiologie incapable d’assumer ses propres
expressions, donne ensuite naissance, assez logiquement aux «idéaux

ascétiques » :

« Les prétres, comme on le sait, sont les ennemis les plus méchants — et pourquoi donc ? Parce qu’ils sont
les plus impuissants. I’impuissance fait naitre en eux une haine féroce, monstrueuse, la haine la plus
intellectuelle et la plus venimeuse qui soit. (...) Tout ce qui a été entrepris sur terre contre les ‘nobles’,
les ‘puissants’, les ‘maitres’, les ‘détenteurs du pouvoir’ n’est rien en comparaison de ce que /es Juifs ont
fait contre eux : les Juifs, ce peuple sacerdotal qui ne put en définitive avoir raison de ses ennemis et
de ses vainqueurs que par un total renversement de leurs valeurs, donc par un acte de wvengeance
spirituelle pure. C'était 1a la seule issue qui convint a un peuple de prétres, au peuple de la vengeance
sacerdotale la plus profondément ancrée. Ce sont les Juifs qui, avec une effrayante logique, oserent
retourner ’équation des valeurs aristocratiques (bon = noble = beau = heureux = aimé des dieux) et
qui ont maintenu ce retournement avec la ténacité d’une haine sans fond (la haine de 'impuissance),
affirmant ‘les misérables seuls sont les bons, les pauvres, les impuissants, les hommes bas seuls sont
les bons, les souffrants, les nécessiteux, les malades, les difformes sont aussi les seuls pieux, les seuls
bénis des dieux, pour eux seuls il y a une félicité, tandis que vous les nobles et les puissants, vous ctes
de toute éternité les méchants, les cruels, les lubriques, les insatiables, les impies, vous serez
éternellement aussi les réprouvés, les maudits et les damnés I’» (GM, « Bon et méchant », « Bon et

manvais »,7) ;

« Les moyens radicaux ne sont indispensables qu’aux dégénérés : le manque de volonté, ou plus
précisément l'incapacité de e pas réagir 2 une sollicitation, ne constitue en fait qu'une autre forme de

dégénérescence. » (Cl, La morale, une anti-nature, 2)*

88 Voir aussi PBM, § 219 ; GM, Que signifient les idéaux ascétiques, 14 ; FP XII, 2 [168] ; FP XIII, 10 [157] et 11 [55]

322



I’évolution de cette disposition psychologique — la haine inconsidérée des
puissants — se distille avec la progression historique de la société et sa marche
vers la démocratie. La démocratie induit pour Nietzsche un nivellement des
comportements et des valeurs a la moyenne, et I'idée d’uniformité, en tant que

vérité officielle et unique, est 'autre visage de la dégénérescence européenne :

«1l'y a une chose qui est désagréable a entendre a une époque de ‘droit égal pour tous’ : c'est le mot

hiérarchie. » (FP X1, 34 [156])

C’est ainsi que le nihilisme, dernier attribut du type esclave, intervient chez
Nietzsche comme lultime dissolution d’une psychologie malade. Le
retournement des valeurs initié par la morale du ressentiment annule les
valeurs elle-méme: la décadence occidentale est un temps vide. La
dévitalisation de I'Occident arrive a son comble avec la dévalorisation des
valeurs, conséquence méme du retournement axiologique opéré par le type
esclave. Tel un point final macabre, le nihilisme qui s’abat sur ’'Europe est sa
conclusion évidente, digne héritiere des assauts socratiques et judéo-chrétiens.
Si la religion est 'expression d’une physio-psychologie qui ne peut vivre dans
le monde, le nihilisme est celle de la méme constitution se rendant compte de
inefficacité de la « cure » que l'on lui sert depuis deux mille ans. La « mort de
Dieu » est 'incrédulité fondamentale envers toute explication métaphysique ou
théologique : les hommes ne peuvent plus s’identifier a des demi-dieux, au

centre ou a la finalité cosmiques, la raison n’est pas la marque d’une volonté

323



divine ; il est un animal comme les autres.

Le regard nietzschéen sur évolution des valeurs de la culture socratico-judéo-
chrétienne — cette brusque « prise de conscience » — est identique a celui d’un
médecin devant un membre gangrené. Clest ainsi que le concept de
dégénérescence chez Nietzsche, s’il est en partie héritier d’un air du temps, est
aussi retourné contre lui-méme et inséré dans une démarche ironique (Moore,
2002, 139). Pour Nietzsche, la fin du XIX® siecle n’est pas simplement une
période décadente, elle est aussi celle de 'apothéose d’un processus ayant
débuté avec les débuts de 'hégémonie chrétienne et s’exprime comme une
invitation a devenir soi-méme créateur d’'un monde, réinterprété de manicre
naturaliste, et au centre duquel s’éleve une nouvelle perspective : ’éducation

d’une espece nouvelle.

I.3. Le Surhomme, 1'énigme de 1'avenir

[’humanité future chez Nietzsche — et ’humanité du futur — est concue
comme une ceuvre d’art. [’homme, cet étre, oscillant, habitant un « systeme
inachevé, aux perspectives libres et ouvertes » (FP XI, 34 [25]) dont le type
n’est pas encore fixé, appelle orientation de son évolution. Cette ceuvre d’art
sélectrice, Nietzsche le fait bien remarquer, sera l'ccuvre d’individus
« barbares » tels qu’on les a vus dans les fulgurances des temps héroiques. Le
but sera de reproduire au niveau de ’humanité les conditions qui ont vus

I’émergence des « grands hommes » :

« Ce que je souhaite de toutes mes forces faire clairement comprendre :

324



a) qu'il n'y a pas de confusion plus grave que de confondre dressage et affaiblissement

: ce que l'on a fait...

Le dressage, comme je le comprends, est un des moyens de 1'énorme accumulation de
forces de 'Humanité, de sorte que les générations peuvent continuer a batir sur le travail de
leurs ancétres — dont, non seulement extérieurement, mais intérieurement, organiquement,
ils sortent, en plus fort...

b) quil est extrémement dangereux de croire que I'Humanité en tant que fout
continuerait a croitre et a se renforcer si les individus deviennent amollis, identiques et
moyens... L'Humanité est une abstraction : le but du dressage ne peut étre, jusque dans le cas
le plus isolé, que I'homme plus fort (— le non-dressé est faible, prodigue, instable... » (FP XIV,

15 [65])

Dans ce dressage (qui n’est pas encore sélection), la nature sera mise a
contribution : ’homme devra se rendre maitre de la nature et utiliser les
méthodes naturelles pour se rendre maitre de lui-méme™. Ensuite, a force
d’essais et d’erreurs, Nietzsche entrevoit son anthropoculture, son
anthropotechnique, son eugénisme avec un «eu» par-dela bien et mal:
I'amoralité de la sélection nietzschéenne s’appuiera sur la sélection naturelle
tout en s’y opposant. Elle la rationalisera, l'anticipera, la devancera et

P’accélérera, tout en imitant sa méthode :

« Drailleurs Pon pourrait en tant qu’individu faweriser sous maints rapports le processus
prodigieusement lent de la sélection et provisoitement montrer ’lhomme touchant a son but

—mon idéal I » (FP GS, 11 [43]) ;

89 FP1X, 4 [80] ; FP XIIIL, 9 [174]

325



« La métamorphose de ’homme exige des milliers d’années pour la formation du type, puis
des générations : enfin ## individu parcourt durant sa vie celles de plusienrs individus.

Pourquoi ne réussirions-nous pas avec ’homme ce que les Chinois savent faire d’un
arbre — si bien que d’un c6té il porte des roses, de l'autre des poires ?

Ces processus naturels de anthropoculture, par exemple, lesquels jusqu’alors ont été
pratiqués avec une lenteur et une maladresse extrémes pourraient étre pris en main par les
hommes eux-mémes ; et la vieille pleutrerie des races, des luttes raciales, des fievres
nationales pourrait alors étre réduite a de bréves périodes — tout au moins de fagon

expérimentale. — Des continents entiers se consacreraient des lots a cette consciente expérimentation | »

(FP GS, 11 [276]) ;

« Principe : étre comme la nature : pouvoir sactifier d'innombrables étres pout obtenit quelque
chose a partir de I'humanité. Il faut étudier LA racon dont effectivement un grand homme
quelconque a été produit. Toute 'éthique jusqu'ici s'est montrée infiniment bornée et locale :
aveugle et de mauvaise foi a I'égard des lois réelles, pat-dessus le matrché. Elle était la non pas
pour expliquer mais pour EMPECHER certaines actions : ne parlons pas de les produire
La science est une chose dangereuse : et avant que nous n'ayons été persécutés a cause d'elle, sa
s S . . o o
dignité’ ne veut rien dire. Mieux encore : quand on transporte la science a I'école primaire et
qu'on voit méme les filles et les oies se mettre a caqueter scientifiquement ; cela vient de ce
qu'elle a toujours été pratiquée avec une fartuferie morale.
Je veux mettre un terme a cela.
ous les présupposés de Tordre’ établi réfutés.

Tous 1 de Tordre’ établi réfut
1) Dieu réfuté : parce que tien de ce qui artive n'est bon, ni sage, ni vrai ;

arce que ‘bon’ et ‘méchant’ ne sont pas des contraires et que les valeurs morales se
2) par ‘bon’ et ‘méchant’ t d traires et 1 leurs moral
transforment
3) parce que ‘vrai’ et ‘faux’ sont tous deux nécessaires — vouloir-tromper comme se-laisser-
trompet, une condition du vivant

4) ‘non-égoiste’ n'est absolument pas possible. ‘Amour’ faussement compris. ‘Priere’

326



indifférent ; ‘dévouement’ dangereux. » FP X 25 [309])

Cette ceuvre d’art de I'avenir, cette surhumanité, fera renaitre le souci de la

hiérarchie en tant qu’organisation propre a la volonté de puissance :

«J'ai nommé mes travailleurs et mes précurseurs inconscients. Mais ou chercher avec
quelque espoir ma race particuliere de philosophes, ou tout au moins ceux qui ressentent
mon besoin de philosophes nouveanx ¢ 1a seulement ou régne une fagon de penser aristocratique,
qui croit a l'esclavage et a de nombreux degrés d’allégeance, comme 2 la condition nécessaite
de toute civilisation supérieure ; aux lieux ou regne une pensée ¢réatrice qui ne propose pas au
monde comme fin supréme le bonheur du repos, le ‘sabbat des sabbats’ et qui n'honore dans
la paix qu'un moyen de guerres nouvelles : une pensée qui donne des lois a 'avenir, qui, par
amour pour l'avenir, traite durement et tyranniquement tout le présent et soi-méme, une
pensée sans scrupules, ‘immorale’, qui veut développer également les bonnes et les mauvaises
qualités des hommes, parce qu'elle se sent la force de leur assigner a toutes leur juste place —
la place ou elles ont besoin les unes des autres. Mais quand on cherche des philosophes, de
nos jours, quelle espérance a-t-on de trouver ce qu'on cherche ? N'est-il pas probable
qu'armé de la meilleure lanterne de Diogéne, on errera sans résultat jour et nuit ? Ce siecle a
les instincts znverses ; il veut d’abord et par-dessus tout la commodité : il veut en second lieu la
publicité et ce grand vacarme de comédiens, ce grand hourvari qui convient a ses gouts
forains : il veut en troisieme lieu que chacun se jette a plat ventre devant le plus grand des
mensonges, 1“égalité entre les hommes’ — et que l'on révére exclusivement les vertus édoalitaires
et nivelenses. 11 est donc foncierement hostile a la naissance de philosophes tels que je les
congois, bien qu'il s’y croie, en toute innocence, éminemment favorable. En effet, tout le
monde gémit aujourd'hui de toutes les peines qu'ont eues les philosophes dautrefois, coincés
entre le bucher, la mauvaise conscience et I'arrogante sagesse des Peres de I'Eglise ; mais a la
vérité, pour la formation d’esprits puissants, vastes, rusés et audacieux, c'étaient encore la de

meillenres conditions que ne le sont les circonstances présentes. Aujourd'hui c'est une autre

327



sorte d’esprit, l'esprit démagogique, l'esprit de cabotinage, peut-étre aussi l'esprit de castor et
de fourmi du savant, qui trouve des circonstances favorables a son éclosion. Mais tout va de
mal en pis pour les artistes supérieurs ; ne périssent-ils pas presque tous de leur anarchie
intérieure ? Ils ne sont plus tyrannisés du dehors, par les tables de valeurs absolues d’une
Eglise ou d’une Cour ; ils n'apprennent donc plus a éduquer leur ‘tyran intérieur’, leur vouloir.
Et ce qui est vrai des artistes est vrai, dans un sens plus élevé et plus néfaste, des
philosophes. Ou sont de nos jours les esprits libres ? Qu'on me montre aujourd'hui un esprit
libre | — Eh bien ! Ne patlons pas si haut | La solitude est de nos jours plus riche de secrets,
plus solitaite que jamais .. En fait, j'ai appris entre-temps que l'esprit libre devait

nécessairement étre ermite. » (FP XI 37 [14](

Pour ce faire, Nietzsche envisage la réorganisation des types supérieurs et
inférieurs, non pas dans une perspective de domination ou 'un devrait prendre
le pas sur lautre, voire le détruire, mais dans celle d’'une lutte perpétuelle,
propre a la volonté de puissance, ou le type supérieur se distingue par son
« pathos de la distance ». La pensée de la hiérarchie active, la hiérarchie en lutte
est pour Nietzsche la loi de I'avenir. Elle est une proposition et s’oppose dans
ce sens a la décadence nihiliste de ’Occident. I’homme de I’avenir, ’homme
en devenit” est un souhait de lavenir, un oui a IEternel Retour, une

approbation de I'univers : le surhomme est la lutte qui veut durer :

« Philosophie du retour
Sur la grandeur héroique comme unique état de celui qui s'y prépare.

(Aspirer au déclin absolu comme moyen de se supportet.)

90 FP GS, 11 [44]

328



ouloir devenir une fonction : idéal féminin de I'amour. L'idéal masculin est I'assimilation e
Vouloir devenir foncti idéal féminin de I’ L'idéal li t 'assimilati t

la victoire ou la pitié (adoration du Dieu souffrant).

Indifférence totale a I'égard des opinions d'autrui (car nous connaissons leur critére et leur

poids) : mais e fant gu'opinion sur soi-méme, objet de pitié.

Nous ne sommes pas fondés a vouloir un seul état, nous sommes au contraire dans la

nécessité de vouloir devenir des étres périodiques = comme 'existence.

J'ai, intentionnellement, vécu jusqu'au bout tout le contraire d'une unique nature religieuse. Je

connais le diable et ses desseins quant a Dien.

«Bien» et «mal» comme sentiments de plaisir et de déplaisir. Inévitable. Mais a chacun soz
mal.
Qui 7e trouve pas la voie qui mene a son idéal vit de maniere plus futile et plus impudente

que celui qui n'a aucun idéal.

Faire mal a qui nous aimons — c'est la vraie diabletrie. Eu égard a nous-mémes c'est 1'état dans
lequel se #romve 'homme héroique — la plus grande violence. Aspirer au contraire en fait

partie. (FPIX, 1 [70]).

Le surhomme est dans ce sens lapothéose héroique de ses précédentes
incarnations (le maitre, I’artiste, le saint, etc.), mais il n’est jamais clairement
défini par Nietzsche : il demeure un horizon, une énigme. Le surhomme est le
but de ’humanité en tant que cette humanité se définit par la poursuite d’un
but et que ce but est la synthese de la joie (le oui) et de 'héroisme (Uindividu).

Le surhomme incarne ainsi la premicre tache que Nietzsche donne a la vie : la

329



lutte de I'individuation dont la formation est sélection.

I.4. Physiologie symbolique de I’altruisme

«Le régne de laltruisme me¢ semble provoquer la perte de 'humanité — un processus de
dépérissement par euthanasie : — peut-¢tre les moralistes contribuent-ils ainsi a ’évolution
générale : ils s'attendent pourtant a linverse! Je veux réhabiliter 'égoisme et cette sagesse
profonde qui n’intervient pas wolontiers dans les affaires et la personnalité d’individus

étrangers : nous ne sommes altruistes que par nécessité. » (FP A4, 6 [74]).

Pour Nietzsche, Ialtruisme est de loin le sighe d’un type humain affaibli. Dans
ce sens, l'altruisme n’existe pas en tant que type, mais n’est qu’un égoisme

dégénéré, un altruisme par défaut :

« Origine des valeurs morales

L'égoisme vaut autant que vaut, physiologiquement, ’égoiste

Chaque individu répete toute la ligne de l'évolution (et non seulement, ainsi que le
<congoit> la morale, quelque chose qui commence avec la naissance) : s'il représente la
montée de la lignée humaine, sa valeur est, en fait, exceptionnelle ; et son souci de se
conserver et de croitre peut légitimement étre extréme. (C'est le souci de I'avenir qui lui a été
promis qui donne a lindividu réussi un droit si extraordinaire a l'égoisme.) Mais s'il
représente la ligne descendante, le déclin, la maladie chronique, alors il a bien peu de valeur,
et il convient avant tout qu'il soustraie a I'individu réussi le moins possible de place, de force
et de rayons de soleil. Dans ce cas, le devoir de la société est de réprimer ['égoisme (— qui patfois
s'exprime de maniére absurde, maladive, séditicuse —) ; qu'il s'agisse d'individus isolés ou de
couches entiéres de la population qui se dégradent et s'étiolent. Une doctrine et une religion
de I“amour’, de la #épression de 'acquiescement a soi-méme, de la tolérance, de 'endurance, de

l'assistance mutuelle en paroles et en actes, peut, a l'intérieur de telles couches, étre de la plus

330



haute valeur, méme du point de vue de ceux qui dominent : car elle réprime les sentiments
de rivalité, de ressentiment*, d’envie, ces sentiments trop naturels des laissés pour compte, —
sous un idéal d'humilité et d'obéissance, elle divinise a leurs proptres yeux la condition
d'esclave, de dominé, de pauvre, de malade, d'inférieur. Clest ce qui explique pourquoi les
clans, races ou personnalités dominantes, ont de tout temps entretenu le culte du
désintéressement, l'évangile des humbles, le ‘Dieu en croix’.

La prépondérance d'une maniere altruiste de porter des jugements de valeur est la
conséquence d'un instinct qui pousse a se sentit malvenu. Fondamentalement, le jugement
de valeur dit ici : §e ne vaux pas grand chose’: un jugement de valeur uniquement
physiologique, ou plus nettement encore : le sentiment de l'impuissance, le manque de
grands sentiments positifs de la puissance (dans les muscles, les nerfs, les centres moteurs).
Ce jugement de valeur se traduit, selon la culture de ces couches sociales, en un jugement
moral ou religieux (- la prédominance des jugements religieux et moraux est toujours un
signe de culture inférieure —) : il cherche a se fonder a partir de domaines d'ou leur vient la
notion de ‘valeur’. L'interprétation par laquelle le pécheur chrétien cherche a se comprendre
est une tentative de trouver jus#fié son manque de puissance et d'assurance : il préfeére se
trouver coupable que se sentir mal pour rien : en soi, c'est un symptome de déclin qu'avoir
seulement besoin de telles interprétations. Dans d'autres cas, le laissé pour compte en
cherche la raison non dans sa ‘faute’ (comme le chrétien), mais dans la société : le socialiste,
l'anarchiste, le nihiliste, en ressentant son existence comme quelque chose qui est forcément
la fante de quelqu'un, est en cela ce qu'il y a de plus proche du chrétien, qui croit aussi mieux
supporter son mal-étre et son échec quand il a trouvé quelqu'un qu'il puisse en rendre
responsable. L'instinct de la vengeance et du ressentiment* se trouve dans les deux cas, et y parait
comme un moyen de supporter son sort, comme un instinct de conservation : tout comme
la préférence donnée a la théotie et a la pratique altruiste. La haine de ['égoisme, que ce soit la
haine du sien, comme chez le chrétien, ou de celui des autres, comme chez le socialiste,
apparait ainsi comme un jugement de valeur dominé par la vengeance ; et, d'un autre coté,

comme une habileté de l'instinct de conservation de ceux qui souffrent, en intensifiant leurs

331



sentiments de réciprocité et de solidarité. Enfin, comme il a déja été indiqué, cette décharge
de ressentiment* dans la condamnation, le rejet, le chatiment de 1'égoisme (le sien ou celui d'un
autre), est également un instinct de conservation chez le laissé pour compte. En somme : le
culte de l'altruisme est une forme spécifique de l'égoisme, qui se présente régulierement dans

certaines conditions physiologiques. [* En francais dans le texte.] » FP XIV 14 [29]

La ou l'organisation sociale est pour Nietzsche I'expression institutionnelle de
I'instinct grégaire, le comportement altruiste est le symptéome d’un corps
malade, honteux, pusillanime et qui peine a s’assumer — le type méme du
chrétien. La morale de la compassion, modélisée par le christianisme, devient
alors la symbolisation et la justification qui donne a de tels instincts (en tant
que manifestations corporelles) un environnement propice a leur
développement. Toutes proportions gardées (ne serait-ce que par une
différence radicale : celle de la valeur), il est intéressant de mettre en vis a vis
Iinterprétation nietzschéenne de laltruisme et les explications qu’en ont
données les recherches néodarwiniennes. La ou lindividu ressentant la
compassion est un individu diminué, l'altruisme en devient un individualisme
décadent, un égoisme qui n’a pas assez de force pour se regarder en face.
Parallélement, I’éthologie nous apprend que le comportement altruiste est
souvent un comportement égoiste détourné, tant au niveau du groupe, de
I'individu que du geéne. Autrement dit, aucun comportement social naturel ne
peut ¢tre qualifié pertinemment de désintéressé : le pur sacrifice n’existe pas

dans la nature :

«Si vous voulez comme moi construire une société dans laquelle les individus coopérent

332



généreusement et sans égoisme pour réaliser le bien commun, vous ne pouvez attendre
beaucoup d’aide de la Nature. Essayons de comprendre ce vers quoi tendent nos genes c’est-
a-dire ’égoisme, parce qu’il se pourrait alors que nous ayons au moins une chance de déjouer
leurs plans et d’atteindre ce a quoi aucune autre espéce n’est jamais parvenue, devenir un

individu altruiste ». (Dawkins (1989 [1976])

Nietzsche avait raison sur ce point, la morale est une anti-nature, et dans sa
généalogie se dessine la possibilité d'une morale de l'avenir, aux confluents et a

la synthese de diverses disciplines jusqu'ici séparées.

II. La morale de 1'avenir

Dans deux articles récents, le psychologue Jonathan Haidt (2007 et 2008)
propose d’intéressantes réflexions sur la manicre dont la science traite
aujourd’hui la question de la morale. I pointe notamment I’émergence d’une «
nouvelle synthése » a la confluence de la théorie de D’évolution, de la
neurologie et de la psychologie sociale. En 1975, E.O. Wilson avait prédit que
'éthique allait bientot étre intégrée dans la « nouvelle synthése» de la
sociobiologie. Les deux théories psychologiques de 1'époque étaient le
béhaviorisme éthique (les valeurs sont acquises par renforcement) et les

théories du développement cognitif de Lawrence Kohlberg” (les expériences

91 Pour Kohlberg, les enfants devaient passer par six stades de développement cognitif, et ou chaque stade est
moralement plus satisfaisant et englobant que le précédent. Les six stades suivent 3 niveaux de développement moral,
déterminés métaphoriquement par un age de la vie :

1 - Niveau préconventionnel

Ce niveau se caractérise par 1'égocentrisme, des régles exogénes et 1'importance accordée a la punition et la

récompense. C'est le niveau dans lequel se retrouve 1'enfant.

>> Stade 1 - Punition-récompense
Le bien, le bon, est reli¢ a une autorité hors du moi. Le bien correspond a des actes qui sont récompensés et le mal, a des
actes qui sont punis. En termes psychanalytiques, on pourrait considérer que le surmoi n'est pas encore intégré a ce
stade. L'individu n'y considére pas encore l'intérét des autres. La vertu importante de ce stade est I'obéissance.

>> Stade 2 - Instrumental
A ce stade, est bien ce qui satisfait ses besoins personnels et, accessoirement, celui des autres. L'individu y apprend la

333



sociales aident les enfants a construire une compréhension de plus adéquate
de la justice). Wilson pensait que ces deux théories allaient bientot fusionner
avec des recherches sur le systeme limbique hypothalamique, qu'il pensait
contenir les émotions morales, afin de fournir une vue globale des origines et
des mécanismes de la morale. Mais Wilson avait tort, dans les détails. Le
béhaviorisme éthique a disparu, dans la traine du béhaviorisme. L'approche de
Kohlberg a en effet dominé la psychologie morale, mais parce que Kohlberg
se concentrait sur le raisonnement verbal et conscient, la psychologie
kohlbergienne a étendu ses ramifications sur la philosophie et les sciences de
l'éducation, et non pas vraiment sur la biologie, comme Wilson 1'avait espéré.
Enfin, on trouva que I'hypothalamus ne jouait qu'un réle minime dans le
jugement moral. Mais malgré ses erreurs de détails, Wilson avait compris les
grandes lignes. La nouvelle synthése a commencé dans les années 1990 avec
un nouvel ensemble d'ingrédients et a aujourd'hui transformé 1'étude de la

morale. Wilson avait aussi raison sur le lien entre les sciences sociales et les

valeur du marchandage et du donnant-donnant. Les autres commencent a prendre de l'importance, mais l'individu
demeure égocentrique.
2 - Niveau conventionnel
L'altérité prend de 1'importance. L'individu apprend a satisfaire des attentes. Le surmoi devient intériorisé. C'est le stade
de l'adolescence.
>> Stade 3 - Relations interpersonnelles
C'est le stade de la relation a l'autre. On y appelle le désir de I'autre, son attention, son appréciation. A ce stade, on a une
perspective réduite des relations humaines et le bien correspond a I'approbation que le groupe peut nous apporter pour
nos actes.
>> Stade 4 - Conscience morale
La société est vue comme un tout et ses normes comme des absolus. On y recherche l'ordre social et le bon
fonctionnement. Le bien, dans ce cas-ci, est la loi et l'ordre et 'homme bon est un bon citoyen qui suit les régles de
fonctionnement de la société. Ce peut aussi étre les régles de la religion qui agissent comme guide pour l'action.
3 - Niveau post-conventionnel
A ce niveau, l'individu se base sur une réflexion éthique, des valeurs morales et des principes qu'il juge valide.
Les régles sont devenues endogenes. C'est le niveau dit de 1'age adulte.
>> Stade 5 - Contrat social et droits individuels
L'individu passe de I'égoisme a 1'altruisme. Ses intéréts, bien qu'ils soient pris en compte, prennent moins de place que
l'intérét collectif. Le bien vient d'un équilibre entre les droits individuels et les droits collectifs. Les valeurs y guident
l'action.
>> Stade 6 - Principes moraux universels
Le systtme moral de l'individu peut étre compris comme un tout intégratif. La conscience morale y est
pertinente, cohérente, globale et universelle, et repose dans une autonomie compléte.

334



sciences qu'il situait dans 1'étude des émotions et des « centres émotifs » du
cerveau. Deux tendances des années 1980 ont fait que la « nouvelle synthese »
d'E.O. Wilson ne s'est réellement ancrée que pendant les années 1990. La
premicre, a ¢été la  «révolution affective» — wune recrudescence
multidisciplinaire de recherches sur les émotions, consécutive a la « révolution
cognitive » des décennies précédentes (Fischer & Tangney, 1995; Frank, 1988;
Gibbard, 1990 ;  Kagan, 1984). La seconde, a ¢été la renaissance de la
sociobiologie sous les traits de la psychologie évolutionnaire (Barkow,

Cosmides, & Tooby, 1992).

Clest ainsi que I'hypothese selon laquelle l'esprit doit tout d'abord créer une
cartographie opérante du monde avant de décider de telle ou telle action est
désormais marginalisée et il est devenu de plus en plus évident que la
cognition s'incarne et s'adapte a des processus de régulation biologique (Smith
& Semin, 2004). Les cerveaux animaux ne peuvent ni n'ont besoin de créer
des cartographies mentales complétes et précises de leur environnement
(Clark, 1999). Les cafards sont, par exemple, capables de résoudre des
problemes complexes, et y arrivent en se servant d'un fourre-tout de ruses
spécifiques a leur environnement et qui ne nécessitent pas de représentation
centrale. Ce que montre Clark (1999) dans sa comparaison de processus

cognitifs humains, animaux et robotiques :

« la délibération rationnelle est en fait une réaction adaptative trés bien déguisée. Le cerveau,
le monde, le corps et l'artefact se retrouvent, ensemble, cadenassés dans la plus complexe des

conspirations. (p.33).

335



Méme la perception se fait en vue 'action. Quand on demande a des individus
d'évaluer la pente d'une colline, leurs hypotheses sont influencées par l'effort
qu'ils devraient fournir s'ils avaient a la gravir. S'ils portent un sac a dos lourd,
ils ont tendance a l'estimer plus difficile — inversement s'ils n'ont que la main
d'un ami a tenir (Proffitt, 2006). Ces distorsions ne veulent pas dire que l'esprit
pense mal, ou que cette inexactitude soit motivée consciemment, mais suggere
plutdt que les perceptions, les souvenirs, ou encore les jugements se
construisent comme des moyens de servir une action quelconque (Loftus,
1975), via les sentiments qu'une tiche précise génere (Clore, Schwarz, &
Conway, 1994). Quand nous passons du monde physique au monde social, on
voit de la sorte de nombreuses perceptions erronées qui sont en réalité bien
plus utiles que l'exactitude. Chen et Chaiken (1999) décrivent ainsi trois
stratégies cognitives : l'intention de précision (« accuracy motive »), parfois
surpassée par une intention défensive (« defense motive »), cherchant a
préserver les concepts personnels d'un individu, ou ceux qui sont propres a
son identité sociale et morale, ou encore par une intention d'opinion
(«impression motive ») qui, elle, cherche a avantager la réputation d'un

individu et d'autres objectifs sociaux comparables.

La nouvelle synthese de la psychologie morale énormément interrogé
Iimportance du raisonnement conscient (Nisbett & T. D. Wilson, 1977 ;
Zajonc, 1980), devenu une notion-clé du nouveau champ d'étude intet-

disciplinaire de I'émotion ayant émergé dans les années 1990 (au moment de la

336



premicre édition du Handbook of Emotions, Lewis & Haviland-Jones, 1993). Les
émotions et 1'évolution ont rapidement été assimilés dans des modeéles
comportementaux a double processus, dans lesquels le processus
« automatique » était celui, rapide et ancien, fait d'émotions et d'intuitions,
comme ce qu'avait décrit E.O. Wilson, et ou le processus « controlé » était
celui, évolutionnairement plus jeune et motivationnellement plus faible, décrit
par Kohlberg et devenu l'ancrage théorique de nombreux philosophes de la
morale (Chaiken & Trope, 1999 ; Zajonc, 1980, en passant par Freud et

Wundt).

Dans le contexte de ce glissement d'un raisonnement moral, 2 des émotions et
une intuition morales, deux livres phares des années 1990 ont été
fondamentaux. Il s'agit de L'Errenr de Descartes, d'Antonio Damasio (1995),
montrant que les aires du cortex préfrontal qui integrent I'émotion en prise de
décision étaient cruciales pour les jugements et les comportements moraux.
L'autre ouvrage est Good Natured, de Frans de Waal (1996), montrant que la
plupart des «blocs de construction » de la morale humaine pouvaient se
retrouver dans les réactions des chimpanzés et d'autres primates. A la fin des
années 1990, avec d'autres ouvrages majeurs (Ridley, 1996 ; Wright, 1994), la
prédiction d'E.O. Wilson commenca a devenir vraie. Le tout s'accéléra
grandement avec la publication dans Scence des recherches de Greene (2001)
sur les bases neurales du jugement moral — et le mois suivant, Haidt publiait
dans les Psychological Review, un compte-rendu trans-disciplinaire sur les preuves

de I'approche intuitionniste de la morale.

337



Une analyse quantitative du nombre de publications en psychologie montre
que les recherches sur la morale et les émotions n'ont cessé de croire depuis
les années 1980 (comparativement a d'autres sujets), pour exploser ces cing
dernieres années. Pour Haidt, le facteur clé ayant catalysé la nouvelle synthese
est la «révolution affective » des années 1980 — l'augmentation de ces

recherches sur I'émotion qui a suivi la « révolution cognitive » des années 1960

et 1970.

Haidt décrit trois principes, vieux de plus de cent ans, qui ont retrouvé une
nouvelle jeunesse lors de cette révolution affective. Chaque principe relie
plusieurs apercus de plusieurs domaines, notamment en psychologie sociale,
neurosciences, et la théorie de 1'évolution. Haidt conclut avec un quatriéme

principe qu'il pense étre la prochaine étape dans la synthese.
IL.1. La primauté des intuitions morales.

St les années 1960 et 1970 ont connu la révolution cognitive, les années 1980
et 1990 ont vu se développer une « révolution affective » montrant
I'importance des sensations et des émotions dans nos jugements. Auparavant,
des psychologues aussi influents que Lawrence Kohlberg ou Jean Piaget
s’'intéressaient avant tout a apparition du « raisonnement moral » au cours du
développement. Mais la recherche se penche désormais sur les émotions qui
sous-tendent ces raisonnements. Les travaux de neurobiologie montrent par
exemple que confronté a un dilemme moral (ou a une action / intention jugée

immorale), le cerveau active dans la plupart du temps et de manicre

338



instantanée des zones émotives plus ou moins conscientes. Il ne procede a une
rationalisation que dans un second temps. Cette primauté de I'intuition n’est
pas une dictature : apres la réaction instantanée émotive ou affective, les sujets
réfléchissant a une question morale usent de procédés variés correspondant a
autant d’activations cérébrales, comme opérer un choix rationnel (par exemple
calcul du cout et du bénéfice), repenser la situation sous un angle nouveau (qui
peut éveiller des activations émotives secondaires). Ou bien sur engager un

débat avec un tiers (ce qui est susceptible de modifier ces deux processus).

Kohlberg pensait que les enfants étaient des philosophes moraux en herbe et a
étudié leurs raisonnements quand ils devaient faire face a des dilemmes
moraux (« est-ce qu'un homme a le droit de voler des médicaments pour
sauver la vie de sa femme ? », par exemple) Mais depuis quelques années,
I'importance du raisonnement moral a été remise en question au moment ou
des psychologues sociaux assimilent de plus en plus le principe de la
« primauté affective », articulé dans les années 1890 par WilhelmWundt et a été

largement développé dans les années 1980 par Robert Zajonc (Zajonc, 1980).

Zajonc a collecté des faits pour montrer que 'esprit humain est composé d'un
systtme ancien, automatique et tres affectif, et un  systeme
phylogénétiquement plus jeune, plus lent et motivationnellement plus faible.
Le point central de Zajonc était que le cerveau est toujours et
automatiquement dans un processus d'évaluation, de tout ce qu'il percoit, et

que la pensée supérieure humaine est précédée, pénétrée et influencée par des

339



réactions affectives (des sentiments simples d'appréciation et de dépréciation)

d'approche et d'évitement.

L'approche évolutionnaire de la morale voit dans cette primauté affective un
concept général. La plupart des auteurs estiment que le cceur de la morale
humaine est émotionnelle (Trivers, 1971 ; Hauser 2000) et est liée entre autres
a la sympathie en réponse a la souffrance, a la colere pour les injustices, a
l'affection pour ses parent et alliés. Les premieres formes de ce primat
émotionnel étaient déja présentes avant que la lignée des hominidés ne se
séparent d'avec celle des Pan, il y a de cela 5 a 7 millions d'années (Flack et de
Waal, 2000). Le langage et la capacité a développer un raisonnement moral
conscient étant arrivés bien apres, peut-étre méme il n'y a que 100 000 ans, il
est hautement improbable que les mécanismes neuraux qui contrdlent le
jugement et le comportement humains aient eu le temps de se fondre a cette

nouvelle faculté délibérative.

Les recherches en psychologie sociale soutiennent fortement les arguments de
Zajonc sur la rapidité et l'ubiquité des réactions affectives (Fazio et al. 1986).
Cependant, certains ont opposé les « affects » et la « cognition », arguant que
les réactions affectives n'impliquent aucun processus informatif d'aucune

sorte.

Si ce n'est pas 'avis de Zajonc, Haidt se fonde sur les travaux de Bargh (1999)

pour dire que le contraste le plus utile en psychologie morale est entre deux

340



types de cognition : l'intuition morale et le raisonnement morale (Haidt, 2001).
L'intuition morale se référe a des processus rapides, automatiques, chargés
d'affects dans lesquels les sentiments d'évaluation impliquent des oppositions
entre bien/mal ou appréciation/dépréciation (sur les actions ou le caractére
d'une personne) et sans aucune conscience d'avoir passé des étapes de
recherche et d'évaluation de preuves ou de la déduction d'une conclusion. Le
raisonnement moral, en revanche, est un processus controlé et plus « froid »
(moins affectif) et conscient d'une activité mentale consistant a transformer
des informations sur les personnes et leurs actions afin de parvenir a un

jugement moral ou a une décision.

La tentative de Haidt pour illustrer cette nouvelle synthése en psychologie
morale est le modele dit de «l'intuitionniste social » (Haidt, 2001), qui
commence avec le principe de la primauté intuitive. Selon ce modele, quand
nous pensons a enfoncer une épingle dans la main d'un enfant, ou quand nous
entendons l'histoire d'une personne qui gifle son pere, la plupart d'entre nous
ont une réaction intuitive automatique impliquant une poussée d'affects
négatifs. Souvent, cela s'ouvre aussi sur un raisonnement conscient et verbal,
mais ce processus conscient et controlé est postérieur au premier processus
automatique, et est souvent influencé par l'intuition morale initiale. Le
raisonnement moral, quand il se produit, est en général un processus post-hoc
dans lequel nous cherchons des preuves pour soutenir notre réaction intuitive

premicre.

341



La preuve que cette séquence événementielle se retrouve dans plusieurs études
ou, par exemple, les gens ont des réactions quasi instantanées et implicites a
des scenes ou des histoires de violations morales, les réactions affectives
prédisent en général pertinemment les jugements et les comportements
moraux (Batson, 1987 ; Sanfey et al., 2003), des réactions morales manipulées,
comme par exemple sous hypnose, peuvent altérer les jugements moraux
(Wheatley et al., 2005), les gens peuvent étre parfois « ébahis moralement » -
quand ils savent intuitivement qu'une chose est mauvaise, mais qu'ils ne
peuvent pas expliquer pourquoi (Haidt, 2001 ; Cushman et al., 2006), etc. De
plus, des études sur le raisonnement quotidien (Kuhn, 1991) montrent que les
gens commencent généralement leur raisonnement par la confirmation de leur
hypothese initiale. Ils cherchent rarement des preuves qui l'infirmeraient, et
arrivent parfaitement a trouver toutes les justifications possibles a tout ce qu'ils

veulent croire (Kunda, 1990).

L'importance des intuitions chargées émotionnellement est un théme
récurrent de la recherche neuroscientifique sur la morale. Damasio (2003) a
par exemple trouvé que des patients avec des 1ésions substantielles de certaines
zones du cortex pré-frontal avaient des capacités cognitives normales, tant au
niveau du QI que de la connaissance explicite du bien et du mal, mais faisaient
preuves de déficits émotionnels massifs qui handicapaient leurs prises de
décisions. Ils avaient perdu la capacité de ressentir les poussées d'affect que
tout un chacun ressent quand il entend la phrase « gifle ton pere ». Ils avaient

perdu la capacité de utiliser leur corps — ou, au moins, d'intégrer les stimuli

342



cérébraux qui cartographient les réactions corporelles -, pour ressentir ce qu'ils
devraient ressentir s'ils étaient dans la situation donnée. Des études plus
tardives sur le jugement moral ont confirmé l'importance de ces zones du
cortex préfrontal médian, incluant le cortex préfrontal ventromédial et le
gyrus frontal médian (Greene et al, 200let 2002). Ces travaux
complémentaires sur des personnes saines ont utilisé les dilemmes dits du
«wagon fou» et opposent conséquentalisme et déontologisme (Greene,
Nystrom, Engell, Darley, & Cohen, 2004). Cette recherche montre que les
choix des individus peuvent étre prédis (alors qu'ils sont agrégés a de
nombreux jugements) par l'intensité et la période d'activation des aires dédiées
a I'émotion (cortex préfrontal ventromédian et amygdale, en priorité), par
rapport a des aires cérébrales liées a une délibération plus froide (ne pas
pousser une personne d'un pont, méme si cela arréte le wagon fou et épargne
la vie de cinq personnes). Mais dans des scénarios qui ne poussent que
modérément la corde sensible, les gens ont tendance a choisir l'alternative
utilitarienne (actionner un levier qui va dévier le wagon fou sur une personne,

au lieu de cinq - Greene et al., 2004; Greene et al., 2001).

Ces aires cérébrales semblent néanmoins fondamentales pour l'intégration des
affects (en particulier I'attente des récompenses et des punitions) en décisions
et en projets. D'autres zones montrent, par l'intermédiaire de l'imagerie par
résonance magnétique fonctionnelle, que ces zones incluent aussi 'amydgale et
l'insula frontale (Q. Luo et al, 2006 ; Sanfey et al. 2003 ; Damasio, 2003). Ces

zones semblent étre impliquées dans la sonnerie d'une sorte d'alarme, un « tilt

343



de flipper » qui pousse le processus suivant dans une certaine direction. Les
réactions affectives poussent sans vraiment cependant forcer. On a tous en
tete une décision que nous avons pris délibérément et qui allait a I'encontre de
notre premicre intuition, souvent égoiste, ou lorsque nous changeons d'avis
sur une personne. Greene et ses collegues ont montré, en action, quelle était
ce « changement de direction ». (Greene et al. 2004). L'expérience se fondait
sur tout un ensemble de dilemmes moraux, comme par exemple : seriez-vous
prét a étouffer votre bébé si c'était la seule facon de le faire taire et de ne pas
vous faire débusquer (ainsi que les personnes qui sont avec vous) par un
groupe de soldats qui vous cherchent et qui, s'ils vous trouvent, vous tueront
tous ? Les participants prenaient du temps pour répondre, et pendant ce
temps, leur activité cérébrale dans leur cortex cingulaire antérieur s'accroissait,
une zone cérébrale dédiée au conflit interne. Certaines personnes répondaient
«oul» a ce genre de cas, et montraient une activité accrue dans le cortex
préfrontal dorsolatéral, suggérant qu'ils étaient en train de mener un processus

supplémentaire qui annulait en quelque sorte leur premicre réaction horrifiée.

Il y a trois fagcons de neutraliser nos réponses intuitives immédiates. On peut
utiliser le raisonnement verbal conscient, comme par exemple mesurer les
couts et les bénéfices de chaque séquence d'action. On peut recadrer une
situation et la voir sous un autre angle et, par conséquent, ressentir une
nouvelle poussée affective qui affinera la premicre. Et on peut patler avec
d'autres personnes pour avoir l'idée d'autres arguments, qui feront naitre en

nous de nouvelles poussées intuitives, suivies de nouvelles séquences de

344



raisonnement.

Le modele de 'intuitionniste social de Haidt inclut des chemins distincts pout
chacune de ces trois facons de changer d'avis, mais dit que le premier des deux
chemins sont rarement utilisés et que le changement moral le plus important

se se produit en raison de l'interaction sociale.

Les autres nous influencent souvent, en nous montrant en général les contre-
exemples que nous trouvons que rarement par nous méme. Certains
chercheurs, cependant, pensent que le raisonnement conscient et verbal intime
est l'autorité principale, ou au moins un contributeur tres fréquent a nos
décisions et a nos jugements moraux (Greene et al., 2004 ; Pizarro et al., 2003
; Turiel, 2006). Il n'existe actuellement pas de données sur la facon dont les
gens révisent leur jugement initial dans la vie quotidienne (en dehors du
laboratoire), mais nous pouvons envisager plus étroitement les recherches sur
le raisonnement en général. Quel role le raisonnement est-il le plus apte a

jouer ?

I1.2. Pensée morale et agir social

La réflexion scientifique sur les questions morales suggere que les approches
pragmatiques sont correctes : nous pensons d’abord pour agir. Et en
Poccurrence, I’étre humain pense moralement pour agir socialement. Toutes

les sociétés humaines accordent une place importante a la réputation des

345



individus, utilisant pour cela un commérage incessant servant a la collecte des
informations. Il en résulte des régles de comportement dans ce réseau dense
de conversation : je dois faire attention a ce que je fais (publiquement), ce que
je fais importe moins que ce que les gens pensent de ce que j’ai fait, il se peut
que les autres me trompent et me manipulent sur la nature exacte de leur
action ou intention, etc. Plusieurs travaux sur des patients souffrant de lésions
neuro-anatomiques modifiant leur capacité a agir moralement (mais pas leur
capacité a comprendre I'existence des catégories morales du bien et du mal)
montrent que lorsqu’ils commettent des actions jugées immorales, ils
s’attachent a fabriquer des récits pour les justifier. D’autres travaux, utilisant le
conditionnement aversif inconscient pour certains mots, montrent que les
sujets sont enclins a faire des jugements moraux plus négatifs sur les récits
comportant ces mots, et méme a développer des interprétations morales

quand ces récits ne sont pas moraux en sol.

Pendant la révolution cognitive, de nombreux psychologues avaient adopté la
métaphore selon laquelle les individus étaient des « scientifiques intuitifs » qui
analysaient les preuves de leurs expériences quotidiennes pour construire des
représentations internes de la réalité. Depuis 15 ans, cependant, beaucoup de
chercheurs ont redécouvert la citation du pragmatiste William James pour qui
«la pensée est pour l'action ». Selon ce point de vue, le raisonnement moral
n'est pas celui d'un scientifique idéalisé ou d'un juge cherchant la vérité, qui est
souvent utile ; mais s'apparente plutdét au comportement d'un avocat ou d'un

politicien qui cherche tout ce qui peut lui étre utile, que ce soit vrai ou pas.

346



Une chose qui est toujours utile, est I'explication de ce que vous venez de faire.
Tout le monde, dans toutes les sociétés, colporte des ragots, file des
réputations et tente de redorer la sienne, le ragot est une méme donnée
cruciale des plus récentes enquétes sur la morale humaine (Dunbar, 1996 ;
Richerson, 2005). La premiere régle dans une dense toile de ragots est : faites
attention a ce que vous faites. I.a seconde regle est : ce que vous faites
importe moins que ce que pensent les gens, dont faites bien attention a ce que
vos actions puissent toujours étre vues sous un jour positif. I vaut mieux étre
un « bon politicien » (Tetlock, 2002). De ce point de vue socio-fonctionnaliste,
il n'est pas étonnant que les gens soient généralement plus précis dans leurs
prévisions sur ce que les autres vont faire (moralement plus favorables) que
sur ce qu'ils vont eux-mémes faire (Epley et al. 2000), et il n'est pas surprenant
que les gens inventent si facilement, et fassent si facilement confiance a des
histoires pour expliquer leurs propres comportements (Nisbett et al. 1977). De
telles «confabulations » sont souvent rapportées par les travaux
neuroscientifiques : quand des lésions cérébrales ou des interventions
chirurgicales créent des comportements ou des croyances bizarres, les patients
ne disent que tres rarement « mais pourquoi ai-je fait cela ? ». Au contraire, le
«module d'interprétation » du patient lutte courageusement pour créer une
histoire a laquelle les autres pourront croire (Gazzaniga 1985). Le
raisonnement moral joue souvent le role de l'attachée de presse d'une
organisation secréte : créer en permanence les arguments les plus convaincants

possible pour en cacher les véritables intentions et les véritables objectifs de

347



l'organisation (Wilson 2002 ; Haidt 2001). La troisieme regle de vie dans un
maillage de ragots est : soyez préparé a ce que les autres tentent de vous
manipuler et de vous tromper. Les déclarations de l'attachée de presse
contiennent en général des informations utile, mais nous ne faisons pas
attention a elles, et nous ne les prenons pas au pied de la lettre. On se
transforme facilement en «procureur intuitif » (Tetlock, 2002) en nous servant
de nos capacités de raisonnement pour défier les excuses des genre et chercher
— ou fabriquer — des preuves contre les gens que nous n'aimons pas. Le ragot a
ainsi émergé en tant que catalyseur primordial de coopération (Nowak, 2006 ;
Wiessner, 2005). Dans un environnement social ou régne le ragot, les
réputations sont des facteurs de survie : la sélection naturelle avantage ceux
qui sont capables de controler la réputation des autres tout en limitant (ou
dissimulant) leur propres propensions égoistes. Dunbar (1996) a méme
soulevé I'hypothese que le langage et une large part du cortex pré-frontal ont
évolué grace aux avantages sélectifs conférés a ceux qui pouvaient partager et

manipuler le plus efficacement des informations sur les réputations des autres.

Avec Thalia Wheatley, Haidt a aussi (2005) créé des confabulations morales
procéduricres en donnant a des sujets hypnotisés des suggestions post-
hypnoses pour qu'ils ressentent un fort dégout a chaque fois qu'ils liraient un
mot neutre (« prendre » pour la moitié des participants, et « souvent », pour les
autre. Ils ont ensuite intégré ces deux mots dans de courtes saynetes sur des
violations morales (accepter des pots-de-vin, ou manger le chien mort de

quelqu'un) et ont trouvé que les saynetes qui contenaient les mots « réflexes »

348



¢taient jugées plus durement que les autres. Pour tester les limites de leur
expériences, les chercheurs ont congu une histoire moralement neutre, mais
comportant les mots-signaux. Dans 'histoire, Dan, un étudiant organisait des
débats avec des professeurs au sein de sa fac. La phrase était « Il tente de
[prendre/souvent choisit] des sujets de discussion qui plaisent a la fois aux
éleves et aux professeurs, afin de générer une discussion stimulante ». Les
prédictions voulaient que les participants qui ressentaient, de par les mots-
sighaux, une poussé de dégott condamnent Dan (primauté intuitive) et tentent
ensuite de se justifier (raisonnement post-hoc), n'arrivent pas a en trouver un
et solent forcer de neutraliser leur conditionnement hypnotique et soient
obligés d'utiliser des processus conscients et controlés. Ce qui fut le cas chez la
plupart des participants. Mais, chose surprenante, un tiers des participants
déclarerent que les actions de Dan étaient mauvaises, puis conceptualiserent
une sorte de confabulation post-hoc, comme Gazzaniga le décrit chez des
patients cérébralement lésés, comme par exemple « Dan n'est qu'un snob qui
cherche a se faire bien voir » ou encore «il a des idées derriere la téte ». Ils
inventerent donc des raisons pour que leur sentiment de dégott absurde

prenne sens.

Quand nous nous engageons sur le terrain d'un raisonnement moral, nous
utilisons une machinerie cognitive relativement récente faconnée par des
pressions adaptatives générées par des communautés obsédées par la
réputation. Nous pouvons utiliser cette machinerie d'une fagon dépassionnée,

quand nous analysons par exemple des problemes abstraits sans aucune

349



ramification personnelle. Mais la machinerie en elle-méme a été « congue »
pour fonctionner avec des affects, et non pas pour s'en affranchir, dans une
vie quotidienne trés souvent obligée de générer des réponses affectives.
Comment les humains (et seulement les humains) ont-il en premier lieu

développé de telles communautés du ragot ?

I1.3. De l'individu au groupe et du groupe a 1'individu

’émergence du comportement moral s’explique par différents niveaux de
sélection. Les plus habituels dans la littérature scientifique mettent en ceuvre
deux processus bien documentés, la sélection inclusive de parentele
(Hamilton) et Taltruisme réciproque (Trivers). Les genes dictent les
comportements favorables a leur réplication : quand d’autres membres de
notre entourage partagent nos genes (famille par exemple, ou tribu assez
endogame), l'individu peut se sacrifier pour eux si le colt génétique de ce
sacrifice individuel est compensé par un gain génétique de survie chez les
bénéficiaires apparentés. De méme, si un individu se montre altruiste, il a une
probabilité plus forte de bénéficier de comportement altruiste, car il sera percu
comme plus digne de confiance et de constance dans la réciprocité (les «
tricheurs » égoistes finissent par s’isoler dans ce genre d’interactions). Une
variante élargi est Ialtruisme indirect (un agent C observant les interactions de
agents A et B verra lequel se comporte le mieux en terme d’altruisme ou de
réciprocité ; I'agent D parlant avec 'agent C sera informé du comportement

de A et B, etc.). La morale apparait donc en partie comme un habillage des

350



comportements altruistes dictés par la sélection de parentele ou 'anticipation
de réciprocité, analysable du point de vue évolutionnaire au niveau génétique
et individuel (trait sélectionné s’il apporte un bénéfice direct a l'individu en
terme de survie, ou aux geénes partagés avec d'autres individus). Mais un
nombre croissant de chercheurs considere que 'espece humaine a connu aussi
une sélection de groupe : de méme que I'invention de I’élevage (propriété de
groupe) a favorisé rapidement ’émergence de genes de tolérance au lactose
(propriété individuelle), I'existence d’une identité collective de groupe a pu
accélérer ’évolution de genes favorables a cette identité. Il faut pour cela qu’au
cours de I’évolution humaine les groupes soient en conflit assez fréquents et
que les groupes soudés (plus d’altruistes en interne) fassent mieux survivre
leurs membres que les groupes disjoints (plus d’égoistes en interne). La morale
apparait dans ce cas de figure comme un outil d’adaptation au conflit inter-

groupes par intégration de chaque individu au sein de son groupe.

Presque tous les ouvrages sur l'évolution de la morale recouvrent deux
processus : la sélection de patentéle (les genes de l'altruisme peuvent se
développer si l'altruisme est destiné aux parents) et l'altruisme réciproque (les
. \ . , - . o1
genes de l'altruisme peuvent évoluer si l'altruisme et la vengeance sont ciblées
sur ceux qui font et ne retournent pas les faveurs, respectivement). Mais
certains chercheurs ont noté que ces deux processus ne pouvaient pas a eux
seuls expliquer 'extraordinaire niveau avec lequel les individus cooperent avec
des étrangers qu'ils ne rencontreront plus jamais et se sacrifient pour des
groupes qui ne leur sont pas apparentés (Richerson et al., 2005 ; Fehr et al,,

2003). 11 doit y avoir des processus additionnels a I'ccuvre et I'étude de ces

351



processus — en particulier ceux qui unifient la pensée culturelle et évolutive —
est une part trés intéressante de cette nouvelle syntheése. Le principe
unificateur, pour Haidt, est inspiré de Durkheim pour qui la morale lie et
construit (Durkheim, 1912) ; elle contraint les individus et les lie les uns les
autres a construire des groupes qui sont des entités émergentes avec de

nouvelles propriétés.

Une communauté morale possede un ensemble de normes partagées régissant
comment ses membres doivent se comporter, ainsi que des moyens pour
punir les transgresseurs et/ou pout récompenset les coopérateurs. Un grand
pas dans la modélisation de telles communautés a été rendu possible par
l'extension de l'altruisme réciproque par la « réciprocité indirecte » (Nowak et
al., 2005) dans laquelle la vertu paye en améliorant la réputation d'un individu,
qui suscite ensuite la coopération des autres. La réputation est une force tres
puissante pour renforcer et élargir les communautés morales (et on voit aussi
cela dans l'écrasante majorité de sites internet commerciaux proposant aux
internautes de laisser des évaluations — principe dont le site d'encheres eBay a
étét le pionnier). Quand des jeux de simulation de comportements
économiques permettent aux joueurs de connaitre la réputation des autres, les
niveaux de coopération montent en fleche (Fehr et al., 2003). Les mod¢les
évolutionnaires montrent aussi que la réciprocité indirecte peut résoudre le
probléme des « parasites » (ce que peine a faire les modeles d'un altruisme plus
simple) dans des groupes de taille moyenne (Panchanathan et al., 2004) tant

que les individus peuvent accéder a des informations sur les réputations (par

352



exemple, les ragots) et qu'ils peuvent se servir de comportements punitifs

faibles tels que I'évitement.

Les premiers humains ont parfois trouvé des moyens pour résoudre ce
probléme de « parasitage » et ont vécu dans des communautés plus larges. Et
ainsi, ils sont peut-étre fait un grand pas dans l'histoire évolutive (Maynard
Smith et al,, 1997). Des procaryotes aux eucaryotes, des organismes uni-
cellulaires aux plantes et aux animaux, et des animaux individuels aux ruches,
colonies et groupes coopératifs, les regles simples de 1'évolution darwinienne
ne changent jamais, mais le jeu complexe de la vie se modifie quand des types
radicalement nouveaux de joueurs entrent sur le terrain. Les colonies de
fourmis sont des sortes de super-organismes dont la prolifération a modifié
I'écologie de notre planéte. Les colonies de fourmis se battent entre elles, et la
sélection de groupe a ainsi modelé le comportement des fourmis pour les
rendre extraordinairement coopératives au seins des colonies. Cependant, les
biologistes ont longtemps refusé de voir que la sélection de groupe avait
contribué a I'altruisme humaine, parce que les groupes humains se limitent pas

leur reproduction a une reine, ou a un couple fertile.

Les genes liés a l'altruisme pour le bien du groupe sont ainsi vulnérables a
l'arrivé de nouveaux genes, liés eux a des stratégies plus égoistes de parasitage.
En 19606, la sélection de groupe appliquée a I'humain fut globalement définie
comme hors-sujet (Williams, 1966). Les décennies suivantes, plusieurs

théoriciens ont réalisé que les groupes humains s'engageaient dans des

353



pratiques culturelles qui modifiaient les circonstances dans lesquelles les genes
¢taient sélectionné. De la méme fagon que la mutation du gene pour
lintolérance au lactose s'est développée en tandem avec des pratiques
culturelles d'élevage de vaches laitiéres, la mutation des genes des motivations
morales pourraient avoir évolué parallelement a des pratiques culturelles et des
institutions qui récompensent les comportements bénéfiques aux groupes et
qui punissent ['égofsme. Des mécanismes psychologiques qui motivent
l'uniformité au sein d'un groupe et qui maintiennent des différences entre les
groupes peuvent donc apparaitre, a la fois dans des traits culturels et dans le

matériel génétique (Wilson, 2002 ; Richerson et al., 2005)

Meéme si les groupes ne varient que légerement, voire pas du tout d'un point
de vue génétique, des groupes développant des normes, des pratiques et des
institutions poussant a plus de comportements pro groupe peuvent grossit,
attirer de nouveaux membre et remplacer des communautés moins
coopératives. De plus, les communautés humaines paléolithiques ayant été tres
guerricres, assez pour que la sélection de groupe altere a la fois la fréquence
génétique et les pratiques culturelles (Bowles, 20006). Des genes de solidarité de
groupe extréme ayant muté lors de grandes périodes conflictuelles ont pu
évoluer en tandem avec des pratiques culturelles qui amélioraient les succes

guerriers.

Les étres humains atteignent le plus haut niveau de solidarité de groupe en

formant des communautés morales au sein desquelles I'égoisme est puni et la

354



vertu récompensée. Pour Durkheim (1912), la religion a joué un rdle crucial

dans la formation de telles communautés. Pour lui, la religion était :

«un systeme solidaire de croyances et de pratiques relatives a des choses sacrées, c'est-a-dire
séparées, interdites, croyances et pratiques qui unissent en une méme communauté morale,

appelée Fglise, tous ceux qui y adhérent ».

D. S. Wilson (2002) a quant a lui montré que la coévolution des religions et de
l'esprit religieux a créé des conditions dans lesquelles une sélection de groupe a
plusieurs niveaux a fonctionné, transformant l'ancienne morale des petits
groupes a une forme plus tribale qui pouvait alors unir des populations plus
importantes. Comme chez les fourmis, la sélection de groupe améliore la
coopération a l'intérieur du groupe, mais son succes joue aussi en partie dans
les conflits entre les groupes. Quelque soit l'origine de la religiosité, presque
toutes les religions ont des ensemble complexes de pratiques, des histoires et
des normes qui travaillent de concert pour supprimer la conscience de soi et

lier les individus dans quelque chose qui la dépasse.

Newberg (2001) a ainsi trouvé que les expériences religieuses provoquaient
souvent une baisse de l'activité des zones cérébrales responsable de la
cartographie et de la localisation du corps, et concorde avec de nombreuses
expériences montrant que le sentiment mystique évoque d'intenses sensations
de « se fondre » avec le dieu et/ou lunivers. Des études sur des rituels, en

particulier ceux impliquant le genre de mouvements moteurs synchronisés

355



communs a de nombreux rites religieux, montrent que ces rituels servent a lier
ensemble les participants dans ce qui est souvent ressenti comme un état

extatique d'union (McNeill, 1995).

Des travaux récents sur les neurones miroirs indiquent que, si ces neurones
existent chez certains primates, ils sont bien plus nombreux chez les humains,
et servent a synchroniser nos sentiments et nos mouvements avec les
personnes qui nous sont proches (Gallese et al., 2004). Qu'importe que les
individus utilisent ces neurones miroirs pour ressentir la peine d'un autre,
participer a une chorégraphie, ou se pencher tous en méme temps a la
Mecque, 1 est clair que nous sommes préparés neurologiquement,
psychologiquement et culturellement pour lier nos émotions et nos

mouvements aux personnes qu1 nous entourent.

I1.4. Par-dela les biais ethnocentriques

Méme quand elle concerne '’émergence et la formulation de jugements de
valeurs (la morale, en 'occurrence), la science doit évidemment éviter d’en
porter, par exemple en supposant que certains comportements humains sont
plus moraux que d’autres, ou que certaines justifications morales sont plus
recevables que d’autres. Il n’est pas indifférent que la réflexion sur la morale
soit née dans une période moderne célébrant la libération de I'individu et de la

raison en accélérant le reflux de la communauté et de la tradition. Le

356



chercheur (comme le philosophe) a tendance a penser que la morale concerne
surtout la souffrance, le soin, 'empathie et laltruisme (offrir protection aux
gens vulnérables, aider les faibles, maximiser le plaisir) ou bien 'impartialité, la
réciprocité, la rationalité et la justice (traiter chacun comme égal aux autres,
étre logiquement cohérent dans les choix pour soi et pour les autres). Mais en
fait, ces deux justifications modernes de la morale (utilitariste-
conséquentialiste et déontologiste) masquent la diversité de lexpérience
morale réelle de I’humanité. Un comportement moral peut aussi émerger par
d’autres processus émotifs-cognitifs, et Haidt en propose au moins trois autres
: la loyauté et I'insertion dans le groupe, le respect de I'autorité, la pureté ou la
sacralité. De ce point de vue, un Taliban qui lapide une femme adultere

montre un comportement éminemment moral, méme si lobservateur

scientifique (et sa culture d’appartenance) juge ce comportement trés immoral.

Si on vous demande de définir la morale, vous répondriez certainement
quelque chose qui se rapproche de la facon dont les gens doivent se
comporter entre eux. Presque toutes les recherches en psychologie de la
morale se sont concentrées sur un ou deux aspects du traitement
interpersonnel, que ce soit le dommage, le soin et l'altruisme (les individus
sont vulnérables et ont souvent besoin d'étre protégés) ou I'équité, la
réciprocité et la justice (les individus ont le droit d'obtenir certaines ressources

et traitements).

357



Ces deux concepts suivent parfaitement les deux mécanismes évolutifs de la
sélection de parentele (qui nous rend a priori sensibles a la souffrance et aux
besoins de nos proches) et l'altruisme réciproque (qui nous fait précisément
sentir qui mérite quoi). Cependant, si la sélection de groupe a réellement
remodelé la morale humaine, alors une troisicme couche de type tribal doit
avoir son importance (Richerson et al.,, 2005) — un ensemble ayant évolué en
méme temps de pratiques culturelles et d'intuitions morales — qui ne se
rapportent pas a comment traiter quelqu'un d'autre, mais a comment faire
partie d'un groupe, en particulier d'un groupe s'opposant a d'autres). Dans ses
recherches inter-culturelles, Haidt a trouvé que le champ moral des
Occidentaux éduqués est plus restreint — plus concentré sur les dommages et
l'équité -, que partout ailleurs. A partir d'une théorie du psychologue culturel
Richard Shweder (1997), Haidt et ses collegues Jesse Graham et Craig Joseph
ont isolé cinq grands fondements psychologiques, chacun possédant une
origine évolutive distincte, et sur lesquels les cultures humaines construisent
leurs communautés morales (Haidt & Graham, 2007 ; Haidt & Joseph, 2007).
En plus des fondements du dommage et de 1'équité, il existe des intuitions tres
répandues sur les dynamiques internes et externes aux groupes, et sur
l'importance de la loyauté ; des intuitions sur l'autorité, I'importance du respect
et l'obéissance ; des intuitions sur la pureté corporelle et spirituelle et
Iimportance de vivre une vie «sainte » plutét que charnelle. Et ces cing
fondements ne se retrouvent pas simplement dans les sociétés traditionnelles,
mais aussi dans les sociétés occidentales, ou ces cinq fondements se retrouvent

patr exemple dans la dichotomie politique libéraux / conservateurs : les

358



conservateurs s'appuyant sur tous ces principes, quand les libéraux surévaluent

les dommages et I'équité.

La recherche sur la morale, au-dela des standards sur I'équité et les dommages
en est a ses débuts. Nous savons quelles parties du cerveau s'activent quand on
doit juger des histories de wagons fous et de division inéquitable d'argent.
Mais qu'en est-il quand les individus s'intéressent a la trahison, au manque de
respect ou encore a la gourmandise ? Nous savons comment les enfants
développent leur sens du soin et de la justice. Mais qu'en est-il du
développement du patriotisme, du respect de la tradition, et du sens du sacré ?
En bref, le comportement humain peut s'expliquer rapidement ainsi : les gens
sont auto-centrés mais s'intéressent aussi a la facon dont ils (et dont les autres)
traitent les autres, et comment ils (et les autres) s'inserent dans des groupes.
Ces motivations morales se mettent en ceuvre grace a des intuitions affectives
qui émergent rapidement et automatiquement, puis qui subissent ensuite
linfluence de processus plus controlés, comme le raisonnement moral. Le
raisonnement moral peut corriger et remplacer l'intuition morale, bien qu'elle
soit plus souvent utilisé pour ses services sociaux pendant que les individus
doivent naviguer dans des univers remplis de ragots. Méme si la morale fait
¢videmment partie d'un jeu d'auto-promotion, les individus veulent
sincerement que la paix, la décence et la coopération prévalent dans leurs
groupes. Et parce que la morale est autant un produit de I'évolution culturelle
que génétique, elle peut dramatiquement se moduler d'une génération a l'autre.

Par exemple, alors que la technologie nous permet d'étre au courant du destin

359



de peuples lointains, nos préoccupations augmentent et nous voulons de plus

en plus des environnements pacifiés, bienveillants, et coopératifs.

Un bon moyen d'échapper a 'ethnocentrisme et a 'esprit de chapelle est aussi
de voyager, ou au moins de lire les compte-rendus de ceux qui se sont rendus
a l'étranger. Des anthropologues et des psychologues sociaux ont présenté
beaucoup de variations culturelles a travers le monde, et I'élément le plus
fréquent est Il'idée que les constructions du soi varient du
collectivisme/interdépendance a l'individualisme/indépendance (Hogg, 2010 ;
Markus & Kitayama, 1991; Shweder & Bourne, 1984; Triandis, 1995). Pour
l'anthropologue Mary Douglas (1982, p. 200), cette dimension est le
« groupe », et signifie le niveau par lequel « la vie de l'individu est absorbée et

soutenue par son adhésion au groupe. »

L'une des premicres, et des plus riches interprétations de cette idée vient de
Tonnies et de sa distinction classique entre Gemeinschaft (communauté) et
Gesellschaft (société civile). La  Gemeinschaft est la forme d'organisation sociale
humaine la plus traditionnelle et la plus répandue : des communautés
relativement petites et durables liées par trois notions (réelles ou fantasmées) a
savoir le partage du sang, du lieu et de l'esprit (ou de la croyance). Les gens
regardent de pres ce que font les autres, et tous les aspects comportementaux
(habits, nourriture, choix sexuels...) sont régulés, limités et jugés par les autres.
Mais tandis que la technologie, le capitalisme, la mobilité et de nouvelles idées

sur l'individualisme ont transformé le mode de vie européen, au milieu du

360



XIXeme siecle, l'organisation sociale s'est de plus en plus rapprochée de la
Gesellschaft — un type de société civile ou les individus sont libres de se
mouvoir, de faire des choix pour eux-mémes et de concevoir n'importe quel
mode de vie, tant qu'ils ne blessent ou ne trompent pas les autres (voir Hunter,
2000; Nisbet, 1966/1933; Shweder, Mahapatra & Miller, 1987 ; A. P. Fiske,
1991 — ce dernier soulignant tout particuliecrement comment la confiance dans
«le partage communautaire » baisse alors que l'utilisation des « prix du

marché », dans les relations sociales, augmente).

La psychologie morale récente s'intéresse principalement a la Gesellschaft. En
partie pour en prendre le contrdle expérimental, de nombreux chercheurs
examinent en laboratoire comment les gens peuvent faire du mal, aider, ou
coopérer avec des étrangers (Batson et al., 1983; Sanfey et al., 2003), ou juger
des étrangers hypothétiques lorsque leurs actions blessent ou trompent
d'autres étrangers (Greene et al.,, 2001; Kohlberg, 1969). La morale se définit
ainsi, globalement, par ce que nous devons faire aux autres, et avec les autres,
afin de rendre cette Gesellschaft possible : ne pas faire du mal, ne pas porter
atteinte a leurs droits, et si certaines personnes s'en sortent particulicrement
mal, alors il est bon (quoique pas toujours obligatoire) de les aider. Sile monde
entier était une énorme Gesellschaft, cette description psychologique serait
pertinente. Mais il est évident qu'aujourd'hui, comme au temps de Tonnies, le
monde est fait de mélanges entre Gesellschaft et Gemeinschaft. Les quartiers les
plus riches de Paris, Londres ou New York s'approchent peut-étre de l'idéal de

la Gesellschaft, mais a quelques kilometres de 1a, des enclaves éthiques ont leurs

361



code de I'honneur, leurs mariages arrangés, leurs familles patriarcales, et bien

d'autres marqueurs de Gemeinschaft.

Une psychologie morale complete devrait donc regarder par-dela la
psychologie de la Gesellschaft. Elle devrait étudier tout la gammes des
mécanismes psychologiques actifs dans les vies morales des divers individus de
diverses cultures. Elle devrait aller par-dela les « opinions » pour voir comment
les mécanismes psychologiques et les structures sociales s'influencent l'un
l'autre (A. P. Fiske, 1991 ; Shweder, 1990). Dans le sens d'une telle ouverture,
Haidt (2007) propose une alternative a la définition de Turiel (1983). Plutot
que de s'intéresser au contenn des problemes moraux (justice, droits, bien-

étre...), sa définition s'ancre autour de la fonction des systemes moraux :

« Les systemes moraux sont des ensembles imbriqués de valeurs, de vertus, de normes, de
pratiques, d'identités, d'institutions, de technologies, et de mécanismes psychologiques
évolués travaillant de concert pour supprimer, ou réguler, I'égoisme et rendre possible la vie

sociale. »

Cette approche fonctionnaliste permet a la psychologie de dépasser l'esprit de
chapelle morale (croire qu'il existe un seul domaine moral universel qui inclut
les valeurs les plus prisées par les universitaires qui ont autrefois défini de
domaine) et d'atteindre un pluralisme morale (la croyance qu'il existe des
moyens, certes incompatibles, mais moralement défendables, d'organiser la
société, Cf. Shweder, Much, Mahapatra & Park, 1997). Dans cette approche

fonctionnaliste, il existe diverses morales défendables, parce que les sociétés

362



ont trouvé divers moyens de supprimer I'égoisme. L'ordre social ouvert et libre
d'une grande ville européenne est un systeme moral (requérant des droits et
une justice pour protéger le bien-étre des autres) au méme titre que l'ordre
sociale plus fermé et étroit d'un petit village indien. La suppression de
I'égoisme dans une grande ville se fonde plus sur des verrous tels la police, et
des normes de non-ingérence que la caste, le ragots et des normes de respect ;
mais dans tous les cas, le comportement égoiste est controlé non seulement
par la conscience individuelle et des considérations directes sur le mal ou le
dommage infligé a autrui, mais sur l'interpénétration de mécanismes physique,

psychologiques, culturels et institutionnels.

L'étude de telles combinaisons complexes requierent clairement une
collaboration trans-disciplinaire. La psychologie sociale est a la plus a méme
d'étre au centre de cette étude, parce que les psychologues sociaux adorent
rechercher les wvaleurs, les normes, les identités, et les mécanismes
psychologiques qui suppriment ['égoisme (tels l'empathie et la réciprocité).
Mais ce travail socio-psychologique doit aussi s'intégrer par le haut a un niveau
d'analyse acceptant l'objectivité des anthropologues et des sociologues. Par le
bas, cette analyse doit aussi s'appuyer sur les explications neurobiologiques de
ces mécanismes, et voir comment ces mécanismes s'expliquent,

évolutionnairement parlant (Hogg, 2010; Neuberg, Shaller, & Kenrick, 2010).

Mais s'il y a un point que Haidt n’aborde pas c'est qu'il n’y a aucune raison de

penser que les individus utilisent les mémes ressources pour construire leur

363



morale, soit parce qu’ils n’ont pas les mémes intuitions morales (divergences
affectives-émotives), soit parce quiils n’ont pas les mémes rationalisations
morales (divergences cognitives). On constate d’ailleurs que les formes
morales dominantes en Occident (plutét rationalistes ou individualistes)
n’empéchent nullement des individus et des groupes de persister dans des
justifications morales qui ne sont ni individualistes ni rationalistes.
Ce relativisme naturel associé au relativisme culturel devrait bien sir faire
douter tous ceux qui imaginent qu’une société ouverte sécrete
automatiquement une morale unique (traduisible dans le droit et la loi de son
Etat) ou que ’humanité converge spontanément vers une morale commune.
Imposer un choix moral sur un autre traduit un rapport de forces. C’est-a-dire

un acte politique, et non plus moral.

I1I. Généalogies de la généalogie

La morale a été créée par nous, et différentes sociétés créent des morales
différentes sous différentes conditions historiques, mais d'ou viennent les
valeurs morales ? La question semble ne pas étre suffisamment posée, les
philosophes préférant en général les questions normatives aux descriptives. La
question de l'origine de nos valeurs est vue comme non-pertinente. Ceux qui
enquétent sur les origines de la morales sont quelque fois accusés de
commettre une erreur génétique (genetic fallacy ). L'origine d'une croyance ou

d'une valeur n'a aucun lien avec sa vérité. Il est temps de réévaluer cette

364



notion. Les théories normatives sont souvent faites pour englober les
intuitions actuelles. Mais si ces intuitions ont d'ignobles origines, alors, peut-
étre, ne doivent-elles pas guider des projets normatifs. C'est un theme central
dans la critique nietzschéenne de la morale. Nietzsche cherchait a déstabiliser

nos valeurs en exposant leur passé.

II1.1. Déconstruction nietzschéenne des valeurs

Dans I'Allemagne du XIXeme siecle, I'histoire faisait rage, et ce n'est pas
¢tonnant que les philosophes allemands aient autant souligné I'histoire dans
leurs travaux. L'intérét de Nietzsche pour le théme historique est constant
dans son ceuvre et culmine dans la Généalogie de la Morale (1887). Pour
comprendre la morale, selon Nietzsche, nous devons regarder l'origine des
valeurs morales. Le projet n'avait pas de précédent. Nietzsche a été influencé
par le travail de son ami proche, Paul Rée, sur l'origine des sensations morales
(Der Ursprung der moralischen Empfindungen, 1877). Les idées de Rée mélangeaient
la philosophie anglaise (Mill et Hobbes principalement), avec I'évolutionnisme
de Darwin. Nietzsche parle de Rée dans la Généalogie de la Morale comme s'il
s'agissait d'un psychologue anglais, bien qu'il soit un juif de Poméranie qui
n'avait jamais mis les pieds en Grande-Bretagne. Selon Rée, les termes de
«bon» et de « mauvais » étaient au départ des termes se rapportant a des

conséquences positives ou négatives. Plus spécifiquement, les termes se

365



rapportaient a ce qui était bon ou mauvais pour la survie de l'espece. Ensuite,
via des associations et des habitudes, ces termes se sont rapportées aux actions
qui avaient des résultats positifs ou négatifs, plutot qu'aux conséquences elles-
mémes. Nous avons commencé a voir la cruauté comme mauvaise, par
exemple, en oubliant que c'étaient en réalité les conséquences de la cruauté qui

étaient mauvaises, dans le premier sens du terme.

Nietzsche rejette 1'analyse de Rée et congoit sa propre histoire. Comme Rée,
Nietzsche commence avec ce qu'on pourrait appeler le « bien naturel » et le
«mal naturel » - un type de bien et de mal qui serait favorisé par la nature
humaine, sans modification historique et culturelle. Pour Rée, les principes
darwiniens ont favorisé les comportements altruistes. Devancant les
psychologues évolutionnaires actuels, il pensait que les intéréts égoistes
¢taient compatibles avec un intérét altruiste pour les autres. Pour Nietzsche,
les principes darwiniens étaient trop ternes, car il était tout autant dans notre
nature de rechercher le pouvoir et de dominer les plus faibles. Pour Nietzsche,
ce bien naturel s'enracinait dans la morale de la Rome antique. Certaines des
valeurs soulignées par Rée, comme le sacrifice, n'étaient pas du tout naturelles,
selon Nietzsche. Elles étaient, au contraire, le résultat de rapports de force du

monde ancien.

A Rome, les Chrétiens étaient opprimés. Ils vivaient dans la pauvreté et ils
détestaient leurs oppresseurs romains : ils ressentaient du ressentiment a leur

égard. Pour faire face a leur délicate situation, les Chrétiens commencerent a

366



diaboliser les valeurs de leurs oppresseurs. Ils condamnerent le pouvoir et la
domination, la richesse, la liberté et la santé. Ces choses devinrent
« mauvaises » pour eux. Leur propre état, piteux, était au contraire vu comme
bon, et ils firent de la maladie, de la pauvreté et de la faiblesse des valeurs. Ces
valeurs — comme ce qui est célébré dans le Sermon sur la Montagne — étaient
révolutionnaires. Ils renversaient les idéaux romains, transformant le bien
romain en mal, et son mal en bien. Pour Nietzsche, il s'agissait d'une révolte
morale d'esclaves. Quand les Chrétiens prirent le pouvoir, leur systeme moral
eut un empire long et résistant. Pour Nietzsche, les valeurs du XIXeme siecle
étaient des vestiges de ce premier ressentiment chrétienté et il espérait un

renouveau des valeurs romaines, objet de son Zarathoustra.

La lecon la plus importante de Nietzsche peut étre résumée ainsi.
Premierement, les valeurs que nous soutenons aujourd'hui ont une histoire.
Deuxiémement, cette histoire n'est peut-étre pas belle a voir. Ce n'est peut-étre
pas un progres continu vers des idées qui seraient plus vraies ou plus
bénéfiques. Au contraire, cette histoire de la morale, comme I'histoire en
général, implique des rapport de force et des motivations psychologiques
douteuses (ressentiment, avidité, xénophobie, etc.) Troisiemement, notre
aveuglement a cette histoire nous donne, envers ces valeurs, un faux sentiment
de sécurité. Nos perspectives morales sont irréprochables. Quatriemement, on
pourrait faire mieux. Nous pourrions radicalement changer la morale et
adopter un systeme de valeurs qui aurait des avantages par rapport au systeme

auquel nous nous sommes habitués culturellement. Nietzsche n'était pas un

367



nihiliste moral. Il pensait que nous avions besoin d'une nouvelle morale — un

nouveau systeme de normes.

L'optimisme de Nietzsche sur le progres moral se fonde sur deux présupposés.
Tout d'abord, quand nous aurons découvert l'historicité de nos valeurs, nous
aurons des raisons et des facons de les rejeter. Ensuite, Nietzsche pense que
l'on peut remplacer ces valeurs historiques avec des valeurs qui sont, pour lui,

naturelles.

I11.2. Déconstruction historique de Nietzsche

La théorie de Nietzsche sur l'origine des valeurs chrétiennes est grandement
spéculative et probablement fausse. Par exemple, I'ascétisme chrétien, qui voit
la pauvreté comme une qualité, s'origine peut-étre dans des traditions grecques
comme le stoicisme et le cynisme, et dans d'anciens mouvements religieux. Il 'y
avait des cultes ascétiques dans l'ancienne Egypte, et le gnosticisme, qui a
probablement émergé peut avant les débuts du christianisme, était un
mouvement trés influent qui poussait a la chasteté et a la renonciation du
corps. Le gnosticisme a trés probablement ses origines en Perse, et son
ascétisme a peu de chances d'avoir été généré par l'oppression romaine

(Meeks, 1993).

Le souci chrétien de la charité peut avoir des origines juives (voir, par exemple,

368



Deutéronome, 15:11). Les juifs ont peut étre appuyé la charité comme un
résultat de leur oppression, mais il n'y a aucune raison de penser que le
ressentiment, ou l'apothéose de la pauvreté aient été des facteurs importants.
A part quelques sectes isolées, les anciens juifs n'étaient pas des ascetes, et la
charité était une stratégie cruciale pour gérer l'oppression. Du point de vue de
la théorie des jeux, partager des ressources au sein d'un groupe trés uni peut
renforcer le groupe dans son ensemble. Ce qui est une hypothese bien plus

simple que l'explication nietzschéenne fondée sur le ressentiment.

Les premiers chrétiens n'étaient donc certainement pas guidés dans leurs
perspectives morales par le ressentiment. Leur idéologie avait été inspirée par
des opinions existantes avant eux. Bien sar, Nietzsche savait tres bien que la
charité et l'ascétisme existaient avant les premiers chrétiens. Mais il aurait
néanmoins soutenu que le ressentiment avait mené les premiers chrétiens a
s'approprier ces valeurs, plutot que d'autres. Les chrétiens appauvtis auraient
pu s'identifier aux ascetes et auraient pu suivre le souci juif des pauvres pour
en faire une marque distinctive face a leurs oppresseurs romains. La difficulté
de cette hypotheése vient du fait que les premiers chrétiens n'étaient pas
précisément pauvres, mais que le mouvement a probablement été largement

soutenu par les classes moyennes et supérieures (Stark, 1996).

Stark observe que les nouveaux mouvements religieux ont tendance a étre
portés par des individus financierement aisés décus de leur foi préalable. Les

archives montrent que la majorité des premiers convertis étaient aisés, certains

369



étant méme membres de la classe sénatoriale romaine. Ils n'étaient pas victime
de la pauvreté et de l'oppression. Dans tous les cas, le ressentiment et la
pauvreté ne peuvent expliquer la diffusion du christianisme. Pendant les trois
premiers siecles de son développement, le christianisme s'accrut tres vite,
parfois de pres de 40% par décennie. Il y avait déja eu des vagues d'oppression
dans I'Empire Romain mais aucune religion d'opprimés n'avait réussi a
renverser la foi paienne officielle. Pour Stark, l'oppression n'a pas grand chose
a voir. D'autres facteurs semblent plus plausibles. Tout d'abord, Stark note que
deux pestes importantes eurent lieu dans les deux premiers si¢cles du
christianisme, décimant un fort pourcentage de la population romaine. Ce qui
a pu rendre la foi romain déceptive : le christianisme avait 1'air plus confortable
en ces lendemains d'épidémie. De plus, le soin des chrétiens envers les pauvres
(hérité des juifs) a pu entrainer un taux de survie plus important durant ces
périodes. Ce qui a pu augmenter la population chrétienne et gagner le ceeur de

nouveau convertis.

Un autre facteur important, pour Starck, est que le christianisme offrait de
meilleurs perspectives pour les femmes que le paganisme. Les femmes
paiennes étaient tres souvent toutes mariées a 1'age de 12 ans, et n'étaient que
tres peu protégées de l'infidélité et du divorce. Les femmes chrétiennes se
mariaient plus tard, et ni le divorce ni l'infidélité n'étaient permis. Les femmes
¢taient dont plus sécurisées. De plus, le christianisme interdisait I'avortement
qui était a I'époque a la fois tres dangereux et imposé par les hommes, tout

comme il interdisait I'infanticide, qui était un moyen répandu de tuer les bébés

370



filles a Rome. Ainsi, les femmes ont pu étre attirées par le christianisme et, une
fois converties, avaient plus de chance de garder leur descendance féminine
vivante. C'est tres important, car les femmes jouent un role plus que crucial
dans la diffusion de nouvelles religions. Si une chrétienne épousait un paien,
elle avait de grandes chances de le convertir et d'élever leurs enfants en
chrétiens. Stark montre aussi que les femmes avaient le droit de jouer des roles
ccclésiastiques dans les premiers siecles de 1'Eglise, et estime que cela a pu
jouer un autre role significatif dans la diffusion par les femmes de cette

nouvelle foi.

Si lI'hypothese de Stark est fondée, alors le Christianisme s'est largement
diffusé grace a des femmes puissantes des classes moyennes. Et cela n'avait
tien a voir avec des personnes pauvres et opprimées transformant leurs
faiblesses en vertus. Au contraire, il s'agissait de personnes aisées
financierement adoptant un systeme de valeurs leur permettant de devenir
encore plus puissantes et libres. Assez loin d'une révolte morale d'esclaves.
Quand le christianisme devient la religion officielle, les perspectives pour les
femmes au sein de 'Eglise semblent diminuer. Par exemple, elles ne pouvaient
plus tenir une charge ecclésiastique élevée. On peut estimer que cette
transition, des femmes de la classe moyenne a une domination masculine n'a
pas été poussée par des dominés. LLes hommes qui prirent le pouvoir sur ces

femmes étaient leurs maris, des membres de la classe dirigeante romaine.

Mais méme si la généalogie de la morale nietzschéenne, en ce qui concerne les

371



valeurs chrétiennes, est fausse, les tenants fondamentaux de son approche
peuvent étre défendus. La morale a sans conteste subi l'influence de facteurs
historiques, et ces facteurs ne sont souvent ni nobles ni rationnels. Nous
devons voir toute valeur morale comme un artéfact culturel, avec une histoire,
qui n'attend que d'étre découvert. Mais au lieu de spéculer sur I'histoire de la
morale, nous pourrions nous servir des ressources des sciences sociales, et en
particulier de I'anthropologie historique. Les anthropologues font souvent des
hypothéses qui ressemblent aux théories nietzschéennes, sauf qu'ils appuient

ces théories de faits.

Le cceur théorique de la généalogie de la morale nietzschéenne se fait autour
de notions de rapports de forces et de facteurs psychologiques : le
ressentiment et de révolution. Le ressentiment n'est pas un principe général de
transmission culturelle et n'a as été spécialement crucial dans la révolution
morale chrétienne. L'idée du rapport de force, par contre, est plus général.
Mais il ne dit rien sur la facon dont les valeurs se transmettent de génération
en génération. De méme les valeurs se transmettent lentement dans le temps,
et il serait pertinent de commencer par cadrer de manicre générique cette

évolution avant de s'intéresser aux facteurs précis a l'ceuvre dans des cas

particuliers.

ITL.3. Généalogie narrative

372



On 1'a vu (Boyd & Richerson 1985, Sperber 1996...) la probabilité qu'une

croyance évaluatrice soit culturellement transmise augmente si :

> elle donne des bénéfices matériels a ses croyants ou aux membres d'une
culture qui sont en position d'endoctriner les autres

> elle se situe dans un contexte narratif qui est facile a apprendre parce qu'elle
sintegre a des croyances existantes sur la nature du monde, stimule
I'imagination, etc.

> elle possede un attrait émotionnel di au contenu intrinseéque de la croyance
ou aux pratiques qui l'accompagnent, comme un conditionnement émotionnel

ou des rites religieux émotionnellement intenses

Chacun de ces facteurs (matériel, narratif, affectif) augmente la valeur sélective
(fitness) de facon différente. Les facteurs matériels sont ceux qui se
rapprochent le plus de l'idée de fitness telle que la définit la théorie de
l'évolution. Un élément culturel qui a des bénéfices matériels peut augmenter
les perspectives de survie et de reproduction. Une croyance aux bénéfices
matériels peut favoriser l'augmentation de la taille de population qui soutient
cette croyance. La connaissance et les technologies médicales en sont un
exemple criant. Les cultures transmettent des connaissances sur la facon de
cultiver les terres et de soigner les plaies. Mais les valeurs peuvent aussi avoir
des cotts et des bénéfices matériels. Par exemple : la soif de 'or, qui a joué un
role important dans l'expansion géographique de la société européenne ; elle a

motivé la colonisation du Nouveau Monde et la conquéte de I'Ouest en

373



Amérique du Nord. Elle a été bonne pour les colonisateurs et mauvaise pour
les colonisés et les populations indigenes qui ont été tuées ou déplacées. De
méme, le gout de la soie a contribué a la chute de 'Empire Romain. Rome a
accumulé d'énormes déficits commerciaux avec la Chine, ce qui lui a rendu

difficile le financement d'opération militaires nécessaires a sa survie.

En termes de facteurs narratifs, on peut parler des contextes riches, cohérents
et verbaux dans lesquels les valeurs sont parfois présentées. La narration peut
prendre plusieurs formes : ce peut étre des histoires (la Bible), des théories
scientifiques (la justification pseudo-scientifique du racisme), des contes
moraux ou des mythes. Il y a de nombreuses raisons pour lesquelles la
narration facilite la transmission culturelle. Tout d'abord, on arrive a mieux se
remémorer des histoires que des listes aléatoires de phrases (Black & Bern,
1981). Ensuite, les narrations peuvent contenir des éléments surprenants qui
attirent l'attention et facilitent la mémorisation. Boyer et Ramble, ont en 2001
soumis des histoires a des personnes habitant en France, au Gabon et au
Nepal, et on trouvé qu'ils arrivaient tous a mieux se remémorer les choses
quand les histoires allaient a I'encontre d'une quelconque normalité physique
(par exemple, si quelqu'un arrivait a traverser un mur) que lorsqu'elles ne
contenaient rien de surnaturel. Boyer et Ramble en ont donc conclu que la
transmission de croyances religieuses est facilitée si ces croyances sont
présentées sous la forme d'histoires contre-intuitives. Les valeurs morales sont
souvent insérées dans des mythes comprenant des éléments contre-intuitifs, et

cela augmente probablement les chances que les valeurs soient partagées avec

374



les autres. Ensuite, les mythes et les histoires sont captées par les enfants, ce
qui entraine un traitement de l'information plus profond et une plus grande
probabilit¢ de mémorisation et de répétition. Quatricmement, les narrations
peuvent faciliter l'intégration de l'information. En situant une valeur dans une
histoire complexe, elle peut ensuite etre reliée a une ensemble plus important
de croyances, y compris des systemes religieux, des cosmologies et des
théories scientifiques. Si une valeur est liée a des systemes de croyances plus
larges, elle peut alors devenir plus difficile a abandonner. La révision d'une
croyance devient un processus holistique. Abandonner une valeur ancrée dans
un systeme de croyance nécessite I'abandon de grandes parties de ce systeme,
ce qui peut étre épistémologiquement compliqué. Cinquiemement, les
narrations contribuent a l'internalisation des valeurs en procurant une
ressource de construction identitaire. Les gens ont tendance a penser a eux-
mémes en termes d'histoires cohérentes, ce qui comprend autant
d'informations autobiographiques, que d'informations sur le passé historique.
11 est plus facile de me dire que j'adopte un ensemble de valeurs, que je fais
miennes, en disant qu'elles ont été découvertes par, ou transmises a mes
ancétres. Ainsi, les narrations augmentent la probabilité d'étre mémorisées au

cours de 1'histoire.

Les facteurs affectifs, on 1'a vu aussi, facilitent grandement la mémorisation.
Les émotions améliorent l'attention, et l'attention améliore la mémoire
(Mackay et al, 2004).Les émotions peuvent aussi fonctionner comme des

récompenses. Des affects positifs sont stimulants, et un élément culturel qui

375



génere des émotions positives est, ainsi, transmissible. De méme, les émotions
négatives peuvent faciliter la transmission. Par exemple, si la violation des
normes est punie, la peur et la punition peuvent améliorer le respect des regles
et cet effet peut étre transmis de génération en génération. Les émotions
morales, comme la culpabilité, peuvent avoir le méme effet. Les sentiments
moraux sont de puissants outils de la transmission culturelle, parce qu'ils
assignent des sanctions émotionnelles aux violations des regles, qu'importe la

personne fautive (soi-méme ou un autre, un proche ou un étranger...)

Les facteurs qui favorisent la transmission culturelle fonctionnent souvent de
concert. Les mythes et les rituels peuvent étre excitants, et les croyances
partagées peuvent stimuler des sentiments d'affiliation et de solidarité.
Solidarité qui peut augmenter les bénéfices matériels en accroissant la
coopération, et les bénéfices matériels peuvent augmenter les sentiments
positifs. Une simple croyance est souvent soutenue par plusieurs facteurs. Par
exemple, l'idée chrétienne de Paradisest une croyance qui s'adapte a une
cosmologie cohérente qui explique la souffrance du monde, et porte une
récompense émotionnelle a travers l'espoir. Ce message optimiste a peut-étre
¢té attirant durant des époques d'épidémies, et a peut-¢tre rendu les gens qui y
croyalent plus attentifs aux autres, au lieu de les pousser a fuir. La croyance en
un Paradis est donc narrativement convaincante, émotionnellement séduisante,

et matériellement bénéfique.

Les constructions explicatives de Nietzsche peuvent ici se mettre en

376



perspective : le ressentiment est un facteur affectif est, en tant que tel, peut
étre le véhicule d'une transmission culturelle. Si Nietzsche avait eu raison sur
les premiers chrétiens, cela aurait pu aider a comprendre la diffusion du
christianisme. Nietzsche patle aussi de rapports de force, qui sont plus des
mécanismes de changement que des facteurs de transmission. Cependant,
Nietzsche a raison de lier le pouvoir et la morale. Premi¢rement, ceux qui ont
le pouvoir ont une position privilégiée en termes de transmission culturelle. I
existe un fort « biais de prestige » : nous avons tendance a imiter les personnes
puissantes et prosperes. Les personnes puissantes sont remarquables, et les
imiter sont des moyens cognitivement économiques pour augmenter notre
propre succes (Henrich & Gil-White, 2001). Deuxiemement, les personnes
puissantes controlent les institutions qui gerent la transmission culturelle. Les
puissantes institutions religieuses, par exemple, sont celles qui produisent les
cosmologies qui s'enracineront ensuite profondément dans la population.
Troisiecmement, il existe un sens dans lequel les croyances transmises
culturellement constituent une forme de pouvoir. Les croyances culturelles
jouent un réle important dans la structuration de nos sociétés et I'organisation

de nos vies.

II1.3.1) Deux cas concrets : cannibalisme et régime

matrimonial

377



a) Le cannibalisme

Peu de pratiques nous remplissent autant d'effroi que le cannibalisme. Le
cannibalisme n'est pas seulement mauvais, il est monstrueux. Mais cette
attitude n'a pas toujours été la norme, a certaines époques de I'humanité, le
cannibalisme a probablement été le comportement humain par défaut. Avant
I'émergence de la société moderne, et l'organisation en états, le cannibalisme
était probablement tres répandu. Et jusqu'a récemment, le cannibalisme a été
documenté dans de nombreuses sociétés pré-étatiques partout dans le monde.
En Afrique, les sociétés qu'on suppose avoir pratiqué le cannibalisme sont les
Mangbetu (Congo et Ouganda), les Igbos (Nigéria, Congo) et les Mayi-Mayi
(Congo). En Amérique du Nord, on parle des Iroquois, des Hurons, des
Algonquiens, des Kwakiutl et des Anasazis. En Amérique du Sud, on compte

les Akamaras, Guiacas, Topinamboux Panos et les Yanomamis. En

Papouasie-Nouvelle Guinée, des cas de cannibalisme ont été rapportés chez
les Fore, Baroi, Bimin-Kuskusmin et les Doboduras. En Polynésie, les
habitants des iles Fidji sont supposés l'avoir pratiqué, et en Nouvelle-Zélande,
cette réputation touche les Maoris. Peggy Reeves Sanday (19806) estime que le

cannibalisme est assez commun : sur 100 sociétés trés bien étudiées, sur 4000

ans, 34% d'entre elles ont pratiqué le cannibalisme.

Les preuves attestant de la large diffusion du cannibalisme sont tres solides,
meéme si certains auteurs les voient comme des moyens de déshumaniser les

peuples colonisés (Arens, 1979). Les témoignages directs sont nombreux, y

378



compris de pratiquants du cannibalisme, et les compte-rendus sont a la fois
crédibles et nombreux (Harris, 1985). 1l existe aussi des preuves physiques :
des traces de sang humain trouvées sur les portes des temples, des restes d'os
humains carbonisés dans des récipients alimentaires, des os humains coupés
de la méme fagon que ceux des animaux destinés a l'alimentation, et des tissus
humains retrouvés dans des excréments humains (DeGusta, 1999 ; Turner &
Turner, 1999 ; Marlar, et al., 2000 ; Walker, 2001). Une these propose d'ailleurs
que certains peuples possedent un gene qui les protege des dangers liés a la

consommation de personnes de notre propre espece (Mead et al., 2003).

Le cannibalisme a existé sous plusieurs formes. Certaines sociétés ont pratiqué
I'endocannibalisme funéraire, ou la consommation des morts de sa famille.
Mais la plupart ont pratiqué l'exocannibalisme guerrier, dans lequel les
membres de certains groupes sociaux sont mangés apres avoir été tués dans la
bataille. Le cannibalisme funéraire est facile a expliquer. Consommer le corps
d'un proche peut étre un moyen de gérer le traumatisme du deuil. C'est aussi
un moyen de continuer symboliquement la vie du défunt en transférant aux
vivants sa force vitale. Le cannibalisme mortuaire permet aussi de régler le
probleme de gestion des corps morts en éliminant de potentiels risques

sanitaires liés a la décomposition.

Quant au cannibalisme guerrier, Marvin Harris (1985) propose un these

intéressante. Imaginez que deux tribus voisines entrent en conflit au sujet du

379



partage des ressources. Une tribu gagne la bataille. Plusieurs membres de
l'autre tribu sont tués, et d'autres sont capturés. Les vainqueurs peuvent laisser
les cadavres derricre eux ou ils peuvent les manger. Le second choix étant plus
sensé car laisser les corps derriere soit reviendrait a gacher des ressources
alimentaires et ne rapporterait aucun avantage. Si les vainqueurs ont da
parcourir une longue distance pour arriver sur le champ de bataille, ils peuvent
ramener les cadavres pour se restaurer lors du retour, ou les manger sur place
pour reprendre des forces avant de repartir. Qu'en est-il des prisonniers ? Pour
Harris, trois options. La premicre consiste a les laisser partir, mais cela pose le
risque de les voir revenir pour se venger plus tard. La seconde, est de les
réduire en esclave, mais cela demande de les nourrir et d'empécher qu'ils ne se
rebellent. Les avantages d'un tel esclavage, dans un contexte de ressources
limités, sont inférieurs aux couts de maintenance d'un tel stock humain. Si les
vainqueurs ne connaissent pas l'agriculture et la gestion des ressources,
l'esclave est une mauvaise idée. C'est ainsi que dans de telles tribus, le meurtre
et le cannibalisme des ennemis est une bonne idée, a la fois alimentaire et
stratégique, tant une tribu réputée cannibale fera peur a ses potentiels
concurrents qui auront donc moins envie de l'attaquer. Ce qui est
particulierement vrai quand les sacrifices humains font I'objet de cérémonies
ostentatoires, et il est souvent observé que les tribus cannibales ne se
contentent pas de simplement manger leurs ennemis mais les torturent et les

sacrifient lors de cérémonies trés élaborées.

L'analyse de Harris sur les sociétés cannibales élabore aussi quelques

380



prédictions importantes. Les sociétés seraient ainsi plus enclines au
cannibalisme si elles sont suffisamment développées pour s'engager dans des
combats, motivés de facon indépendante et s'ils n'ont pas suffisamment
d'infrastructures pour s'occuper de potentiels esclaves. Les chefs ont plus de
chance d'étre cannibales si les ressources alimentaires sont limitées et soumises
a une forte compétition inter-groupes. Les Etats organisés, par contre, n'ont
que peu de chances de voir en leurs rangs des comportements cannibales, vu
qu'ils possedent en général des ressources et des connaissances agricoles qui
leur permettent de réduire leurs ennemis en esclavage. De plus, les Etats, sont
suffisamment bien organisés pour collecter des impots et des taxes sur de
larges zones géographiques. Quand une société arrive a ce niveau de
développement, il n'y a que peu d'intérét a chercher le conflit avec ses voisins,
qui peuvent étre plutot a leur tour imposés en échange de protection et
d'autres ressources. Tant que ces voisins sont trop faibles pour la combattre,
une société aura tout intérét a les taxer, plutot qu'a les conquérir et a les
manger. Des contribuables sont toujours plus profitables que des cadavres.
De méme ces voisins ont moins de chances de se plier facilement a une telle
servitude s'ils pensent qu'il existe un risque d'étre conquis et mangés. D'ou
Harris tire I'idée que le cannibalisme ne sera pas seulement réduit dans un Etat
moderne, mais il sera bel et bien condamné et deviendra l'objet d'un tabou
moral. Car sinon, les habitants pourraient étre tentés de manger leurs voisins.
Pour Harris, le tabou du cannibalisme rejoint celui proscrivant la
consommation de viande de cheval. Historiquement, les chevaux ont été plus

utiles en tant qu'outils (de guerre par exemple) qu'en tant qu'aliment. Manger

381



un cheval revenait 2 menacer la streté de I'Etat. Ce qui peut bien str étre
toléré dans des cas de famines, ou dans des périodes de paix. C'est ainsi que,
dans des sociétés modernes, les gens sont plus bénéfiques en tant que
contribuables qu'en tant que source calorique. En faisant de la consommation
de viande humaine un tabou, les sociétés ajoutent une dimension émotive a un

interdit moral et diminuent ainsi les risques de sa transgression.

L'hypothese selon laquelle la disparition du cannibalisme suit I'apparition de
I'Etat est assez bien attestée par des sources anthropologiques (voir Sanday,
1986), méme s'il existe, en la personne des Aztéques, un contre-exemple
fameux. Les Azteques possédaient un Etat trés organisé, avaient tissé des
alliances politiques complexes, et avaient la capacité de collecter des impots et
de faire du commerce avec leurs voisins, et pourtant ils furent des cannibales
de premier choix. Cela contredit-il la theése de Harris ? Pour le savoir, tournons
nous vers Michael Harner (Harner, 1977) qui lie le cannibalisme azteque a la
nutrition. A l'inverse de nombreux Ftats organisés, les Aztéques ne jouissaient
pas d'une agriculture tres développée. Ils savaient cultiver le mafs, les haricots,
les tomates, les poivrons et d'autres aliments, mais ils ne connaissaient pas la
charrue ni ne possédaient de bétes de somme pouvant les aider dans leurs
taches agricoles. Ils avaient aussi un acces limité aux denrées grasses et
protéinées, le gros de leur ration de protéines leur venant de la consommation
d'insectes, de reptiles, de gibier d'eau et de spiruline mais ils n'avaient aucuns
animaux d'élevage et devaient aussi faire face a de longues périodes de

sécheresse et de famine. Sous ces conditions, quelques bouchées de chair

382



humaine faisaient office de suppléments alimentaires bienvenus. La chair
animale était une denrée rare et une récompense de choix, ce qui fait que la
chair humaine, produite sur les champs de bataille, aurait été une source
alimentaire qu'il aurait été dommage de gaspiller. De méme, l'esclavage, du fait
de leurs pauvres ressources agricoles, aurait été bien plus colteux que
bénéfique. Ainsi, si Harner ne pense pas que les Azteques aient consommé
suffisamment de chair humaine pour que leur cannibalisme alimentaire soit
significatif, son hypothese est qu'ils n'avaient qu'une motivation tres faible,

voire négative, d'en faire un tabou moral.

Cependant, des critiques d'Harner et de Harris (Ortiz de Montellano, 1978 ;
Sahlins, 1978 ; Garn, 1979) montrent que le régime alimentaire des Aztéques
était suffisamment riche pour leur empécher de consommer de la chair
humaine. IlIs notent aussi que les victimes des sacrifices azteques étaient
mangés par des nobles, des guerriers valeureux et leurs familles. Il n'y avait
aucune distribution de viande humaine aux masses. De plus, les sacrifices se
déroulaient durant les festivités des moissons, ou la noutrriture était abondante
et suffisante pour soutenir les besoins guerriers. Les sacrifices ne se faisaient
pas pendant les périodes de vaches maigres. Mais ces objections, stricto sensu,
ne diminuent en rien les hypotheses de Harris et d'Harner, qui ne disent jamais
que le cannibalisme était nécessaire. Ils supposent simplement que ses
bénéfices étaient plus importants que ses couts. Par contre, une autre
objection semble plus sérieuse : si les sacrifices humains étaient un moyen

pour les Aztéques de se procurer de la viande, pourquoi les ritualisaient-ils

383



autant ? Pourquoi ne chassaient-ils pas simplement d'autres hommes et en

consommaient-ils pas la chair sans plus de cérémonie que cela ?

Une réponse a cet argument peut-étre tiré du compte-rendu matérialiste de
Harris. Les sacrifices humains trés ritualisés étaient peut-étre une fagon
d'effrayer de potentiels ennemis, ou ceux qui avaient envie de ne pas étre loyal
envers l'empire Azteque. Vu que Harris prédit que la collecte d'imp6ts diminue
le risque de cannibalisme, il peut ainsi étre justifié si certaines populations
résistaient aux demandes financieres de l'empire Azteque. Si les Azteques
n'avaient pas suffisamment de ressources pour maintenir militairement leur
Empire, ils ont pu se servir du cannibalisme et de son caractere tres ritualisé
pour instiller de la peur parmi les populations potentiellement rebelles, et ainsi
asseoir son autorité. Pour Ingham (1984)) c'est une possibilité pertinente car
les Azteques n'avaient pas de bons moyens de transport et étaient réduits a
devoir marcher. Envoyer des guerriers dans les villages rebelles aurait été plus
couteux que de les effrayer a distance par d'énormes et brutaux sactifices

rituels dont l'angoissante réputation avalait des kilomeétres en quelques jours.

Cette hypothese d'un lien entre cannibalisme et domination politique est
plausible mais incomplete. Elle implique que le sacrifice ne soit rien de plus
qu'une manifestation de pouvoir. Elle explique la fonction du sacrifice et non
pas sa psychologie. Il n'y a aucune raison de penser que les Azteques qui
participaient a de tels sacrifices rituels aient construit cette pratique en ces

termes stratégiques. Par contre, une signification religieuse de ces événements

384



est plus crédible.

La mythologie azteque est riche en sang (Sanday, 1986 et Carrasco, 1999). Un
mythe raconte l'histoire d'une déesse, Tlatecuhtli, qui est écartelée en deux par
d'autres dieux, Quetzalcoatl et Tezcatlipoca - la moiti¢ de son corps devenant
le ciel et l'autre la terre. Tlatecuhtli est censée procurer a la terre les vivres
nécessaires seulement si on lui fournit sa dose nécessaire de cceurs humains.
Quetzalcoatl et Tezcatlipoca, quant a eux, sont toujours en guerre, leurs
batailles donnant naissance a quatre soleils, chacun correspondant a une ere
précise et se terminant par un cataclysme. Les Aztéques pensaient vivre a l'ere
du cinqui¢me soleil, qui devait aussi se terminer par une catastrophe. Le
cinquieme age fut créé par I'immolation d'un dieu secondaire du panthéon
azteque : Tonatiuh. Au départ, il ne pouvait pas bouger, mais plusieurs dieux
simmolerent aussi et lui donnérent le pouvoir de bouger. Chaque nuit,
cependant, il était détruit, et renaissait le matin. Tonatiuh est représenté au
centre du calendrier azteque avec sa langue pointue formant un couteau
sacrificiel en obsidienne. Les Aztéques pensaient que les hommes avaient été
créés lors de la cinquiecme ere par le fait que Quetzalcoatl avait répandu son
sang sur les ossements des habitants de l'ére précédente. Une autre divinité
importante se nomme Huitzilopochtli, qui passe parfois pour une
manifestation de Tonatiuh, dont la naissance a été générée par la fécondation
de sa mere, Coatlicue, par une boule de plumes tombant du ciel. Coatlicue
avait eu 400 enfants qui furent déshonorés par la grossesse miraculeuse de leur

mere et voulurent la tuer. Quand ils l'attaquerent, Huitzilopochtli sauta du

385



ventre de sa mere et les tua tous.

Ces mythes ont des régularités : il s'agit toujours de dieux en tuant et en
détruisant d'autres, dans des cycles infinis de vengeance. Mais, plus important,
la mythologie aztéque promouvait une sorte de vulnérabilité extréme : une
lutte entre dieux est toujours a l'ccuvre, menacant le monde de destruction.
Les Azteques pensaient sans conteste que les sacrifices humains permettaient
de retarder l'échéance. Sanday (1986) et Sahlins (1978) affirment que le
cannibalisme azteque doit étre compris comme partie prenante de ces

structures narratives COI’Ilpl@XCS.

Les analyses nutritionnelle et politique du cannibalisme n'éclairent en rien sa
signification religieuse. L'explication nutritionnelle rend probablement compte
de l'émergence du cannibalisme, mais ne dit pas pourquoi un tel
comportement a perduré a travers les ages. Quand les Aztéques étaient
pauvres, nomades, et en constant conflit avec d'autres groupes, ils ont
probablement eu recours au cannibalisme pour des raisons nutritives. Mais
Harris et Harner n'expliquent pas sa ritualisation. Une raison vient
probablement de la psychologie intrinseque a I'état conflictuel et guerrier. La
guerre est un événement émotionnellement chargé, qui fait que les guerriers
doivent se soumettre a un conditionnement psychologique et a un
entrainement soutenu. Des émotions poussées a leur paroxysme, des activités
répétées et un contexte impliquant la vie et la mort sont les sources constantes

ou émergent les rituels religieux (Burkert, 1972). Apres une victoire militaire,

386



les ancétres des Azteques ressentaient tres probablement de la joie, du
soulagement et de la gratitude. Si les prisonniers étaient manggés, ils I'étaient
certainement dans un contexte de célébration et de féte, qui est en lui-méme
un contexte rituel. Une telle célébration marquait la victoire du groupe et le
fait qu'il avait échappé a une destruction : ce qu'on retrouve ensuite dans la

mythologie, ou la victoire prendre une signification mythique et religieuse.

Quand les mythes et les rituels sont créés, ils vivent ensuite leur existence
autonome. Tuer rituellement un prisonnier devient une expérience
émotionnellement chargée et intense, et des rituels avec une telle charge
¢motionnelle ont plus de chances d'étre remémorés que d'autres (Whitehouse,
2000 ; McCauley & Lawson, 2002). Avec le temps, les rituels sacrificiels
azteques devenaient de plus en plus impressionnants, avec des prétres parfois
habillés de peau humaines saisissant les coeurs des sacrifiés, les portant au ciel
et faisant rouler leurs cadavres au bas de trés hautes pyramides de pierre. Les
mythes encadrant les sacrifices ont ainsi da gagner en émotivité afin d'étre
bien mémorisés a travers les ages et d'en faciliter la transmission culturelle. La
religion azteque faisait la part belle a l'anxiété : la peur des famines, des
sécheresses, des ouragans, et autres catastrophes naturelles. Les sacrifices
étaient réputés pour calmer le destin. Ainsi, en plus de leur significations
politiques et nutritives, on peut comprendre comment le cannibalisme a

perduré aussi longtemps dans la civilisation azteque.

La religion aztéeque est quasiment en tous points opposée a la religion

387



chrétienne : les dieux y sont craints, et vus comme des ennemis, et faire plaisir
aux dieux était un moyen d'éviter la fin du monde, et non pas d'accéder au
paradis. Dans les deux religions, les humains étaient les bénéficiaires de
sacrifices divins, mais dans un cas, ils devaient étre « remboursés » par d'autres
sacrifices humains, quand dans l'autre, le fait de tuer son congénere était
formellement interdit. En d'autres termes, le message de la religion azteque
¢taient l'anxiété et la peur, quand la religion chrétienne fait passer la « bonne
nouvelle », et l'espoir. Des outils dans tous les cas tres efficaces de
transmission culturelle, fait d'un mélange de facteurs matériels, de croyances
religieuses et de charges émotives, forces motrice de la formation, de la survie

et du passage de valeurs morales.

b) Le mariage

Le cannibalisme illustre la viabilit¢ d'un programme généalogique
empiriquement fondé. On peut établir a partir d'informations certaines
spéculations sur les facteurs ayant présidé a l'émergence, au succes ou a la
disparition de valeurs morales spécifiques. Mais le cannibalisme nous est une
valeur étrangere, et qui a d'ailleurs globalement disparu de la surface du globe.
Il n'en est pas de méme de 'affinité et du rapprochement entre individus. Nos
vies sont structurées par des normes régissant les relations familiales. La
généalogie de la proximité peut étre utilisée pour éclairer des valeurs qui nous
sont aujourd'hui centrales dans nos vies quotidiennes. Prenons par exemple la

généalogie des valeurs occidentales modernes régissant le mariage.

388



De nos jours, le mariage occidental se doit étre monogame. La polygamie est
non seulement illégale en Occident, mais elle est aussi considérée comme
immorale. Les Occidentaux rejettent aussi le mariage entre parents, méme s'ils
sont éloignés de la famille proche. Le mariage entre cousins germains est
regardé d'un ceil désapprobateur, voire dégotté. Les Occidentaux pensent
aussi que le mariage doit recueillir le consentement des deux époux, qu'il doit

plutét se fonder sur I'amour et rejettent les mariages arrangés.

Ces valeurs sont loin d'étre universelles. Dans les faits, la monogamie est bien
moins fréquente que la polygamie et sa diffusion mondiale est trés récente.
Dans un échantillon représentatif de 186 sociétés culturellement
indépendantes, Murdock (1981) n'en trouve que 27 (soit moins de 15%)
pratiquant la monogamie. Quelques cultures polyandres (une femme pour
plusieurs hommes) existent, mais la grosse majorité est polygyne (un homme

pour plusieurs femmes).

La polyandrie est principalement apparue dans des environnements aux
ressources tres limitées, comme les terres arides et montagneuses du Tibet et
du Népal qui pratiquent traditionnellement la polyandrie fraternelle : une
femme peut épouser tous les membres masculins d'une méme fratrie. Ce
systeme présente certains avantages (Goldstein,1987). En moyenne, une
femme népalaise a trois fils. Si ces trois freres se marient avec une femme, qui

en aura ensuite trois fils, qui se marieront ensuite avec une femme qui en aura

389



trois fils, etc., la population restera constante. Mais si chacun de ses freres se
marient avec une femme différente, alors la population croitra de maniere
exponentielle, ce qui ne convient pas dans des territoires ou la place se fait
rare, comme dans I'Himalaya. S'il est difficile d'aller s'installer ailleurs, les
familles ont donc tendance a diviser leur propriété entre leurs héritiers. Si
chaque famille népalaise possede une ferme qu'elle transmet a ses héritiers
males, et si ces héritiers se marient a la méme femme, la propriété familiale a
moins de chances d'étre divisée en parcelles plus petites a chaque passage de
génération. Les hommes ont donc plus intérét a rester dans la méme
propriété, parce qu'ils auront un meilleur héritage, plus de confort, de liberté,
et de statut social. En résumé, dans des terres inhospitalicres ou les terres
agraires sont en quantité limitée, la polyandrie peut posséder un avantage

adaptatif certain.

Mais globalement, cependant, c'est la polygynie qui I'emporte. La convergence
de trois facteurs a été particuliecrement significative pour expliquer I'émergence
et la prévalence de la polygynie (Grossbard-Shechtman, 1984 ; White &
Burton, 1988). Tout d'abord, dans la majorité des sociétés, les possibilités
financieres pour les femmes sont treés réduites, et dans de telles sociétés, les
femmes ne peuvent entrer en compétition sur un marché ouvert avec les
hommes et dépendent des revenus de leurs maris. Ensuite, dans de
nombreuses sociétés, les femmes et leurs enfants peuvent profitablement
travailler a des taches domestiques ou agricoles, et dans de telles sociétés, il est

tres avantageux d'avoir plusieurs femmes a la maison. Troisiemement, la

390



majorité des sociétés sont socialement trés stratifiées, certains hommes sont
donc beaucoup plus riches que d'autres, et plusieurs femmes peuvent profiter
des revenus d'un seul homme. En bref, les femmes dépendent des hommes et
leur sont profitables, et si certains hommes peuvent se permettre de faire
survivre plusieurs femmes, alors la polygynie est tres probable. Ces trois
facteurs ont été extrémement répandus durant ['histoire humaine, et la
polygynie a ainsi été la norme dans le monde antique. En Grece, en Egypte et
en Judée, les hommes riches pouvaient avoir plusieurs femmes. Salomon
(Livre des Rois 1, 11:3) était réputé pour avoir plus de 700 femmes dans son
harem. Aujourd'hui, la polygynie est peu répandue en Occident mais coule

encore des jours heureux dans les pays en voie de développement.

Le mariage entre cousins est aussi extrémement fréquent dans certaines parties
du globe, en particulier au Moyen-Orient, en Asie du Sud et en Afrique sub-
saharienne. Bittles (1990) estime que 20% de la population mondiale vit dans
des sociétés qui promeuvent l'union des cousins. Ce mariage était permis en
Grece, a la fin de 'Empire Romain et en Judée (Thompson, 1967 ; Treggiari,
1993 ; Goody, 1983). Dans I’Ancien Testament, Jacob est marié¢ aux deux filles
de la mere de son frere (Genese 29:10-30). Le mariage entre cousins possede

certains avantages, en particulier celui de consolider la fortune de la famille.

Une autre caractéristique du mariage variant d'une culture a l'autre est le
consentement. Pour les Occidentaux, un mariage ou les deux époux sont

consentants est une idée hautement moralisée, méme si elle est loin d'étre

391



universelle. Dans de trés nombreuses sociétés, les mariages sont arrangés.
C'était le cas dans la Rome antique, dans l'ancien Israél, et reste vrai en Inde,
au Japon, en Chine, et dans de nombreuses sociétés africaines. Beaucoup de
raisons font qu'une famille peut trouver des avantages a controler le mariage
de ses enfants. L'amour est aveugle, dit-on, et un jeune couple peut se former
sur d'autres criteres qu'un avantage économique a long-terme. Quand une
famille arrange un mariage, elle sélectionne des partenaires qui sécuriseront

des alliances économiquement avantageuses et éviteront le recul statutaire.

Ce qui est le plus frappant dans cette comparaison inter-culturelle est que les
attitudes occidentales modernes envers le mariage semblent avoir émergé de
sociétés aux valeurs tres différentes. De telles valeurs sont extrémement rares
dans la Rome antique ou en Judée, ce qui laisse a penser qu'elles n'ont pas été

héritées, mais inventées. Pourquoi ? Il y a plusieurs explications.

Prenons la théorie de la monogamie telle qu'exprimée par Alexander en 1987
et pour qui la polygamie est devenue hors la loi pour éviter les conflits au sein
du groupe. Dans les sociétés polygames, on note une sévere compétition pour
les femmes car si un homme a plusieurs femmes et que le sex-ratio est
équilibré, certains hommes vont forcément se retrouver dans un état de célibat
forcé. Ce qui peut mener a des conflits, et l'imposition de la monogamie
permettra ainsi de diminuer la violence entre les hommes en leur donnant des
chances égales sur le marché du mariage. La monogamie réduit aussi la

violence entre les femmes d'un méme homme, et entre les enfants sur

392



I'héritage car les mariages monogames ont moins d'enfants que les polygames.
Sanderson (2001) a collecté des preuves concordantes avec l'hypothese
d'Alexander. Il remarque que les sociétés monogames sont plus grandes, plus
riches et plus pacifiques en leur sein, suggérant que la monogamie a peut-étre
permis l'épanouissement et la croissance des sociétés. Seulement 10% des
sociétés pré-étatiques ont imposé la monogamie a leurs membres, contre 46%

des Fitats plus importants.

La théorie de la monogamie d'Alexander semble faire sens, intuitivement, et
pourrait expliquer pourquoi la monogamie s'est si rapidement diffusée dans le
monde, mais ce n'est pas la seule explication possible. Il est important de
garder a l'esprit que des explications différentes peuvent s'appliquer dans des
cas différents avant de se fixer sur une théorie qui expliquerait 1'émergence
d'une telle institution sociale. Chez Jack Goody (1983), 'hypothese expliquant
le développement de la monogamie en Occident est plus provocatrice. Les
Européens pré-chrétiens ¢étaient globalement polygames ou, de manicre
¢quivalente, ils permettaient aux hommes d'avoir plusieurs femmes et de faire
de leurs enfants leurs héritiers. Les Romains étaient officiellement
monogames, mais ils permettaient aux hommes de prendre une concubine si
sa premicre femme était stérile. Les Romains permettaient aussi le divorce et le
remariage, et donc la polygamie de fait vu qu'on pouvait avoir plusieurs
partenaires dans sa vie. Le remariage était méme encouragé pendant certaines
périodes a la fin de I'Empire. Le systeme monogame minimisait les conflits

d'héritage car il contrOlait la taille des familles et faisait disparaitre la

393



compétition entre les différentes femmes. Mais la tolérance du divorce
permettait 2 un homme qui n'avait pas eu d'héritier d'un premier mariage
d'aller en chercher ailleurs. Puis les choses changerent avec, pour Goody,
l'avenement du christianisme. La polygamie et la consanguinité (le mariage
entre proches parents) furent bannis par I'Eglise au Ivéme siécle, avec la
conversion de Constantin. Les mariages arrangés étaient blamés par 'Eglise et
des interdictions furent posées sur le mariage pour les membres du clergé, le
divorce, et le lévirat (ou une veuve épouse un proche parent de son conjoint
défunt). L'Eglise condamna aussi le sexe récréatif et I'adoption. Ces régles
mirent du temps a étre acceptées, tandis que le christianisme étendait son
influence sur 'Europe, mais aboutirent toutes a une profonde transformation
du comportement matrimonial. Ces nouvelles regles ne semblent pas avoir
grand-chose en commun, mais si on les regarde bien, nous montre Goody,
toutes favorisent la réduction de la taille de la famille, I'augmentation de la

valeur des héritages qui pouvaient au final profiter a 'Eglise.

Dans un mariage polygame, plusieurs femmes généraient plusieurs héritiers
pouvant profiter de la fortune de leur pere. L'interdiction de la polygamie
réduisit considérablement le nombre d'héritiers d'une famille. Et l'interdiction
de l'adoption rendit impossible la compensation d'une telle réduction.
L'interdiction de la consanguinité, y compris le mariage entre cousins, rendit
plus difficile l'acces a un conjoint et empéchaient les familles de consolider
leur fortune. Cette consolidation était aussi limitée par l'interdiction des

mariages arrangés. Des liens matrimoniaux cruciaux furent rompus, et les

394



individus furent forcés de trouver leurs propres partenaires. L'interdiction du
divorce empécha les conjoints de se remarier et d'avoir plus de descendants
(en polygamie de fait), et les restrictions sur le lévirat eurent des effets
similaires. L'interdiction du sexe récréatif fit que les grossesses accidentelles se
firent plus rares, et donc, la aussi, diminuerent le nombre des descendants. Au
final, de nombreuses familles se retrouverent sans héritier. Avec une grande
mortalité et aucun traitement de la stérilité, les couples monogames pouvaient
facilement n'avoir aucun héritier. Pour Goody, ce manque d'héritier se chiffre a
pres de 20 % pendant certaines périodes. Et quand une famille n'avait pas
d'héritier, c'est I'Eglise qui héritait de ses biens. Vu que les membres du clergé
ne pouvaient se marier, il n'y avait aucun risque que cette fortune repasse dans
la population séculaire. Goody ne tranche pas pour dire si cette stratégie était
intentionnelle ou une simple coincidence, mais il est clair que I'Eglise bénéficia
grandement de cette diminution de la densité des héritiers. Avec la mise en
place de telles politiques, I'Eglise devint le plus important propriétaire tertien
en Furope. Au départ sans rien, la premiére FEglise chrétienne posséda

rapidement 25% de la Gaule.

L'hypothese de Goody est controversée (voir par exemple Verdon, 1988) mais
elle n'est pas completement incroyable. Elle montre la facon dont ont émergé
certains comportements matrimoniaux. Comme Harris et Harner au sujet du
cannibalisme, Goody s'intéresse principalement aux facteurs matériels. Des
regles stricts sur qui avait le droit de se marier avec qui, et comment ont pu

générer certains avantages directs. Mais il y a une différence. Dans le cas du

395



cannibalisme, les bénéfices étaient accumulés par les cannibales. Dans le cas
des régles matrimoniales, les bénéfices s'accumulaient en direction de I'Eglise
et non pas nécessairement par les individus qui se mariaient — ou pas. Le
scénario semble historiquement stable cependant vu que I'Eglise était un
prescripteur  axiologique central. Des valeurs qui amélioraient le
développement et la survie de 'Eglise vu qu'elle se trouvait au centre des
processus d'éducation morale. Mais I'hypothese de Goody se heurte a une
importante question : pourquoi a-t-on développé des réformes matrimoniales
si de telles réformes diminuaient effectivement la richesse de chacun ? La
réponse pourrait se trouver dans différents moyens de transmission et dans
linterprétation des textes bibliques. Les Evangiles et I'histoire de la chute
intégrent les valeurs dans un contexte narratif et la rhétorique du péché

pousse certaines unions illicites a devenir repoussantes.

L'évolution du regard envers la sexualité a grandement été influencé par les
écrits de Saint Augustin et de Saint Paul. Aprés une jeunesse de débauche,
Augustin s'est mis a penser que le sexe devait seulement servir a la
procréation. Il fondait cette idée sur les philosophies grecques qui liait la
positivité morale aux fonctions naturelles. Le sexe avait comme fonction la
procréation, tout mésusage du sexe était donc non-naturel. Et si quelque-
chose était non-naturel, c'était mauvais. Pour Saint Paul, tout sexe est mauvais
et péché car la dévotion doit uniquement se tourner vers Dieu. L.a monogamie
venait juste avant le célibat dans la liste des meilleures choses a faire, parce

qu'elle réduisait le sexe a sa portion congrue. En liant le sexe au péché,

396



Augustin et Paul firent du mariage un des fondements de leur théologie et de
leur loi naturelle. En voyant certains actes sexuels comme contraires a la
nature, les péres de I'Eglise ont puisé dans les capacités biologiques de leurs
paroissiens a ressentit du dégout. Le dégolt suit une logique de
contamination. Si le sexe est vu comme sale, alors le sexe avec plusieurs
partenaires ne peut que répandre encore plus des impuretés. En flattant des
attitudes envers le sexe plutét « délicates », les péres de I'Eglise ont plu
facilement pu transmettent des normes interdisant la polygamie, le divorce et

le remariage.

Le dégott a pu aussi étre exploité dans ce qu'il pouvait faciliter des
interdictions de la consanguinité. Les gens sont souvent repoussés par l'idée de
l'inceste et c'est ainsi que toute union étiquetée comme incestueuse peut étre
vue comme dégoutante. e mariage entre cousins était chose commune dans
le monde antique, mais 1'Eglise médiévale l'interdit jusqu'au 7éme degré.
Jusqu'a aujourd'hui, les personnes de culture occidentale sont mal a l'aise avec

lidée de mariage entre cousins et la réaction dominante est celle du dégout.

Des émotions plus positives ont peut-¢tre joué en faveur du mariage
consensuel. Lors des premiéres siecles de I'Eglise, ses dirigeants poussaient
leurs ouailles a se marier sur des bases amoureuses. Ce qui donnait plus
d'autonomie aux individus et un profit émotionnel vraiment significatif. L'idée
d'un mariage consensuel se lia avec celle d'idéaux individualistes qui

émergerent au cours de 1'Histoire européenne. Pour 1'Eglise, les individus

397



naissaient libres, et l'eschatologie chrétienne se fondait sur I'idée que l'acces au
Paradis se faisait sur de bons choix a faire dans sa vie mortelle. Un mariage
arrangé peut difficilement s'adapter a de tels idéaux. En somme, les débuts du
Christianisme a mis en ceuvre ses changements révolutionnaires des liens
familiaux et matrimoniaux en les intégrant dans un systeme de croyances

convaincant au fort contenu émotionnel.

II1.3.2. La généalogie comme critique

Les valeurs morales peuvent se décrire historiquement. Pour toute valeur en
notre possession, une histoire peut expliquer la manic¢re dont nous l'avons
possédé. Dans certains cas, une nouvelle valeur émerge rapidement, et d'autres
ont une transformation plus lente. Comme le montre Nietzsche, I'avenement
du christianisme est assez rapide pour mériter le nom de révolution. La
disparition du cannibalisme, par contre, a été dans de nombreuses sociétés
plus lente. Selon Harris, le cannibalisme tend a disparaitre quand 'organisation
des territoires évolue vers des formes plus sophistiquées d'agriculture et
d’Etats. Dans ces cas, les sacrifices humains et le cannibalisme sont
progressivement remplacés par des sacrifices animaux et, au final, par des
sacrifices symboliques, que ce soit 'immolation d'effigies, de totems ou
l'eucharistie chrétienne. Le cannibalisme azteque a rapidement pris fin parce
que les Conquistadors espagnols décimerent les populations azteques en

moins d'une génération. Le pouvoir changea de main, et les efforts des

398



missionnaires portérent relativement leurs fruits en Amérique centrale tandis
que les populations indigenes gardaient souvent des restes de leurs
comportements traditionnels tout en se convertissant aux systemes de valeur

de leurs colonisateuts.

Ces dynamiques historiques nous montrent comment il peut arriver que nous
croyons quelque-chose, quand nos voisins ont d'autres croyances. Mais que
disent-elles sur le statut méme de la morale ? Pour Nietzsche, le but de la
généalogie est critique : en exposant l'historicité des valeurs chrétiennes, il
diminue leur crédit. Comment ? En prenant conscience de l'historicité d'une
valeur morale, on en déduit sa fausseté. Une telle déduction tient de I'erreur
génétique. 11 est faux de voir dans la fagon dont une valeur a émergé un critere
de vérité. Supposons que je gagne la loterie en sélectionnant les numéros qui
correspondent aux dates d'anniversaires de mes amis et de ma famille. Cette
méthode de choix n'a rien a voir avec la facon dont les nombres seront
effectivement choisis (une méthode aléatoire de boule qui tombent dans une
boite, par exemple). Mais mon hypothese était bonne. On peut étre tenté de
voir une différence de taille entre la loterie et la morale. Dans le cas de la
loterie, c'est un mécanisme indépendant qui sélectionne les chiffres qui ne
dépend pas de la mani¢re dont nous construisons nos croyances sur les
chiffres gagnants. Dans le cas de la morale, la vérité dépend de nous. La vérité
d'une valeur morale est liée a la méthode avec laquelle cette croyance
s'enracine. Si la vérité dépend de nous, alors les faits historiques par qui la

vérité d'une valeur morale s'est établie détermine en méme temps la vérité de

399



la valeur morale en question.

La facon dont on obtient une croyance peut se fonder sur la maniere dont
cette croyance se justifie. Par exemple, les médecins médiévaux pensaient que
certaines plantes avaient des pouvoirs guérisseurs, et ils pensaient en
particulier qu'une plante avait plus de chances de guérir une partie du corps
qui lui ressemblait physiquement. Une coloquinte, par exemple, était utilisée
pour traiter des membres gonflés. Cette croyance est injustifiée car elle se
fonde sur un principe erroné. Mais supposons qu'une race précise de
coloquinte, par hasard, puisse réduire le gonflement, et que cette plante
continue a étre utilisée médicalement quand d'autres ont été exclues , du fait
de leur moindre succes, de l'appareil thérapeutique. La croyance concernant les
pouvoirs guérisseurs du légume est arrivée d'une mauvaise fagon, mais est
restée en place pour de bonnes raisons, et est des lors justifiée. Une regle
morale pourrait avoir émergé pour de mauvaises raisons, mais sa survie a

travers le temps, fondée sur certains succes, pourrait ainsi la justifier.

Mais quand cette justification est faible, elle peut étre insuffisance pour
soutenir la conviction. Imaginons que vous aimez un certain type de musique
' , , .
parce que vous l'avez beaucoup écouté dans les premicres heures de votre
jeunesse, ¢époque la plus formatrice de l'individu. Aujourd'hui, le fait que cette
musique vous plaise est justifié. Le plaisir qu'elle vous procure justifie que vous
I'écoutiez, méme si ce plaisir est lié 2 des contingences biographiques et non a
) g g q

la qualité intrinseque de la musique en question. Vous pourriez donc décider

400



d'abandonner une telle préférence car elle résulte d'une inculcation.

L'historicité peut motiver une révision des valeurs, mais cette révision n'a rien
d'obligatoire. Si l'on reprend l'exemple de la musique, savoir que votre gout
vous vient de votre enfance ne suffira pas a le modifier. Le fait précis selon
lequel vous aimez telle musique, toutes choses égales par ailleurs, est une
raison parfaitement suffisante pour que vous continuiez a I'écouter. L'exemple
esthétique peut s'étendre a tout gott en général : savoir que votre gout pour le

chocolat vous vient de I'enfance ne suffira pas a vous faire cesser de l'aimer.

Mais chez Nietzsche, ce n'est pas la seule historicité des valeurs chrétiennes
qui suffit a les discréditer mais le fait qu'une telle histoire est ignoble.
«Ignoble » reste un terme évaluateur. Nietzsche affirme parfois I'existence
d'un point de vue moral objectif a partir duquel on pourrait évaluer l'histoire
de la morale chrétienne — un point de vue naturel a partir duquel les esprit
libres adoptent la volonté de puissance. Mais si l'historicité est elle-méme un
facteur de scepticisme, y introduire une notion elle-méme morale suffit a
anéantir un tel principe — et a abandonner aussi cette facette de la critique
nietzschéenne. On pourrait néanmoins abonder dans le sens d'un tel principe
en disant qu'il peut étre utiliser comme diagnostic de I'hypocrisie des
moralistes. Nietzsche aurait peut-étre voulu que les Chrétiens se rendent
compte que leurs valeurs dérivent de facteurs que leurs propres normes
définissent comme abjects. Si un systeme moral a émergé d'une facon qui

condamne d'office ce systeme, alors il pourrait discréditer ses propres

401



fondements. Ce a quoi un défenseur d'un tel systéme pourrait répondre que la

fin justifie les moyens...

Mais quand Nietzsche parle des ignobles origines du Christianisme, il ne se
tourne pas vers le passé. Il pense que les motifs ambigus sur lesquels reposent
le passé du Christianisme étayent aussi les valeurs chrétiennes présentes —
c'est-a-dire des valeurs fondées sur le ressentiment et qui existent bien sur
aussi chez les partisans actuels du Christianisme. Clest ainsi que de tels
partisans sont vus comme hypocrites et, selon leurs propres normes, comme
mauvais, vu que I'hypocrisie est une mauvaise chose. Dés lors, le scepticisme
ne s’appuie pas sur I'historicité ensoi, mais I'analyse généalogique est faite pour
révéler quelque-chose des fondements psychologiques de croyances actuelles

(Gemes, 2000).

Nous devrions abandonner les valeurs chrétiennes parce qu'elles reposent sur
des émotions et que c'est un mauvais fondement pour des valeurs. On peut
aimer le chocolat parce c'est plaisant, mais moins si on le fait parce qu'on en
veut a ceux qui le détestent. Clest aussi un jugement évaluateur, mais un
jugement que la personne qui, actuellement, aime le chocolat pourrait faire. Si
vous arrivez a convaincre un amoureux du chocolat que son gout est
réactionnaire, vous allez peut-étre réussir a l'inciter a ne plus en manger. Ce qui
ressemble le plus a la stratégie nietzschéenne — ou comment une méthode

diachronique peut-étre utilisée dans un processus psychologique synchronique.

402



Mais cette approche généalogique est trop limitée. Tout d'abord, il est loin
d'étre prouvé que le ressentiment soit ce qui motivait (et motive) les chrétiens.
L'assimilation de valeurs morales n'a pas besoin d'une machinerie
psychodynamique complexe, le conditionnement culturel est suffisant. Les
émotions y jouent un role, mais leur contribution est certainement plus réduite
que dans le modele nietzschéen. Nous apprenons des valeurs morales a travers
un entrainement émotionnel, et les valeurs qui sont le plus facilement diffuses
sont celles qui sont le plus sensibles a de telles techniques. Des normes
chrétiennes contre la polygamie ont été facilement transmissibles car le
dégott, surtout quand il a attrait a des choses corporelles, est un vecteur de
transmission efficace. L'idée de rapports sexuels multiples peut générer un
malaise portant sur l'impureté, la contamination ou encore le contre-nature. Si
I'histoire de la polygamie n'avait qu'une chose a montrer, c'est que de
nombreuses personnes la trouvent dégoutantes. Accuser quelqu'un de fonder
ses valeurs morales sur du dégout differe de l'accusation d'étre fondées sur du
ressentiment, car cela n'incite pas forcément a changer de normes morales. Un
monogame zélé pourrait dire que la polygamie est mauvaise justement parce
qu'elle est dégottante. Dit différemment, Nietzsche pense que découvrir les
émotions qui sous-tendent nos valeurs morales peut provoquer de la
dissonance cognitive, et embarrasser ainsi les moralistes. Mais il pourrait les
embarrasser d'une autre facon, en leur disant par exemple que leur préférence
pour la monogamie vient d'une domination immobiliére provenant de I'Eglise.
La révélation n'est pas en soi suffisante pour abandonner une telle croyance,

mais pousse a une réévaluation axiologique conséquente. Certaines valeurs se

403



diffusent parce qu'elles bénéficient a ceux qui les défendent. D'autres parce
qu'ils avantagent une puissante institution qui a un réle privilégié dans la

transmission morale locale.

La généalogie est un outil critique puissant tant elle nous force a voir nos
convictions d'une autre perspective. En général, la pensée morale commune
est trop superficielle : nous avons tendance a prendre nos valeurs comme
¢videntes, universellement vraies, et a voir tout comportement immoral
comme contre-nature, voire «inhumain». Mais analyser l'histoire de ces
convictions morales permet de mettre de coté la question de la justification et
de pratiquer une sorte d'auto-anthropologie salutaire. Le glissement
interrogatif généré par la généalogie fait passer de « Pourquoi dois-je croire en
X ?» a « Pourquoi crois-je X ? » et peut révéler des convictions morales vides
de toute raison justifiable. Plus loin, un tel questionnement peut révéler que
certaines valeurs morales reposent sur des justifications qui, historiquement
toujours, n'ont plus lieu d'étre, et la généalogie, ici, permet une réévaluation
critique de ces valeurs. Certaines de nos valeurs ont perduré parce qu'elles
étaient utiles ou efficaces, mais la majorité de nos valeurs morales actuelles,
comme le montre 'analyse nietzschéenne, existe encore non pas parce qu'elles
ont ou ont eu une quelconque utilité, mais parce qu'elles ont servi les intéréts
des groupes qui avaient ou ont la possibilité de les disséminer, quasiment
toujours au détriment d'autres. Non seulement la morale est une morale du

troupeau, mais d'un troupeau n'imaginant pas un seul instant avoir la

404



possibilité de partager son pré carré et voyant la coexistence de divers

troupeaux comme une menace mortelle pour ce méme pré.

I11.3.3 Xénophobie et idéocentrisme : la possibilité pluraliste

Laltruisme est un trait répandu dans l'espece humaine. La xénophobie
(parochialism ou « esprit de chapelle »), définie comme lhostilité envers les
personnes n’appartenant pas a son groupe, son ethnie ou sa race, est
¢galement. Pourtant, ces deux traits ne paraissent pas tellement adaptatifs a
Péchelle de I’évolution. En sacrifiant son intérét, voire sa vie, au groupe, un
individu altruiste semble avoir une moindre probabilité de transmettre ses
genes qu’un autre moins altruiste (y compris les genes de Daltruisme, donc).
En entrant volontiers en conflit avec des individus ou des groupes différents,
I'individu xénophobe risque lui aussi de souffrir d’'une mortalité plus élevée,
donc d’une fertilité moins abondante. Au premier abord, I’humanité gagnerait
donc a étre plutot égoiste et xénophile. Mais cela ne semble pas vraiment le

cas.

Jung-Kyo Choi et Samuel Bowles ont récemment développé un modele
informatique de l'altruisme et de la xénophobie dans les groupes humains, en
simulant ce que lon sait aujourd’hui des conditions de vie de lage
paléolithique ou s’est tenue 'essentiel de I’évolution humaine (Choi et Bowles
2007) et ou s’est donc forgé ce qui fait encore le substrat du comportement de

I'Homo sapiens moderne. Ce modéle montre notamment que ni l'altruisme ni

405



la xénophobie n’ont de fortes probabilités d’émerger et de se consolider
comme traits héritables lorsqu’ils sont pris isolément, mais que la
configuration particulicre de laltruisme xénophobe (parochial altruism)
semble en revanche bénéfique aux individus dans les groupes ou elle domine.
En situation de conflit intergroupe, un exces d’égoisme ou de xénophilie se
révele inadapté a la longue, ce qui favorise les individus adhérant le mieux a

leur groupe tout en discréditant le groupe adverse.

Ce méme theme avait donné lieu en 2006, dans Nazure cette fois, a un papier
tres commenté d’Helen Bernhard, Urs Fischbacher et Ernst Fehr. Les
chercheurs s’étaient ici penchés sur deux groupes de Papouasie Nouvelle-
Guinée, les Wolimbka et les Ngenika, vivant en voisin dans les terres
occidentales et montagneuses de la région. Les plus anciens de chaque groupe
ne se souviennent pas d’un conflit, méme si le voisinage ne donne notamment
pas lieu a des échanges de cadeaux ou de biens. Les Wolimbka et les Ngenika
peuvent donc décrits comme des groupes non-hostiles ou neutres au moment
de Texpérience. En l'absence d’institutions centralisées, la vie sociale de ces

groupes est largement régulée par des normes collectives traditionnelles.

Ici, 195 membres de ces groupes, agés de 17 a 60 ans, ont participé a un jeu
mettant en scene trois parties A, B et C. A dispose de 10 Kina (équivalent du
revenu d’une journée), B le récipiendaire n’a rien au début du jeu, C, le tiers,
recoit 5 Kina. On demande au joueur A de partager ce qu’il veut de ses Kina

avec B (de 0 a 10, donc). Puis, on demande au joueur C de juger ce partage, et

406



de punir éventuellement le joueur A en dépendant 0, 1 ou 2 Kina pour cette
punition. Chaque Kina dépensé par C prive de 3 Kina le joueur A. Le but de
ce jeu est donc de voir comment un tiers juge le partage d’un bien entre deux
autres personnes ; mais bien sur, les joueurs A, B et C n’ont pas été toujours
choisis dans la méme ethnie, les quatre possibilités d’appartenance ayant été
testées dans 064 séances de jeu. Le résultat a confirmé TI’hypothese de
altruisme xénophobe : les joueurs étaient d’autant plus égalitaires que des
membres de leurs groupes étaient concernés (punition du joueur A s’il ne
partage pas avec un joueur B de son méme groupe) ; d’autant plus indifférents
que le partage concernait deux individus d’ethnies différentes ; d’autant plus
séveres dans la punition qu'un membre de leur groupe avait été 1ésé, que
Porigine de cette « injustice » soit le fait d’'un membre de leur groupe ou de

l'autre groupe.

Ces deux recherches récentes sur laltruisme xénophobe confirment une
multitude de travaux plus anciens sur la tendance innée de ’humanité a se
diviser en camp (« nous et eux ») ainsi qu’a développer des stratégies plutot
égalitaires et altruistes au sein d’un groupe, mais hiérarchisantes et
conflictuelles vis-a-vis d’un autre groupe. Cette propension s’accompagne
d’une sensibilité du cerveau humain a [lidentification collective et 2a
Iendoctrinement, c’est-a-dire d’une porosité aux symboles et aux discours
permettant la division en groupes plus ou moins conflictuels (pour une

synthese, voir par exemple Eibl-Eibesfeldt et Kemp Salter 1998).

407



Si P’humanité a quitté depuis longtemps le stade de son évolution ou elle vivait
en petits groupes homogenes de 100 a 200 personnes pour fonder de grandes
sociétés plus ou moins hétérogenes, si 'éducation moderne nous enseigne
plutot qu’il est bon de respecter les autres quelles que soient leurs origines et
leurs convictions, il serait difficile de nier que les dispositifs plus anciens de
notre vie cérébrale et sociale ont persisté. On ouvre le journal pour apprendre
que deux bandes de jeunes gens s’affrontent depuis des mois pour la
possession symbolique d’un carré de béton et pour divers « manques de
respect » supposés des uns envers les autres. Quelques pages plus loin, on
apprend qu’une superpuissance a la pointe de la rationalité technologique
divise encore le monde en axe du bien et axe du mal, en réponse a un
terrorisme lui-méme bien adapté aux réseaux hypermodernes et jugeant utile
de supprimer réguliecrement des dizaines, des centaines ou des milliers de vies

pour une cause collective.

Entre ces deux extrémes, la vie quotidienne offre le reflet atténué de la méme
disposition d’esprit. On croise chaque jour des gens qui possedent de solides
convictions morales, idéologiques ou religieuses, qui recherchent d’autres gens
partageant les mémes convictions, qui voient d’un ceil méfiant ou carrément
hostile toutes les personnes ne partageant pas ces convictions, ou semblant
vaguement les menacer. On aimerait y voir un simple résidu de bétise et
d’intolérance ; mais le phénomene est tellement répandu, et parfois défendu

par des gens fort intelligents, qu’il signale autre chose qu’un vestige des temps

408



anciens. Un tel comportement ne releve pas seulement de Daltruisme
xénophobe, terme assez adapté pour décrire le comportement des petits
groupes ayant progressivement défini 'espéce Homo sapiens, mais de ce qu'on
pourrait appeler, au sens large l'idéocentrisme : a savoir la croyance dans
P'universalité de ses représentations (de soi, des autres) et I'incapacité plus ou

moins marquée a accepter des représentations différentes.

Si, par hasard, les arrangements de ses genes et de son éducation n'ont pas fait
naitre ni devenir un individu idéocentrisme (c'est par exemple, mon cas), il
éprouvera certainement un grand désarroi a constater combien I'idéocentrisme
est répandu dans son entourage, dans son époque, dans son espece — désarroi
se manifestant sous forme d’impuissance, de mépris, de distance, mais aussi
souvent de détresse car les idéocentristes ont cette particularité de ne pas
laisser autrui penser et pratiquer ce quil veut, et ils mettent d’autant plus
d’ardeur a vouloir changer autrui qu’ils ont en eux la force propre a toute

croyance d’avoir raison.

Mais un tel désarroi n’est pas si justifié tant que d’autres pratiqueront le grand
jeu de la vie avec les mémes regles que lui, ou au moins des regles similaires.
Inventer des jeux d’existence sortant de la regle commune et ancestrale du
primate altruiste xénophobe ou idéocentriste satisfait, c’est un peu plus qu’une
consolation — c’est aussi un projet, des milliers de projets en devenir et la

possibilité, enfin, d'un espace social pluraliste et pacifique.

409



Conclusion :
De 1'évolution de 1a morale a 1'évolution morale ?

Longtemps, il a été admis que I'espece humaine telle que nous la connaissons
(Homo sapiens) n’a presque pas évolué depuis sa naissance africaine voici 200
000 ans, qu'elle présente une tres faible diversité génétique interne, que la
naissance de la culture a ralenti, voire annulé les effets de la nature, c’est-a-dire

I’évolution par sélection naturelle et sexuelle.

Mais les progres de la génomique sont en train de dynamiter ce discours
rassurant de l'unité et de la fixité humaines. Jusqu’a récemment, on ne pouvait
examiner que certains genes-candidats sur des nombres restreints d’individus.
La bio-informatique permet désormais la lecture rapide de millions de paires
de bases formant nos genes, et cela chez des centaines d’individus. On peut
comparer ces génomes entre eux, ou bien encore les comparer a ceux des
autres especes de primates. Dans cet exercice, on recherche les traces d’une
sélection positive, c’est-a-dire d’une évolution des genes n’étant pas due au
seul hasard (la dérive génétique), mais a la pression du milieu (la sélection des
mutations favorables et l'adaptation des individus). Il existe pour cela
différentes méthodes statistiques, selon I'époque ou les mutations génétique
sont survenues (Sabeti 2000). Deux travaux en particulier viennent de montrer
qu'un grand nombre de génes ont connu une sélection positive récente chez

Homo sapiens.

410



Des chercheurs de I'unité de génétique évolutive humaine (CNRS), dirigée par
Lluis Quintana-Murci a Ilnstitut Pasteur, ont analysé chez 210 individus
représentatifs des différentes populations plus de 2,8 millions de marqueurs
polymorphes du génome humain. Résultat : au moins 582 genes ont subi une
forte pression sélective dans la période 60 000 — 10 000 ans BP (before present).
C’est a cette époque que les populations humaines se sont réparties sur la
plancte et différenciées en ethnies. La fonction de tous ces genes n’est pas
encore connue. On sait que certains sont impliqués dans des différences
physiques (pigmentation de la peau, épaisseur des cheveux), que d’autres
interviennent dans les relations hote-pathogenes ou sont associés a des
maladies pour lesquelles le taux de prévalence peut varier entre les

populations, comme le diabete, 'obésité ou Phypertension.

Un travail similaire est paru un mois plus tot, cette fois dirigé par Harry
Harpending, paléo-anthropologue a I'Université de I'Utah (Salt Lake City,
Etats-Unis). 270 individus étaient cette fois concernés, choisis pour la diversité
de leurs ancétres européens, asiatiques ou africains. 3,9 millions de
polymorphismes simples (SNIPs) ont été analysés. Dans ce travail, les
biologistes ont identifi¢é 1800 genes ayant connu une évolution ces 100 000
dernieres années, ce qui représente 7% du génome humain environ. Mieux
encore, il semble que le rythme des sélection positives s’est accéléré au cours
des 40 000 dernicres années, et plus particulierement au cours des dix derniers

millénaires, c’est-a-dire lors de la sortie du dernier age glaciaire et la

411



sédentarisation de la majeure partie des populations humaines (graphique : pic
des wvariations alléliques dans les populations d’origine européenne et

africaine).

De nombreuses autres études sont en coutrs, notamment autour du
projet HapMap™ visant a cartographier avec précision la diversité génétique de
I'espece humaine. On n’a donc pas fini d’entendre parler de ces alleles plus ou
moins fréquents selon les populations, c'est-a-dire de ces infimes variations
ayant abouti a l'extraordinaire diversité de l'espece humaine en l'espace de 10
000 générations. Et a terme, le processus d’analyse s’affinera encore, c’est-a-
dire que les banques de bio-informatique pourront extraire les variations les
plus rares, présentes dans certains génotypes familiaux et individuels
seulement. Et il y a toutes les chances que ces analyses futures nous disent
encore bien plus précisément d'ou viennent et ou peuvent aller nos sentiments

et nos COl’l’lpOI‘tCmCﬁtS moraux.

Mais si on peut trés bien faire ’hypothese, avec Geoffrey Miller” (2001) que la
psychologie évolutionnaire n’est qu’en fait (et pas plus) quune étude de la
«morale du troupeau» en ce qu'elle tend a expliquer biologiquement des
comportements tels que la prudence, 'humilité, le remords, la dépendance,

I’équité ou encore la soumission aux normes sociales, il n’en demeure pas que

92 http://hapmap.ncbi.nlm.nih.gov/

93 Ce dernier n’hésite d’ailleurs pas a rendre un hommage a Nietzsche en ces termes : « Si nous pensons trouver une
fonction évolutionnaire au gott esthétique, alors elle est tout ce qu’il y a de plus ‘intéressé’ ; et si nous pouvions trouver
une telle fonction a tous les gofits, alors nous verrions bien que la beauté idéale de Kant n’est qu’au fond le produit
d’une imagination de célibataire...Si vous recherchez un philosophe qui comprenne réellement ce que sont les fonctions
biologiques de la beauté, alors lisez Nietzsche. »

412


http://hapmap.ncbi.nlm.nih.gov/

la philosophie nietzschéenne et général et la Généalogie de la Morale en
particulier nous fournissent 'exemple d'une étude similaire, mais axée cette
fois-ci sur ces « autres valeurs » qui sont la bravoure, la beauté, la capacité, la
tertilité, la force, la fierté, le commandement, le stoicisme, ’héroisme, la joie, la
grace et la création de normes sociales. Cest ainsi que Iétude nietzschéenne
des origines de la morale peut s’identifier a une quéte biologique sur les
besoins mémes de la vie organique ou l'exces et la luxuriance de certaines
vertus révelent pour Nietzsche la réussite (et a contrario 'échec) de certaines

physiologies.

Mais le probleme demeure : toutes ces « nouvelles » valeurs n'en sont pas
moins dénuées de calcifications évolutives, de scories de temps qui n'existent
plus, ou dont on peu désirer la disparition rapide - les temps ou le territoire, le
pouvoir, la domination et la violence étaient de « bonnes» valeurs, des
concepts utiles a la survie et a la reproduction des individus. Car I’homme a
vécu l'essentiel de son évolution, quelques centaines de milliers de générations,
dans de petites tribus ne devant pas excéder 150 a 200 individus. C’est la que
son cerveau a ¢té faconné. Le voila plongé depuis peu (a Péchelle de
I’évolution) dans des sociétés de plusieurs dizaines de millions de personnes.
Le probléme est que ce qui était valable pour la petite horde primitive ne lest
généralement plus pour la grande socié¢té complexe. En termes de morale,
I'idée que tous les individus doivent partager la morale du groupe a été forgée
a I'époque de la horde, sur la base d’une forte proximité génétique et d’un

intérét commun immédiat (vu la rareté ou I'imprévisibilité des ressources et la

413



violence intergroupes). Mais cette idée n’a plus de sens dans une société
complexe, ou il n’y a plus de proximité génétique particulicre entre deux
voisins, ou beaucoup intéréts matériels ou symboliques n’ont rien de commun,
ou une paix et une abondance relatives ne créent plus de pression forte sur les
comportements. Malgré cela, vous en trouverez beaucoup qui raisonnent
encore comme si vous étiez membres de leur horde, qui ne comprennent pas
votre indifférence a leur morale particuliere, qui voudraient voir cette morale
personnelle devenir celle de toute la société. Méme les esprits supposés
éclairés comme les philosophes manquent fréquemment de ce recul minimal
sur I'évolution des conditions d'existence et leur décalage croissant avec notre

ancien environnement adaptatif.

De ce que le sens moral est inné chez la plupart des hommes et trouve son
origine dans I’évolution, certains esperent déduire l'existence d’une « morale
naturelle » s'imposant a tous, une version mise a jour du vieux « droit naturel »
qui occupait les penseurs anciens et classiques. Mais c’est une méprise sur ce
que nous enseigne la théorie de I’évolution appliquée a la morale. Si le sens
moral fut adaptatif, c’est qu’il remplissait chez nos ancétres du Paléolithique
un certain nombre de fonctions ayant une valeur de survie et de reproduction,
par exemple faire des enfants, les aider a grandir, obéir pour éviter le conflit,
ne pas voler pour soi les biens du groupe, etc. En cela, la morale n’a rien a voir
avec la vérité : des préceptes moraux peuvent étre faux, 'important est qu’ils
solent efficaces pour la fitness de l'individu et du groupe, et que nous soyons

programmés pour y adhérer. En dévoilant cette généalogie de la morale, la

414



conclusion darwinienne rejoint la conclusion nietzschéenne : le fondement de
la morale n’est pas moral en dernier ressort, c'est un simple instrument de
cohésion du groupe, et cet instrument peut étre exploité le cas échéant pour

assurer la domination d’une caste sur le groupe, d'un groupe sur un individu.

Ce n'est donc pas tant la psychologie évolutionnaire (ou tout autre discipline)
qui est une étude de la morale du troupeau, mais toute morale qui est une
morale du troupeau : un ensemble de régles, pour la plupart fondées sur des
réactions innées et inconscientes, faites par et pour le groupe et cherchant a
pallier les lacunes de l'individu, quitte a l'écraser tout entier. Pour Frans de
aa citan ward O. Wilson, la biologie nous tient « en laisse » e
Waal (2005), citant Edward O. Wilson, la biolog tient 1 t
permet de nous ¢loigner de nous-méme qu'avec parcimonie. C'est peut-étre
ans les sentiments et les comportements moraux que la trace du collier est la
dans 1 timents et | t t que la t du collier est 1
plus profonde, que la livre de chair laisse sa plaie la plus béante et vise a ce que

nous n'oublions jamais quel petit singe apeuré sommeille au fond de nous.

415



Bibliographie

1 - (Euvres de Nietzsche :
> Editions allemandes

>> KGW : E Nietzsche Werke. Kritische Gesamtansgabe, hrsg. von G. Colli und M. Montinari, de
Gruyter, Berlin 1967 ss., weitergef. von W. Miller-Lauter u. K. Pestalozzi : section I : Ecrits de jeunesse ; section
II': Ecrits philologiques ; sections 11I-VIII : (Euvres et fragments posthumes

section I : Ecrits de jeunesse :
Abt. I, Bd. 1 Nachgelassene Aufzeichnungen. Anfang 1852-Sommer 1858. Hg. von Johann Figl. Bearbeitet von Johann
Figl unter Mitarbeit von Hans Gerald Hodl. (1995)
Abt. I, Bd. 2 Nachgelassene Aufzeichnungen. Herbst 1858-Herbst 1862 Hg. von Johann Figl. Bearbeitet von Hans
Gerald Hold unter Mitarbeit von Ingo W. Rath. (2000)
Abt. I, Bd 3 Nachgelassene Aufzeichnungen (Herbst 1862 - Sommer 1864). Hg, von Johann Figl und Hans Gerald Hodl.
Bearbeitet von Hans Gerald Hédl und Ingo W. Rath (2006).
Abt. I, Bd. 4 Nachgelassene Aufzeichnungen. Herbst 1864-Friibjabr 1568. Hg. von Johann Figl. Bearbeitet von Ingo W.
Rath. (1999)
Abt. I, Bd 5 Nachgelassene Aufzeichnungen. Friibjabhr 1868 - Herbst 1869. Hg. von Johann Figl, Katherina Glau, und
Glenn W. Most. Bearbeitet von Katherina Glau (2003).

section II : Ecrits philologiques :
Abt. 11, Bd. 1 Philologische Schriften (1867-1873). Hg. von Colli-Montinari. Bearbeitet von Fritz Bornmann und
Mario Carpitella. (1982)
Abt. 1T, Bd. 2 Vorlesungsanfzeichnungen (S8 1869-WS 1869/ 70) Anbang: Nachschriften von Vorlesungen Nietzsches. Hg.
von Fritz Bornmann. Bearbeitet von Fritz Bornmann und Mario Carpitella. (1993)
Abt. 11, Bd. 3 Vorlesungsanfzeichnungen (S8 1870-58 1871). Hg. von Fritz Bornmann. Bearbeitet von Fritz
Bornmann und Matio Carpitella. (1993)
Abt. 11, Bd. 4 Vorlesungsanfzeichnungen (WS 1871/ 72-WS 1874/ 75). Hg. von Fritz Bornmann. Bearbeitet von Fritz
Bornmann und Mario Carpitella. (1995)
Abt. 11, Bd. 5 Vorlesungsanfzeichnungen (WS 1874/ 75-WS 1878/79). Hg. von Fritz Bornmann. Bearbeitet von Fritz
Bornmann und Mario Carpitella. (1995)

sections III-VIII : (Euvres et fragments posthumes :
Abt. 1L, Bd. 1 Die Geburt der Tragidie. Unzeitgemafse Betrachtungen I - 111 (1872 -1874). Hg, von Colli-Montinati.
(1972)
Abt. 111, Bd. 2 Nachgelassene Schriften 1870-1873. Hg. von Colli-Montinari. (1973)
Abt. 111, Bd. 3 Nachgelassene Fragmente Herbst 1869 bis Herbst 1872. Hg, von Colli-Montinari. (1978)
Abt. 11, Bd. 4 Nachgelassene Fragmente Sommer 1872 bis Ende 1874. Hg. von Colli-Montinari. (1978)
Abt. II1, Bd. 5/1 Nachbericht zur dritten Abteilung. Kritischer Apparat: G'T, UB I-11I und Nachgelassene Schriften 1870-
1873. Hg, von Wolfram Groddeck und Michael Kohlenbach unter Mitarbeit von Elisabeth Kuhn und Frank
Gétz. (1997).
Abt. 111, Bd. 5/2 Nachbericht zur dritten Abteilung. Kritischer Apparat: Nachgelassene Fragmente Herbst 1869 bis Ende
1874. Beschreibung der Manuskripte und Erlauterungen. Hg. von Wolfram Groddeck und Michael Kohlenbach unter
Mitarbeit von Elisabeth Kuhn und Frank Gétz. (1997).

Abt. IV, Bd. 1 Richard Wagner in Bayreuth (Unzeitgemafse Betrachtungen I1), Nachgelassene Fragmente Anfang 1875 bis
Friibling 1876. Hg. von Colli-Montinari. (1967)

Abt. IV, Bd. 2 Menschliches Allzumenschliches I , Nachgelassene Fragmente 1876 bis Winter 1877-1878. Hg, von Colli-
Montinari. (1967)

Abt. IV, Bd. 3 Menschliches Allzumenschliches I1., Nachgelassene Fragmente Friibling 1878 bis November 1879. Hg. von
Colli-Montinari. (1967)

Abt. IV, Bd. 4 Nachbericht zur vierten Abteilung. UB 11/, MA I-1I, Nachgelassene Fragmente (1875-1879). Hg. von Colli-

416



Montinari. (1969)

Abt. V, Bd. 1 Morgenrithe, Nachgelassene Fragmente Anfang 1880 bis Friibling 1881. Hg, von Colli-Montinari. (1971)
Abt. V, Bd. 2 Idyllen aus Messina, Die fribliche Wissenschaft, Nachgelassene Fragmente Frithjabr 1881 bis Sommer 1882. Hg,
von Colli-Montinari. (1973)

Abt. V, Bd. 3 Nachbericht zum ersten Band der fiinften Abteilung. Morgenrithe, Hg. von Marie-Luise Haase. Bearbeitet
von Marie-Luise Haase und Michael Kohlenbachn unter Mitarbeit von Marco. Brusotti et al. Exl. von Marco
Brusotti und Frank Gé6tz (2003)

Abt. VI, Bd. 1 Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen (1883-1885). Hg, von Colli-Montinari (1968)
Abt. VI, Bd. 2 Jenseits von Gut und Bise, Zur Genealogie der Moral (1886-1887) Hg, von Colli-Montinari (1968)
Abt. VI, Bd. 3 Der Fall Wagner, Gotzen- Déammerung, Nachgelassene Schriften (August 1888-Anfang Januar 1889): Der
Antichrist, Ecce homo, Dionysos- Dithyramben, Nietzsche contra Wagner. Hg. von Colli-Montinari. (1969)

Abt. VI, Bd. 4 Nachbericht zum ersten Band der sechsten Abteilung: Z. Hg. von Marie-Luise Haase und Mazzino
Montinari.(1991)

Abt. V1L, Bd. 1 Nachgelassene Fragmente Juli 1882 bis Winter 1883-1884. Hg, von Colli-Montinari. (1977)

Abt. VII, Bd. 2 Nachgelassene Fragmente Friibjabr bis Herbst 1884. Hg. von Colli-Montinari. (1974)

Abt. VII, Bd. 3 Nachgelassene Fragmente Herbst 1884-Herbst 1885. Hg. von Colli-Montinari. (1974)

Abt. VII, Bd. 4/1 Nachbericht zur siebenten Abteilung. Erster Halbband: Nachgelassene Fragmente Juli 1882-Winter 1883-
1884. Hg, von Colli-Montinari unter Mitarbeit von Marie-Luise Haase. (1984)

Abt. VIL, Bd. 4/2 Nachbericht zur siebenten Abteilung. Zweiter Halbband: Nachgelassene Fragmente Friibjahr 1884-Herbst
1885. Hg. von Colli-Montinari unter Mitarbeit von Marie-Luise Haase. (1986)

Abt. VIII, Bd. 1 Nachgelassene Fragmente Herbst 1885 bis Herbst 1887. Hg, von Colli-Montinari. (1974)
Abt. VIIL, Bd. 2 Nachgelassene Fragmente Herbst 1887 bis Marz 1888. Hg, von Colli-Montinari. (1970)
Abt. VIII, Bd. 3 Nachgelassene Fragmente Anfang 1888 bis Anfang Jannar 1889. Hg. von Colli-Montinari.(1972)

section IX
Abteilung 9 : Der handschriftliche Nachlaf3 ab Frithjahr 1885 in differenzierter Transkription [9/1-3]

Band 1: Bd. 1. Notizheft N VII 1, Hg. von von Marie-Luise Haase und Michael Kohlenbach. Bearbeitet. von
Marie-Luise Haase, Michael Kohlenbach, Johannes Neininger et al. (2001)

Bd. 2. Notizheft N VII 2, Hg. von von Marie-Luise Haase und Michael Kohlenbach. Bearbeitet. von Marie-Luise
Haase, Michael Kohlenbach, Johannes Neininger et al. (2001)

Bd. 3. Notizheft N VII 3. Notizheft N VII 4, Hg. von von Marie-Luise Haase und Michael Kohlenbach.
Bearbeitet. von Marie-Luise Haase, Michael Kohlenbach, Johannes Neininger et al. (2001)

Abteilung 9: Der handschriftliche Nachlal3 ab Frihjahr 1885 in differenzierter Transkription nach Marie-Luise
Haase und Michael Kohlenbach [9/4ff]

Band 4 : Arbeitshefte W13 -WI14-WI15-WI16-W1I7. Hg von Marie-Luise Haase, und Martin Stingelin.
Bearbeitet von Nicolas Fuzesi,, Marie-Luise Haase, Thomas Riebe, Beat Rollin, René Stockmar, Jochen Strobel,
und Franziska Trenkle, unter Mitarbeit von Falko Heimer (2004)

Band 5 : Arbeitsheft W1 8. Hg. von Marie-Luise Haase, und Martin Stingelin. Bearbeitet von Marie-Luise Haase,
Thomas Riebe, Beat Réllin, René Stockmar, Jochen Strobel, und Franziska Trenkle, unter Mitarbeit von Falko
Heimer (2005)

Band 6 : Arbeitshefte W II 1 und W 1I 2. Hg. von Marie-Luise Haase, und Martin Stingelin. Bearbeitet von Marie-

Luise Haase, Bettina Reimers, Thomas Riebe, Beat Rollin, René Stockmar, und Franziska Trenkle, unter Mitarbeit
von Falko Heimer (2006)

Band 7 : Arbeitshefte W II 3 und W 1I 4. Hg. von Marie-Luise Haase, und Martin Stingelin. Bearbeitet von Matie-
Luise Haase, Thomas Riebe, Beat Rollin, René Stockmar, Franziska Trenkle, und Daniel Weilbrodt, unter

417



Mitarbeit von Karoline Weber (2008)

Band 8 : Arbeirsheft W II 5. Hg. von Marie-Luise Haase, und Martin Stingelin. Bearbeitet von Marie-Luise Haase,
Thomas Riebe, Beat Réllin, René Stockmar, Franziska Trenkle, und Daniel Weilibrodt, unter Mitarbeit von
Karoline Weber (2009)

>> KSA : Friedrich Nietzsche Samtliche Werke, fritische Studienansgabe, Minchen-Betlin-New
York, DTV-Walter de Gruyter, 1980 ; édition corrigée, 1988, rééd. 1999.

Band 1: Die Geburt der Tragidie.

UnzeitgemafSe Betrachtungen I-I1.

Nachgelassene Schriften 1870-1873.
Band 2: Menschlisches, Allzumenschlisches I und I1.
Band 3: Morgenrite.

Idyllen ans Messina.

Die frobliche Wissenschaft.
Band 4: Al sprach Zarathustra.
Band 5:  Jenseits von Gut und Bose.

Zur Genealogie der Moral.
Band 6: Der Fall Wagner.

Gotzen-Ddimmernng.

Der Antichrist.

Ecce Homo.

Dionysos-Dithyramben.

Nietzsche contra Wagner.
Band 7: Nachgelassene Fragmente 1869-1874.
Band 8 : Nachgelassene Fragmente 1875-1879.
Band 9: Nachgelassene Fragmente 15880-1882.
Band 10:  Nachgelassene Fragmente 1882-1884.
Band 11:  Nachgelassene Fragmente 1884-1885.
Band 12 Nachgelassene Fragmente 1885-1887.
Band 13:  Nachgelassene Fragmente 1887-1889.
Band 14 :  Einfiibrung - Kommentar zu Band 1-13.
Band 15:  Chronik zu Nietgsches Leben - Gesamtregister.

> Editions frangaises
>> Friedrich Nietzsche (Buvres philosophigues complétes, Paris, Gallimard, 1968-1997.

Tome I, 1977 :

La naissance de la tragédie.

Fragments posthumes 1869-1872.
Tome I*, 1975 :

Ecrits posthumes 1870-1873.
Tome IT*, 1990 :

Considérations inactuelles I et I1.

Fragments posthumes 1872-1874.
Tome IT** 1988 :

Considérations inactuelles 111 et IV

Fragments posthumes 1874-1876.
Tome III*, 1968, +ééd.1988 :

Humain, trop humain 1.

Fragments posthumes 1876-1878.
Tome III**, 1968, rééd. 1988 :

Humain, trop humain I1.

418



Fragments posthumes 1878-1879.
Tome IV, 1980 :

Aurore.

Fragments posthumes 1879-1881.
Tome V, édition revue, corrigée et augmentée, 1982 :

Le Gai Savoir.

Fragments posthumes 1881-1882.
Tome VI, 1971, rééd. 1989 :

Alinsi parlait Zarathoustra.
Tome VII, 1971, rééd. 1979 :

Par-dela bien et mal.

La généalogie de la morale.
Tome VIII*, 1974 :

Le cas Wagner.

Crépuscnle des idoles.

L' Antéchrist.

Ecce Homo.

Nietzsche contre Wagner.
Tome VIII** 1975 :

Dithyrambes de Dionysos.

Poémes et fragments poétiques posthumes (1882-1888).
Tome IX, 1997 :

Fragments posthumes Eté 188 2-printemps 1884.
Tome X, 1982 :

Fragments posthumes Printemps-antomne 1884.
Tome XI, 1982 :

Fragments posthumes Automnel 884-antomne 1885.
Tome XII, 1979 :

Fragments posthumes Automnel885-antomne 1887.
Tome XIII, 1976 :

Fragments posthumes Automnel887-mars 1888.
Tome X1V, 1977 :

Fragments posthumes Début1888-début janvier 1889.

>> Ainsi parlait Zarathoustra, traduction, introduction et notes de Georges-Arthur Goldschmidt,

Le Livre de Poche, 1972
>> Le gai savoir, traduction, introduction et notes de Patrick Wotling, Flammarion, 1997
>> Par-dela bien et mal, traduction, introduction et notes de Patrick Wotling, Flammarion, 2000
>> La généalogie de la morale, traduction, introduction et notes de Patrick Wotling, LGF, 2000
>> 1 e cas Wagner ; Crépuscule des idoles, traduction, introduction et notes d’Eric Blondel et Patrick

Wotling, Flammarion, 2005

2 - Correspondance de Nietzsche :

> Editions allemandes

>> KGB : Friedrich Nietzsche Briefiwechsel. Kritische Gesamtausgabe, Begriindet von Giorgio Colli
und Mazzino Montinari. Weitergeftihrt von Norbert Miller und Annemarie Pieper, Berlin-New York, Walter de
Gruyter, 1975 sq. :

Abteilung I
Abt. I, Bd. 1 Friedrich Nietzsche, Briefe : Juni 1850-September 1864. Briefe an Friedrich Nietzsche : Oktober
1849-September 1864. Hg. von Colli-Montinari, 1975.
Abt. I, Bd. 2 Friedrich Nietzsche, Briefe : September 1864-April 1869. Hg, von Colli-Montinari, 1975.
Abt. I, Bd. 3 Briefe an Friedrich Nietzsche : Oktober 1864-Mirz 1869. Hg. von Colli-Montinari, 1975.

419



Abt. I, Bd. 4 Nachbericht zur ersten Abteilung : Briefe von und an Friedrich Nietzsche Oktober 1849-April
1869. Hg, von Norbert Miller und J6rg Salaquarda. Bearb. v. Federico Gerratana und Renate Miiller-Buck unter
Mitarbeit von Helga Anania-Hess, Walter de Gruyter, Berlin-New York, 1993.

Abteilung I
Abt. 11, Bd. 1 Friedrich Nietzsche, Briefe : April 1869-Mai 1872. Hg. von Colli-Montinari, 1977.
Abt. 11, Bd. 2 Briefe an Nietzsche : April 1869-Mai 1872. Hg. von Colli-Montinari, 1977.
Abt. 11, Bd. 3 Friedrich Nietzsche, Briefe : Mai 1872-Dezember 1874. Hg, von Colli-Montinari, 1978.
Abt. 11, Bd. 4 Briefe an Nietzsche : Mai 1872-Dezember 1874. Hg. von Colli-Montinari, 1978.
Abt. 11, Bd. 5 Friedrich Nietzsche, Briefe : Januar 1875-Dezember 1879. Hg, von Colli-Montinari, 1980.

Abt. IT, Bd. 6/1 Briefe an Friedrich Nietzsche : Januar 1875-Dezember 1879. Erster Halbband. Hg. von Colli-
Montinari, 1980. [Lettres de janvier 1875 au 31 aott 1877]

Abt. II, Bd. 6/2 Briefe an Friedrich Nietzsche : Januar 1875-Dezember 1879. Zweiter Halbband, Hg. von Colli-
Montinari, 1980. [Lettres du 1¢ septembre 1877 au 31 décembre 1879]

Abt. II, Bd. 7/1 Nachbericht zur zweiten Abteilung, Erster Teilband. Briefe von und an Nietzsche April 1869-
Mai 1872. Hg. von Norbert Miller und J6rg Salaquarda. Bearb. v. Renate Miiller-Buck, Walter de Gruyter, Berlin,
New York, 1998.

Abt. II, Bd. 7/2 Nachbericht zur zweiten Abteilung, Zweiter Teilband Briefe von und an Nietzsche Mai 1872-
Dezember 1874. Hg, von Norbert Miller und Annemarie Pieper. Bearb. v. Andrea Bolliger, Stefan Brotbeck,
Kathrin Meyer, René Stockmar, Hubert Thiiring und Franzisca Trenkle, Walter de Gruyter, Berlin-New York,
2000.

Abt. II, Bd. 7/3,1 Nachbericht zut zweiten Abteilung. Dritter Teilband Briefe von und an Nietzsche Januar 1875-
Dezember 1879. Gesamtregister zur zweiten Abteilung. Erster Halbband. Hg, von Annemarie Pieper, Walter de
Gruyter, Berlin-New York, 2001.

Abt. II, Bd. 7/3,2 Nachbericht zutr zweiten Abteilung. Dritter Teilband Briefe von und an Nietzsche Januar 1875-
Dezember 1879. Gesamtregister zur zweiten Abteilung. Zweiter Halbband. Hg. von Annemarie Pieper, Walter de
Gruyter, Berlin-New York, 2001.

Abteilung III
Abt. 111, Bd. 1 Friedrich Nietzsche, Briefe : Januar 1880-Dezember 1884. Hg, von Colli-Montinari unter
Mitarbeit von Helga Anania-Hess, 1981.
Abt. III, Bd. 2 Briefe an Friedrich Nietzsche : Januar 1880-Dezember 1884. Hg. von Colli-Montinari unter
Mitarbeit von Helga Anania-Hess, 1981.
Abt. 111, Bd. 3 Friedrich Nietzsche, Briefe : Januar 1885-Dezember 1886. Hg, von Colli-Montinari unter
Mitarbeit von Helga Anania-Hess,1982.
Abt. 111, Bd. 4 Briefe an Friedrich Nietzsche : Januar 1885-Dezember 1886. Hg. von Colli-Montinari unter
Mitarbeit von Helga Anania-Hess, 1982.
Abt. II1, Bd. 5 Friedrich Nietzsche, Briefe : Januar 1887-Januar 1889. Hg. von Colli-Montinari unter Mitarbeit
von Helga Anania-Hess, 1984.
Abt. 111, Bd. 6 Briefe an Friedrich Nietzsche : Januar 1887-Januar 1889. Hg. von Colli-Montinari unter Mitarbeit
von Helga Anania-Hess, 1984.
Abt. IIT, Bd. 7/1 Nachbericht zur dritten Abteilung. Estter Teilband Briefe von und an Nietzsche Januar 1880-
Dezember 1884. Hg, von , Norbert Miller.
Abt. ITI, Bd. 7/2 Nachbericht zur dritten Abteilung. Zweiter Teilband Briefe von und an Friedrich Nietzsche
Januar 1885 - Dezember 1886, Hrsg. v. Norbert Miller, Bearb. v. Holger Schmid, 2004
Abt. IIT, Bd. 7/3,1 Nachbericht zur dritten Abteilung, Dritter Teilband Briefe von und an Nietzsche Januar 1887-
Januar 1889. Gesamtregister zur dritten Abteilung, Erster Halbband. Hg. von Renate Miller-Buck, 2004.
Abt. IIT, Bd. 7/3,1 Nachbericht zur dritten Abteilung, Dritter Teilband Briefe von und an Nietzsche Januar 1887-
Januar 1889. Gesamtregister zur dritten Abteilung, Zweiter Halbband. Hg, von Renate Miiller-Buck, 2004.

>> KSB : Friedrich Nietzsche. Samtliche Briefe. Kritische Studienansgabe, hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Motinati, dtv/de Gruyter, Minchen, Betlin-New York, 1986.

> Editions frangaises

420



>> Friedrich Nietzsche Correspondance , tomes 1, 2 et 3, Paris, Gallimard, 1986 pour les t. 1 et 2,
2008 pout le t. 3. (période allant de juin 1850 a décembre 1879).

>> [ ettres a Peter Gast , trad. Louise Servicen, rééd. Paris, Christian Bourgois, 1981.

>> Nietzsche, Rée, Salomé, Correspondance , trad. Jean Lacoste et Ole Hansen-Love, Paris, PUE,
1979.

>> Derniéres lettres, trad. C. Perret, Paris, Rivages, 1989.
Friedrich Nietzsche, Correspondance avec Malwida von Meysenbug, Trad. Ludovic Frere, Paris, Allia, 2005.

>> Nietzgsche. Lettres choisies, trad. M. de Launay, Paris, Gallimard, coll. Folio classiques, 2008.

3 - (Euvres de Darwin :
Edition anglaise : '¢dition de référence des ceuvres complétes de Charles Darwin a été entreprise par I'éditeur
anglais Pickering & Chatto, sous la direction de Paul H. Barrett (Michigan State University) et de R.B. Freeman
(University of London). Elle se compose de 29 volumes, publiés entre 1987 et 1990.

Volumes utilisés :

Volume 15 - The Origin of Species. [1re éd.] (1859)

Volume 16 - The Origin of Species. [6e éd.] (1876)

Volume 21 - The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex ; |2e éd.], avec un essai de T.H. Huxley (1877), Part
1.

Volume 22 - The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex ; [2e éd.] (1877), Part 2.

Editions francaises :

Darwin, Charles (1992), L’Origine des Espéces, Garnier-Flammarion
Darwin, Chatles (1999), La Filiation de I'Homme et la Sélection Liée an Sexe, Syllepse

Abréviations :

OS : L.'Origine des espéces
DH : I.a Descendance de I’homme et la sélection lice an sexe

Correspondance :

Darwin, Francis (Ed.), 1887, The Life and Letters of Charles Darwin : Including an Autobiographical Chapter, John
Murray

Carnets :
Barrett, Paul H., Gautrey, Peter ., Herbert, Sandra, Kohn, David, Smith, Sidney (Eds.), 1987, Charles Darwin's

Notebooks, 1836-1844 : Geology, Transmutation of Species, Metaphysical Enquiries, Ithaca, Cornell University Press pour
le British Museum (Natural History) ; Cambridge University Press

Autobiographie :

Barlow, Nora (Ed.), 1958, The Autobiography of Charles Darwin 1809-1882. With the original omissions restored, Collins
4 — Sources secondaires :

> Livres et chapitres :

Adorno, T. W. & Frenkel-Brunswik, E. & Levinson, D. J., & Sanford, R. N., 1950, The Authoritarian personality (1st
ed.), Harper & Row,

Alcock, John, 2001, The Triumph of Sociobiology, Oxford University Press

421



Alexander, Richard, 1987, The Biology of Moral Systems., Aldine

Andler, Charles, 1958 (1920), Nietzsche, sa vie et sa pensée, Gallimard

Ansell Pearson, Keith, 1997, 17roid Life: Perspectives on Nietzsche and the Transhuman Condition, Routledge
Appiah, K. A, 2008, Experiments in ethics. Harvard University Press

Arens, W.E, 1979, The Man-Eating Myth : Anthropology and Anthropophagy, Oxford University Press
Aronson, E.& Wilson, T. D., & Akert, R. M., 2007, Social psychology (6eme édition), Pearson Prentice Hall
Atran, S, 2002, In gods we trust. Oxford University Press

Ault, J. M. J., 2005, Spirit and flesh : Life in a fundamentalist Baptist church, Knopf

Axelrod, R., 1984, The evolution of cooperation, Basic Books

Babich, Babette E. & Cohen, Robert Sonné (Ed.), 1999, Nietzsche and the sciences, Boston Studies in the Philosophy
of Science, Kluwer Academic

Barash, D., 1979, The Wisperings Within. Harper and Row

Barkow, Jerome H. & Cosmides, Leda & Tooby, John (Eds.), 1992, The Adapted Mind : Evolutionary Psychology and
the Generation of Culture, Oxford University Press

Batson, C. D., 1991, The altruisn question : Toward a social-psychological answer, Lawrence Erlbaum Associates Inc
Baumeister, R. E,, & Bushman, B. J., 2008, Social psychology and human nature, Thomson/Wadsworth
Ben-Yehuda, N., 2001, Betrayals and treason : Violations of trust and loyalty, Westview Press

Benedict R., 1950 [1934]. Echantillons de civilisations, Gallimard, coll. Les essais

Bennett, W. J., 1993, The book of virtues : A treasury of great moral stories, Simon & Schuster,

Black, D., 1984, Toward a general theory of social control, Academic Press

Black, D., 1998, The Social Structure of Right and Wrong. Academic Press

Blondel, Eric, 19806, Nietzsche, le corps et la culture : la philosophie comme généalogie philologiqne, PUF

Bloom, P, 2004, Descartes' baby : How the science of child development explains what makes us human, Basic

Boehm, C., 1972, Montenegrin ethical values : An experiment in anthropological method. Ph.D. Dissertation,
Harvard University

Boehm, C., 1981, Parasitic selection and group selection : A study of conflict interference in rhesus and Japanese
macaque monkeys. in : Primate bebavior and sociobiology : Proceedings of the international congress of primatology, eds. A. B.

Chiarelli & R. S. Corruccini, Springer

Boehm, C., 1986, Blood revenge : The enactment and management of conflict in Montenegro and other tribal societies,
University of Pennsylvania Press

422



Boehm, C., 1994, Pacifying interventions at Arnhem zoo and Gombe. in : Chimpanzee cultures, eds. R. W.
Wrangham, W. C. McGrew, E. B. M. de Waal, & P. G. Heltne, Harvard University Press.

Boehm, C., 1997a, Egalitarian behavior and the evolution of political intelligence. in : Machiavellian intelligence, eds.
R. W. Byrne & A. Whiten, Cambridge University Press.

Boehm, C., 1999, Hierarchy in the forest : The evolution of egalitarian bebavior, Harvard University Press.

Boehm, C., 2004a, Explaining the prosocial side of moral communities. in : Evolution and ethics : Human morality in
biological and religions perspective, eds. P. Clayton & J. Schloss, Eerdmans

Boehm, C., 2004b, Large-game hunting and the evolution of human sociality. in : Origins and nature of sociality
among nonbuman and bhuman primates, eds. R. W. Sussman and A. R. Chapman, Aldine

Boesch, C. & Boesch-Achermann, H., 2000, The chimpanzees of the Tai forest : Behavioural ecology and evolution,
Oxford University Press

Bourguignon, E. and Greenbaum, L., 1973, Diversity and Homogeneity in World Societies. HRAF Press

Bourliere, F, 1961, Patterns of social grouping among wild primates. in : Social life of early man, ed. S. L.
Washburn, University of Chicago

Bowler, P, 1988. The Non-Darwinian Revolution, Johns Hopkins University Press
Boyd, R. & Richerson, PJ., 1985, Culture and the evolutionary process, University of Chicago Press

Boyd, R. & Richerson, PJ., 2005, Not by genes alone : How culture transformed human evolution, University of Chicago
Press

Boyer P, 2001 Religion explained : The evolutionary origins of religious thought, Basic

Boyer, P, & Ramble, C., 2001, Cognitive Templates for Religious Concepts: Cross-cultural Evidence for Recall
of Counter-Intuitive Representations, Cognitive Science, 25 , pp.535 -564

Brandt R., 1959, Ethical Theory, Prentice Hall

Briggs, J.L., 1970, Never in anger : Portrait of an Eskimo family, Harvard University Press

Brooks, A. C., 2006, Who really cares : The surprising truth about compassionate conservatism, Basic Books

Brown, D.E., 1991, Human universals, McGraw-Hill

Burch, E.S,, Jr., 2005, _Aliance and conflict : The world system of the Liupiag Eskimos, University of Nebraska Press
Burkert, W., 1972, Homo Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen, De Gruyter

Bushman, B. |., & Baumeister, R. F,, 1998, Threatened egotism, narcissism, self-esteem, and direct and displaced
aggression : Does self-love or self-hate lead to violence ? , Journal of Personality & Social Psychology, 75, pp.219-229

Buss, David M., 1994, The Evolution of Desire : Strategies of Human Mating, Basic Books
Campbell, D.T., 1981, Social morality norms as evidence of conflict between biological human nature and social

system requirements. in : Morality as a biological phenomenon : The presuppositions of sociobiological research, ed. G. Stent,
University of California Press

423



Campbell, D.T., 1983, The two distinct routes beyond kin selection to ultrasociality : Implications for the
humanities and social sciences. in : The nature of prosocial development : Interdisciplinary theories and strategies, ed. D.
Bridgeman, Academic Press

Campbell, D.T., 1988, Methodology and epistemology for social science : Selected papers, University of Chicago Press
Carrasco, D., 1999, City of Sacrifice : the Aztec Empire and the Role of 1 iolence in Civilization, Beacon Press

Carruthers, P, & Laurence, S., & Stich, S., 2000, The innate mind Volume 2 : Culture and cognition, Oxford University
Press

Casebeer, W., 2003, Natural Ethical Facts. MIT Press

Cashdan, E., 1989, Hunters and gatherers: economic behavior in bands. in S. Plattner (ed.), Economic Anthropology.
Stanford University Press

Chagnon N, 1992. Yanomamo, Harcourt Brace Jovanovich

Chagnon, N.A. & Irons, W,, eds., 1979, Ewvolutionary biology and human social behavior : An anthropological perspective,
Duxbury

Chaiken, S. & Giner-Sorolla, R., & Chen, S., 1996, Beyond accuracy : Defense and impression motives in
heuristic and systematic information processing , in P. M. Gollwitzer & J. A. Bargh (Eds.), The psychology of action :
Linking cognition and motivation to bebhavior, pp.553-578), Guilford

Chaiken, S., & Trope, Y. (Eds.), 1999, Dual process theories in social psychology, Guilford

Chance, M.R.A., 1961, The nature and special features of the instinctive social bond of primates. in : Social /ife of
early man, ed. S. L. Washburn, University of Chicago

Chappell, T. D. J., 2000, VValues and virtues : Aristotelianism in contemporary ethics, Oxford University Press

Chen, S., & Chaiken, S., 1999, The heuristic-systematic model in its broader context, in S. Chaiken & Y. Trope
(Eds.), Dual process theories in social psychology, pp.73-96, Guilford

Chomsky, N., 1988, Language and Problems of Knowledge. MIT Press

Christen, Yves (Ed.), 1982, Le¢ dossier Darwin : la sélection naturelle, l'engénisme, la sociobiologie, le darwinisme social,
Copernic

Christianson S.-A. & E. Engelberg, 1999, Organization of emotional memories , in Dalgleish T. & M. Power
(dir.), Handbook of Cognition and Emotion, Wiley

Christianson S.-A., 1992. The Handbook of Emotion and Memory. Research and theory, Lawrence Erlbaum Associates
Publishers

= 1997, On emotional stress and memory, in Payne D. & F. Conrad (dir.), Intersections in Basic and
Applied Memory Research, Lawrence Erlbaum Associates

Clark, A., 1999, Being there : Putting brain, body, and world together again, MIT Press
Clark, G., 2007, :A farewell to alms : a brief economic bistory of the world, Princeton University Press
Cleckley, H, 1955, The mask of sanity, Mosby

Clote, G. L. & Schwarz, N., & Conway, M., 1994, Affective causes and consequences of social information
processing , in R. S. Wyer & T. K. Srull (Eds.), Handbook of social cognition, Vol. 1, pp.323-417, Erlbaum

424



Cosmides, L., & Tooby, J., 1997, The modular nature of human intelligence , in A. B. Scheibel & J. W. Schopf
(Eds.), The origin and evolution of intelligence, pp.71-101, Jones and Bartlett

Cosmides, L., & Tooby, J., 2005, Neurocognitive Adaptations Designed for Social Exchange , in D. M. Buss
(Ed.), The handbook of evolutionary psychology, pp.584-627, John Wiley & Sons

Cowie, E, 1999, Whats Within? Nativism Reconsidered. Oxford University Press

Cox, Christopher, 1999, Nietzsche: Naturalisn and Interpretation, University of California Press
Crisp, R. (Ed.), 1996, How should one live? : essays on the virtues, Oxtord University Press
Cummins, DD., 1996, Evidence for deontic reasoning in 3- and 4-year olds. Menory

Daly, Martin & Wilson, Margo, 1983, Sex, Evolution and Behavior, Wadsworth

Damasio, Antonio R., 1995, L'Erreur de Descartes : la raison des émotions, Odile Jacob

Dawkins, R., 1976 (1989), The Selfish Gene, Oxford University Press

Dawkins, R., 2006, The God Delusion, Houghton Mifflin

de Waal, EB.M., 1982, Chimpanzee politics : Power and sex among apes, Harper and Row

— 1992, The chimpanzee's sense of social regularity. in : The sense of justice : Biological foundations of law, eds.
R. Masters & M. Gruter, Sage Publications

= 1996, Good natured : The origins of right and wrong in humans and other animals, Harvard University Press
= 20006, Primates and philosophers : How morality evolved, Princeton University Press

de Waal, EB.M. & Brosnan, S.F, 20006, Simple and complex reciprocity in primates in : Cooperation in primates and
bumans : Mechanisms and evolution, eds. P. Kappeler & C. P. van Schaik, Springer-Verlag

de Waal, EB.M. & Lanting, E, 1997, Bonobo : The forgotten ape, University of California Press

Debetz, G.I, 1961, The social life of early Paleolithic man as seen through the work of the Soviet
anthropologists. in : Social life of early man, ed. S. L. Washburn, University of Chicago

DeGusta, D, 1999, Fijian Cannibalism : Osteological Evidence from Navatu, Awmerican Journal of Physical
Anthropology, 110 : 215-41

Dennett, D. C., 1995, Darwin’s dangerous Idea, Evolution and the meaning of life, Touchtone

Dennett, D. C., 2000, Breaking the spell, Penguin

Dewey, J., 1922, Human Nature and Conduct : An Introduction to Social Psychology, Holt

Ditto, P. H. & Pizatrro, D. A., & Tannenbaum, D., 2009, Motivated moral reasoning , in D. M. Bartels & C. W.
Bauman, L. ] & Skitka & D. L. Medin (Eds.), The Psychology of Learning and Motivation, Vol. 50, pp.307-338,
Academic Press

Douglas, M., 1982, In the active voice, Rougledge

Dovidio, J. F. & Piliavin, J. A. & Gaertner, S. L. & Schroeder, D. A., &, R. D,, I11., 1991, The arousal : Cost-

reward model and the process of intervention : A review of the evidence , in M. S. Clark (Ed.), Prosocial Behavior,
pp.86-118,Sage Publications, Inc.

425



Dovidio, J. F & Piliavin, J. A. & Schroeder, D. A., & Penner, L, 20006, The social psychology of prosocial behavior,
Lawrence Etrlbaum Associates Publishers

Dovidio, J. I, 1984, Helping behavior and altruism : An empirical and conceptual overview , in Advances in
experimental social psychology, Vol. 17, pp.361-427), Academic Press

Downs, A., 1957, An Economic Theory of Democracy. Harper Collins Publishers

Dunbear, R., 1996, Grooming, Gossip, and the Evolution of Langnage, Harvard University Press

Dupté, John, 2003, Darwin’s Legacy : What Evolution Means Today, Oxford University Press

Durham, W.H., 1991, Coevolution : Genes, culture, and human diversity, Stanford University Press

Durkheim, Emile, 1968 (1912), Les formes élémentaires de la vie religiense. 1. systéme totémique en Anstralie, PUF

Dwryer, S., 2007, How good is the linguistic analogy ¢ in The Innate Mind : Volume 2 : Culture and Cognition, jan.
2007, pp.237-257, 21, Oxford Scholarship Online

Edel, M. & Edel, A., 2000, Anthropology and Ethics. Transaction Publishers

Edgerton, R.B., 1975, Deviance : A cross-cultural perspective, Cummings

Edgerton, RB., 1992, Sick Societies. The Free Press

Edwards, CP,, 1987, Culture and the construction of moral values: a comparative ethnography of moral
encounters in two cultural settings. in J. Kagan & S. Lamb (eds.), The Emergence of Morality in Young Children. The

University of Chicago Press

Eibl-Eibesfeldt 1., F. Kemp Salter (ed.), 1998, Indoctrinability, Ideology, and Warfare: Evolutionary Perspectives, Berghahn
Books

Eibl-Eibesfeldt, 1., 1970, Ethology : The biology of behavior, Holt, Rinehart and Winston
Eibl-Eibesfeldt, 1., 1971, Love and hate : On the natural history of basic behavior patterns. Methuen & Co
Ekman P. &R. Davidson (dit.), 1994. The Nature of Emotion, Oxford University Press

Ekman P, 1994, All emotions are basic , in Ekman P. & R. Davidson (dir.), 1994, The Nature of Emotion
pp-15-19, Oxford U.P.

Elias N., 2006 [1939]. La Cipilisation des maunrs, Presses Pocket, coll. Agora
Estioko-Griffin, A.A. & Griffin, P.B., 1984, Women hunters : The implications for Pleistocene prehistory and
contemporary ethnography. in : Women in Asia and the Pacific : Toward an east-west dialogue, ed. M. ]. Goodman,

University of Hawaii

Evans, William Edward, 2003, Nizetzsche and the Modern Dilemma: Educating for Biological and Cultural Survival, 1st
Books Library

Ewald, Oskar, 1909, “Darwin und Nietzsche” in Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 136, pp.159-79
Ezorsky, G., 1972, Philosophical Perspectives on Punishment. State University of New York Press

Fehr, E. & Henrich, J., 2003, in Hammerstein, P. (Ed.), Genetic and Cultural Evolution of Cooperation, MIT Press

426



Fessler, D.M.T., 1999, Toward an understanding of the universality of second order emotions. in : Beyond nature or
nurture : Biocultural approaches to the emotions, ed. A. Hinton, Cambridge University Press

Fessler, D.M.T., 2001, Emotions and cost/benefit assessment : The role of shame and self-esteem in risk taking.
in : Bounded rationality : The adaptive toolbox, eds. R. Selten & G. Gigerenzer, MIT Press

Fischer, K. Wi, & Tangney, J. P, 1995, Self-conscious emotions and the affect revolution : Framework and
overview , in J. P. Tangney & K. W. Fischer (Eds.), Se/f-conscious emotions : The psychology of shame, guilt, embarrassment,
and pride. Guilford

Fisher, R.A., 1930, The genetical theory of natural selection, Dover

Fiske, A. P, 1991, Structures of social life, Free Press

Fiske, A. P.,, 2004, Relational Models Theory 2.0. , in N. Haslam (Ed.), Relational models theory : A contemporary
overview, pp.3-25, Lawrence Erlbaum

Flack, J. C. & de Waal F. B. M., 2000, in L. D. Katz (Ed.), Evolutionary Origins of Morality, pp.1-29, Imprint
Academic

Fossey, D., 1983, Gorillas in the mist, Houghton-Miftlin

Fouts, R. with Mills, S.T., 1997, Next of kin : My conversations with chimpanzees, Avon Books
Frank, R., 1988, Passions within reason : The strategic role of the emotions, Norton

Fried, M.H., 1967, The evolution of political society, Random House

Fry, D.P, 2000, Conflict management in cross-cultural perspective. in : Natural conflict resolution, eds. F. Aureli & E
B. M. de Waal, University of California Press

Fry, D.P, 2005, The human potential for peace : An anthropological challenge to assumptions about war and violence, Oxford
University Press

Furnivall F. J. (dit.), 1869, Queene Elizabethes Achademy, A Booke of Precedence, Early English Text Society, N.
Tribner & Co

G. Ezotsky (ed.), Philosophical Perspectives on Punishment. State University of New York Press
Gallese, V. & Keysers, C. & Rizzolatti, G., 2004, A unifying view of the basis of social

Gallup, G.G,, Jt., 1979, Self-recognition in chimpanzees and man : A developmental and comparative perspective, Plenum
Press

Gayon, Jean, 1999, “Nietzsche and Darwin” in Maienschein, Jane, Ruse, Michael (Eds.), Biology and the Foundation of
Ethies, Cambridge Studies in Philosophy and Biology, pp.154-97

Gazzaniga, M. S., 1985, The Social Brain, Basic Books

Gazzaniga, M. S., 2008, Human : the science behind what makes us unigue, Ecco

Geary, David C., 1998, Male, Female : The Evolution of Human Sex Differences, American Psychological Association
Gemes, K., 2006, We Remain of Necessity Strangers to Ourselves: The Key Message of Nietzsche's Genealogy,

in C. Acampora (ed.), Nietzsche's On the Genealogy of Morals Critical Essays, New York, NY, Rowman &
Littlefield

427



Ghiselin, M.T., 1974, The economy of nature and the evolution of sex, University of California Press
Gibbard, A., 1990, Wise Choices, Apt Feelings. Harvard University Press

Gibbs, J. C., 2003, Moral development and reality : Beyond the theories of Kohlberg and Gibbs, Sage
Gigerenzer, G. , 2007, Gut feelings : The intelligence of the unconscious, Penguin

Gilbert, D. , 1999, What the mind's not , in S. Chaiken & Y. Trope (Eds.), Dual process theories in social psychology,
pp-3-11, Guilford

Gilbert, P. & Andrews, B, eds., 1998, Shame : Interpersonal behavior, psychopathology, and culture, Oxford University
Press

Gilbert, P. & McGuire, M.T., 1998, Shame, status, and social roles : Psychobiology and evolution. in : Shame :
Interpersonal bebavior, psychopathology, and culture, eds. P. Gilbert & B. Andrews, Oxford University Press

Gilligan, C., 1982, In a different voice : Psychological theory and women's development, Harvard University Press
Gilovich, T. & Keltner, D., & Nisbett, R. E., 2006, Social psychology, Norton

Gintis, H. & Bowles, S. & Boyd, R., & Fehr, E., 2005, Moral Sentiments and Material Interests : Origins,
Evidence, and Consequences, in H. Gintis & S. Bowles & R. Boyd & E. Fehr (Eds.), Moral sentiments and material
interests : The foundations of cooperation in economic life, pp.3-39, MIT Press

Glover, J., 2000, Humanity : A moral bistory of the twentieth century, Yale University Press

Goethals, G. R. & Messick, D. M., & Allison, S. T., 1991, The uniqueness bias : Studies of constructive social
comparison , in J. Suls & T. A. Wills (Eds.), Social comparison : Contemporary theory and research, pp.149-176, Erlbaum

Goodall, J., 1986, The chimpanzees of Gombe : Patterns of behavior, Belknap Press

Goodall, J., 1992, Unusual violence in the overthrow of an alpha male chimpanzee at Gombe. in : Topics in
primatology, volume 1 : Human origins, eds. T. Nishida, W. C. McGrew, P. Marler, M. Pickford, & F. B. M. de Waal,
University of Tokyo Press

Goody, |, 1983, The Development of the Family and Marriage in Eurgpe, Cambridge University Press

Gould, R.A., 1982, To have and have not : The ecology of sharing among hunter-gatherers. in : Resource managers :
North American and Australian hunter-gatherers, eds. N. M. Williams & E. S. Hunn, Westview Press Inc.

Greene, J., 2003, From neural “is” to moral “ought” : What are the moral implications of neuroscientific moral
psychology? Nature Reviews Nenroscience 4 pp.847-850

Greene, J. D., 2008, The secret joke of Kant's soul , in W. Sinnott-Armstrong (Ed.), Moral psychology, 1'ol. 2 : The

cognitive science of morality, MIT Press

Greene, J. D., 2009, The cognitive neuroscience of moral judgment , in M. Gazzaniga (Ed.), The cognitive
nenrosciences I/, MIT Press

Gruter, M. & Masters, R.D., eds., 1987, Ostracism : A social and biological phenomenon, Elsevier

428



Guthrie, R.D., 1984, Mosaics, allelochemics, and nutrients : An ecological theory of Late Pleistocene megafaunal
extinctions. in : Quaternary extinctions : A prebistoric revolution, eds. P. S. Martin & R. G. Klein, University of Arizona
Press

Guthrie, R.D., 1990, Late Pleistocene faunal revolution. in : Megafauna and man : Discovery of America’s heartland—
The mammoth site of hot springs, eds. L. D. Agenbroad, J. I. Mead, & L. W. Nelson, Northern Arizona University

Guthrie, S. E, 1993, Faces in the clouds, Oxtord University Press

Haas, Ludwig, 1932, Der Darwinismus bei Nietzsche, Université de Giessen.

Haidyt, J. & Joseph, C., 2007, The moral mind : How 5 sets of innate moral intuitions guide the development of
many culture-specific virtues, and perhaps even modules , in Carruthers P. & Laurence, S. & Stich S. (Eds.) The

Innate Mind : Foundations and the Future, Vol. 3, Oxford University Press

Haidyt, J., & Bjorklund, F, 2008, Social intuitionists answer six questions about morality , in W. Sinnott-
Armstrong (Ed.), Moral psychology, 1/ol. 2 : The cognitive science of morality, pp.181-217, MIT Press

Haidt, J., & Graham, J., 2009, Planet of the Durkheimians, where community, authority, and sacredness are
foundations of morality , in J. Jost & A. C. Kay & H. Thorisdottir (Eds.), Social and psychological bases of ideology and
systemt justification, pp.371-401, Oxford University Press

Haidyt, J., 2003, The moral emotions , in R. J. Davidson & K. R. Scherer & H. H. Goldsmith (Eds.), Handbook of
affective sciences, pp.852-870, Oxford University Press

Hallowell, A.L, 1955, Culture and experience, University of Pennsylvania Press

Hamilton William D., 1996, Narrow Roads of Gene Lands. Vol. 1 : The Evolution of Social Behavior, New
York, Freeman et McMillan Press.

Hamilton William D. ; 2001, Narrow Roads of Gene Lands. Vol. 2 : The Evolution of Sex, Oxford, Oxford
University Press.

Hammerstein, P.,, 2003, Why is reciprocity so rare in social animals ? , in P. Hammerstein (Ed.), Genetic and
cultural evolution of cooperation, pp.55-82, MIT Press

Hare, R. D., 1993, Without conscience, Pocket Books

Hare, R. M., 1981, Moral thinking : Its levels, method, and point, Oxford University Press

Harris, JR., 1998, The Nurture Assumption: Why children turn out the way they do. The Free Press

Harris, M., 1985, Good to Eat : Riddles of Food and Culture, Simon & Schuster

Harris, S., 2000, Letter to a Christian Nation, Knopf

Hart, CW.M. & Pilling, A.R., 1960, The Tiwi of Northern Australia, Holt, Rinehart and Winston

Hauser, M., 2006, Moral Minds : How Nature Designed our Universal Sense of Right and Wrong, HarperCollins
Hauser, M., Cushman, E, Young, L., Kang-Xing Jin, R. and Mikhail, J., 2007, A Dissociation Between Moral
Judgments and Justifications, Mind & Language, Volume 22, Number 1, February 2007, pp.1-21, 21, Blackwell

Publishing

Hauser, M.D., 2006, Moral minds : How nature designed our universal sense of right and wrong, Harper Collins

429



Haviland, ].B., 1977, Gossip, reputation, and knowledge in Zinacantan, University of Chicago Press

Henrich, J., Boyd, R., Bowles, S., Camerer, C., Fehr, E. & Gintis, H., 2001, Foundations of Human Sociality. Oxford
University Press

Henrich, N., & Henrich, J., 2007, Why bumans cooperate : A cultural and evolutionary explanation, Oxford University
Press

Herdt, G., 1981, The Sambia : Ritual and gender in New Guinea, Holt, Rinehart and Winston

Heuer E & D. Reisberg, 1992, Emotion, arousal, and memory for detail , in Christianson S.-A., 1992. The
Handbook of Emotion and Memory. Research and theory, Lawrence Erlbaum Associates Publishers

Hodge, Jonathan, Radick, Gregory (Eds), 2003, The Cambridge Companion to Darwin, Cambridge University Press

Hogg, M. A., 2010, Influence and leadership , in S. Fiske & D. Gilbert (Eds.), The Handbook of Social Psychology,
Seme édition, Wiley

Hohmann, G. & Fruth, B., 1996, Food sharing and status in unprovisioned bonobos. in : Food and the status quest,
eds. P. Wiessner & Wi Schiefenhével, Berghahn

Hume, David, 2007 (1739), Traité de la nature humaine, Livre 111 : De la Morale, Collection « Les classiques des
sciences sociales », http://classiques.uqac.ca/

Hunter, J. D., 1991, Culture wars : The struggle to define America, Basic Books

Hunter, J. D., 2000, The death of character : Moral education in an age without good and evil., Basic
James, W., 1950 (1890), The principles of psychology (Vol. II), Dover

Janz, C.P, 1984-1985, Nietzsche, biographie (3 vol.), Gallimard

Joyce, R., 2006, The evolution of morality, MIT Press

Kagan, ., 1984, The nature of the child, Basic Books

Kahan, D. M., 2005, The logic of reciprocity : Trust, collective action, and law , in H. Gintis, S. Bowles, R. Boyd
& E. Fehr (Eds.), Moral sentiments and material interests, pp.339-378, MIT Press

Kano, T., 1992, The last ape : Pygmy chimpanzee behavior and ecology, Stanford University Press
Kassin, S. M., Fein, S., & Markus, H. R., 2008, Socia/ psychology, Houghton Mifflin
Katz, 1.D., 2000, Ewvolutionary origins of morality : Cross-disciplinary perspectives, Imprint Academic

Kaufmann, Walter, 1974, Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist, Princeton University Press (Quatrieme
édition)

Keeley, L., 1996, War Before Civilization: The Myth of the Peaceful Savage. Oxtord University Press
Keeley, L.H., 1996, War before civilization, Oxford University Press
Kelly, R.C., 2000, Warless societies and the evolution of war, University of Michigan Press

Kelly, R.L., 1995, The foraging spectrum : Diversity in hunter-gatherer lifeways, Smithsonian

430



Kiehl, K.A., 2008, Without morals : The cognitive neuroscience of criminal psychopaths. in : Moral Psychology,
Vol 1 : The Evolution of Morality—.Adaptations and Innateness, ed. W. Sinnott-Armstrong, MIT Press

Killen, M., & Smetana, J. G., 2006, Handbook of mwral development, Exlbaum

Kinder, D. E., 1998, Opinion and action in the realm of politics , in D. Gilbert, S. Fiske & G. Lindzey (Eds.),
Handbook of social psychology, Oxtord University Press

Klein, R.G., 1999, The human career : Human biological and cultural origins, University of Chicago Press

Kluckhohn, C., 1953, Universal categories of culture. in : Anthropology today : An encyclopedic inventory, ed. A.
Kroeber, University of Chicago Press

Kohlberg, L., 1958, The development of modes of moral thinking and choice in the years 10 o 16, These de doctorat,
Université de Chicago

Kohlberg, L., 1969, Stage and sequence : The cognitive-developmental approach to socialization , in D. A.
Goslin (Ed.), Handbook of socialization theory and research, Rand McNally

Kohlberg, L., 1971, From is to ought : How to commit the naturalistic fallacy and get away with it in the study
of moral development , in T. Mischel (Ed.), Psychology and Genetic Epistemology, pp.151-235, Academic Press

Kohlberg, L., 1981, Justice and reversibility. in Kohlberg L., Essays on Moral Development, vol. 1. Harper & Row
Kohlberg, L., Levine, C., & Hewer, A., 1983, Moral stages : A current formulation and a response to critics, Karger

Krebs, D., 2005, The evolution of morality. in : The handbook of evolutionary psychology, ed. D. Buss, John Wiley &
Sons

Kuhn,D., 1991, The Skills of Argument, Cambridge University Press

Kurzban, R., & Aktipis, C. A., 2006, Modularity and the social mind : Why social psychologists should be less
self-ish , in M. Schaller, J. Simpson & D. Kenrick (Eds.), Evolution and social psychology, pp.39-54, Psychology Press

Lahr, M.M. & Foley, R.A., 2003, Demography, dispersal and human evolution in the last glacial period.

in : Neanderthals and modern humans in the enropean landscape during the last glaciation : Archaeological results of the stage 3
project, eds. T. H. van Andel & W. Davies, McDonald Institute for Archaeological Research Monographs
Lakoff, G., 1996, Moral politics : What conservatives know that liberals don't, University of Chicago Press

Lakoff, G., 2004, Don't think of an elephant : Know your values and frame the debate, Chelsea Green

Lakoft, G., 2008, The political mind, Viking

Latane, B., & Datley, J. M., 1970, The unresponsive bystander, Prentice Hall

Leary, M., 2004, The curse of the self : Self-awareness, egotism, and the guality of human life. Oxford University Press
Lee, R.B., 1979, The [Kung San : Men, women, and work in a foraging society, Cambridge University Press

Lee, R.G., & Wheeler, G, eds., 1997, The voice of shame : Silence and connection in psychotherapy, The Analytic Press
Lerner, J. S., & Tetlock, P. E., 2003, Bridging individual, interpersonal, and institutional approaches to judgment

and decision making : The impact of accountability on cognitive bias , in Schneider & Shanteau (Eds.), Emerging
perspectives on judgment and decision research, Cambridge University Press

431



LeVine, RA. & Campbell, DT., 1972, Ethnocentrism : Theories of conflict, ethnic attitudes, and group bebavior, Wiley
Levy, R.1., 1973, Tahitians : Mind and experience in the Society Islands, University of Chicago Press
Lewis, M., & Haviland, J. (Eds.), 1993, Handbook of emotions, Guilford Press

Lewis, M., 2000, Self-conscious emotions : embarrassment, pride, shame & guilt. in : Handbook of Emotions, eds.
M. Lewis & J. M. Haviland-Jones, Guilford Press

Lieberman, P, 1998, Eve spoke : Human language and human evolution, Norton

Lieberman, P, 2006, Toward an evolutionary biology of langnage, Harvard University Press

Lorenz, K., 1966, On aggression, Bantam

Lowe, J.J. & Walker, M.].C., 1984, Reconstructing quaternary environments, Longman

Lowenthal, D., 1986, The past is a foreign country, Cambridge University Press

Maclntyre, A, 1981, After virtue, University of Notre Dame Press

Margolis, H., 1987, Patterns, thinking, and cognition, University of Chicago Press

Maryanski, A. & Turner, J., 1992, The social cage, Stanford University Press

Masters, R. D. , 1989, The nature of politics, Yale University Press

Mayer, E., 1963, Animal species and evolution, Harvard University Press

Maynard Smith, J. & Szathmary, E., 1997, The Major Transitions in Evolution, Oxford University Press
Mayr, Ernst, 1982, The Growth of biological Thought : Diversity, Evolution and Inberitance, Harvard University Press
McAdams, D. P, 20006, The redemptive self : stories Americans live by, Oxford University Press

McCauley, R., Lawson, E.T., 2002, Bringing Ritual to Mind : Psychological Foundations of Cultual Forms, Cambridge
University Press

McDougall, W, 1998 (1908), An introduction to social psychology, John W. Luce

McGrew, W.C., 2004, The cultured chimpanzee : Reflections on cultural primatology, Cambridge University Press
McNeill, W. H., 1995, Keeping together in time : Dance and drill in human bistory, Harvard University Press
Mead, G.H., 1934, Mind, self, and society, University of Chicago Press

Meeks, W.A, 1993, The Origins of Christian Morality : The First Two Centuries,, Yale University Press
Merton, R. K., 1968, Social theory and social structure, Free Press

Mikhatil, J., Sorentino, C. & Spelke, E., 1998, Towards a universal moral grammar, in M. Gernsbacher & S. Derry
(eds.), Proceedings, Twentieth Annual Conference of the Cognitive Science Society. Lawrence Erlbaum & Associates

Miller, Geoftrey, 2001, The Mating Mind : How Sexual Choice Shaped the Evolution of Human Nature, Vintage

432



Mirsky, J., 1937, The Eskimo of Greenland. in : Cooperation and competition among primitive peoples, ed. M. Mead,
McGraw-Hill Book Company

Mithen, S.J., 1990, Thoughtful foragers : A study of prebistoric decision making, Cambridge University Press
Moles, Alistair, 1990, Nietzsche’s Philosophy of Nature and Cosmology, Peter Lang

Moore, G.E., 1903, Principia Ethica, http:/ /fair-use.org/g-e-moore/principia-ethica

Moore, Gregory, 2002, Nietzsche, Biology and Metaphor, Cambridge University Press

Moore, MS., 1987, The moral worth of retribution. in F .Schoeman (ed.), Responsibility, Character and the Emotions.
Cambridge University Press

Morgan, L.H., 1877, _Ancient society : Researches in the lines of human progress from savagery, throngh barbarism to
civilization, Henry Holt & Co

Miller-Lauter, Wolfgang, 1971, Nietzsche, seine Philosophie der Gegensdtze und die Gegensdtze seiner Philosophie, Walter de
Gruyter

— 1998, Physiologie de la volonté de puissance, Allia
= 1999, Nietzsche-Interpretationen 1 : Uber Werden und Wille ur Macht , De Gruyter
= 1999, Nietzsche-Interpretationen 11 : Uber Freibeit und Chaos, De Gruyter

Murdock G.P,, 1981, Atlas of World Cultures, University of Pittsburgh Press
Murdock, GP., 1949, Social Structure. Free Press

Murphy, GL., 2002, The Big Book of Concepts. MIT Press

Myers, D., 2008, Social psychology, McGraw-Hill

Nathanson, D.L., ed., 1987, The many faces of shame, Guilford Press

Nesse, R.M., 2001, Natural selection and the capacity for subjective commitment. in : Evolution and the capacity for
commitment, ed. R. M. Nesse, Russell Sage Press

Neuberg, S., S}}aller, M., & Kenrick, D., 2010, Evolution , in S. Fiske & D. Gilbert (Eds.), The Handbook of Social
Psychology, 5th Edition, Wiley

Newberg, a., & D’Aquili, E. & Rause, V., 2001, Why God Won't Go Away : Brain Science and the Biology of Belief,
Ballantine

Newcomb, T. M., 1943, Personality and social change : Attitude formation in a student community, Dryden
Nichols, S., 2004, Sentimental Rules: On the Natural Foundations of Moral Judgment., Oxford University Press

Nichols, S., 2005, Innateness and moral psychology. in P. Carruthers, S. Laurence & S. Stich (eds.), The lnnate
Mind: Structure and Content. Oxtord University Press

Nisbet, R. A., 1993 (1966), The sociological tradition, Transaction
Nisbett, R. E., & Cohen, D., 1996, Culture of honor : The psychology of violence in the South,Westview Press
Nishida, T., 1979, The social structure of chimpanzees of the Mahale mountains. in : The great apes, eds. D. A.

Hamburg & E. R. McCown, Benjamin Cummings

433


http://fair-use.org/g-e-moore/principia-ethica/

Nucci, LP, 2001, Education in the Moral Domain. Cambridge University Press. Parsons, T., 1952, The Social System.
The Free Press

Nussbaum, M. C., 1999, "Secret sewers of vice" : Disgust, bodies, and the law , in S. A. Bandes (Ed.), The
passions of law, pp.19-62, New York, University Press

Ogien, R., 1999, Le réalisme moral, PUF
— 2004, La philosophie morale, PUF
— 2004b, La panigue morale, Grasset
— 2007, L'éthigue anjourd'hui. Maximalistes et minimalistes, Gallimard

Otterbein, K.E,, 1986, The ultimate coercive sanction : A cross-cultural study of capital punishment, HRAF Press
Parsons, T., 1952, The Social System. The Free Press

Patterson, F & Linden, E., 1981, The education of Koko, Holt, Reinhart and Winston

Péristiany, |.G., ed., 1966, Honor and shame : The values of Mediterranean society, University of Chicago Press

Perkins, D. N., Farady, M., & Bushey, B., 1991, Everyday reasoning and the roots of intelligence , in J. E Voss, D.
N. Perkins & J. W. Segal (Eds.), Informal reasoning and education, pp.83-105, Exlbaum

Pickett, ST.A. & White, P.S., eds., 1985, The ecology of natural disturbance and patch dynamics, Academic Press
Piers, G. & Singer, M.B., 1971, Shame and guilt : A psychoanalytic and a cultural study, Norton

Pincofts, E. L., 1986, Quandaries and virtues : Against reductivism in ethics, University of Kansas

Pinker, S., 2002, The blank slate : The modern denial of human nature, Viking

Popper, Karl, 1981, La guéte inachevée, Calmann-Lévy
= 1990, A World of Propensities, Thoemmes Press, Bristol

Potts, R., 1996, Humanity’s descent : The consequences of ecological instability, Aldine de Gruyter
Press

Radin, P, 1927, Primitive man as philosgpher, Appleton

Reeves Sanday, P. , 1986, Divine Hunger : Cannibalism as a Cultural System, CambridgeUniversity Press, reproduit in
Explaining Value and Other Essays in Moral Philosophy. Clarendon Press

Richardson, John, 2004, Nietzsche’s new darwinism, Oxford University Press

Richerson, P. J. & Boyd, R., 2005 Noz by Genes Alone : How Culture Transformed Human Evolution, University of
Chicago Press

Richerson, P. J., & Boyd, R., 1998, The evolution of human ultra-sociality , in I. Eibl-Eibesfeldt & F. K. Salter
(Eds.), Indoctrinability, ideology, and warfare : Evolutionary perspectives, pp.71-95, Berghahn

Richerson, PJ., Bettinger, R.L., & Boyd, R., 2005, Evolution on a restless planet : Were environmental variability

and environmental change major drivers of human evolution? in : Handbook of evolution, vol. 2 : The evolution of
living systems (including hominids), eds. E. M. Wuketits & E J. Ayala, Wiley-VCH

434



Richter, Claire, 1911, Nietzsche et les théories biologiques contemporaines, Mercure de France

Richter, Raoul, 1913, “Nietzgsches Stellung zu Entwicklungslebre und Rassetheorie” in Essays, Meiners, pp.139-77
Ridley, M., 1996, The origins of virtue, Penguin

Robarcheck, CA. & Robarchek, CJ., 1992, Cultures of war and peace :a comparative study of Waorani and
Semai. in J. Silverberg & P. Gray (eds.), Aggression and Peacefulness in Humans and Other Primates. Oxford University
Press

Roberts, S., 1979, Order and Dispute. St. Martin’s Press

Rostand, Jean, 1947 (1982), Charles Darwin, Gallimard
= 1962, Aux frontiéres du surhumain, 10/18

Rozin P, Haidt J. & C. McCauley, 2000, Disgust, in Lewis M. & J. Havilland-Jones (dit.), Handbook of Emotions,
Guilford

Russell J., 1460. The Boke of Nurture, in Furnivall . (dir.), Early English Meals and Manners, N. Tribner & Co
Sabini, J., & Silver, M., 1982, Moralities of everyday life. Oxford University Press

Sahagun B. de, 1981, Forentine Codex : General history of the things of New Spain, trad. Anderson A. & C. Dibble,
tome II : The Ceremonies, School of American Research,

Savage-Rumbaugh, S. & Lewin, R., 1994, Kanzi : The ape at the brink of the human mind, John Wiley and Sons, Inc.
Schank, Gerd, 2000, “ ,Rasse’ und , Ziichtung’ bei Nietzsche, De Gruyter
Schelling, T. C. (Ed.), 1968, The life you save may be your own, The Brookings Institute

Schloss, J. & Clayton, P, eds., 2004, Ewvolution and ethics : Human morality in biological and religions perspective,
Eerdmans

Schrire, C., 1984, Present and past in hunter-gatherer studies, Academic Press

Schwartz, S. H., 1992, Universals in the content and structure of values , in M. P. Zanna (Ed.), Advances in
experimental social psychology, Vol. 25, pp.1-65, Academic Press, New York

Scott, JE, 1971, The Internalization of Norms. Prentice-Hall

Segerstrale, Ullica, 2000, Defenders of the Truth : the Sociobiology Debate, Oxford University Press

Service, E. R., 1975, Origin of the State and Civilization : The Process of Cultural Evolution, Norton

Sherer, K., 1997, The role of culture in emotion-antecedent appraisal. Journal of Personality and Social Psychology, 73
Sherif, M., 1936, The psychology of social norms, Harper

Sherif, M., Harvey, O. ., White, B. J., Hood, W., & Sherif, C., 1961, Intergroup conflict and cooperation : The Robbers
Cave experiment, University of Oklahoma Institute of Group Relations

Shweder, R. A., & Bourne, E., 1984, Does the concept of the person vary cross-culturally ? , in R. Shweder & R.
LeVine (Eds.), Culture theory, pp.158-199, Cambridge University Press

Shweder, R. A., 1990, Cultural psychology : What is it ? , in ]. W. Stigler, R. A. Shweder & G. Herdt (Eds.),

435



Cultural psychology : Essays on comparative human development, pp.1-43, Cambridge University Press

Shweder, R. A., Mahapatra, M., & Miller, J., 1987, Culture and moral development , in J. Kagan & S. Lamb
(Eds.), The emergence of morality in young children, pp.1-83, University of Chicago Press

Shweder, R. A., Much, N. C., Mahapatra, M., & Park, L., 1997, The "big three" of morality (autonomy,
community, and divinity), and the "big three" explanations of suffering , in A. Brandt & P. Rozin (Eds.), Morality
and health, pp.119-169, Routledge

Shweder, R., Mahapatra, M. & Miller, J., 1987, Culture and moral development. in J. Kagan & S. Lamb (eds.), The
Emergence of Morality in Young Children. The University of Chicago Press

Shweder, R., Much, N., Mahapatra, M. & Park, L., 1998, The "big three" of morality (autonomy, community, and
divinity), and the "big three" explanations of suffering, in A. Brandt & P. Rozin (ed.), Morality and Health.
Routledge

Singet, P., 1975, Animal Liberation : A New Ethics for our Treatment of Animals, New Yotk review/Random House
Singer, P, 1979, Practical ethics, Cambridge University Press

Skinner, B. E, 1938, The bebavior of organisms, Appleton-Century-Crofts

Smail, D. L., 2008, Deep history and the brain, University of California Press

Small, D. A., Loewenstein, G., & Slovic, P, 2007, Sympathy and callousness : The impact of deliberative thought
on donations to identifiable and statistical victims , Organizational Behavior and Human Decision Processes, 102,
pp.143-153

Small, Robin, 2001, Nietzsche in Context, Butlington

Smith, C. U. M., 1987, “‘Clever Beasts Who Invented Knowing: Nietgsches Evolutionary Biology of Knowledge’* in Biology
and Philosophy 2, Kluwer Academic, pp.65-91

Smith, E. & Medin, D., 1981, Categories and Concepts. Harvard University Press

Smith, E.A., 1981, The application of optimal foraging theory to the analysis of hunter-gatherer group size.

in : Hunter-gatherer foraging strategies : Ethnographic and archaeological analysis, eds. B. Winterhalder & E. A. Smith,
University of Chicago Press

Smith, E.A., 1988, Risk and uncertainty in the “original affluent society” : Evolutionary ecology of resource-
sharing and land tenure. in : Hunters and gatherers, vol. 1 : History, evolution, and social change, eds. T. Ingold, D. Riches,
& J. Woodburn, Berg

Smith, M. B., Bruner, J., & White, R. W., 1956, Opinions and Personality, Wiley

Sober, E. & Wilson, D.S., 1998, Unto others : The evolution and psychology of unselfish bebavior, Harvard University
Press

Sowell, T., 2002, A conflict of visions : The ideological origins of political struggles, Basic
Sperber, D., 1996, La Contagion des idées, Odile Jacob
Stanford, C.B., 1998a, Chimpanzee and red colobus : The ecology of predator and prey, Harvard University Press

Stanford, C.B., 1999, The hunting apes : Meat eating and the origins of human bebavior, Princeton University Press

436



Stanovich, K., 1999, Who is rational? 1 awrence Erlbaum
Stark, R., 1996, The Rise of Christianity : A Sociologist reconsiders History, Princeton University Press
Stenner, K., 2005, The authoritarian dynanic, Cambridge University Press

Stent, G.S., ed., 1981, Morality as a biological phenomenon : The presuppositions of sociobiological research, University of
California Press

Steward, J.H., 1938, Basin-platean aboriginal socigpolitical gronps. Smithsonian Institution Bureau of American
Ethnology Bulletin 120. Washington : United States Government Printing Office

Steward, J.H., 1955, Theory of culture change, University of Illinois Press

Stich, SP, 1993, Moral philosophy and mental representation. in M. Hechter, L. Nadel & R. Michod (eds.), The
Origin of Valnes. Aldine De Gruter

Stiegler, Barbara, 2001, Nizetzsche et la biologie, PUF

Strathern, A., 1977, Why is shame on the skin? in : The anthropology of the bod, ed. J. Blacking, Academic Press
Sumner, W. G., 1907, Folkways : A study of the sociological importance of usages, manners, customs, and morals, Ginn & Co
Taguieff, Pierre-André, 2001, Dx progres, Librio

Tajfel, H., & Turner, J. C., 1979, An integrative theory of intergroup conflict , in W. G. Austin & S. Worchel
(Eds.), The Social psychology of intergroup relations, pp.33-47, Brooks-Cole

Tanaka, J., 1980, The San hunter-gatherers of the Kalabari : A study in ecological anthropology, University of Tokyo Press
Tangney, J.P. & Dearing, R.L., 2002, Shame and Guilt, Guilford Press

Tangney, J.P. & Fischer, KW, eds., 1995, Self-conscions emotions : The psychology of shamswe, guilt, embarrassment, and pride,
Guilford Press

Tausend, Hermann, 1936, Das Problen: der Wissenschaft bei Nietzsche

Temetlin, M.K., 1975, Lucy : Growing up human : A chinpanzee daughter in a psychotherapist’s family, Science and
Behavior Books, Inc

Thaler, RH., 1992, The Winners’ Curse: Paradoxes and anomalies in economic life, The Free Press

Thomas, Robert Hinton, 1983, Nietzsche in German Politics and Society, 1890-1918, Manchester University Press
Thompson, Bert, 2003, The Origin of Species and Darwin’s Reference to the “Creator”, Apologetic Press

Tille, Alexander, 1895, Yon Darwin bis Nietzsche, C.G. Naumann

Tonnies, E, 2001 (1887), Community and civil society, Cambridge University Press

Tooby, J., Cosmides, L., & Barrett, H. C., 2005, Resolving the debate on innate ideas : Learnability constraints
and the evolved interpenetration of motivational and conceptual functions , in P. Carruthers, S. Laurence & S.

Stich (Eds.), The innate mind : Structure and contents, pp.305-337, Oxford University Press

Treggiari, S., 1993, Roman Marriage, Oxford University Press

437



Triandis, H. C., 1995, Individualism and collectivism, Westview

Trivers Robert, 2002, Natural Selection and Social Theory, Oxford, Oxford University Press.

Turchin, P., 2006, War and peace and war, Pi Press

Turiel, E., 1983, The Development of Social Knowledge: Morality and Convention, Cambridge University Press

Turiel, E., 2006, Thought, emotions, and social interactional processes in moral development , in M. Killen & .
G. Smetana (Eds.), Handbook of moral development, pp.7-35, Erlbaum

Turiel, E., 2006, Damon, W. (Ed.), Handbook of Child Psychology, 6eme édition, Wiley
Turnbull C., 1987 [1972]. Les Iks. Survivre par la cruanté : Nord-Onganda, Plon, coll. Terre humaine
Turnbull, C. M., 1961, The forest people, Natural History Press

Turner I, C.G, Turner, J.A., 1999, Man Corn : Cannibalism and V'iolence in the Prebistoric American Southwest,
University of Utah Press

Turner, J. & Maryanski, A., 2005, Incest : Origins of the taboo, Paradigm Publishers

Turnet, J.H., 2000, On the origins of human emotions : A sociological inguiry into the evolution of human affect, Stanford
University Press

von Firer-Haimendotf, C., 1967, Morals and merit : A study of values and social controls in South Asian societies,
University of Chicago Press

Waddington, C.H., 1960, The ethical animal, University of Chicago Press
Wallace, A.R., 1913, Social environment and moral progress, Cassell

Washburn, S.L. & Lancaster, ].B., 1968, The evolution of hunting. in : Man the hunter, eds. R. Lee & 1. DeVore,
Aldine

Washburn, S.L., ed., 1961, Social life of early man, University of Chicago
Wason, PK., 1994, The archacology of rank, Cambridge University Press

Weisfeld, G.E., 1999, Darwinian analysis of the emotion of pride/shame. in : The Darwinian heritage and sociobiology,
eds. J. M. G. van der Dennen, D. Smillie, & D. R. Wilson, Pracger Publishers/Greenwood Publishing Group, Inc

Westen, D., 2007, The political brain, Public Affairs
Westermarck, E.A., 1926, A short history of marriage, Macmillan

Whallon, R., 1989, Elements of cultural change in the Later Paleolithic. in : The buman revolution : Bebavioral and
biological perspectives on the origins of modern humans, vol. 1, eds. P. Mellars & C. Stringer, Edinburgh University Press

Whitehouse, H., 2000, Arguments and lcons : Divergent Modes of Religiosity, Oxford University Press

Wiessner, P., 1982, Risk, reciprocity and social influences on !Kung San economics. in : Po/itics and history in band
societies, eds. E. Leacock & R. B. Lee, Cambridge University Press

Wiessner, P., 1996, Leveling the hunter. in : Food and the status quest : An interdisciplinary perspective, eds. P. Wiessner
& W Schiefenhével, Berghahn Books

438



Williams, G. C., 1996, Adaptation and Natural Selection : A Critigue of Some Current Evolutionary Thought, Princeton
University Press

Wilson, D.S., 2002, Darwin’s Cathedral : Evolution, Religion, and the Nature of Society, University of Chicago Press

Wilson, DS., Wilczynski, C., Wells, A. & Weiser, L., 2000, Gossip and other aspects of language as group-level
adaptations. in C. Heyes & L. Huber (eds.), The Evolution of Cognition. MIT Press

Wilson, Edward. O., 1978, On Human Nature, Harvard University Press
= 1990, Success and dominance in ecosystems : The case of the social insects, Ecology Institute
= 2000 (1975), Sociobiology : The New Synthesis, Harvard University Press
= 2001, L’unicité du savoir : de la biologie a l'art, une méme connaissance, Robert Laffont
— 2003, L’avenir de la vie, Seuil

Wilson, T. D., 2002, Strangers to ourselves : Discovering the adaptive unconscions, Belknap Press
Wilson, T.D., Lindsey, S. & Schooler, T., 2000, A model of dual attitudes.

Winterhalder, B., 2001, Intragroup resource transfers : Comparative evidence, models, and implications for
human evolution. in : Meat-eating and human evolution, eds. C. B. Stanford & H. T. Bunn, Oxford University Press

Wobst, H.M., 1978, The archeo-ethnology of hunter-gatherers or the tyranny of the ethnographic record in
archaeology. American Antiguity 43 pp.303-309

Wolf, A.P. & Durham, W.H., eds., 2004, Inbreeding, incest and the incest taboo : The state of knowledge at the turn of the
century, Stanford University Press

Wotling, P, 1995 (1999), Nietzgsche et le probléme de la civilisation, PUF
= 1999, La pensée du sous-sol, Allia,
— 2001, Le vocabulaire de Nietgsche, Ellipses
— 2008, La philosophie de I'esprit libre, Flammarion/Champs Essais
— 2009, Nietzgsche — Idées recues, Le Cavalier Bleu

Wotling, P. (Ed.), 2000, Lectures de Nietzsche, Livte de Poche

Wrangham, R. & Peterson, D., 1996, Demonic males : Apes and the origins of human violence, Houghton Mifflin
Wrangham, R. & Pilbeam, D., 2001, African apes as time machines. in : A/ apes great and small, volume I : African
apes, eds. B. M. F. Galdikas, N. E. Briggs, L. K. Sheeran, G. L. Shapiro, & J. Goodall, Kluwer Academics/Plenum
Publishers

Wrangham, R.W,, 1987, African apes : The significance of African apes for reconstructing social evolution.
in : The evolution of human behavior : Primate models, ed. W. G. Kinzey, SUNY Press

Wright, R., 2000, Non-zgero : The logic of human destiny, Vintage

Wright, Robert, 1994, The Moral Animal : why we are the way we are ; Evolutionary Psychology and Everyday Life, Abacus
Wundt, W., 1907, Outlines of psychology, Wilhelm Englemann

Wynne-Edwards V.C., 1962, Animal Dispersion in Relation to Social Behaviour, Edinburgh, Oliver and Boyd.

Yamagishi, T., 2003, Cross-societal experimentation on trust : A comparison of the United States and Japan , in

439



E. Ostrom & J. Walker (Eds.), Trust and reciprocity : Interdisciplinary lessons from experimental research, pp.352-370,
Russell Sage Foundation

Yzerbyt, V. Y., & Demoulin, 2010, Intergroup relations , in S. Fiske & D. Gilbert (Eds.), The Handbook of Social
Psychology, Wiley

Zahavi, A., Zahavi, A., Zahavi-Ely, N., & Ely, M.P,, 1997, The handicap principle : A missing piece of Darwin’s puzzle,
Oxford University Press

Zimbardo, P. G., 2007, The Lucifer effect : understanding how good people turn evil, Random House
> Articles et publications périodiques

Abelson, R. P. & Kinder, D. R. & Peters, M. D., & Fiske, S. T., 1982, Affective and semantic components in
political person perception , Journal of Personality and Social Psychology, 42, pp.619-630

Abrams, D. & Wetherell, M. & Cochrane, S., & Hogg, M. A., 1990, Knowing what to think by knowing who you
are : Self-categorization and the nature of norm formation, conformity and group polarization , British Journal of
Social Psychology, 29, pp.97-119

Abrams, D.& Marques, J. M. & Bown, N., & Henson, M., 2000, Pro-norm and anti-norm deviance within and
between groups , Journal of Personality and Social Psychology, 78, pp.906-912

Alicke, M. D., 1992, Culpable causation , Journal of Personality and Social Psychology, 63, pp.368-378

Allison, S. T.& Messick, D. M., & Goethals, G. R., 1989, On being better but not smarter than others : The
Muhammad Ali effect , Social Cognition, 7, p.275

Ambady, N., & Rosenthal, R., 1992, Thin slices of expressive behavior as predictors of interpersonal
consequences : A meta-analysis , Psychological Bulletin, 111, pp.256-274
and Cognition, 24

Anderson, S. W. & Bechara, A. & Damasio, H., Tranel, D., & Damasio, A. R., 1999, Impairment of social and
moral behavior related to eatly damage in human prefrontal cortex , Nature Neuroscience, 2, pp.1032-1037

Anderson, S.W., Bechara, A., Damasio, H., Tranel, D., & Damasio, A.R., 1999, « Impairment of social and moral
behavior related to early damage in human prefrontal cortex », Nature Neuroscience 2, pp.1032-1037

Asch, S., 1956, Studies of independence and conformity : A minority of one against a unanimous majority ,
Psychological Monagraphs, vol. 70, n°9

Atran, Scott, 1998, “Folk Biology and the Anthropology of Science: Cognitive Universals and Cultural
Particulars”, Bebavioral and Brain Sciences, 21, pp.547-609.

Axelrod, Robert ,1986, “An Evolutionary Approach to Norms”, Awmserican Political Science Review, 80, pp.1095-1111.

Ayala, Francisco
— 1987, “The Biological Roots of Morality”, Biology and Philosophy, 2, pp.235-252

= 1995, “The Difference of Being Human: Ethical Behavior as an Evolutionary Byproduct”, in H.
Rolston (ed.) Biology, Ethics, and the Origins of Life, pp.113-135, Jones & Bartlett

Baillargeon, R., 1987, Object permanence in 3 1/2 - and 4 1/2 -month-old infants , Developmental Psychology, 23,
pp-655-664

Bandura, A., 1999, Moral disengagement in the perpetration of inhumanities. Personality and Social Psychology

440



Review , Personality and Social Psychology Review, 3, pp.193-209

Bargh, J. A., & Chartrand, T. L., 1999, The unbearable automaticity of being , Awmerican Psychologist, 54, pp.462-
479

Bargh, J. A., 1994, The four horsemen of automaticity : Awareness, efficiency, intention, and control in social
cognition , in J. R. S. Wyer & T. K. Srull (Eds.), Handbook of social cognition (2¢me édition), pp.1-40, Erlbaum

Baron, R. A.,; 1997, : The sweet smell of . . .helping : Effects of pleasant ambient fragrance on prosocial
behavior in shopping malls , Personality and Social Psychology Bulletin, 23, pp.498-503

Barreiro L.B. et al., 2008, Natural selection has driven population differentiation in modern humans, Nazure
Genetics, 40, 3, pp.340-345

Barreto, M., & Ellemers, N., 2002, The Impact Of Anonymity And Group Identification On Progroup
Behavior In Computer-Mediated Groups , Swall Group Research, 33, p.590

Barrett, H. C., & Kurzban, R., 2006, Modularity in cognition : Framing the debate , Psychological Review, 113,
pp-628-647

Barrett, J. L., 2000, Exploring the natural foundations of religion , Trends in Cognitive Sciences, 4, p.29

Bartels, D. M, 2008, Principled moral sentiment and the flexibility of moral judgment and decision making ,
Cognition, 108, pp.381-417

Bartlett, M. Y., & DeSteno, D., 2006, Gratitude and Prosocial Behavior : Helping When It Costs You ,
Psychological Science, 17, pp.319-325

Batson, C. D, 1987, Prosocial motivation : Is it ever truly altruistic ? , in. L. Berkowitz (Ed.), Adpances in
experimental social psychology, 20, pp.65-122, Academic Press

Batson, C. D. & Klein, T. R. & Highberger, L., & Shaw, L. L., 1995, Immorality from empathy-induced altruism :
When compassion and justice conflict , Journal of Personality and Social Psychology, 68, pp.1042-1054

Batson, C. D. & Kobrynowicz, D. & Dinnerstein, . L. & Kampf, H. C., & Wilson, A. D., 1997, : In a very
different voice : Unmasking moral hypoctisy , Journal of Personality and Social Psychology, 72, pp.1335-1348

Batson, C. D, 1998, : Altruism and prosocial behavior , in D. T. Gilbert & S. T. Fiske (Eds.), The handbook of
social psychology (4eme édition), Vol. 2, pp.262-316), McGraw-Hill

Batson, C. D.,& O'Quinn, K.& Fulty, J., Vanderplass, M., & Isen, A. M., 1983, Influence of self-reported distress
and empathy on egoistic versus altruistic motivation to help , :Journal of Personality and Social Psychology, 45, pp.706-
718

Batson, C. D.& Dyck, J. L. & Brandt, J. R. & Batson, J. G. & Powell, A. L. & McMaster, M. R., et al., 1988, Five
studies testing two new egoistic alternatives to the empathy-altruism hypothesis , Journal of Personality and Social

Psychology, 55, pp.52-77

Batson, C. D.& Thompson, E. R. & Seuferling, G. & Whitney, H., & Strongman, J. A., 1999, Moral hypocrisy :
Appearing moral to oneself without being so , Journal of Personality and Social Psychology, 77, pp.525-537

Baumeister, R. F, & Newman, L. S., 1994, Self-regulation of cognitive inference and decision processes ,
Personality and Social Psychology Bulletin, 20, pp.3-19

Baumeister, R. F,, 1982, A Self-Presentational View of Social Phenomena , Psychological Bulletin, 91, pp.3-26

441



Baumeister, R. FE& Bratlavsky, E.& Finenauer, C., & Vohs, K. D, 2001, Bad is stronger than good , Review of
General Psychology, 5, pp.323-370

Bechara, A., Tranel, D., Damasio, H., & Damasio, A.R., 1996, « Failure to respond automatically to anticipated
future outcomes following damage to prefrontal cortex », Cerebral Cortex 6, pp.215-225

Berkowitz, L., 1965, Some aspects of observed aggression , Journal of Personality and Social Psychology, 2, pp.359-
369

Bernhard H., U. Fischbacher, E. Fehr, 2006, Parochial altruism in humans, Nazure, 442, pp.912-915

Bersoff, D., 1999, Why good people sometimes do bad things : Motivated reasoning and unethical behavior ,
Personality and Social Psychology Bulletin, 25, pp.28-39

Bierbrauer, G., 1979, Why did he do it ? Attribution of obedience and the phenomenon of dispositional bias ,
European Journal of Social Psychology, 9, 67

Biesele, M. & Batclay, S., 2001, « Ju/’Hoan women’s tracking knowledge and its contribution to their husbands’
hunting success », African Study Monographs, Suppl. 26, pp.67-84

Bird, D.W,, Bird, R.B., & Parker, C.H., 2003, « Women who hunt with fire : Aboriginal resource use and fire
regimes in Australia’s western desert. Aridlands Newsletter 54 pp.90-96

Bird, R.B., Smith, E.A., & Bird, D.W.,, 2001, The hunting handicap : Costly signaling in human foraging
strategies. Bebavioral Ecology and Sociobiology 50 pp.9-19

Bittles, A.H., 1990, Consanguineous Marriage : Current Global Incidence and Its Relevance to Demographic
Research, Research Report n°90-186, Populations Studies Center, University of Michigan

Black, J.B., Bern, H., 1981, Casual Inference and Memory for Events in Narratives, Journal of Verbal I earning and
Verbal Bebavior, 20, pp.267-75

Blait, J., 1995, A cognitive developmental approach to morality. Cogrition, vol.57, n°1, pp.1-29

Blair, R. J. R., 1999, Responsiveness to distress cues in the child with psychopathic tendencies , Personality and
Individual Differences, 27, pp.135-145

Blair, R. J. R., 2007, The amygdala and ventromedial prefrontal cortex in morality and psychopathy , Trends in
Cognitive Sciences, 11, pp.387-392

Blair, R.., Jones, L., Clark, F. and Smith, M., 1997, The psychopathic individual: a lack of responsiveness to
distress cues? Psychaphysiology, vol.34, n°2, pp.192-198

Blurton Jones, N.G., 1984, A selfish origin for human food sharing : Tolerated theft. Ezhology and Sociobiology 41
pp.145-157

Boehm, C., 1980, Exposing the moral self in Montenegro : The use of natural definitions in keeping
ethnography descriptive. Awmerican Ethnologist 7 pp.1-26

Boehm, C., 1982, The evolutionary development of morality as an effect of dominance behavior and conflict
interference. Journal of Social and Biological Sciences 5 pp.413-422

Boehm, C., 1989, Ambivalence and compromise in human nature. Awerican Anthropologist 91 pp.921-939

Boehm, C., 1993, Egalitarian society and reverse dominance hierarchy. Current Anthropology 34 pp.227-254

442



Boehm, C., 1997b, Impact of the human egalitarian syndrome on Darwinian selection mechanics, Awerican
Naturalist 150 pp.100-121.

Boehm, C., 2000, Conflict and the evolution of social control, Journal of Conscionsness Studies, vol. 7 pp.79-183.

Boehm, C., 2004c, What makes humans economically distinctive? A three-species evolutionary comparison and
historical analysis. Journal of Bioeconomics2 pp.109-135

Boehm, C., 2008b, Purposive Social Selection and the Evolution of Human Altruism , Cross-Cultural Research, e-
pub, 11 juillet 2008

Botvinick, M. M. & Braver, T. S. & Barch, D. M., Carter, C. S., & Cohen, J. D., 2001, Conflict monitoring and
cognitive control , Psychological Review, 108, pp.624-652

Bower G, 1994. Some relations between emotion and memory, in Ekman P. & R. Davidson (dir.), 1994, pp.303-
305.

Bowles, S. & Gintis, H., 2004, The evolution of strong reciprocity : Cooperation in heterogeneous
populations. Theoretical Population Biology 65 pp.17-28

Bowles, S., 2006, Group competition, reproductive leveling and the evolution of human altruism , Science, 314,
pp-1569-1572

Bowles, S., Choi, J.K., & Hopfensitz, A., 2003, The co-evolution of individual behaviors and social
institutions. Journal of Theoretical Biology 223 pp.135-147

Boyd, R. & Richerson, PJ., 1989, The evolution of indirect reciprocity. Social Networks 11 pp.213-236

Boyd, R. & Richerson, PJ., 1992, Punishment allows the evolution of cooperation (or anything else) in sizable
groups. Ethology and Sociobiology 13 pp.171-195

Boyer P, 2000. Evolution of the modern mind and the origins of culture: religious concepts as a limiting case ,
in Carruthers P. & A. Chamberlain (dir.), Evolution and the Human Mind, pp.93-113, Cambridge University Press

= 1999. Cognitive tracks of cultural inheritance: How evolved intuitive ontology governs cultural
transmission , American Anthropologist, n° 100, pp.876-889

= 1994. Cognitive constraints on cultural representations: Natural ontologies and religious ideas , in
Hirshfeld L. & S. Gelman (dir.), Mapping the Mind, pp.391-411, Cambridge University Press

Brewer, M. B., & Caporael, L. R, 2006, An evolutionary perspective on social identity : Revisiting groups , in M.
Schaller & J. Simpson & D. Kenrick (Eds.), Evolution and social psychology, pp.143-161

Brosnan, S. F, & De Waal, I, 2003, Monkeys reject unequal pay , Nature, 425, pp.297-299

Brosnan, S. F, 2006, Nonhuman species' reactions to inequity and their implications for fairness , Social Justice
Research, 19, pp.153-185

Brosnan, S.F & de Waal, EB.M., 2002, A proximate perspective on reciprocal altruism. Human Nature 13 pp.129-
152

Brosnan, S.F, Schiff, H.C., & de Waal, EB.M., 2005, Tolerance for inequity may increase with social closeness in
chimpanzees. Proceedings of the Royal Society of London, Series B 1560 pp.253-258

Call, Lewis, mars 1998, “Anti-Darwin, anti-Spencer : Friedrich Nietzsches critique of Darwin and Darwinism’ > in History
of Science Vol. 36 Part 1 N° 111, Science History Publications, pp.1-22

Campbell, D. T., 1958, Common fate, similarity, and other indices of the status of aggregates of persons as

443



social entities , Bebavioral Science, 3, pp.14-25
Campbell, D. T., 1983, The two distinct routes beyond kin selection to ultrasociality : Implications for the
humanities and social sciences , in D. Bridgeman (Ed.), The nature of prococial development : Theories and strategies,

pp-11-39, Academic Press

Campbell, D.T. & Fiske, D.W., 1959, Convergent and discriminant validation by the multitrait-multimethod
matrix. Psychological Bulletin 56 pp.81-105

Campbell, D.T. & Gatewood, J.B., 1994, Ambivalently held group-optimizing predispositions. Commentary on
D.S. Wilson and E. Sober, Reintroducing group selection to the human behavioral sciences. Bebavior and Brain

Sciences 17 pp.614

Campbell, D.T., 1972, On the genetics of altruism and the counter-hedonic component of human
culture. Journal of Social Issues 28 pp.21-37

Campbell, D.T., 1975, On the conflicts between biological and social evolution and between psychology and
moral tradition. American Psychologist 30 pp.1103-1126

Campbell, D.T., 1979, Comments on the sociobiology of ethics and moralizing. Bebavioral Science 24 pp.37-45
Campbell, D.T., 1991, A naturalistic theory of archaic moral orders. Zygon 26 pp.91-114

Carpenter, J., Matthews, P. and Okomboli, O., 2003, Why punish? Social reciprocity and the enforcement of
prosocial norms. Journal of Evolutionary Economics, vol.14, n°4, pp.407-429

Casebeer, N. D., 2003, Moral Cognition and its Neural Constituents. Nazure Reviews Neuroscience 4 pp.840-847
Cashdan, E., 1980, Egalitarianism among hunters and gatherers. American Anthropologist 82 pp.116-120

Cashdan, E., 1983, Territoriality among human foragers : Ecological models and an application to four Bushman
groups. Current Anthropology 24 pp.47-66

Chaiken, S., 1980, Heuristic versus systematic information processing and the use of source versus message cues
in persuasion , Journal of Personality and Social Psychology, 39, pp.752-766

Chartrand, T. L., & Bargh, J. A., 1999, The chameleon effect : The perception-behavior link and social
interaction , Journal of Personality and Social Psychology, 76, pp.893-910

Choi J.K., S. Bowles, 2007, The coevolution of parochial altruism and war, Seence. 318, pp.636 — 640

Christensen, P. N. & Rothgerber, H. & Wood, W, & Matz, D. C., 2004, Social norms and identity relevance : A
motivational approach to normative behavior , Personality and Social Psychology Bulletin, 30, pp.1295-1309

Christianson S.-A. & E. Loftus, 1991, Remembering emotional events , Cogrition and Emotion, n° 5, pp.81- 108.
Churchland, P. M., 1998, Toward a cognitive neuriobiology of the moral virtues , Topoz, 17, pp.83-96

Cialdini, R. & Schaller, M.& Houlihan, D. & Arps, K. & Fultz, J. & Beaman, A., 1987, Empathy based helping :
Is it selflessly or selfishly motivated ? , Journal of Personality and Social Psychology, 52, pp.749-758

Cialdini, R. B. & Brown, S. L. & Lewis, B. P. & Luce, C., & Neuberg, S. L., 1997, Reinterpreting the empathy-
altruism relationship : When one into one equals oneness , :Journal of Personality and Social Psychology, 73, pp.481-

494

Coleman, J. S., 1988, Social capital in the creation of human capital, American Journal of Sociology, 94, pp.95-120

444



Connor, R.C., 1995, The benefits of mutualism : A conceptual framework. Biolygical Review 70 pp.427-457

Cordain, L., Miller, ].B., Eaton, S.B., Mann, N.J., Holt, S H.A., & Speth, J.D., 2000, Plant-animal subsistence ratios
and macronutrient energy estimations in worldwide hunter-gatherer diets. AAwerican Clinical Nutrition 71 pp.682-
692

Cordain, L., Watkins, B.A., & Mann, N.J., 2001, Fatty acid composition and energy density of foods available to
African hominids : Evolutionary implications for human brain development. World Review of Nutrition and Diet 90
pp-144-161

Cosmides, L. & Tooby, J. & Fiddick, L., & Bryant, G. A., 2005, Detecting cheaters : Comment , Trends in Cognitive
Sciences, 9, pp.505-506

Cosmides, L., 1989, The Logic of Social-Exchange - Has Natural-Selection Shaped How Humans Reason -
Studies with the Wason Selection Task , Cognition, 31, pp.187-276

Creighton, M.R., 1990, Revisiting shame and guilt cultures : A forty-year pilgrimage. Ezbos 18 pp.279-307
Cronk, L., 1994, Evolutionary theories of morality and the manipulative use of signals. Zygon 29 pp.81-102

Cunningham, M. R., 1979, Weather, mood, and helping behavior : Quasi experiments with the sunshine
samaritan, Journal of Personality and Social Psychology, 37, pp.1947-1956

Cushman, F. & Young, L., & Hauser, M., 2006, The Role of Conscious Reasoning and Intuition in Moral
Judgment : Testing Three Principles of Harm, Psychological Science, 17, pp.1082-1089

Damasio, A.R., Tranel, D., & Damasio, H., 1990, Individuals with sociopathic behavior caused by frontal damage
fail to respond automatically to social stimuli. Behavioral Brain Research 41 pp.81-94

Damasio, H., Grabowski, T., Frank, R., Galaburda, A.M., & Damasio, A.R., 1994, The return of Phineas Gage :
Clues about the brain from the skull of a famous patient. Science 264 pp.1102-1105

Dana, J. & Weber, R. A., & Kuang, J. X., 2007, Exploiting moral wiggle room : Experiments demonstrating an
llusory preference for fairness , Economic Theory, 33, pp.67-80

Datley, J. M., & Batson, C. D., 1973, From Jerusalem to Jericho :A study of situational and dispositional
variables in helping behavior , Journal of Personality & Social Psychology, 27, pp.100-108

Datley, J. M., 1992, Social Organization for the Production of Evil , Psychological Inquiry, 3, pp.199-218

De Cremer, D, & Van Vugt, M, 1999, Social identification effects in social dilemmas : A transformation of
motives , Ewuropean Journal of Social Psychology, 29, pp.871-893

de Jong, P. ], Peters, M. L., & De Cremer, D., 2003, Blushing may signify guilt : Revealing effects of blushing in
ambiguous social situations. Motivation and Emotion 27 pp.225-249

de Waal, EB.M., 1989, Food sharing and reciprocal obligations among chimpanzees. Journal of Human
Evolution 18 pp.433-459

= 1997, The chimpanzee's service economy : Food for grooming. Evolution and Human Bebavior 18 pp.375-
386
= 1998, Comment on Stanford, the social behavior of chimpanzees and bonobos : Empirical evidence and
shifting assumptions. Current Anthropology 39 pp.407-408
2005, The empathic Ape, New Scientist, 8 octobre 2005, pp.52-54

— 2008, Putting the altruism back into altruism : The evolution of empathy , :.Annual Review of Psychology,
59, pp.279-300

445



de-Quervain, D. J. E & Fischbacher, U. & Treyer, V. & Schellhammer, M. & Schnyder, U., et al., 2004, The
Neural Basis of Altruistic Punishment , Sezence, 305, pp.1254-1258

Deutsch, M., & Gerard, H. B., 1955, A study of normative and informational social influences upon individual
judgment , The Journal of Abnormal and Social Psychology, 51, pp.629-636

Ditto, P. H. & Scepansky, J. A. & Munro, G. D. & Apanovitch, A. M., & Lockhart, L. K., 1998, : Motivated
sensitivity to preference-inconsistent information , Journal of Personality and Social Psychology, 75, pp.53-69

Ditto, P. H., & Lopez, D. E, 1992, Motivated skepticism : Use of differential decision criteria for preferred and
nonpreferred conclusions , Journal of Personality and Social Psychology, 63, pp.568-584

Dovidio, J. FE & Gaertner, S. L. & Validzic, A., & Matoka, K., 1997, Extending the benefits of recategorization :
Evaluations, self-disclosure, and helping , Journal of Experimental Social Psychology, 33, p.401

Duckitt, J., 1989, Authoritarianism and group identification : A new view of an old construct. Po/itical Psychology,
10, pp.63-84

Dyson-Hudson, R. & Smith, E.A., 1978, Human territoriality : An ecological reassessment. American
Anthropologist 80 pp.21-41

Efferson, C. & Lalive, R., & Fehr, E., 2008, The coevolution of cultural groups and ingroup favoritism , Science,
321, pp.1844-1849

Eldridge, N., 1971, The allopatric model and phylogeny in Paleozoic invertebrates. Evolution 25 pp.156-167

Ember, CR. & Ember, M., 1992, Resource unpredictability, mistrust, and war : A cross-cultural study. Journal of
Conflict Resolution 30 pp.242-262

Ember, CR., 1975, Residential variation among hunter-gatherers. Bebavior Science Research 10 pp.199-227
Ember, C.R., 1978, Myths about hunter-gatherers. Ethnology 17 pp.439-448

Epley, N., & Dunning, D., 2000, Feeling “Holier than thou™: Are self-serving assessments produced by errors in
self or social prediction? , Journal of Personality and Social Psychology, 79, pp.861-875

Epstein, S. & Pacini, R. & Denes-Raj, V., & Heier, H., 1996, Individual differences in intuitive-expetiential and
analytical-rational thinking styles , Journal of Personality and Social Psychology, 71, pp.390-405

Erdal, D. & Whiten, A., 1994, On human egalitarianism : An evolutionary product of Machiavellian status
escalation? Current Anthropology 35 pp.175-184

Estioko-Griffin, A.A., 1986, Daughters of the forest. Natural History 95 pp.36-43

Fazio, R. H. & Sanbonmatsu, D. M. & Powell, M. C., & Kardes, FE. R., 1986, On the automatic evaluation of
attitudes, Journal of Personality and Social Psychology, 50, pp.229-238

Fehr, E. & Fischbacher, U., 2003, The nature of human altruism. Nature 425 pp.785-791

Fehr, E. & Fischbacher, U., 2004, Third party punishment and social norms, Evelution and Human Behavior, vol.25,
pp.63-87

— 2004b, Social norms and human cooperation , Trends in Cognitive Science, 8, pp.185-190

Fehr, E. & Gichter, S., 2000, Cooperation and punishment in public goods experiments. The American Economic
Review 90 pp.980-994

446



— 2002, Altruistic punishment in humans. Nature 415 pp.137-140

Fessler, D.M.T., 2004, Shame in two cultures : Implications for evolutionary approaches. Journal of Cognition and
Culture 4 pp.208-260

Fiske, S. T., 1980, Attention and weight in person perception : The impact of negative and extreme behavior ,
Journal of Personality and Social Psychology, 38, pp.889-906

Fiske, S. T., 1993, Social cognition and social perception , Annual Review of Psychology, 44, pp.155-194

Flack, J.C. & de Waal, EB.M., 2000, ‘Any animal whatever’ : Darwinian building blocks of morality in monkeys
and apes. Journal of Consciousness Studies 7 pp.1-29

Flack, J.C., de Waal, EB.M., & Krakauer, D.C., 2005b, Social structure, robustness, and policing cost in a
cognitively sophisticated species. American Naturalist 165 pp.126-139

Flack, J.C., Girvan, M., de Waal, EB.M., & Krakauer, D.C., 2006, Policing stabilizes construction of social niches
in primates. Nature 439 pp.426-429

Flack, J.C., Jeannotte, L.A., & de Waal, EB.M., 2004, Play signaling and the perception of social rules by juvenile
chimpanzees (Pan troglodytes). Jonrnal of Comparative Psychology 118 pp.149-159

Flack, J.C., Krakauer, D.C., & de Waal, EB.M., 20052, Robustness mechanisms in primate societies : A
perturbation study. Proceedings of the Royal Society of London, Series B 272 pp.1091-1099

Flippen, A. R. & Hornstein, H. A. & Siegal, W. E., & Weitzman, E. A.,; 1996, A comparison of similarity and
interdependence as triggers for in-group formation, Personality and Social Psychology Bulletin, 22, pp.882-893

Fried, R., & Berkowitz, L., 1979, Music hath charms . . . and can influence helpfulness , Journal of Applied Social
Psychology, 9, pp.199-208

Fultz, ]. & Batson, C. D. & Fortenbach, V. A. & McCarthy, P. M., & Varney, L. L., 1986, Social evaluation and
the empathy-altruism hypothesis , Journal of Personality and Social Psychology, 50, pp.761-769

Gaertner, S. L. & Dovidio, J. E & Rust, M. C. & Nier, J. A. & Banker, B. S. & Ward, C. M., et al., 1999, Reducing
intergroup bias : Elements of intergroup cooperation , Journal of Personality and Social Psychology, 76, pp.388-402

Garcia J., 1990, Learning without Memotry , Journal of Cognitive Neuroscience, n° 2, pp.298-305
Gardner, P, 1991, Foragers’ pursuit of individual autonomy. Current Anthropology 32 pp.543-558
Garn, S.M., 1979, The Noneconomic Nature of Eating People, American Anthropologist, 81, pp.902-903

Ghiglieri, M., 1987, Sociobiology of the great apes and the hominid ancestot. Journal of Human Evolution 16
pp.319-357

Gintis, H., 2004, The genetic side of gene-culture coevolution : Internalization of norms and prosocial
emotions. Journal of Economic Bebavior and Organization, 53, pp.57-67

Gintis, H., Smith, E., & Bowles, S., 2001, Costly signaling and cooperation. Journal of Theoretical Biology 213
pp-103-109

Goldstein, M.H., 1987, When Brothers Share a Wife, Natural History, 96, pp.39-49

Graham, J. & Haidt, J. & Nosek, B., 2009, Liberals and consetrvatives rely on different sets of moral
toundations , Journal of Personality and Social Psychology, 96, 5, pp.1029-1046

447



Graham, R.W,, Lundelius, E.L., Graham, M.A., Schroeder, E.K., Toomey, R.S., Anderson, E., Barnosky, A.D,,
Burns, J.A., Churcher, C.S., Grayson, D.K., Guthrie, R.D., Harington, C.R., Jefferson, G.T., Martin, L.D,,
McDonald, H.G., Morlan, R.E., Holmes A. Semken, J., Webb, S.D., Werdelin, L., & Wilson, M.C., 1996, Spatial
response of mammals to late quaternary environmental fluctuations. Science 272 pp.1601-1606

Greene J.D. & Nystrom, L.E. & Engell, A.D., Darley ] M.& Cohen, ].D., 2004, The neural bases of cognitive
contflict and control in moral judgment , Nexron, 44, pp.389-400

Greene, J. & Haidyt, ., 2002, How (and where) does moral judgment work ? , Trends inCognitive Sciences, 6, 12,
pp.-517-523

Greene, J. D. & Morelli, S. A. & Lowenberg, K. & Nystrom, L. E., & Cohen, J. D., 2008, Cognitive load
selectively interferes with utilitarian moral judgment , Cognition, 107, pp.1144-1154

Greene, J. D. & Nystrom, L. E. & Engell, A. D. & Datley, J. M., & Cohen, J. D., 2004, The neural bases of
cognitive conflict and control in moral judgment , Nexron, 44, pp.389-400

Greeng, J. D. & Sommerville, R. B. & Nystrom, L. E. & Datley, ]. M., & Cohen, J. D., 2001, An fMRI study of
emotional engagement in moral judgment , Science, 293, pp.2105-2108

Greenwald, A. G. & McGhee, D. E. & Schwartz, J. L., 1998, Measuring individual differences in implicit
cognition : The implicit association test , Journal of Personality and Social Psychology, 74, pp.1464-1480

Greenwald, A. G. & Nosek, B. A.& Banaji, M. R., 2003, Understanding and using the Implicit Association Test ,
Journal of Personality and Social Psychology, 85, pp.197-216

Griftiths, P, 2002, What is innatness? Monist, 85, pp.70-85

Gross, N., & Simmons, S., 2007, The social and political views of American professors ,

http:/ /www.wih.harvard.edu/~ngross/lounsbery 9-25.pdf

Grossbard-Shechtman, A., 1984, A Theory of Allocation of Time in Markets for Labour and Marriage, The
Economic Jonrnal, 94, 863-82

Gurerk, O. & Irlenbusch, B., & Rockenbach, B., 2006, The competitive advantage of sanctioning institutions
Science, 312, pp.108-111

Gurven, M., 2006, The evolution of contingent cooperation. Current Anthropology 47 pp.185-192

Haidyt, ] ., 2001; The emotional dog and its rational tail : A social intuitionist approach to moral judgment ,
Psychological Review, 108, pp.814-834

Haidt, J. & Graham, J., 2007, When morality opposes justice : Conservatives have moral intuitions that liberals
may not recognize , Social Justice Research, 20, pp.98-116

Haidyt, J. & Koller, S., & Dias, M., 1993, Affect, culture, and morality, ot is it wrong to eat your dog ? Journal of
Personality and Social Psychology, 65, pp.613-628

Haidyt, J. & McCauley, C., & Rozin, P, 1994, Individual differences in sensitivity to disgust : A scale sampling
seven domains of disgust elicitors , Personality and Individual Differences, 16, pp.701-713

Haidyt, J., & Hersh, M. A., 2001, Sexual morality : The cultures and reasons of liberals and conservatives , Journal
of Applied Social Psychology, 31, pp.191-221

448


http://www.wjh.harvard.edu/~ngross/lounsbery_9-25.pdf

Haidyt, J., & Joseph, C., 2004, Intuitive ethics : How innately prepared intuitions generate culturally variable
virtues Daedalus, vol.133, pp.55-66

Haidyt, J., 2007, The new synthesis in moral psychology , Science, 316, pp.998-1002
Haidyt, J., 2008, Morality , Perspectives on Psychological Science, 3, pp.65-72

Haley, K. J., & Fessler, D. M. T., 2005, Nobody's watching ? Subtle cues affect generosity in an anonymous
economic game , Evolution and Human Behavior, 26, pp.245-256

Hawks J. et al., 2007, Recent acceleration of human adaptive evolution, PNAS, 104, 52, pp.20753-20758

Hamilton, W. D., 1964, The genetical evolution of social behavior, parts 1 and 2, Journal of Theoretical Biology, 7,
pp.1-52

Hamlin, J. K. & Wynn, K. & Bloom, P, 2007, Social evaluation by preverbal infants , Nazure, 450, pp.557-560
Hardin, G, 1968, Tragedy of the commons , Science, 162, pp.1243-1248

Harman, G., 1999, Moral philosophy and linguistics. in K. Brinkmann (ed.), Proceedings of the 20th World Conference
of Philosophy: volume 1: Ethics, Philosophy Documentation Center, pp.107-115

Harner, M., 1977, The Ecological Basis for Aztec Sactifice, American Ethnologist, 4, pp.117-35

Haselton, M. G., & Buss, D. M., 2000, Error management theory : A new perspective on biases in cross-sex
mind reading , Journal of Personality and Social Psychology, 78, pp.81-91

Haufe, C., 2008, Sexual selection and mate choice in evolutionary psychology. Biological Philosophy 23 pp.115-128

Hawkes, K., 1991, Showing off : Tests of an hypothesis about men’s foraging goals. Ethology and Sociobiology 12
pp.29-54

Hawks, J. & Wang, E. T. & Cochran, G. M. & Harpending, H. C. & Moyzis, R. K., 2007, Recent acceleration of
human adaptive evolution , Proceedings Of The National Academy Of Sciences Of The United States Of America, 104,
pp-20753-20758

Hawks, J., Wang, E.T., Cochran, G.M., Harpending, H.C., & Moyzis, R.K., 2007, Recent acceleration of human
adaptive evolution. Proceedings of the National Academy of Sciences 104 pp.20753-20758

Headland, TN. & Reid, L.A., 1989, Hunter-gatherers and their neighbors from prehistory to the present. Current
Anthropology 30 pp.43-66

Henke, Dieter, 1984, ,,Nietzsches Darwinismus-Kritik aus der Sicht der gegenwiirtiger Elvolutionsforschung.” in Nietgsche-
Studien 13, Walter de Gruyter, pp.189-210

Henrich, J. & Boyd, R. & Bowles, S. & Camerer, C. & Fehr, E. & Gintis, H., et al., 2005, 'Economic man'in
cross-cultural perspective : Behavioral experiments in 15 small-scale societies. , Bebavioral and Brain Sciences, 28,

pp.795-855

Henrich, J. & Boyd, R., 1998, The evolution of conformist transmission and the emergence of between group
differences. Evolution and Human Bebavior, 19, pp.215-241

Henrich, J. & Gil-white, F.,, 2001, The evolution of prestige: freely conferred deference as a mechanism for
enhancing the benefits of cultural transmission, Evolution and Human Bebavior, 22, pp.165-196

449



Henrich, J., 2004, Cultural group selection, coevolutionary processes and large-scale cooperation , Journal of
Economic Behavior & Organization, 53, pp.3-35

Henrich, J., Gil-White, E,, 2001, The Evolution of Prestige : Freely Conferred Status as a Mechanism for
Enhancing the Benefits of Cultural Transmission, Evo/ution and Human behavior, 22, pp.1-32

Hobday , Stuart, 23 avril 2002, Degrading Darwin, http:/ /www.spiked-online.com /Articles /00000006D8AE .htm

Hohmann, G. & Fruth, B., 1993, Field observations on meat sharing among bonobos. Fo/ia Primatologica 60
pp-225-229

Hsu, M. & Anen, C., & Quartz, S. R., 2008, The right and the good : Distributive justice and neural encoding of
equity and efficiency , Science, 320, pp.1092-1095

Huebner, B. & Dwyer, S., & Hauser, M., 2009, The role of emotion in moral psychology , Trends In Cognitive
Sciences, 13, pp.1-6

Thobe, H., 1992, Observations on the meat-eating behavior of wild bonobos (Pan paniscus) at wamba, republic of
zaire. Primates 33 pp.247-250

Inbar, Y. & Pizarro, D. A. & Knobe, J., & Bloom, P.,, 2009, Disgust sensitivity predicts intuitive disapproval of
gays , Emotion, Vol. 9, N°3, pp.435-439

Inbar, Y. & Pizarro, D. A., & Bloom, P,, 2009, Conservatives are more easily disgusted than liberals , Cognition &
Emotion, Volume 23, n°4 Juin 2009, pp 714 - 725

Ingham, J.M., 1984, Human Sacrifice at Tenochtiltan, Comparative Studies in Society and History, 3, pp.379-400

Ingmanson, E.J., & Thobe, H., 1996, Predation and meat eating by Pan paniscus at Wamba,
Zaire. American Jonrnal of Physical Anthropolegy Suppl. 14 pp.93

Isen, A. M., & Levin, P. F, 1972, Effect of feeling good on helping : Cookies and kindness , Journal of Personality
and Social Psychology, 21, pp.384-388

Jensen, L. A., 1997, Different wotldviews, different morals : America's culture war divide , Human Development,
40, pp.325-344

Johansson, P. & Hall, L.. & Sikstrom, S., & Olsson, A., 2005, Failure to detect mismatches between intention and
outcome in a simple decision task , Science, 310, pp.116-119

Johnson, DD.P. & Kriiger, O., 2004, The good of wrath : Supernatural punishment and the evolution of
cooperation. Political Theology 5 pp.159-176

Johnson, D.D.P, 2005, God's punishment and public goods : A test of the supernatural punishment hypothesis
in 186 world cultures. Human Nature 16 pp.410-466

Jost, J. T. & Glaser, J. & Kruglanski, A. W., & Sulloway, E J., 2003, Political conservativism as motivated social
cognition , Psychological Bulletin, 129, pp.339-375

Jost, J. T., & Hunyady, O., 2002, The psychology of system justification and the palliative function of ideology ,
European Review of Social Psychology, 13, pp.111-153

Kaplan, H. & Hill, K., 1985, Food sharing among Aché foragers : Tests of explanatory hypotheses. Current
Anthropology 26 pp.223-246

Katz, D., 1960, The functional approach to the study of attitudes , The Public Opinion Quarterly, 24, pp.163-204

450


http://www.spiked-online.com/Articles/00000006D8AE.htm

Kaulbach, Friedrich, 1981-82, ,, Nietzsches Interpretation der Natur” in Nietzsche-Studien 10/11, Walter de Gruyter,
pp.442-64

Kebeck G. & A. Lohaus, 1986, Effect of emotional arousal on free recall of complex material , Perceptual and
Motor Skills, n° 63, pp.461-462

Keltner, D. & Anderson, C., 2000, Saving face for Darwin : the functions and uses of embarrassment. Current
Directions in Psychological Science 9 pp.187-192

Keltner, D. & Buswell, B.N., 1996, Evidence for the distinctness of embarrassment, shame, and guilt : A study of
recalled antecedents and facial expressions of emotion. Cognition and Emotion 10 pp.155-171

Keltner, D., & Buswell, B. N., 1997, Embarrassment : Its distinct form and appeasement functions. Psychological
Bulletin 122 pp.250-270

Keltner, D., 1995, Signs of appeasement : Evidence for the distinct displays of embarrassment, amusement, and
shame. Journal of Personality and Social Psychology 68 pp.441-454

Keltner, D., Young, R. C., & Buswell, B. N., 1997, Appeasement in human emotion, social practice, and
personality. Aggressive Bebavior 23 pp.359-374

Kiehl, K. A., 2006, A cognitive neuroscience petspective on psychopathy : Evidence for paralimbic system
dysfunction , Psychiatry Research, 142, pp.107-128

Kinzler, K. D,, Dupoux, E., & Spelke, E. S., 2007, The native language of social cognition, PNAS Proceedings of
the National Academy of Sciences of the United States of America, 104, pp.12577-12580

Kirchhofft, Jochen, 1977, ,,Zum Problem der Erkenntnistheorie bei Nietgsche” in Nietzsche-Studien 6, Walter de Gruyter,
pp.16-44

Kleinsmith L. & S. Kaplan, 1963, Paired-associate learning as a function of arousal and interpolated interval ,
Journal of Experimental Psychology, n° 65, pp.190-193

Knauft, B.M., 1991, Violence and sociality in human evolution. Current Anthropology 32 pp.391-428

Knobe, J., 2003, Intentional action in folk psychology : An experimental investigation, Philosophical Psychology, 16,
pp-309-324

Koenigs, M., Young, L., Adolphs, R., Tranel, D., Cushman, F, Hauser, M., & Damasio, A., 2007, Damage to the
prefrontal cortex increases utilitarian moral judgments. Nazure 446 pp.908-911

Kogut, T., & Ritov, 1., 2005, The 'Identified Victim' Effect : An Identified Group, or Just a Single Individual ? ,
Journal of Bebavioral Decision Making, 18, pp.157-167

Kramer, R. M., & Brewer, M. B., 1984, Effects of group identity on resource use in a simulated commons
dilemma , Journal of Personality and Social Psychology, 46, pp.1044-1057

Kunda, Z., 1990, The case for motivated reasoning , Psychological Bulletin, 108, pp.480-498
Kuroda, S., 1980, Social behavior of the pygmy chimpanzees. Primates 21 pp.181-197

Kurzban, R., DeScioli, P,, & O'Btien, E., 2007, Audience effects on moralistic punishment , Evolution and Human
Behavior, 28, pp.75-84

451



Kurzban, R., Tooby, J., & Cosmides, L., 2001, Can race be erased ? Coalitional computation and social
categotization , Proceedings of the National Academy of Sciences, 98, pp.15387-15392

Lawrence, AD, Calder, AJ, McGowan, SM, & Grasby, PM, 2002, Selective disruption of the recognition of facial
expressions of anger. NexuroReport, 13, 6, pp.881-884

Lazarus, R. S., 1984, On the primacy of cognition , Awmerican Psychologist, 39, pp.124-129
Lazarus, R., 1991, Cognition and motivation in emotion , American Psychologist, 46, pp.352-367

Leary, M.R. & Buttermore, N.R., 2003, The evolution of the human self : Tracing the natural history of self-
awareness. Journal for the Theory of Social Bebaviour, 33 pp.365-404

Levine, M., & Thompson, K., 2004, Identity, Place, and Bystander Intervention : Social Categories and Helping
After Natural Disasters , Journal of Social Psychology, 144, 229

Levine, M., Cassidy, C., Brazier, G., & Reicher, S., 2002, Self-categorization and bystander non-intervention :
Two experimental studies , Journal of Applied Social Psychology, 32, 1452

Levine, M., Prosser, A., Evans, D., & Reicher, S., 2005, Identity and Emergency Intervention : How Social
Group Membership and Inclusiveness of Group Boundaries Shape Helping Behavior , Personality and Social
Psychology Bulletin, 31, 443

Lindsay, James, 1915-16, “Eugenics and the Doctrine of the Superman” in Eugenics Review 7, The Galton
Institute, pp.247-62

Locksley, A., Ortiz, V., & Hepburn, C., 1980, Social categorization and discriminatory behavior : Extinguishing
the minimal intergroup discrimination effect , Journal of Personality and Social Psychology, 39, pp.773-783

Loewenstein, G., & Small, D. A., 2007, The Scarecrow and the Tin Man : The vicissitudes of human sympathy
and caring , Review of General Psychology, 11, pp.112-126

Loftus, E. E, 1975, Leading questions and eyewitness report , Cognitive Psychology, 7, pp.560-572

Luo, Q. et al, 2005, The neural basis of implicit moral attitude - An IAT study using event-related fMRI |
Neurolmage, 30, pp.1449-1457

Lutz, C.A. & White, G.M., 1986, The anthropology of emotions. Annual Review of Anthropology 15 pp.405-436

Mallon R. & S. Stich, 2000, The odd couple: The compatibility of social construction and evolutionary
psychology , Philosophy of Science, n° 67, pp.133-154

Mackay, D.G, et al, 2004, Relations between Emotion, Memory, and Attention : Evidence from Taboo Stroop,
Lexical Decision, and Immediate Memory Tasks, Memory & Cognition, 32, pp.474-88

Markus, H. R., & Kitayama, S., 1991, Culture and the self : Implications for cognition, emotion, and motivation ,
Psychological Review, 98, 224-253

Matlar, R.A. et al., 2000, Biochemical Evidence of Cannibalismat a Prehistoric Peubloan Site in Southwestern
Colorado, Nature, 407, pp.74-78

Marlowe, EW., 2003, The mating system of foragers in the standard cross-cultural sample. Cross-Cultural
Research 37 pp.282-306

Marlowe, EW., 2004, What explains Hadza food sharing? Research in Economic Anthropolegy 23 pp.69-88

452



Marlowe, EW., 2005a, Hunter-gatherers and human evolution. Evolutionary Anthropology 14 pp.54-67
Matrlowe, EW., 2005b, Reply to Otterbein. Current Anthropology 46 pp.126-127

Marques, J. M., Yzerbyt, V. Y., & Leyens, J.-P, 1988, The 'Black Sheep Effect' : Extremity of judgments towards
ingroup members as a function of group identification , European Journal of Social Psychology, 18, pp.1-16

Marwell, G. & Ames, RE., 1981, Economists free ride: does anyone else? : Experiments on the provision of
public goods, IV, Journal of Public Economics, vol.15, n°3, pp.295-310

Mayr, E., 1983, How to carry out the adaptationist program? Awmerican Naturalist 121 pp.324-334

McAdams, 1997, The origin, development, and regulation of social norms. Michigan Law Revien, vol.96, n°2,
pp-338-433

McAdams, D. P, Albaugh, M., Farber, E., Daniels, J., Logan, R. L., & Olson, B., 2008, Family metaphors and
moral intuitions : How conservatives and liberals narrate their lives , Journal of Personality and Social Psychology,

pp-978-990

McBrearty, S. & Brooks, A., 2000, The revolution that wasn’t : A new interpretation of the origin of modern
human behavior. Journal of Human Evolution, 39 pp.453-563

McDowell, J., 1979, Virtue and reason, Monist, 62, pp.331-350

McNamara, ].M., Barta, Z., Fromhage, L., & Houston, A.IL., 2008, The coevolution of choosiness and
cooperation. Nature 451 pp.189-192

Mead S. et al,, 2003, Balancing Selection at the Prion Protein Gene Consistent with Prehistoric Kurulike
Epidemics, Science, 300, pp.640-43

Mealey, L., 1995, The sociobiology of sociopathy : An integrated evolutionary model. Bebavioral and Brain
Sciences 18 pp.523-599

Mealy, L., Daood, C., & Krage, M., 1996, Enhanced memory for faces of cheaters , Ethology and Sociobiology, 17,
pp.119-128

Midlarsky, E., & Midlarsky, M., 1973, Some determinants of aiding under experimentally-induced stress , Journal
of Personality, 41, pp.305-327

Mikhatil, J., 2007, Universal moral grammar : Theory, evidence and the future , Trends in Cognitive Sciences, 11,
pp.143-152

Milgram, S., 1963, Behavioral study of obedience , Journal of Abnormal and Social Psychology, 67, pp.371-378

Miller R., Banks J. & N. Ogawa, 1963, Role of facial expression in “cooperative-avoidance conditioning” in
monkeys , Journal of Abnormal and Social Psychology, n° 67, pp.24-30

Miller, L. C., Murphy, R., & Buss, A. H., 1981, Consciousness of body : Private and public , Journal of Personality
and Social Psychology, 41, pp.397-406

Moll, J., Krueger, F.,, Zahn, R., Pardini, M., de Oliveira-Souza, R., & Grafman, J., 2006, Human fronto-
mesolimbic networks guide decisions about charitable donation , Proceedings Of The National Academy Of Sciences
Of The United States Of America, 103, pp.15623-15628

Moll, J., Zahn, R., de Oliveira-Souza, R., Krueger, F, & Grafman, ., 2005, The neural basis of human moral
cognition. Nature Reviews Neuroscience 6 pp.799-809

453



Monahan, J. L., Murphy, S. T., & Zajonc, R. B., 2000, Subliminal mere exposure : Specific, general, and diffuse
effects , Psychological Science, vol.11, n°6, pp.462-466

Monin, B., & Miller, D. T., 2001, Moral credentials and the expression of prejudice, Journal of Personality and Social
Psychology, 81, pp.33-43

Moore, C.C., Romney, A.K., Hsia, T.L., & Rusch, C.D., 1999, The universality of the semantic structure of
emotion terms : Methods for the study of inter- and intra-cultural variability. American Anthropologist 101 pp.529-
546

Mostert, Pieter, 1979, "Nizetzsche’s Reception of Darwinism” in Bijdragen tot de Dierkunde 49, pp.235-46

Migge, Maximilian A., 1909-10, ” Eugenics and the Superman: A Racial Science and a Racial Religion™ in Eugenics Review
1, The Galton Institute, pp.184-193

Mullen, E., & Skitka, L. J., 2006, Exploring the psychological underpinnings of the moral mandate effect :
Motivated reasoning, group differentiation, or anger ? , Journal of Personality & Social Psychology, 90, pp.629-643

Nesse, R.M., 1990, Evolutionary explanations of emotions. Human Nature 1 pp.261-289

Nesse, R.M., 2007, Runaway social selection for displays of partner value and altruism. Biolygical Theory 2 pp.143-
155

Nichols S., 2001. Mindreading and the cognitive architecture underlying altruistic motivation , Mind and Language,
n° 16, pp.425-455

— 2002a, On the genealogy of norms: a case for the role of emotion in cultural evolution. Philosophy of
Science, vol.69, n°2, pp.234-255

— 2002b, Norms with feeling: Towards a psychological account of moral judgment , Cognition, n° 84,
pp-221-236

Nickerson, R. S., 1998, Confirmation bias : A ubiquitous phenomenon in many guises , Review of General
Psyehology, 2, pp.175-220

Nisbett, R., & T. Wilson, 1977, Telling More than we can Know : Verbal reports on mental processes. ,
Psychological Review, 84, 3, pp.231-259

Nishida, T., 1996, The death of Ntologi, the unparalleled leader of M group. Pan Africa News, vol.3, n°1 p.4

Nishida, T., Hosaka, K., Nakamura, M., & Hamai, M., 1995, A within-group gang attack on a young adult male
chimpanzee : Ostracism of an ill-mannered member. Primates 36 pp.207-211

Norenzayan, A., & Shariff, A. F, 2008, The origin and evolution of religious prosociality. Seience, 322, pp.58-62

North, A. C,, Tarrant, M., & Hargreaves, D. J., 2004, The Effects of Music on Helping Behavior : A Field
Study , Environment and Behavior, 36, 266

Noss, A.J. & Hewlett, B.S., 2001, The contexts of female hunting in central Africa. Awmerican Anthropologist 103
pp-1024-1040

Nowak, M. A., 2006, Five Rules for the Evolution of Cooperation , Science, 314, pp.1560-1563

Nowak, M. A., & Sigmund, K., 1998, The dynamics of indirect reciprocity , Journal of Theoretical Biology, 194,
pp.-561-574

Nowak, M.A. & Sigmund, K., 2005, Evolution of indirect reciprocity , Nazure, 437, pp.1291-1298

454



Nucci, L., & Turiel, E., 1978, Social interactions and the development of social concepts in preschool children ,
Child Development, 49, pp.400-407

Ortiz de Montellano, B.R., 1978, Aztec Cannibalism : An Ecological Necessity ?, Scence, 200, pp.611-17
Otterbein, K.F. & Marlowe, EW., 2005, On hunting and virilocality. Current Anthropology 46 pp.124-127

Otterbein, K.F,, 1988, Capital punishment : A selection mechanism. Comment on Robert K. Dentan, on Semai
homicide. Current Anthropology 29 pp.633-636

Palmer, C.T., Fredrickson, B.E., & Tilley, C.E., 1997, Categories and gatherings : Group selection and the
mythology of cultural anthropology. Evolution and Human Bebhavior 18 pp.291-308

Panchanathan, K., & Boyd, R., 2004, Indirect reciprocity can stabilize cooperation without the second-order free
rider problem , Nature, 432, pp.499-502

Pennington, J., & Schlenker, B. R., 1999, Accountability for consequential decisions : Justifying ethical judgments
to audiences , Personality and Social Psychology Bulletin, 25, pp.1067-1081

Piliavin, I. M., Piliavin, J. A., & Rodin, J., 1975, Costs, diffusion, and the stigmatized victim , Journal of Personality
and Social Psychology, 32, pp.429-438

Pilliavin, JA & Charng, HW., 1990, Altruism: a review of recent theory and research, Awmserican Sociological Revien,
vol.16, pp.27-65

Pizarro, D. A., & Bloom, P, 2003, The intelligence of the moral intuitions : Comment on Haidt ,
Psyehological Review, 110, pp.193-196

Pizarro, D. A., Laney, C., Morris, E. K., & Loftus, E. E, 2006, Ripple effects in memory : Judgments of moral
blame can distort memory for events , Memory & Cognition, 34, pp.550-555

Preston, S.D. & de Waal, EB.M., 2002, Empathy : Its ultimate and proximate bases. Behavioral and Brain Sciences 25
pp-1-72

Proftitt, D. R., 2006, Embodied perception and the economy of action , Perspectives on Psychological Science, 1,
pp-110-122

Putnam, R. D., 2007, E Pluribus Unum : Diversity and community in the twenty-first century , Scandinavian
Political Studies, 30, pp.137-174

Pyszczynski, T., & Greenberg, J., 1987, Toward an integration of cognitive and motivational perspectives on
social inference : A biased hypothesis-testing model , Advances in Experimental Social Psychology, 20, pp.297-340

Redding, R. E., 2001, Sociopolitical diversity in psychology : The case for pluralism , American Psychologist, 56,
pp-205-215

Revelle W. & D. A. Loftus, 1992, The implications of arousal effects for the study of affect and memory , in
Christianson S., 1992, pp.151-179

Rilling, J. K., Glenn, A. L., Jairam, M. R., Pagnoni, G., Goldsmith, D. R., Elfenbein, H. A., et al.,, 2007, Neural
correlates of social cooperation and non-cooperation as a function of psychopathy , Biolgical Psychiatry, 61,

pp.1260-1271

Riskey, D. R., & Birnbaum, M. H., 1974, Compensatory effects in moral judgment : Two rights don't make up
for a wrong, Journal of Experimental Psychology, 103, pp.171-173

455



Robinson, P. H., Kurzban, R., & Jones, O. D., 2007, The Origins of Shared Intuitions of Justice , Vanderbilt Iaw
Review, 60, 1633-1688

Rosenhan, D. L., Underwood, B., & Moore, B., 1974, Affect moderates self-gratification and altruism. Journal of
Personality and Social Psychology, 30, pp.546-552

Rozin, P, & Royzman, E. B., 2001, Negativity bias, negativity dominance, and contagion , Personality and Social
Psychology Review, 5, pp.296-320

Ruvolo, M., Disotell, T.R., Allard, M.W,, Brown, W.M., & Honeycutt, R.L., 1991, Resolution of the African
hominoid trichotomy by use of a mitochondrial gene sequence. Proceedings of the National Academy of Science 88
pp-1570-1574

Sabeti P.C. et al., 20006, Positive natural selection in the human lineage, Science, 312, pp.5780, pp.1614-1620
Sahlins, M., 1978, Culture as Protein and Profit, The New York Review of Books, 25, pp.45-53

Salaquarda, Jorg, 1978, “Nietzsche und Lange” in Nietgsche-Studien 7, Walter de Gruyter, pp.236-60

Saltzstein, H. D., & Kasachkoff, T., 2004, Haidt's moral intuitionist theory , Review of General Psychology, 8, pp.273-
282

Sanderson, S.K., 2001, Explaining Monogamy and Polygamy in Human Societies: Comment on Kanazawa and
Still, Social Forces, 80, pp.329-35

Sanfey, A. G. & Rilling, J. K, & Aronson, J.A., & Nystrom L.E. & Cohen, ]. D., 2003, The neural basis of
economic decision-making in the ultimatum game , Science, 300, pp.1755-1758

Satow, K. L., 1975, Social Approval and Helping , Journal of Experimental Social Psychology, 11, pp.501-509

Sawaguchi, T. & Kudo, H., 1991, “Active” selection may participate in the evolution of primates. Humanities,
Social Sciences, and Law 6 pp.201-212

Scherer, K.R. & Wallbott, H.G., 1994, Evidence for universality and cultural variation of differential emotion
response patterning. Journal of Personality and Social Psychology 66 pp.310-328

Schnall, S., Haidt, J., Clore, G. L., & Jordan, A. H., 2008, Disgust as embodied moral judgment , Personality and
Social Psychology Bulletin, 34, pp.1096-1109

Scholing, A., & Emmelkamp, P. M. G., 1993, Cognitive and behavioral treatments of fear of blushing, sweating,
or trembling. Bebavioral Research and Therapy, 31 pp.155-170

Seligman M., 1971. Phobias and preparedness, Bebavior Therapy, n° 2, pp.307-320

Shweder, R. A. & Much, N. C., Mahapatra, M. & Park, L., 1997, in Brandt, A. & Rozin, P, (Bds.), Morality and
Health, Routledge, New York, pp.119-169

Shweder, R. A., & Haidyt, J., 1993, The future of moral psychology : Truth, intuition, and the pluralist way ,
Psychological Science, 4, pp.360-365

Simner M., 1971. Newborn’s response to the cry of another infant , Developmental Psychology, n° 5, pp.136-150

Simon, H.A., 1990, A mechanism for social selection and successful altruism. Science 250 pp.1665-1668

456



Sinclair, S., Lowery, B. S., Hardin, C. D., & Colangelo, A., 2005, Social Tuning of Automatic Racial Attitudes :
The Role of Affiliative Motivation , Journal of Personality and Social Psychology, 89, pp.583-592

Skitka, L. J., Bauman, C. W,, & Sargis, E. G., 2005, Moral Conviction : Another Contributor to Attitude Strength
or Something More ? , Journal of Personality and Social Psychology, 88, pp.895-917

Skowronski, J. J., & Carlston, D. E., 1987, Social Judgment and Social Memory - the Role of Cue Diagnosticity
in Negativity, Positivity, and Extremity Biases , Journal of Personality and Social Psychology, 52, pp.689-699

Sloman, S. A., 1996, The empirical case for two systems of reasoning , Psychological Bulletin, 119, pp.3-22

Slovic, P, 2007, 'If Ilook at the mass I will never act' : Psychic numbing and genocide , Judgment and Decision
Making, 2, pp.79-95

Smith, E. R., & Semin, G. R., 2004, Socially Situated Cognition : Cognition in its Social Context , in M. P. Zanna
(Ed.), Advances in experimental social psychology, Vol. 36., pp.53-117, Elsevier Academic Press

Snyder, M. L., Kleck, R. E., Strenta, A., & Mentzer, S. J., 1979, Avoidance of the handicapped : An attributional
ambiguity analysis , Journal of Personality and Social Psychology, 37, 2297-2306

Snyder, M., & Swann, W. B., 1978, Hypothesis-testing processes in social interaction , Journal of Personality and
Social Psychology, 36, pp.1202-1212

Sommer, A.U., 2010, Nietzsche mit und gegen Darwin in den Schriften von 1888, in: Nieszscheforschung. Jabrbuch
der Nietzsche-Gesellschaft, vol. 17: Nietzsche, Darwin und die Kritik der Politischen Theologie, Akademie Verlag, pp.. 31-44

Sommerfeld, R.D., Krambeck, H.J., Semmann, D., & Milinski, M., 2007, Gossip as an alternative for direct
observation in games of indirect reciprocity. PN.AS, 104 pp.17435-17440

Sosis, R., & Bressler, E. R., 2003, Cooperation and commune longevity : A test of the costly signaling theory of
religion , Cross-Cultural Research : The Journal of Comparative Social Science, 37, pp.211-239

Sosis, R., & Ruffle, B. J., 2003, Religious Ritual and Cooperation : Testing for a Relationship on Israeli Religious
and Secular Kibbutzim, Current Anthropology, 44, pp.713-722

Stanford, C.B., 1998b, The social behavior of chimpanzees and bonobos : Empirical evidence and shifting
assumptions. Current Anthropology 39 pp.399-420

Stegmaier, Werner, 1987, “Darwin, Darwinismus, Nietgsche: Zum Problem der Evolution” in Nietzsche-Studien 16, Walter
de Gruyter, pp.264-87

Stein, D. J., & Bouwer, C., 1997, Blushing and social phobia : A neuroethological speculation. Medical
Hypotheses 49 pp.101-108

Stiles, D., 2001, Hunter-gatherer studies : The importance of context. African Study Monographs Suppl. 26 pp.41-65

Stiner, M.C., 2002, Carnivory, coevolution, and the geographic spread of the genus Homo. Journal of Archaeological
Research 10 pp.1-63

Sunstein, C. R., 2005, Moral heutistics , Brain and Bebavioral Science, 28, pp.531-573

Tajfel, H., Billig, M. G., Bundy, R. P, & Flament, C., 1971, Social categorization and intergroup behaviour ,
European Journal of Social Psychology, Vol 1(2), pp.149-178

Tanaka, Y., 19906, Social selection and the evolution of animal signals. Evo/ution, 50 pp.512-523

457



Tangney, J.P, Miller, R.S., Flicker, L., & Barlow, D.H., 1996, Are shame, guilt, and embarrassment distinct
emotions? Journal of Personality & Social Psychology 70 pp.1256-1269

Taylor, S. E., 1991, Asymmetrical effects of positive and negative events : The mobilization-minimization
hypothesis , Psychological Bulletin, 110, pp.67-85

Tetlock, P. E., 2002, Social functionalist frameworks for judgment and choice : Intuitive politicians, theologians,
and prosecutors , Psychological Review, 109, pp.451-457

Tetlock, P. E., Skitka, L., & Boettger, R., 1989, Social and cognitive strategies for coping with accountability :
Conformity, complexity, and bolstering , Journal of Personality and Social Psychology, 57, pp.632-640

Thaler, R., 1988, The ultimatum game , Journal of economic perspectives, 2, pp.195-206
Thompson, W.E., 1967, The Marriage of First Cousins in Athenian Society, Phoenix, 21, pp.273-82

Tishkoff, S. A., Reed, E A., Ranciaro, A., Voight, B. F.,, Babbitt, C. C,, Silverman, J. S, et al., 2007, Convergent
adaptation of human lactase persistence in Africa and BEurope , Nature Genetics, 39, pp.31-40

Todorov, A., Mandisodza, A. N., Goren, A., & Hall, C. C,, 2005, Inferences of Competence from Faces Predict
Election Outcomes , Science, 308, pp.1623-1626

Trivers RL, 1971, The evolution of reciprocal altruism , The Quarterly Review of Biology, 46, pp.35-57
Trut, L. N., 1999, Early canid domestication : The farm fox experiment , Awmerican Scientist, 87, pp.160-169

Valdesolo, P, & DeSteno, D., 2006, Manipulations of emotional context shape moral judgment , Psychological
Science, 17, 476-477

Valdesolo, P, & DeSteno, D., 2007, Moral hypocrisy : Social groups and the flexibility of virtue , Psychological
Science, 18, pp.689-690

Valdesolo, P, & DeSteno, D., 2008, The duality of virtue : Deconstructing the moral hypoctite , Journal of
Experimental Social Psychology, 44, pp.1334-1338

Van Lange, P. A. M., & Sedikides, C., 1998, Being more honest but not necessarily more intelligent than others :
Generality and explanations for the Muhammad Ali effect , Ewropean Journal of Social Psychology, 28, 675680

Van Rompay, T. J. L., Vonk, D. J., & Fransen, M. L., 2009, The eye of the camera : effects of security cameras on
prosocial behavior. environment and behavior , Environment and Bebavior, Vol. 41, N°1, pp.60-74

Venturelli, Aldo, 1999, Généalogie et évolution. Nietzsche et le darwinisme. De I'ntilité et de 'inconvénient de [histoire pour la
vie, in Revne Germanique internationale n°11, pp.191-203

Verdon, M, 1988, Virgins and Widows: European Kinship and Early Christianity Psychology, Nois, 39, pp.1-42

Vila, C., Savolainen, P, Maldonado, J.E., Amorim, L.R., Rice, ].E., Honeycutt, R.L., Crandall, K.A., Lundeberg, J.,
& Wayne, R.K., 1997, Multiple and ancient origins of the domestic dog, Science 276 pp.1687-1689

Vitz, P. C., 1990, The use of stories in moral development : New psychological reasons for an old educational
method , Awmserican Psychologist, 45, pp.709-720

Voland, E. and R. Voland, 1995, Parent-offspring conflict, the extended phenotype, and the evolution of
conscience. Journal of Social and Evolutionary Systems, 18 pp.397-412

Walker, L. J., 1984, Sex differences in the development of moral reasoning : A critical review , Child development,

458



55, pp.677-691

Walker, P.L., 2001, A Bioarcheological Perspective on the History of Violence, Annual Review of Anthropolegy, 30,
pp-573-96

Warneken, F., & Tomasello, M., 2006, Altruistic Helping in Human Infants and Young Chimpanzees , Sczence,
311, pp.1301-1303

Wason, P. C., 1969, Regression in reasoning ? , British Journal of Psychology, 60, pp.471-480

West-Eberhard, M.]., 1979, Sexual selection, social competition, and evolution. Proceedings of the American
Philosophical Society 123 pp.222-234

Wheatley, T., & Haidt, J., 2005, Hypnotically induced disgust makes moral judgments more severe , Psychological
Stcience, 16, pp.780-784

White, D.R., Burton, M.L, 1988, Causes of Polygyny : Ecology, Economy, Kinship, and Watfare, American
Anthropologist, 90, 871-87

Whiten, A. & Byrne, R., 1988, Tactical deception in primates. Bebavionral and Brain Sciences 11 pp.233-244
Wierzbicka, A., 1986, Human emotions : Universal or culture-specific? American Anthropologist 88 pp.584-594

Wiessner, P.,, 2002, Hunting, healing and /xaro exchange : A long-term perspective on Kung (Ju/’hoansi) large-
game hunting. Evolution and Human Bebavior, 23 pp.407-436

Wiessner, P., 2005, Norm enforcement among the Ju/’hoansi bushmen : A case of strong reciprocity? Human
Nature 16 pp.115-145

Williams, G. C., 1988, Reply to comments on "Huxley's evolution and ethics in sociobiological petspective” ,
Zygon, 23, ppA437-438

Williamson, S. H., Hubisz, M. J.,, Clark, A. G., Payseur, B. A., Bustamante, C. D., & Nielsen, R., 2007, Localizing
recent adaptive evolution in the human genome , Plos Genetics, vol.3, n°6 €90, doi:10.1371 /journal.pgen.0030090

Wilmsen, E.N. & Denbow, J.R., 1990, Paradigmatic history of San-speaking peoples and current attempts at
revision. Current Anthropology 31 pp.489-523

Wilson, D. S., & Wilson, E. O., 2007, Rethinking the theoretical foundation of sociobiology. Quarterly Review of
Biology, 82, pp.327-348

Wilson, D. S., Van Vugt, M., & O'Gorman, R., 2008, Multilevel selection theory and major evolutionary
transitions : Implications for psychological science , Current Directions in Psychological Science, 17, pp.6-9

Wilson, D.S., and Wilson, E.O., 2007, Rethinking the theoretical foundation of sociobiology. Quarterly Review of
Biology 82 pp.327-348

Wilson, D.S. & O'Gorman, R., 2003, Emotions and actions associated with norm breaking events. Human Nature,
vol. 14, n°3, pp.277-304

Wilson, E.O. & Hélldobler, B., 2005, Eusociality : Origin and consequences. Proceedings of the National Academy of
Sciences 102 pp.13367-13371

Wiltermuth, S., & Heath, C., 2008, Synchrony and cooperation,
http: ersonal.stevens.edu/~vsakamot/175 /paper/synchronv.pdf

459


http://personal.stevens.edu/~ysakamot/175/paper/synchrony.pdf

Winter, L., & Uleman, J. S., 1984, When are social judgments made ? Evidence for the spontaneousness of trait
inferences , Journal of Personality and Social Psychology, 47, pp.237-252

Winterhalder, B., 1986, Diet choice, risk, and food sharing in a stochastic environment. Journal of Anthropological
Archaeology 5 pp.369-392

Wolf, ].B., Brodie, E.D., & Moore, A.]., 1999, Interacting phenotypes and the evolutionary process II : Selection
resulting from social interactions. American Naturalist 153 pp.254-266

Woodburn, J., 1982, Egalitarian societies. Man 17 pp.431-451

Wrangham, R.W,, 1999, The evolution of coalitionary killing : The imbalance-of-power hypothesis. Yearbook of
Physical Anthropology, 42 pp.1-30

Wrangham, R.W,, Jones, J.H., Laden, G., Pilbeam, D., & Conklin-Brittain, N., 1999, The raw and the stolen :
Cooking and the ecology of human origins. Current Anthropology 40 pp.567-594

Yamagishi, T., Tanida, S., Mashima, R., Shimoma, E., & Kanazawa, S., 2003, You can judge a book by its cover -
Evidence that cheaters may look different from cooperators , Evolution and Human Behavior, 24, pp.290-301

Young, L. & Cushman, F & Adolphs, R. & Tranel D. & Hauser, M, 2006, Does emotion mediate the
relationship between an action's moral status and its intentional status ? Neuropsychological evidence , Journal of

Cognition and Culture, 6, 1-2, pp.265-278

Zajonc, R. B., 1980, Feeling and thinking: Preferences need no inferences , Awmerican Psychologist, 35, 151-175

460



Annexes

Annexe 1: Mentions directes de Nietzsche sur Darwin et le darwinisme®*

1. (Euvres publiées :

CIn1,§§7,8,9ect1l
PBM, §§ 14 et 253

GS, §§ 349 et 357
GM, Avant-Propos § 7
CldIX, § 14

EHIIL § 1

2. Fragments Posthumes :

FP NT, 8 [119]
FP CIn 1-11, 19 [87] 5 19 [132] 5 27 [2] ; 27 [17] ; 27 [20] ; 27 [37] ; 29 [52]
FP ClIn TII-1V, 9 [1] ; 12 [22]

FP HTH, 117 [5]

FP HTH, 11 36 [1]

FP A, 6 [184]

FP GS, 11 [177]

FPTX, 24 [25]

FPXI, 28 [45] ; 28 [46] ; 34 [73] 5 35 [34] ; 35 [44]

FPXIL, 2 [131] ; 2 [161]; 2 [165] ; 2 [203] ; 7 [25] ; 7 [44]

FPXIIL, 10 [7] ; 12 [1]

FPXIV, 14 [123] ; 14 [133] ; 14 [137] ; 15 [120]

3. Correspondance :

KGB 1/2 n° 562 du 16 février 1868

KGB I1/3 n° 296 du 21 févtier 1873

KGB I1I/3 n° 301 du 5 avril 1873

Lettre a Paul Rée des 3-4 aout 1877

Lettre a Malwida von Meysenbug du 4 aott 1877
Lettre a Elisabeth Forster-Nietzsche du 6 aout 1877
Lettre a Franz Overbeck de juin 1886

94 d’aprés Mostert (1979)

461



NT : Ia Naissance de la Tragédie
ClIn : Considérations Inactuelles
HTH : Humain, trop Humain
A : Aurore

GS : Le Gai Savoir

Z : Ainsi parlait Zarathoustra
PBM : Par-dela Bien et Mal
GM : 1a Généalogie de la Morale
CW : Le Cas Wagner

CId : Crépuscule des 1doles

AC : L Antéchrist

EH : Ecce Homo

INW : Nietzsche contre Wagner
FP : Fragments Posthumes

Annexe 2 : Abréviations

462



Annexe 3:
Tableau récapitulatif des différentes éditions de 1' Origin of Species™ :

Année Nombre Phrases |Phrases Phrases Phrases au |Changement
Edition |d'exemplaires |éliminées |réécrites ajoutées total en %

1859, lere 1250 3878

1860 2eme | 3000 9 483 30 3899 13

1861 3eme | 2000 33 617 266 4132 23

1866 4¢me | 1500 36 1073 435 4531 37

1869 5¢me | 2000 178 1770 227 4780 48

1872 6eme | 3000 63 1699 571 5088 51

95 D’aprés M. Peckham, Ed., 1959, The Origin of Species by Charles Darwin : A Variorum Text, Philadelphia :

University of Pennsylvania Press.

463




Table des matiéres

Introduction 3

Premicere partie : Nietzsche & Darwin

L. T2 VIE SELOM INICTZSCIIC. oottt ettt e et e e e e e eeteeeeeeee e et eeesaesesseeeaseesanseesanaaeeaneeeanseesans 40

I.1. Doriginalité de Nietzsche

I.1.1 Nietzsche et la révision du paradigme scientifique.........cceevveicrririecrcirinennens 45

a) La vérité comme avantage adaptatif

b) Le combat des parties de organisme........ccecevericucrrinecreieiierninieesnneaens 49
¢) Critique de l'instinct de causalité.........ccocoeeeuvirivirinininininiicicceeeieen, 52
I.1.2. Le corps comme nouveau point de départ......icueinicerrinicreiennieenen. 54

a) Un dualisme inversé

b) Instincts, pulsions et AffeCtS.......ooieuiiniieiriiiieiriicce e 58
) Digestion et SELECHON......cuvuviviiiiieiiiciiiicirc e 01
1.1.3. Le philosophe médecin : physiologie de la culture.........cccceceverviriiiciriniccnnians 04
a) La culture comme manifestation d’un état corporel et la question de
la valeur
b) La résistance a 1a SOUfrance......oeeccucucvcecierninrrrrcccceceeeeee e, 09
c) Hiérarchie physiologique des types de culture........ccccvuviviivivinicinininnnee, 71
[.2. Approche philosSophique........ccviiiiiiiiiiiiiiiiiic e, 76
1.2.1. Les concepts centraux : grande santé, volonté de puissance, éternel retour
a) La grande santé........cooviiiiiininii s 77
b) La volonté de PuiSSANCE......couvuvririeuiriniiciiiiciiicc e 79
) LVGLErNE] FEEOUL ettt 80
1.2.2. Le principe de « sélection asCendante M........ccovueeuviriiucininiiieisinineisiieenecens 83

a) L’aboutissement de la thérapeutique culturelle

b) Zahmnng €t ZHDIUNG..........cecevivieiiiiiiiiiiiiiiciciriciciii s 85
) La grande pOLtIQUE.......cccviiiiieeieiiiciiininricce s 38



[.2.3. I’éducation d’une espece nouvelle.........occiviviciininiciinicciccceens 90

a) Dépasser ’homme : contre le type nihiliste

b) Contre les hasards de I’évolution : 1a sélection artificielle...........ccc.u....... 92

) Une pensée du fISQUE......ceuiieiiiiiiiiiiiieice s 94

1.3. Approche historique : les connaissances biologiques de Nietzsche........cocoevicuiueucnees 97

1.3.1. Le XIXE€ et la pensée biolOgiqUe........ceuiiiiriiciiiniiicieiiiiciiciceiceiceine 98
a) Naturphilosophie

b) Racisme et CIVIISAtION. .c.cueveuririeiriiicccicicicieieetetere e saes 101

c) La question de la dégénérescence : naissance de 'eugénisme............... 103

1.3.2. Quelles lectures ? Quelles INfIUENCES P...uucvvereiririniriririicccceeeeeeeeeaee 107

a) ’Allemagne d’HaecKkel.......cocciiiciniiiiciiiciiicnicceicceeceee 108

b) Le matérialisme de Lange........cccoouvuieiviviicnininciciinicciccicceaens 112

) Dorganisme de ROUX.....ccciuiuiiiiiiiiniciciiiicicicccceeenens 114

1.3.3. Quelle révolution darwWinIENNEe Pu...c.c.ceccecrereririeuereeeinereenieeeeieerese e reseseeenes 116

a) Une assimilation tardive

b) Réception en Allemagne et débats........ocuveieeuiriiininininininiiicccennen, 119
c) Utilitarisme et évolutionnisme : la divergence spencérienne................. 120
IT. Une critique IMPIECISC...uuimiuiiiiiiiiiiiiiiiiiit st 122

I1.1. La critique de Darwin
I1.1.1. Continuité de ’évolution / discontinuité de la généalogie........ocvvrcumunee. 123
a) Catastrophisme et gradualisme
b) Insuffisance du darwiniSme.......ccoceveveurrrennnerenecccceeceeeie e 125
c) Vers un darwinisme dépassé.........ccvuvmeuririiiiriiniciininiciiienenieeeeens 127
I1.1.2. Une philosophie de troupeau ? Expansion vs. conservation
a) La volonté de puissance contre la lutte pour I’existence
b) LUXE CONLIE ECONOMUC.....evviriririiriieeseeeuereretetereseteeses et eaeaenenenes 131
¢) Evolution et imitation : le darwinisme comme reméde pour les faibles
I1.1.3. La question du télos éVOIUtIf ........ccccvviiiiviiciiniiciciccicccces 135

a) Le darwinisme comme téléologie

465



b) Absurdité du ProgressiSme........cceueuiieeiriniiierrinieieieiieeseeeseeseeseseniens 137
I1.2. Quel anti-darWinISIME P.uceeeeeveeeeeeririririeiei ettt ettt ettt b et se e sene 141
I1.2.1. Anti-darwinisme et anglophobie........cccoiciiiriniiiiiniiiiiiceiceeceeas 142
a) Allemagne et Angleterre
b) Darwinisme et utilitarisme anglais
I1.2.2. Décadence et éVOIUtON. ..o 144
a) Le probleme de la décadence et la puissance comme paradigme

b) La lutte pour lexistence incapable de résoudre le probléeme de la

AECAARIICE. ...ttt ettt sttt ettt ettt b bttt sttt beneneaes 149
11.2.3. Nietzsche, Darwin, LamarcK......ccoceeviecininieiiniieiceeeseieeeeeesve e 151
a) Nietzsche, un lamarckien ?
b) Mémoitre et hEredite........ovmimmiiiriiiiiriiieieiceeeereee e 155
c) La sélection ascendante : ennoblissement du type.......cecveucucecuenennne. 158
I1.3. La vérité de Darwin. it 161

11.3.1. L’idée d’évolution au moyen de la sélection

a) Linvention darwinienne

b) Fonctionnement de 1a SEleCtion.......ccceverurueueucuiinenineninierciciereneeeeeeaene 163
¢) Les trois conditions de 1a SEleCtioN.......ceuvvevvrererereiececcecrerenerennrnnereenene 165
I1.3.2. Hasard et NECESSItE. ....ovuiuvriieiiriiiieieiieieirieeieseieieresss et ssaesenae 166

a) La légende du contingentisme

b) Le mécanisme double du changement évolutif.........cccoevevnnicinininnen. 168
11.3.3. FVOIUtION €t PIOGIES..ovvrrumnrrvvvessierssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsssnes 170
a) Ce qu’a dit Darwin
b) Le malentendu fINaliSte........coouviiuiiviniiiiiiiiiiiiiicicicccc s 175
III. Sélection naturelle et sélection artificielle : confrontation ou malentendu.........cccceuvuvucuenee. 178

II1.1. Les confrontations
II1.1.1. Individu contre espece : le mécanisme évolutif.........ccoviciviniiciiinicncnnnn. 179

a) La Généalogie de la Morale comme Anti-Darwin ?

b) Une biologie de ndividu.......cccceuviicriiniiciiinicciricccccccnens 181
II1.1.2. Bon et mauvais, inférieur et SUPELICUL......c.evvvrirrririiceeierereeieieteeeeseeeeees 183

a) Une sélection aristocratique et hiérarchique

b) Darwinisme et axiOlOZIe......cccceeuiuriririvinininiiiieceeieeeeeeseieseeeeeaes 186



IT1.1.3. Science et MEtAPNOLE......cvuiuiuiuiiiiiiiiicicii e 187

a) Science et interprétation

b) Nietzsche et le langage scientifique........cccccuviviceciviniciciiiniceiiiceienens 190
) Lutopie NietZSChEENNE Pu..ueuieieieiiciiieiiicirrcicceeeree e 191
IIL2. Les Malentendus.. ... 194
ITL.2.1. Struggle fOr HEe.....ccoeuiiiiiiiiriiiiiiiiccceeee e 195
a) La lutte pour Pexistence comme défense des faibles ?
b) La lutte pour l'existence comme anthropomorphisme ?.........cccccueueeee. 197
IT1.3. 1LES CONVEIZENCES. .ucuiuivivriiiiieiiiieccncscscses sttt 200

I11.3.1. Une nouvelle vision du monde : contre la religion
a) La mort de Dieu
b) Matérialisme et antifinaliSmC......ccevrueueveuereiririnieieieicccinee et seenenen 205
c) La religion comme obsolescence : dernier homme et primate pensant
I11.3.2. Culture et nature : instincts sociaux et morale.........covvvvivciiiriiciieniinnnn. 213
a) La culture : une stratégie adaptative

b) La morale : une caractéristique strictement humaine ?.........cccceuveeene. 214

Deuxieme partie : Normes, morale et nature et société

L. U UNIVETrSAlISITIE NMOTINIATIE Peeeeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeteeeseeeseseeesaeseeseseeesasseessseeesasseesesseesesseesasseesanenens 218
1.1. Normes : définition

I.2. Normes : caractéristiques

L.2.1 Ontogénese NOrMAtIVE. ..ot 220
1.2.2. Motivation INtINSEQUE. ..ot 221
I.3. Schéma de distribution et généalogie affective des NOIMES........cccvueuevevererviriniririnicnes 229

1.3.1 Schéma de distribution

1.3.2 Généalogie affective des NOTMES......cvuieueuriniecreininiieieiieeiieceeee e 234

467



a) Histoire des Ofigines.......cooieueuviiuciiiniieeininieeeieceseieeeneieeens
b) Transmission culturelle et analyse épidémiologique
C) Le t6le de 1'affect e
d) Approche historique : I'apport de Norbert Elias.........ccccocevuriniirininnnnce.
¢) Réévaluation des normes NEGAtIVES.......c.cvvveverevrveieerreienenrenenens

IL.Psychologie des NOIMES......ccueviiiucieinieiieieiiieieiiee et esesens
I1.1.Le role du raisonnement explicite : sortir du schéma kohlbergien
I1.2. Haidt et la critique du rationaliSme.......c.ceceuevvinieceeiniicininicesineceeeecnenee
I1.3.L'architecture psychologique des NOrmMES.......cveuvereceereiniererninieererrieeenennenene

T1.4. TLe £OlE AES EIMOtIONS. eeoeeeeeee ettt et e et e e e e e e et eeeeeeeseeseeeeeneeseeeeenee

IIL.. Le gene égoiste : pour une généalogie biologique de la morale...........cccevcuuencece.

II1.1. Morale(s) animales et esprits moraux

a) Frans de Waal et la philosophie primate

b) Marc Hauser et la naturalité des esprits MOTrauX......ccccvuvvceereereceennnn.

c) Sociobiologie et psychologie évolutionnaire..........cccoceuviiuciriniiciiinnes

II1.2. L'origine de l'altruisme et les niveaux de sélection........cccvvecucrverecrerennnees
a) La sélection de roupe.......cccovvicueivinieicininiicieiicieeiie e
b) Hamilton et la sélection de parentele.......evvcerninecreiniicrenniieennnn.
c) Trivers et 'altruisme réCiproque........cviiimimriniiiniiiiiiiiicccennes
d) Axelrod, Hamilton et la théotie des jeuX....cnnnniciniiciririnen.
e) Le retour de la sélection de groupe........ccccvicucivincciciniieciciniccnniaen

f) L'altruisme, le groupe... et le CONflit...ucunirecrrierrecrricrrereereereeeneenens

Troisiéme partie : Anatomies de 1'animal moral

I.Nietzsche et le NUANCIET NUIMIAIN .eeieoueee ettt e e eee e e e e e eereeeeeeeeeereeeeaeasene

L 18 I ATt ettt e et e et e e et e e et e e et e e enteesestaeeanetesasateseaeeseaaesan

468



L2 P ESCLAVE ettt ettt e eae e e e et e saaeeesateessaaesesreeeesrtesasatessnntesanaeeseneesas 316

[.3. Le surhomme, I'énigme de I'avenif.......ccoccuicuiiciiiciniciicccccceeeeeeeeanne 324
1.4. Physiologie symbolique de PaltruiSme.........coooveueiviiciiiniieiiiiccneeecceececnenans 330
1. T.a MOTALE € I'AVENIT.cteuitiiiiiniieieieteieecitet ettt ettt a s b et sesesesesenenennnes 333
II.1. La primauté des INtuitions MOLalEs........cccuvuviiueuririnieininiiiiiiiieieeeiseeesescaenesenans 338
I1.2. Pensée morale et agit SOCIAL.....cccviiuiiuiuiiiiiiiiiieieicii et 345
I1.3. De l'individu au groupe et du groupe a I'Individu......ccceeceeeeeciniciicicicrcccenee 350
I1.4. Par-dela les biais ethNOCENTIISTES. c.erurueririeieirieiieieieirie ettt 356
III. Généalogies de 1a @ENalogie.........ouviuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 364
[I1.1. Déconstruction nietzschéenne des VAleUrs......coeueveveerireininieineeeenneeseeeses e 365
II1.2. Déconstruction historique de Nietzsche........ccocviiiiiiiviciiiniccicice, 368
IT1.3. GE€néalogie NALTAtIVE......cvvvvieiieieieiicicieieieieie e 372

IT1.3.1. Deux cas concrets : le cannibalisme et les régulations matrimoniales

2) Le cannibaliSme. ..ottt 378
b) L& MATIAZE....cuiuiuiiiiiiieiiiicic e 388
I11.3.2. La généalogie cCOMME CLILIQUE......ouvvviririieiiiiiieiciiieieieii i 398
I11.3.3. Xénophobie et idéocentrisme : la possibilité pluraliste..........cccccevrururunnee. 405
Conclusion : de I'évolution de la morale a I'évolution MOtale ?.......cccveeeereieieieininerriieeeenes 410

469



BIDHOGIAPINIE. c...ceeiiiiiiiiii et 416

Annexe 1 : Mentions directes de Nietzsche sur Darwin et le darwiniSme.....coueeeeeeeeeeeveeeeveeeeennnen. 461
ANNEXE 2 1 A DT EVIATIONS. ¢ etteeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeartaeeaeeeeaaeesaeeeesaeessaseeesaesesaseessassessaseessssessaseeesareeesas 462
Annexe 3 : Tableau récapitulatif des différentes éditions de I'Origin of Species............cuuuuunnc.... 463

470



Résumé

Nietzsche comme Darwin envisagent la morale de manieére évolutive, comme I'héritage
temporaire de diverses sédimentations successives. Nietzsche comme Darwin remettent a plat
toute une tradition antérieure, philosophique pour l'un, biologique et naturaliste pour l'autre.
Tous deux poussent a voir la morale, certes comme un ensemble de regles et d'interdits
structurant une société, mais comme un ensemble relatif, déterminé par des contextes, des
environnements, des physiologies extra-morales. Le philosophe, comme le scientifique, eux-
mémes inscrits dans une histoire et une évolution toujours inachevée a l'heure actuelle, font
exploser les normes et les catégories morales anciennes, qu'elles soient métaphysiques, révélées,
éternelles, fixes et définitives. Et tous deux, en observant, expliquant et critiquant la morale,
provoquent une interrogation sutr ses marges et son dépassement, par-dela d'ailleurs la science
et la philosophie : qu'est-ce que l'individu pour le troupeau, qu'est-ce que I'homme pour son
espece ?

Summar
Nietzsche as Darwin are considering morality in an evolutionary way, as the legacy of various,

impermanent and successive layers. Nietzsche as Darwin take a new look at an earlier tradition,
one philosophical for the former, one biological and naturalist for the latter. Both evoke morals,
indeed as a set of rules and prohibitions structuring a society, but morals as relative, determined
by contexts, environments, extra-moral physiologies. The philosopher, like the scientist, who
are themselves enrolled in history and evolution which is yet incomplete, burst standards and
old moral categories, whether metaphysical, revealed, eternal, fixed and final. And both,
observing, explaining and criticizing the morality, are questionning its margins and its limits,
beyond science and philosophy: what does the individual to the herd, what is the man for his
species?

471



	Introduction
	« Anti‑Darwin	(...)
Mes conclusions
	Troisième partie : 
	Anatomies de l’animal moral


	« Philosophie du retour
	Sur la grandeur héroïque comme unique état de celui qui s'y prépare.
	Abteilung 9 : Der handschriftliche Nachlaß ab Frühjahr 1885 in differenzierter Transkription [9/1-3]

